

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

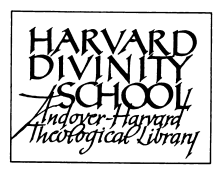
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



| • |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
| ł |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
| • |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
| • |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
| • |  |  |
| • |  |  |
| • |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

|  |   | •           |
|--|---|-------------|
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   | <b>&gt;</b> |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   | •           |
|  | - |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   | •           |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |
|  |   |             |

| • |  |   |
|---|--|---|
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
| • |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
| • |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  |   |
|   |  | ÷ |

| • |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |

| · |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

Migne, Jacques Paul.

# PATROLOGIÆ

## CURSUS COMPLETUS,

SEU BIBLIOTHECA UNIVERSALIS, INTEGRA, UNIFORMIS, COMMODA, OECONOMICA,

## OHNIUM SS. PATRUM, DOCTORUM SCRIPTORUMQUE ECCLESIASTICORUM,

SIVE LATINORUM, SIVE GRÆCORUM,

QUI AB &VO APOSTOLICO AD TEMPORA CONCILII TRIPENTINI (ANNO 1515) PRO LATINIS, ET CONCILII FLORENTINI (ANN. 1439) PRO GRÆCIS FLORUERUNT:

#### RECUSIO CHRONOLOGICA

OMNIUM QUÆ EXSTITERE MONUMENTORUM CAPHOLICÆ TRADITIONIS PER QUINDECIM PRIMA ECCLESIÆ SÆCULA ET AMPLIUS,

JUNTA EDITIONES ACCURATISSIMAS, INTER SE CUMQUE NONNULLIS CODICIBUS MANUSCRIPTIS COLLATAS, PERQUAM DILIGENTER CASTIGATA; DISSERTATIONIRUS, COMMENTARIIS, VARIISQUE LECTIONIBUS CONTINENTER ILLUSTRATA; OMNIBUS OFERIBUS POST AMPLIRSIMAS EDITIONES QUÆ TRIBUS NOVISSIMIS SÆCULIS DEBENTUR ABSOLUTAN DETECTIS, AUCTA; INDICIBUS PARTICULARIBUS ANALYTICIS, SINCULOS SIVE TOMOS SIVE AUCTORES ALICUJUS MOMENTI SURSEQUENTIBUS, DONATA; CAPITULIS INTRA IPSUM TEXTUM RITE DISPOSITIS, ROCONO ET TITULIS SINGULARUM PAGINARUM AARGINEM SUPERIOREM DISTINGUNITIBUS SUBJECTANQUE MATERIAM SIGNIFICANTIBUS, ADORNATA; OPERIBUS CUM PUBIIS, TUM APOCRYPHIS, ALIQUA VERO AUCTORITATE IN ORDINE AD TRADITIONEM ECCLESIASTICAM POLLENTIBUS, AMPLIFICATA;

DEMENTIS ET AMPLIUS LOCUPLETATA INDICIBUS AUCTORUM SICUT ET OPERUM, ALPHABETICIS, CHRONOLOGICIS, STATISTICIS, SYNTHETICIS, ANALYTICIS, ANALOGICIS, IN QUODQUE RELIGIONIS PUNCTUM, DOGMATICUM, MORALE, LITURGICUM, CANONICUM, DISCIPLINARE, RISTORICUM, ET CUNCTA ALIA SINE ULLA EXCEPTIONE; SED PRESERTIM BUODGUS INDICIBUS IMMENSIS ET GENERALIBUS, ALTERO SCILICET RERUM, QUO CONSULTO, QUIDQUID RON SOLUM TALIS TALISVE PATER, VERUM ETIAM UNUSQUISOUE PATRUM, RE UNO QUIDEM OMISSO, IN QUODLIBET THEMA SCRIPSERIT, UNO ENTUITU CONSPICIATUR; ALTERO SCRIPTURÆ SACRÆ, EX QUO LECTORI COMPERIRE SIT OBVIUM QUINAM PATRES ET IN QUIBUS OPERUM

JIAE, EX QUO LECTORI COMPERIRE SIT OBVIUM QUINAM PATRES ET IN QUIDUS OPERUM SUORUM LOCIS SINGULOS SINGULORUM LIBRORUM S. SCRIPTURÆ VERSUS, A PRIMO GENESEOS USQUE AD NOVISSIMUM APOCALYPSIS, COMMENTATI SINT:

EDITIO ACCURATISSIMA, CÆTERISQUE OMNIBUS FACILE ANTEPONENDA, SI PERPENDANTUR CHARACTERUM NITIDITAS, CHARTÆ QUALITAS, INTEGRITAS TEXTUS, PERFECTIO CORRECTIONIS, OPERUM RECUSORUM TUM VARIETAS, TUM NUMERUS, FORMA VOLUMINUM PERQUAM COMMODA SIBIQUE IN TOTO PATROLOGIÆ DECURSU CONSTANTER SIMILIS, I RETII EXIGUITAS, PRÆSERTIMQUE ISTA COLLECTIO, UNA, METHODICA ET CHRONOLOGICA, SENCENTORUM PRAGMENTORUM OPUSCULORUMQUE HACTENUS HIC ILLIC SPARSORUM, PUMUM AUTEM IN NOSTRA BIBLIOTHECA, EX OPERIBUS ET MSS. AD OMNES ÆTATES, LOCOS, LINGUAS FORMASQUE PERTIMENTUBUS, COADUNATORUM.

#### SERIES GRÆCA PRIOR,

IN QUA PRODEUNT PATRES, DOCTORES SCRIPTORESQUE ECCLESIA GRÆCÆ A S. BARNABA AD PHOTIUM,

#### ACCURANTE J.-P. MIGNE, Bibliothecæ Cleri universæ.

SIVE CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIÆ ECCLESIASTICÆ RAMOS FDITORE.

PATROLOGIA, AD INSTAR IPSIOS ECCLESIA. IN DUAS PARTES DIVIDITUR, ALIA NEMPE LATINA, ALIA GRACO-LATINA. LATINA, JAM PENITUS EXARATA, QUOAD PRIMAM SERIEM, VIGINTI-QUINQUE ET DUCENTIS VOLUMINIHUS MOLE SUA STAT, MONTE POST PERACTOS INDICES STABIT, AC QUINQUE-VIGINTI-CENTUM ET MILLE FRANCIS VENIT. GRACA DUPLICI EDITIONE TYPIS MANDATA EST. PRIOR GRACOM TEXTUM UNA CUM VERSIONE LATINA LATERALIS AMPLECTITUR, ET AD NOVEM ET CENTUM VOLUMINA PERVENIT, SED SINE INDICIBUS; POSTERIOR AUTEM HANC VERSIONEM TANTUM ENHIBET. IDENQUE INTRA QUINQUE ET QUINQUAGINTA VOLUMINA RETINETUR; UTRAQUE VIGESIMA QUARTA DIE DECEMBRIS 1860 OMNINO APPARUERAT. UNUMQUODQUE VOLUMEN GRACO-LATINUM OCTO, UNUMQUODQUE MERK LATINUM QUINQUE FRANCIS BOLUMMODO EMITUR: UTROBIQUE VERO, UT PRETII HUJUS BENEFICIO FRUATUR KMPTOR, COLLECTIONEM INTEGRAM SIVE GRACAM SIVE LATINAM, 326 VOLUMINIBUS PRO AMPLIORI EDITIONE ET 272 PRO MINORI ABSQUE INDICIBUS CONSTANTEM, COMPARET NECESSE ERIT, SECUS KNIM CUJUSQUE VOLUMINIS AMPLITUDINEM MECNON ET DIFFICULTATES VARIA PRETIA AQUABUNT. ATTAMEN. SI QUIS EMAT INTEGRE ET SEORSIM COLLECTIONEM GRACO-LATINAM, VEL EAMDEM EX GRACO LATINE VERSAM, TUM QUODQUE VOLUMEN PRO NOVEM VIL 1400 SEX FRANCIS OBTINEBIT. ISTAL CONDITIONES SERIEBUS PATROLOGIA NONDUM EXCLESIS APPLICANTUR.

#### PATROLOGIÆ GRÆCÆ TOMUS LII.

S. JOANNES CHRYSOSTOMUS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE EDITOREM, IN VIA DICTA D'AMBOISE, OLIM PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE, NUNC VERO INTRA MŒNIA PARISINA.

AVIS IMPORTANT.

M38 D'après une des lois providentielles qui régissent le monde, rarement les œuvres au-dessus de l'ordinaire se font sans contradictions plus ou moins fortes et nombreuses. Les Ateliers Catholiques ne pouvaient guère échapper à ce cachet divin de leur utilité. Tantôt on a nié leur existence ou teur importance; tantôt on a dit qu'ils étaient fermes au qu'ils allaient l'être. Cenendant ils noursuivent leur carrière denuis 21 ans. et les productions qui en sortent cachet divin de leur utilité. Tantot on a nie leur existence ou teur importance; fautôt on a dit qu'ils diaient fermes ou qu'ils allaient l'être. Cependant ils poursuivent leur carrière depuis 21 ans, et les productions qui en sortent deviennent de plus en plus graves et soignées : aussi paraît-il certain qu'à moins d'événements qu'aucune prudence humaine ne saurait prévoir ni empècher. ces Ateliers ne se fermeront que quand la Bibliothèque du Clergé sera terminée en ses 2,000 volumes in-1°. Le passé paraît un sûr gar ni de l'avenir, pour ce qu'il y a à espérerou à craindre. Cependant, parmi les calomnies auxquelles ils se sont trouvés en butte, il en est deux qui ont été continuellement répétées, parce qu'étant plus capitales, leur effet entrainait plus de conséquences. De petits et ignares nuellement repeties, parce qu'etani pius capitales, leur ellet entrainait pius de consequences. De petits et ignares concurrents se sont donc acharnés, par leur correspondance ou leurs voyageurs, à répéter partout que nos Editions étaient mal corrigées et mal imprimées. Ne pouvant attaquer le fond des Ouvrages, qui, pour la plupart, ne sont que les chefs-d'œuvre du Catholicisme reconnus pour tels dans tons les temps et dans tous les pays, il fallait bien se rejeter sur la forme dans ce qu'elle a de plus sérieux, la correction et l'impression; en effet, les chefs-d'œuvre même n'auçaient qu'une demi-valeur, si le texte en était inexact ou illisible.

Il est très-vrai que, dans le principe, un succès inoui dans les fastes de la Typpgraphie ayant torcé l'Editeur de

recourir aux mécaniques, afin de marcher plus rapidement et de donner les ouvrages à moindre prix, quatre volumes du double Cours d'Ecriture sainte et de Théologie furent tirés avec la correction insuffisante donnée dans les impri-meries à presque tout ce qui s'édite; il est vrai aussi qu'un cer:an nombre d'autres volumes, appartenant a diver-cs l'ublications, furent imprimés ou trop noir ou trop blanc. Mais, depuis ces temps éloignés, les mécaniques ont cédé le travail aux presses à bras, et l'impression qui en sort, sans être du luxe, attendu que le luxe jurerait dans des ouvrages d'une telle nature, est parfaitement convenable sous tous les rapports. Quant à la correction, il est de fait qu'elle n'a jamais été portée si loin dans aucune édition ancienne ou contemporaine. Et comment en serait-il

de fait qu'elle n'a jamais été portée si loin dans aucune édition ancienne ou contemporaine. Et comment en serait-il autrement, après toutes les peines et toutes les dépenses que nous subissons pour arriver à purger nos épreuves de toutes fautes? L'habitude, en typographie, même dans les meilleures maisons, est de ne corriger que deux épreuves et d'en confèrer une troisième avec la seconde, sans avoir préparé en rien le manuscrit de l'auteur.

Dans les Atéliers Catholiques la différence est presque incommensurable. Au moyen de correcteurs b'anchis sous les Atéliers Catholiques la différence est presque incommensurable. Au moyen de correcteurs b'anchis sous les harnais et dont le coup d'ent typographique est sans pitié pour les fautes, on commence par préparer la copie d'un bout à l'autre sans en excepter un seul mot. On lit ensuite en première épreuve avec la copie ainsi préparée. On lit en seconde de la même manière, mais en collationnant avec la première. On fait la même chose en tierce, en collationant avec la seconde. On agit de même en quarte, en collationnant avec la tièree. On renouvelle la même opération en opinte, en collationnant avec la guarte. Ces collationnent avec la vour but de voir si aucune des fautes. bismuant avec la seconde. On agit de même en quarte, en collationnant avec la tierce. On renouveile la même opération en quinte, en collationnant avec la quarte. Ces collationnements ont pour but de voir si aucune des fautes signalées au bureau par MM. les correcteurs, sur la marge des épreuves, n'a échappé à MM les corrigeurs sur le marbre et le métal. Après ces cinq lectures entières contrôlées l'une par l'autre, et en dehors de la préparation ci-dessus mentionnée, vient une révision, et souvent il en vient deux ou trois; puis l'on cliche. I e clichage opéré, par conséquent la purelé du texte se trouvant immobilisée, on fait, avec la copie, une nouvelle lecture d'un bout de l'épreuve à l'autre, on se livre à une nouvelle révision, et le tirage n'arrive qu'après ces innombrables précautions.

Aussi y a t il à Montrouge des correcteurs de toutes les nations et en plus grand nombre que dans vingt-cinq mprimeries de Paris réunies ! Aussi enone, la correction y coûte-t-elle autant que la composition, tandis qu'ai leurs elle ne coûte que le dixième! Aussi enone, la correction que l'assertion puisse paraltre téméraire, l'exactitude obsence par tant de frais et de soins, fait-elle que la plupart des Editions des Ateliers Catholiques laissent bien loin derrière elles celles même des célèbres Bénédictins Mabillon et Montaucon et des célèbres Jésuites Petau et Sirmond. Que l'on compare, en effet, n'importe quelles feuilles de leurs éditions avec celles des nôtres qui leur correspondent, en grec

compare, en estet, n'importe quelles seuilles de leurs éditions avec celles des nôtres qui teur correspondent, en grec

comme en latin, on se convaincra que l'invraisemblable est une réalité.

comme en latin, on se convaincra que l'invraisemblable est une réalité.

D'ailleurs, ces savants éminents, plus préoccupés du sens des textes que de la partie typographique et n'étant point correcteurs de profession, lisaient, non ce que portaient les épreuves, mais ce qui devait s'v trouver, le reaute intelligence suppléant aux fautes de l'édition. De plus les Bénédictins, comme les Jésuites, opéraient presque toujours sur des manuscrits, cause perpétuelle de la multiplicité des fautes, pendant que les Aleliers Catholiques, dont le propre est surtout de ressus iter la Tradition, n'opèrent le plus souvent que sur des imprimés.

Le R. P. De Buch, Jésuite l'ollandiste de Bruxelles, nous écrivait, il y a quelque temps, n'avoir pu trouver en dix huit mois d'étude, une seule faute dans noire Putrologie latine. M. Deuzinger, professeur de Théologie à l'Université de Wurzbourg, et M. Reissmann, Vicaire Général de la même ville, nous mandaient, à la date du 19 juillet, n'avoir pu également surprendre une seule fau'e, soit dans le latin soit dans le grec de notre double Patrologie. Enfin, le savant P. Pitra, Bénédictin de Solesme, et M. Bonetty, directeur des Annales de philosophie chrétieme, mis au déli de nous convaincre d'une seule erreur typographique, ont été forcés d'avouer que nous n'avions pas trop présumé de notre parfaite correction. Dans le C ergé se trouvent de bons latinistes et de bons he lénistes, et, ce qui est plus rare, des hommes très-positifs et très-pratiques, et bien ! nous leur promettons une prime de 25 centimes par chaque faute qu'ils déconvriront dans n'importe lequel de 10s volumes, surtout dans les grecs.

Malgré ce qui précède, l'Editeur des Cours complets, sentant de plus en plus l'importance et même la nécessité

est plus rare, des hommes très-positifs et très-pratiques, en bien I nous leur promettons une prime de 25 centimes par chaque faute qu'ils déconvriront dans n'importe lequel de nos volumes, surtout dans les grees.

Malgré ce qui précède, l'Editeur des Cours complets, sentant de plus en plus l'importance et même la nécessité d'une correction parfaite pour qu'un ouvrage soit véritablement utile et estimable, se livre depuis plus d'un an, et est résolu de se livrer jusqu'à la fin à une opération longue, pénible et coûteuse, savoir, la révision entière et universelle de ses innombrables clichés. Ainsi chacun de ses volumes, au fur et à mesure qu'il les remet sous presse, est corrigé mot pour mot d'un bout à l'autre. Quarante hommes y sont ou y seront occupés pendant 10 ans, et une somme qui ne saurait être moludre d'un demi million de france set consacrée à cet important contrôle. De cette manière, les Publications des Aiciers Catholiques, qui déjà se distinguaient entre toutes par la supériorité de leur correction, n'auront de rivales, jous ce rapport, dans aucun temps ni dans aucun pays; car quel est l'éditeur qui pourroit et voudrait se livrer APRES COLP à des travaux si giganteques et d'un prix si expritant? Il faut certes être bien pénétré d'une vocation divine à cet effet, pour ne reculer ni devant la petine ni devant la dépense, surtout lorsque l'Europe savante proclame que jamais vo'umes n'ont été édités avec tant d'exactitude que ceux de la Bibliothèque universelle du Clergé. Le présent volume est du nombre de ceux révisés, et tous ceux qui le seront à l'avenir porteront cette note. En conséquence, pour juger les productions des Aleliers Catholiques sous le rapport de la correction, il ne faudra prendre que ceux qui porterout en tête l'avis del xeliers Catholiques sous le rapport de la correction, il ne faudra prendre que ceux qui porterout en tête l'avis del xeliers Catholiques sous le rapport de la correction, il ne faudra prendre que ceux qui porterout en tête l'avis del xeliers (au la finite de l'erriq

ΤΟΥ ΕΝ ΑΓΙΟΙΣ ΠΑΤΡΟΣ ΗΜΩΝ

# ΙΩΑΝΝΟΥ

ΑΡΧΙΕΙΙΣΚΟΠΟΥ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΩΣ,

## ΤΟΥ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ,

ΤΑ ΕΥΡΙΣΚΟΜΕΝΑ ΠΑΝΤΑ.

## S.P.N.JOANNIS CHRYSOSTOMI

ARCHIEPISCOPI CONSTANTINOPOLITANI,

## OPERA OMNIA QUÆ EXSTANT

VEL QUÆ EJUS NOMINE CIRCUMFERUNTUR,

AD MSS. CODICES GALLICOS, VATICANOS, ANGLICOS GERMANICOSQUE; NECNON AD SAVILIANAM ET PRONTONIANAM EDITIONES CASTIGATA, INNUMERIS AUCTA; NOVA INTERPRETATIONE UBI OPUS ERAT, PRÆFATIONIBUS, MONIFIS, NOTIS, VARIIS LECTIONIBUS ILLUSTRATA; NOVA SANCTI DOCTORIS VITA, APPENDICIBUS, ONOMASTICO ET COPIG-BISSIMIS INDICIBUS LOCUPLETATA;

OPERA ET STUDIO D. BERN. DE MONTFAUCON, MONACHI BENEDICTINI E CONGR. S. MAURI.

BDITIO NOVISSIMA, IIS OMNIBUS ILLUSTRATA QUÆRECENTIUS TUM ROMÆ, TUM OXONII, TUM ALIBI, A DIVERSIS IN LUCKM PRIMUM BDITA SUNT, VBL JAM EDITA, AD MANUSCRIPTORUM DILIGENTIOREM CRISIM REVOCATA SUNT,

ACCURANTE ET DENUO RECOGNOSCENTE J.-P. MIGNE,

BIBLIOTHECA CLERI UNIVERSA,

SIVE

CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIA EÉCLES/ASTICA RAMOS EDITORF.

TOMI TERTII

PARS POSTERIOR.

VENEUNT 18 VOLUMINA 160 FRANCIS GALLICIS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE EDITOREM, IN VIA DICTA D'AMLOISE, OLIM PROPE PORTAM LUTETLE PARISIORUM VULGO D'ENFER-NOMINATAM. SEU PETIT-MONTROUGE. NUNC VERO INTRA MOENIA PARISINA. 1862

## **ELENCHUS**

#### OPERUM QUÆ IN HOC TOMO LII CONTINENTUR.

#### S. JOANNES CHRYSOSTOMUS.

| Opuscula XV de motibus Constantinopolitanis, deque iis quæ ad utrumque |      |         |
|------------------------------------------------------------------------|------|---------|
| Chrysostomi exsilium spectant.                                         | col. | 389-528 |
| Epi-tolæ S. Joannis Chrysostomi et aliquot aliæ.                       |      | 529 791 |
| Spuria.                                                                |      | 791-844 |
| Henrici Savilii et Frontonis Ducæi Notæ in tomum III Operum S. Joannis |      |         |
| Chrysostomi.                                                           |      | 845     |
| Index Rerum quæ in duabus ejusdem tomi partibus continentur.           |      | 861     |

#### MONITUM.

Forsitan miraberis, Lector benevole, quod, dum in omnibus tum præcedentibus tum subsecuturis S. Joannem Chrysostomum SS. Patribus versio Latina ad textum Græcum columna ad columnam accedit, in bacce nostra ejusdem S. Doctoris editione, pagina Latina juxta Græcam paginam tantum ponatur. Hæc causa fuit et quidem unica, quod priusquam nobis in animo fuisset integram SS. Patrum Ecclesiæ Græcæ traditionem contexere, jam quindecim abhine annis seorsim edideramus Latine tantum S. Joannis Chrysostomi Opera, litterisque mandaveramus immobilibus. Res cum ita se haberent, et nec in manu esset litteras immobiles movere, neque in animo hujusce editionis mere Latinæ novem delere volumina que jam integre typis immobilibus mandata erant et pluris quam sexaginta millibus constiterant francis, hunc feliciter invenimus modum, non tamen sine opera et impensa, hæc aptandi huic editioni novæ, quæ sic lingua tum Græca tum Latin; ditata evadit.



## SANCTI JOANNIS

## CHRYSOSTOMI,

## ARCHIEPISCOPI CONSTANTINOPOLITANI,

## **OPUSCULA**

DE MOTIBUS CONSTANTINOPOLITANIS.

DEQUE HS QUE AD UTRUMQUE EJUS EXSILIUM SPECTANT.

#### [579] PROŒMIUM.

Visum est ea omnia Opuscula quæ ad historiam motuum Constantinopolitanorum, et ad utrumque Chrysostomi exsilium spectant, in prius editis hinc et inde sparsa, secundum temporis ordinem hic simul collocare, et epistolarum collectioni præmittere. Sunt autem hæc opuscula hujusmodi:

- 1. Homilia in Eutropium eunuchum et patricium, qui ad ecclesiæ asylum consugerat.
- 2. Homilia in eumdem Eutropium, qui ecclesiæ asylo relicto captus est.
- 3. Homilia cum Saturninus et Aurelianus acti essent in exsilium, et Gainas egressus esset ex civitate.
- 4. Homilia Chrysostomi post redîtum ex Asia, ex quo itinere Asiatico occasiones incusandi Chrysostomi captatæ fuere.
- 5. Homilia seu oratiuncula de recipiendo Severiano, qui tumultuante populo pulsus fuerat.
- 6. Homilia seu oratiuncula Severiani cum susceptus esset a beato Joanne episcopo Constantinopolitano.
- 7. Homilia antequam iret in exsilium, et vetus versio Latina ejusdem.
- 8. Altera antequam iret in exsilium, ἀνέκδοτος.
- 9. Homilia post reditum a priore exsilio, et vetus versio Latina ejusdem.
- 40. Altera post reditum a priore exsilio.
- 11. Homilia de Chananæa post reditum habita.
- 12. Liber, « Quod nemo læditur nisi a seipso, » ab exsilio scriptus.
- 13. Liber adversus eos qui scandalizati sunt, item ab exsilio scriptus.

  Hæc omnia opuscula cum præviis monitis subjiciuntur.

PATROL. GR. LII.



#### CIRCA DUAS

#### SEQUENTES IN EUTROPIUM HOMILIAS

#### MONITUM.

Eutropius eunuchus gratia apud Imperatorem Arcadium plurimum valebat, ejusque consilio et auctoritate quæque maxima Imperii negotia gerebantur. Is cum Joannis Chrysostomi in sedem Constantinopolitanam promovendi auctor fuisset, initio ejus monitis placitisque haud ægre morem gerebat. Sed cum eum S. doctor ob avaritiam ambitionemque, amico licet animo, frequenter objurgaret, in ejus tandem offensionem incurrit. Inter alia vero, quæ præter Chrysostomi consilium et voluntatem designavit Eutropius, legem ferri curavit, ut asyli et immunitatis jus ecclesiis tolleretur. [380] Verum id ille in capitis sui perniciem molitus est : cum enim Consulatum anni undequadringentesimi, Arcadii nutu, consecutus esset, universorum in se odium concitavit. Tum Tribigildus Tribunus, clam favente Gaina, coacta militum manu, a formidoloso principe impetravit, ut gradu dejiceretur Eutropius : qui, quod unum ipsi perfugium residuum erat, in ecclesiam se recepit, et asylum, quod ipse abrogandum curaverat, supplex adire coactus est. Unus tum et asyli et Eutropii defensor adfuit Chrysostomus, qui fortiter et militum impetui et Imperatoris decreto obstitit, et ne jus ecclesiæ violaretur effecit. Verum hæc pluribus in Vita Chrysostomi. Insequente post Eutropii in ecclesiam receptum die, hanc elegantissimam concionem habuit Chrysostomus: ubi de fluxa rerum humanarum conditione mirifice disserit, Eutropium compellat, exponit quam inconsulto immunitatem ecclesiæ violare tentaverit, quam ipse prior adire et expetere compulsus sit : ad ejus tamen misericordiam populi cœtum ita παθητιχῶς perpulit, ut omnium lacrymas excuteret.

Elapsis post illam habitam homiliam aliquot diebus, Eutropius ut inimicorum excubias falleret, seseque proriperet, ab ecclesia aufugit. Verum captus, moxque in Cyprum relegatus, deindeque haud ita multo elapso tempore Chalcedonem adductus, damnatus capiteque plexus est. Hanc porro tragœdiam in Vita Chrysostomi, ad annum 399 pluribus recensita habes: ac multa quæ ad hanc historiam spectant, vel hactenus intacta, vel intricata admodum, ad veram germanamque rerum seriem nos reduxisse speramus.

Vix elapsis duobus post Eutropii fugam diebus concionem sequentem habuit Chrysostomus: ubi quibusdam præmissis de utilitate lectionis divinarum Scripturarum, obsessam paucis ante diebus ecclesiam fuisse narrat, neque tamen traditum inimicis Eutropium, qui si ecclesiam non deseruisset, captus nunquam fuisset. Fluxam iterum humanarum facultatum divitiarumque conditionem ob oculos ponit: desertumque dicit ab amicis, a domesticis, a fortunis omnibus Eutropium. Multisque additis de vero legitimoque divitiarum usu, deque vita præsenti, quam peregrinationem esse commonstrat, ad Ecclesiæ laudes transit, ejusque nuptias cum Christo pluribus prosequitur, hoc frequenter usus Psalmi quadragesimi quarti versiculo, Astitit regina a dextris tuis in vestitu deaurato, etc. Hujus autem versiculi occasione Savilius et Fronto Ducæus hanc concionem inter Homilias varias in Psalmos locaverunt, reclamante licet et titulo et priori homiliæ parte, ubi de capto a militibus Eutropio pluribus agitur. Enimvero hæc homilia ubinam commodius locetur, quam post illam ipso præsente Eutropio habitam? In illa quippe de Eutropio ecclesiæ asylum et præsidium implorante agitur; in hac vero de eodem eunucho post dimissum ecclesiæ asylum capto sermo habetur. Hujusmodi autem homilias separandas non esse cum ipsa ratio, tum eruditorum, quos consuluimus, judicium suadebat.



Cæterum in hac posteriori homilia Chrysostomus a solito dicendi genere non parum deflectit. Hic enim illam, ceu sponte fluentem sancto doctori familiarem elegantiam non deprehendimus. Orationis genus non expolitum est, sed strigosum et intricatum : ordo sententiarum interceptus plerumque : interturbata series, ut vix capias qua de causa ab hoc argumento in illud transeat. Denique per totam homiliam multa videtur infusa peregrinitas. His haud dubie permotus Tillemontius putavit secundam partem ubi de Ecclesiæ nuptiis agitur, alicunde excerptam priori de Eutropio assutam fuisse; nec obscure innuit dubitare se an illa pars posterior sit Chrysostomi, tantum scilicet abhorrere videtur ab illius dicendi genere. Yerum si quis priorem cum posteriore parte sedulo conferat, utriusque stylum a consueto Chrysostomi dicendi genere longe diversum haud dubie deprehendet : sed primam partem secundæ hac in re omnino similem. ni mea me fallit opinio, judicabit. Quod non eo a me dictum animo existimes, ut totam homiliam Chrysostomo abjudicari velim. Non enim ubique sui similis ille est, quod in aliis summis viris, oratoribus maxime, passim observatur. Certe nonnullas jam vidimus homilias, quas Chrysostomi esse vix dubitare licet, ubi mirum quantum a consueto styli genere deflectat S. doctor. In hac autem concione multo minus liceat γοθείας suspicionem admittere. Nam illa quæ de Eutropio eunucho frequenter dicuntur, non alium quam Chrysostomum auctorem habere posse videntur. Et alioquin in bomilia secunda, modico post priorem tempore habita, aperte declarat se nuper multa contra divites di tiasque dixisse, ita ut hac de causa in multorum offensionem incurreret, quod cum illa priori homilia ità convenit, ut dubitare non liceat, quin hæc ipsa ibi prior commemoretur. Vide in homilia priore numerum 2.

Prioris homiliæ interpretationem Latinam a Sigismundo Gelenio editam, sed aliquot in locis emendatam e regione Græci textus edidimus. Posterioris autem novam paravimus, quia illa, quam Godefridus Tilmannus ediderat, paraphrasin omnino sapiebat.

### **HOMILIA**

IN

### EUTROPIUM EUNUCHUM PATRICIUM

AC CONSULEM (a).

1. Quam fluxæ res hujus vitæ. — Semper quidem, nunc vero maxime opportunum est dicere: Vanitas vanitatum, et omnia vanitas (Eccles. 1. 2). Ubi nunc inclytus ille consulatus splendor? ubi illustres illæ facés? ubi applausus illi, ac choreæ epulæque et festi conventus? ubi coronæ et aulæa? ubi strepitus urbis, et illæ circensium faustæ acclamationes, spectatorumque adulationes? Omnia illa perierunt: procella vehemens solia dejecit, arborem spoliatam reddidit, jam radicitus vacillantem : tantaque vis venti impacta est, ut cum nervos ejus universos concusserit, tum ipsam funditus prosternere minetur. Ubi nunc sueati illi amici? ubi compotationes et cœnæ? ubi parasitorum examen, et merum per totam diem exhaustum, variæque coquorum artes, et potentatus cultores illi, ad gratiam omnia dicere ac facere assueti? Omnia illa nihil nisi nox et somnium fuerunt, et appetente die evanuerunt : flores suerunt verni, et vere exacto emarcuerunt omnia : umbra erant, et præterierunt : fumus erant, et soluta sunt : bullæ crant, et dirupta sunt : araneæ crant, et lacerata sunt. Quapropter spirituale hoc dictum occinimus, frequenter dicentes: Vanitas vanitatum, et omnia vanitas. Hoc enim dictum in parietibus, in vestibus, in foro, in ædibus, in viis, in januis, in atriis: sed potissimum in ipsa cujusque conscientia continenter inscriptum esse oportet, omnique tempore cogitationi obversari. Quandoquidem negotia fraudulenta et personata ac mimica veritatis opinionem apud plerosque sibi paraverunt : hoc dicto in prandio, in cœna, in cœtu hominum, quemque proximum

(a) Collata cum Ms. Regio 1971. Post, Patricium ac Consulem, Sigismundus Gelenius addit, Præfectumque cubiculi Arcadii Aug. cum offen: o principe delitesceret sub altari ecclesiæ, cui ipse antea jus asyli abrogare conatus fuerat. Quæ in nullo Exemplari Græco, hactenus a nobis conspecto, exstant. Hæc homilia scripta est anno Christi 599.

suum compellare oportebat, idemque ab illo vicissim audire, nempe Vanitas vanitatum, omnia vanitas. Annon assidue tibi dicebam fugitivas esse divitias? Tu vero nos non ferebas. Annon dicebam eas ingratum domesticum esse? Tu vero credere nolebas. Ecce experientia docuit non solum fugitivas et ingratas, sed homicidas etiam esse, ut quæ in tremorem ac metum nunc te conjecerint. Nonne dicebam tibi, cum me indesinenter objurgares vera monentem, me tibi potius amicum esse, quam adulatores? me qui arguerem, majorem tui curam gerere, quam eos, qui tibi per omnia obsequerentur? Nonne et hoc addebam, fide digniora esse vulnera ab amicis, quam voluntaria oscula inimicorum (Prov. 27. 6)? Si mea volnera tulisses, haudquaquam tibi illorum oscula hoc exitium attulissent: mea enim vulnera sanitatem afferunt, illorum oscula morbum immedicabilem tibi conciliaverunt. Ubi nunc pocillatores tui? ubi qui in foro populum de via decedere cogebant, tuasque laudes passim apud omnes prædicabant? Transfugerunt, abnegarunt tuam amicitiam, suam securitatem tuis periculis quærunt. At non tales nos, sed et tunc quamvis ægre ferentem non destituimus, et nane collapsum protegimus ac curamus. Ecclesia a te hostiliter habita, expanso sinu te suscepit : theatra autem magnis obsequiis a te culta, quorum causa sæpius nobis infensus suisti, et prodiderunt te et perdiderunt. Attamen numquam destitimus his te verbis alloqui: Cur ista facis? in Ecclesiam debaccharis, et teipsum in exitium præcipitem agis : et tu hæc omnia monita negligenter prætercurrebas. Et circensis quidem multitudo exhaustis in se tuis facultatibus gladium in te acuit : Ecclesia vero importuno tuo furore exagitata, ultro citroque cursitat, si quo pacto te ex his casibus implicitum extricare queat.

2. Quo consilio hæc loquatur; Eutropii splendor

## OMIAIA

EIΣ

### ΕΥΤΡΟΠΙΟΝ ΕΥΝΟΥΧΟΝ ΠΑΤΡΙΚΙΟΝ

KAI YHATON.

α'. 'Αεὶ μὲν, μάλιστα δὲ νῦν εὐχαιρον εἰπεῖν' Ματαιότης ματαιοτήτων, και πάντα ματαιότης. Που νύν ή λαμπρά της ύπατείας περιδολή; που δε αι φαιδραί λαμπάδες; που δε οι χρότοι, και οι χοροί, και αί θαλίαι, και αι πανηγύρεις; ποῦ οι στέφανοι και τά παραπετάσματα; που ό της πόλεως θόρυδος, και αί έν Ιπποδρομίαις εύφημίαι, και τών θεατών αι κολακείαι; Πάντα έχείνα οίχεται· καλ άνεμος πνεύσας άθρόον τὰ μὲν φύλλα κατέδαλε, γυμνόν δὲ ἡμῖν τὸ δένδρον έδειξε, και άπο της ρίζης αύτης σαλευόμενον γοι πον τοιαύτη γάρ ή τοῦ πνεύματος γέγονε προσ-**6**ολή, ώς και πρόρριζον άπειλεϊν άνασπᾶν, και ταῦτα διασαλεύσαι του δένδρου τὰ νεύρα. Που νύν οί πεπλασμένοι φίλοι; ποῦ τὰ συμπόπια καὶ τὰ δείπνα; που ό των παρασίτων έσμος, και ό δι' όλης ήμέρας έγχεόμενος ἄχρατος, καὶ αὶ ποικίλαι τῶν μαγείρων τέχναι, και οί τῆς δυναστείας θεραπευται, οι πάντα πρός χάριν ποιούντες και λέγοντες: Νύξ ήν πάντα έχεινα και δναρ, και ήμέρας γενομένης ήφανίσθη . άνθη ήν ἐαρινὰ, καὶ παρελθόντος τοῦ ἔαρος ἄπαντα κατεμαράνθη · σκιά ήν, καί παρέδραμε · καρπός ήν, καὶ διελύθη · πομφόλυγες ήσαν, καὶ διερβάγησαν · άράχνη ήν, και διεσπάσθη. Διο ταύτην την πνευματιχήν ρήσιν επάδομεν συνεχώς επιλέγοντες. Ματαιότης ματαιοτήτων, και πάντα ματαιότης. Ταύτην γάρ την ρήσιν και έν τοίχοις, και έν ιματίοις, και έν dyopa, xal ev oixia, xal ev obolc, xal ev bupaic, xal έν είσόδοις, και πρό πάντων έν τῷ ἐκάστου συνειδότι συνεχῶς ἐγγεγράφθαι δεί, καὶ διαπαντὸς αὐτὴν μελετάν. Έπειδή ή των πραγμάτων απάτη, και τά προσωπεία, και ή ύποκρισις, άλήθεια παρά τοίς πολλοίς είναι δοχεί ταύτην χαθ' έχάστην ήμέραν, χαλ **ἐν δείπν**φ, καὶ ἐν ἀρίστφ, καὶ ἐν συλλόγοις ἐπ:λέγειν έχαστον τῷ πλησίον έχρῆν, καὶ παρά τοῦ πλησίον άπούειν, δει Ματαιότης ματαιοτήτων, τα adrea

ματαιότης. Ούχ έλεγόν σοι συνεχώς, ότι δραπέτης & πλούτός έστι : Σύ δὲ ἡμῶν οὐκ ἡνείχου. Οὐκ Ελεγον ότι άγνώμων έστιν οικέτης; Σύ δε ούκ εδούλου πείθεσθαι. Ίδου έχ τῶν πραγμάτων Εδειξεν ή πεῖρα, δτι ού δραπέτης μόνον, ούδε άγνώμων, άλλά και άνδροφόνος · ούτος γάρ σε τρέμειν νῦν και δεδοικέναι παρεσχεύασεν. Οὐχ Ελεγόν σοι, ἡνίχα συνεχῶς ἐπετίμας μοι λέγοντι τάληθη, δτι Έγώ σε φιλώ μάλλον των χολαχευόντων; έγὼ ό έλέγχων πλέον χήδομαι τῶν χαριζομένων; Ού προσετίθην τοῖς ρήμασι τούτοις, ὅτι άξιοπιστότερα τραύματα φίλων ύπερ έχούσια φιλήματα έχθρων; Εί των έμων ηνέσχου τραυμάτων, ούκ αν σοι τλ φιλήματα έχείνων τον θάνατον τοῦτον Ετεχον· τὶ γὰρ ἐμὶ τραύματα ὑγείαν ἐργάζεται, τὰ δε εκείνων φιλήματα νόσον άνίατον κατεσκεύασε. Ποῦ νῦν οι οινοχόοι; ποῦ δὲ οι σοδοῦντες ἐπὶ τῆς ἀγοράς, [382] και μυρία παρά πάσιν έγκώμια λέγοντες; Έδραπέτευσαν, ήρνήσαντο την φιλίαν, άσφάλειαν ξαυτοίς διά τῆς σῆς ἀγωνίας πορίζουσιν. 'Αλλ' ούχ ἡμείς ούτως, άλλά και του δυσχεραίνοντός σου ούκ άποπηδώμεν, και νύν πεσόντα περιστέλλομεν και θεραπεύομεν. Καὶ ή μὲν πολεμηθείσα Έχχλησία παρά σου τούς χόλπους ήπλωσε χαλ ἐπεδέξατο · τὰ δὲ θεραπευθέντα θέατρα, ύπαρ ών πολλάκι; προς ήμας ήγανάκτεις, προύδωκε καὶ ἀπώλεσεν. 'Αλλ' ὅμως οὐκ ἐπαυσάμεθα άελ λέγοντες. Τί ταῦτα ποιείς; ἐκδακχεύεις τὴν Ἐκκλησίαν, καὶ κατά κρημνῶν σαυτὸν φέρεις : καί παρέτρεχες άπαντα. Καί αί μέν Ιπποδρομίαι, τὸν πλοῦτον τὸν σὸν ἀναλώσασα:, τὸ ξίφος ἡχόνησαν: ή δε Έχχλησία ή τῆς ὀργῆς τῆς σῆς ἀπολαύσασα τῆς άκαίρου, πανταχού παρατρέχει, τών δικτύων σε έξαρπάσαι βουλομένη.

<sup>a</sup> Sic Savil. et Reg. qui postremus habet, ότι δραπέτης έστιν οἰχέτης. lu Morel, hæc mutila sunt.

β. Καὶ ταῦτα λέγω νῦν, οὐκ ἐπεμδαίνων τῷ κειμένφ, άλλά τους έστωτας άσφαλεστέρους ποιήσαι βουλόμενος • ούχ ἀναξαίνων τὰ ἔλχη τοῦ τετρωμένου, ἀλλὰ τους μηδέπω τετρωμένους εν ύγεία διατηρήσαι άσφαλεί· ού καταποντίζων τον κλυδωνιζόμενον, άλλά τοὺς έξ ούρίας πλέοντας παιδεύων, ώστε μή γενέσθαι όποδρυχίους. Πώς δ' αν τοῦτο γένοιτο; Εί τάς μεταδολάς τῶν ἀνθρωπίνων ἐννοώμεθα πραγμάτων. Καὶ γάρ ούτος εί ξδεισε μεταδολήν, ούχ αν ύπέμεινε μεταδολήν άλλ' επείπερ ούτος ούτε οίχοθεν, ούτε παρ' έτέρων έγίνετο βελτίων, ύμεζς γούν οι χομώντες τῷ πλούτω, άπο τῆς τούτου κερδάνατε συμφοράς οὐδεν γάρ τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων ἀσθενέστερον. Διόπερ οίον αν είποι τις δνομα τῆς εύτελείας αὐτῶν, Ελαττον τῆς ἀληθείας ἐρεῖ· κᾶν καπνὸν αὐτὰ, κᾶν γόρτον, κάν δναρ, κάν άνθη ἐαρινὰ, κάν ότιοῦν ὀνομάση. ούτως έστιν επίκηρα, και των ούδεν δντων ούδαμινώτερα οτι δε μετά τῆς ούθενείας και πολύ έχει τὸ άπόχρημνον, δήλον έντεῦθεν. Τίς γάρ τούτου γέγονεν ύψηλότερος; ού πάσαν την οίχουμένην παρήλθε τῷ πλούτω; ού πρός αύτας των αξιωμάτων ανέδη τας πορυφάς; ούχὶ πάντες αὐτὸν ἔτρεμον, καὶ ἐδεδοίκεισαν; 'Αλλ' ίδου γέγονε και δεσμωτών άθλιώτερος, και οίκετων έλεεινότερος, και των λιμφ τηκομένων πτωχών ενδεέστερος, καθ' εκάστην ήμέραν ξίφη βλέπων ήχονημένα, και βάραθρον, και δημίους, και την έπε θάνατον άπαγωγήν και ούδε είποτε γέγονεν ἐπὶ τῆς ἡδονῆς οίδεν ἐχείνης, ούδὲ αὐτῆς αἰσθάνεται της ακτίνος . αλλ' έν μεσημδρία μέση, καθάπερ έν πυχνοτάτη νυχτί, περιεστοιχισμένος ούτος τὰς δψεις πεπήρωται. Μάλλον δέ δσα άν φιλονειχήσωμεν, ού δυνησόμεθα τῷ λόγῳ παραστήσαι τὸ πάθος, ὅπερ ύπομένειν αύτὸν είκὸς, καθ' ἐκάστην ὥραν ἀποκτείνεσθαι προσδοχώντα. 'Αλλά γάρ τι δεί των λόγων τῶν παρ' ἡμῶν, αὐτοῦ ταῦτα χαθάπερ ἐν εἰχόνι σαφῶς ύπογράψαντος ήμιν; Τἢ γὰρ προτεραία, ὅτε ἐπ΄ αὐτὸν ήλθον ἐχ τῶν βασιλιχῶν αὐλῶν πρὸς βίαν άφελχύσαι βουλόμενοι, καλ τοῖς σχεύεσι προσέδραμε τοίς ἱεροίς α, [383] ήν αὐτοῦ τὸ πρόσωπον, καὶ τανῦν, νεχρωθέντος ἄπαξ οὐδὲν ἄμεινον διαχείμενον · χτύπος δὲ τῶν ὀδόντων, καὶ πάταγος καὶ τρόμος παντὸς τοῦ σώματος, καὶ φωνή διακοπτομένη, καὶ γλῶττα διαλυομένη, καὶ σχήμα τοιοῦτον, οἶον εἰκὸς τὴν λιθίνην Exery duxtiv.

γ. Καὶ ταῦτα λέγω, οὐχ ὀνειδίζων, οὐδὲ ἐπεμδαίνων αὐτοῦ τἢ συμφορὰ, ἀλλὰ τὴν ὑμετέραν διάνοιαν μαλάξαι βουλόμενος, καὶ εἰς Ελεον ἐπισπάσασθα, καὶ πείσαι ἀρκεσθῆναι τἢ τιμωρία τἢ γεγενημένη. Ἐπειδὴ γάρ εἰσι πολλοὶ παρ' ἡμῖν ἀπάνθρωποι, ὥστε ὁμοίως καὶ ἡμῖν ἐγκαλεῖν, ὅτι αὐτὸν ἐδεξάμεθα τῷ ἡήματι τὸ ἄστοργον αὐτῶν τοῖς διηγήμασι μαλάξαι βουλόμενος, ἐκπομπεύω τὰ τούτου πάθη.

Τίνος γάρ ενεχεν άγαναχτείς, είπέ μοι, άγαπητέ; "Οτι, φησίν, είς εχχλησίαν χατέφυγεν ο πολεμήσας αύτην δίηνεχῶς. Διά τοῦτο μεν οῦν μάλιστα δοξάζειν εχρὴν τον Θεόν, ὅτι ἀφῆχεν αὐτὸν ἐν τοσαύτη χαταστῆναι ἀνάγχη, ὥστε χαὶ τὴν δύναμιν τῆς Ἐχχλησίας

\* Ad litteram vertendum esset, cum ad sacra vasa confugisset. Sed quæ hic sacra vasa dicuntur, mox  $\beta \tilde{\eta} \mu \alpha$  sive ara appellabuntur.

και την φιλανθρωπίαν μαθείν την δύναμιν μέν, άφ\* ών τοσαύτην ὑπέμεινε μεταδολὴν ἐχτῶν πρὸς ἐχείνην πολέμων την φιλανθρωπίαν δέ, έξ ών πολεμηθείσα νύν την άσπίδα προδάλλεται, και ύπο τάς πτέρυγας εδέξατο τὰς αὐτῆς, καὶ ἐν ἀσφαλεία πάση κατέστησεν, ού μνησιχαχήσασα ύπλρ τῶν ἔμπροσθεν οὐδενὸς, άλλά τους χόλπους αυτῷ μετά πολλῆς ἀπλώσασα τῆς φιλοστοργίας. Τοῦτο γάρ τροπαίου παντός λαμπρότερον, τούτο νίκη περιφανής, τούτο "Ελληνας έντρέπει, τούτο καὶ Ἰουδαίους καταισχύνει, τούτο φαιδρόν αύτῆς τὸ πρόσωπον δείχνυσιν. ὅτι τὸν πολέμιον αίχμάλωτον λαδούσα, φείδεται, καλ πάντων αύτον έν **ὲρημία παριδόντων, μόνη χαθάπερ μήτηρ φιλόστορ**γος, ύπλ τὰ παραπετάσματα αὐτῆς ἔχρυψε, χαὶ πρὸς βασιλικήν όργην έστη, πρός δήμου θυμόν, και πρός μίσος άφόρητον τούτο τῷ θυσιαστηρίφ χόσμος. Ποίος κόσμος, φησί, τὸ τὸν ἐναγῆ καὶ πλεονέκτην καὶ άρπαγα άπτεσθαι τοῦ θυσιαστηρίου; Μή λέγε ταῦτα έπειδη και ή πόρνη ήψατο των ποδών του Χριστού, ή σφόδρα έναγής και άκάθαρτος και ούκ ήν έγκλημα τῷ Ἰησοῦ τὸ γενόμενον, ἀλλὰ θαῦμα καὶ ῦμνος μέγας · ού γάρ τον καθαρόν Εδλαπτεν ή ἀκάθαρτος, άλλὰ την έναγη πύρνην ο χαθαρός χαὶ ἄμωμος διὰ τῆς ἀφῆς χαθαράν εἰργάσατο. Μή δή μνησιχαχήσης, δι άνθρωπε. Έχεινου οιχέται έσμεν του σταυρουμένου και λέγοντος: "Ακες αυτοίς, ου γάρ οίδασι τί ποιοῦσικ. 'Αλλ' ἀπετείχισε, φησί, την ένταῦθα χαταφυγήν γράμμασι χαὶ νόμοις διαφόροις. 'Αλλ' ίδου διά των έργων έμαθεν, όπερ εποίησε, και τον νόμον έλυσε πρώτος αύτος, δι' ών εποίησε, και γέγονε τῆς οἰχουμένης θέατρον, χαὶ σιγῶν ἐντεῦθενάφίησι φωνήν άπασι παραινών, Μή ποιείτε τοιαύτα, ΐνα μή πάθητε τοιαῦτα. Διδάσχαλος ἀνεφάνη διὰ τῆς συμφοράς, και λαμπηδόνα μεγάλην άφίησι το θυσιαστήριον, νῦν φοδερὸν μάλιστα καλ ἐκ τούτου φαινόμενον, δτι τον λέοντα δεδεμένον έχει επεί καί βασιλική είκονι μέγας γένοιτο κόσμος, ούχ δταν επί τοῦ θρόνου κάθηται πορφυρίδα περιδεδλημένος, και διάδημα περιχείμενος ό βασιλεύς μόνον, άλλά καὶ ὅταν ύπο τῷ ποδὶ τῷ βασιλιχῷ βάρδαροι τῶν χειρῶν [384] όπίσω δεδεμένοι, κάτω τλς κεφαλλς νεύωσι κείμενοι. Καὶ ὅτι οὐ πιθανότητι κέχρηται λόγων, ὑμεζς μάρτυρες της σπουδης και της συνδρομης. Και γάρ λαμπρόν ήμιν το θέατρον σήμερον, και φαιδρός ο σύλλογος, και όσον εν τῷ Πάσχα τῷ ἱερῷ δῆμον είδον ξυναγόμενον, τοσούτον όρω καλ ένταῦθα νῦν: καί ούτω σιγών πάντας έκάλεσε, σάλπιγγος λαμπροτέραν φωνήν διά των πραγμάτων άφείς. Καὶ παρθένοι θαλάμους, καλ γυναϊκές γυναικώνας, καλ άνδρες την άγοραν κενώσαντες, πάντες ένταῦθα συνεδράμετε, ίνα την άνθρωπίνην φύσεν ίδητε έλεγχομένην, καί των βιωτικών πραγμάτων το επίκηρον άπογυμνούμενον, και την πορνικήν όψιν την χθές και πρώην φαιδρόν απολάμπουσαν (καλ γάρ τοιοῦτον ή εὐπραγία ή άπὸ τῶν πλεονεξιῶν, παντὸς γραϊδίου ρυτίδας Εχοντος αισχροτέρα φαινομένη), καθάπερ σπογγιά τινι τη μεταδολή τὰ ἐπιτρίμματα καὶ τὰς ἐπιγραφὰς ἐκμάξασαν b.

δ'. Τοιαύτη γάρ τῆς δυσημερίας ταύτης ἡ ἰσχύς τον φαιδρὸν καὶ περιφανῆ πάντων ἐποίησεν εὐτελέστερον φαίνεσθαι νῦν. Κὰν πλούσιος εἰσέλθῃ, μεγάλα κερδαίνει ὁρῶν γὰρ ἐκ τοσαύτης κορυφῆς κατενεχθέντα τὸν σείοντα τὴν οἰκουμένην ἄπασαν, καὶ συνεσταλ-

b Reg. erpaxteioav.

ante calamitatem; Eutropium Arcadius Imperator abauci a templo jubet .- Et hæc nunc dico, non quo prostrato insultem, sed quod eos qui adhuc stant, tutiores reddere cupiam : nec ut plagas vulnerati refricem, sed ut nondum vulneratos in sanitate conservem : non ut jactatum fluctibus demergam, sed ut eos, qui secundis auris navigant, erudiam, ne forte in profundum deferantur. Quo autem modo caveri possit? Nimirum si rerum humanarum mutationes consideremus. Si enim iste mutationem timuisset. nunc eam non pateretur; sed quoniam iste nec domesticis nec alienis consiliis corrigi potuit, vos saltem qui divitiis extollimini, hujus calamitatem in vestrum profectum convertite : nihil enim est humanis rebus infirmius. Quapropter quocumque nomine earum vilitatem significaveris, minus quam pro rei veritate dixeris : vel si fumum eas, vel fœnum, vel somnum, vel flores vernos, vel quidlibet aliud nominaveris : usque adeo sunt fragiles , et magis nihili quam nihil ipsum; quod autem non solum nihili sint, sed et in præcipiti stent, vel hinc apparet. Quis hoc homine fuit excelsior? nonne in toto orbe divitiis præcellebat? nonne ad ipsa fastigia honorum conscendit? nonne omnes eum formidabant ac verebantur? Sed ecce factus est et vinctis miserior, et servis miserabilior, et mendicis fame tabescentibus indigentior, per singulos dies gladios præ oculis habens in se exacutos, et barathra et carnifices, et viam quæ ad supplicium ducit : ac neque memoria præteritarum voluptatum fruitur, imo ne luce quidem communi, sed meridie quoque tamquam in densissima nocte angustiis parietum inclusus, oculorum usu privatur. Et quorsum hæc commemorare attinet, cum quantumvis adnitar, nullis verbis exprimere valeam, quis illi animus sit, per singulas horas capitis supplicium exspectanti? Aut quid nostris verbis opus est, cum ipse hæc nobis tamquam in imagine depingat? Heri namque missis ad eum ab Imperatore qui vel per vim hominem pertraherent, cuin ad sacrarium confugisset (a), nihilo meliorem, ut nunc quoque, quam mortui colorem obtinebat : tunc dentium stridor, tremor totius corporis, vox singultiens et lingua titubans, in summa talis habitus, qualem oportebat habere animam quæ lapidea esset.

3. Hæc dico non exprobrandi causa, neque insultans ejus infortunio, sed ut vestrum animum molliam, et ad commiserationem pertraham, eoque inducam ut præsenti hominis pæna sit contentus. Quoniam enim multi sunt e nostris adeo inhumani, ut nos etiam tucusent, qui eum sacrario exceperimus, illorum duritiem nostris sermonibus mollire volens, miserias istius traduco.

Entropius in ecclesiam, cujus immunitatem violaverat, consugere coactus est. — Quid enim est, quæso, dilecte, quod indigne sers? Dices, Quia in ecclesiam

(a) Ad literam vertendum esset, cum ad sacra vasa confugisset. Sed quæ hic outin, sive sacra vasa dicuntur, mox, pan, sive ara appellabuntur. Verum de his ultimo Tomo agetur, ubi de disciplina Ecclesiastica.

confugit, qui eam indesinenter impugnabat. Atqui hoc potissimum nomine glorificandus erat Deus, quod permisit eum in tanta constitui necessitate, ut et potentiam Ecclesiæ et clementiam disceret: potentiam, eo quod in tantam inciderit mutationem ob bella quæ ipsi intulerat : clementiam vero, quod ipsum objecto nunc scuto protegat, et alarum obtentu tueatur, præteritarumque injuriarum oblita, sinus ei amantissime pandat. Hoc enim quovis tropæo splendidius, quavis victoria illustrius, hoc ethnicos, hoc Judæos pudefacit, hoc placiditatem vultus ejus ostentat : quod hosti captivo parcat, et ab omnibus desertum ac contemptum sola ut amantissima mater suis velamentis occultet, Imperatoris simul iræ et intolerabili populi furori ac odio se opponens : hoc ipsum est eximium altaris ornamentum. Dices, Hoccine ornamentum, hominem scelestum, avarum, rapacem, altare contingere? Cave talia dixeris: quandoquidem et meretrix pedes ipsius Christi contigit, incesta illa et impura : nec tamen hoc in crimen Domino Jesu cessit, sed in laudem magnam et admirationem : neque enim purum impura offendit, sed scelestam meretricem purus et inculpabilis suo contactu purificavit. Cave injuriarum memineris, o homo. Crucifixi illius servi sumus dicentis : Remitte illis, non enim sciunt quid faciunt (Luc. 25. 34). Dices: At præclusit hujus loci refugium legibus scriptis, quibus hoc irritum facere conatus est. At nunc reipsa didicit, quale sit quod fecit : et suomet facto legem suam primus abrogavit, factus orbis totius spectaculum: et sileat licet, omnes tamen admonet, Nolite hac facere, ne qualia ego patiamini. Sua calamitate alios docet, et altare hoc ipse illustrem ex se splendorem emittit, ac vel hine tremendum videtur, quod leonem vinctum contineat : quandoquidem et regiæ effigiei non tantum ornatus ex eo contingat. si solio rex sublimi sedeat purpuratus et diademate redimitus, quantum si sub pedibus quoque regiis barbari manibus post terga revinctis proni jaceant. Et quod verbis non sit usus ad persuadendum paratis, vosmet festinatione vestra ae concursu attestamini. Etenim præclarum hodie nobis spectaculum et hilaris conventus contingit : nec minorem nunc video populi frequentiam, quam in sacra Paschæ celebritate: adeo exciti estis istius silentio, quod impræsentiarum quavis tuba clariorem sonum emittit. Et virgines thalamis, et mulieres gynæceis desertis, et viri foro vacuo relicto, universi huc concurristis, ut humanam naturam traduci videretis, et sæcularium negotiorum momentaneam mutabilitatem detegi, illamque meretriciam faciem heri ac nudius tertius præclarissime splendentem (talis enim est ex alienis injuriis felicitas, quæ rugosa quavis anicula deformior apparet), rerum mutatione tamquam spongia quadam tectoria fucosque abstersisse.

4. Tanta nempe est hujus infortunii vis, quæ virum felicem ac conspicuum, nunc omnium abjectissimum reddidit. Introcat dives aliquis, et magnam utilitatem percipiet: videns enim tam celso fastigio delapsum eum qui totum orbem nutu concutiebat

ac formidine contractum, quavisque rana aut lepore timidiorem, et absque vinculis columnæ huic hærentem, et vice catenæ timore asixum trementemque, reprimet arrogantiam, fastum exuet, et consideratis quæ in humanis casibus consideranda sunt, discedet re ipsa doctus, quæ Scripturæ nos docent : quale est illud: Omnis caro fænum, et omnis gloria hominis ut flos fæni : aruit fænum, et flos ejus decidit (Hesai. 40. 6.7): item illud: Sicut fænum velociter arescent, et sicut olera herbarum cito decident (Psal. 36. 2): et Quoniam sicut sumus dies ejus sunt (Psal. 101. 4), et reliqua similia. Contra pauper introgressus, et hoc spectaculum animadvertens, non displicet sibi ipse, neque sortem suam deplorat; sed gratias insuper paupertati habet, quæ sibi et asyli vice sit tutissimi, et portus tranquillissimi, et arcis munitissimæ : et his visis, si detur optio, mallet præsenti conditione contentus esse, quam omnium facultatibus paulisper occupatis, mox in proprii sanguinis periculum venire. Vides non parvam utilitatem divitibus et pauperibus, et celsis et humilibus, servis et ingenuis, ex hoc istius refugio enatam esse? vides ut cum remedio quisque hinc abeat, hujus rei spectaculo affectus curans suos? Num igitur mollivi vestros animos, aut indignationem expuli? num inhumanitatem exstinxi? num ad commiserationem adduxi? Equidem adduxisse me opinor: idque éx vultibus vestris ac lacrymis colligo. Quandoquidem igitur petra cordis vestri in pinguem et fertilem agrum versa est, age jam fructum quoque misericordiæ proferentes, uberesque commiserationis spicas præ nobis ferentes, procumbamus Imperatori ad genua: vel potius deprecemur benignissimum Deum, ut molliat iram Imperatoris, et cor illi tenerum dare dignetur, quo hane gratiam integram ab ipso auferre possimus. Jam enim ex illo die quo huc confugit iste, non parta est facta mutatio : postquam enim cognovit Imperator eum ad asylum hoc se recepisse, affluente exercitu et concitato ob ejus crimina, deposcenteque hominem ad supplicium, longam habuit orationem, qua militarem indignationem compesceret, postulans ut non culparum modo, sed etiam recte factorum rationem haberent : ut qui pro illis gratiam haberet, et si quid secus accidisset, tamquam homini ignoscendum duceret. Cum autem illi de integro urgerent ad vindictam læsi Imperatoris, clamantes, exsilientes, ad mortem deposeentes, hastas vibrantes: tum vero fontes lacrymarum clementissimis suis oculis effundens, et sacrosanctæ mensæ, ad quam perfugerat, religionem illis incutiens, ægre tandem iram eorum sedavit.

5. Admoveamus igitur nos quoque quæ a nobis adhiberi par est. Qua enim ipsi venia digni essetis, si. Imperatore propriam injuriam condonante et oblito, vos nihil tale passi in ira obstinate pergeretis? aut quomodo hoc spectaculo soluto sacramenta contrectabitis, et precationem illam dicetis, qua rogare jubemur: Dimitte nobis sicut et nos dimittimus debitoribus nostris (Matth. 6. 12), si a debitore vestro pænas exigatis? Injuriis vos forte magnis affecit ac contumeliis? Ne nos quidem istud inficias ibimus. Sed non tribunalis est præsens tempus, sed misericordiæ potlus : non repetundarum, sed clementiæ : non examinis, sed condonationis; non suffragiorum ac calculorum, sed miscrationis ac gratiæ. Ne igitur quis vestrum accendatur, neve ægre ferat, sed potius mitissimum Deum deprecemur, ut reo vitam proroget, eumque ex impendente cæde eripiat, ut ipse errata sua corrigat : et communi opera interpellemus clementissimum Imperatorem pro Ecclesia et altari, unum hominem sacrosanctæ mensæ donari obsecrantes. Quod si fecerimus, et Imperatori gratum faciemus, et Deus prius quam Imperator factum nostrum approbabit, magnamque nobis hujus humanitatis mercedem retribuet. Sicut enim crudelem et inhumanum aversatur et odit : ita misericordem et humanum amplectitur et amat : eique, sive justus sit, splendidiores plectit coronas; sive peccator, peccata ejus dissimulat, commiserationis erga conservum talionem illi retribuens : Miscricordiam volo, inquit, et non sacrificium (Osee 6. 6); et per universam Scripturam vides eum semper hoc requirerc, atque hanc esse dicere peccatorum medelam. Proinde nos quoque ad hunc modum illum propitium reddemus, sic peccata nostra redimemus, sic Ecclesiam ornabimus, sic et Imperator clementissimus, ut dixi, nos laudabit: ita flet ut universus populus nobis applaudat, et usque ad fines orbis terræ humanitatis et clementiæ nostræ sama celebretur, et hoc comperto ubique terrarum laude afficiamur. Ut igitur talibus bonis frui contingat, procidamus ad genua, obtestemur, deprecemur: eripiamus e periculis captivum, profugum, supplicem, ut et ipsi futura bona consequamur, gratia et benignitate Domini nostri Jesu Christi, cui gloria et imperium nunc et semper et in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA

CUM EXTRA ECCLESIAM DEPREHENSUS EUTROPIUS ABREPTUS FUIT. DE PARADISO SEU HORTO, ET DE SCRIPTURIS; ATQUE IN ILLUD, ADSTITIT REGIRA A DEXTRIS TUIS ( Psal. 44. 10 ) (a).

\_\_\_\_<u>D</u>\_\_\_\_

Scripturarum lectio. Illic quippe marcescentes flores, hic sententiæ vividæ: illic zephyrus spirat, hic aura Spiritus: illic spinæ sepiunt, hic providentia Dei tutatur: illic cicadæ cantitant, hic prophetæ modu-

<sup>1.</sup> Lectionis Scripturarum utilitas. — Suave pratum, suavis est hortus, at longe suavior divinarum

<sup>(</sup>a) Collata cum Mss. Reg. 1933, 1963, 1965, 2343. Titulum damus e Savil. et Mss.

μένον, και λαγωού και βατράχου δειλότερον γεγενημένον, και χωρίς δεσμών τῷ κίονι τούτῳ πρόσηλωμένον, και άντι άλύσεως τῷ φόδῳ περισφιγγόμενον, και δεδοικότα, και τρέμοντα, καταστέλλει την φλεγμονήν, καθαιρεί το φύσημα, και φιλοσοφήσας άχρή περί των άνθρωπίνων φιλοσοφείν, ούτως άπεισιν, ά διά ρημάτων λέγουσιν αι Γραφαί, ταῦτα διά των πραγμάτων μανθάνων · ότι Πάσα σάρξ χόρτος καί πασα δόξα άνθρώπου ώς άνθος χόρτου καί ό χόρτος έξηράνθη, και τὸ ἄνθος έξέπεσεν οίον, **Β**σεί χόρτος ταχὺ ἀποξηρανθήσονται, καὶ ώσεὶ Jáχανα χλόης ταχὺ άποπεσοῦνται· δτι 'Ωσεὶ καπνὸς al ήμέραι άὐτοῦ, xal ὅσα τοιαῦτα. Πάλιν ὁ πένη; είσελθών, και πρός την δψιν ταύτην ίδών, ούχ έξευτελίζει έαυτον, ούδε όδυναται διά την πτωγείαν άλλά χαλ χάριν οίδε τή πενίμ, ὅτι χωρίον αὐτῷ γέγονεν άσυλον και λιμήν ἀκύμαντος, και τείχος ἀσφαλές: και πολλάχις αν ελοιτο ταυτα όρων μένειν, ενθα έστιν, ή πρός βραγύ τὰ πάντων λαδών, ὕστερον καὶ ὑπὲρ αίματος χινδυνεύειν έαυτοῦ. 'Ορᾶς ώς οὐ μιχρὸν χέρδος γέγονε και πλουσίοις, και πένησι, και ταπεινοίς, και ύψηλοίς, και δούλοις, και έλευθέροις άπο τῆς ένταῦθα τούτου καταφυγής ; όρφς πῶς ἔκαστος φάρμακα λαδών έντεῦθεν ἄπεισιν, ἀπὸ τῆς δψεως ταύτης μόνης θεραπευόμενος; "Αρα εμάλαξα ύμῶν τὸ πάθος, καὶ εξέδαλον όργήν; ἄρα Εσδεσα την άπανθρωπίαν; ἄρα είς συμπάθειαν ήγαγον; Σφόδρα έγωγε σίμαι, καί δηλοί τὰ πρόσωπα, και αι τῶν δακρύων πηγαί. Ἐπει ούν ύμιν η πέτρα γέγονε βαθύγειος, και λιπαρό χώρα, φέρε δη και καρπόν έλεημοσύνης βλαστήσαντες, και τον στάγυν κομώντα τῆς συμπαθείας ἐπιδειξάμενοι, προσπέσωμεν τῷ βασιλεί, μᾶλλον δὲ παραχαλέσωμεν τον φιλάνθρωπον Θεον, μαλάξαι τον θυμόν τοῦ βασιλέως, καὶ ἀπαλήν αὐτοῦ ποιῆσαι τήν χαρδίαν, ώστε όλόχληρον ήμεν δοῦναι την χάριν. Καλ [385] ήδη μεν γάρ άπο της ήμέρας εκείνης, ής ούτος κατέφυγεν ένταῦθα, ού μικρά γέγονεν ή μεταδολή: έπειδη γάρ ό βασιλεύς έγνω, ότι είς το άσυλον τοῦτο γωρίον κατέδραμε, του στρατοπέδου παρόντος, καί παροξυνομένου ύπερ των αύτῷ πεπλημμελημένων, καλ είς σφαγήν αύτον αίτούντων, μακρόν απέτεινε λόγον, τὸν στρατιωτικόν καταστέλλων θυμόν, ἀξιῶν μή τλ άμαρτήματα μόνον, άλλά και εί τι αύτῷ γέγονε κατόρθωμα, και τουτο λογίζεσθαι, και τοίς μέν ε:δέναι χάριν όμολογῶν, ὑπὲρ δὲ τῶν ἐτέρως ἐχόντων ώς άνθρώπω συγγινώσκων. 'Ως δε επέκειντο πάλιν είς εχδιχίαν του ύδρισμένου βασιλέως, βοώντες, πηδώντες, θανάτου μεμνημένοι, καλ τὰ δόρατα σείοντες, πηγάς λοιπόν άφεις δαχρύων άπό τῶν ἡμερωτάτων όφθαλμῶν, καὶ ἀναμνήσας τῆς ἱερᾶς τραπέζης, είς ήν κατέφυγεν, ούτω την όργην κατέπαυσε.

ε'. Πλην άλλα και ήμεζς τα παρ' ξαυτών προσθώμεν. Τίνος γάρ αν ήτε συγγνώμης άξιοι, εί του βασιλέως τοῦ ὑδρισμένου μὴ μνησικακοῦντος, ὑμεῖς οἱ μηδὲν τοιούτον παθόντες τοσαύτην όργην ἐπεδείξασθε • ; πῶς δὲ τοῦ θεάτρου τούτου λυθέντος, ύμεζς μυστηρίων άψεσθε, και την εύχην έρειτε έκεινην, δι' ής κελευόμεθα λέγειν "Αφες ήμιτ καθώς και ήμεις άφιεμεν τοῖς ὀφειλέταις ἡμῶν, τὸν ὑμῶν ὀφειλέτην ἀπαιτούντες δίκην; Ήδίκησε μεγάλα καλ υδρισεν: Οὐδλ ήμεῖς ἀντεροῦμεν. ᾿Αλλ᾽ οὐ δικαστηρίου καιρὸς νῦν, όλλ' έλέους· ούχ εύθύνης, άλλά φιλανθρωπίας· ούχ ἐξετάσεως, ἀλλὰ συγχωρήσεως· οὐ ψήφου καὶ δίκης, άλλά οϊκτρου και χάριτος. Μή τοίνυν φλεγμαινέτω τις, μηδε δυσχεραινέτω, άλλά μάλλον δεηθώμεν τοῦ φιλανθρώπου Θεού, δούναι αὐτῷ προθεσμίαν ζωής, και της άπειλουμένης έξαρπάσαι σφαγής, ώστε αύτλν ἀποδύσασθαι τὰ πεπλημμελημένα, καὶ κοινή προσέλθωμεν τῷ φιλανθρώπω βασιλεῖ, ὑπὲρ τῆς Ἐχχλησίας, ὑπὲρ τοῦ θυσιαστηρίου. Ενα ἄνδρα τῆ τραπέζη τη ιερά χαρισθήναι παρακαλούντες. "Αν τούτο ποιήσωμεν, και αύτος ο βασιλεύς ἀποδέξεται, και ο θεός πρό του βασιλέως έπαινέσεται, και μεγάλην ήμιν της φιλανθρωπίας αποδώσει την αμοιδήν. "Ωσπερ γαρ τὸν ώμὸν καὶ ἀπάνθρωπον ἀποστρέφεται καὶ μισεί, ούτω τὸν ἐλεήμονα καὶ φιλάνθρωπον προσίεται καλ φιλεί · κάν μέν δίκαιος ό τοιουτος ή, λαμπροτέρους αύτῷ πλέχει τοὺς στεφάνους · ἀν δὲ άμαρτωλὸς, παρατρέχει τὰ άμαρτήματα, τῆς πρός τὸν ὁμόδουλον συμπαθείας άμοιθην αὐτῷ ταύτην ἀποδιδούς. "Ελεον γάρ, φησί, θέλω, καί οὐ θυσίαν · καί πανταχοῦ τῶν Γραφών όρας αύτον τοῦτο ἀεὶ ἐπιζητοῦντα, καὶ ταύτην λύσιν των άμαρτημάτων είναι λέγοντα. Οϋτω τοίνυν αύτον και ήμεζς ίλεων έργασόμεθα b, ούτω τά ημέτερα διαλύσομεν πλημμελήματα, ούτω την Έχκλησίαν κοσμήσομεν, ούτω καλ βασιλεύς ήμας ό φιλάνθρωπος ἐπαινέσεται, χαθάπερ ἔφθην εἰπών, χαὶ άπας ό δημος χροτήσει, καὶ τὰ πέρατα της οίκουμένης τὸ φιλάνθρωπον καὶ ἡμερον τῆς πόλεως θαυμάσεται, και μαθόντες οι πανταχού τῆς [386] γῆς τὰ γενόμενα χηρύξουσιν ήμας. Ίνα οὖν ἀπολαύσωμεν των τοσούτων άγαθων, προσπέσωμεν, παρακαλέσωμεν, δεηθώμεν, έξαρπάσωμεν τοῦ χινδύνου τὸν αίχμάλωτον, τον φυγάδα, τον ίχέτην, ίνα και αὐτοί τῶν μελλόντων άγαθών επιτύχωμεν, χάριτι και φιλανθρωπία τοῦ Κυρίου ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ῷ ή δόξα καὶ τὸ κράτος, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αιώνων. 'Αμήν.

Sic Savil. Solutce Morel. et Montl. ἐπιδείξησθε. Ερτ. b Ms. Reg. ἐργασώμεθα... διαλύσωμεν... ποσμήσωμεν. Morel. et Savil. ἐργασόμεθα... διαλύσομεν... ποσμήσομεν.

#### OMIAIA

Τοτε τῆς ἐκκλησίας ἔξω εὐρεθείς Εὐτρόπιος ἀπεσπάσθη, καὶ περὶ παραδείσου καὶ Γραφών, καὶ εἰς τὸ, ε Παρέστη ἡ βασίλισσα ἐκ δεξιών σου. :

έστιν άνθη μπραινόμενα, ένταθθα δε νοήματα άκμάζοντα· έχει ζέφυρος πνέων, ένταθθα δε Πνεύματος αθρα· έχει έχανθαι αι τειχίζουσαι, ένταθθα δε πρόπ

α'. Ἡδύς \* μὲν λειμών καὶ παράδεισος, πολύ δὲ ἡδύς - τερον τῶν θείων Γραφῶν ἡ ἀνάγνωσις. 'Εκεῖ μὲν γάρ \* Savik et unus cod. ἡδύ, videtomi hujus Præf. § 5 c. 1 i.

νοια Θεού ή ἀσφαλιζομένη εκεί τέττιγες ἄδοντες, ένταῦθα δὲ προφήται κελαδοῦντες : ἐκεῖ τέρψις ἀπδ τῆς δψεως, ἐνταῦθα δὲ ἀφέλεια ἀπὸ τῆς ἀναγνώσεως. 'Ο παράδεισος εν ενί χωρίω, αί δε Γραφαί πανταχού τῆς οἰχουμένης · ὁ παράδεισος δουλεύει χαιρῶν ἀνάγχαις, αί δὲ Γραφαί καὶ ἐν χειμῶνι καὶ ἐν θέρει κομῶσι τοῖς φύλλοις, βρίθουσι τοῖς χαρποῖς. Προσέχωμεν τοίνυν τἢ τῶν Γραφῶν ἀναγνώσει εἀν γάρ τἢ Γραφή προσέχης, εκδάλλει σου την άθυμίαν, φυτεύει σου την ήδονην, άναιρεί την χαχίαν, ριζοί την άρετην, ούχ ἀφίησιν ἐν θορύδω πραγμάτων τὰ τῶν χλυδωνιζομένων πάσχειν. Ἡ θάλασσα μαίνεται, σὺ δὲ μετά γαλήνης πλέεις. Εχεις γάρ χυδερνήτην των Γραφών την αναγνωσιν τούτο γάρ το σχοινίον ού διαρρήγνυσι των πραγμάτων ό πειρασμός. Καὶ ότι ού ψεύδομαι, μαρτυρεί τὰ πράγματα αὐτά. Ἐπολιορκήθη ή εκκλησία πρό όλίγων ήμερων. ήλθε στρατόπεδον, και πυρ άπο των όφθαλμων ήφίει, και την έλαίαν ούχ εμάρανε. ξίφη γεγύμνωντο, χαὶ τραύματα ούδεις εδέξατο αί βασιλικαι πύλαι εν άγωνία, και ή εκκλησία εν άσφαλεία. καίτοι γε ο πόλεμος ἐνταῦθα ἔρρευσεν. Ἐνταῦθα γάρ ἐζητεῖτο ὁ κατσφυγων, και παριστάμεθα μή δεδοικότες τον έκείνων θυμόν. Τί δήποτε; Είχομεν ἐνέχυρον ἀσφαλὲς τὸ, Σὺ εί Πότρος, και έπι ταύτη τῆ πέτρα οικοδομήσω μου την Έκκλησίαν· και κύλαι άδου οὐ κατισχύσουσιν αύτης. Έχχλησίαν δὲ λέγω, οὐ τόπον μόνον, άλλά και τρόπον οι τοίχους εκκλησίας, άλλά νόμους Έχχλησίας. "Όταν χαταφεύγης εν εχχλησία, μή τόπφ καταφύγης, άλλά γνώμη. Έκκλησία γάρ ού τοίχος και δροφος, άλλα πίστις και βίος.

Μή λέγε, δτι προεδόθη από Έχχλησίας ό προδοθείς εί μή άφηχε την έχχλησίαν, ούχ αν προεδίδοτο. Μή λέγε, ότι και κατέφυγε και προεδόθη ούχ ή Έχχλησία αύτον άφηχεν, άλλ' αύτος την έχχλησίαν άφηκεν. Ούχ Ενδοθεν παρεδόθη, άλλ' Εξωθεν. Διά τί κατέλιπε \* την εχχησίαν; 'Εδούλου σώζεσθαι; ''Ωφειλες κατέχειν το [387] θυσιαστήριον. Ούκ ήσαν ένταῦθα τοίχοι, άλλά θεοῦ πρόνοια ή ἀσφαλιζομένη. 'Αμαρτωλός ής; Ούχ αποπέμπεταί σε ό Θεός ούχ ήλθε γάρ παλέσαι διπαίους, άλλά άμαρτωλούς είς μετάνοιαν. Πόρνη ἐσώθη, ἐπειδή πόδας χατέσχεν. Ήχούσατε του σήμερον άνεγνωσμένου; Ταυτα δε λέγω, ίνα μηδέποτε είς Έχχλησίαν χαταφεύγων άμφιδάλης. Μένε είς Έχχλησίαν, χαι οὐ προδίδοσαι άπο τῆς Έχκλησίας. Έλν δε φύγης άπο Έκκλησίας, ούκ αίτία ή Έχκλησία. Έὰν μὲν γὰρ ἦς ἔσω, ὁ λύχος οὐκ εἰσέρχεται έαν δε εξέλθης έξω, θηριάλωτος γίνη άλλ' ού παρά την μάνδραν τοῦτο, άλλά παρά την σην μιπροψυχίαν. Έπκλησίας ούδεν ίσον. Μή μοι λέγε τείχη και οπλα τείχη μέν γάρ τῷ χρόνψ παλαιούνται, ή Έχχλησία δὲ οὐδέποτε γηρά. Τείχη βάρδαροι καταλύουσιν, Έχχλησίας δε ούδε δαίμονες περιγίνονται. Καὶ ότι οὐ κόμπος τὰ ρήματα, μαρτυρεί τὰ πράγματα. Πόσοι ἐπολέμησαν τὴν Ἐκκλησίαν, καὶ οί πολεμήσαντες ἀπώλοντο; αὖτη δὲ ὑπὲρ τῶν οὐρανων άναδέδηκε. Το:ουτον έχει μέγεθος ή Έκκλησία. πολεμουμένη νικά. επιδουλευομένη περιγίνεται . ύδριζομένη, λαμπροτέρα καθίσταται δέχεται τραύματα, καὶ οὐ καταπίπτει ὑπὸ τῶν ἐλκῶν · κλυδωνίζεται, ἀλλ'

 Alii cum Savil διότι κατέλιπε: alii cum Morel. διὰ τέ κατέλιπε. ού καταποντίζεται · χειμάζεται, άλλά ναυάγιον ούχ ὑπομένει · παλαίει, άλλ' ούχ ἡττᾶται · πυκτεύει, άλλ' ού νικᾶται. Διὰ τί ούν συνεχώρησε τὸν πόλεμον; "Ινα δείξη b λαμπρότερον τὸ τρόπαιον. Παρῆτε κατὰ τὴν ἡμέραν ἐκείνην, καὶ ἐδλέπετε ὅσα ἐκινεῖτο ὅπλα, καὶ θυμὸς στρατιωτικὸς πυρὸς σφοδρότερος, καὶ ἡμεῖς ἐπὶ τὰς βασιλικὰς αὐλὰς ἐπειγόμεθα. ' 'Αλλὰ τί; Τοῦ Θεοῦ χάριτι οὐδὲν ἡμᾶς ἐκείνων κατέπληξε.

β'. Ταῦτα δὲ λέγω, ίνα καὶ ὑμεῖς μιμῆσθε. Διὰ τί δὲ ού κατεπλάγημεν; "Οτι οὐδὲν τῶν παρόντων δεινῶν έδεδοίχαμεν. Τί γάρ έστι δεινόν; θάνατος; Ούχ έστι τούτο δείνον: ταχέως γάρ έπι τον λιμένα άπερχόμεθα τὸν ἀχύμαντον. `Αλλὰ δημεύσεις; Γυμνός ἐξῆ.1θον έχ χοιλίας μητρός μου, γυμνές και άπελεύσομαι. 'Αλλ' εξορίαι; Τοῦ Κυρίου ή τῆ και τὸ πλήρωμα αὐτῆς. 'Αλλὰ συχοφαντίαι; Xalpere καl dγαλλιάσθε, δταν είπωσι πάν πονηρών ή ημα καθ' ύμῶν ψευδόμενοι, ότι ό μισθὸς ύμῶν πολὺς ἐν τοῖς οὐρανοῖς. Ἐώρων τὰ ξίφη, καὶ τὸν οὐρανὸν έλογιζόμην προσεδόχων τον θάνατον, και την άνάστασιν ένενόουν · εώρων τὰ κάτω πάθη, καὶ ἡρίθμουν τά άνω βραδεία. Εδλεπον τάς ἐπιδουλάς, καὶ ἐλογιζόμην τὸν ἄνω στέφανον · ή γὰρ ὑπόθεσις τῶν ἀγώνων άρχουσα ήν είς παράκλησιν καλ παραμυθίαν. Άπηγόμην δε, άλλ' ούχ ήν υδρις εμοί το γινόμενον. υδρις γάρ εν μόνον εστίν, ή άμαρτία. Κάν γάρ ή οίχουμένη πάσά σε ύδρίζη, σύ δὲ σαυτόν μή ύδρίσης, ούχ ύδρίσθης. Προδοσία μόνη ή τοῦ συνειδότος. Μή προδῷς σου τὸ συνειδὸς, καὶ οὐδείς σε προδίδωσιν. ᾿Απηγόμην, καὶ ἐώρων τὰ πράγπατα, μᾶλλον δὲ τὰ ρήματά μου πράγματα γινόμενα, την όμιλίαν μου, την διά των ρημάτων, επί της άγορας διά των πραγμάτων [388] χηρυττομένην. Ποίαν όμιλίαν; "Ην Ελεγον άε!. "Ανεμος ἔπνευσε, καὶ τὰ φύλλα κατέδαλεν. 'Εξηpárθη ό χόρτος, καὶ τὸ ἄνθος ἐξέπεσεν. ᾿Απῆλθεν ή νύξ, και εφάνη ή ήμερα τηλέγχθη ή σκιά, και έφάνη ή άλήθεια. Άνέδησαν ἔως τῶν οὐρανῶν, καὶ χατέδησαν έως των πεδίων. Τὰ χύματα γάρ άνω κατεστάλη δια των ανθρωπίνων πραγμάτων. Πως; Διδασχαλία ήν τὰ γινόμενα. Καὶ Ελεγον πρὸς ἐμαυτόν· "Αρα σωφρο**νίσον**ται οί μετά ταῦτα; άρα οὐ παρέρχονται δύο ήμέραι, καὶ λήθη τὰ γινόμενα παραδίδοται 😜 Έναυλα τὰ ὑπομνήματα ἢν. Πάλιν είπω, πάλιν, λαλήσω. Τί δφελος; Μάλλον δὲ δφελος. Κάν γάρ μή πάντες άχούσωσι, οἱ ήμίσεις ἀχούσονται · χᾶν my of threats anonamer to the ton he bot . My hy to τρίτου, τὸ τέταρτου καν μή τὸ τέταρτου, καν δέχα· χαν μή δέχα, χαν πέντε· χαν μή πέντε, χαν είς· κάν μή είς c, έγω τον μισθον άπηρτισμένον έχω. Έξηράνθη ο χόρτος, και το άνθος εξέπεσε το δε ρημα του θεου μένει είς τὸν αίωνα.

γ'.Είδετε τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων τὴν εὐτέλειαν, είδετε τῆς δυναστείας τὸ ἐπίχηρον; είδετε τὸν πλοῦτον, δν ἀεὶ δραπέτην ἐχάλουν, οὐ δραπέτην δὲ μόνον, ἀλλὰ χαὶ ἀνδροφόνον; Οὐ γὰρ χαταλιμπάνει τοὺς ἔχοντας μόνον, ἀλλὰ χαὶ σφάζει αὐτοὺς · ὅταν γάρ τις αὐτὸν θεραπεύῃ, τότε μάλιστα αὐτὸν παραδίδωσι. Τί θεραπεύεις τὸν πλοῦτον τὸν σήμερον πρός σε, χαὶ αὕριον πρὸς ἄλλον; τί θεραπεύεις πλοῦτον, τὸν μηδέποτε χατασχεθῆναι δυνάμενον; Βούλει θεραπεῦσαι αὐτόν; βούλει αὐτὸν χατασχεῖν; Μἡ χατορύξης αὐ-

b Alii et Savil. δέξη, alii δείξη. c Kὰν μὴ εἰς deerat in edito Morel., acd habetur in mas, et in Savil

....

ŧ

lantur: illic ex aspectu voluptas, hic ex lectione utilitas. Hortus uno in loco, Scripturæ ubique terrarum; hortus tempestatum necessitati subditus est, Scripturæ et hyeme et æstate comantes foliis, fructibus onustæ sunt. Attendamus igitur Scripturarum lectioni : nam si Scripturæ attendas, abigit illa mœrorem, voluptatem inserit tibi, malitiam tollit, virtutis radices roborat, nec sinit in negotiorum tumultu fluctuantium more turbari. Furit pelagus, tu vero cum tranquillitate navigas; vice namque gubernatoris habes Scripturarum lectionem: hunc enim funiculum non abrumpit negotiorum tentatio. Quod autem non mentiar, res ipsæ testificantur. Ante dies aliquot obsessa fuit Ecclesia: venit exercitus, qui ignem oculis emittebat, neque tamen olivam marcidam reddidit: nudabantur enses, nemoque vulnus accepit : imperatoria ostia in anxietate versabantur, et Ecclesia in tuto posita erat, etiamsi huc bellum eruperit. Hic quærebatur is, qui huc confugerat : illorumque furorem non formidantes adstitimus. Quare? Aderat nobis tutissimum pignus, nempe illud: Tu es Petrus, et super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam, et portæ inseri non prævalebunt adversus eam (Matth. 16. 18). Ecclesiam dico, non locum tantum, sed mores: non muros ecclesiæ, sed leges Ecclesiæ. Cum confugeris in ecclesiam, non locum pete, sed animo transfuge. Ecclesia enim non murus et tectum, sed sides et vitæ ratio est.

Entropius quomodo captus. — Ne dicas eum, qui proditus est, ab Ecclesia proditum esse : nisi deseruisset ecclesiam, captus non fuisset. Ne dicas ipsum confugisse et proditum fuisse: non Ecclesia ipsum dimisit, sed ipse ecclesiam dimisit. Non intus proditus est, sed foris. Cur reliquit ecclesiam? Te servatum volebas? Altare complecti oportebat. Non hi muri, sed Dei providentia te tutum præstare poterat. Peccator eras? Non te Deus ideo respuit : non enim venit vocare justos, sed peccatores ad pœnitentiam (Matth. 9. 13). Meretrix salutem consequuta est, quia pedes apprehendit. Audistisne hodiernam 'ectionem? Hæc porro dico, ut numquam dubites in Ecclesiam confugere. Mane in Ecclesia, et non proderis ab Ecclesia. Quod si fugeris ab Ecclesia, tunc Ecclesia in causa non erit. Nam si intus fueris, lupus non ingreditur; sin exieris, a bellua capieris; verum non caula, sed pusillanimitas tua in causa erit. Nihil Ecclesiæ par est. Ne mihi commemores muros et arma: muri enim tempore deteruntur, Ecclesia vero numquam senescit. Muros barbari demoliuntur, Ecclesiam ne dæmones quidem vincunt. Quod hæc non sint jactantiæ verba, res ipsæ testantur. Quot Ecclesiam oppugnarunt, ipsique pericrunt? Ecclesia vero extos transcendit. Talis est Ecclesix magnitudo : vincit impugnata; insidiis appetita superat; contumeliis affecta splendidior evadit; vulnera excipit, nec ulceribus cadit; agitata fluctibus non demergitar; procellis impetita naufragium non patitur; luctatur, nec prosternitur; pugilatu certat, nec vincitur. Cur ergo bellum permisit? Ut illa splendidius

tropæum erigeret. Aderatis illo die, ac vidistis quanta moverentur arma: militaris furor igne vehementior erat: nosque ad aulam imperatoriam properabamus. Sed quid? Per Dei gratiam nihil eorum nos terruit.

2. Vero Christiano nihil timendum. — Hæc porro dico, ut et vos imitemini. Cur non perterriti sumus? Quod nullum præsentium malorum formidaremus. Quid enim grave est? An mors? Nequaquam gravis est illa : citius enim ad tranquillum portum deveniemus. An bonorum publicationes? Nudus egressus sum de utero matris meæ, et nudus revertar (Job 1.21). Num exsilia? Domini est terra, et plenitudo ejus (Psalm. 23. 2). Num calumniæ? Gaudete et exsultate, cum dixerint omne malum verbum adversum vos mentientes, quoniam merces vestra multa est in cælis (Matth. 5. 12). Videbam gladios, et cælum cogitabam : exspectabam mortem, et in mentem veniebat resurrectio : has infimas ærumnas cernebam, et superna præmia numerabam : insidias observabam, et supernam coronam meditabar; certaminum argumentum satis crat ad consolationem. Abducebar utique; sed id mihi contumeliæ non erat : una quippe contumelia est, peccatum. Licet enim te totus orbis contumelia affecerit, si eam tu tibi ipse non inferas, nequaquam contumelia affectus es. Proditio ea solum est, quæ ex conscientia procedit. Ne tuam prodas conscientiam et nemo te prodet. Abducebar, et videbam negotia; imo potius verba mea in negotia conversa, nempe concionem meam, quam verbis habueram, in foro per res ipsas denunciatam. Quam concionem? Eam quam semper dicebam. Insuffiavit ventus, et solia dejecit. Exsiccatum est fænum, et floe decidit (Hesai. 40. 8). Abiit nox, et illuxit dies; rejecta est umbra, et apparuit veritas. Ascenderunt usque ad cirlos, et descenderunt usque ad planitiem. Fluctus enim, qui se in altum extulerant, per humana negotia depressi sunt. Quomodo? Doctrina erant ea, quæ gesta sunt. Et dicebam intra meipsum : An posteri hinc erudientur? an duobus non transactis diebus hæc, quæ gesta sunt, oblivioni sunt tradita? Manentia erant illa monita. Rursus dicam, iterum loquar. Quæ hinc utilitas? Imo utilitas aderit. Licet enim non omnes audiant, pars saltem dimidia audiet; si nec dimidia pars, saltem tertia; si neque tertia, quarta; si non quarta pars, saltem decem; si non decem, quinque; si non quinque, saltem unus; si neque unus, ego paratam mercedem habeo. Exsiccatum est fænum, et flos decidit : verbum autem Dei manet in æternum (Hesai. 40. 8).

3. Divitiurum quis usus. — Vidistisne humanarum rerum vilitatem? vidistisne potentiæ fragilitatem? vidistisne divitias, quas semper fugitivas dixeram, non modo fugitivas, sed etiam homicidas? Non enim solum se possidentes deserunt, sed etiam jugulant: cum enim quis eas studiose colit, tum maxime illæ cultorem suum produnt. Cur divitias colis, quæ hodie penes te sunt, cras penes alium? cur divitias colis, qué numquam retineri possunt? Vis eas colere? vis reti-

nere? Ne defodias eas, sed in pauperum manus tradas. Feræ sunt divitiæ: si retineantur, fogiunt; si dispergantur, manent. Nam Dispersit, inquit, dedit pauperibus, justicia ejus manet in sæculum (Psal. 111. 9). Disperge, ut maneant : ne defodias, ne fugiant. Ubinam sunt divitiæ? ut placide interrogem eos, qui tunc abscesserunt. Hac autem non exprobrans dico, neque ulcera refricans, absit, sed ut aliorum naufragia in portum vobis convertam. Cam milites, cum gladii aderant, cum urbs incendebatur, cum diadema 1 nihil poterat, cum purpura contumeliis afficiebatur, cum omnia furore plena erant, ubinam divitiæ? ubi vasa argentea? ubi argentei lecti? ubi domestici? In fuga omnes. Ubi eunuchi? Omnes sese proripuerunt. Ubi amici? Larvas ponebant. Ubi domus? Claudebantur. Ubi pecuniæ? Earum possessor aufugit. Et ubi tandem pecuniæ? Defossæ sunt. Ubinam reconditæ? Num molestus vobis sum, num onerosus, dum semper dico, divitias eos, qui ipsis male utuntur, prodere? Venit tempus, quo verborum veritas ostenderetur. Quid eas retines, quæ in tentatione nihil te juvare possunt? Si quid habent virium, adsint tibi cum in necessitatem incideris: si tune diffugiunt, cuinam tibi usui sunt? Ipsæ res testificantur. Quænam ex iis utilitas? Gladii acuti, mors imminens, exercitus furens, tot minarum exspectatio: divitiæ vero nusquam comparent. Quo se subduxerunt illæ fugitivæ? Ipsæ tibi hæc omnia mala procurarunt, et in tempore necessitatis fugiunt. Quamquam me multi semper accusant, quod divites incessam: at illi pauperes semper incessunt. Ego vero semper incesso divites; non, inquam, divites, sed eos, qui male divitiis utuntur. Semper enim dico me non criminari divitem, sed rapacem. Aliud dives, aliud rapax; aliud opulentus, aliud avarus. Res distingue, ne confundas ea, quæ commisceri non possunt. Dives es? Non prohibeo. Rapax es? Iloc do crimini. Tua possides? Ilis fruare. Aliena rapis? Non sileo. Vis me lapidare? Paratus sum sanguinem profundere, peccatum dumtaxat tuum prohibeo. Non curo odia, non bellum: una mihi cura est auditorum profectus. Filii mei sunt perinde divites atque pauperes : ambos enim eadem parturivit alvus, iisdem ambo doloribus nati. Si itaque pauperem incessas, te arguo: non tantum est damnum pauperis, quantum divitis. Nam pauper non multum de. trimenti patitur; in pecuniis enim læditur: tu vero in anima læderis. Qui vult, cædat, lapidibus impetat, odio habeat : materia quippe coronarum insidiæ sunt, præmiorum idem numerus, qui vulnerum.

4. Solum peccatum lædere potest. — Insidias igitur non timeo: unum timeo, peccatum. Ne me quis peccati arguere possit, et totus orbis me bello impetat. Hoe quippe bellum me splendidiorem efficit. Ita et vos instituere volo. Ne timeatis insidias viri potentis<sup>2</sup>, sed timete vim peccati. Homo te non lædet,

nisi tu teipsum. Si peccatum non habeas, et innumeri adsint gladii, te Deus eripiet; si peccatum babeas, et in paradiso fueris, inde excides. In paradiso erat Adam, et cecidit; in fimo sedebat Job, et coronatus est. Quid illi profuit paradisus, quid huic obfuit fimus? Illi nemo insidiabatur, et supplantatus est; huic diabolus insidiabatur, et coronatus est. Nonno facultates ejus abstulit? Sed pietatem non eripuit. Nonne filios eius sustulit? Sed fidem non succussit. Nonne corpus ejus sauciavit? Sed thesaurum non invenit. Nonne uxorem ejus armis instruxit? Sed militem non prostravit. Nonne tela sagittasque emisit? Sed ille vulnera non accepit. Machinas admovit, sed turrim non quassavit; fluctus induxit, sed navem non demersit. Ilanc mihi legem servate, quæso, vestraque tango genua, etsi non manu, saltem animo, lacrymasque fundo. Hanc mihi servate legem, et nemo vos lædet. Numquam beatum prædicetis divitem; neminem miserum dicatis nisi eum qui in peccato sit: beatum prædicate eum qui in justitia. Non enim natura rerum, sed mens hominum et hunc et illum talem efficit. Numquam gladios timeas, nisi conscientia te accuset : numquam timeas in bello, si conscientia tua pura sit. Ubinam sunt ii, qui hinc abscesserunt? Nonne omnes demissi stabant? nonne qui in maxima dignitate constituti erant, tremebant illos? nonne venerabantur? Sed venit peccatum, et omnia prostrata sunt; famuli judices, adulatores carnifices effecti sunt; qui manus ejus osculabantur, ipsum ab ecclesia abripuerunt ; qui heri manum ejus osculabatur, hodie inimicus illius est. Quare? Quia heri non vere illum diligebat. Venit tempus, et larvæ deprehensæ sunt. Annon heri manus osculabaris, eumque servatorem, curatorem et beneficum vocabas? nonne laudes texebas innumeras? Cur hodie accusas? Heri laudator, hodie accusator? heri laudes, hodie crimina offers? Quæ mutatio? quæ translatio?

5. At non ego talis : qui insidiis appetebar, patronus effectus sum. Innumera gravia passus, non par pari retuli. Dominum meum imitor, qui in cruce dixit: Dimitte eis: non enim sciunt quid faciunt ( Luc. 23. 34). Hæc autem dico, ne malorum vos suspicio corrumpat. Quot mutationes exstiterunt, ex quo civitati huic præfui, et nemo ad meliorem se frugem recipit? Cum autem dico, nemo, non omnes condemno, absit. Non enim sieri potest, ut hoc pingue arvum, sementem recipiens, segetem non proferat : sed ego insatiabilis sum, nolo paucos, sed omnes salutem consequi. Si vel unus pereat, ego perii: puto me pastorem illum imitari, qui cum nonaginta novem haberet oves, ad unam quæ erraverat accurrit ( Luc. 15. 4 ). Quousque pecuniæ? quousque argentum, quousque aurum, quousque vinum effusum? quousque famulorum adulationes? quousque crateres coronati? quousque satanica convivia, diabolica operatione plena?

Unus sic habet, cum urbs incendebatur, cum intoleravilis furor, cum leges calcabantur, cum reges contenuebantur, cum diadema.

Ilæe verba, ne timeatis insidias viri potentis, et se-

quentia, usque ad, si conscientia tua pura sil, quæ mediam circiter paginam absolvunt, in Editis et in Mss. bene multis desiderantur: sed habentur in Regio Codice 1965, et optime quadrant ad sensum.

τον, άλλα δος αύτον είς τας χείρας των πενήτων. θηρίον έστιν ο πλούτος. αν μέν κατέχηται, φεύγει. αν δε σχορπίζηται, μένει. Έσχόρπισε γάρ, φησίν, Εδωπε τοῖς πένησιν, ἡ δικαιοσύνη αὐτοῦ μένει είς τον αίωνα. Σχόρπισον, ίνα μείνη μη χατορύξης, ίνα μή φύγη. Ποῦ ὁ πλοῦτος; ήδέως αν ἐροίμην τοὺς άπελθόντας. Λέγω δὲ ταῦτα οὐκ ὀνειδίζων, μὴ γένοιτο, οὐδὲ ἀναξαίνων τὰ Ελκη, ἀλλά τὰ ἐτέρων ναυάγια ύμιν λιμένα χατασχευάζων. "Ότε οἱ στρατιώται, και τὰ ξίφη, ότε πόλις ἐκαίετο, ότε διάδημα • ούχ Ισχυεν, ότε πορφύρα ύδρίζετο, ότε μανίας πάντα έγεμε, που ό πλούτος; που τὰ άργυρώματα; που αί κλίναι αι άργυραί; ποῦ οι οικέται; Πάντες έν φυγή. Ποῦ οἱ εὐνοῦχοι; Πάντες ἐδραπέτευσαν. Ποῦ οἱ φίλοι; Τὰ προσωπεία ήλλασσον. Ποῦ αἰ οἰχίαι; ᾿Απεχλείοντο. Ποῦ τὰ χρήματα; "Εφυγεν ὁ ἔχων αὐτά. Καὶ τὰ χρήματα ποῦ; Κατωρύγη. Ποῦ ἐχρύδη τοῦτο ὅλον; Μή φορτικός είμι, μή ἐπαχθής, ἀεὶ λέγων, ὅτι ὁ πλούτος τούς κακώς κεγρημένους προδίδωσιν; Τλθεν ό καιρός δεικνύς των ρημάτων την άληθειαν. Τί κατέχεις αύτον, εν πειρασμῷ σε μηδέν ώφελουντα; Εί έχει ίσχυν, όταν εμπέσης είς άνάγχην, παρέστω σοι · εί δὲ τότε φεύγει, τί χρείαν αὐτοῦ ἔχεις; Αὐτὰ τὰ πράγματα μαρτυρεί. Τι τὸ ὅφελος; Είφη ἡχονημένα, θάνατος ἀπειλούμενος, στρατόπεδον μαινόμενον, προσδοκία άπειλης [389] το σαύτης: καὶ ὁ πλοῦτος οὐδαμοῦ. Ποῦ ἔφθγεν ὁ δραπέτης; Αὐτός σοι κατεσκεύασε ταῦτα πάντα, καὶ ἐν καιρῷ ἀνάγκης φεύγει. Καίτοι πολλοί έγχαλοῦσί μοι ἀεὶ λέγοντες, Κεχόλλησαι τοῖς πλουσίοις · και γάρ και έκεινοι άει κεκόλληνται τοίς πένησιν. Έγω δε κεκόλλημαι τοίς πλουσίοις ού τοίς πλουσίοις δέ, άλλά τοῖς χαχῶς τῷ πλούτψ χεχρημένοις. 'Αεὶ γὰρ λέγω, ὅτι οὐ τὸν πλούσιον διαδάλλω, άλλά τον άρπαγα. "Αλλο δὲ πλούσιος, καὶ άλλο άρπαξ. άλλο ευπορος, και άλλο πλεονέκτης. Διαίρει τά πράγματα, καὶ μὴ σύγχεε τὰ ἄμικτα. Πλούσιος εἶ; Ού κωλύω. "Αρπαξ εί; Κατηγορώ. "Εχεις τὰ σά; 'Απόλαυε. Λαμδάνεις τὰ άλλότρια; Οὐ σιγῶ. Θέλεις με λιθάσαι; "Ετοιμός είμι τὸ αἴμά μου ἐχγέειν, μόνον την άμαρτίαν σου χωλύω. Έμοι ού μέλει μίσος, ου μέλει μοι πόλεμος ενός δέ μοι μόνον μέλει, της προχοπής των άχουόντων. Καὶ οἱ πλούσιοι ἐμὰ τέχνα, και οι πένητες εμά τέχνα ή αυτή γαστήρ άμεστέρους ωδινεν · αι αύταλ ωδίνες άμφοτέρους Ετεχον. "Αν τοίνυν κεκόλλησαι τῷ πένητι, κατηγορῶ σου ού γάρ του πένητος τοσαύτη ζημία, δση του πλουσίου Σ. 'Ο μέν γάρ πένης ούδεν μέγα άδιχείται' είς χρήματα γάρ βλάπτεται · σύ δὲ είς ψυχήν βλάπτη. Ὁ βουλόμενος ἀποτεμνέτω, ὁ βουλόμενος λιθαζέτω, δ βουλόμενος μισείτω · ύποθηχαι γάρ έμοι στεφάνων αί ἐπιδουλαί, καὶ ἀριθμὸς βραδείων τὰ τραύματα.

δ. Οὐ δέδοικα τοίνυν ἐπιδουλήν · ἔν δέδοικα μόνον, ἀμαρτίαν. Μή μέ τις ἐλέγξη ἀμαρτάνοντα, καὶ ἡ οἰκουμένη πάσα πολεμείτω μοι. Ὁ γὰρ πόλεμος οὕτος λαμπρότερόν με ἐργάζεται. Οὕτω καὶ ὑμᾶς παιδεῦσαι βούλομαι. [Μὴ φοδηθητε ἐπιδουλὴν δυνάστου ·, ἀλλὰ

Unus sic habet, ότε ἡ πόλις ἐκαίετο, ότε μανία ἀφόρητος,
 ότε νόμοι ἐπατούντο, ότε βασιλεῖς κατερρονούντο, ότε διάδημα.
 b Sic unus Regius optime. Editi et ahi οὐ τοῦ πένητος

δὶ τοσούτον δουν του πλουσίου το ἀδίχημα.

« Ηπε verba, μὴ φοδηθητε ἐπιδουλὴν δυνάστου, et sequentia, usque ad ἀὐν,τό συνειδός σου καθαρὸν ἢ, uncinis inclusimes, utpote quæ in multis cum editis tum matuscriptis non exstent. Edit.

φοδήθητε άμαρτίας δύναμιν. "Ανθρωπός σε οὐ βλάψει. έὰν μή σὺ σεαυτὸν πλήξης. Έὰν μή ἔχης άμαρτίαν, καὶ μυρία ξίφη παρή, άρπάζει σε ὁ Θεός. έὰν δὲ ἔχης άμαρτίαν καὶ ἐν παραδείσψ ਜς, ἐκπίπτεις. Έν παραδείσφ ήν ό 'Αδάμ, καλ Επεσεν· έν κοπρία ήν ὁ Ἰωδ, καὶ ἐστεφανώθη. Τί ώφέλησεν ἐκεῖνον ο παράδεισος; ή τί Εδλαψε τοῦτον ή χοπρία: Έχεινφ ούδεις ἐπεδούλευσεν, χαὶ ὑπεσχελίσθη · τούτφ ό διάδολος, και έστεφανώθη. Ού τὰ χρήματα αὐτοῦ Ελαδεν; `Αλλά την εύσέδειαν ούχ ἐσύλησεν. Ού τοὺς παίδας αὐτοῦ ήρπασεν; 'Αλλά την πίστιν οὐκ ἐσάλευσεν. Ού τὸ σῶμα αὐτοῦ διέρρηξεν; 'Αλλά τὸν θησαυρόν ούχ εύρεν. Ού την γυναϊκα αύτοῦ ῷπλισεν; 🕨 Άλλα τον στρατιώτην ούχ ύπεσκέλισεν. Ούκ Εδαλε τόξα καὶ βέλη; `Αλλά τραύματα οὐκ ἐδέξατο. Προσήγαγε μηχανήματα, άλλά τον πύργον ούχ Εσεισεν · ἐπήγαγε κύματα, ἀλλά τὸ πλοΐον οὐ κατεπόντισε. Τοῦτόν μοι τὸν νόμον τηρήσατε, παραχαλώ, χαί τῶν γονάτων ὑμῶν ἄπτομαι, εί χαὶ μἡ χειρὶ, άλλά τη γνώμη, και δάκρυα έκχέω. Τοῦτόν μοι τηρήσατε τὸν νόμον, καὶ οὐδεὶς ὑμᾶς βλάπτει. Μηδέποτε μαχαρίζετε πλούσιον · μηδέποτε ταλανίζετε [εἰ μή τον | έν άμαρτία · μαχαρίζετε τον έν διχαιοσύνη. Ού γάρ ή φύσις τῶν πραγμάτων, ἀλλ' ή γνώμη τῶν άνθρώπων και τούτον κάκείνον ποιεί. Μηδέποτε φοδηθής ξίφη, έὰν μή τὸ συνειδός σου κατηγορήση. [390] μηδέποτε φοδηθής εν πολέμφ, εάν το συνειδός σου καθαρόν ή.] Ποῦ οἱ ἀπελθόντες; εἰπέ μοι. Ούχὶ πάντες ὑπέχυπτον; οὐχὶ οἱ ἐν ἀρχἢ ὄντες μεζζον Ετρεμον αὐτούς; οἰχ ἐθεράπευον; 'Αλλ' ἤλθεν ἡ άμαρτία, και πάντα ηλέγχθη και οι θεράποντες διχασταί εγένοντο, οι χολαχεύοντες δήμιοι οι τάς χεϊρας καταφιλούντες, αύτολ αύτον είλκον άπο τζς έχχλησίας, χαὶ ὁ χθὲς τὴν χεῖρα χαταφιλῶν, σήμερον πολέμιος. Διὰ τί; "Ότι ούτε χθές μετά άληθείας έφίλει. Τλίθε γάρ ο καιρός, καὶ ἡλέγχθη τά προσωπεία. Ού χθές τάς χείρας κατεφίλεις, και σωτήρα ώνόμαζες, και κηδεμόνα, και εὐεργέτην; ούκ έγχώμια δφαινές μυρία; Διά τί σήμερον χατηγορείς; Χθές ἐπαινέτης, καὶ σήμερον κατήγορος; χθές ἐγχώμια, καὶ σήμερον εγκλήματα μιγνύεις; Τίς ή μεταδυλή; τίς ή μετάστασις;

ε'. 'Αλλ' ούχ έγω τοιοῦτος άλλ' έγω έπιδουλευόμενος. προστάτης έγενόμην. Μυρία έπαθον δεινά, και ούκ ήμειψάμην. Τον γάρ Δεσπότην τον έμαυτου μιμουμαι, ός εν τῷ σταυρῷ Ελεγεν . "Αφες αὐτοῖς · οὐ τὰρ οίδασι τί ποιούσιν. Ταύτα δὲ λέγω, ΐνα μή τἢ ὑπονοία των πονηρών παραφθείρησθε. Πόσαι μεταδολαλ γεγόνασιν, έξ ου τῆς πόλεως ἐπέστην, και οὐδείς σωφρονίζεται; Ούδεις δὲ ὅταν είπω, οὐ πάντων καταγινώσκω · μη γένοιτο. Ού γάρ Επτι την άρουραν ταύτην την λιπαράν, δεξαμένην σπέρματα, μη καί στάγυν ένεγχεϊν άλλ' έγω άχορεστός είμι, ου βούλομαι όλίγους σωθηναι, άλλά πάντας. Κάν είς άπολειφθη άπολλύμενος, έγω άπόλλυμαι, και οίμαι τον ποιμένα έχείνον μιμείσθαι, ός ένενήχοντα έννέα είχε πρόδατα, χαι έπι το εν πεπλανημένον Εδραμεν. Μέχρι πότε χρήματα; μέχρι πότε άργυρος· μέχρι πότε χρυσός; μέχρι πότε οίνος έχχεόμενος; μέχρι πότε χολαχείαι οίχετων; μέχρι πότε χρατήρες έστεμμένοι; μέχρι πότε συμπόσια σατανικά, καὶ διαδολικής γέμοντα Evepyeias;

Ούχ οίσθα, δτι ἀποδημία ὁ παρών βίος; Μή γάρ πολίτης εί; 'Οδίτης εί. Συνήκας τί είπον; Ούχ εί πολίτης, άλλ' όδίτης εί και όδοιπόρος. Μή είπης : Έγω τήνδε την πόλιν, και έχω τήνδε. Ούκ έχει ούδεις πόλιν. Ἡ πόλις ἄνω ἐστί. Τὰ παρόντα όδός ἐστιν. 'Οδεύομεν τοίνυν καθ' ήμέραν, έως ή φύσις έπιτρέχει. "Εστι τις εν όδῷ χρήματα ἀποτιθέμενος • ἔστι τις εν όδῷ χρυσίον κατορύττων. "Όταν οὖν εἰσέλθης είς πανδοχείον, είπέ μοι, τὸ πανδοχείον χαλλωπίζεις; Ούγλ, άλλ' ἐσθίεις καὶ πίνεις, καὶ ἐπείγη ἐξελθεῖν. Πανδοχεϊόν έστιν ό παρών βίος. Εἰσήλθομεν, καταλύομεν τον παρόντα βίον · σπουδάζωμεν έξελθείν μετά χαλης ελπίδος, μηδεν άφωμεν ώδε, ίνα μή ἀπολέσωμεν ἐκεῖ. "Όταν εἰσέλθης εἰς τὸ πανδοχεῖον, τί λέγεις τῷ παιδί; Βλέπε ποῦ ἀποτίθης τὰ πράγματα, μή τι χαταλείπης ένταῦθα, ΐνα μή τι ἀπόληται, μήτε μιχρόν, μήτε εύτελές, ΐνα πάντα είς την οίχίαν άπενέγχωμεν. Ουτώ και ήμεις εν τῷ παρόντι βίφ: βλέπωμεν ώσπερ πανδοχείον τον βίον, καὶ μηδὲν ὧδε καταλείπωμεν εν τῷ πανδοχείφ, άλλά πάντα είς τὴν μητρόπολιν άπενέγχωμεν. 'Οδίτης εί και όδοιπόρος, μάλλον δὲ καὶ όδίτου εὐτελέστερος. Καὶ πῶς; ἐγὼ λέγω. 'Ο όδίτης οίδε το πότε εἰσέρχεται [391] εἰς το πανδοχείον, και πότε εκδαίνει κύριος γάρ εστι τοῦ έξελθείν, ώσπερ και του είσελθείν έγω δε είσερχόμενος είς τὸ πανδοχείον, τουτέστιν, είς τὸν παρόντα βίον, πότε εξέρχομαι ούκ οίδα. Καὶ ενίστε παρασχευάζομαι πολλού χρόνου διατροφάς, και ό Δεσπότης παραχρήμα καλεί με · "Αφρων", ά ήτοιμασας, τίγι Εσται; Τῆ γυχτί γὰρ ταύτη Λαμβάγουσι τὴγ ψυχήν σου. "Αδηλος ή Εξοδος, αστατος ή κτησις, μυρίοι χρημνοί, πανταχόθεν χύματα. Τί μαίνη περί τάς σχιάς; τί άφεις την άλήθειαν χατατρέχεις έπι τάς σχιάς;

ς'. Ταῦτα λέγω, και λέγων οὐ παύσομαι, συνεχῆ τὴν δδύνην έργαζόμενος, καὶ τὰ τραύματα καταστέλλων, και ού διά τους πεσόντας, άλλά διά τους έστωτας. Έχεινοι γάρ ἀπηλθον, και τέλος Ελαδον · οι δε έστωτες έν ταϊς έχείνων συμφοραϊς άσφαλέστεροι γεγόνασι. Καὶ τί, φησὶ, ποιήσομεν; "Εν μόνον ποίησον, μίσησον χρήματα, καὶ φίλει σου την ζωήν. 'Ρίψον τὰ δντα, οὐ λέγω τὰ πάντα, ἀλλὰ τὰ περιττὰ περίχοψον. Των άλλοτρίων μή ἐπιθύμει, την χήραν μή γυμνώσης, τον όρφανον μή άρπάσης, την οίχίαν μή λάδης ου λέγω πρόσωπα, άλλά πράγματα. Εί τινος δὲ ἐπιλαμδάνεται \* τὸ συνειδὸς, αὐτὸς αἴτιος, ούχ ὁ ἐμὸς λόγος. Τί ἀρπάζεις, ὅπου φθόνος; "Αρπασον, όπου στέφανος. Μή άρπαζε την γην, άλλά τὸν οὐρανόν. Βιαστῶν ἐστιν ἡ βασιλεία τῶν οὐcarώr, και βιασταί άρπάζουσιν αὐτήν. Τι άρπάζεις τον πένητα τον έγχαλοῦντα; "Αρπασον τον Χριστον τον ἐπαινοῦντα. Είδες ἀγνωμοσύνην καὶ μανίαν; \*Αρπάζεις πένητα τὸν ἔχοντα ὀλίγον ; 'Ο Χριστὸς λέγει . Έμε άρπασον, χάριν σοι έχω τῆς άρπαγῆς. τὴν έμην βασιλείαν άρπασαι καλ βίασαι. Την κάτω βασιλείαν έὰν θελήσης άρπάσαι, μάλλον δὲ κᾶν θελήσης έννοῆσαι, χολάζη την άνω δε έάν μη άρπάσης, τότε κολάση. "Οπου τὰ βιωτικά, φθόνος οπου δε τὰ πνευματικά, άγάπη. Ταῦτα μελέτα καθ' ἐκάστην ήμέραν, και μή πάλιν ίδων μετά δύο ήμέρας άλλον όχήματι φερόμενον, σηρικόν περιδεδλημένον Ιμάτιον, κορυφούμενον, θορυδηθής, ταραχθής. Μή ἐπαίνει Β πλούσιον, άλλά τὸν ἐν διχαιοσύνη μόνον. Μἡ χάχιζε

Sic optime Savil. Morel. et Montf. ἐκλαμδάνεται. Εριτ.
 Sic μὴ ἐπαίνει omnes et Savil. Morel. vero καὶ ἐπαίνει.

πένητα, άλλά μάθε των πραγμάτων την κρίσιν έχει» όρθην και άδιάπτωτον.

Μή ἀπέχου Έχκλησίας οὐδὲν γὰρ Έχκλησίας ίσχυρότερον. Ή έλπίς σου ή Έχχλησία, ή σωτηρία σου ή Έχχλησία, ή χαταφυγή σου ή Έχχλησία. Τοῦ ούρανοῦ ὑψηλοτέρα ἐστὶ, τῆς γῆς πλατυτέρα ἐστίν. Οὐδέποτε γηρά, ἀεὶ δὲ ἀχμάζει. Διὰ τοῦτο τὸ στερρόν αὐτῆς καὶ ἀσάλευτον δηλοῦσα ἡ Γραφή δρος αὐτην χαλεί· το άφθορον, αύτην χαλεί παρθένον · το πολυτελές, βασίλισσαν αύτην χαλεί το συγγενές το πρός τον Θεόν, θυγατέρα αύτην χαλεί το πολύγωνον, στεϊραν αύτην χαλεϊ τίχτουσαν έπτά: μυρία όνόματα, ໃνα παραστήση αὐτῆς την εὐγένειαν. "Ωσπερ γάρ δ Δεσπότης αὐτῆς πολλὰ ὀνόματα Εχει· καὶ Πατήρ καλείται, και όδος καλείται, και ζωή καλείται, και φῶς καλείται, και βραχίων καλείται, και ίλασμός χαλείται, χαλ θεμέλιος χαλείται, χαλ θύρα χαλείται, καὶ ἀναμάρτητος καλείται, καὶ θησαυρός καλείται, xal Kúpios xaheštai, xal Geds xaheštai, xal Yids xaλείται, καί Μονογενής καλείται, καί μορφή Θεού, καί είχων θεου καλείται · μή άρχει εν δνομα [392] παραστήσαι τὸ όλον; Οὐδαμῶς. άλλὰ διὰ τοῦτο μυρία όνδματα, ΐνα μάθωμέν τι περί θεοῦ, κὰν μικρόν. Οδτω δή και ή Έκκλησία πολλά καλείται. Παρθένος λέγεται, και μήν πόρνη ήν πρό τούτου το γάρ θαυμαστόν τοῦ νυμφίου, ὅτι ἔλαδε πόρνην, καὶ ἐποίησε παρθένον. "Ο χαινών και παραδόξων πραγμάτων. Γάμος παρ' ήμιν παρθενίαν λύει, γάμος παρά Θεῷ παρθενίαν ανέστησε. Παρ' ήμιν ή ούσα παρθένος, γαμουμένη, ούχ έστι παρθένος: παρά Χριστῷ ἡ οδσα πόρνη, γαμουμένη, παρθένος γέγονεν.

ζ'. Έρμηνευέτω ὁ αἰρετικὸς τοῦτο μόνων, ὁ περιεργαζόμενος τὴν ἄνω γέννησιν, καὶ λέγων · Πῶς ἐγέννησεν ὁ Πατήρ; Εἰπὲ αὐτῷ · Πῶς ἡ 'Εκκλησία, πόρνη οὕσα, παρθένος ἐγένετο; πῶς δὲ ἡ γεννήσασα, παρθένος ἔμεινε; Ζηλῶ γὰρ ὑμᾶς Θεοῦ ζήλω, ὁ Παῦλὸς φησιν ἡρμοσάμην γὰρ ὑμᾶς ἐκὶ ἀκδρὶ παρθέκον ἀγκὴν παραστῆσαι τῷ Χριατῷ. 'Ὁ σοφία καὶ σύνεσις. Ζηλῶ γὰρ ὑμᾶς Θεοῦ ζήλω. Τὶ ἐστι τοῦτο; Ζηλῶ, λέγει. Ζηλοῖς, ὁ πνευματικός; Ζηλῶ γὰρ, λέγει, ὡς ὁ Θεός. Καὶ Θεὸς ζηλοῖ; Ναὶ, ζηλοῖ, οῦ πάθει, ἀλλὰ ἀγάπη, καὶ ζηλοτυπία. Ζηλῶ γὰρ ὑμᾶς Θεοῦ ζήλω.

Είπω σοι, πως ζηλοί; Είδεν ύπο δαιμόνων διαφθειρομένην την γην, και τον Υίον αύτου εξέδωκε. Τά γάρ βήματα έπε του Θεού λεγόμενα ου την αυτην έχει Ισχύν·οίον, ζηλεύει Θεός, όργίζεται Θεός, μετανοεί θεός, μισεί θεός. Τὰ ρήματα ταῦτα ἀνθρώπινα, άλλά τὰ νοήματα θεοπρεπῆ. Πῶς ζηλεύει Θεός: Ζηλῶ τὰρ ὑμᾶς Θεοῦ ζήλφ. 'Οργίζεται Θεός; Κύριε, μή τῷ θυμῷ σου ἐλέςξης με. "Ωστε καὶ καθεύδει Θεός; Άναστηθι, Γνα τι ὑπνοῖς, Κύριε; Μετανοεί Θεός; Μετενόησα, δτι έποίησα τον arθρωπον. Μισεί ὁ Θεός; Τὰς ἐορτὰς ὑμῶν καὶ τὰς reoμητίας μισεί ή ψυχή μου. Αλλά μή πρόσεχε τή εύτελεία των λέξεων άλλα λάδε θεοπρεπή τα νοήματα. Ζηλεύει ό Θεός, άγαπα γάρ. 'Οργίζεται ό θεός, οὐ πάθει, άλλὰ τιμωρία και κολάσει. Υπνοί θεός, ού καθεύδων, άλλά μακροθυμών. "Εκλεγε τάς

e Hac est lectio Saviliana, Benedictiniana interpretationi consona. Morel, et Montf. απὶ ἀφθορον αὐτὴν καλεῖ, παρθένον. Επτ.

Hæc vita peregrinatio. - Num nosti vitam præsentem esse peregrinationem? Numnam tu civis? Viator es. Intellexisti quid dixerim? Non es civis, sed viator, et peregrinus. Ne dixeris : Hanc et illam civitatem habeo. Nemo civitatem habet. Civitas sursum est. Præsentia via sunt. Quotidie igitur iter facimus, donec natura cursum perficit. Est qui in via pecunias recondat : est qui in via aurum desodiat. Ingressus diversorium, illudne exornas? Minime, sed comedis et bibis, atque hinc egredi festinas. Diversorium est vita præsens. Ingressi sumus, præsentem vitam finimus: curemus cum bona spe egredi, nihil hic relinquamus, ne illic nobis pereat. Ingressus in cauponam quid puero dicis? Vide quo loco res nostras deponis, ne quid hic relinquatur, ne quid quantumvis leve vel exiguum pereat, ut omnia domum reportemus. Sic et nos in præsenti vita : eam quasi cauponam respiciamus, nibilque hic relinquamus, sed omnia in metropolim reportemus. Viator es ac peregrinus, imo viatore vilior. Quomodo? ego dicam. Vistor scit quando ingreditur diversorium, et quando egreditur : in ejus enim arbitrio est egressus, quemadmodum et ingressus ; ego autem ingressus in diversorium, hoc est in præsentem vitam, quando egressurus sim ignoro. Atque interdum pro longo tempore alimenta paro, et Dominus repente me vocat : Stulte, que parasti cujus erunt? Hac enim nocte accipient animam tuam (Luc. 12. 20). Incertus exitus, instabilis possessio, sexcenta præcipitia, undique procellæ. Cur insanis circa umbras? cur relicta veritate ad umbras confugis?

6. Hæc dico, nec dicere desinam, dolorem inferens, et vulnera comprimens; idque non propter eos qui ceciderunt, sed propter eos qui supersunt. Illi namque abscesserunt, finemque acceperunt : qui vero supersunt, eorum calamitatibus cautiores evaserunt. Et quid, inquies, faciemus? Unum hoc facito, pecunias odio habeas, et vitam tuam diligas. Abjice facultates, non dico omnes, sed superfluas reseca. Aliena ne concupiscas, viduam ne exspolies, pupilli bona ne rapias, domum ne accipias: non personas dico, sed res. Si quem conscientia mordet, ipse in causa est, non meus sermo. Cur rapis, ubi invidia? Rape, ubi corona. Ne rapias terram, sed cælum. Violentorum est regnum cælorum, et violenti rapiunt illud ( Matth. 11. 12 ). Quid rapis pauperem accusantem? Rape Christum laudantem. Vidisti improbitatem et insaniam? Rapis pauperem pauca possidentem? Christus dicit, Me rapito, rapinæ tibi gratiam habeo : regnum meum rapito, et vim facito. Terrenum regnum si rapere volueris, imo si id vel cogitaveris, supplicium lues : supernum vero si non rapueris, pœnas lues. Ubi mundana, ibi invidia : ubi vero spiritualia , ibi caritas. Hæc singulis diebus meditare; ne post biduum cernens alium curru vectum, serico indutum vestimento, sese efferentem, conturberis aut stupeas. Ne laudes i divitem, sed eum tantum qui in justitia vivit. Pauperem ne vituperes, sed circa res omues disce recto et incorrupto uti judicio.

Ecclesiæ laudes. — Ab ecclesia ne abstineas : nihil enim fortius Ecclesia. Spes tua Ecclesia, refugium tuum Ecclesia. Cælo excelsior et terra latior est illa. Numquam senescit, sed semper viget. Quamobrem ejus sirmitatem stabilitatemque demonstrans Scriptura montem illam vocat; ejus incorruptibilitatem appellat virginem; magnificentiam ejus reginæ nomine declarat; cognationem, quam cum Deo habet, filiæ voce indicat: propter numerosam prolem illam olim sterilem, nunc vocat eam, quæ peperit septem: sexcenta nomina, ut ejus nobilitatem indicet. Quemadmodum enim Dominus ejus multa habet nomina: nam pater vocatur, via, vita, lux, brachium, propitiatio, fundamentum, ostium, impeccabilis, thesaurus, dominus, Deus, filius, unigenitus, forma Dei, imago Dei : an sufficit nomen unum ad totum repræsentandum? Nullo modo: ideoque innumera sunt nomina, ut de Deo vel tantillum ediscamus. Sic et Ecclesia multis vocatur nominibus. Virgo appellatur, quæ tamen prius meretrix erat : nam, quod in sponso mirabile est: accepit meretricem, et effecit virginem. O rem novam et admirabilem! Nuptiæ apud nos virginitatem solvunt, nuptiæ apud fæum virginitatem resuscitant. Apud nos quæ virgo erat, nupta, non est virgo ; apud Christum quæ meretrix erat, nupta, virgo efficitur.

7. Hoc solum velim interpretetur hæreticus, qui de superna generatione curiosius inquirit, ac dicit, Quomodo genuit Pater? Dic illi, Quomodo Ecclesia, quæ meretrix erat, virgo effecta est? quomodo illa, quæ genuit, virgo permansit? Æmulor enim vos Dei æmulatione, inquit Paulus; despondi enim vos uni viro, virginem castam exhibere Christo (2. Cor. 11. 2). O sapientiam, et intelligentiam! Æmulor enim vos Dei æmulatione. Quid hoc est? Æmulor, inquit. Æmularis tu, qui spiritualis es? Æmulor enim, inquit, ut Deus. Ergone Deus æmulatur? Etianı, æmulatur, non animi morbo, sed caritate et zelotypia. Æmulor enim vos Dei æmulatione.

Affectus in Deo quomodo. Varia Christi nomina. -Dicam tibi quomodo æmulatur? Vidit terram a dæmonibus corruptam, et Filium suum tradidit. Verba quippe de Deo dicta non eadem sunt vi prædita: exempli causa, æmulatur Deus, irascitur, pænitentia mevetur, odit. Verba sunt humana, sed sensum habent Deo congruentem. Quomodo æmulatur Deus? Emulor enim vos Dei æmulatione. Irascitur Deus? Domine, ne in surore tuo arguas me (Psal. 6. 1). Itaque etiam dormit Deus? Exsurge, quare obdormis, Domine (Psal. 43. 23). Pœnitentia movetur Deus? Pænitet, inquit, me fecisse hominem (Gen. 6.7). Odio habet Deus? Solemnitates vestras et neomenias odit anima mea (Hesai. 1. 14). Verum ne verborum vilitatein spectes, sed sententias, ut Deum decet, intellige. Æmulatur Deus, quippe qui diligat. Irascitur Deus, non animi motu, sed ultione et supplicio. Somnum capit Deus, non dormiens, sed diutius tolerans. Di-

<sup>1</sup> Sic, Ne landes, omnes et Savil.; Morel, vero, et landa.

cttones cum delectu accipe. Sic cum audieris Deum gignere, ne sectiones cogites, sed consubstantialitatem. Verba enim multa similia a nobis mutuatus est Deus, ut et nos ab illo mutuati sumus, ut id nobis sit honori.

8. Intellexisti quid dixerim? Attende sedulo, dilecte. Divina sunt nomina, et humana sunt nomina. A me accepit, et mihi dedit ipse. Da mihi tua, inquit, et accipe mea. Meorum opus habes verborum: non opus habeo ego, sed tu: quia enim substantia mea incorrupta est, tu autem homo es, corpori connexus, corporeas quærens dictiones, ut tu, corpori connexus, a notis tihi verbis sententias quæ te superant intelligas. Quænam accepit a me, quænam dedit mibi nomina? Ipse Deus est, et deum me vocavit: ibi natura rei, hic honor nominis. Ego dixi: Dii estis, et filii Excelsi omnes (Psal. 81. 6). Hic verba sunt, illic rerum natura. Vocavit me deum, hoc enim me honore dignatus est: ille vocatus est homo, vocatus est silius hominis, vocatus est via, ostium, petra. Hec a me accepit, illa vero sibi propria nomina dedit mihi. Cur vocatus est via? Ut discas nos per eum ad Patrem ascendere. Cur vocatus est petra? Ut ediscas sinceram shmul et inconcussam sidem. Cur vocatus est fundamentum? Ut sciss cum omnia portare. Cur vocatus est radix? Ut discas nos in ipso florere. Cur vocatus est pastor? Quia nos pascit. Cur vocatus est ovis? Quia pro nobis immolatus, factus est propitiatio. Cur vita? Quia nos mortuos suscitavit. Quare lux? Quia nos a tenebris liberavit. Cur brachium dicitur? Quia consubstantialis Patri. Quare verbum? Quia a Patre genitus. Quemadmodum enim verbum meum ab anima mea gignitur, sic et Filius a Patre genitus est. Cur vocatus est vestimentum? Quia ipso indutus sum in baptismo? Cur mensa? Quia ipsum comedo, dum fruor mysteriis. Quare domus? Quia in ipso habito. Cur inhabitans dicitur? Quia temp!um ejus efficimur. Cur caput? Quia n:embrum ejus sum constitutus. Quare sponsus vocatus est? Quia in sponsam me concinnavit. Quare castus dicitur? Quia me virginem duxit. Cur dominus vocatur? Quia ancilla ejus sum.

9. Vide enim Ecclesiam, ut dicebam, quomodo aliquando sponsa sit, aliquando filia, interdum virgo, nonnumquam ancilla, modo regina, modo sterilis, al quando mons, deinde paradisus, interdum fecunda, modo lilium, aliquando fons: omnia est. Quamobrem his auditis, cave putes corporea illa esse: sed mentem tuam ad scopum dirige; corporca quippe talia esse non possunt. Verbi gratia: mons non est virgo: virgo non est sponsa; regina non est ancilla; · Ecclesia hæc omnia est. Quare? Quia hæc non in corpore, sed in anima. Nam in corpore hæc contineri nequeunt : in anima vero magnum est pelagus. Adstitit regina a dextris tuis (Psal. 44. 10). Regina? Illa conculcata et inops, quomodo facta est regina? quo ascendit? Sursum adstitit hæc regina. Quomodo? Quia rex factus est servus : non erat, sed factus est. Disce igitur quæ sunt divinitatis, et sapienter intellige quæ ad œconomiam spectant. Disce quis erat, el quis propter te factus sit : ne res confundas, neque ejus erga nos benignitatis argumentum blasphemize occasionem efficias. Sublimis erat, et hæc humilis; sublimis non loco, sed natura. Incorrupta et immortalis erat substantia, incorrupta natura, incogitabilis, invisibilis, incomprehensibilis, semper existens, codem modo existens, transcendens angelos,! supernis virtutibus superior, ratiocinia superans, mentem transcendens: videri non potest, credi solum potest. Angeli videbant et tremcbant, Cherubim alas obtendebant præ metu. Respiciebat terram, et faciebat cam tromere : minabatur mari, et exsiccabat illud. Fluvios ex deserto educebat; montes statuit in pondere, et saltus in statera. Quomodo narrabo? quomodo declarabo? Magnitudinis ejus non est terminus. sapientiæ ejus non est numerus, judicia ejus investigabilia, viæ ejus inscrutabiles. At ille tantus et talis, si tamen sine periculo dici potest, tantus et talis. Verum quid faciam? bomo sum, et humane loquor; luteam possideo linguam, veniam a Domino postulo. Non enim ex arrogantia his vocibus usus sum, sed ex infirmitatis penuria, et ex lingua nostra natura. Propitius esto, Domine, non enim ex arroga itia hujusmodi voces usurpo, sed quod aliæ non suppetaut. Neque tamen in dictionis vilitate consisto, sed alis intelligentiæ ascendo. Tantus et talis. Ilæc dico, ut ne dictionibus vel dictorum inopiæ immorans, tu quoque idipsum facere discas. Quid miraris si id ego facio, quod et ipse facit, quando vult quidpiam indicare quod humana transcendat? Quoniam homines alloquitur, humanis utitur imaginibus, quæ quod dicitur satis quidem demonstrare non possunt, neque totam rei mensuram in medium adducere, sed ad auditorum infirmitatem sufficiunt.

10. Hic mentis contentionem adhibe, nec sermonis prolixitate fatiscas. Sicut enim cum apparet, non ut est videtur, neque nuda substantia apparet : (nemo enim vidit Deum, hoc ipsum scilicet quod ille est; nam licet attemperatione quadam appareret, Cherubim tremebant; attemperate descendit, et montes fumigant ; attemperate descendit, et mare siccatur ; attemperate descendit, et cælum commovetur : ac nisi attemperate descendisset, quis ferre potuisset?) ut enim non apparet id quod est, sed pro facultate ejus qui respicit : ideo aliquando senex apparet, aliquando juvenis, interdum in igne, interdum in aura, modo in aqua, modo in armis, non mutans substantiam, sed visum conformans ad sub jectorum varietatem. Sic quoties vult quidpiam de scipso dicere, humanis utitur imaginibus. Exempli causa : ascendit in montem, Et transfiguratus est ante eos, el resplenduit sacies ejus sicul lux, vestimenta autem ejus facta sunt alba sicut nix (Matth. 17. 2). Aliquatenus ipsis divinitatem suam aperuit, ostendia cis inhabitantem Deum, Et transfiguratus est ante cos. Attendite sermoni diligenter. Dicit : Et transfiguratus est ante cos, et resplenduerunt vestimenta ejus sicus lux, et vultus ejus sicut sol. Quando dixi, Tantus ex

λέξεις. Οὖτω καὶ ὅταν ἀκούσης, ὅτι γεννᾳ Θεὸς, μὴ τμῆσιν νόμιζε, ἀλλὰ τὸ ὁμοούσιον. Τὰ γὰρ ῥήματα ταῦτα πολλὰ παρ ἡμῶν ἐχρήσατο ὁ Θεὸς, καὶ ἡμεῖς καρ αὐτοῦ, ἴνα τιμηθῶμεν.

η'. Συνήχας τί είπον; Πρόσεγε μετά έχριθείας, άγαπητέ. Όνόματά έστι θεΐα, καλ όνόματα άνθρώπινα. Έλαδε παρ' έμου, καὶ ξοωκέ μοι αύτος. Δός μοι τά σλ. και λάδε τὰ έμά, λέγει. Τῶν ἐμῶν χρείαν ἔχεις. ούχ έγω χρείαν έχω, άλλα σύ επειδή γαρ ή ούσία μου άχήρατός έστι, σύ δὲ ἄνθρωπος εἶ, σώματι συμπεπλεγμένος, σωματικάς ζητών και λέξεις, ΐνα σύ, ό σώματι συμπεπλεγμένος, λαδών άπό των παρά σοί γνωρίμων ρημάτων, νοήσης τὰ ὑπερδαίνοντά σε νοήματα. Ποία έλαδε παρ' έμου, ποία δε έδωχε μοι όνόματα ; Αύτος Θεός έστι, καὶ έμὲ θεόν ἐκόλεσεν · ἐκεῖ φύσις πράγματος, ένταῦθα τιμή ὀνόματος Έγω είπα· Θεοί έστε, και viol Υψίστου πάντες. 'Phματά [393] έστιν ένταῦθα, έχει δὲ πραγμάτων φύσις. Έχαλεσε με θεόν, ετιμήθην γάρ. Έχλήθη αύτος άνθρωπος, εκλήθη αὐτὸς Υίὸς άνθριύπου, εκλήθη αὐτὸς όδὸς, ἐκλήθη αὐτὸς θύρα, ἐκλήθη αὐτὸς πέτρα. Ταῦτα παρ' ἐμοῦ Ελαδεν, ἐχεῖνα παρ' ἐαυτοῦ τὰ ῥήματά μοι έδωχε. Διὰ τί ἐχλήθη όδός; "Ινα μάθης. ότι δι' αὐτοῦ πρός τον Πατέρα άνερχόμεθα. Διὰ τί έχλήθη πέτρα; "Ινα μάθης το ἐπιτήδειον καὶ ἀσάίευτον της πίστεως. Διά τί εκλήθη θεμέλιος; "Iva μάθης, ότι πάντα βαστάζει. Διὰ τί ἐκλήθη ρίζα; Ίνα μάθης, ὅτι ἐν αὐτῷ ἀνθοῦμεν. Διὰ τί ἐκλήθη ποιμήν; "Οτι ήμας νέμει. Δια τί ἐχλήθη πρόδατον; "Οτι ὑπὲρ ήμων ετύθη, και ίλασμος εγένετο. Διά τί εκλήθη ζωή; "Οτι νεχρούς δντας ήμας ανέστησε. Δ:λ τί έκληθη φώς; "Οτι σκότους ήμας απήλλαξε. Διά τί έχληθη βραχίων; "Ότι όμοούσιός έστι τῷ Πατρί. Διὰ τέ εκλήθη Λόγος; "Ότι άπο του Πατρός ετέχθη. "Ωσπερ γάρ ό λόγος ό έμος άπο τῆς ψυχῆς μου γεννάται, ούτω και ό Υίδς άπό του Πατρός ετέχθη. Διά τί ἐκλήθη ἱμάτιον; "Ότι ἐνδέδυμαι αὐτὸν βαπτισθείς. Διά τί ἐχλήθη τράπεζα; "Οτι ἐσθίω αὐτὸν ἀπολαύσας των μυστηρίων. Διὰ τί ἐκλήθη οἶκος; "Ότι οἰκῶ ἐν αὐτῷ. Διὰ τί Ενοικος; "Ότι ναὸς αὐτοῦ γινόμεθα. Διά τί ἐκλήθη κεςαλή; "Οτι μέλος αὐτοῦ κατέστην. Διά τί ἐχλήθη νυμφίος; "Οτι νύμφην με ήρμόσατο. Διά τι ἐκλήθη άγνός; "Ότι παρθένον με Ελασε. Διά τί ἐχλήθη .Δεσπότης; "Οτι δούλη αὐτοῦ είμι.

θ'. "Ορα γάρ την Έχκλησίαν, ὅπερ ἔλεγον, ὅτι ποτὲ νύμφη έστι, ποτε θυγάτηρ έστι, ποτε παρθένος έστι, ποτέ δούλη έστι, ποτέ βασίλισσά έστι, ποτέ στεϊρά έστι, ποτέ δρος έστὶ, ποτέ παράδεισός έστι, ποτέ πολυτόχος έστὶ, ποτὲ χρίνον ἐστὶ, ποτὲ πηγή ἐστι: πάντα έστί. Διά τοῦτο ἀκούσας ταῦτα, μή νόμιζε σωματικά είναι, παρακαλώ · άλλά σύντεινόν σου τήν διάνοιαν τά γάρ σωματικά τοιαύτα είναι ού δύνανται. Οξόν τι λέγω το δρος παρθένος ούκ ξστιν ή παρθένος νύμφη ούχ έστιν . ή βασίλισσα δούλη ούχ έστιν ή Έχκλησία πάντα έστί. Διά τί; "Οτι ούκ έν σώματι ταῦτα, άλλ' ἐν ψυχή. Έν μὲν γλρ σώματι ταύτα έστενοχώρηται · έν δε ψυχή πολύ έχει το πέλαγος. Παρέστη ή βασίλισσα έκ δεξιών σου. Βασίλισσα; Ή πεπατημένη, ή πτωχή, πώς βασίλισσα έγένετο; καὶ ποῦ ἀνέδη; "Ανω παρέστη ή βασίλισσα αὐτή. Πῶς; Ἐπειδή ὁ Βασιλεὺς ἐγένετο δοῦλος οὐκ Τιν, άλλ' ἐγένετο. Μάθε ούν τὰ τῆς θεότητος, καὶ σο φίζου τὰ τῆς οἰχονομίας: μάθε τίς ἡν, χαὶ τίς ἐγένετο διά σὲ, καὶ μὴ σύγχες τὰ πράγματα, μηδὲ τὴν ύπόθεσιν τῆς φιλανθρωπίας ἀφορμήν ποιοῦ βλαοφημίας. Ύψηλος ήν, και αυτη ταπεινή · ύψηλος ού τόπω, άλλα φύσει. 'Αχήρατος ήν, ανώλεθρος ή ούσία, ἄφθαρτος ήν ή φύσις, άπερινόητος, άδρατος, άκατάληπτος, άεὶ ὢν, ώσαύτως ὢν, ὑπερδαίνων άγγέλους, άνώτερος τῶν ἄνω ουνάμεων, νικῶν λογισμόν, ὑπερδαίνων διάνοιαν, όφθηναι μή δυνάμενος, πιστευθήνα: δὲ μόνον. "Αγγελοι ἔδλεπον καὶ ἔτρεμον, τὰ Χερουδίμ τὰς πτέρυγας ἐπέδαλλον, πάντα ἐν φόδῳ. Ἐπέδλεπεν έπὶ την γην, [394] καὶ ἐποίει αὐτην τρέμειν· ήπείλει τη θαλάσση, και έξήραινεν αυτήν ποταμούς έξηρήμου · τά δρη έστησε σταθμῷ καὶ τάς νάπας ζυγῷ. Πῶς είπω ; πῶς παραστήσω; Ἡ μεγαλωσύνη αύτοῦ πέρας ούχ ἔχει, ή σοφία αύτοῦ ἀριθμόν ούχ έχει, τὰ χρίματα αὐτοῦ ἀνεξιχνίαστα, αἰ ϶δοὶ αὐτοῦ άνεξερεύνητοι. 'Αλλ' οὖτος ὁ τοσοῦτος καλ τηλικοῦτος, εί ἀσφαλές και τοῦτο είπειν, τοσοῦτος και τηλικοῦτος. 'Αλλά τί πάθω; ἄνθρωπός είμι, καλ άνθρωπικῶς διαλέγομαι πηλίνην κέκτημαι γλώσσαν, συγγνώμην αίτω παρά του Δεσπότου. Ού γάρ έξ άπονοίσς ταις λέξεσι ταύταις κέχρημαι, άλλά δι' άπορίαν τῆς άσθενείας, και της φύσεως της γλώττης της ημετέρας. "Ίλεως Εσο, Δέσποτα, ού γάρ άπονοία χεχρημένος ταύτας λέγω τὰς λέξεις, ἀλλ' οὐχ ἔχω ἄλλας · οὐ μήν ούδε ισταμαι εν τη εύτελεία της λέζεως, άλλά άναδαίνω τῷ πτερῷ τοῦ νοήματος. Ὁ τοσοῦτος xal τηλικούτος. Ταύτα λέγω, ίνα μή ται, λέξεσι παραμένων, μηδέ τἢ πτωχείατῶν λεγομένων, μάθης καλ αύτὸς τοῦτο ποιείν. Τί θαυμάζεις, εί ἐγιὸ τοῦτο ποιῶ, οπουγε και αύτος, όταν βούληταί τι παραστήσαι ύπερδαίνον τὰ ἀνθρώπινα; Ἐπειδή ἀνθρώποις διαλέγεται , καλ άνθρωπίναις κέχρηται εἰκόσιν, οὐκ άρχούσαις μέν παραστήσαι το λεγόμενον, ούδε δυναμέναις όλον το μέτρον άγαγεῖν εἰς το μέσον, άρχούσαις δὲ τῆ ἀσθενεία τῶν ἀχουόντων.

ι'. Σύντεινον σαυτόν, μή άπόκαμνε δὲ τοῦ λόγου μηχυνομένου. "Ωσπερ γάρ όταν φαίνηται, ούχ όπερ έστλ φαίνεται, ούδε γυμνή ή ούσία φαίνεται (ούδει; γάρ είδε θεόν, αύτό δ έστιν · τῆ γάρ συγκαταθάσει, καὶ τὰ Xepoubly Expense . surxateby, xal to boy xamilieται · συγκατέδη , καὶ ἡ θάλασσα ξηραίνεται · συγκατέδη, καὶ ὁ ούρανὸς σαλεύεται καὶ εί μή συγκατέδη, τίς αν ήνεγχεν;) ώσπερ ούν ου φαίνεται όπερ έστιν, άλλ' δ δύναται ό όριων ίδειν διά τουτο ποτέ μέν παλαιός φαίνεται. ποτέ δε νέος, ποτέ δε εν πυρί, ποτέ δε έν αύρα, ποτέ δε έν ύδατι, ποτέ δε έν δπλοις. ού μεταδάλλων την ούσίαν, άλλα σχηματίζων την δψιν πρός την ποικιλίαν τῶν ὑποκειμένων. Οὕτω δη καὶ όταν βούληταί τι περὶ αὐτοῦ εἰπεῖν, ἀνθρωπίναις είχοσι χέχρηται. Θίον τι λέγω ' άνέδη είς το δρος, Και μετεμορφώθη ξμπροσθεν αὐτών, και Ελαμψε τὸ πρόσωπον αὐτοῦ ὡς τὸ çώς, τὰ δὲ ludria aùtoῦ ἐγένοντο λευκά ώσεὶ χιών. Παρήνοιξε, φησίν, όλίγον τῆς θεότητος, ἔδειξεν αὐτοῖ; τον ένο:χούντα θεον, Και μετεμορφώθη έμπροσθεν αὐτῶν. Προσέχετε μετά άχριδείας τῷ λόγω. Λέγει, Καὶ μετεμορφώθη Εμπροσθεν αὐτῶν, καὶ Ελαμήν τὰ ιμάτια αὐτοῦ ὡς τὸ çῶς, καὶ ἡ ἔψις ὡς ϭ ήλιος. Έπειδή είπον, Τοσούτος και τηλικούτος, και είπον η, Ίλεώς μοι γενού, Δέσποτα (ού γάρ έναπο-

Verba τοσούτος.. είπον, a Morello omissa, ex mss. suppleutur.

PATROL. Gn. L!I.

μένω τἢ λέξει, ἀλλ' ἀπορῶ, καὶ οὐκ ἔχω ἄλλην λέξιν συντιθεμένην), θέλω σε μαθείν, ὅτι ἀπό τῆς Γραφῆς τοῦτο ἐπαιδεύθην. Ἡθέλησεν οὖν δεῖξαι τὴν λαμπηδόνα αὐτοῦ ὁ εὐαγγελιστὴς, καὶ λέγει, "Ελαμψε. [395] Πῶς ἔλαμψεν; εἰπέ μοι. Σφοδρῶς. Καὶ πῶς λέγεις; "Ως ở ἢλιος. "Ως ở ἢλιος, λέγεις; Ναί. Διὰ τί; Διότι οὐκ ἔχω ἄλλο ἄστρον φαιδρότερον. Καὶ λευκὸς ἢν "Ως χιών ; Διὰ τί, "Ως χιών ; Διὰτι οὐκ ἔχω ἄλλην ὕλην λευκοτέραν. "Ότι γὰρ οὐχ οὕτως ἔλαμψεν, ἀπὸ τοῦ ἔξῆς δείκνυται. Καὶ ἔπεσον χαμαὶ οἱ μαθηταί. Εἰ ὡς ὁ ἣλιος ἔλαμψεν, οὐκ ἄν ἔπιπτον οἱ μαθηταί. ἢλιον γὰρ ἔδλεπον καθ' ἡμέραν, καὶ οὐκ ἔπιπτον ἀλλ' ἐπειδὴ ὑπὲρ τὸν ῆλιον ἔλαμψε, καὶ ὑπὲρ τὴν χιόνα, διὰτοῦτο μὴ φέροντες τὴν λαμπηδόνα, καττέπεσον.

ια. Είπέ μοι ούν, ὧ εὐαγγελιστά, ὑπὲρ τὸν ήλιον έλαμψε, καλ σύ λέγεις· 'Ως ο ήλιος; Nai · γνώριμόν σοι θέλων ποιησαι το φως, ούχ έχω άλλο άστρον μεζζον, ούχ έχω άλλην είχονα την έν τοίς άστροις βασιλεύουσαν. Ταῦτα εἶπον, ἵνα μἡ τἢ εὐτελεία τῆς λέξεως ἐναπομείνης. "Εδειξά σοι τὸ πτῶμα τῶν μαθητών. "Επεσον χαμαί, και έκαρώθησαν, και κατεχώννυντο. Άνάστητε, λέγει, και ήγειρεν αὐτούς, και ήσαν βεδαρημένοι. Την γάρ ύπερδολην τῆς λαμπηδόνος ούκ ήνεγκαν, άλλά κάρος έλαδε τούς όφθαλμούς αύτων ούτω το φαινόμενον φως ύπέρ τον ήλιον ήν. Είπε δε ό εὐαγγελιστής, Ώς ό ήλιος . έπειδή το άστρον τούτο γνώριμον ήμιν έστι, καλ έν ὑπερδολή τῶν λο:πῶν ἄστρων ἀπάντων. 'Αλλ', όπερ έλεγον, ό τοσούτος καλ τηλικούτος έπεθύμησε πόρνης. Πόρνης ἐπεθύμει ὁ Θεός; Ναὶ, πόρνης: της φύσεως ημετέρας λέγω. Πόρνης έπεθύμει ό Θεός; Καὶ ἄνθρωπος μέν, ἐὰν ἐπιθυμήση πόρνης, καταδικάζεται, Θεός δὲ πόρνης ἐπιθυμεί; Καὶ πάνυ. Πάλιν ἄνθρωπος ἐπιθυμεῖ Ε πόρνης, ΐνα γένηται πόρνος. Θεός δὲ ἐπιθυμεῖ πόρνης, ἴνα τὴν πόρνην - παρθένον έργάσηται: ὥστε ἡ ἐπιθυμία τοῦ ἀνθρώπου, άπώλεια της επιθυμουμένης; ή δε επιθυμία του Θεού, σωτηρία τη επιθυμουμένη. Ο τοσούτος και τηλικούτος ἐπεθύμησε πόρνης; Καὶ τί; Ίνα γένηται ὁ νυμφίος. Τί ποιεί; Ού πέμπει πρός αύτην οὐδένα τῶν δούλων, ού πέμπει τον άγγελον πρός πόρνην, ού πέμπει άρχάγγελον, ού πέμπει τὰ Χερουθίμ, ού πέμπει τά Σεραφίμ · άλλ' αὐτὸς παραγίνεται ὁ ἐρῶν. Πάλιν έρωτα άχούσας, μή αίσθητον νόμιζε. Έχλεγε τά νοήματα άπο των λέξεων, χαθάπερ άρίστη μέλιττα έφιπταμένη τοίς άνθεσι, καὶ τὸ κηρίον λαμδάνουσα, τὰς δὲ βοτάνας ἐῶσα. Ἐπεθύμησε πόρνης καὶ τί ποιεί; Ούχ άνάγει αύτην άνω ού γάρ εδούλετο πόρνην είς τον ούρανον άγαγείν, άλλά καταδαίνει αύτος κάτω. 'Επειδή αυτή ουχ ήδυνατο άναδηναι άνω, αυτός κατέδη κάτω. Πρός την πόρνην έρχεται, και ούκ αισχύνεται Ερχεται είς την καλύδην αύτης. 'Ορά αύτην μεθύουσαν. Καὶ πῶς ἔρχεται; Οὐ γυμνῆ τῆ οὐσία, άλλα γίνεται, όπερ ην ή πόρνη, ου τη γνώμη, άλλα τη φύσει γίνεται τουτο, ίνα μη ίδουσα αυτόν πτοηθη, ໃνα μὴ ἀποπηδήση, ϊνα μὴ φύγη. "Ερχεται πρὸς τὴν πόρνην, και γίνεται άνθρωπος. Και πώς γίνεται; Είς μήτραν χυοφορείται, αύξεται κατά μικρόν, καὶ έρχεται την όδον της ήλικίας της έμης. Τίς; 'Η οίχονομία, ούχ ή θεότης: ή [396] τοῦ δούλου μορφή, ούχ ή τοῦ Δεσπότου· ή σὰρξ ή ἐμή, ούχ ή ούσία ἐχεί-

νου · αυξεται κατά μικρόν, και μίγνυται άνθρώποις. καίτοι εύρίσκει αύτην έλκων γέμουσαν, έκτεθηριωμένην, ύπο δαιμόνων πεφορτισμένην και τί ποιεί; Προσέρχεται αὐτῆ. Εἴδεν ἐχείνη καὶ ἔφυγε. Καλεί μάγους. Τί φοδείσθε; Ούχ είμλ χριτής, άλλ' Ιατρός. Οὐκ ἦλθον ľra κρίνω τὸν κόσμον, ἀλλ' ἴνα σώσω τόν κόσμον. Καλεί εύθέως μάγους. "Ο καινών καλ παραδόξων πραγμάτων. Αἱ ἀπαρχαὶ εὐθέως μάγοι. Κείται έν φάτνη ό την οίχουμένην βαστάζων, και έσπαργάνωται ό πάντα περιέπων. Κείται ό ναδς. καὶ ένοικεῖ ὁ Θεός. Καὶ ἔρχονται μάγοι, καὶ προσκυνοῦσιν εύθέως. Ερχεται τελώνης, καλ γίνεται εύαγγελιστής · Ερχεται πόρνη, και γίνεται παρθένος · Ερχεται Χαναναία, και άπολαύει φιλανθρωπίας. Τοῦτο έρῶντος, τὸ μὴ ἀπαιτῆσαι εὐθύνας ἀμαρτημάτων, άλλά συγχωρήσαι παρανομήματα πλημμελημάτων. Καὶ τί ποιεί; Λαμβάνει αὐτήν, άρμόζεται αὐτήν. Καλ τί αὐτἢ δίδωσι; Δακτύλιον. Ποΐον; Τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον. Λέγει Παῦλος. Ὁ δὲ βεθαιῶν ήμᾶς σὺν ύμιτ Θεός, ό και σφραγισάμετος ήμας, και δούς τὸν ἀρραδῶνα τοῦ Πνεύματος: Πνεῦμα αὐτῆ δίδωσιν. Είτά φησιν Ούχ είς παράδεισόν σε ἐφύτευσα; Λέγει Ναί. Και πῶς ἐξέπεσες ἐχεῖθεν; Ἡλθεν ὁ διάδολος, και έδαλέ με άπο τοῦ παραδείσου. Ἐφυτεύθτς έν τῷ παραδείσω, καὶ Εδαλέ σε Εξω· ίδου φυτεύω σε έν έμαυτῷ, έγώ σε βαστάζω. Πῶς ; Οὐ τολμὰ ε έμολ προσελθείν. Οὐδὲ είς τὸν ούρανόν σε ἀνάγω· άλλὰ μείζον ένταθθα τοῦ οὐρανοῦ · ἐν ἐμαυτῷ τῷ Δεσπότη τοῦ οὐρανοῦ βαστάζω σε. Ποιμήν βαστάζει, καὶ ὁ λύ κος ούχετι ξρχεται · μάλλον δε άφω αύτον κα! προσελθείν. Και βαστάζει την ημετέραν φύσιν και προσέρχεται ο διάδολος, και ήτταται. Εφύτευσά σε έν έμαυτῷ. Διὰ τοῦτο λέγει, Έγω ή ρίζα, ὑμεῖς τὰ κλήματα καὶ ἐφύτευσεν αὐτήν ἐν ἐαυτῷ. Καὶ τί λοιπόν; 'Αλλά άμαρτωλός είμι, φησί, καὶ άκάθαρτος. Μή σοι μελέτω, Ιατρός είμι. Οίδα το σχεύος το έμον, οίδα πῶς διεστράφη. Πήλινον ήν πρό τούτου, καὶ διεστράφη. Άναπλάττω αύτο διά λουτρού παλιγγενεσίας, και παραδίδωμι αὐτό τῷ πυρί. "Όρα γάρ : Ελαδε χοῦν ἀπό τῆς γῆς, καὶ ἐποίησε τὸν ἄνθρωπον ἔπλασεν αὐτόν. ΤΗλθεν ὁ διάδολος, διέστρεψεν αὐτόν. ΤΗλθεν αὐτὸς, Ελαδε πάλιν, ἀγεφύρασεν αὐτὸν, ἀνεχώνευσεν αύτον εν τῷ βαπτίσματι, άλλ' ούκ ἀφῆκεν αύτῷ πήλινον είναι τὸ σῶμα, άλλ' ἐποίησεν αὐτὸ όστράκινον. Παρέδωκε τον πηλον τῷ πυρί τοῦ Πνεύ ματος · Αὐτὸς ὑμᾶς βαπτίσει ἐν Πνεύματι ἀγίφ, καὶ πυρί· ἐν ὕδατι, ἴνα ἀναπλάσθἢ· ἐν πυρὶ, ἵνα στερεωθή. Διά τουτο ό Προφήτης άνωθεν προαγορεύων Ελεγεν. Ώς σκεύη κεραμέως συντρίψεις αὐτούς. Ούκ είπεν, ώς σκεύη όστράκινα, ά ξκαστος κέκτηται. έστι γάρ σχεύη χεραμέως έχεινα, ά έργάζεται ό χεραμεύς εν τῷ τροχῷ. ἀλλὰ τὰ σκεύη τοῦ κεραμέως πήλινα, τὰ δὲ ἡμέτερα ὀστράχινα. Προαναφωνών οὖν την διά του βαπτίσματος άναχώνευσιν, 'Ως σκεύη, φησί, κεραμέως συντρίψεις αὐτούς. 'Αναπλάττει. λέγει, καὶ χωνεύει. Καταδαίνω είς τὸ βάπτισμα, καὶ άναπλάττεταί μου το σχημα, και άναχωνεύει του Πνεύματος τὸ πῦρ, καὶ γίνεται ὀστράκινον. "Οτι δὲ ού χόμπος τὰ ρήματα, ἄχουσον τοῦ Ἰώ6 • [597] Έποιησε δὲ ήμᾶς πηλόν ὁ δὲ Παῦλος "Εχοντες δὲ τὸν θησαυρὸν τοῦτον ἐν ἀστρακίνοις σκεύεσιν 'Αλλά βλέπε δοτράκου Ισχύν. Ού γάρ πυρί ωπτητα:,

<sup>\*</sup> Sic Mss. Edit. ὑπὲρ τὸν ή)τον. Ի Savil. πάνω. "Ανθρ μέν γὰρ ἐπιθυμεῖ.

<sup>·</sup> Savil. ἐμαυτῷ. Πῶς; Ἐ. σ. β. οὐ τολ.

. :

Ì

talis, et dixi etiam ', Propitius esto mibi, Domine (non enim in hac dictione persto, sed hæreo, nec habeo aliam compositam loquendi formam), volo discas, me a Scriptura hoc edoctum esse. Ejus ergo splendorem declarare voluit evangelista, dicitque, Resplenduit. Quomodo resplenduit, dic mihi. Vchementer. Quo pacto dicis? Sicut sol. Sicut sol, dicis? Etiam. Quare? Quia nullum aliud splendidius astrum dicendum habeo. Et albus crat Sicut nix. Quare, Sicut nix? Quia nulla alia suppetit candidior materia. Nam quod non ad eum modum splenduerit, ex sequentibus ostenditur. Et cociderunt in terram discipuli. Si resplenduisset sicut sol, non cecidissent discipuli (Matth. 17.6); nam solem quotidie videbant, neque cadebant : sed quia plus quam sol,, et plus quam nix resplenduit, ideo splendorem non ferentes ccciderunt.

11. Exempla nulla Deo digna. — Dic ergo mihi, o evangelista, plus quam sol refulsit, et 4u dicis, Sicut sol? Etiam; cum tibi lucem dam repræsentare volo, nullum astrum majus habeo, non aliam imaginem inter astra regnantem. Hæc dixi, ut ne in dictionis tenuitate consistas. Lapsum discipulorum ostendi. Ceciderunt in terram, sopore oppressi et aggravati sunt. Surgite (1b. v. 7), inquit, et excitavit eos, aggravatique eraut. Splendoris quippe vehementiam non tulerant, sed sopor occupaverat oculos eorum : ita nempe lux illa splendens solem superabat. Dixitautem evangelista, Sicut sol, quia hoc astrum notum nobis est, ut alia astra superans. Verum, ut dicebam, ille tantus et talis meretricem concupivit. An meretricem concupiscit Deus? Etiam meretricem: naturam dico nostram. Meretricemne concupiscit Deus? Homo quidem si meretricem concupiscat, damnatur, et Deus meretricem concupiscit ? Sane guidem. Homo meretricem concupiscit, ut fornicarius efficiatur; Deus vero meretricem concupiscit, ut eam virginem efficiat : itaque concupiscentia hommis, concupitæ pernicies est; concupiscentia vero Dei, est concupitæ salus. Tantus ac talis meretricem concupivit? Quare? Ut fieret sponsus. Quid vero facit? Non mittit ad eau aliquem servorum, non mittit angelum ad meretricem, non archangelum, non Cherubim vel Seraphim: sed ipse amator accedit. Rursum cum audis amorem, ne putes eum esse qui sub sensum cadit. Delectum habe sententiarum in verbis, quemadmodum optima apis, quæ ad flores advolat, et savum accipit, herbasque relinquit. Meretricem concupivit : et quid facit ? Non sursum eam ducit : nollet enim meretricem in cælum adducere; sed ille descendit. Quia illa non poterat sursum'ascendere, ipse deorsom properat. Ad meretricem ingreditur, nec erubescit : in ejus latibulum intrat. Videt eam ebriam. Et quomodo venit? Non nuda substantia; sed id efficitur, quod erat meretrix, non voluntate et proposito, sed natura, ne videns eum perturbaretur, ne resiliret, aut fugeret. Venit ad meretricem, et ef-

1 Morel, hæc verba, tantus et talis, et dixi etiam, omiserat; ex 1888. et Savil. supplement. ficitur homo. Et quomodo efficitur? Gestatur in utero. paulatim crescit, venitque in viam ætatis meæ. Quisnam? (Æconomia, non divinitas: servi forma, non Domini: caro mea, non substantia ejus: crescit paulatim, et cum hominibus miscetur : etsi invenit eam ulceribus plenam, efferatam, a dæmonibus oneratam: ecquid facit? Accedit ad cam. Vidit illa et sugit. Vocat ille magos. Quid timetis? Non sum judex, sed medieus : Non veni ut judicem mundum, sed ut salvum faciam (Joan. 12, 47). Statim magos vocat. O rem novam atque mirabilem! Magi mox primitiæ sunt. In præsepi jacet qui portat orbem, et pannis involvitur qui universa administrat. Ponitur templum, et inhabitat Deus. Veniunt magi, et statim adorant; venit publicanus, et sit evangelista; venit meretrix, et virgo efficitur; venit Chananæa, et benignitate fruitur. Id amantis erat peccatorum pænas non reposcere, sed delicta peccataque condonare. Ecquid facit? Accipit eam, despondet sibi. Quid illi dat? Annulum : qualem? Spiritum sanctum. Dicit Paulus : Qui autem confirmat nos vobiscum Deus, qui et obsignarit nos, deditque pignus Spiritus sancti (2. Cor. 1. 21, 22). Spiritum ei dat. Deinde ait : Nonne in paradiso te plantavi ? Respondet, Etiam. Ecquo modo istine excidisti? Venit diabolus, et ex paradiso me abripuit. Plantata eras in paradiso, et te inde ejecit; ecce in meipso planto te, ego te gesto.Quomodo? Non audet ille ad me accedere. Non te in cælum inducam : sed melius hic eris, quam in cælo: in meipso te porto, qui sum Dominus cæli. Pastor gestat, et lupus non ultra accedet; imo potius ut accedat permitto. Ille portat naturam nostram; et accedit diabolus, et vincitur. Plantavi te in meinso. Ideoque dicit : Ego radix, vos palmites (Joan. 15. 5); et plantavit eam in seipso. Ecquid postea? Sed (a) peccator sum, inquit, et immundus. Ne sis sollicitus, medicus sum. Novi vas meum, scio quo pacto depravatum sit. Luteum prius erat, et perversum est. Refingo illud per lavacrum regenerationis , et trado illud igni. Vide namque : accepit pulverem de terra, et fecit hominem; formavit eum. Venit diabolus, et pervertit eum. Venit ipse et denuo acceptum refinxit eum, denno conflavit eum in baptismate; neque sivit ejus corpus esse luteum, sed testaceum ipsum effecit. Lutum tradit igni Spiritus : I pre vos baptizabit in Spiritu sancto, et igni (Matth. 3. 11). In aqua, ut reformaretur; in igni, ut consolidaretur. Ideo propheta olim vaticinans dicebat: Tamquam vasa figuli conteres eos (Psal. 2. 9). Non dixit, tamquam vasa testacea, quæ singuli possident : sunt enim illa vasa figuli, quæ figulus in rota sua effingit: sed vasa figuli lutea, nostra vero testacea. Prænuntians itaque conflationem per baptisma denuo repetendam, Tamquam vasa, inquit, figuli conteres ees. Refingit inquit, et conflat. Descendo in baptisma, et refingitur forma mea, denuo conflat ignis Spiritus, et efficitus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sav. sic habet, in meipso planto te; quomodo? ego te gesto. Non audet.

<sup>(</sup>a) Similia habentur supra in Catechesi ad illuminane dos, circa medium.

testacea. Quod autem hac non ex jactantia prodeunt, audi Johum : Fecit autem nos lutum (Job 10.9); Paulus autem: Hubentes autem thesaurum hunc in vasis testaceis (2. Cor. 4. 7). At vide testæ fortitudinem. Non enim in igne cocta est, sed in Spiritu. Quomodo testaceum est? Quinquies quadragenas una minus accepi : ter virgis casus sum, semel lapidatus sum (2. Cor. 11. 24. 25), et testaceum vas non confractum est. Nocte et die in profundo maris fui. In profundo fuit, et vas testaceum non solutum est : naufragium fecit, et thesaurus non periit. Navis submersa est, et onus ejus navigavit. Hubentes autem thesaurum. Quem thesaurum? Spiritus commeatum, justitiam, sanctificationem, redemptionem. Quem, quæsó, thesaurum? In nomine Jesu Christi, surge et ambula (Act. 3. 6). Ænea, sanat te Jesus Christus (Act. 9. 34). Tibi dico, maligne spiritus, exi ab co (Act. 16. 18).

12. Qui verus thesaurus; dos sponsæ Christi. — Vidisti thesaurum regiis thesauris splendidiorem? Quid enim tale facere umquam poterit regia margarita, quale verba apostoli ediderunt? Appone innumera diadomata mortuis, et non excitabuntur : unum ex apostolo egressum verbum rebellem naturam reduxit, et in pristinum statum restituit. Hubentes autem thesaurum hunc (2. Cor. 4. 7). O thesaure qui non servatur solum, sed qui servat domum in qua reconditur! Intellexisti quid dixerim? Reges terræ et principes, cum thesauros habent, magnas construunt domos, muros nempe, vectes, fores, custodes, seras, ut custodiatur thesaurus: Christus autem contrarium fecit; non in lapideo, sed in testaceo vase thesaurum posnit. Si magnus thesaurus, cur vas infirmum? Atqui ideo vas infirmum est, quia magnus est thesaurus: non enim servatur a vase, sed ipse vas conservat. Ego thesaurum pono, quis cum suffurari potest? Venit diabolus, venit orbis terræ, venerunt sexcenti homines, et thesaurum non furati sunt. Flagellatum est vas, et thesaurus non proditus est. Demersum est in mare, et naufragium non fecit. Mortuum est, et thesaurus manet. Dedit igitur arrhabonem. Ubinam sunt qui in Spiritus majestatem blasphemant? Mentem adhibete. Qui autem confirmat nos vobiscum in Christum Deus, qui dedit arrhabonem Spiritus (2. Cor. 1. 21. 22). Scitis vos omnes, arrhabonem partem exiguam esse totius : audi quomodo. Abit quis empturus. domum pretio multo, et dicit: Da mihi arrhabonem pro cautione. Abit quis mulierem ducturus, de dote et de facultatibus paciscitur, et dicit : Da mibi arrhabonem. Attende: in auctione servi arrhabo, itemque in omnibus commerciis. Cum itaque Christus pacta nobiscum inibat (me etenim sicut sponsam crat ducturus), mihi etiam dotem adscribit, non pecuniæ, sed sanguinis. Dotem vero milu adscribit largitionem bonorum, Quæ oculus non vidit, et auris non audivit, et in cor hominis non ascenderunt (1. Cor. 2. 9). In dotem igitur adscripsit immortalitatem, laudem cum angelis, immunitatem a morte, libertatem a peccato, hereditatem regni (ingentes sunt divitiæ), justitiam, sanctificationem, liberationem a præsentibus, futurorum adeptionem. Magna mihi dos erat. Attende diligenter: vide quid faciat. Venit acceptum meretricem, sic eam voco, quod esset impura, ut sponsi amorem ediscas. Venit, accepit me, dotem mihi adscripsit. Dicit, Do tibi divitias meas. Quomodo? Perdidisti, inquit, paradisum? accipe illum. Perdidisti, inquit, formam? accipe illam. Hæc omnia accipe. Verum dos mea hic mihi non datur.

15. Adverte animum, quapropter hanc dotem prædicit. Mihi in dotem adscripsit resurrectionem corporum et incorruptionem. Resurrectionem quippe non necessario sequitur incorruptio, sed hæc duo crant. At enimmulti resurrexerunt, et rursus defuncti sunt: quemadmodum Lazarus et corpora sanctorum. Verum hic non similiter: sed resurrectionem promittit. incorruptionem, choreas cum angelis, Filii occursum in nubibus, Et sic semper cum Domino erimus (1. Thess. 4. 17), ereptionem à morte, libertatem a peccato, demersionem interitus. Quale illud est? Oculus non vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascenderunt ca, quæ præparavit Deus diligentibus se (1. Cor. 2. 9). Bonane mihi das quæ non novi? Etiam, ait: hic te desponso, hic me ama. Cur mihi non hic dotem tradis? Cum ad Patrem meum veneris, cum veneris in regia atria. Ego ad te veni, an tu ad me? Veni non ut hic maneas, sed ut te assumam, et ascendam. Ne hic quæras dotem; omnia in spe, omnia in fide. Nihilne hic das mihi? Respondet: Accipe arrhabonem, ut mihi de futuro credas : accipe pignora, accipe sponsalia. Ideo Paulus dicit, Despondi enim vos (2. Cor. 11. 2).

Quam præstet vita sutura præsenti. - Ceu sponsalia tradidit nobis Deus præsentia bona; sponsalia et pignus sunt præsentia : dos tota illic manet. Quomodo? ego dicam. Hic senesco, illic non senesco; hic morior, illic non morior; hic doleo, illic non item; hic paupertas, morbus, insidiæ, illic nihil ejusmodi; hic tenebræ et lux, illic lux tantum; hic insidiæ, illic libertas; hic morbus, illic sanitas; hic vita, quæ finem habet, illic vita, quie non habet terminum; hic peccatum, illic justitia, peccatum vero numquam; bic invidia, illic nihil simile. Ilac mihi dato, inquit. Exspecta, ut et conservi tui salvi fiant : exspecta. Qui nos confirmat, dedit nobis arrhabonem. Quem arrhabonem? Spiritum sanctum, Spiritus sancti donum. Sed de Spiritu loquor. Annulum dedit apostolis dicens : Accipite, et date omnibus. Annulusne in partes scinditur? In partes scinditur, nec dividitur; in partes scinditur, nec absumitur. Disce Spiritus donum. Accepit Petrus, accepit et Paulus Spiritum sanctum. Circuibat orbom, peccatores a peccato liberabat : claudos erigebat, nudos induebat, mortuos suscitabat, leprosos mundabat, diabolo os obturabat, dæmonas suffocabat, cum Deo loquebatur, Ecclesiam plantavit, templa diruit, altaria evertit, malitiam solvit, virtutem plantavit, homines angelos fecit.

44. Hæc omnia eramus. IIæc arrha implevit totum orbem terrarum. Cum dico totum, terram dico, quantam sol respicit, mare, insulas, montes, saltus, αλλά Πνεύματι. Πῶς ὀστράκινον; Πεττάκις τεσσαράκοττα παρὰ μίατ Ελαδοτ, τρὶς ἐρβαδδίσθητ, απαξ ἐλιθάσθητ, καὶ τὸ ὀστράκινον σκεῦος οὐ κατεκλάσθη. Νυχθήμεροτ ἐτ τῷ βυθῷ πεποίηκα. Ἐν τῷ βυθῷ πεποίηκεν, καὶ τὸ ὀστράκινον οὐ διελύθη ἐναυάγησε, καὶ ὁ θησαυρὸς οὐκ ἀπώλετο τὸ πλοῖον ὑποδρύχιον, καὶ ὁ φόρτος Επλευσεν. Εχοττες δὲ τὸν θησαυρότ. Ποῖον θησαυρόν; Πνεύματος χορηγίαν, δικαιοσύνην, ἀγιασμὸν, ἀπολύτρωσιν. Ποῖον; εἰπέ μοι. Ἐτ τῷ ὀτόματι Ἰησοῦ Χριστοῦ, ἔγειραι καὶ περιπάτει. Αἰτέα, ἰᾶταὶ σε Ἰησοῦς ὁ Χριστός. Σοὶ λέγω, τὸ ποτηρὸτ πτεῦμα, ἄπελθε ἀπ' αὐτοῦ.

ιβ'. Είδες θησαυρόν βασιλιχών θησαυρών λαμπρότερον; Τί γάρ τοιούτον δύναται ποιήσειν μαργαρίτης βασιλέως, ο τον ρήματα 'Αποστόλου; 'Επίθες μυρία διαδήματα νεχρών, καὶ οὐκ ἐγείρεται · ἔν δὲ ῥῆμα ἐξῆλθεν 'Αποστόλου, καὶ στασιάζουσαν τὴν φύσιν ἐπανήγαγε, καλ πρός το άρχαιον άποκατέστησεν. Εχοντες δέ τόν θησαυρόν τούτον. "Ο θησαυρός ού τηρούμενος μόνον, άλλά και τηρών τον οίκον, ένθα άπόκειται. Συνήχας τι είπον; Οι βασιλείς τής γής και οι άρχοντες, όταν έχωσι θησαυρούς, μεγάλους οίχους κατασχευάζουσιν, οίον τοίχους, μοχλούς, θύρας, φύλακας, κλείθρα, ΐνα τηρηθή ό θησαυρός ό Χριστός δὲ τούναντίον ἐποίησεν ούχ ἐν λιθίνω, άλλ' ἐν όστρακίνη σκεύει τον θησαυρον Εθηκεν. Εί μέγας ό - θησαυρός, διὰ τί τὸ σχεῦος ἀσθενές; 'Αλλά μἡ διά τούτο άσθενές τὸ σχεύος, ἐπειδὴ μέγας ὁ θησαυρός ού γάρ τηρείται ύπο του σκεύους, άλλ' αύτος τηρεί το σκεύος. Τίθημι έγω τον θησαυρόν, τίς δύναται λοιπόν κλέψαι; "Ηλθεν ό διάδολος, ήλθεν ή οἰχουμένη, ήλθον μυρίοι, καλ τὸν θησαυρὸν ούχ Εχλεψαν. έμαστίχθη, χαὶ ὁ θησαυρός οὐ προεδόθη. κατεποντίσθη είς θάλασσαν, καὶ ναυάγιον οὐκ ἐποίησεν άπέθανε, καὶ ὁ θησαυρός μένει. "Εδωκε τοίνυν τὸν ἀρβαδῶνα. Ποῦ είσιν οἱ τοῦ Πνεύματος τὴν ἀξίαν βλασφημούντες; Προσέχετε. 'Ο δε βεβαιών ήμας σὺν ὑμῖν εἰς Χριστὸν Θεὸς, ὁ καὶ δοὺς τὸν ἀρραδώνα του Πνεύματος. Ίστε πάντες ύμεζς, ότι ό άβραδών μέρος έστὶ μιχρόν τοῦ παντός τοπως άχουε. \*Απέρχεταί τις άγοράσαι οίχίαν πολλής τιμής, καί λέγει. Δός μοι άρραδωνα, ΐνα θαρρώ. Άπέρχεταί τις γυναίκα άγαγέσθαι, προίκα συντίθησι καὶ πράγματα •, και λέγει · Δός μοι άφφαδῶνα. Πρόσχες · και εν πράσει δούλου άρραδών, και έν πασι τοίς συναλλάγμασιν ἀρραδών. Έπελ ούν ὁ Χριστός συνάλλαγμα μεθ' ήμων ἐποίει (χαὶ γὰρ ὡς νύμφην με ἔμελλε λαμδάνειν), καὶ προϊκά μοι γράφει, οὐ χρημάτων, άλλ' αξματος. Προϊκα δέ μοι ταύτην γράφει τῶν ἀγαθων την αντίδοσιν, "Α όφθαλμός ούκ είδε, και ούς ούχ ήχουσεν, και έπι καρδίαν άνθρώπου ούχ άνέδη. Έγραψε τοίνυν είς την προϊκα άθανασίαν, αίνον μετά άγγέλων, απαλλαγήν θανάτου, ελευθερίαν αμαρτίας, χληρονομίαν βασιλείας (πολύς ὁ πλούτος), δικαιοσύνην, [598] άγιασμέν, άπαλλαγήν τῶν παρόντων, ευρεσιν των μελλόντων. Μεγάλη μοι ήν ή προϊξ. Πρόσχες μετά άπριβείας. βλέπε τί ποιεί. ΤΗλθε λαβείν την πόρνην, λέγω γάρ αὐτην, ώς ην ἀχάθαρτος. Ενα

\* Savil. in tostu γραμματεία, in marg πράγματα.

μάθης τοῦ νυμφίου τὸν ἔρωτα. Ἦλθεν, ἔλαδέ με, γράφει μοι προῖχα· λέγει· Δίδωμί σοι πλοῦτον τὸν ἐμόν; Πῶς; 'Απώλεσας, λέγει, παράδεισον; λάδε αὐτόν. 'Απώλεσας, λέγει τὸ εὐειδές; λάδε αὐτό· λάδε ταῦτα πάντα. 'Αλλ' ἡ προῖξ μου οὐχ ἐδόθη μοι ὧδε.

ιγ'. Πρόσεχε, διὰ τοῦτο είς τὴν προϊκα ταύτην προλέγει. Εγραψέ ο μοι εν τη προικί ανάστασιν σωμάτων, άφθαρσίαν. Οὐ γὰρ ἀκολουθεῖ πάντως τἢ ἀναστάσει ή άφθαρσία, άλλά δύο ήν ταῦτα. Καὶ γάρ πολλοὶ ἀνέστησαν, καὶ πάλιν ἔπεσον, ὥσπερ ὁ Λάζαρος, καὶ τὰ σώματα τῶν ἀγίων. 'Αλλ' οὕτος οὐχ οῦτως, ἀλλ' ἀνάστασιν, άφθαρσίαν, την μετά άγγέλων χορείαν, την τοῦ Υίοῦ ἀπάντησιν ἐν νεφέλαις, καὶ τὸ, Οῦτω πάντοτε σύν Κυρίφ ἐσόμεθα, την ἀπαλλαγην τοῦ θανάτου, την ελευθερίαν της άμαρτίας, τον χαταποντισμόν τῆς τελευτῆς. Ποΐον έχεῖνον; "Α όφθαλμός οὐκ είδε, και ούς ούκ ήκουσες, και έπι καρδίας άςθρώπου ούκ ἀτέδη ά ἡτοίμασετ ο Θεός τοῖς ἀγαπῶσιτ αὐτότ. Άγαθά μοι δίδως, α οὐκ οίδα; Λέγει, Ναί· ὥδε άρμόζω, ὧδέ με φίλει. Είς τί ού δίδως μοι την προίκα ώδε; "Όταν Ελθης πρός τὸν Πατέρα μου, όταν έλθης είς τὰς βασιλικάς αὐλάς. Έγὼ πρὸς σὲ ήλθον, μή γάρ σύ πρός μέ; Τλλθον ούχ ένα μείνης, άλλ' ΐνα λάδω σε καὶ ἀνέλθω. Μἡ ζήτει ὧδε τἡν προίκα · πάντα εν ελπίδι , πάντα εν πίστει. Και ούδέν μοι δίδως ἐνταῦθα ; Λέγει· Λάδε ἀρραδῶνα, ἵνα μοι πιστεύσης περί τοῦ μέλλοντος · λάδε ὑπόδολα, λάβε καλ μνηστρα. Διὰ τοῦτο Παῦλος λέγει, Υρμοσάμην γὰρ ὑμᾶς.

'Ος μνηστρα έδωκεν ήμιν τὰ παρόντα ὁ Θεός. μνήστρά έστι τὰ παρόντα, ἀρραδών έστιν τ προίζ όλη έχει μένει. Πῶς; έγω λέγω δο τηρῶ, έχει ου γηρω . Φοε θνήσκω, έκει ου θνήσκω . Φοε λυπουμαι, έχει ου λυπουμαι · ώδε πενία, και νόσος, και επιδουλαὶ, ἐχεῖ οὐδὲν τοιοῦτον· ὧδε σχότος, χαὶ φὤς, ἐχεἴ φως μόνον. ώδε έπιδουλή, έχει έλευθερία. ώδε νόσος, έχει ύγίεια δόδε ζωή Εχουσα τέλος, έχει ζωή ούχ ἔχουσα τέλος. ὧδε άμαρτία, ἐκεῖ δικαιοσύνη, άμαρτία δε ούδαμοῦ. ὧδε φθόνος, έχει ούδεν τοιοῦτον. Δός μοι, φησίν, ταῦτα. 'Ανάμενε, ϊνα καὶ οἱ σύνδουλοί σου σωθώσιν, άνάμενε. 'Ο βεδαιών ήμας, και δούς ήμιν τον άρραδωνα. Ποιον άρραδωνα; Το Πνεύμα το άγιον, τοῦ Πνεύματος τὴν χορηγίαν. 'Αλλά λέγω περλ τοῦ Πνεύματος. "Εδωκε τοῖς ἀποστόλοις τὸν δακτύλιον, είπών. Λάδετε καὶ δότε πάσιν. 'Ο δακτύλιος μερίζεται; Μερίζεται καὶ οὐ διαιρεῖται · μερίζεται καὶ οὐκ άναλίσχεται. Μάθε Πνεύματος χορηγίαν Ελαβε Πέτρος, έλαδε καὶ Παῦλος Πνεῦμα ἄγιον. Περιῆλθε τἡν οίχουμένην, άμαρτωλούς άπήλλαττεν άμαρτημάτων, χωλούς διώρθου. γυμνούς ένέδυε, νεκρούς ήγειρε. λεπρούς έχαθάριζε, διάδολον έπεστόμιζε, δαίμονας ἀπέπνιγε, τῷ Θεῷ διελέγετο, Έχχλησίαν ἐφύτευσε. ναούς κατέσκαψε, βωμούς (599) άνέτρεψε, την καχίαν έλυσε, την άρετην έφύτευσε, τους άνθρώπους άγγέλους ἐποίησε.

ιδ'. Ταῦτα πάντα ῆμεν 'Αρραδών ἐπλήρωσε τὴν οἰκουμένην ἄπασαν. "Απασαν δὲ ὅταν εἴπω, λέγω, ὅσην ῆλιος ἐφορᾳ γῆν, θάλασσαν, νήσους, ὅρη, νάπας, καὶ

b Sic duo mss. Alii προλέγει απερ έγραψε.

βουνούς. Περιηλθε χαθάπερ ύπόπτερος ὁ Παῦλος ἐνὶ στόματι παλαίων, ό σχηνοποιός, ό σμίλην μεταχειριζόμενος, καὶ δέρματα βάπτων καὶ αῦτη ἡ τέχνη κώλυμα τη άρετη ούκ έγένετο, άλλ' ο σκηνοποιός δαιμόνων Ισχυρότερος, ό ἄστορος φιλοσόφων φιλοσοφώτερος. Πόθεν; "Ελαδε τον άρβαδωνα, εδάσταζε τὸν δακτύλιον καὶ περιέφερεν. "Εδλεπον πάντες, ὅτι Βασιλεύς ήρμόσατο την φύσιν ήμων είδεν ὁ δαίμων, και άνεχώρει είδε τον άρραδωνα, και έτρεμε, και ύπεχώρει · Ιμάτια Εόλεπε , και εδραπέτευεν. "Ω δύναμις Πνεύματος! ού ψυχή έδωκε την έξουσίαν, ού σώματι, άλλά και ίματίφι ούχ ίματίφ, άλλά καί σχιφ. Περιήει ο Πέτρος, καλ ή σκιά αύτου νόσους έφυγάδευε, και δαίμονας άπήλαυνε, και νεκρούς ήγειρεν. Περιήει Παύλος την οίχουμένην, τὰς ἀχάνθας άνατέμνων της άσεδείας, τὰ σπέρματα καταδάλλων της εύσεδείας, καθάπερ άροτηρ άριστος τὸ άροτρον έχων τῆς διδασκαλίας. Και πρὸς τίνας ἤλθε; Πρός Θράκας, πρός Σκύθας, πρός Ίνδους, πρός Μαύρους, πρός Σαρδονίους, πρός Γοτθούς, πρός θηρία άγρια, καὶ μετέδαλε πάντα. Πόθεν; 'Απὸ τοῦ ἀρραδώνος. Πώς διήρχεσεν; 'Από της του Πνεύματος χάριτος. Ἰδιώτης, γυμνός, άνυπόδετος ό καὶ δούς τον άρραδώνα του Πνεύματος. Διά τουτο λέγει Καλ πρός ταῦτα τίς Ικανός; 'Αλλ' ή Ικανότης ήμῶν έκ του Θεού, ος και Ικάνωσεν ήμας διακόνους Καιτῆς Διαθήκης, οὐ γράμματος, άλλὰ πτεύματος. Ίδε τί το Πνευμα εποίησεν ευρε την γην δαιμόνων γέμουσαν, και εποίησεν αύτην ούρανόν. Μή γάρ τὰ παρόντα ἐννοῆτε, ἀλλὰ ἀναλάβετε τῷ λογισμῷ αὐτά. Τότε ἡν θρὴνος, τότε πανταχοῦ βωμοί, πανταχού καπνός, πανταχού κνίσσαι, πανταχού πορνεΐαι, πανταχού τελεταί, παντάχου θυσίαι, παντάχου δαίμονες βακχεύοντες, πανταχοῦ ἀκρόπολις τοῦ διαδόλου, πανταχοῦ πορνεία στεφανουμένη καλ εἶς ἡν ὁ Παϋλος. Πῶς οὐ κατεποντίσθη; πῶς οὐ διεσπάσθη; πως ήνοιξε τό στόμα; Είσηλθεν είς Θηδαίδα, καλ αίχμαλώτους Ελαδεν. Είσῆλθεν είς τάς βασιλικάς αύλές, καὶ τὸν βασιλέα μαθητήν ἐποίησεν. Εἰσῆλθεν είς το δικαστήριον, και λέγει αὐτῷ ὁ δικαστής. Παρ' c.liγor με πείθεις Χριστιανόν γενέσθαι· καί ό διχαστής μαθητής έγένετο. Βισηλθεν είς το δεσμωτήριον, καλ τον δεσμοφύλακα Ελαδεν. 'Απηλθεν είς βαρθάρων νήσον, κα**ι τ**ην έχιν διδάσκαλον έποίησεν. 'Απηλθεν είς τον δημον των 'Ρωμαίων, και την σύγκλητου ἐπέσπασευ. 'Απηλθευ είς ποταμούς, άπηλθεν είς ερήμους τόπους πανταχοῦ τῆς οίχουμένης. Ού γη, ού θάλασσα άμοιρος αύτοῦ ἐστι τῶν χατορθωμάτων : ξδωχε γλο τὸν ἀρραδώνα τοῦ δαχτυλίου, και δούς τον άρφαδωνα, λέγει. Τά μεν ήδη δίδωμί σοι, τὰ δὲ ἐπαγγέλλομαι. Διὰ τοῦτο λέγει αὐτή ὁ Προφήτης · Παρέστη ή βασίλισσα [400] έκ δεξιών σου εν Ιματισμφ διαχρύσφ. Ούν Ιμάτιον λέγει, άλλ' άρετήν. Διά τοῦτο ἡ Γραφή άλλαχοῦ λέγει · Πῶς εἰσῆ. 1θες ὧδε μὴ ἔχων ἔνδυμα γάμου; "Ωστε οὐχ ἔνδυμα λέγει, άλλά τὴν πορνείαν, χαὶ τὴν ρυπαράν πράξιν και άκάθαρτον. "Δοπερ ούν τά ρυπαρά Ιμάτια, άμαρτία ούτω τὰ διάχρυσα, άρετή. 'Αλλά τὸ ἰμάτιον τοῦτο τοῦ βασιλέως ἢν' αὐτὸς αὐτἢ και εμάτιον έδωκεν. γυμνή γάρ ήν, γυμνή και άσχημονούσα. Παρέστη ή βασίλισσα έκ δεξιών σου έν ίματισμφ διαχρύσφ. Ούχ ἱμάτια λέγει, άλλ' άρετήν ούχ είπεν, εν χρυσφ. Πρόσεχε και αύτη ή λέξις πολλήν έχει εύγένειαν νοημάτων. Ούκ είπε, εν χρυσφ, έλλλ, Διαχρύσφ. "Ανουε τυνετώς. Το χρυσούν έμά-

τιον όλον έστι χρυσούν· τὸ δὲ διάχρυσον μέρη μὲν ἔχει χρυσά, μέρη δὲ σηρικά. Διὰ τί οὖν μὴ χρυσοῦν ἱμάτον εἶπε φορεῖν τὴν νύμφην, ἀλλὰ διάχρυσον; Πρόσεχε ἀκριδῶς. Τὴν πολιτείαν λέγει τῆς 'Εκκλησίας, τὴν ποικίλην. 'Επειδὴ γὰρ οὐ πάντες βίου ἐνός ἐσμεν, ἀλλ' ὁ μὲν παρθενίαν, ὁ δὲ χηρείαν, ὁ δὲ εὐσέδειαν ἀσκεῖ· ἱμάτιον τῆς 'Εκκλησίας ἡ πολιτεία τῆς 'Εκκλησίας.

ιε'. Ἐπειδή οὖν ήδει ὁ Δεσπότης ήμῶν, ὅτι ἄν μίαν όδὸν τέμη, πολλοί Εχουσιν όχνησαι, ποιχίλας Ετεμεν όδούς. Οὐ δύνασαι διά παρθενίας εισελθείν; Είσελθε διά μονογαμίας. Ού δύνασαι διά μονογαμίας; Κάν διά δευτερογαμίας. Ού δύνασαι διά σωφροσύνης είσελθείν; Είσελθε δι' έλεημοσύνης. Ού δύνασαι δι' έλεημοσύνης; Είσελθε διά νηστείας. Ού δύνασαι ταύτην ; Δεῦρο ἐκείνην. Οὐ δύνασαι ἐκείνην ; Δεῦρο ταύτην. Διά τοῦτο οὐκ ἔδειξε τὸ ἰμάτιον χρυσοῦν, άλλὰ διάχρυσον. "Η σηρική έστιν, ή πορφυρά έστιν, ή χρυσά έστιν. Οὐ δύνασαι είναι χρυσοῦς; Γενοῦ σηρικός. Δέχομαί σε, μόνον εν τῷ ίματίφ. Διὰ τοῦτο καὶ ό Παύλος. Εί τις έποικοδομεί έπι τόν θεμέλιον τούτος, χρυσός, άργυρος, λίθους τιμίους. Ού δύνασαι είναι ο λίθος τίμιος; Γενοῦ χρυσός. Οὐ δύνασαι είναι χρυσός; Γενοῦ ἄργυρος, μόνον έν θεμελίφ. Και πάλιν άλλαχοῦ: "Α. λιη δόξα ή λίου, και άλλη δόξα σελήτης, και άλλη δόξα αστέρωτ. Οὐ δύνασαι είναι ήλιος; Γενού σελήνη. Ού δύνασαι είναι σελήνη; Γενοῦ άστηρ. Οὐ δύνασαι είναι μέγας άστηρ; Γενοῦ κάν μικρός, μόνον ἐν τῷ οὐρανῷ. Οὐ δύνασαι είναι παρθένος; Γάμησον μετά σωφροσύνης, μόνον έν τή Έχχλησία. Οὐ δύνασαι είναι άχτήμων; Έλέησον. μόνον εν τἢ Ἐκκλησία, μόνον εν τῷ ἰματίῳ, μόνον ὑπὸ την βασίλισσαν. Διάγρυσον τὸ ἱμάτιον, ποικίλον τὸ ἰμάτιον. Ούχ ἀποχλείω σοι την όδόν τη ἀφθονία γάρ τῶν άρετων εύχολον εποίησε την οίχονομίαν του βασιλέως. Έν ίματισμῷ διαχρύσφ περιδεδλημένη, πεποικιλμένη. Ποιχίλον ἐστὶν αὐτῆς τὸ ἰμάτιον • χαὶ εἰ βούλει, άνάπτυξον το βάθος τοῦ λόγου τοῦ εἰρημένου, χαὶ βλέπε τὸ Ιμάτιον τὸ διάχρυσον. Ἐνταῦθα μὲν γὰρ οί μέν μονάζοντές είσιν, οί δε γάμον σεμνόν άσχοῦσιν, ού πολύ έχείνων άπολιμπανόμενοι καί οί μέν μονόγαμοι, αί δε χῆραι άνθοῦσαι. Διὰ τί παράδεισος; διὰ τί ποικίλος; "Εχων άνθη διάφορα, καλ δένδρα, καλ πολλούς τούς μαργαρίτας. Πολλοί οι ἀστέρες, άλλὰ είς ο ήλιος πολλοι οι βίοι, άλλα είς ο παράδεισος. [101] πολλοί οι ναοί, άλλά εξς ο παράδεισος · πολλοί οί ναολ, άλλλ μία ή μήτηρ. Το μέν, σώμα, το δέ, όφθαλμοί, το δέ, δάκτυλος, άλλα πάντες εξς. Το αύτο γάρ το μικρον, και το μέγα, και το ήττον. Ή παρθένος τῆς γεγαμημένης χρείαν ἔχει · καὶ γὰρ ἡ παρθένος άπο γάμου, ενα μή καταφρονή γάμου. Ή παρθένος ρίζα του γάμου. Πάντα συνδεδεμένα, τὰ μικρά τοίς μεγάλοις, καὶ τὰ μεγάλα τοίς μικροίς. Παρέστη ή βυσίλισσα έχ δεξιών σου, έν ίματισμώ διαχρύσφ περιδεδλημένη, πεποικιλμένη. Το λοιπον, "Αχουσον, θύγατερ. "Ο νυμφαγωγός φησιν ώς μέλλεις εξέρχεσθαι πρός τον νυμφίον, ὑπερδαίνοντά σου την ούσίαν, ύπερδαίνοντά σου την φύσιν. Έγιλ νυμφαγωγός. "Ακουσον, θύγατερ. Εύθέως έγίνετο ή γυνή; Ναί· οὐδὲν γάρ σωματικόν. Καὶ γάρ ὡς γυναϊκα ήρμόσατο, καὶ ώς θυγατέρα φιλεί, καὶ ώς δούλης προγοεί, και ώς παρθένον τηρεί, και ώς

celles. Circuibat ceu volucris Paulus uno tantum ore decertans, tentoriorum opifex, qui cultrum concinnandis coriis tractabat, et pelles consuebat hoc artificium non fuit virtutis impedimentum: sed tentoriorum opifex dæmonibus fortior erat, infacundus philosophis argutior. Undenam? Accepit arrhabonem, gestavit annulum et circumtulit. Videbant omnes a Rege desponsatam naturam nostram; videbat dæmon, et recedebat: videbat arrhabonem, et tremebat, seque subducebat : vestimenta videbat, et sugam faciebat. O virtutem Spiritus! Non animæ dedit potestatem, non corpori tantum; sed et vestimento, nec vestimento solum, sed umbræ. Circuibat Petrus, et umbra ejus morbos fugabat, dæmonas abigebat, mortuos suscitabat. Circuibat Paulus orbem. impietatis spinas resecans, semina pietatis jaciens; sicut arator optimus, aratrum doctrinæ tractans. Et ad quosnam venit? Ad Thracas, Scythas, Indos, Mauros, Sardos, Gothos, ad ferus agrestes, et omnia mutavit. Undenam? Ex arrhabone. Quomodo ad hac sufficere potuit? Per gratiam Spiritus. Idiota, nudus, discalceatus: qui dabat arrhabonem Spiritus. Ideo dicit: Et ad hæc quis idoneus (2. Cor. 2. 16)? Sed sujficientia nostra ex Deo est, qui et idoneos nos fecit mimistros Novi Testamenti, non literæ, sed Spiritus (2. Cor. 3. 5. 6). Vide quid fecerit Spiritus: invenit terram dæmonibus plenam, et ipsam cælum fecit. Ne præsentia cogitetis: sed'illa cogitatione repetite. Tunc luctus erat, tunc ubique altaria, ubique fumus, ubique nidores, ubique fornicationes, ubique initiationes, uhique sacrificia, ubique dæmones debacchantes, ubique arx diaboli, ubique fornicatio coronabatur: unusque Paulus erat. Quomodo non submersus est? quomodo non discerptus ? quomodo os aperuit ? Ingressus est in Thebaidem, et captivos feclt. Ingressus est in aulam regiam, et regem fecit discipulum. Ingressus est ad tribunal, et dicit ei judex : Parum abest quin suadeas mihi ut fiam Christianus (Act. 26. 28): judexque factus est discipulus. Ingressus est carcerem, et carceris custodem cepit (Act. 16). Ingressus in barbarorum insulam, viperam fecit doctorem (Act. 28). Abiit ad Romanum populum, et senatum ad se pertraxit. Abiit ad flumina, ad deserta loca quocumque per orbem. Non terra, non mare ejus præclarorum officiorum expers fuit : dedit enim arrhabonem annuli, datoque arrhabone ait : Hæc tibi jam do, extera polliceor. Quamobrem dicit ei proplicta: Adstitit regina a dextris tuis in vestitu deaurato (Psal. 41. 10). Non vestimentum dicit, sed virtutem. Ideo Scriptura alibi ait: Quomodo huc intrasti non habens vestem nuptialem (Matth. 22. 12)? Itaque non vestem dicit, sed fornicationem, et obscænum impurumque facinus. Quemadmodum sordida vestimenta peccatum sunt : sic et aurea, virtus. Sed vestimentum hoc regis erat : ipse vestitum illi dedit : nuda quippe erat, nula et turpiter desormata. Adstitit regina a dextris tuis in vestitu deaurato. Non vestimenta dicit, sed virtatem: non dixit, In auro. Attende: vox hæc magnam habet sententiarum nobilitatem. Non dixit, In auro,

sed, Deaurato. Solerter audi. Aureum vestimentum, totum est aureum; deauratum vero quasdam aureas, quasdam sericas partes habet. Cur ergo non dixit sponsam ferre aureum vestimentum, sed deauratum? Attende diligenter. Conversationem Ecclesiæ dicit, quæ varia est. Quia non unam omnes ducimus vitam; sed alius virginitatem, alius viduitatem, alius pietatem exercet: vestimentum Ecclesiæ est conversatio Ecclesiæ.

15. Viæ sunt variæ ad salutem. - Cum igitur sciret Dominus noster, si unam posuisset viam, multos in segnitie victuros fuisse, multas instituit vias. Non potes per virginitatem ingredi? Intra per unicum matrimonium. Non potes per unicum? Ingredere saltem per secundum. Non potes per continentiam? Ingredere per elecmosynam. Non potes per eleemosynam? lutra per jejunium. Non potes hoc modo? Illo saltem. Non potes illo? Alio ingrederc. Ideo non ostendit aureum vestimentum, sed deauratum. Aut serica vestis est, vel purpurea, vel aurea. Non potes esse aureus? Esto sericus. Suscipio te, tantum in vestimento. Ideo Paulus : Si quis ædificat super fundamentum hoc, aurum, argentum, lapides pretiosos (1. Cor. 3. 12). Non potes esse lapis pretiosus? Esto aurum. Non potes esse aurum? Esto argentum, tantum in funda. mento. Et alibi rursum : Alia claritas solis, alia claritas lunæ, et alia claritas stellarum (1. Cor. 15. 41). Non potes esse sol? Esto luna. Non potes esse luna? Esto stella. Non potes esse magna quædam stella ! Esto saltem parva, tantum sis in cælo. Non potes esse virgo? Nuptias contrahe cum continentia, sed tantum in Ecclesia. Non potes esse inops? Fac elecmosynam, tantum in Ecclesia, tantum in vestimento, tantum sub regina. Deauratum vestimentum, varium vestimentum. Non tibi occludo viam: virtutum enim copia Regis dispensationem facilem reddit. In vestitu deaurato circumdata, varietate ornata. Varium est ejus vestimentum : ac si vis, profundum hujos sermonis explica, ac vide vestitum deauratum. Hic enim sunt monachi, alii honorabile connubium colunt, nec multum ab illis distant; alii unas contraxere nuptias, aliæ viduæ sunt ætate florentes. Quare paradisus? quare varius? Habens scilicet varios slores, et arbores et multas margaritas. Multæ stellæ, sed unus sol; multa vivendi genera, sed unus paradisus; multa templa, sed unus paradisus : multa templa, sed una mater. Illud est corpus, illud oculi, illud digitus, sed omnes unus. Idipsum enim est parvum, et magnum, et minus. Virgo opus habet ea, quæ nupta est: nam virgo ex nuptiis, ne nuptias aspernetur. Virgo est radix nuptiarum. Omnia copulantur, parva magnis, ct magna parvis. Adstitit regina a dextris tuis in vestitu deaurato circumdata, varietate ornata ( Psal. 44. 10). Quod reliquum est, Audi, filia (Psal. 44.4). Pronubus ait, te egressuram esse ad sponsum, qui et substantia et natura sit longe superior. Ego pronubus. Audi, filia. Statimne facta est uxor? Etiam: nihil enim hic corporeum. Etenim ut uxorem desponsavit, ut filiam diligit, ut ancillam curat, ut virginem

servat, ut hortum muro cingit, ut membrum fovet, ut caput providet, ut radix pullulat, ut pastor pascit, ut aponsus desponsat, ut propitiatorium condonat, nt ovis immolatur, ut sponsus in decore sponsam conservat, et ut vir ipsi providet. Multi sunt variique sensus, ut vel minima dispensationis parte fruamur. Audi, filia, et vide, et nuptialia spiritualiaque negotia respice. Audi, filia. Hac prius damonum filia erat, filia terræ, ipsa tellure indigna; et nunc facta est filia regis. Id aytem voluit ejus amator. Qui amat enim, formam non requirit; amor non respicit deformitatem; ideo autem vocatur tous, quia plerumque deformem amat. Sie et Christus feeit : deformem vidit ( non enim illam formosam dixerim ), et adamavit : illamque innovat, ut non habeat maculam, aut rugam. O sponsum ornantem deformitatem sponsæ! Audi, filia, audi, et vide. Duo dicit, Audi, et Vide. Duo hæc ex te sunt, illud ab oculis, hoc ab auribus. Quoniam igitur dos ejus in auditu crat ( si qui ex vobis acutius prævident, exspectent tamen insirmiores: et vos laudo præoccupantes, et illis ignosco sequentibus ), quoniam dos cjus in auditu erat ( quid est , in auditu? In fide: Nam fides ex auditu [ Rom. 10. 17. ] In fide, non in fruitione, nec in experientia omni), prius dixi, ipsum in duas partes divisisse dotem ejus, et alia ipsi dedisse pro arrhabone, alia vero in futurum tempus pollicitum esse. Quid ipsi dedit? Peccatorum veniam, supplicii remissionem, justitiam, sanctificationem, redemptionem, corpus dominicum, mensam divinam ac spiritualem, mortuorum resurrectionem. Hæc quippe omnia habuerunt apostoli. ltaque alia dedit, alia promisit: alia in experientia erant et fruitione, alia in spe et fide. Audi iterum. Quid dedit? Baptisma, sacrificium. Hac in experientia. Vide autem. Quid promisit? Resurrectionem, corporum incorruptionem, unionem cum angelis, choreas cum archangelis, vitani in ipsius consortio, vitam immortalem, bona Quæ oculus non vidit, et auris non audivit, et in cor hominis non ascenderunt, que præparavit Deus diligentibus se (1. Cor. 2. 9 ).

46. Intelligite id, quod dicitur, ne perdatis illud: ideo laboro, ut intelligatis. In duas igitur partes erat dos ejus divisa; in præsentia, et in futura; in ea quæ visu, et in ca quæ auditu percipiuntur : in es quæ dantur, et in ea quæ ereduntur: in ca quæ in experientia, et in ea quæ in fruitione : in ea quæ in præsenti vita, et in ea quæ post resurrectionem. Hæc vides, illa audis. Vide igitur quid dicat illi, ut ne putaret quod hæc solum accepisset : etsi magna erant et ineffabilia, et mentem omnem superantia. Audi, filia, et vide: audi illa, et hæc vide; ut ne dicas: Rursum in spe? rursum in fide? rursum in futuro? Et vide: alia do, alia promitto: illa itaque in spe, hæc vero accipe pignora, hæc accipe in arrhabonem, hac in specimen accipe. Promitto tibi regnum: crede ex præsentibus, crede mihi. Regnum mihi promittis? Etiam. Quod majus erat tibi dedi, nempe Dominum regni, Qui proprio Filio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit eum; quomodo non etiam cum illo omnia nobis donabit (Rom. 8. 52)? Resurrectionemne das corporum? Etiam. Quod majus crat tibi dedi-Quoduam illud? Quod libereris a peccato. Quo preto majus est illud? Quia peccatum mortem peperit. Matrem interfeci et filium non interficiam? Redicem arefeci, et fructum non tollam? Audi, filia, et vide. Quid videam? Mortuos suscitatos, leprosos mundatos, mare frenatum, paralyticum in vigorem restitutum, paradisum apertum, panes ubertim erogatos, peccata soluta, claudum subsilientem, latronem paradisi civem factum, publicanum in evangelistam mutatum, meretricem virgine continentiorem. Audi, et vide. Audi illa, hæc vide. A præsentibus argumentum accipe : de illis etiam pignora dedi tibi : hac illis meliora sunt. Ecquid tandem dictura es 1? Mea hæc sunt. Audi, filia, et vide. Hæc dos sunt. Quid insert sponsa? Videamus. Et tu inseras quoque. Ecquid tu tandem, ut ne maneas indotata? Ego quid possim inferre ab altaribus, a nidore, a dæmonibus? quid inferendum habeo? Quid? Voluntatem et fidem. Audi, filia, et vide. Ecquid vis saciam? Obliviscere populum tuum (Psal. 44. 11). Quem populum? Dæmonas, idola, fumum, nidorem, sanguinem. Et vide, et obliviscere populum tuum, et domum patris tui. Dimitte patrem, et ad me veni. Ego Patrem dimisi, et ad te veni, et tu non dimittes Patrem tuum? Cæterum illud, dimisi, de Filio dictum, ne ita intelligas, quasi dimiserit. Me tibi attemperavi, dispensatione usus sum, carnem assumpsi. Hoc sponsi, hoc spons:e est, ut relinquamus parentes, et nos mutuo copulemur. Audi, filia, et vide, et obliviscere populum tunn, et domum patris tui. Ecquid mihi das, si obliviscar? Et concupiscet rex decorem tuum (Ibid. v. 12). llabes amatorem Dominum. Si illum amatorem habeas, quæ illius sunt utique habes : si tamen quod dictum est possitis intelligere : subtilis quippe est sententia; voloque Judæorum linguam consucre.

Pulchritudo corporis ex natura; anima ex virtute proficiscitur. — Sed hic mentem adhibete: sive enim quis audiat, sive non, ego fodio, ego terram aratro scindo. Audi, filia, et vide, et obliviscere populum tuum, et domum patris tui, et concupiscet rex decorem tuum. Hic decorem, qui sensum movet, intelligit Judæus; non spiritualem, sed corporeum.

17. Attende, discamus quæ sit corporea pulchritudo, et quæ spiritualis. Est anima, est corpus, duæ substantiæ sunt; est pulchritudo corporis, et est pulchritudo animæ. Quæ est pulchritudo corporis? Supercilium extensum, subridens gratia oculorum, gena rubens, labia puniceo colore, collum erectum, coma leniter fluctuans, digiti prælongi, statura arrecta, candor efflorescens. Hæc pulchritudo corporis vel a natura, vel a voluntate efficitur. In confesso autom est a natura proficisci. Attende ut philosophorum sententiam ediscas. Hæc pulchritudo, sive vultus, sive oculorum, seu comæ, seu frontis, vel a natura,

savil., et quid vis, inquit.

παράδεισον τειχίζει, και ώς μέλος περιέπει, και ώς κεφαλή προνοεί, και ώς ρίζα φυτεύει, και ώς ποιμήν βόσκει, καὶ ώς νυμφίος άρμόζεται, καὶ ώς ίλαστήριον συγχωρεί, και ώς πρόδατον θύε. ται, καὶ ώ; νυμφίος διατηρεί ἐν κάλλει, καὶ ώς άνηρ προνοεί της κηδεμονίας. Πολλά τά νυήματα, ζνα κάν μικρού μέρους της οἰκονομίας ἀπολαύσωμεν. "Ακουσον, θύγατερ, και ίδε, και βλέπε τὰ γαμικά πράγματα, καὶ πνευματικά. "Ακουσον, *θύγατερ.* Θυγάτηρ ήν τῶν δαιμόνων αὐτή πρῶτον, υσγάτηρ της γης, άναξία της γης, και νον γέγονε θυγάτηρ του βασιλέως. Τούτο δε ήθέλησεν ο έρων αύτῆς. Ο γάρ έρων ούκ έξετάζει τρόπον ο έρως ού βλέπει άμορφίαν. διά τουτο δέ χαλείται έρως, ότι πολλάκις καὶ ἄμορφον φιλεί . Οῦτω καὶ ὁ Χριστὸς έποίησεν. ἄμορφον είδεν (ου γλρ άν αυτήν είποιμι εύμορφον), και ήράσθη, και ποιεί αὐτὴν νέαν, μὴ Εχουσαν σπίλον ή φυτίδα. "Ο νυμφίου χαλλωπίζοντος άμορφίαν νύμφης! "Ακουσοr, θύγατερ, ἄκουσον, και ίδε. Δύο λέγει, "Ακουσον, και, Β. Ιέπε, τλ δύο άπ) σου, τά μέν τοι; όφθαλμοις, τά δὲ τῃ ἀχοῆ. Έπει ούν ή προίξ αύτης έν άκοη ήν ει και τινες όξύτερον προείδον, άναμενέτωσαν τους άσθενεστέρους. και ύμας επαινώ προλαδόντας, και έκείνοις συγγι-Μύτκω ακογουβούτιν, εμειθή ή μόοιξ απτής εν ακοί ήν (τί έστιν έν άχοή; Έν πίστει. Η γάρ πίστις έξ άκοῆς : Εν πίστει, ούκ εν άπολαύσει, ούκ εν πείρα πάση), προείπον, ότι είς δύο μέρη διείλε την προίχα αύτης, και τὰ μέν ἔδωκεν αύτη άντι άρραδῶνος, τὰ δε επηγγείλατο αύτη είς το μέλλον. Τί αύτη έδωκεν; Εδωκεν αύτη άμαρτημάτων συγχώρησιν, κολάσεως άφεσιν, δικαιοσύνην, άγιασμόν, άπολύτρωσιν, σώμα δεσποτικόν, τράπεζαν θείαν, πνευματικήν, νεκρών ἀνάστασιν. Ταῦτα γὰρ πάντα εἶγον οἱ ἀπόστολοι. Ούχουν τὰ μὲν Εδωχεν, τὰ δὲ ἐπηγγείλατο · καὶ τὰ μέν έν πείρα ήν και άπολαύσει, τά δε έν έλπίδι και έν πίστει. Καλ άχουε. Τί έδωχε; Το βάπτισμα, την θυσίαν. Ταύτα εν πείρα · βλέπε δέ. Τί επηγγείλατο; \*Ανάστασιν, σωμάτων άφθαρσίαν, την μετά άγγέλων ξνωσιν, την μετά άρχαγγέλων χορείαν, την [402] μετ' αύτοῦ πολιτείαν, την ζωήν την άκηρατον, τά άγαθὰ, "Α όρθαλμός ούκεῖδε, καὶ οὖς οὐκ ἥκουσε, zai έπι παρδίαν ἀνθρώπου οὐκ ἀνέδη, ἀ ἡτοίμασεν ό θεός τοῖς άγαπῶσιν αὐτόν.

ις. Σύνετε το λεγόμενον, μη απολέσητε αυτό διά τούτο χάμνω, ίνα νοήσητε. Είς δύο ούν ήν αύτης ή προίξ διηρημένη, είς τὰ παρόντα, και είς τὰ μέλλοντα · είς τὰ δρώμενα, καὶ είς τὰ ἀκουόμενα · είς τὰ δεδομένα, καλ είς τα πιστευόμενα είς τα έν πείρα. καί είς τὰ ἐν ἀπολαύσει: είς τὰ ἐν τἢ παρούσῃ ζωἢ, και είς τὰ μετά την ἀνάστασιν. Ταῦτα βλέπεις, έκεινα άκούεις. Βλέπε ούν, τι λέγει αύτη, ίνα μή νομίση, ότι ταύτα μόνον ξλαδε · καίτοι μεγάλα ήν καί άπορρητα και πάσαν διάνοιαν ύπερδαίνοντα. "Ακουσον, θύγατερ, και ίδε - άχουσον έχεινα, και βλέπε ταύτα · ζνα μή λέγης , Πάλιν ἐπ' ἐλπίδι ; πάλιν ἐν πίστει; πάλιν εν τῷ μέλλοντι; Καὶ βλέπε · τὰ μεν δίδωμ:, τὰ δὲ ἐπαγγέλλομαι : ἐχεῖνα μὲν οὖν ἐν ἐλπίδι, ταύτα δὲ λάβε ἐνέγυρα, ταύτα λάβε ἀρβαβώνα, ταύτα λάθε είς ἀπόδειξιν. Έπαγγέλλομαί σοι βασιλείαν · πίστευε ἀπό των παρόντων, πίστευέ μοι. Βασιλείαν μοι επαγγέλλη; Ναί. Το μεζόν σοι έδωκα, τὸν Δεσπότην τῆς βασιλείας, ὅς τε τοῦ ίδιου Υίοῦ ούκ έφείσατο, άλλ' ύπερ ήμων πάντων παςέδωκεν αὐτόν πῶς οὐχὶ καὶ σὺν αὐτῷ τὰ πάντα ήμῖν χαρίσεται; 'Ανάστασιν δίδως σωμάτων; Nal. Τὸ μεϊζόν σοι έδωκα. Ποίον; `Απαλλαγῆναι άμαρτίας. Πῶς τὸ μεῖζον; "Οτι τὸν θάνατον ἡ άμαρτία Ετεκεν. Τὴν μητέρα Εσφαξα, καὶ τὸν υίδν οὐ σφάξω; την ρίζαν εξήρανα, και τον καρπόν ούκ άναιρώ, "Ακουσος, θύγατερ, και ίδε. Τί ίδω; Νεκρούς έγειρομένους, λεπρούς χαθαιρομένους, χαλινουμένην θάλατσαν, παραλυτικόν σφιγγόμενον, παράδεισον άνοιγόμενον, άρτους πηγάζοντας, άμαρτήματα λυδ. μενα, χωλόν πηδώντα, ληστήν παραδείσου πολίτην γενόμενον, τελώνην εύαγγελιστήν γενόμενον, παρθένου σεμνοτέραν την πόρνην. "Απουσον, και ίδε. ἄχουσον ἐχεῖνα, χαὶ βλέπε ταῦτα. Απὸ τῶν παρόντων λάδε ἀπόδειξιν · καὶ περὶ ἐκείνων ἔδωκά σοι ἐνέχυρα · ταῦτα ἐχείνων ἀμείνω. Καὶ τί θέλεις λέγειν; Ταῦτα èμά. "Ακουσον, θύγατερ, καὶ ίδε. Ταῦτα ἡ προῖξ. Τί εισφέρει ή νύμφη; "Ιδωμεν. Καλ σύ εισένεγαι τί ποτε, ίνα μὴ ἦς ἄπροιχος; Έγὼ τί ἔχω, φησίν, είσενεγκείν άπο βωμών, άπο κνίσσης, άπο δαιμόνων; τί έχω είσενεγκείν; Τι ; Γνώμην καὶ πίστιν. Άκουσον, θύγατερ, και ίδε. Και τί θέλεις ποιήσω; Έπιλάθου τοῦ λαοῦ σου. Ποίου λαοῦ; Τῶν δαιμόνων, τῶν εἰδώλων,τοῦ καπνοῦ, τῆς κνίσσης, τοῦ αϊματος. Kai lõe, κal ἐπιλάθου τοῦ λαοῦ σου, καὶ τοῦ οἶκου πατρός σου. "Αφες τὸν πατέρα, καὶ δεῦρο πρός με. Ἐγὼ τὸν Πατέρα ἀφῆχα, καὶ ἡλθον πρὸς σὲ, καὶ σὺ οὐκ ἀφίης τον σον πατέρα; 'Αλλά το, άφηκα, έπλ του Υίου, μή έγκατάλειψιν νόμιζε. Συγκατέδην, ψκονόμηκα, σάρκα άνέλαδον. Τοῦτο νυμφίου, τοῦτο νύμφης, ΐνα χαταλείψη τους γονέας, και άλληλοις άρμοσώμεθα. Άκουσοr, θύγατερ, καὶ ίδε, καὶ ἐπιλάθου τοῦ λαοῦ σου, και τοῦ οίκου τοῦ πατρός σου. Και τί μοι δίδως, ξάν [403] ξπιλάθωμαι ; Καλ έπιθυμήσει ό βασιλεύς τοῦ κάλλους σου. Έχεις έραστην τὸν Δεσπότην. "Av exelvov epasthy exps, th exelvouxal exels: eav b δυνηθήτε συνιδείν το λεγόμενον λεπτον γάρ έστι τὸ νόημα, καὶ βούλομαι ἀποβράψαι Ἰουδαίων τὴν γλώτταν.

'Αλλά συντείνατέ μοι τὴν διάνοιαν ἄν τε γὰρ ἀκούητις, ἄν τε μὴ ἀκούη, ἐγὼ σκάπτω, ἐγὼ ἀροτριῶ. "Ακουσον, θύγατερ, καὶ ίδε, καὶ ἐπιλάθου τοῦ λαοῦ σου, καὶ τοῦ οἰκου τοῦ πατρός σου, καὶ ἐπιθυμήσει ὁ βασιλεὺς τοῦ κάλλους σου. Κάλλος ἐνταῦθα τὸ αἰσθητὸν λέγει ὁ 'Ιουδαίος, οὐχὶ τὸ νοητὸν, ἀλλὰ τὸ σωματικόν.

ιζ. Πρόσχες, μάθωμεν τί ἐστι σωματικὸν κάλλος, καὶ τί ἐστι νοητόν. "Εστι ψυχὴ, ἔστι σῶμα, δύο οὐσίας εἰσίν · ἔστι κάλλος σώματος, καὶ ἔστι κάλλος ψυχῆς. Τί ἐστι κάλλος σώματος; 'Οφρὺς ἐκτεταμένη, ὀφθαλμός μειδιῶν. παρειὰ ἐρυθραινομένη, χείλη φοινικίζοντα, τράχηλος ἀνεστηκῶς, κόμη κραδαινομένη, δάκτυλοι εὐμήκεις, ήλικία ἀνεστηκυῖα, λευκότης · ἐπανθοῦσα. Τοῦτο τὸ κάλλος τὸ σωματικὸν ἀπὸ φύσεως γίνεται, ἢ ἀπὸ προαιρέσεως; 'Ωμολόγηται, ὅτι ἀπὸ φύσεως. Πρόσεχε ἵνα μάθης φιλοσόφων νοήματα. Τοῦτο τὸ κάλλος, τὸ τῆς δψεως, τὸ τοῦ ὀφθαλμοῦ, τὸ τῆς κόμης, τὸ τοῦ μετώπου, φύσεως γίνεται, ἢ ἀπὸ

b Savil.  $\tau \dot{\alpha}$  excivou nentro  $\alpha i$ . Adde  $\tau \dot{\alpha}$  excivou, and exec excivou, eav.

<sup>&</sup>quot;Ερως, ότι πολλάκις καὶ ἄμορφον φιλεῖ. Elymologicon: "Ερως, παρὰ τὸ ἐρεῖν τὰς ψιχὰς τῶν ἐρωντων τοῖς ἐρωμένοις, ὁ ἐστιν ἔπεσθαι: τυφλὸς γάρ ὁ ἐρῶν περὶ τοῦ ἐρωμένου. Sed học ultimum de Christo dici nequit.

προαιρέσεως. Εύδηλον ότι από φύσεως γίνεται. Ή γάρ άμορφος, κάν μυρία φιλοκαλήση, εύμορφος γε**ν**έσθαι οὐ δύναται κατά τὸ σῶμα· τὰ γὰρ τῆς φύσεως άχίνητα, δροις πεπέδηται, μή μεταδαίνοντα. 'ΙΙ τοίνυν χαλή, άει χαλή, χιν μή ξχη φιλοχαλίαν · ή δέ ἄμορφος ευμορφον ποιησαι ου δύναται, ουδέ ή ευμορφος άμορφον. Διά τί; Έπειδή φύσεώς έστι ταύτα. Είδες ούν σωματικόν κάλλος: "Αγωμεν έσω είς την ψυχήν τη δούλη πρός την δέσποιναν. Πρός την ψυχην άγωμεν. Βλέπε έχεινο κάλλος, μάλλον δέ άχουε έχεινο· οὐ γὰρ δύνασαι αὐτὸ ίδειν · ἀόρατον γάρ έστιν. "Αχουε έχεινο τὸ χάλλος. Τί ούν έστι χάλλος ψυχῆς; Σωφροσύνη, ἐπιείχεια, ἐλεημοσύνη, ἀγάπη, φιλαδελφία, φιλοστοργία, ύπαχοή θεου, νόμου πλήρωσις, δικαιοσύνη, συντριδή διανοίας. Ταύτα κάλλη ψυχῆς. Ταῦτα τοίνυν οὐκ Εστι φύσεως, ἀλλὰ προαιρέσεως. Και ό μη έχων, δύναται ταῦτα λαβείν, ό δὲ Εχων, εάν ραθυμήση, απώλεσεν. "Ωσπερ γαρ ελεγον έπλ τοῦ σώματος, ότι ἡ ἄμορφος εῦμορφος γενέσθαι ού δύναται : ούτω καὶ ἐπὶ τῆς ψυχῆς τὸ ἐναντίον λέγω, δτι ή ἄμορφος ψυχή ευμορφος γενέσθαι δύναται. Τί γλρ άμορφότερον τῆς ψυχῆς Παύλου, ὅτε βλάσφημος ήν και ύδριστής. τί δε εύμορφότερον αύτου, ότε Ελεγε, Tòr drŵra τòr xalòr ἡγώνισμαι, τòr δρόμον τετέλεκα, την πίστιν τετήρηκα; Τί άμορφότερον της ψυχης του ληστού; τί δὲ εύμορφότερον αὐτοῦ ἐγένετο, ὅτε ὑπήχουσεν, ᾿Αμὴν Λέγω σοι, σήμερον μετ' έμου έση έν τῷ παραδείσω; Τί άμορφότερον τοῦ τελώνου, ὅτε ἡρπασε; τί δὲ εὐμορφότερον, ότε την οίχείαν έδωχε γνώμην; 'Οράς ότι την εύμορφίαν τοῦ σώματος οὐ δύνασαι μεταλλάσσειν ού γάρ έστι προαιρέσεως, άλλά φύσεως. Ή δε της ψυχης εύμορφία εκ της προαιρέσεως ήμιν πορίζεται. "Ελαβες τους δρους. Ποίους; "Οτι τὸ κάλλος της ψυχης άπο ύπακοης του [404] Θεού. Έλν γλρ

ύπαχούση τῷ Θεῷ ἡ ἄμορφος ψυχὴ, ἀποτίθεται τὴν άμορφίαν, και γίνεται ευμορφος. Σαύλε, Σαύλε, τί με διώχεις; 'Ο δὲ· Καὶ τίς εἶ, Κύριε; 'Εγώ εἰμι Ίησοῦς. Καὶ ὑπήχουσε, καὶ ἡ ὑπαχοἡ τὴν ἄμορφον ψυχήν ευμορφον εποίησε. Πάλιν τῷ τελώνη λέγει, Δεῦρο, ἀκολούθει μοι. Καὶ ἀνέττη ὁ τελώνης, καὶ έγένετο απόστολος · ή αμορφος ψυχή έγένετο ευμορφος. Πόθεν; 'Απὸ ὑπαχοῆς. Πάλιν τοῖς άλιεῦσι λέγει, Δεῦτε ὀπίσω μου, καὶ ποιήσω ὑμᾶς γενέσθαι άλιεῖς άνθρώπων και άπο της ύπακοης έγένετο εύμορφος αύτων ή διάνοια. Ίδωμεν ώδε ποίον λέγει κάλλος. "Ακουσον, θύγατερ, καὶ ίδε, καὶ ἐπιλάθου τοῦ .laοῦ σου, και τοῦ οίκου τοῦ πατρός σου, και ἐπιθυμήσει ὁ βασιλεύς του κάλλους σου. Ποΐον κάλλος ἐπιθυμήσει; Τὸ ψυγικόν. Πόθεν; "Οτι ἐπελάθετο. Λέγει, "Ακουσον ούν, και ἐπιλάθου. Ταῦτα προαιρέσεώς ἐστιν. "Ακουσον, είπεν. "Αμορφος άχούει, καλ ή άμορφία αυτη ού λύεται ή του σώματος. Είπε τη άμαρτωλφ, "Αχουσον, καί εί ύπακούσει, βλέπει οΐα ή εύμορφία. Έπει ούν ή άμορφία τῆς νύμφης ούχ ἡν φυσιχή, άλλά προαιρετική (οὐ γὰρ ήχουσε τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ παρέδη), διὰ τοῦτο ἐτέρφ φαρμάκφ ἄγει αὐτήν. "Αμορφος τοίνυν έγένου, ούχ άπο φύσεως, άλλα προαιρέσεως καί εύμορφος εγένου από ύπακοῆς. "Ακουσον, θύγατερ, κα) ίδε, και έπιλάθου τοῦ λαοῦ σου, και τοῦ οἴκου τοῦ πατρός σου, καὶ ἐπιθυμήσει ὁ βασιλεὺς τοῦ κάλλους σου. Είτα ένα μάθης, δτι οὐδὲν λέγει αίσθητόν, άκούων το κάλλος, μή όφθαλμον νομίσης, μή ρίνα, μή στόμα, μηδέ τράχηλον, άλλ' εὐλάδειαν, πίστιν, άγάπην, τὰ ἔνδον· Πᾶσα γὰρ ἡ δόξα τῆς θυγατρός τοῦ βασιλέως Εσωθεν. Υπέρ δε τούτων ἀπάντων εύχαριστήσωμεν τῷ Θεῷ, τῷ δοτῆρι, ὅτι αὐτῷ πρέπει μόνω δόξα, τιμή, χράτος είς τοὺς αίῶνας τῶν αίώνων. 'Αμήν.

#### MONITUM

Hanc homiliam duabus prioribus de Eutropio subnectendam esse, ipsa rerum series suadet. Cum enim Gainas post impetratam, partim vi, partim dolo, Eutropii ruinam perniciemque, petulantior in dies evaderet, co demum impudentiæ processit, ut armis copiisque instructus, Saturnini et Aureliani, qui Inter imperii proceres eminebant, capita deposceret, nec nisi hac conditione se arma positurum esse minitaretur. Arcadius vero imperator, qui ob inertiam metumque cuivis injuriæ opportunus erat, rem quantumvis indignam denegare non ausus, tantos viros ad necem traditurus erat; nisi Chrysostomus, utpote communis omnium pater, sic ille Gainam adiisset, Obambulans, inquit, exhortans, obtestans, supplicans, ut a

# [405] **OMIAIA**

"Οτε Σατορνίνος καὶ Αὐρηλιανός ἐξωρίσθησαν, καὶ Γαϊνάς ἐξήλθε τῆς πόλεως καὶ περί φιλαργυρίας.

α'. Πολύν ἐσίγησα χρόνον, καὶ διὰ μακροῦ πάλιν πρὸς τῆν ὑμετέραν ἐπανῆλθον ἀγάπην : ἀλλ' οὐ βαθυμία

τινί καὶ δχυφ σώματος, άλλὰ τὰς ταραχὰς καταστέλλου, τὰ κύματα κοιμίζωυ, τὸν χειμῶνα διορθού**μενος,** 

vet a voluntate efficitur. Palam est a natura effici. Nam deformis etiamsi innumeris utatur artificiis, quod ad corpus attinet, formosa effici nequit : etenim quæ sunt a natura, immota manent, definita terminis, qui præteriri nequeunt. Quæ igitur pulchra est, semper est pulchra, etsi nullo utatur artificio; deformis vero se formosam facere nequit, nec formosa deformem. Quare? Quia naturæ sunt hæc. Vidistine ergo corpoream pulchritudinem? Eamus intus ad animam: ancilla dominam adeat. Ad animam ducamus. Vide pulchritudinem illam, imo potius audi; non potes enim illam videre: invisibilis quippe est. Audi illam pulchritudinen: Quid igitur est animæ pulchritudo? Temperantia, modestia, eleemosyna, caritas, fratrum amor, benignitas, obsequentia Deo præstita, legis observatio, justitia, contritio animi. Hac anima pulchritudo. Ilæc itaque naturæ non sunt, sed propositi. Ea qui non habet, adipisci potest: qui habet, si supine se gerat, utique perdit. Ut enim de corpore dicebam, deformem non posse formosam sieri : sie et de anima contrarium dico, deformem animam formosam sieri posse. Quid enim anima Pauli deformius, quando blasphemus et contumeliosus erat? quid vero formosius illa, cum diceret : Bonum certamen certavi, cursum consummavi, fidem servavi (2. Tim. 4. 7)? Quid deformius anima latronis? quid contra formosius ea cum audivit, Amen, dico tibi, hodie mecum eris in paradiso (Luc. 23. 43)? Quid deformius publicano, quando rapiebat? quid vero formosius illo, quando propriam edidit sententiam? Vides te formam corporis non posse mutare: non enim id-voluntatis est, sed naturæ. Animæ vero decor ex proposito nobis comparatur. Accepistis definitiones. Quas vero? Pulchritudinem animæ ex obsequentia erga Deum pro-

ficisci. Si enim deformis anima Deo obtemperaverit, deformitatem ponit, et formosa elficitur. Saule, Saule, quid me persequeris? Ille vero, Et quis es, Domine Ego sum Jesus (Act. 9. 4. 5). Et obedivit, et obedientia deformem animam formosam effecit. Rursu publicano dicit : Veni, sequere me (Matth. 9. 9). Et surrexit publicanus, factusque est apostolus : deformis anima formosa effecta est. Undenam? Ex obedientia. Rursum piscatoribus dicit : Venite post me, et saciam vos fieri piscatores hominum (Matth. 4. 19), exque obedientia ipsorum mens formosa facta est. Hic videamus quam dicat pulchritudinem. Audi, filia, et vide, et obliviscere populum tuum, et domum patris tui, et concupiscet rex decorem tuum. Quem decorem concupiscet? Utique animæ. Undenam? Quia oblita est. Dicit, Audi igitur, et obliviscere. Il ve voluntatis sunt. Audi, ait. Deformis audit, et deformitas corporis non solvitur. Die peccatrici animæ, Audi: et si obediat, vide quali decore ornetur. Quia igitur deformitas sponsæ non erat naturalis, sed voluntaria (non enim audierat Deum, sed prævaricata fuerat), ideo alia illam medicina ducit. Deformis igitur facta es. non ex natura, sed ex voluntate: et ex obedientia formosa facta es. Audi, filia, et vide, et obliriscere populum tuum, et domum patris tui : et concupiscet rex decorem tuum. Deinde ut discas, eum hic nihil sensibile dicere, cum audis pulchritudinem, ne oculos putes, non nasum, non os, non collum; sed pietatem, sidem, caritatem, quæ intus sunt : Omnis enim gloria filiæ regis ab intus (Psal. 44. 11). Pro his vero omnibus gratias agamus Deo borum datori, quia ipsum solum decet gloria, honor, imperium in sæcula sæculorum. Amen.

#### IN HOMILIAM CUM SATURNINUS ET AURELIANUS, ETC.

dominis ea calamitas depelleretur; idque demum a barbaro impetrasset, ut satis haberet si Saturninus et Aurelianus in exsilium mitterentur. Id accidit anno circiter ineunte 400, ut pluribus in Vita Chrysostomi narratur. Quo peracto negotio hanc concionem habuit; ubi de Constantinopolitano tumultu, de vicissitudine humanarum rerum, de divitiarum vanitate eleganter pro more suo disserit. Paupertatis bona deprædicat, utpote quæ tantam præstet securitatem, quantum divitiæ periculum parium. Demum exemplo Jobi ad calamitates fortiter ferendas hortatur, et sic concionem claudit.

Incerti interpretationem Latinam, plurimis in locis emendatam, e regione Græci textus posuimus.

#### HOMILIA,

CUM SATURNINUS ET AURELIANUS ACTI ESSENT IN EXSILIUM, ET GAINAS EGRESSUS ESSET E CI-VITATE; ET DE AVARITIA (a).

1. Multo tempore silui, et post longum temporis
(a) Collata cum Ms. Reg. 1974.

spatium ad caritatem vestram reversus sum : verum id non accidit ulta vel animi socordia, vel corporis

desidia, sed abfui tumultus componens, fluctus alque tempestatem sedans : eosque qui jam demergi corperant, ad portum et in tranquillum porrecta manu reducere studens. Sum enim communis omnium pater, enque necesse est curam agere non tantum eorum qui stant, sed eorum quoque qui collapsi sunt : non illorum tantum, qui secundis navigant ventis, sed et illorum qui tempestate jactantur : non eorum modo qui in tuto sunt, verumetiam illorum qui periclitantur. Harum sane rerum gratia reliqui vos ad temporis spatium, obambulans, exhortans, obtestans, supplicans, ut a dominis ea calamitas depelleretur. Posteaquam autem inamœnis illis ac tristibus finis est impositus, denuo me ad vos recepi, qui in tuto estis, qui multa cum tranquillitate navigatis. Ad illos profectus eram, ut tempestatem sedarem: ad vos reversus sum, ne qua tempe tas exoriatur. Ad illos discesseram ut eos a molestiis liberarem : ad vos redii, ne in molestias incidatis. Quemadmodum enim oportet habere curam, non corum modo qui stant, sed corum quoque qui lapsi sunt : ita rursus non lapsi tantum nobis debent esse curæ, sed et stantes : illi, ut erigantur, hi, ne cadant : illi, ut ab urgentibus malis liberentur, bi, ne incurrant in ærumnas imminentes. Nihil enim est in rebus humanis stabile, nihil inconcussum, sed ea sunt quasi mare vesanieus, quotidie parturiens naufragia stupenda gravissimaque.

Constantinopolitani tumultus imago. - Omnia tumultuum ac turbarum plena sunt; omnia scepuli et praccipitia; omnia rupes sub aquis latentes; omnia terrores, discrimina, suspiciones, tremores et angores. Nemo cuiquam fidit, a suo quisque proximo nietuit. Tempus fortassis illud in propinquo est, quod propheta depinxit his verbis: Ne fiduciam hubeatis in amicis, et in principibus nolite spem ponere (Mich. 7. 5); a suo quisque proximo cavete; A conjuge tua cave, ne quid illi credas. Quid ita tandem? Quia tempus malum est, Quia omnis frater insidiatur calcaneo, et omnis amicus dolose incedit (Jerem. 9. 4). Non est amicus tutus, non frater firmus. Sublatum est caritatis bonum; civile bellum occupat omnia, civile, et non apertum, sed obumbratum. Innumerae ubique larvæ, simulatæque facies. Multa ovium vellera, innumeri ubique lupi sub his occultati : ut jam inter hostes aliquis tutius vixerit, quam inter cos qui videntur amici. Qui heri adulabantur, qui manus osculabantur, hodie repente comperti sunt esse hostes, abjeetisque larvis facti sunt omnibus accusatoribus acerbiores; pro quibus hesterno die gratias agebant, hos nunc incusant et calumniantur.

2. Adversus avaritiam; paupertatis bona. — Quæ est igitur horum omnium causa? Pecuniarum amor, vesuna divitiarum cupiditas, morbus insanabilis, fornax quæ numquam exstinguitur, tyrannis quaquaversum per totum orbem terrarum diffusa. Hanc ob causam et nos quæ prius dicebamus, nunc dicere non desinemus, fametsi nuper complures incusabant nos, talia loquentes: Itane numquam desines adversus divites armatam habere linguam? non desi-

nes hos assidue impugnare? Num ego cum illis bellum gero? num adversus illos armor? An non potius pro illis cuncta tum dico, tum facio; ipsi vero adversus seipsos gladios acuunt? An non id declaravit ipsa rerum experientia, quod ego quidem, increpans et assidue objurgans, quærebam illorum commodum, sed illi verius sunt hostes qui nobis hæc loquentihus culpam impingunt? Vidistis eventus rerum cum oratione nostra congruere. An non semper dixi, fugitivas esse divitias, ab hoc ad illum transcuntes? Atque utinam transissent solum, non etiam occidissent: utinam discessissent tantum, ac non e medio quoque sustulissent. Nunc autem præterquam quod deserunt, ctiam gladio tradunt, et in barathrum pertrahunt, eo quod sint periculosæ proditrices, cumque iis potissimum bellum gerant, a quibus amantur. Ingratæ sunt, fugitivæ, homicidæ, implacabiles, bestiæ incurabiles, præcipitiom undequaque præruptum, scopulus assiduis plenus fluctibus, mare innumeris ventis agitatum, tyranni acerbe imperantes, dominæ quovis bar-. baro sæviores, inimicæ irreconciliabiles, hostes implacabiles, quæque numquam erga eos a quibus possidentur, remittunt simultatem.

3. At non hujusmodi paupertas, sed iis quæ dicta sunt contraria. Ea siquidem est tutum asylum, portus tranquillus, perpetua securitas, deliciæ periculorum expertes, voluptas sincera, vita turbationum nescia, vita fluctuum ignara, copia inexpugnabilis, philosophiæ parens, fremum arrogantiæ, supplicii sublatio, radix modestiæ. Cur itaque hanc fugientes, illas persequimini? illas hostes, illas homicidas, illas quavis bestia sæviores? Talis enim est pecuniarum amor, tale vesanum auri studium. Cur hostem tibi perpetuum contubernalem facis? cur bestiam irritas, quam delinire oportuit? Et quo pacto, inquis, siet mansucta? Si vel nunc mea verba toleretis, cum clades adsunt, cum calamitas viget, cum omnes in tumultu sunt ac mœrore. Qui fieri possit ut bestia non sit bestia? Equidem possum illam immutare, si vos velitis: nam ea sermonum vis est. Quo pacto igitur a feritate sua mutabitur? Si didicerimus quomodo sæva efficitur. Quomodo ergo sæva efficitur? More leonum, more pardorum, more ursorum, qui dum includumtur coercenturque in tenebris, erigunt animos, acuuntque iras : itidem et divitiæ dum includuntur et defodiuntur, acrius rugiunt quam leones, ac terrorem undique incutiunt; quod si eas e tenebris educas, et in egenorum ventres dissemines, ex feris bestiis fiunt oves, ex insidiis præsidia, ex scopulis portus, ex naufragio tranquillitas. Quandoquidem hoc et in navigiis videre licet : si quando onus est justo gravius, demergit cymbam: rursum cum est moderatum, prospero fertur cursu. Idem usu venit in nostris adibus : cum ultra quam usus postulat, congeris pecunias, exigui venti flatus, et quivis rerum inexspectatarum incursus demergit cum viris cymbam: at si tantum reponas, quantum postulat necessitas, etiamsi vehemens turbo ingruat, facile percurris undas. Noli igitur plus concupiscere, quam exigit necessitas, ne

τούς ναυαγούντας άνιμώμενος, τούς γινομένους ύποβρυχίους πρός λιμένα καλ γαλήνην χειραγωγήσαι σπεύδων. Κοινός γάρ είμι πάντων πατήρ, και ού των έστώτων μόνον, άλλά και των πεπτωκότων φροντίζειν άναγχαΐον: ούχλ τουν έξουρίας φερομένων, άλλά καί των κλυδωνιζομένων ούχι των εν άσφαλεία, άλλλ και των εν κινδύνοις. Διά δή ταῦτα τον παρελθόντα ἀπελείφθην ἐνδοὺς χρόνον περιιών, παραχαλών, δεόμενος, ίχετεύων τοίς χυρίοις λυθήναι την συμφοράν. Καὶ ἐπειδή τέλος ἔλαδεν ἐχεῖνα τὰ σχυθρωπά, πάλιν πρός ύμας ἐπανῆλθον τοὺς ἐν ἀσφαλεία δυτας, τούς μετά πολλής πλέοντας τής γαλήνης. Πόρς ξαείνους ἀφικόμην ώστε γήσαι τον Χειμώνα. πρὸς ύμας έπανῆλθον, ώστε μη γενέσθαι χειμώνα. Πρός ἐχείνους ἀπήειν, ἵνα ἀπαλλάξω τῶν λυπηρῶν: πρός ύμας παρεγενόμην, ίνα μή περιπέσητε τοίς σχυθρωποίζ. "Ωσπερ ούχὶ τῶν ἐστιύτων δεί φροντίζειν μόνον, άλλά καὶ τῶν πεπτωκότων οῦτω πάλιν ούχι των πεπτωχότων μόνον, άλλα και των έστώτων. ἐκείνων μὲν, Ινα ἀναστῶσιν, τούτων δὲ, ἴνα μὴ καταπέσωσιν · ἐχείνων μὲν, ἴνα ἀπαλλαγῶσι τῶν χατεχόντων δεινών, τούτων δὲ ῖνα μἡ περιπέσωσι τοῖς προσδοχωμένοις λυπηροίς. Ούδεν γάρ βέδαιον, ούδεν ἀχίνητον τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων, ἀλλὰ μιμεῖται θάλεσσαν μαινομένην, καλ καθ' ἐκάστην ἡμέραν ώδίνει ναυάγια ξένα καὶ χαλεπά.

Πάντα θορύθων γέμει καλ ταραχῆς · πάντα σκόπελοι και κρημνοί πάντα υφαλοι και σπιλάδες. πάντα φέδοι, και κίνδυνοι, και ύποψίαι, και τρόμοι, και άγωνίαι. Οὐδεις οὐδενί θαρρεί, τὸν πλησίον έκαστος δέδοικεν. Έκεῖνος πάρεστιν ο καιρός τάχα, δν ό προφήτης ύπογράφων έλεγε. Μή πιστεύετε έν φίλοις, και έπι ήγουμένοις μή έλπίζετε· Εκαστος άπὸ τοῦ πλησίον ἀφέξεσθε. Άπὸ τῆς συγκοίτου σου φύλαξον τοῦ ἀναθέσθαι a αὐτῆ. Τι δήποτε; "Ότι καιρός πονηρός έστιν, "Οτι πᾶς άδελφός πτέρνη **πτεργιεί, παι πάς φίλος δολίως πορεύεται. Ούχ** Εστι φίλος άσφαλής, ούκ άδελφὸς βέδαιος. 'Ανήρηται τὸ τῆς ἀγάπης χαλόν : ἐμφύλιος ἄπαντα χατέχει πόλεμος, έμφύλιος, καὶ ούτε ούτος δῆλος, [406] άλλὰ συνεσκιασμένος. Μυρία πανταγού προσωπεία, Πολλαλ των προδάτων αι δοραί, άναρίθμητοι πανταγού κεπλημητριοι γηκοι. και φαδαγεριεδον αλ 112 ελ μογεμίοις μάλλον βιώσειεν, ή εν τοί; δοχούσιν είναι φίλοις. Οἱ χθὲς θεραπεύοντες, οἱ κολακεύοντες, οἱ χείρας χαταφιλούντες, άθρόον νύν πολέμιοι άνεφάνησαν, καὶ τὰ προσωπεία ρίψαντες, κατηγόρων άπάντων πικρότεροι γεγόνασιν, ύπερ ων πρώην χάριτας ώμολόγουν, ύπερ τούτων εγχαλούντες χαί διαδάλλοντες.

β΄. Τί οὖν πάντων αἴτιον; Τούτων ὁ τῶν χρημάτων Ερως, ἡ περὶ τὴν φιλαργυρίαν μανία, τὸ νόσημα ἀνίατον, ἡ κάμινος ἡ μηδέποτε σδεννυμένη, ἡ τυραννὶς ἡ πανταχοῦ τῆς οἰχουμένης ἐκτεταμένη. Διὰ δἡ τοῦτο καὶ ἡμεῖς ὰ πρότερον ἐλέγομεν, καὶ νῦν λέγοντες οὐ παυσόμεθα, καίτοι πολλοὶ πρώην ἡμῖν ἐνεκάλουν, καὶ ταῦτα ἔλεγον Οὐ παύῃ κατὰ τῶν πλουτούντων ὁπλιζόμενος τῇ γλώττῃ; οὐ παύῃ συνεχῶς τοιούτοις πολεμῶν; μἡ

έγω κατ' αύτων όπλίζομαι; ούκ έγω μέν ύπερ σύτων πάντα λέγω και ποιώ, αύτοι δε κατ' αύτων τὰ ξίφη ἡχόνησαν; οὐχ ἔδειξε τῶν πραγμάτων ἡ πεῖρα, πῶς έγω μέν, ό έπιτιμών καὶ συνεχώς έγκαλών, τό συμφέρον έζήτουν, πολέμιοι δὲ μᾶλλον ἐκείνοι, οἱ ἐπιτιμώντες ταύτα λέγουσιν ήμι. ; "ίδετε έπλ τών πραγμάτων τὰ ρήματα ἐξελθόντα τὰ ἡμέτερα. Οὐχ ἀεὶ Ελεγον, ότι δραπέτης έστιν ο πλούτος από τούτου πρός έχεινον βαίνων; Καὶ είθε μετέδα:νε μόνον, χαὶ μή καὶ ἀπέκτεινεν· είθε μεθίστατο, καὶ μή καὶ άνήρει. Νύν δε και ερήμους καταλιμπάνει της αύτου προστασίας, και τῷ ξίφει παραδίδωσι, και ἐπὶ τὸ βάραθρον άγει, προδότης ὢν χαλεπός, καὶ τούτοις μάλιστα πολεμών, τοίς φιλούσιν αὐτόν. Δραπέτης έστιν άγνώμων, άνδροφόνος άμείλικτος, θηρίον άτιθάσσευτον, χρημνός πανταχόθεν άπότομος, σχόπελος διηνεχών χυμάτων γέμων, πέλαγος ύπο μυρίων άνέμων διαχοπτόμενον, τύραννος χαλεπώς ἐπιτάττων, δεσπότης 🕨 βαρδάρου τινὸς χαλεπώτερος, **ἐχθρὸς** άσπονδος, πολέμιος άκατάλλακτος, οὐδέποτε τὴν πρὸς τοὺς χεχτημένους αὐτὸν χαταλύων ἔχθραν.

γ'. 'Αλλ' ούχ ή πενία τοιοῦτον, άλλ' ἀπεναντίας τῶν είρημένων. Χωρίον γάρ έστιν ἄσυλον, λιμήν γαληνός, άσφάλεια διηνεχής, τουφή χινδύνων άπηλλαγμένη, ήδονή είλικρινής, βίος ἀτάραχος, ζωή ἀκύμαντος, εύπορία άχαταμάχητος, φιλοσοφίας μήτηρ, χαλινός άπονοίας, άναίρεσις χολάσεως, βίζα ταπεινοφροσυνης. Τίνος ούν Ενεκεν, είπέ μοι, ταύτην φεύγοντες, έχείνην διώχετε την πολεμίαν, την άνδροφόνον, την θηρίου παντός χαλεπωτέραν; Τοιούτον γάρ ή φιλαργυρία: τοιούτον ή περί τὰ χρήματα μανία. Τί πολέμιον συγκατοικίζεις σαυτῷ διηνεκῆ διαπαντός; τί τὸ θηρίον άγριαίνεις, δ τιθασσεύειν δέον; Καὶ πῶς αν γένοιτο, φησίν, χειροηθες; Εί των έμων άνάσχοισθε λόγων, χάν νῦν ὅτε τὰ πτώματα ἔναυλα, ὅτε ἡ συμφορά άχμάζουσα, ὅτε-πάντες ἐν θορύδῳ καὶ κατηφεία. [407] Πώς ούν το θηρίον απαλλαγή του θηρίου είναι; δύναμαι γάρ αύτο μεταδάλλειν, εάν ύμεις θελήσητε· τοιαύτη γάρ ή τῶν λόγων ἰσχύς. ΙΙῶς ἄν ούν μεταδληθείη τῆς θηριωδίας; Ἐἀν μάθωμεν, πῶς γίνεται γαλεπόν. Πῶς οὖν γίνεται χαλεπόν; "Ωσπερ οι λέοντες, ώσπερ αι παρδάλεις, ώσπερ αι άρχτοι συγκλειόμεναι και έν σκότω καθειργόμεναι διεγείρουσι τὸν θυμὸν, αὕξουσι τὴν ὀργήν τοῦτω δὴ καὶ ὁ πλούτος συγκλειόμενος καί κατορυττόμενος λέοντος μάλλον ώρύεται, καλ πάντοτε άνασοβεί · εί δὲ ἐξάγεις αύτον έχ του σχότους, χαι διασπείρεις είς τάς των πενήτων γαστέρας, το θηρίον γίνεται πρόδατον, ο ξπίδουλος προστάτης, ο σκόπελος λιμήν, το ναυάγιον γαλήνη. Έπει και έπι των πλοίων τουτο αν ίδοις: όταν ύπερ δγχον ή το φορτίον, βαπτίζει το σχάφος. δταν δὲ σύμμετρον, ἐξουρίας φέρεται. Τοῦτο δἡ καὶ έπι των οίχιων γίνεται των ήμετέρων. όταν ύπερ την χρείαν συναγάγης τὰ χρήματα, μικρά ἀνέμου προσδολή, καλ ή τυχούσα των άδοκήτων πραγμάτων περίστασις αυτανδρον χαταδύει τὸ σχάφος: εί δί τοσαύτα άποθής, όσαπερ ή χρεία άπαιτεί, κάν καταιγίς ἐπέλθη, ράδίως διατρέχεις τὰ κύματα. Μή σοίνυν έπιθύμει τοῦ πλείονος, ἴνα μή τοῦ παντός ἐκπέσης. μηδε τὰ περιττά τῆς χρείας συνάγαγε, ἴνα μή τὰ

Reg. τοῦ ἀναθέσθαι, et sic legitur apud Michæam, addito π ante αὐτη. Editt. ἀνακεῖσύχι.

b Reg. χαλεπών ἐπιταγμάτων δεσπότης.

atyc til Notian amortall?. Hulge tont aenohrahtanant έρους ύπερδαινε, ίνα μή των δντων άπάντων όμου γυμνωθής: άλλά περίκοπτε τό περιττέν, ίνα έν τως άναγχαίοις πλουτής. Ούχ όράς, ότι καλ γηπόνοι τήν άμπελον περιτέμνουπιν, ώστε την δύναμιν άπασαν μή ἐν τοῖς φύλλοις, καὶ ἐν τοῖς κλήμασιν, ἀλλ' ἐν τἢ έξη του φυτού έπιδείκνυσθαι; Τούτο δή και αύτος ποίει · περίχοπτε τὰ φύλλα, καὶ τὴν σπουδὴν ἀπασαν είς την των χαρπών φοράν ανάλισκε. Εί δε ού βούλει έν ταζς εύημερίαις, Ελπίζε τάς δυσημερίας: έν τή γαλήνη γειμώνα προσδόκα εν τη ύγεία νόσον άνάμενε εν τῷ πλούτῳ πενίαν καὶ πτωχείαν Ελπίζε. Μνήσθητι γάρ, φησί, καιρόν λιμοῦ ἐν καιρῷ κλησμονής, πτωχείαν και ένδειαν έν ήμέρα πλούτου. "Αν γάρ ούτω διακείμενος ής, τόν τε πλούτον μετά πολλής διοικήσεις της σωφροσύνης, την τε πενίαν ἐπελθούσαν μετά πολλής οίσεις τής ἀνδρείας. Τὸ μέν γάρ μή προσδοχηθέν θορυδεί προσπεσόν, χαί ταράττει το δε έλπισθεν συμδάν ου πολύν επάγει τον θόρυδον. Δύο δή ταῦτα κερδαίνεις τὰ καλά, τὸ μήτε μεθύειν καὶ παραπαίειν ἐπὶ τῆς εὐημερίας, μήτε θορυδείσθαι καὶ ταράττεσθαι ἐπὶ τῆς εἰς τὰ έναντία μεταδολής, μάλιστα μέν εί μέλλεις άεί καpadoxeiv tà evavila. apxei yap avit the relpas h προσδοχία. Οξόν τι λέγω · πλουτείς; Ελπιζε πενίαν χαθ' ἐκάστην ἡμέραν. Τίνος ἐνεκεν καὶ διὰ τί; "Ότι τά μάλιστά σε ώφελησαι δυνήσεται ή προσδοχία αύτη. Ὁ γάρ ἐλπίζων πενίαν, ἐν πλούτῳ ῶν οὐ τυφούται, ού χαυνούται, ού διαββεί, ούχ έφίεται τῶν άλλοτρίων ό γάρ της προσδοχίας φύδος άντι παιδαγωγού τινος παρών σωφρονίζει, καταστέλλει την διάνοιαν, καὶ πονηρά βλαστήματα τὰ ἀπὸ τῆς φιλαργυρίας ούχ άφίησι φυήναι, ώσπερ δρεπάνη τινί τῷ φόδο των έναντίων χωλύων αύτά καλ περικόπτων.

[408] δ'. Έν μέν ούν τούτο μέγιστον άγαθον χερδανείς · Ετερον δέ ούχ Ελαττον τούτου, το καί παραγενομένης αύτης μη δεδοικέναι. Προλαμδανέτω τοίνυν ή προσδοχία των θλιδερών, ίνα μή παραγένηται ή πείρα των λυπηρών διά τούτο ή πείρα ξρχεται, έπειδή ή προσδοχία ού πάρεστιν επεί είγε έχείνη κατώρθου τον άνθρωπον, ού σφόδρα ταύτης έδει. Καλ μάρτυς τούτου έπλ των Νινευϊτών 'λωνάς ό προφήτης . ώς ελπίζοντες έχείνοι τξι του προφήτου προφρήσει άνηχέστι περιπεσείν συμφορά, τη προσδοχία των έλευσομένων χαχών άπέστρεψαν τήν όργήν. Τουδαίοι δε μή πεισθέντες τῷ προφήτη λέγοντι τήν αλωσιν Ίερουσαλήμ, υπέστησαν τά δεινά. Σοφός γάρ φοβηθείς έξέχλιτεν ἀπό καχοῦ · ὁ δὲ ἄφρων μίγτυται πεποιθώς . 'Ο έλπίζων γενέσθαι πένης, έν εύημερία διάγων, σύχ αν ταχέως γένηται πένης: δ γάρ άπο της προσδοκίας κερδάναι ούκ ήθέλησας, άπο της πείρας τούτο μαθήση καλώς. Έν πλούτω τοίνον ων προσδόκα πενίαν, εν εύτμερία τυγχάνων προσδόχα λιμόν εν δόξη ων έλπιζε άδοξίαν εν ύγεί? διάγων νέσον άνάμενε. Συνεχώς ἐπισκέπτου τῶν άνθρωπίνων πραγμάτων την φύσιν, των ποταμίων βευμάτων ούδεν άμεινον διακειμένην, και καπνού είς άέρα διαλυομένου όξυβρεπεστέραν καλ σκιάς παρα-

τριχούσης οὐδαμινωτέραν. "Ανταύτα φιλοσοφής, ούτε τὰ χρηστά σε φυσήσαι δυνήσεται, ούτε τὰ λυπηρὰ ταπεινώσαι: ἀν παρόντων τῶν χρηστῶν μὴ σφόδρα τούτων ἀντέχη, οὐδὲ ἀπελθόντων ἐδυνηθήση. "Αν ἐθίσης τὴν διάνοιάν σου ἐν τἤ προσδοχία τῶν ἐναντίων, πολλάχις μὲν οὐδὲ παρέσονται τὰ ἐναντία, εἰ ἐλ καὶ παραγένοιντο, οὐ σφώρα σου χαθάψονται.

ε. Καὶ Γνα μάθητε ότι ού στοχαζόμενος ταῦτα λέγω, παλαιάν τινα ίστορίαν διτιγήσασθαι ύμιν βούλομαι. Έγένετό τις άντρ θαυμαστός καὶ μέγας, καὶ πανταχου τής οιχουμέντς ἀοιδιμος, ὁ μαχάριος Ἰωδ, ὁ της εύσεδείας άθλητής, ό στεφανίσης της οίχουμένης, ό διὰ πάντων τῶν ἄθλων ἐλθὼν, ὁ μυρία κατὰ τοῦ διαδύλου τρόπαια στήσας. Οθτος έγένετο πλούσιος και πένης, Ενδοζος και εύκαταφρόνητος, πολύπαις και άπαις · ούτος έγένετο έν βασιλικαίς αύλαίς, έγέκετο δε και εκ κοπρία. ούτος εγένετο εκ λαμπρά στολή, και μετ' έκείνην έν πληγή σκωλήκων ούτος μυρίας ἀπέλαυσε θεραπείας, και μετά ταῦτα μυρίας ύπέμεινεν ύδρεις, οίχετῶν ἐπανισταμένων, φίλων όνειδιζόντων, γυναικός ἐπιδουλευούσης. Πάντα αὐτῷ την άρχην καθάπερ έκ πηγών επέρδει, χρημάτων περιουσία, δυναστείας μέγεθος, δόξης περιδολή, είρήνη και άσφάλεια, τιμαί και θεραπείαι, και σώματος ύγίεια, και παίδων εύκληρία, και ούδεν ην έκει λυπηρόν · παρήν αὐτῷ πλοῦτος μετὰ ἀσφαλείας, καὶ εύτ μερία άδιάπτωτος, καλ μάλα είκότως · ὁ Θεός γάρ πανταχόθεν αύτον έτειχιζεν. 'Αλλ' υστερον πάντα έκεινα άπέπτη, και μυρίοι χειμώνες λοιπόν έσκήνουν είς την oixίαν έχείνου, χαι πάντες επάλληλοι χαι συνεχείς, και μεθ' ύπερδολής άπαντες. Τά γάρ όντα αὐτῷ ἄπαντα ἀθρόον ἀντιρπάζετο ικέται, παίδες [409] χατεχώννυντο βιαίφ χαλ αώρφ θανάτω, έπλ τῆς τραπέζης και του συμποσίου κατασφαγέντες, ού μαχαίρη και ξίφει, άλλά πνεύματι πονηρῷ τὴν οἰκίαν κατασείσαντι. Καὶ γυνή μετά ταῦτα ὅπλιζε τὰ ἐαυτης μηχανήματα, και τῷ δικαίψ προσήγε . και οίκέται, και φίλοι, οι μεν ενέπτυον είς το πρόσωπον. ως φησιν αύτός. 'Από γάρ προσώπου μου ούπ έpelσαντο πτυέλου · ολ δὲ ἐπέδαινον, καὶ τῆς οἰκίας έξεβάλλετο πάσης, καλ ένδιαίτημα αύτῷ ήν ή κοπρία λοιπόν, καὶ πηγαὶ σκωλήκων Εδρυον, πάντοθεν καὶ αϊματι και ίχωρι κατερρείτο ὁ άδάμας, και λαδών δστρακον Εξεε τους Ιχώρας, δήμιος αυτός έαυτῷ γινόμενος · και όδύναι ἐπάλληλοι, και βάσανο: ἀκαρτέρητοι, και νύξ ήμέρας χαλεπωτέρα, και ήμέρα νυκτός φρικωδεστέρα, ως φησιν "Δς αν ποιμηθώ, λέγω, Πότε ἡμέρα; ὡς δ' ἀr ἀrαστῶ, λέγω πάλιν, Πότε έσπέρα; πλήρης δὲ γίνομαι όδυνῶν ἀπὸ ἐσπέρας μέχρι πρωί. Και πάντα κρημνοί, και σκόπελοι, και ό μέν παρακαλών ούδελς, οί δε επεμβαίνοντες μυρίοι. άλλ, όπως ελ Χειπωλι τοαορτώ κας κρίπααιλ ελιπέ άφορήτοις έστη πρός πάντα γενναίος και άπερίτρε πτος · τὸ δὲ αίτιον τούτων τοῦτο ἡν, ὅπερ ἔφην, ὅτι όταν επλούτει, προσεδόχα πενίαν · ότε ύγίαινε, νόσον άνέμενεν · ότε παίδων τοσούτων πατήρ έγένετο, καλ άπαις άθρόον ήλπιζεν έσεσθαι. Καὶ τούτον τον φό**δον** άει παρ' έαυτῷ άνείλιττε, και ταύτην την άγωνίαν άεὶ ἔτρεςε, τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων είδως τὴν

In Proverhits légitur xiv, 16, ὁ δὲ ἄφρων ἐαυτῷ πεποιθὼς μίγνυται ανόμφ.

totum amittas; noli quæ superant usum congregare, ne perdas ctiam necessaria; noli præfinitos terminos prætergredi, ne facultatibus universis exuaris : sed quod superest reseca, nt in necessariis ditescas. An non vides quod agricolæ vitem putant, ne vim omnem m pampinis et palmitibus, sed in radice proferat? Idem et tu facito: amputa folia, omneque studium huc intende, ut quamplurimum fructus serat. Quod si facere recuses in rebus prosperis, exspectes adversas; in tranquillitate tempestatem, in sanitate morbum, in divitiis paupertatem ac mendicitatem exspeeta. Memento, inquit, temporis famis in tempore abundantiæ, mendicitatis et egestatis, in diebus opulentiæ (Eccli. 18. 25). Ad hunc modum si sueris affectus, tum et divitias multa cum sobrictate administrabis, ct egestatem, si incidat, fortissime perferes. Malum quippe inexspectatum perturbat animum, si incidat; quod autem exspectabatur, si accidat, non multum adfert perturbationis. Ita duo commoda lucriseceris, alterum ne prosperitas te reddat ebrium et insolentem, alterum ne commovearis ac perturberis rebus in diversum commutatis, maxime si semper exspectatione contrariorum pendebis : sufficit enim pro experientia exspectatio. Tale est quod dico : dives es? Exspecta quotidie paupertatem. Quare et quamobrem? Quoniam ista exspectatio tibi maximam adserre poterit utilitatem. Etenim qui exspectat paupertatem, in divitiis non extollitur, non mollescit, non diffluit, non concupiscit aliena: nam exspectationis metus pædagogi cujusdam vice cohibet ejus mentem, nec patitur malæ avaritiæ germina subnasci, dum ca metu contrariorum veluti falce quadam prohibet crescere amputatque.

4. Exspectatio tristium, ea cum advenerint, mitigat.-Hoc igitur unum est e maximis bonis quæ lucrifacies: alterum autem non est isto minus, videlicet ut si accesserit paupertas, non expavescas. Prævertat ergo tristis exspectatio, nequando veniat ipsa tristium experientia : ob hoc enim venit experientia, quod non adsit exspectatio; quod si illa correxisset hominem, hac non erat opus admodum. Hujus rei testis Jonas Ninivitis prædicens interitum (Jonas c. 5) : siquidem illi dum exspectant quod prophet@prædixerat, eis imminere calamitatem insanabilem, exspectatione malorum venturorum fregerunt iram numinis; contra Judici non credentes prophetæ præditenti Jerosolymorum excidium, acerba perpessi sunt. Sapiens enim metuens declinavit malum; insipiens fiducia sua confunditur (Prov. 14. 16). Qui exspectat paupertatem, dum versatur in divitiis, haud facile fiet pauper: nam quod ab exspectatione lucrari noluisti, id ab ipsa experientia pu'chre disces. Proinde cum in divitiis es, exspecta paupertatem : cum in affluentia, exspecta famem : cum in gloria, exspecta ignominiam : cum in sanitate vivis, exspecta morbum. Assidue perpende rerum humanarum naturam, quæ nihilo melius habet, quam amnium destuxus, et sumo in aerem evanescente fugacior est, et umbra prætercurrente inanior. In his si philosophatus fueris, nec suavia te poterunt inflare, nec molesta dejicere: si præsentibus bonis non admodum inhæreas, neque iis absentibus discruciaberis. Si consuefacias animum ad exspectationem adversorum, sæpe quidem flet ut adversa non accidant, sed si acciderint, non vehementer te commovebunt.

5. Jobi historia et landes. - Atque ut intelligatis me hæc non ex conjectura loqui, volo vobis narrare veterem quamdam historiam. Fuit vir quidam admirabilis et magnus et ubique per orbem terrarum celebratus, beatus ille Job, ille pietatis athleta, ille totius mundi victor et coronifer, qui per omnia certaminum genera transivit, qui innumera tropæa crexit devicto diabolo. Hic fuit dives et pauper, gloriosus et vilis, multorum liberorum pater et orbus; hic versatus est in aulis regalibus, sed idem fuit in sterquilinio; hic fuit in splendida veste, sed post illam in corrosione tinearum; hie possedit innumerum famulitium, sed postea sustinuit innumeras contumelias, a familiaribus in ipsum insurgentibus, ab amicis conviciantibus, ab uxore insidiante. Omnia illi prius velut e sonte assuebant, pecuniarum copia, potentiæ magnitudo, gloriæ accessio, pax et securitas, honores et obsequium, corporis sanitas, et filiorum opulentia, nec erat in his quidquam molestum; aderant illi divitiæ cum securitate, prosperitas stabilis: atque optimo quidem jure: Deus enim illum undique vallaverat. Sed postca illa omnia recesserunt. moxque innumeræ tempestates immigrarunt in domum illius, omnes, inquam, sibi vicissim succedentes ac perpetuæ et ingentes. Siquidem universæ facultates illi simul ereptæ sunt : famuli liberique præmatura violentaque morte oppressi sunt, ad mensam et ipso in convivio mactati, non quidem sécuri aut gladio. sed a malo spiritu, qui domum concussit. Tum uxor in illum armabatur, suasque machinas admovit justo; famuli porro et amici, partim exspuerunt in faciem ejus, quemadmodum ait ipse, Non pepercerunt faciem meam conspuere (Job 50. 10); partim irruerunt in cum, et ex domo ejectus est, ac deincens in sterquilinio vitam egit, ac vermium fontes scatebant. undique sanguine et sanie diffluebat ille pretiosus adamas; et accepta testa abstergebat saniem, ipse sibi factus carnifex : dolor dolorem excipiebat, et cruciatus intolerabiles, et nox die molestior, et dies nocte terribilior, sicut ipse dicit: Cum obdormiero, dico, quando erit dies? cum surgo, rursum dico, quando erit vespera? plenus dolore sum a vespera usque ad diluculum (Job 7. 4). Omnia præcipitia, omnia scopuli, nec est ullus qui consoletur, qui insultent innumeri ; attamen in tanta tempostate, tantisque fluctibus adeo intolerandis, constitit adversus omnia generoso animo et inconcussus; in causa fuit id quod dicebain; nimirum quia cum dives esset, exspectabat egestatem : cum sanus esset, exspectabat ægrotationem; cum tot liberorum esset pater, subitam orbitatem. Atque hunc timorem semper apud se suscepit, et hanc anxietatem semper apud se aluit, intelligens rerum humanarum naturam, momentaneamque volubilita-

tem negotiorum considerans. Eoque dixit: Timor quem timebam, evenit mihi : et periculum quod metue. bam, occurrit mihi (Job 3. 25). Semper enim cogitatione spectabat ad illum timorem, operiens eum, sperans exspectansque; ideo cum advenisset, non perturbavit illum : Neque pacem habui, inquit, neque quievi, sed miki venit ira (Job 3. 26). Non dixit, Non pacem habeo, neque quiesco, præsenti tempore ; sed, Non quievi, præterito tempore. Etiamsi enim rerum prosperitas arrogantiam suadebat, sed exspectatio tristium non sinebat me quiescere. Quamquam af-Quentia vehementer hortabatur ad delicias, sed asperitas eorum quæ exspectabantur, profligabat securitatem : et licet præsens felicitas cogeret frui rebus, tamen futurorum sollicitudo voluptatem interrupit. Ideoque quoniam præmeditans in animo suo hæc ventura prospexerat rebus lætis, hæc certamina posteaquam acciderunt fortiter et animose pertulit, utpote jam olim ad illa exercitatus : et quoniam ea exspectatione jam ceperat, non est perturbatus cum cerneret illa adesse. Quod autem ne tum quidem cum adessent læta, vehementer illis adhæserit, audi quid dicat : Si delectatus sum cum mihi multæ affluerent divitiæ, si

reposut aurum fortitudinem meam, si fiduciam habui in lapidibus pretiosis, si ad innumerabilia posui manum meam (Job 31. 24. 25). Quid ais, homo? Non delectatus es divitiis affluentibus tibi? Nequaquam, inquit. Quid ita? Quoniam videbam illarum instabilem fluxamque naturam, videbam possessionem hand durabilem. At video quidem, inquit, solem orientem ac deficientem, lunam vero intereuntem : non enim penes ipsos est (1b. v. 26). Quod autem dicit, tale est. Si stellæ quæ sunt in cælis perpetuoque lucent, recipiunt nonnullam mutationem, sol nempe deficiens, et luna interiens, an non extremæ dementiæ sit, terrena pro stabilibus fixisque ducere? Eoque nec præsentibus magnopere delectabatur, nec discedentibus vehementer contristatus est : quoniam probe noverat earum rerum naturam. Ilæc nos audientes, carissimi, neque paupertate dejiciamur, neque divitiis intumescainus; sed in rerum permutatione animum immutabilem retinentes, philosophiæ fructum metamus, ut et hic voluptate perfruamur, et futura assequamur bona; quæ contingat nobis omnibus adipisci, gratia ct bonitate Domini nostri Jesu Christi.

#### MONITUM

Hæc opuscula Latine tantum habemus; Græca enim vel prorsus amissa sunt, vel latent alicubi. Germana autem esse, tum rerum negotiorumque de quibus agitur series, tum stylus ipse suadet. Genuina item esse fatentur docti viri omnes, uno excepto nupero, qui, ut observat Tillemontius, p. 586, esse genuina negavit, et tamen postea, dictorum immemor, inter γνήσια recensuit : id vero consecutus est, ut non magis negantem quam asserentem curemus.

Homilia prior a Chrysostomo habita fuit postridie quam ille ex Asia Constantinopolin redierat. Iter autem in Asiam susceperat, ut Ephesinæ Ecclesiæ lites componeret, simoniacosque episcopos deturbaret, quod etiam præstitum est; absens autem per dies plusquam centum, ut ipso initio ait, magnum sui desiderium populo se summopere amanti reliquerat. Id vero saltem optabant Constantinopolitani, ut Pascha secum celebraturus reverteretur: quod tamen consequi non potuerunt; post Pascha reversus consolatur ipsos, dicitque quotidie celebrari posse: Nam Pascha celebramus, inquit, quotiescunque corpus et sanguinem Christi percipientes mortem Domini annuntiamus. Per totam homiliam plebi gratulatur bonum servatum ordinem, fidem caritatemque, et in sui præsentia et se absente exhibitam.

Oratiuncula sequens a Chrysostomo hac occasione habita fuit. Se crianus, Gabalorum episcopus, qui

φύσιν, και το έπικαιρον αύτων λογιζόμενος. Διό και Elege: Góboc ör égobovunr fildé pol, xal ör éðeδοίπειν πίνδυνον συνήντησέ μοι. 'Δεί γάρ τοίς λογισμοίς πρός αύτον εθάδιζεν άναμένων αύτον, έλπίζων, και προσδοκών · διά τούτο παραγενόμενος ούκ ετάραξεν. Ούτε είρηνευσα, ούτε ήσύχασα, ούτε **ἀνεπαυσάμην, ήλθε δέ μοι** όργή. Οὐχ εἶπεν, Οὐχ είρηνεύω, οὐδὲ ήσυχάζω, άλλ', Οὐκ είρήνευσα, ἐν τῷ παρελθόντι χρόνφ. Εί γάρ καὶ τὰ πράγματα μέγα φρονείν παρεσκεύαζεν, άλλ' ή προσδοκία των λυπηρών ούχ εία με ήσυχάζειν. Εί και ή άγαν εύημερία τρυφάν εποίει, άλλ' ή άγωνία των ελπιζομένων την άδειαν άπεδίωχεν εί χαι τά παρόντα άπολαύειν ἡνάγκαζεν, άλλ' ή τῶν προσδοκωμένων φροντὶς ταύτην διέχοπτε. Διά τούτο άπερ εμελέτησεν επί των λογισμών, ταύτα ίδων έπὶ των πραγμάτων συμβάντα γενναίως ήνεγχε, τὰ πάλαι μελετηθέντα παλαίσματα, καὶ τὰ τῆ προσδοκία προειλημμένα, ταῦτα παρόντα βλέπων ούχ έταράττετο. "Ότι γάρ οὐδὲ παρόντων τῶν γρηστών σφόδρα τούτων άντέγετο, άχουσον τί φησιν. Ει δέ και εύφρανθην πολλοῦ πλούτου γενομένου μει, εί κατέταξα χρυσίον Ισχύν μου, εί λίθω πολυτελεί έπεποιθησα, εί δε και έπ' άναριθμή-

τοις εθέμην χείρα μου. Τί λέγεις, ανθρωπε; Ούχ εύφραίνου του πλούτου περιβρέοντός σοι; Ούδαμώς, φησί. Τί δήποτε; "Οτι [410] ήδειν αὐτοῦ τὸ ἄστατον και διαρρέον, ήδειν το κτημα ου μόνιμον. Και όρω μέν, φησίν, ήλιον έπιφαύσκοντα, καί έκλείποντα. σελήτητ δε φθίτουσατ · οὐ τὰρ ἐπ' αὐτῶτ ἐστιτ. \*Ο δὲ λέγει, τοιοῦτόν ἐστιν Εί τὰ κατ' οὐρανὸν άστρα, καὶ διηνεκῶς λάμποντα δέγεταί τινα μεταδολήν, ήλιος μέν έχλείπων, σελήνη δέ φθίνουσα, πῶς ούχ έσχάτης άνοίας το τὰ ἐπίγεια νομίζειν είναι μόνιμα, καὶ πεπηγότα; Διὰ τοῦτο ούτε παρόντων εὐφραίνετο λίαν, ούτε ἀπελθόντων ήλγησε γαλεπώς, έπειδή χαλώς ήδει την φύσιν αὐτών. Ταῦτα δὲ χαὶ ήμεζς άχούοντες, άγαπητοί, μή πενία πιεζώμεθα, μήτε πλούτφ φυσώμεθα · άλλ' έν τἢ τῶν πραγμάτων μεταδολή την γνώμην άμετάδλητον διατηρούντες. τον άπο της φιλοσοφίας δρεψώμεθα χαρπόν, ζνα καλ τῆς ἐνταῦθα ἡδονῆς ἀπολαύσωμεν, καὶ τῶν μελλόντων άγαθων επιτύχωμεν. ων γένοιτο πάντας ήμας ὲπιτυχεῖν, χάριτι καὶ φιλανθρωπία τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ίησοῦ Χριστοῦ.

\* Reg. et Bibl. ή ούχ όρωμεν... φθίνουσαν.

### IN TRIA SEQUENTIA OPUSCULA.

Constantinopoli tunc agebat, et simulatis obsequiis sancti præsulis amicitiam sibi conciliaverat, ac frequenter concionem ad populum babebat, absentis et in Asiam profecti Chrysostomi occasione captata, populum sibi devincire, ejusque, ut putatur, studia a Chrysostomo avertere satagebat: qua de re monitus a Serapione Chrysostomus, cum ex Asia rediit, ut vidit populum sibi gratulantem, lætitiaque plenum, rem non multum curasse videtur. Sed cum subinde Severianus in Serapionem indignatus, impietate plena verba protulisset, tumultuante et in iram concitato populo, Constantinopoli pulsus est. Deinde curante Eudoxia Augusta ipsoque Imperatore revocatus et a Chrysostomo, ægre licet, admissus est. Sed quia indignatus populus nonnisi pastoris sui monitis conceptam in Severianum iram sedare poterat, bac oratiuncula Chrysostomus exasperatos animos mitigavit, et ad Severianum admittendum deduxit.

Tertiam oratiunculam insequente die Severianus ipse habuit, ubi de conciliata pace populo gratulatur; quam ille pacem curante communi patre, sic ille, partam summis commendat laudibus. Hæc carptim tangimus, quia si rei gestæ historiam cum iis omnibus quæ tunc contigere minutatim persequeremur, foret boc argumentum subsequentibus opusculis longius. Hæc vero præludia fuerunt ejus tumultus que vexatus Chrysostomus et in exsilium actus est.

## DE REGRESSU SANCTI JOANNIS

EX ASIA CONSTANTINOPOLIM (a).

\_\_\_ FUE

Moses magnus ille Dei famulus, caput prophetarum, maris viator, aeris agitator, mensæ apparator, qui a genitrice projectus est, et ab impugnatrice salvatus (genuit quidem eum mater, abstulit autem eum Ægyptia, et enutrivit), et qui in Ægypto nutriebatur, in cælis conversabatur : qui tantum ac tale statuit tropæum, iste talis ac tantus vir, qui quadraginta dies reliquerat populum, invenit eum idola sabricantem, et seditiones commoventem. Ego autem non quadraginta dies tantum, sed et quinquaginta et centum, et amplius, et inveni vos lætantes, et philosophantes, et in Dei timore perseverantes. Numquid ego Mose altior sum? Absit : hoc enim dicere extremæ dementiæ est. Sed quia populus iste illo populo sublimior, propterea et ille de monte descendens increpabat Aaron ob seditionem populi, et irascens invehebatur in eum, cur acquieverit voluntati eorum. Ego autem advenieus præconia vestra et coronas contexam. Ubi enim prævaricatio, ibi reatus subsequatur necesse est, et objurgatio; ubi autem correctio, ibi laudes et præconia et coronæ: ideoque etsi ampliori tempore demoratus sum foras, non me pænitet, quia confidebam de vestræ caritatis affectu, et integritate fidei : sciebam enim uxorem mihi desponsatam castitate esse munitam, sicut in sæculari conjugio assolet evenire. Etenim vir quando impudicam uxorem habere se novit, nec prospicere ei de domo permittit : qui etsi peregrinari aliquando coactus suerit, cogitur cito reverti, quasi quodam suspicionis aculeo stimulatus; qui autem sobriam et castam habet, foras securus moratur, sufficientes pro curatorum munimine mores relinquens uxoris. Hoc ego et Moses passi sumus. Ille quidem, quia inemendabilem synagogam habebat uxorem, reliquit eam, et sornicata est, et compellit eum Deus, dicens : Exsurge, descende : impie enim fecit populus tuus (Exod. 32. 7). Sed ego nullam hujusmodi jussionem accepi. Et cum paululum mibi infirmitas corporis accidisset, non me inquietavit vestra absentia, sed securus de vobis ægrotationis meæ exspectavi medelam. Non enim opus habent sani medico, sed qui male habent ( Matth. 9. 12). Nam et si tardavi parumper a vobis, non hoc ad detrimentum vestri, sed ad divitias puto proficere vestras : quæ enim per me, imo magis per gratiam Dei correcta sunt, vestra corona est, vester profectus est. Et ideo gaudeo et tripudio, et tamquam volitare me credo, et gaudii bujus magnitudinom effari non queo. Quid ergo faciam? quomodo indicabo exsultationem mentis meæ? In testimonium voco conscientiam vestram, quoniam video ex adventu meo gaudio esse repletam : quod gaudium, corona et Lius mea est. Si enim mea unius viri præsentia tantam plebem tali replevit voluptate : quantum putatis

(a) Anno 401.

mihi ex visione vestra gaudium cumulatum? Et Jacob quidem unum filium videns Joseph, gaudebat senex. et recreabatur spirito : ego autem non unum Joseph, sed omnes vos illi similes video et gaudeo, quia paradisum meum recepi illo Paradiso meliorem : et ibi quidem serpens erat insidians, hic autem Christus mysteria celebrans : ibi Heva erat seducens, hic autem est coronans Ecclesia: ibi Adam seducebatur. hic autem populus adhæret Deo: ibi arbores diversæ, hic autem donationes variæ: in Paradiso arbores marcescentes, in ecclesia arbores fructificantes: in illo Paradiso unumquodque genus sementis in suo perseverat statu, in isto vero paradiso si invenero labruscam, vitem uberem essiciam: si invenero oleastrum, veram olivam efficiam: talis etenim est terræ istius natura. Propter hæc gaudeo, prætermitto satisfactionem : quomodo vero vos abduxit tanti temporis longitudo, suscipite satisfactionem meam, carissimi. Si servum alicubi dirigatis non revertentem, exigitis causas ubi moratus sit, ubi tantum expenderit temporis : et ego servus sum vestræ caritatis : emistis enim me, non pecuniam conficientes, sed caritatem ostendentes. Gaudeo quippe tali servitio mancipatus, nec umquam hoc samulatu opto me solvi: etenim istud servitium mihi libertate elegantius : istud servitium in illud tribunal beatum collocavit mihi sedem: istud servitium non est necessitatis, sed voluntatis. Quis enim non libentissime serviat dilectioni vestræ, tam elegantissimis amatoribus? Quod etsi lapideam haberem animam, cera fecissetis molliorem. Quid dicam desiderio vestro, et favori, quem hesterna ostendistis die (a). quomodo voces vestræ cum gaudio cælum penetrarunt? Ipsum sanctificantes acrem, civitatem fecistis Ecclesiam: honorabar ego, et Deus gloriscabatur: hæretici confundebantur, Ecclesia vero coronabatur: quia magna lætitia est matri, cum exsultant filii : et grande gaudium pastori, cum exsultant agui gregis. Veni ad gaudia virtutum vestrarum, audivi quia cum hæreticis colluctati estis, et quia inique egerunt in baptismo, redarguistis. Numquid incassum dicebam quoniam casta uxor absente viro repellit adulteros, absente pastore abigit lupos, sine gubernatore nautæ salvaverunt navem, sine duce milites victoriam reportaverunt, sine doctore discipuli profecerunt, sine patre filii roborati sunt? Imo magis non sine patre: vester enim profectus meum gaudium, vestra glorificatio mea corona est. Sed desiderabamus, inquitis, tecum facere Pascha. Satisfacio dilectioni vestræ, quippe cum jam iracundiam vestro dissolveritis aspectu. Nam si pater prodigum suscipiens filium statim reconciliavit. neque pœnas exigit ab eo, sed illico amplexus est: multo magis filii patrem suscipientes. Sed tamen

(a) Postridie quam redierat, banc orationem habuit.

et ad hoc respondeo: Pascha mecum in votis facere habebatis, nemo prohibet hodie vos mecum facere Pascha: sed forsitan dicetis, Numquid duo Pascha facturi sumus? Non, sed unum, et ipsum multipliciter. Sicut enim semper sol exoritur, et non dicimus multos soles, sed est sol quotidie oriens : sic et Pascha semper consummatur, et cum semper celebretur, unum est solemnitatis nostræ. Judworum similes non sumus, non servimus loco, nec subditi sumus necessitati temporis, dominica voce firmati. Quotiescumque, Inquit, manducaveritis panem istum, et hunc biberitis colicem, mortem Domini annuntiabitis (1. Cor. 11. 26). Annuntiamus namque hodie mortem Christi. Sed tunc quidem sestivitas: et hodie sestivitas. Ubi enim caritas gaudet, ibi est festivitas : et ubi recepi lætantes filios, maximam celebro festivitatem. Etenim et illa festivitas caritas est. Sic enim, inquit apostolus, Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum daret pro eo (Joan. 3. 16). Sed multi, inquiunt, te absente baptizati sunt. Et quid tum? Nihil minus habet gratia, non claudicat donum Dei ; præsente me baptizati non sunt, sed præsente Christo sunt baptizati. Numquid homo est qui baptizat? Homo dexteram porrigit, sed Deus manum gubernat. Noli de gratia dubitare, carissime, quia donum Dei est. Attende diligenter quæ dicuatur, si forte aliqua de causa sacra (a) explicanda est, cum obtuleris preces, et subscriptam acceperis sacram, non requiris quali calamo subscripserit rex, neque in quali charta, neque quali, quove atramento, sed unum solumniodo quæris, si rex subscripserit: sic et in baptismo, charta, conscientia est : calamus, lingua sacerdotis: manus, gratia est Spiritus sancti. Sive ergo per me, sive per illum qui officio fungitur sacerdotis, ipsa manus scribit, nos ministri sumus. mon auctores. Et Paulus minister est : Sic enim, inquit, Estimet nos homo tamquam ministros Christi, et dispensatores mysteriorum Dei (1. Cor. 4. 1). Quid enim habes, quod non accepisti (Ib. v. 7). Si quid habeo, accepi: si autem accepi, non meum, sed ejus qui dedit donum est. Noli ergo dubitare, carissime : gratia enim Dei persecta est. Locus non prohibet, sive hic baptizeris, sive in navi, sive in itinere. Philippus baptizavit in via, Paulus in vinculis, Christus in cruce latronem ex vulnere, et statim paradisi meruit januam reserare. Propter hase gaudeo et exsulto, et orationes vestras exigo, cum quibus ad Asiam perrexi, cum quibus

(a) Sic vocabatur imperiale diploma : qua de re vide ntrumque Cyngii glossarium in voce, Sacra, et, Σένμε. Hic regem intellige Imperatorem.

reversus sum, cum quibus pelagum transfretavi, et adjutus vestris orationibus feliciter navigavi : nec enim navim citra vos ingressus sum, nec exivi citra vos, non in civitate citra vos, aut in ecclesia sine vobis. sed avulsus quidem eram corpore, connexus autem caritate. Videbam namque Ecclesiam vestram, et in pelago, et in exsultatione gaudebam. Tale enim quid significat caritas, quæ nescit angustari: intrabam in ecclesiam, adstabam altari, orationes offerebam, et dicebam : Domine , conserva Ecclesiam quam mibi tradidisti. Ego quidem corpore absens sum, sed tua misericordia præsens est, quæ me illuc perduxit, et plus quam merebar concessit. Et quia amplificavit. multitudo testatur præsentium. Florere video vineam. et nusquam spinæ, neque sentium ulla vestigia: exsultant oves, et nusquam lupus. Quod si etiam alicubi repertus fuerit, demutatur, et sit ovis. Tanta enim vestra est fides et caritas, ut æmulatione vestra cæteros provocetis. Ipse Dominus vos conservavit, et ipse me reduxit, et in infirmitate positus orationum vestrarum sensi auxilium, quas mihi quotidie in suffragium postulo. Peregrinatio mea coronavit civitatem vestram. Et quia diligebatis ex initio, nunc omnibus manifestum est. Sic enim me absentem, tamquam præsentem babuistis. Nam in Asia cum essem ad corrigendas Ecclesias, hinc illo venientes nuntiabant nobis, dicentes: Inflammasti civitatem. Et certe caritas tempore solet marcescere, vestra autem dilectio quotidie augmentabatur. Et quem ita absentem diligebatis, præsentem credo quod melius ametis. Iste meus thesaurus, hæ sunt meæ divitiæ. Et ideo vestras orationes requiro. Orationes vestræ murus mibi et munimen sunt. Noli dicere, Ego languidus sum, quomodo potero pro sacerdote orare? Audi Scripturam dicentem : Oratio autem fiebat continua (Act. 12. 5). Et ecclesiastica oratio solvit vincula Petri, et Pauli dilatavit prædicationis fiduciam. Oratio caminum iguis exstinxit, oratio conclusit ora leonum, oratio seditionem compescuit, oratio paradisum aperuit, oratio cæli cardines reseravit, orație sterilem fecundavit, orație Cornelii cæles penetravit, oratio publicanum justificavit. Tale a vobis munimen requiro, talem gratiam postulo: et Deus gloriæ suscipiens orationes vestras, det mihi in apertione oris mei sermonem, quo possim creditum mihi populum instruere ad salutem per Christum Dominum nostrum, cum quo est Deo Patri cum Spiritu sancto honor, gloria, et potestas in sæcula sæculorum.

#### DE RECIPIENDO SEVERIANO.

Sicuti capiti corpus cohærere necessarium est, ita Ecclesiam sacardoti, et principi populum: utque virgulta radicibus, et fontibus fluvii, ita et filii patri, et magistro discipuli. Hæc autem non superfluo ad caritatom vestram præfati sumus: sed quoniam dicenda mibi sunt quædam apud vos, ut nomo turbetur, noque sermeni nostro aliqua oriatur interruptio, sed ut

obedientia discipulorum crescat in vobis, et quantum affectum patri deseratis, appareat. Adornate me, filii, et imponite mihi obedientiæ vestræ coronam, facite me apud omnes beatum judieari, et doctrinam meam magnificate per obedientiam vestram secundum apostoli monita, dicentis: Obedite præpositis vestris, et obtemperate eis; quia ipsi pervigilant pro vobis, quasi

pro animabus vestris rationem reddituri (Hebr. 13.17). llæc ergo præmoneo, ne quis superbiat in commonitionem nostram. Pater enim sum, et necesse est me filiis consilium suadere : quod enim in carnalibus patribus natura carnis, hoc in nobis gratia Spiritus agit. Pater sum, et pater nimis super filios tremens, ita ut sanguinem meum pro vobis fundere paratus sim. Et in hoc non est mihi gratia. Apostolica enim lex est, et Domini præceptum dicentis: Pastor bonus animam suam ponit pro ovibus suis (Joan. 10. 11). Sed et vos cadem facite pro nobis : simili namque erga nos devincti estis affectu. Nam et Paulum audite quid dicit. Salutate, inquit, Priscillam et Aquilam, adjutores meos in Christo, qui pro anima mea suas cervices posuerunt ( Rom. 16. 3. 4 ). Sicut enim pulchrum est pastorem pro ovibus immolari : ita rursum pulchrum est et oves a pastore nec morte sejungi. Cum enim inseparabiles fuerint ab eo, lupum diabolum non timebunt. Murus enim caritatis firmior est adamante; Et frater cum adjuvatur a fratre, erit sicut civitas munita et firma (Prov. 18. 19). Hæc autem præmitto, ut cum omni affectu, quæ dicimus, audiatis, neque aliquis vestrum incipiat perturbari. Loquimur rem, quam dignum est in ecclesia loqui, et quam dignum est libenter audiri. Pro pace loquimur ad vos. Et quid ita conveniens, quam sacerdotem Dei pacem populo persuadere? Contradictio nulla est, ubi et legatio sancta et legatus acceptus est. Pro pace loquimur, pro qua Filius Dei descendit ad terras, ut pacificaret per sanguinem non solum quæ in terra sunt, sed et quæ in cælis, et terrena cælestibus sociaret. Pro pace loquimur, pro qua Filius Dei passus est, propter quam crucifixus est et sepultus, quam nobis pro omni hereditatis censu reliquit, et velut murum Ecclesiæ dedit, quam scutum adversum diabolum posuit, quam gladium adversum dæmones dedit, quam portum

tranquillissimum fidelibus collocavit, quam repropitiationem ad Deum dedit, quam delictorum absolutionem concessit : pro hac ergo legatus ad vos missus sum. Nolite mihi incutere pudorem, nolite legationem meam fœdare, acquiescite mihi, quæso vos. Multa dudum tristia gesta sunt in Ecclesia, Deum confiteor, sed non laudo perturbationes, seditiones non amplector. Sed omittamus jam hæc; desinite, conquiescite. cohibete animos, refrenate iracundiam : sufficit jam quod laboravit Ecclesia, finis sit, desinat turbatio: hoc enim et Deo placitum, et piissimo principi acceptum est. Oportet enim et regibus obedire, maxime cum et ipsi obtemperent ecclesiasticis legibus. Dicit enim apostolus : Principibus et potestatibus subditi estote (Tit. 3. 1). Quanto magis religioso principi, et pro Ecclesia laboranti? Si ergo præparavi animos vestros ad suscipiendam legationem meam, recipite fratrem nostrum Severianum episcopum. Habeo gratiam quod sermonem meum laudibus prosequuti estis. Dedistis mihi fructus obedientiæ: nunc me semen bonum gratulor seminasse. Ecce enim statim frumenti manipulos colligam. Retribuat vobis Dominus præmium benignitatis, et obedientiæ mercedem. Nunc enim veram hostiam pacis obtulistis Deo, quia nemo turbatus est audito hoc nomine, sed cum caritate suscipitis; simul ut sermone loquuti sumus, omnem ex animo fugastis iracundiam. Suscipite ergo eura pleno pectore, apertis ma ibus. Si quid triste gestum est, omittite; quia ubi tempus pacis, recordatio dissensionis nulla est, ut sit gaudium in cælo, gaudium in terra, lætitia et exsultatio spiritualis in Ecclesia Dei. Et oremus de reliquo, ut pacificam Deus custodire dignetur Ecclesiam, pacem fixam et perpetuam dare, in Christo Jesu Domino nostro, cum quo est gloria Deo Patri, una cum Spiritu sancto, in sæcula sæculorum. Amen.

### SERMO IPSIUS SEVERIANI DE PACE,

### CUM SUSCEPTUS ESSET A BEATO JOANNE, EPISCOPO CONSTANTINOPOLITANO.

In adventu Domini et Salvatoris nostri atque in præsentia ejus corporali, angeli ducentes choros cælestes evangelizabant pastoribus, dicentes : Annuntiamus vobis hodie gaudium magnum quod erit omni populo (Luc. 2. 10). Ab ipsis enim sanctis angelis etiam mutuati nos vocem, annuntiamus vobis hodie gaudium magnum. Hodie enim in pace Ecclesia est, et hæretici in ira. Hodie Ecclesiæ navis in portu est, et hæreticorum furor jactatur in fluctibus. Hodie pastores Ecclesiæ in securitate, et hæretici in perturbatione sunt. Hodie oves Domini in tuto, et lupi insaniunt. Hodie vinea Domini in abundantia, et operarii iniquitatis in egentia. Hodie populus Christi exaltatus est, et inimici veritatis humiliati sent. Hodie Christus in lætitia, et diabolus in luctu. Hodie angeli in exsultatione, et dæmones in confusione. Et quid opus est multa dicere? Hodie Christus, qui est Rex pacis, eum sua pace procedens, fugavit omne dissidium, dissensiones depulit, discordiam perturbavit. Et sicut

cælum splendor solis, ita Ecclesiam fulgor pacis ilfuminat. O quam desiderabile nomen pacis, quam religionis Christianæ stabile fundamentum, et altaris dominici cœlestis armatura! Et quid possumus de pace proloqui? Pax nomen est ipsius Christi, sicut dicit et apostolus : Quia Christus pax nostra, qui fecit utraque unum (Ephes. 2. 14), quæ nequaquam fide, sed invidia diaboli dissidebant. Verum sicut procedente rege et plateæ mundantur, et tota civitas diversis floribus et ornatibus coronatur, ut nihil sit quod minus dignum vultui regis appareat : ita et nunc procedente Christo, Rege pacis, omne quod triste est, auseratur e medio, et illucescente veritate fugetur mendacium : fugiat discordia, resplendoscente concordia. Et sicut frequenter fleri vidimus, ubi regum vel fratrum tabulæ pinguntur, ut in utrisque unanimitatis declarentur insignia, artifex picto femineo habitu post tergum utriusque, concordiam statuit, brachiis suis utrumque complectentem, indicans quod hi qui videntur corporibus separati, sententiis et voluntate conveniant : ita nunc pax Domini media assistens, et utrumque nostrum gremio palpante connectens, discreta corpora in unum convenire animum, ulnis jungentibus docet. In qua sine dubio completur sermo propheticus, qui ait : Et erit consilium pacificum inter utrosque (Zach. 6. 13). Et hesterno quidem die pater noster communis evangelico pacem sermone præfatus est : hodie vero nos verba pacis exponamus. Ipse nos heri resupinis manibus in verbo pacis excepit, et nos hodie dilatato pectore, ulnisque patentibus ad Dominum cum muneribus pacis occurramus. Jam bella destructa sunt, pulchritudo pacis obtinuit. Nunc in luctu est diabolus, et in lamentatione omnis dæmonum turma; nunc in cælestibus lætitia, et in angelis exsultatio, quibus specialis familiaris pax. Hoc enim etiam cælestes admirantur virtutes opus, quas fons ejus habet peren. nis, ex quo etiam terrena hæc nostra guttis quibusdam exinde stillantibus irrorantur. Et ideo etiamsi in terris pax, laudis ejus splendor redundat in cx-

lum , laudant eam cælestes angeli , et dicunt : Gioria in excelsis Deo, et in terra pax hominibus bonæ voluntatis (Luc. 2. 14). Vides quomodo cælestes omnes et terrestres invicem sibi munera pacis emittunt? Cælestes angeli pacem terris annuntiant, sancti in terris Christum, qui est pax nostra, collaudant in cælestibus positum, et mysticis choris acclamant. Osanna in excelsis (Matth. 21. 9). Dicamus ergo et nos, Gloria in altissimis Deo, qui humiliavit diabolum, et exaltavit Christum suum. Gloria in altissimis Deo, qui discordiam sugat, et pacem statuit. Dico enim vobis artem diaboli, cujus neque vos astutiam ignoratis. Vidit satanas firmitatem fidei, stabilitatem in ea pietate dogmatum septam, vidit et operum bonorum fructibus abundantem : et ideo pro his omnibus ad insaniam venit, et rabie furoris exarsit, ut scinderet amicitiam et evelleret caritatem, ut disrumperet pacem : sed pax Domini semper sit nobiscum, in Christo Jesu Domino nostro, cum quo est Deo Patri et Spiritui sancto gloria in sæcula sæculorum. Amen.

### MONITUM IN SEQUENTEM CHRYSOSTOMI ORATIONEM

In postrema Morelli Editione ad calcem Tomi quarti edita suit Oratio Chrysostomi antequam fret in exsilium, ad populum habita, ex Vita Chrysostomi per Georgium Alexandrinum excerpta, quæ, quod spectat ad dimidiam priorem partem ad hæc usque verba, ἀλλ' ὁρῶ τοξς ξμαυτοῦ δόγμασε τινας, non indigna Chrysostomo videtur: et talis a viris doctis habetur, paucioribus aliis reclamantibus. In hac certe prima parte, næo quidem judicio, occurrit nihil quod eo adigat, ut alium quam Chrysostomum quæramus auctorem. Posteriorem vero partem, salebris plenam, intricatam, quæ sæpe vix, ac ne vix quidem intelligi potest, saltem ut exstat hodie, Chrysostomo abjudicandam censemus. Nam stylus abhorret a priori orationis parte. Si quid vero enuntiatur, quod ad veram ejus exsilii historiam quadret, id certe ita re-

# **EJUSDEM**

# HOMILIA ANTE EXSILIUM.

1. Multi fluctus instant gravesque procellæ; sed non timemus ne submergamur: nam in petra consistimus. Sæviat mare, petram dissolvere nequit: insurgant fluctus, Jesu navigium demergere non possunt. Quid, quæso, timeamus? Mortemne? Mihi vivere Christus est, et mori lucrum (Philipp. 1.21). An exsilium, dic mihi? Domini est terra et plenitudo ejus (Psal. 23.1). An facultatum publicationem? Nihil intulimus in mundum, certumque est nos nihil hinc efferre posse (1. Tim. 6.7): terribiliaque hujus mundi mihi despectui sunt, et bona ejus risu digna. Non paupertatem timeo, non divitias concupisco: non mortem metuo, nec vivere opto, nisi ad pro-

fectum vestrum. Ideo præsentia commemoro, rogoque caritatem vestram, ut fiduciam habeat. Nullus quippe nos separare poterit; quod enim Deus conjunxit, homo separare nequit. Nam si de viro ac de muliere dicit: Propter hoc relinquet homo patrem suum et matrem suam, et adhærebit uxori suæ, et erunt duo in carnem unam (Gen. 2. 24): quod ergo Deus conjunxit, homo non separet (Matth. 19. 5. 6). Si nuptias non potes dirimere, quanto minus Ecclesiam Dei potes dissolvere? Sed eam oppugnas, cum nihil possis lædere eum quem impetis. Verum me reddes splendidiorem, tuamque vim mecum pugnando dejicies: Durum namque tibi est contra stimulum acutuma

### ANTEQUAM IRET IN EXSILIUM.

misso, ne quid ultra proferam, dicendi genere narratur, ut fas esse non videatur id Chrysostomo ascribere. Certe alium quærendum auctorem esse suadet vetus interpretatio, quam subjungimus, quæque postremam totam partem tacuit. Illam vero subjungendam putavimus, quia quædam complectitur, quæ in Græca serie non comparent. Eam se vidisse commemorat in Codice quodam montis Cassini Joan. Mabillonius noster in Itinere Italico p. 124, ubi Severiano Gabalorum, inquit ille, ascribitur. Verum Severiani numquam esse potuit, nec ad ejus historiam quadrare valet.

Tilmanni interpretationem, utpote παραφραστικώς adornatam, rejecimus, novamque paravimus.

# [411-415] **TOY AYTOY**

# ΟΜΙΛΙΑ ΠΡΟ ΤΗΣ ΕΞΟΡΙΑΣ.

α'. Πολλά τὰ χύματα καὶ χαλεπὸν τὸ κλυδώνιον ἀλλ' οὐ δεδοίκαμεν, μὴ καταποντισθῶμεν' ἐπὶ γὰρ τῆς πέτρας ἐστήκαμεν. Μαινέσθω ἡ θάλασσα, πέτραν διαλῦσαι οὐ δύναται' ἐγειρέσθω τὰ κύματα, τοῦ Ἰησοῦ τὸ πλοῖον καταποντίσαι οὐκ ἰσχύει. Τὶ δεδοίκαμεν, εἰπέ μοι; Τὸν θάνατον; Ἐμοὶ τὸ ζῆν Χριστὸς, καὶ τὸ ἀποθανεῖν κέρδος. 'Αλλ' ἐξορίαν, εἰπέ μοι; Τοῦ Κυρίου ἡ γῆ, καὶ τὸ πλήρωμα αὐτῆς. 'Αλλά χρημάτων δήμευσιν; Οὐδὲν εἰσηνέγκαμεν εἰς τὸν κόσμον, δῆλον δτι οὐδὲν ἐξενεγκεῖν δυνάμεθα' καὶ τὰ φοδερὰ τοῦ κόσμου ἐμοὶ εὐκαταφρόνητα, καὶ τὰ χρηστὰ καταγέλαστα. Οὐ πενίαν δέδοικα, οὐ πλοῦτον ἐπιθυμῶ· οὐ θάνατον φοδοῦμαι, οὐ ζῆσαι εύχομαι, εἰ μὴ διὰ τὴν ὑμετέραν προκοπήν. Διὸ καὶ τὰ νῦν ὑπομιωνήσκω, καὶ παρακαλῶ τὴν ὑμετέραν θαρ-

ρείν ἀγάπην. Οὐδεὶς γὰρ ἡμᾶς ἀποσπάσαι δυνήσεται· δ γὰρ ὁ Θεὸς συνέζευξεν, ἄνθρωπος χωρίσαι οὐ δύναται. Εἰ γὰρ περὶ γυναικὸς καὶ ἀνδρὸς λέγει· 'Arτὶ τούτου καταλείψει ἄνθρωπος τὸν πατέρα αὐτοῦ καὶ τὴν μητέρα, καὶ προσκολληθήσεται τῆ γυναικὶ αὐτοῦ, καὶ ἔσονται οἱ δύο εἰς σάρκα μίαν· δ οὖν ἀ Θεὸς ἔζευξεν, ἄνθρωπος μὴ χωριζέτω. Εὶ γάμον οὐ δύνασαι διασπάσαι, πόσψ μᾶλλον 'Εκκλητίαν Θεοῦοὐκ ἰσχύεις καταλῦσαι; ἀλλὰ πολεμεῖς αὐτὴν, οὐ δυνάμενος βλάψαι τὸν πολεμούμενον. 'Αλλ' ἐμὲ μὲν ἐργάζη λαμπρότερον, ἐαυτοῦ δὲ τὴν ἰσχὺν καταλύεις τῆς πρὸς ἐμὲ μάχης ε· Σκληρόν γάρ σοι πρὸς κέντρα ὀξέα λακτίζειν. Οὐκ ἀμδλύνεις τὰ κέντρα, ἀλλὰ τοὺς

Savilius legendum putat τἢ πρὸς ἐμὲ μάχη. Forte melius διὰ τῆς πρὸς ἐμὲ μάχης.

πόδας αίμάσσεις, έπει και τα κύματα την πέτραν ού διαλύει, άλλ' αύτά εἰς άφρὸν διαλύονται. Ούδὲν Έχχλησίας δυνατώτερον, άνθρωπε. Αύσον τον πόλεhon, the hy xecayoal con the ganetia. Hy eleads πόλεμον είς ούρανόν. "Ανθρωπον έὰν πολεμῆς, ἡ ἐνίκησας, ή ενικήθης. Έκκλησίαν δε εάν πολεμής, νιχήσαί σε άμήχανον ό θεός γάρ έστιν ό πάντων ίσχυρότερος. Μή παραζη λουμεν τον Κύριον; μή Ισχυρότεροι αὐτοῦ ἐσμεν; 'Ο Θεὸς Επηξε, τίς ἐπιχειρεί σαλεύειν; Πύκ οἴσθα αὐτοῦ τὴν δύναμιν. Ἐπιδλέπει έπι την γην, και ποιεί αυτήν τρέμειν κελεύει, και τλ σειόμενα ήδράζετο. Εί την πόλιν σαλευομένην Εστησε, πολλώ μαλλον την Έχχλησίαν στήσαι δύναται. Ή Έχχλητία ούρανοῦ Ισχυροτέρα: Ο ούρανός καὶ ή τῆ παρελεύσονται, οἱ δὲ λόγοι μου οὐ μή παρέλθωσι. Ποιοι λόγοι; Σὰ εἶ Πέτρος, καὶ ἐπὶ ταύτη μου τῆ πέτρα οίχοδομήσω μου την Έκκλησίαν, καὶ κύλαι ἄδου οὐ κατισχύσουσιν αὐτῆς.

β'. Εἰ ἀπιστεῖ; τῷ λόγῳ, πίστευε τοῖς πράγμασι. Πόσοι τύραννοι ήθέλησαν περιγενέσθαι τῆς Ἐκκλησίας; πόσα τήγανα; πόσοι κάμινοι, θηρίων όδόντες, ξίφη ήχονημένα; καὶ οὐ περιεγένοντο. Ποῦ οἱ πολεμήσαντε;; Σεσίγηνται καὶ λήθη παραδέδονται. Ποῦ δὲ ἡ Έχχλησία; Υπέρ του ήλιου λάμπει. Τά έχείνων Εσδεσται, τὰ ταύτης άθάνατα. Εί δτε όλίγοι ήσαν, ούχ ἐνιχήθησαν, ότε ἡ σίχουμένη ἐπλήσθη εὐσεδείας, πως νικήσαι δύνασαι; 'Ο ούρανός και ή γή [416] παρελεύσονται, οί δὲ λόγοι μου ού μὴ παρέλθωσι. Καὶ μάλα είκότω; ποθεινοτέρα γάρ ή Έκκλησία τῷ θεώ του ούρανου. Ούρανου σώμα ούχ άνέλαδεν, Έκκλησίας δε σάρκα άνέλαδε διά την Έκκλησίαν ό ούρανός, ού διά τον ούρανον ή Έκκλησία. Μηδέν ύμας θορυδείτω των γενομένων. Τοῦτό μοι χαρίσασθε, πίστιν άπερίτρεπτον. Ούχ είδετε τον Πέτρυν περιπατούντα έπὶ τῶν ὑδάτων, καὶ ὁλίγον διστάσαντα, καὶ μέλλοντα χαταποντίζεσθαι, ού διά την άταχτον των ύδάτων όρμην, άλλά διά την άσθένειαν της πίστεως; Μή γάρ ανθρωπίναις ψήφοις ένταῦθα ήλθομεν; μή γάρ ἄνθρωπος ήγαγεν, ίνα ἄνθρωπος καταλύση: Ταύτα λέγω ούκ άπονοούμενος, μή γένοιτο, ούδὲ άλαζονευόμενος, άλλά το ύμων σεσαλευμένον στηρίζαι βουλόμενος. Έπειδή έστη ή πόλις, Έχχλησίαν ό διάδολος ήθέλησε σαλεύσαι. Μιαρέ και παμμίαρε διάδολε, τοίχων ού περιεγένου, και Έχκλησίαν προσδοκάς σαλεύσαι; Μή γάρ έν τοίχοις ή 'Εκκλησία; 'Εν σῷ πλήθει τῶν πιστὼν ἡ Ἐκκλησία. Ίδου πόσοι στύλοι έδραζοι, ού σιδήρω δεδεμένοι, άλλά πίστει έσφιγμένοι. Ού λέγω ότι τοσούτον πλήθος πυρός σφοδρότερον άλλ' ούτε, εί είς ήν, περιεγένου. Καλ οίδας, οίά σοι τραύματα παρέσχον οι μάρτυρες. Είσηλθε πολλάκις κόρη άπαλη άπειρόγαμος κηρού ήν άπαλωτέρα, καὶ πέτρας ἐγένετο στερεωτέρα. Τὰς πλευράς αύτης έξεες, και την πίστιν αύτης ούκ έλαδες. Ήτόνησε τῆς σαρχός ή φύσις, καὶ οὐκ ἀπηγορεύθη της πίστεως ή δύναμι; εδαπανάτο τὸ σωμα, ένεανιεύετο το φρόνημα άνηλίσχετο δε ή ούσία, χαλ Εμενεν ή ευλάδεια. Γυναικός ου περιεγένου μιας, καλ τοσούτου περιγενέσθαι δήμου προσδοχάς; Ούχ άχούεις του Κυρίου λέγοντος, "Οπου δύο ή τρείς είσι συνηγμένοι είς τὸ δνομά μου, ἐχεῖ είμι ἐν μέσφ αὐτῶν; "Οπου τοσοῦτο; δήμος ἀγάπη ἐσφιγμένο;, ού πάρεστιν; Έχω αύτοῦ ἐνέχυρον· μἡ γὰρ οἰκεία δυνάμει θαβρώ; Γραμματείον αύτου κατέχω. Έχεινό μοι βακτηρία, έκεινό μοι άσφάλεια, έκεινό μοι λιμήν

ἀχύμαντος. Κάν ή οίχουμένη ταράττηται, το γραμματείον χατέχω αύτῷ (Γ. αὐτὸ) ἀναγινώσκω τλ γράμματα έχεινα τείχος έμοι και άσφάλεια. Ποία ταῦτα; Ἐγὼ μεθ' ὑμῶν εἰμι πάσας τὰς ἡμέρας **ἔω**ς τῆς συντε.lείας τοῦ αἰῶνος. Χριστὸς μετ' ἐμοῦ, καλ τίνα φοδηθήσομαι; Κάν κύματα κατ' έμοῦ διεγείρηται, κάν πελάγη, κάν άρχόντων θυμοί έμοι ταῦτα πάντα ἀράγνης εὐτελέστερα. Καὶ εἰ μὴ διὰ την ύμετέραν άγάπην, ούδε σήμερον αν παρητησάμην άπελθείν. 'Αελ γάρ λέγω, Κύριε, τό σόν θέλημα γενέσθω μή ο τι ό δείνα, και ό δείνα, ά) λ' εί τι σύ βούλει. Ούτος έμοι πύργος, τοῦτο έμοι πέτρα ἀχίνητος· τοῦτο έμοι βαχτηρία ἀπερίτρεπτος. Εί βούλεται ό θεός τοῦτο γενέσθαι, γινέσθω. Εἰ βούλεται ἐνταῦθα είναι με, χάριν έχω. "Όπου βούλεται, εύχαριστώ.

γ'. Μηδείς ύμας θορυδείτω ταίς εύχαις προσέχετε. Ταῦτα ἐποίησεν ὁ διάδολος, ἵνα ἐχχόψη τὴν σπουδὴν την περί τὰς λιτανείας. 'Αλλ' οὐ προχωρεί αὐτῷ άλλὰ σπουδαιοτέρους ύμας καὶ θερμοτέρους εὐρήκαμεν. Αύριον [417] είς λιτανεΐον έξελεύσομαι μεθ' ύμων. "Η οπου \* έγω, καὶ ὑμεῖς ἐκεῖ · οπου ὑμεῖς, ἐκεῖ κάγω · εν σωμά εσμεν ού σωμα πεφαλής, ού πεφαλή σώματος χωρίζεται. Διειργόμεθα τῷ τόπῳ, ἀλλ' ἡνώμεθα τη άγάπη οὐδὲ θάνατος διακόψαι δυνήσεται. Κάν γάρ ἀποθάνη μου τὸ σῶμα, ζή ή ψυχή, καὶ πεπλυται του ομποι . ηπεις εποι ματερες. μως ημωλ δύναμαι επιλαθέσθαι; ύμεζς εμοί πατέρες, ύμεζς έμοι ζωή, ύμεζε έμοι εύδοχίμησις. Έλν ύμεζε προκόψητε, έγω εύδοκιμώ ωστε έμοι ζωή πλούτος έν τῶ ὑμετέρω χεῖται θησαυρῷ. Έγὼ μυριάχις ὑπὲρ ύμων σφαγήναι έτοιμος (καὶ οὐδεμίαν χάριν παρέχω, άλλά και όφειλην άποδίδωμι. Ο γάρ ποιμήν ό καλός την ψυχην αὐτοῦ τίθησιν ὑπὲρ τῶν προβάτων), καὶ σφαγήναι μυριάκις, καὶ μυρίας κεφαλάς άποτμηθήναι. Έμολ ὁ θάνατος ούτος άθανασίας ύπόθεσις, έμοι αι επιδουλαί αύται άσφαλείας άφορμή. Μή γάρ διά χρήματα ἐπιδουλεύομαι, Ινα λυπηθώ: μή γάρ δι' άμαρτήματα, ζνα άλγήσω; Διά τὸν Ερωτα τόν περί ύμας επειδή πάντα ποιώ, ώστε ύμας έν άσφαλεία μείναι, ώστε μηδένα παρεισελθείν τη ποιμνη, ώστε μείναι άχέραιον το ποίμνιον. Ή ὑπόθεσις των άγώνων άρχει μοι είς στέφανον. Τί γάρ αν πάθοιμι ύπερ ύμων: Υμείς έμοι πολίται, ύμείς έμοι πατέρες, ύμεζ; έμοι άδελφοι, ύμεζς έμοι τέχνα, ύμεζς thot held, their thot owna, their thot www. haddon δέ και του φωτός τούτου γλυκύτεροι. Τί γάρ τοιούτον παρέχει μοι ή άκτινα b οίον ή ύμετέρα άγάπη; Ή άχτινα έν τῷ παρόντι με βίψ ώφελει, ή δὲ ὑμετέρα άγάπη στέφανόν μοι πλέχει έν τῷ μέλλοντι. Ταῦτα δὲ λέγω εἰς ὧτα ἀχουόντων τί δὲ τῶν ὧτων ὑμῶν άχουστιχώτερον; Τοσαύτας ήμέρας ήγρυπνήσατε, χαὶ οὐδὲν ὑμᾶς ἔχαμψεν, οὐ χρόνου μῆχος μαλαχωτέρους ύμας εποίησεν, ού φόδοι, ούχ άπειλαί. πρός πάντα έγένεσθε γενναίοι. Καὶ τί λέγω, έγένεσθε; Τοῦτο ὅπερ ἐπεθύμουν ἀεὶ, κατεφρονήσατε τῶν βιωτιχών πραγμάτων, άπετάξασθε τη γη, είς τὸν ούρανον μετέστητε · άπηλλάγητε τῶν συνδέσμων τοῦ σώματος, πρός την μακαρίαν έκείνην άμιλλάσθε φιλοσοφίαν. Ταύτα έμοι στέφανοι, ταύτα παράκλησις, ταύτα παραμυθία, ταύτα έμοι άλειμμα, ταύτα ζωή, ταύτα άθανασίας ὑπόθεσις.

 Legendum videtur καὶ ὅπου, alque ita legit vetus Interpres.

b 'Η ἀχτίνα. Sic in nominativo dicerent Græci hodierni.

Emr.

calcitrare (Act. 9.5). Non obtundes stimulos, imo sanguine pedes inficies: quandoquidem fluctus non petram dissolvunt, sed ipsi in spumam abeunt. Nihil Ecclesia potentius, o homo. Bellum solve, ne robur dissolvas tuum; ne inferas cælo bellum. Si homini bellum inferas, aut vinces, aut superaberis: si Ecclesiam oppugnes, vincere nequis: omnibus quippe fortior est Deus. An æmulamur Dominum? an fortiores illo sumus (1. Cor. 10. 22)? Deus sixit et sirmavit, quis concutere tentaverit? Non nosti virtutem ejus. Respicit terram, et sacit eam tremere (Psal. 103. 32): jubet, et quæ concutiebantur firma consistunt. Si concussam urbem sirmavit, quanto magis Ecclesiam firmare poterit? Ecclesia est ipso cælo fortior: Cæ lum et terra transibunt, verba autem mea non transibunt ( Matth. 24. 35 ). Quæ verba? Tu es Petrus, et super hanc meam petram ædificabo Ecclesiam meam, et portæ inferi non prævalebunt adversus eam (Id. 16. 18).

2. Si non credis verbo, rebus crede. Quot tyranni Ecclesiam opprimere tentaverunt? quot sartagines? quot fornaces, ferarum dentes, gladii acuti? nihilque perfecerunt. Ubinam sunt hostes illi? Silentio et oblivioni traditi sunt. Ubinam Ecclesia? Plus quam sol splendescit. Quæ illorum erant exstincta sunt, quæ ad illam spectant sunt immortalia. Si cum pauci erant Christiani, non victi sunt, quando orbis totus pia religione plenus est, quomodo illos vincere possis? Cælum et terra transibunt, verba autem mea non transibunt ( Id. 24. 35 ). Et jure quidem : amabilior enim est Ecclesia Deo, quam cælum ipsum. Cæli corpus non accepit, sed Ecclesiæ carnem accepit; propter Ecclesiam cælum, non propter cælum Ecclesia. Ne vos conturbent ea, quæ acciderunt. Hanc mihi gratiam præbeatis, immobilem sidem. Annon vidistis Petrum ambulantem super aquas, paululum dubitantem, in periculum submersionis venisse, non ob aquarum impetum, sed ob sidei insirmitatem? Num humanis calculis huc accessimus? num homo nos adduxit, ut homo dejiciat? Hæc non ex arrogantia vel jactantia dico, absit, sed ut quod in vobis fluctuat constabiliam. Quoniam sedata erat civitas, Ecclesiam diabolus concutere voluit. O sceleste et flagitiosissime! muros non expugnasti, et Ecclesiam te succussurum speras? An muris Ecclesia constat? In multitudine sidelium Ecclesia consistit. En quam sirmæ columnæ, non ferro ligatæ, sed fide constrictæ. Non dico tantam multitudinem igne vehementiorem esse: sed nec, si unus tantum esset, superasses. Nosti quantas tibi plagas inflixerint martyres. Ingressa sæpe est puella tenera innupta : cera mollior erat, sed petra solidior exstitit. Ejus latera lancinabas, et sidem non auserebas. Cessit carnis natura, neque concidit fidei virtus; consumebatur corpus, et viriliter agebat animus: absumebatur substantia, et manehat pietas. Ne unam quidem mulierem superasti, et tantum populum te superaturum confidis? Non audis Dominum dicentem: Ubi duo vel tres congregati sunt in nomine meo, illic sum in medio eorum (Matth. (8. 20)? Et ubi tam numerosus populus caritatis

vinculis constrictus, non aderit? Ejus pignus habeo: num propriis sum viribus fretus? Scriptum ejus tenco. Ilic mihi baculus : hac mihi securitas : hic mihi portus tranquillus. Etsi conturbetur orbis totus, rescriptum teneo: ejus literas lego: bic mihi murus, hoc præsidium. Quas literas? Ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem sæculi (Matth. 28. 20). Christus mecum, quem timebo? Etsi fluctus adversum me concitentur, etsi maria, etsi principua furor : mibi liæc omnia aranca sunt viliora. Ac nisi caritas me vestra detinuisset, ne hodie quidem abnuissem alio proficisci. Semper enim dico, Domine, fiat voluntas tua (Id. 6. 10): non quod talis et talis, sed quod tu vis [faciam]. Ilæc mibi turris, hæc mihi petra immobilis : hic mihi baculus non vacillans. Si id Deus velit, fiat. Si velit me hic manere, gratias habeo. Ubicumque voluerit, gratias refero.

3. Nemo vos conturbet : precibus vacate. Iloc effecit diabolus, ut vestrum circa supplicationes studium interciperet. Sed nihil profecit: imo vos diligentiores alacrioresque invenimus. Cras ad supplicationem vobiscum pergam. Atque ubi sum ego, illic et vos estis; ubi vos estis, illic et ego : unum corpus sumus, neque corpus a capite, neque caput a corpore separatur. Loco dissiti sumus, sed caritate jungimur, neque mors ipsa poterit abscindere. Etsi enim corpus meum moriatur, vivet tamen anima, quæ populi recordabitur. Vos mihi patres estis; qui possim vestrum oblivisci? vos milii patres, vos milii vita, vos mihi gloria. Si vos proficiatis, id mihi in gloriam vertitur; ita ut vita mea ceu divitiæ guædam in vestro reposita sit thesauro. Paratus sum ad vitam sexcenties pro vobis effundendam, nec gratiam exhibeo, sed debitum solvo. Nam Bonus pastor animam suam dat pro ovibus (Joan. 10. 11). Millies jugulent, toties caput abscindant. Mors enim talis mihi immortalitatis est argumentum : hæ mihi insidiæ securitatis sunt occasio. Num ob divitias insidiis objectus sum, ut doleam? num ob peccata, ut lugeam? Id patior ob vestrum amorem; quia nihil non ago, ut vos in tuto collocemini; ut nemo alienus se in ovile ingerat; ut illæsus grex maneat. Certaminis argumentum mibi sufficit ad coronam. Quid enim patiar pro vobis? Vos mihi cives, vos mihi patres, vos mihi fratres, vos filii, vos membra, vos corpus, vos mihi lux, imo hac luce suaviores. Quid enim tale mihi confert radius, quale vestra caritas? Radius mihi in præsenti vita utilis est, vestra autem caritas coronam mihi nectit in futuro. Hæc porro dico in aures vestras: quid autem est ad audiendum promptius auribus vestris? Tot diebus vigilastis, nihilque vos inflectere potuit, non temporis diuturnitas emollivit, non timores, non minæ: ad omnia strenuos vos exhibuistis. Et quid dico, vos exhibuistis? Quod semper optaveram, secularia despexistis, terræ vale dixistis; a vinculis corporis vos expedivistis, ad beatam illam philosophiam certatim properastis. Hæc milii corona sunt, hæc consolatio, hæc unctio, hæc vita, hæc immortalitatis argumentum.

4. (a) Sed video quosdam qui mihi auctores sunt, ut in dogmatibus meis insistam. Pleraque enim prospera in contrarium cedunt, quoniam il, quibus videbar zelo plenus esse, id improbitate sua egerunt ut conciderem : qui ad libitum suum me deposuerunt. per varium rerum exitum me in loc certamine vincunt: non minabantur, sed instabant. Jam tempus est ea enarrare, quæ ad meam calamitatem spectant. Lex est, sed legislator vincitur. Filii, per vestram caritatem, video conjurationem ad bellum inferendum paratam, Deumque contumeliis affectum: video delapsum agonem, et agonothetam mærentem: video veritatis persuasionem emarcescere, et conspirationem superare. Mihi illi objiciunt: Comedisti et baptizasti. Si hoc feci, anathema sit mihi; ne numerer inter episcopos; ne sim cum angelis; ne sim Deo acceptus. Si vero comedi et baptizavi, nihil inopportune seci (b). Attende diligenter iis quæ dico, neque finem dicendi faciam. Non me piget loqui, vobisque tutum est si loquar. Sed ad propositum redeamus. Dicunt me comedisse et baptizasse. Deponant ergo Paulum, quod post conam custodi carceris baptisma contulerit (Act. 16. 33). Ausim dicere, deponant ipsum Christum, quod post cænam discipulis communionem largitus sit. Sed hæc nobis congruentia magnaque sunt : hæc læta pacis signa : hæc populi encomia. Mihi corona, vobis fructus. Sed scitis, fratres, qua de causa velint me deponere. Quia tapetes non expandi, nec serica vestimenta indui, et quia ipsorum ingluviem non fovi. Floruere aspidis fetus, adhuc relictum est Jezabelis semen : verum adhuc cliam gratia cum Helia concertat. Age mihi in medium mirabilem illum divitemque vitæ præconem, Joannem dico pauperem, qui ne lucernam quidem possidebat; sed habebat Christum lampadem: cujus caput expetivit Evæ comministra: quæ et sanctis impedimento fuit, quæ prophetas persequuta est, quæ dolose jejunium prædicavit, quæ parem cum vipera nomenclaturam obtinuit, nempe saltationem, quæ prandio nondum absoluto saltavit (c). Non vitam concupivit, non opum molem, non regni dignitatem, non aliam quampiam facultatem; sed dic mihi, quaso, quid desideravit? Caput hominis. Quid autem dico? Non solum hominis, sed etiam evangelistæ. Attamen

non vicit caput, licet acceperit. Abscidit caput petendo, iniquum desiderium per discum implevit. Vide, et mirare Dei virtutem. Coarguit inculpatus homo, capite truncatus est; sed qui capite cæsus, in dextera Christi est, illam vero indeprecabile supplicium excipit. Rursus ejus semen, spinosum germen, quærit et festinat. Sed Herodias Joannis caput expetit, rursus saltationem inimus non pedibus, sed qualem Maria olim firmam et immotam. Rursus clamat Joannes ac dicit: Non licet tibi uxorem habere fratris tui (Marc. 6. 18).

Sed quid dicam? Lacrymarum est præsens tempus: omnia quippe ad ignominiam vergunt, et omnia tempus judicat. Aurum universim gloriam parit, Sed age in medium David dicentem atque clamantem: Aurum si affluat, nolite cor apponere (Psal. 61. 11). At dic mihi, Quis ille erat, qui talem vocem protulit? Annon regni fastigium occupabat? nonne in regia potestate imperabat 1? Sed non ad rapinam respiciebat. non ad pietatis destructionem, non curabat thesauros, sed militarem delectum; non uxoris consensum requirebat. Fugite ergo, mulieres, alienos cœtus : ne consilium pravum viris dederitis : sed ex hisce dictis vos confirmate. Num exstinximus flammam vestram? num emollitum est cor vestrum? Sed scio vos, quæ Mariæ siliæ estis, utilitatem accepturas. Aliæ vero absque vino satiatæ sunt, et ebriæ avaritia, ut beatus Paulus clamat et prædicat his verbis : Radix omnium malorum avaritia (1.Tim.6.10). Sic insipientes mulieres aures suas obturant, et pro bono semine spinas pariunt. At, obsecro, ne semen nostrum quasi supra petram jaciamus. Christi sumus agricultura, a quo audiamus, Euge, serve bone, intra in domum meam (Matth. 25. 23), ne forte illius vocis loco dicatur, Serve nequam (1b. v. 26). Sed, obsecro, luceat institutum vestrum coram hominibus, ne infatuemus sal nostrum. Sed glorificemus, gratias agamus, divites diviti, pauperes benigno et pauperum amanti Christo, potentes robustæ illius manui. Et hæc quidem de vobis. Verum fortasse Deus ea me pati concedit quæ illi adversum me machinantur, ut in calamitatibus me probet, quia in laboribus victoria omnino consistit, et per certamina præparatur corona. Etenim divinus Paulus dixit: Cursum consummavi, fidem servavi: in reliquo reposita est mihi corona justitiæ (2. Tim. 4. 7); qua corona nos dignabitur universorum Dominus in sæcula. Amen.

#### **CUM DE EXPULSIONE**

Multi quidem fluctus, et undæ immanes; sed submergi non vereor : quia supra petram sto. Insaniat licet mare petram non potest commovere : insurgant

quantumlibet fluctus, navis Jesu obrui non potest. Sed quid putant? Ne mortem verear, cui vivere Christus est, et mori lucrum (*Philipp.* 1. 21)? Ne

<sup>(</sup>a) Quæ in græco sequentur ádjectitis sunt et Chrysostomi esse non videntur, ut diximus in Monito: et usque adeo intricata sunt ut nonnsis civinando possint Latine reddi.

<sup>(</sup>b) Hic sibi prorsus contradicere videtur, quisquis sit

<sup>(</sup>c) Hacc mirum quantum vel inepta, vel vitiata.

<sup>1</sup> Putat Savilius legendum, splendebat.

δ'. Αλλ' δρώ τοις έμαυτου δόγμασί τινας έγχαρτερείν με πειθόντων. Φέρει γάρ πολλά των εύτυχημάσιον είς τούναντίον. ότι οίς έδόχουν ζηλωτής είναι, περιπέπτωκα τἢ μοχθηρία οι μέν κατά τον τρόπον καθαιρούντες νικώσι τον άγωνα τη διαφορά των πρα-Τιιάτων · ούκ ήπείλουν, άλλά παρίσταντο. "Εστι γάρ καιρός νύν είπειν τά περί της έμης θλίψεως. Νόμος έστιν, άλλ' ό νομοθέτης νικάται. Τέκνα, μά την ύμεπέραν άγάπην, βλέπω συσκευήν πολεμούσαν, καλ τον Θεον υδριζόμενον βλέπω τον άγωνα πίπτοντα, καὶ τὸν ἀγωνοθέτην λυπούμενον βλέπω τὸ πιθανόν τῆς άληθείας μαραινόμενον, καὶ τὴν συσκευήν άνθοῦσαν. Λέγουσί μοι, ὅτι Ἔφαγες καὶ ἐδάπτίσας. Ει ἐποίησα τοῦτο, ἀνάθεμα ἔσομαι μὴ ἀριθ-[ιηθείην είς επισκόπων J418] ρίζαν · μή γένωμαι μετ' άγγέλων . μή άρέσω θεψ. εί δε και ξφαγον και **ċδάπτισα, οὐδὲν ἄχαιρον τῶν πραγμάτων ἐποίησα.** Πρόσχες μοι μετά άχριδείας δ λέγω, και λέγων ού παύσομαι. Έμολ μέν το λέγειν ούχ όχνηρον, ύμιν δέ άσφαλές. 'Αλλ' επανέλθωμεν επί το προχείμενον. Λέγουσιν ότι Εφαγον καλ εδάπτισα. Καθελέτωσαν ούν Παύλον, ότι μετά τὸ δειπνήσαι έχαρίσατο τῷ δεσμοφύλακι το βάπτισμα. Τολμῶ λέγειν, καθελέτωσαν χαλ αύτον τον Χριστόν, ότι μετά το δείπνον τοίς μαθηταίς την κοινωνίαν έχαρισατο. 'Αλλ' είκότα καλ μεγάλα ήμιν ταύτα · ταύτα φαιδρά τῆς εἰρήνης · ταύτα τοῦ λαοῦ τὰ ἐγκώμια. Ἐμοῦ ὁ στέφανος, ὑμῶν ὁ καρπός. 'Αλλ' οίδατε, άγαπητοί, διά τί με θέλουσι καθελείν. Ότι τάπητας ούχ ήπλωσα, ούτε σηρικά ίμάτια ούχ ενεδυσάμην, καὶ ὅτι τὴν γαστριμαργίαν αύτων ού παρεμυθησάμην. Ήνθησαν γάρ τὰ ἔγγονα τῆς ἀσπίδος, Ετι περιλέλειπται τῆς Ἰεζάδελ ὁ σπόρος ετι δε και ή χάρις τῷ Ήλία συναγωνίζεται. Φέρε δέ μοι είς μέσον τον θαυμαστόν καλ πλούσιον τῆς ζωῆς χήρυχα, Ἰωάννην λέγω, τὸν πένητα, χαὶ ξως λύχνου μὴ κτησάμενον εἶχε γὰρ τὴν λαμπάδα τοῦ Χριστοῦ · οὖ τὴν κεφαλὴν ἐπεθύμησεν ἡ τῆς Εὐας συλλειτουργός, ή των άγίων έμπόδιον γενομένη, ή τους προφήτας διώξασα, ή την εν δόλφ νηστείαν χηρύξασα, ή όμότιμον τοῦ ὀνόματος τῆς ἐχίδνης ἐπισταμένη την δρχησιν, εν τῷ ἀρίστο τῷ ἀτελεί όρχησαμένη. Ούχ επεθύμησε ζωήν, ούχ επεθύμησε χρημάτων δγχον, οὐ βασιλείας ἀξίωμα, οὐχ ἄλλης τινός περιουσίας. 'Αλλ' είπέ μοι, άνθρωπε, τί έπεθύμησε; Κεφαλήν άνθρώπου. Τί δε λέγω; Ού μόνον άνθρώπου, άλλ' εύαγγελιστού. 'Αλλ' ούκ ένίκησε λαδούσα την κεφαλήν. Έτεμε γάρ την κεφαλήν αίτησαμένη, την άνομον επιθυμίαν σπουδαίως διά πίναχος δεξαμένη. Βλέπε, καλ θαύμασον του θεου την δύναμιν. Διήλεγχεν ό άναίτιος, άπετμήθη άλλ' δ ἀποτμηθείς εν δεξιά τοῦ Χριστοῦ, ἡ δὲ ἀπαραίτητον κόλασιν ἐκδέχεται. Πάλιν ἐκείνης τὸ σπέρμα, ὁ σπόρος ὁ ἀκανθώδης ἐπιζητεῖ καὶ σπεύδει. 'Αλλ' 'Ηρωδιὰς Ἰωάννου τὴν κεφαλὴν ζητοῦσα πάλιν δρχησιν, ούχ ἡν τοῖς ποσὶ παίζομεν, ἀλλὰ τὴν τῆς Μαρίας ἐπερειδομένην. Πάλιν βοὰ καὶ λέγει Ἰωάννης · . Οὐκ ἔξεστί σοι τὴν γυναῖκα ἔχειν τοῦ ἀδελφοῦ σου.

ε'. 'Αλλά τί είπω ; Δακρύων ό παρών καιρός' πάντα γάρ είς άδοξίαν έχτρέχει, καλ πάντα χρόνος χρίνει. Χρυσός τὸ ὅλον δοξάζει. Αλλά φέρε μοι τὸν ἄγιον Δαυΐδ τὸν λέγοντα καὶ βοώντα· Χρυσός ἐἀν ρέη, μὴ προστίθεσθε καρδίαν. 'Αλλ' είπέ μοι, τίς ήν ούτος ό ταύτην την φωνην έπαφείς; Ούχὶ τὸ τῆς βασιλείας έπλ τῆς χρρυφῆς συγχείμενον είχεν; ούχ έν τή βασιλική εξουσία διέταττεν : 'Αλλ' ού πρός άρπαγήν εδλεπεν, ούχ είς χαθαίρεσιν εύσεδείας ήν αὐτῷ τὸ φρόνημα, οὐδὲ μέριμνα θησαυρῶν, ἀλλὰ τῆς στρατοπέδων συλλογής ου γυναικός συγκατάθεσιν. Φεύγετε ούν, γυναίχες, τάς άλλοτρίας συλλογάς : μή συμδουλεύετε τοίς άνδράσι συμδουλίαν κακήν άλλ' άσφαλίσθητε τοις λεγθείσιν. Αρα εσθέσαμεν ύμων την [419] φλόγα; ἄρα ἐμαλάχθη ύμιν ή καρδία; 'Αλλ' οίδα ότι ώφεληθήσεσθε μέν αι της Μαρίας θυγατέρες · άλλαι δὲ άνευ οίνου χεχορεσμέναι καὶ μεθύουσαι τή φιλαργυρία, ώς ό μακάριος Παύλος βοά καί κηρύττει λέγων· Ρίζα πάντων των κακών ή φιλαργυρία. Ούτω και αι ασύνετοι γυναϊκες αποφράττουσιν έαυτων τα ώτα, και άντι σπόρου άγαθοῦ άκάνθας τίκτουσιν. 'Αλλά, παρακαλώ, μή ήμών τόν σπόρον ώς επί πέτραν καταδάλλωμεν. Χριστού έσμεν γεώργιον, παρ' οδ άχούσωμεν Εδ, δοῦλε άγαθὲ, είσελθε είς τὸν οἴχόν μου · μή ἀντὶ τῆς φωνῆς ταύτης λεχθή, Εύ, δοῦλε κακέ. 'Αλλά, παρακαλῶ, λαμψάτω ύμων ή πολιτεία ξμπροσθεν των άνθρώπων, μή μωράνωμεν ήμων το άλας, άλλα δοξάσωμεν, εύχαριστήσωμεν, οί πλούσιοι τῷ πλουσίῳ, οί πένητες τῷ φιλανθρώπω, και φιλοπτώχω Χριστώ, οί δυνατοί τή κραταιά χειρί αὐτοῦ. Καὶ ταῦτα μὲν περὶ ὑμῶν. "Ισως δε συγχωρεί ό θεός ταυτά με πάσχειν απερ βουλεύονται κατ' έμοῦ, ἵνα ἐν συμφοραῖς δοκιμάση τὰ κατ' ἐμέ· ὅτι ἐν τοῖς πόνοις ἐναπόκειται νίκη πάντως, καλ έν τοῖς ἀγῶσιν ἡτοίμασται στέφανος. Καλ γάρ ὁ θεσπέσιος Παῦλος Ελεγε. Τον δρόμον τετέlexa, την πίστιν τετήρηκα· λοιπόν απόκειταί μοι ό τῆς δικαιοσύτης στέφατος οδ στεφάνου χαταξιώσει ύμας ό των δλων Δεσπότης είς τούς αὶῶνας. 'Αμήν.

a Savilius rescribendum conjicit διέλαμπεν.

#### IPSIUS SANCTI JOANNIS AGERETUR.

exsilium pertimescam, qui noverim Domini esse terram, et plenitudinem ejus (Psal. 23. 1). Sed bonorum proscriptionem metuam, qui sciam quod nihil intulerim in hunc mundum, sed neque auferre quid possim (1. Tim. 6.7)? Quidquid terroris habet mundus, contemno: quidquid delectabile habet, ridco.

Divitias non cupio, paupertatem non horresco, mortem non timeo. Vita enim mihi ad vestrum profectum tantummodo ducitur; sed caritatem vestram precor, ut æquo animo sitis. Nemo enim nos a vobis poterit divellere. Quos enim Christus conjunxit, homo non separabit. Quod si de muliere et viro dicitur : Propter hoc relinquet homo patrem suum et matrem, et adhærebit uxori suæ, et erunt duo in carne una (Gen. 2.24): et si hujusmodi nuptiarum conjunctio ab homine non potest separari, multo magis Ecclesia non potesta pastore divelli. Sed impugnas me. Unid mihi nocebit impugnatio tua, nisi quia me quidem clariorem impugnationibus tuis reddes, tuas vero conteras vires? Durum enim tibi erit adversum stimulum calcitrare: quia non stimulum retundes, sed pedes calcitrans vulnerabis (Act. 9.5): neque fluctus, qui saxo illiduntur, amplius aliquid proficient, quam ut semetipsos fracti dissolvant, et in spumas extenuati depereant. Christi Ecclesia nihil fortius : si quis eam impugnare proponit, vires atterat necesse est : tale est enim, velut si cælo bellum meditetur inserre. Ilomini si bellum inferas, fortasse vinces, aut forte vinceris: Ecclesiam vincere nulla vis poterit. Dei est Ecclesia, qui est omnibus fortior. Aut æmulamur Dominum? Numquid fortiores illo sumus (1. Cor. 10. 22)? Deus fundavit hoc, quod labefactare conaris. Aut experiri vis potentiam Domini? Ipse est Qui respicit super terram, et facit eam tremere (Psal. 103. 52): et iterum qui jubet, et tremor ejus solidatur. Aut non vidisti, trementem civitatem tuam quoties stare fecit? Multo magis Ecclesiam suam trementem poterit consirmare: fortior enim Ecclesia multo quam terra, imo et fortior cælo. Cælum et terra transibunt, verba autem mea non transibunt (Matth. 24. 35). Quæ verba? Tu es Petrus, et super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam, et portæ inferi non præralebunt in eam ( Ib. 16. 18 ). Quod si non credis verbo, rebus ipsis et operibus crede. Quanti tyranni aggressi sunt impugnare Ecclesiam Dei? quanta tormenta, quantas cruces adhibuerunt, ignes, fornaces, feras, bestias, gladios intendentes, et nihil agere potuerunt? Ubi nunc sunt illi qui hæc lecerunt, et ubi illi qui hæc fortiter pertulerunt? Nunc ii æternis pænis premuntur, et isti æternis gaudiis eriguntur: fulget enim Ecclesia super splendorem solis, et persequatores ejus perpetuis tenebris conteguntur. Non legis scriptum, quia undecim soli erant, et vinci non potuerunt? Nunc, ubi orbis terrarum repletus est piorum multitudine, quomodo poterunt vinci? Cælum el terra transibunt, verba autem mea non transibunt. Et merito: carior enim Ecclesia Dei, quam cælum. Non enim Ecclesia propter cælum, sed propter Ecclesiam cælum. Nihil enim, quæso, perturbet vos corum quæ agi videtis. Ponamus ante oculos nostros Petrum super aquas incedentem, et parum quid bæsitantem, atque ob hoc paululum periclitantem, non propter potentiam fluctuum, sed propter infirmitatem fidei. Numquid humana voluntate huc venimus, aut propter hominem huc producti sumus? Et hac non

arroganter loquor, neque jactantia agitatus, sed animos vestros, qui forte turbantur, cupio confirmare. Intuemini ergo quomodo Commota est et contremuit terra (Psal. 17.8), et tamen non corruit civitas. Quomodo, impurissime diabole, Ecclesiam te putas posse dejicere, qui trementes parietes dejicere minime valuisti? Non est in parietibus Ecclesia, sed in multitudine piorum. Ecce quam fortes, quam immobiles statis, non ferro, sed fide vincti. Et quid de tanta multitudine loquor? Unum fidelem vincere non potes. O diabole, nescis quæ tibi fecerint martyres? Quomodo frequenter ingressa est puella ætate tenera. annis immatura, et inventa est ferro fortior, cum latera ejus scinderes, fidem tamen ejus movere non posses? Defecit frequenter caro in tormentis, et robur fidei non defecit; consumptum est corpus, et mens non potuit inclinari; interiit substantia, et perstitit patientia. Si ergo frequenter ab una puella victus es, quomodo speras tantæ hujus et tam sidelis multitudinis fidem te posse evincere? Non audis Domini vocem dicentis: Quia, ubi duo aut tres sunt congregati in nomine meo, ibi sum et ego in medio eorum (Matth. 18. 20)? Quid, ubi tanta fidelium multitudo est caritatis nexibus vincta? Non ego propria virtute confido, habeo scripturam Domini mei, manum ipsius teneo, illa mihi cautio satis tuta est, illa me securum reddet et intrepidum: etiamsi orbis terræ commoveatur, ego cautionem Domini mei teneo. Lego manum ejus; ipsa mihi murus est inexpugnabilis. Vultis vobis recitem Domini cautionem? Ecce, inquit, vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem sæculi (1d. 28. 20). Christus mecum est, quem timebo? Etiamsi fluctus insurgat, etiamsi totum pelagus adversum me conturbetur, etiamsi principum furor, omnia mihi illa araneæ erunt, et araneis fragiliora. Et nisi propter fragilitatem vestram, hodie non dubitarem ire quo vellent. Semper enim dico: Domine, voluntas tua fiat (Id. 6. 10): non quod ille vult, vel ille, sed quod tu vis : tua voluntas milii turris fortissima, et petra stabilis, et baculus sidus. Si tu vis permanere mecum hic, habeo gratiam: si non vis, similem refero gratiam. Nemo vos conturbet, fratres, orate tantum : bæc enim diabolus movet, non aliam ob causam, quam ut religiosa studia vestra disrumpat, et exercitia vestra, quæ in orationibus et vigiliis gerebatis, exstinguat. Sed non obtinebit, nec eripiet a vobis studia religiosa : nisi quia sollicitiores vos inveniet, et servidiores efficiet. Crastina vobiscum exibo ad orationes : et ubi ego sum, ibi et vos eritis : et ubi vos estis, ibi ero et ego. Unum corpus sumus, neque caput a corpore, neque corpus a capite separabitur, etiamsi loco dividamur, sed caritate conjungimur; ego a vobis nec morte divellar. Nam etsi corpus meum moriatur, anima mea vivit, et memoriam vestri tenebit. Vos estis mihi patres, vos mihi mater, vos mihi vita, vos mihi gratia: si vos proficitis, mihi placebit. Vos estis corona mea, et divitiæ meæ; vos estis thesaurus meus. Ego millies pro vobis immolari paratus sum : et nec gratia mihi

1:

in hoc est, sed debitum reddo. Bonus enim pastor debet animam suam pro ovibus suis ponere (Joan. 10. 11): hujusmodi enim mors immortalitatem parit. Non enim propter divitias mundi insidias patior: quod si esset, utique contristari deberem : nec propter aliquod peccatum, sed propter caritatem, quam erga vos habeo: quia omnia ago, ut vos proficiatis: et ne subintroeat conturbare gregem bene institutum, sed ut permaneatis in simplicitate fidei. Hæc est causa periculorum meorum, et hæc sufficiant mihi ad coronam. Quid enim non patior pro vobis? Vos mihi cives, vos mihi fratres, vos mihi filii, vos mihi membra, vos mihi corpus, vos mihi lux, imo et ista luce dulciores. Quid enim mihi tantum præstant radii solis, quantum caritatis vestræ splendor acquirit? Ecce pro caritate vestra corona mihi paratur in futuro sæculo; boc mihi solis hujus splendor præstare non poterit. Hæc autem dico in auribus audientium. Et quid ita ad audiendum sollicitum et paratum, quam aures vestræ? Ecce quot dies sunt quod vigilatis, et nullum vestrum somnium inclinavit, nec temporis spatium frangit; nullum timor, nullum minæ deterrent, sed terror eorum fortiores vos reddet. Video in vobis quod semper optavi, ideo quod contempsistis mundi negotia, renuntiastis omnibus : nihil jam de terra, neque de terrenis actibus cogitatis. Ad cælestia vos migrasse jam cerno, absoluti estis vinculis corporis, ad beatam illam et cælestem contenditis philosophiam. Hoc mihi sufficit vidisse de vobis; hæc mea consolatio; ista me in agonibus meis velut unguenta quædam corroborant, et fortiorem me agonibus reddunt, et ad gaudia immortalia atque æterna transmittunt : pro his gratias agamus Deo, cui gloria in sæcula sæculorum. Amen.

#### MONITUM

Aliam edimus oratiunculam, Chrysostomo ascriptam, quam ex Vaticano quodam Codice eruimus, et in qua præter initium, ubi quædam comparent eadem quæ in priori oratione, cætera perplexa, infimæque notæ videntur esse, quædam item ex posteriore primæ orationis parte excerpta. Unum tamen est, quod hujus opusculi γηνσιότητα propugnare videatur. Nimirum Chrysostomus, Oratione prima post reditum ab exsilio, quam cum eruditis pene omnibus germanam censemus, hæc ait: Meministis me Jotum in medium adducere, ac dicere: Sit nomen Domini benedictum in sæcula. Hæc vobis pignora exiens

## CUM IRET IN EXSILIUM.

1. Læta nobis oratio, fratres, splendidusque conventus, et latum spatiosumque mare plenum, sed non ventorum impetu agitatum. Venit enim mater pacis, quæ ventorum impetum exstinguit. Mater Sion dicet, homo et homo natus est in ea, et ipse fundavit eam (Psal. 86. 5). Filioli mei, me intersecturi sunt? Et quid mortem timeam? Mihi vivere Christus est, et mori luerum (Philipp. 1. 21). Sed in exsilium mittent? Domini est terra, et plenitudo ejus (Psal. 23. 1) Sed facultates meæ publicabuntur? Nilûl intulimus in hunc mundum, certumque est quod nihil hinc poterimus auferre (1. Tim. 6. 7). Sed scitis qua de causa me deposituri sint. Quia tapetes non expandi, et sericis vestibus non sum usus, quia eorum ingluviem non fovi, nec aurum vel argentum ipsis obtuli. Dicunt porro mihi: Comedisti et bibisti, et baptizasti. Si hoc feci, anathema mihi, ne numerer cum episcopis, ne sim cum angelis, ne Deo placeam. Etiamsi vero comederim et baptizaverim, nihil eorum inopportune seci. Deponant et Paulum apostelum, quod post cœnam

custodi carceris baptisma contulerit (Act. 16. 33): deponant ipsum Dominum, quod post cœnam communionem discipulis dederit. Multos video fluctus, gravemque procellam, paratasque hastas : at ego gubernator magna ingruente tempestate, in duabus navigii puppibus sedeo, scilicet, in Veteri et Novo Testamento, atque remis tempestatem depello: non remis ligneis, sed veneranda cruce Domini tempestatem in pacem converto. Dominus jubet, et coronatur servus : ideoque non eum in diaboli manus tradit. An iguorant homines, vas purissimum immundi comparatione conspicuum sieri? Fratres, hypotheses vobis tres pono, sidem, tentationem, continentiam. Si dicatis sidem vos sustinere, imitamini beatum Abraham, qui ad senectutem pervenit, et maturos accepit fructus. Si dicatis vos tentationem sustinere, imitamini beatum Job. Eius mores nostis, et patientiam audistis, nec ignoratis qualem sortitus sit finem. Sin velitis continentiam sustinere, imitamini beatum Joseph, qui venditus est in Ægyptum ducendus, et same tabescen-

# IN ALTERAM ORATIONEM ANTEQUAM IRET IN EXSILIUM.

reliqui, has gratiarum actiones repeto: Sit nomen Domini benedictum in sæcula. Hanc vero Jobi benedictionem, quam ante profectum se commemorasse testificatur Chrysostomus, sub finem hujus ante exsilium oratiuneulæ, commemorat, plurimumque commendat ille. Verum potuit is qui Chrysostomum ementitus est ex vera quæ tum supererat oratione hæc excerpere. Si quis vero hoc fultus testimonio contendat, hunc esse germanum Chrysostomi fetum, is fateatur necesse est, fuisse hanc oratiunculam librariorum ausibus admodum temeratam et adulteratam.

# [420-421] OTE ANHEI EN TH EZOPIA.

α'. Φαιδρός ήμεν ο λόγος, αδελφοί μου, και λαμπρά πανήγυρις, καὶ θάλαττα εὐρύχωρος ἐμπεπλησμένη, άλλ' ου ταραττομένη τη ζάλη των άνέμων. ΤΗλθε γάρ ή μήτηρ τῆς εἰρήνης, ή κατασδεννύουσα την ζάλην των ανέμων Μήτηρ Σιων έρει, ανθρωπος και άνθρωπος έγεννήθη έν αυτή, και αυτός έθεμελίωσεν αὐτήν. Τεχνία μου, μελλουσί με χαθελείν; και τι δέδοικα τον θάνατον; Έμοι το ζην σ Χριστός, και το αποθανείν κέρδος. 'Αλλ' εξορία παραπέμψουσι; Τοῦ Κυρίου ή τῆ, καὶ τὸ πλήρωμα αὐτῆς. 'Αλλά χρημάτων δήμευσις ἔσται μοι; Οὐδέν είς τον πόσμον είσηνέγκαμεν, δήλον ότι οὐδὲ ἐξενεγκεῖν τι δυνάμεθα. 'Αλλ' οίδατε, ἀδελφοί, δι' Αν αίτιαν μέλλουσί με χαθελείν. Έπειδη τάπητας ούχ ήπλωσα, καὶ σηρικὰ ἱμάτια οὐκ ἐνεδυσάμην, ὅτι την γαστριμαργίαν αύτων ού παρεμυθησάμην, χρυσόν καλ άργυρον ου προσήνεγκα. Λέγουσι δέ μοι, ότι "Εφαγες καλέπιες, καλ εδάπτισας. Εί εποίησα τούτο, **ζωάθεμα μοι ξατω. Η ή αριθ**ηηθείην μετά των έπισεόπων, μη γίνωμαι μετά άγγέλων, μη άρέσω τῷ θεφ. Εί δε και Εφαγον και εδάπτισα, ούδεν των λεγομένων άκαιρον εποίησα. Καθελέτωσαν και Παυλον τον απόστολον, ότι μετά το δείπνον τω δεσμο-

φύλαχι το βάπτισμα έχαρίσατο και χαθελέτωσαν αύτον τον Κύριον, ότι μετά το δείπνον την χοινωνίαν τοίς μαθηταίς έχαρίσατο. Πολλά όρω κύματα καί χαλεπόν το κλυδώνιον, και δόρατα παρεσκευασμένα . κάτω ως κυδερνήτης έν μεγάλω κλύδωνι, καθέζομαι έπλ τάς δύο πρύμνας του πλοίου, ήγουν ἐπὶ τὴν Παλαιάν καὶ Νέαν Διαθήκην, καὶ ταῖς κώπαις άπωθουμαι την ζάλην ού ταίς χώπαις ταίς ξυλίναις, άλλά τῷ σταυρῷ τῷ τιμίφ τοῦ Δεσπότου [422] την ζάλην είς είρηνην μεταστρέφω. Δεσπότης χελεύει, χαι δούλος στεφανούται διά τούτο αύτον (ού) παραδίδωσιν αύτος διαδόλφ. "Εν (Ι. άν) δε ούκ οίδασιν α οί άνθρωποι ότι διά του άκαθάρτου τό καθαρώτατον σχεύος φανερούται; 'Αδελφοί, τρείς ύμίν ύποθέσεις τίθημι, πίστιν, πειρασμόν, σωφροσύνην. Εί λέγετε πίστιν οπομένειν, μιμήσασθε τον μακάριον 'Αδραάμ, τον παρηχμακότα τη ήλιχία και καρπούς ώριμους δεξάμενον. Εί δε λέγετε πειρασμέν ύπομένειν, μιμεϊσθε τὸν μακάριον Ἰώδ. Τὸν αὐτοῦ τρόπον οίδατε, καὶ τὴν ὑπομονὴν ἡκούσατε, καὶ τὸ τέλος αύτοῦ ούχ Ελαθεν ύμεν. Ει δε θέλετε σωφροσύνην ύπομένειν, μιμήσασθε τον μακάριον Ίωσήφ, τον Leg. videtur Mi oùx oleanv. Edt.

πραθέντα εἰς Αίγυπτον, καὶ λιμῷ τηκομένην Αίγυπτον ἐλευθερώσαντα. Προσετίθη γὰρ αὐτῷ πειρασμὸς ἐκ πίρνης Αἰγυπτίας τῷ ἔρωτι δεδουλωμένης, ῆτις αὐτῷ παρεκάθητο, Κοιμήθητι, λέγουσα, μετ' ἐμοῦ. Ἐδοι'λετο γὰρ τῆς σωφροσύνης αὐτὸν ἀπογυμνῶσαι ἐν τῇ Αἰγύπτῳ ἡ Αἰγυπτία · ἐνταῦθα δὰ ὁ Αἰγύπτιος. 'Αλλ' οὕτε ἐκείνη τὸν ἄγιον ἐσκέλισεν, οὕτε οὕτος τοῦτον ἀλλ' ἐφάνη ὁμοῦ τῆς ἐλευθερίας ἡ σωφροσύνη, καὶ τῶν τέκνων ἡ εὐγένεια, καὶ τῆς βαρδάρου ἡ ἀκολασία.

β'. 'Αδελφοί, ό κλέπτης ούκ ξργεται δπου καλάμη, και χόρτος, και ξύλον· άλλ' δπου κείται χρυσός, ή άργυρος, ή μαργαρίτης ούτως ό διάδολος ούχ είσέρχεται δπου πόρνος, ή βέδηλος, ή άρπαξ, ή πλεονέχτης άλλ' όπου οί τὸν Ερημον βίον διάγοντες. 'Αδελφοί, βουλόμεθα έφαπλώσαι την γλώτταν πρός την βασιλίδα; 'Αλλά τί είπω; 'Ιεζάδελ θορυδείται. και Ήλίας φεύγει · Ήρωδιάς εύφραίνεται, και Ίωάννης δεσμεύεται ή Αίγυπτία ψεύδεται, και Ίωσηφ φυλαχίζεται. Έαν ούν εξορίσωσί με, τον Ήλίαν μιμούμαι . έάν είς βόρδορον βάλωσι, τον 'Ιερεμίαν. έαν είς θάλατταν, τον προφήτην Ίωναν : έαν και είς λάκκον, τον Δανιήλ· εάν λιθάσωσί με, Στέφανον· έὰν ἀποχεφαλίσωσι, Ἰωάννην τὸν πρόδρομον εἀν ραδδίσωσι, Παύλον έὰν πρίσωσι, τὸν Ἡσαταν. Είθε ζῦλίνω πρίονι, ΐνα τοῦ σταυροῦ τοῦ πόθου ἀπολαύσω. Η σεσωματωμένη πολεμεί τον ασώματον ή λουτροίς και μυρίσμασι και μετ' άνδρος περιπλεκομένη, πολεμεί την καθαράν και άσπιλον Έκκλησίαν. 'Αλλά γε καλ αύτη καθίσει χήρα, έτι ζώντος του άνδρός. öτι γυνή εἴ, καὶ χηρεῦσαι θέλεις την Ἐκκλησίαν. Εσπέρας εκάλει με τρισκαιδέκατον απόστολον, καλ σήμερον 'Ιούδα προτείπε. Χθές μετ' έλευθερίας συνεκάθητό μοι, και σήμερον ώς θηρίον μοι έπεπήδησε.

"Εδει τον ήλιον παρ' ήμιν σδεσθήναι, και την σελήνην μή φανήναι, καὶ μόνον τοῦ ἐήματος Ἰὼ6 μή ἐπιλαθέσθαι. Καὶ γὰρ Ἰωδ, ὁ τηλικαύτην ὑπομείνας πληγήν, άλλο ούδεν εδόα ή ότι, Είη το ότομα Κιρίου εύλογημένον είς τούς αίωνας. "Ότε γάρ ή τούτου γυνή εβόα λέγουσα. Είπόν τι ρημα πρός Kύριον, καὶ τελεύτα, ἐπετίμησεν αὐτή λέγων · "Ira τί ώς μία τῶν ἀφρόνων γυναιχῶν ἐλάλησας; "Ο άχαρους γυναικός! ω μάλαγμα όδυνων! "Αρα, γύναι, σου ποτε άρρωστούσης τοιαυτά σοι έφθέγξατο Ίωδ; καλ ούχλ εύχαζς καλ εύποιίαις άπεσμήξατό σου την νόσον; "Ότε εν [423] βασιλικαίς αύλαίς διήγεν. ότε τὰ χρήματα είχεν, ότε την θεραπείαν την βασιλιχήν, ούδεν τοσούτον έλεγες, και νών όρωσα έπι κοπρίας καθήμενον, και ύπο σκωλήκων συνειλισσόμενον, τουτο λέγεις, Είπόν τι όημα πρός Κύριον, καί τελεύτα. Ούκ ήρκει αύτῷ ή πρόσκειρος παιδεία. άλλά καὶ διὰ τοῦ ρήματος αἰοινίαν αὐτῷ τὴν κόλασιν προξενείς; 'Αλλά τί ὁ μακαρίος 'Ιώδ; "Ινα εί ώσπερ μία τῶν ἀφρόνων γυ**ναικ**ῶν ἐλ**ά**λησας; Εί τὰ άγαθὰ ἐδεξάμεθα ἐκ χειρὸς Κυρίου, τὰ κακὰ ούχ ύποίσωμεν; Τί δὲ καὶ ή παράνομος καὶ στυγερά, αύτη ή νέα, φημί, Ίεζάβελ ου βοά και λέγει έκ... και διαπερα.... άποδρ... άλλά άποστέλλει μοι ύπάτους καὶ τριδούνους, καὶ μόνον ἀπειλεί. Καὶ τί μοι ἀνῆχεν; 'Αράχναι ύπὸ ἀράχνης ἀποστελλόμεναι. 'Αδελφοί πάντες, ότι και εν πόνοις απόκειται νίκη, και έν τοις άγωσιν άπόχειται στέφανος, ώς ο θεσπέσιος Παύλος άρτίως έλεγε, Τόν καλόν άγωνα ήγωνισμαι, τὸν δρόμον τετέλεκα, τὴν πίστιν τετήρηκα. καί λοιπόν απόπειται ο της δικαιοσύνης στέφανος, δη αποδώσει μοι Κύριος έη έκείνη τη ήμέρα ό δίχαιος χριτής. ότι αὐτῷ ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος εἰς τους αίωνας των αίώνων. 'Αμήν.

#### MONITUM

Postquam Chrysostomus, curante Theophilo Alexandrino, in pseudosynodo in quercu dicta damnatus depositusque fuerat, tumultuante populo, et abduci antistitem doctoremque suum non sinente, clam illo Chrysostomus se in exsilium, post triduum quam damnatus fuerat, adducendum præbuit, et Prenetum in Bithyniam deportatus est. Exindeque populo magis magisque in iram concitato, vociferante et a 1 Imperatorias ædes episcopi sui reditum postulante, interimque terræ motu palatium urbemque concutiente, Eudoxia Augusta perterrita sanctum virum reducendum restituendumque curavit; quod qua ratione, quantaque civitatis lætitia factum fuerit, pluribus narrabitur in Vita Chrysostomi. In ecclesiam deductus, extemporalem, inquit Sozomenus, 8, 18, habuit orationem: sumptoque argumento ex elegantissima similitudine, subindicavit Theophilum Ecclesiæ suæ vim inferre tentavisse, perinde atque elim regem Ægyptium uxori patriarchæ Abrahami. His aperte indicat Sozomenus secundam post reditum orationem, quæ ab hujusmodi similitudine orditur , quæque in fine Vitæ Chrysostomi per Georgium Alexandrinum legitur. Sed illud cum Chrysostomo non consonare videtur, qui postridie adventum suum hanc secundam orationem habuisse putatur, ut ex his verbis arguunt : Heri vesperi hæc verba ad me misit [ Kudoxia ] ; ergo, inquiunt, hanc secundam habuerit postridie, primam vero ipso adventus die.Verum circa 🗫c Chrysostomi verba non leves exsurgunt difficultates, quas in ejus Vita pluribus expendemus. Ut ut autern est, existimo et ego, primam esse cam oratiunculam, quæ sic incipit : Quid dicam aut quid loquar? Benedictus Deus, etc. Illam quippe ex tempore, inque ipso adventu dictam suisse suadet omnino vel ipse ordiendi modus : neque puto ullum esse qui non fateatur eam et in ipso adventu habitam et extempora-

:

tem Ægyptum liberavit. Illi quippe tentatio oblata est per meretricem Ægyptiam amore ejus captam, quæ ipsi assidebat, Cuba mecum (Gen. 39.7), dicens. Volebat enim eum a castitate abducere in Ægypto Ægyptia: hic vero Ægyptius adest. Verum neque illa sanctum supplantavit, neque hunc ille. Sed apparuit simul libertatis temperantia, filiorum nobilitas, et barbaræ mulieris incontinentia.

2. Fratres, fur non ingreditur eo, ubi palea, fœnum, et lignum adsunt; sed ubi aurum, argentum, aut margarita : sic et diabolus non eo ingreditur, ubi scortator, aut profanus, aut rapax, aut avarus; sed ubi illi, qui solitariam agunt vitam. Fratres, volumusne linguam acuere adversus Imperatricem? Sed quid dicam? Jezabel tumultum agit, et Helias fugit: Herodias lætatur, et Joannes vinculis stringitur: Ægyptia mentitur, et Joseph in carcerem truditur. Si itaque me in exsilium miserint, Heliam imitabor; si in cœnum projecerint, Jeremiam ; si in mare præcipitaverint, Jonam prophetam; si in lacum, Danielem; si lapidaverint, Stephanum; si capite truncaverint, Joannem Præcursorem; si verbéraverint, Paulum; si serra secuerint, Isaiam. Utinam vero serra lignea, ut amore crucis fruar. Corporea incorporeum oppugnat : quæ balneis et unguentis fruitur, quæ cum viro circumplicatur, bellum gerit adversus puram et immaculatam Ecclesiam. At enim illa jam vidua sedebit, etiam viro superstite : quia nempe mulier es, et vis Ecclesiam viduam facere. Heri vesperi me tertium decimum apostolum vocabat, et hodie Judam appellat. Heri eum libertate meeum con-

sidebat, et hodie ceu fera in me irruit. Oportuit solem apud nos exstingui, et lunam non apparere potius, quam verbi Job oblivisceremur. Etenim Job. qui tantam perpessus est plagam, nihil aliud claniabat, quam, Sit nomen Domini benedictum in sæcula (Job 1. 21). Cum enim uxor ejus occlamans diceret: Dic verbum contra Dominum, et morere (Id. 2.9); ipsam increpavit dicens: Cur quasi una ex insipientibus mulieribus loquuta es (Ibid. v. 10)? O ingratam mulierem! o emplastrum dolorum! Numquid, o mulier, te morbo laborante, talia tecum loquutus est Job? nonne precibus et officiis tuam abstersit ægritudinem? Cum in regiis atriis degeret, cum opibus floreret, cum regio cultu, nilul simile dicebas, et nunc ubi vides illum in fimo sedentem, et a vermibus circumvolutum, hoc loqueris: Dic verbum contra Dominum, et morere. Nou satis erat illi temporanea castigatio, sed ei per hoc verbum, æternum supplicium procuras? Sed quid beatus Job? Cur quasi una ex insipientibus mulieribus loguuta es? Si bona suscepimus de manu Domini, mala non sustinebimus? Quid autent hæc iniqua et odiosa; hæc, inquam, nova Jezabel. . . . Sed mittit mibi consules et tribunos, tantumque minitatur. Et quid ad me attinet? Araneæ ab aranea missæ. Fratres, quoniam laboribus victoria, certaminibus corona paratur, ut divinus Paulus modo dicebat. Bonum certamen certavi, cursum consummavi, fidem servavi : in reliquo reposita est mihi corona justitiæ, quam reddet mihi Dominus in illa die justus judex (2. Tim. 4. 7). Quoniam ipsi gloria et imperium in sæcula sæculorum. Amen.

# IN DUAS SEQUENTES POST REDITUM AB EXSILIO ORATIONES.

tem esse, ideoque hrevissimam; secunda autem longior insequente die dicta fuerit: lapsus ergo Sozomenus est qui extemporalem, σχέδιον, illam orationem, quam reversus Chrysostomus ad populum habuit, dictt eam esse quæ Abrahami et Saræ similitudinem adhibet, ab illaque orditur.

Huic orationi Græcæ, quam Latine convertimus, veterem interpretationem, quæ in prius editis fertur, sabjungimus; quoniam hine et inde nonnulla habentur Græcis auctiora, quædam etiam secus posita.

Secundam etiam ut verum Chrysostomi setum omnes admittunt: ejusque γνησιότητα Sozomenus [424] asserit in loco supra allato. Unum est quod non parum negotii sacessat. Primum Chrysostomi exsilium et ab illo exsilio reditus in annum cadunt 403; secundum, a quo nunquam rediit Chrysostomus, anno 404 contigit. Cum secundo ejectus suit Chrysostomus, irruptio in ecclesiam sacta est, baptisterium sanguine repletum suit; hæc vero, quæ anno 404 gesta sunt, in hac homilia, anno 403 habita, commemorantur, τὸ φωτιστήριον αξματος ἐμπέπλησται. Quomodo potuit Chrysostomus ea anno 403 ut gesta reserre, quæ anno solum sequenti gesta sunt? Hæc objicit Savilius, quibus respondet Tillemontius: idipsum et hoc et sequenti anno contingere potuisse. Alius sortasse dicet, hæc adjectitia esse, et ex alio sorte opusculo Chrysostomi, quod perierit, hæc translata suisse. Certe res hæc dissicultate non vacat, et in Chrysostomi Vita pluribus expendetur.

Godefridi Tilmanni, qui paraphrasten potius quam interpretem egit, versionem rejecimus, novamquo parayimus.

- - - \*\*\*\*\*

# POST REDITUM

A PRIORE EXSILIO.

1. Quid dicam, aut quid loquar? Benedictus Deus. lloc egressus dixi, hoc iterum profero, imo illic cum essem non intermisi dicere. Meministis me Johum in medium adducere, ac dicere: Sit nomen Domini benedictum in sæcula (Job 1. 21). Hæc vobis pignora exiens reliqui, has gratiarum actiones repeto: Sit nomen Domini benedictum in sæcula. Diversæ res, sed una glorificatio. Pulsus gratias agebam, reversus gratias ago. Diversæ res, sed sinis unus hiemis et æstatis; unus finis, agri felicitas. Benedictus Deus, qui permisit egredi; benedictus iterum, qui ad reditum evocavit; benedictus Deus, qui tempestatem permisit; benedictus Deus, qui tempestatem solvit, et tranquillitatem paravit. Hæc dico, ut vos ad benedicendum Deo instituam. Bona contigerunt? Benedic Deo. et bona manent. Mala acciderunt? Benedic Deo. et mala solvuntur. Siquidem et Job dives cum esset, gratias agebat, pauper etiam effectus Deo gloriam reddebat. Neque tunc rapuit, neque tunc blasphemavit. Varia tempora, et una mens fuit : ac gubernatoris virtutem nec tranquillitas resolvit, nec tempestas demergit. Benedictus Deus et cum a vobis separatus sum, et cum vos recuperavi. Utraque ejusdem providentiæ fuerunt. A vobis separatus sum corpore, sed nequaquam mente. Videte quanta fecerint inimicorum insidiæ. Studium intenderunt, desiderium incenderunt, et sexcentos mihi procurarunt amatores : antehac me mei amabant, nunc etiam Judæi honorant. Sperabant se a meis me separaturos esse, et alienos adsciverunt. Verum non illis, sed Dei nomini gratiæ referendæ, qui illorum nequitia ad honorem nostrum usus est: nam et Judæi Dominum nostrum crucifixerunt, et servatus est mundus : neque gratiam Judæis habeo, sed crucifixo. Videant quomodo Deus noster videt: quam pacem eorum insidiæ pepererunt, quam gloriam paraverunt. Antehac ecclesia sola implebatur, nunc forum universum ecclesia factum est. Unum caput inde huc usque locum occupat. Nemo choro vestro silentium imperavit, et tamen omnes in

silentio, omnes in compunctione versabantur. Alii psallebant, alii beatos prædicabant eos qui psallerent. Hodie circenses sunt, et nemo adest; sed omnes in ecclesiam ceu torrentes confluxerunt: torrens vero vester cœtus, et flumina sunt voces, quæ in cælum ascendunt, quæque amorem erga patrem perhibent. Preces vestræ diademate splendidiores mihi sunt. Viri mulieresque simul: In Christo enim Jesu non est masculus neque femina (Gal. 3. 28). Quomodo loquar potentias Domini? Scitis quam sit verum id, quod dico: Si quis fortiter tentationes ferat, magnum inde fructum demetet.

2. Oratio in ecclesia Apostolorum habita. — Ideo vos ad apostolos convocavi. Venimus pulsi ad eos, qui pulsi sunt. Nos insidiis sumus appetiti, illi pulsi sunt. Venimus ad Timotheum, novum Paulum. Venimus ad sancta corpora, quæ Christi stigmata gestaverunt. Numquam timeas tentationem, si animo scis instructus generoso: sancti omnes sic coronati sunt. Multa corporum afflictio, major vero animorum tranquillitas. Utinam semper in ærumna sitis. Sic et pastor gaudet cum laborem propter oves subit. Quid loquar? ubi seram? Locum desertum non habeo. Ubi laborabo? Non est mihi vinea aperta. Ubi ædificabo? Absolutum est templum; retia mea rumpuntur ob multitudinem piscium. Quid faciam? Laborandi tempus non suppetit. Ideo hortor, non quod doctrina vos egeatis, sed ut ostendam genuinam meam erga vos caritatem. Ubique spicæ vernant. Tot sunt oves, et nusquam lupus; tot sunt spicæ, et nusquam spinæ; tot sunt vites, et nusquam vulpes. Mordaces bestiæ submersæ sunt, lupi fugerunt. Quis illos insequutus est? Non ego pastor, sed vos oves. O nobilitas ovium! Absente pastore, lupos profligarunt. O pulchritudo sponsæ, imo potius castitas! absente viro adulteros abegit. O pulchritudo et castitas sponsæ! ostendit pulchritudinem; ostendit et probitatem. Quomodo abegisti adulteros? Quod virum amares. Quomodo abegisti adulteros? Castitatis magnitudine. Non arripui arma, non hastas, non clipcos: ostendi illis pulchritudinem meam, non tulerunt splendorem. Ubi nunc illi? In turpitudine. Ubi nos? In exsultatione. Imperatores nobiscum; principes nobiscum. Ecquid dicam? quid loquar? Adjiciat Dominus super vos et super filios vestros (Psal. 113. 14), alacritatemque vestram quasi sagena capiat. Hic vero finem loquendi faciamus, in omnibus gratias agentes benigno Deo, cui gloria in sæcula. Amen.

### POST REDITUM A PRIORE EXSILIO.

Quid dicam? quid loquar? Benedictus Deus. Hunc egrediens dixi sermonem, hunc iteravi revertens, et illic constitutus hunc in ore volvebam. Puto vos meminisse, cum ante hoc beatum Job adduxissem in medio dicentem: Sit nomen Domini benedictum ( Job 1. 21). Hanc vobis historiam dereliqui, has gratiarum actiones iterabo regressus. Sit nomen Domini benedictum in sæcula. Diversæ rerum causæ, sed una glorificatio. Et cum expellebar, benedicebam, et reversus iterum benedico. Et si variæ quidem causæ, sed una definitio. Super hiemem et æstatem unus est finis: culturæ, fertilitas subsequens campi. Benedictus Deus, qui concessit exire; benedictus Deus, qui redire præcepit; benedictus Deus, qui permisit hiemem; benedictus Dèus, qui dissolvit hiemem, et fecit tranquillitatem. Hæc dico admonens vos, ut semper benedicatis. Si evenerint mala, benedicite, et dissolventur mala. Si prospera venerint, benedicite, et perseverabunt prospera. Siquidem Job cum in prosperis esset, benedicebat : et cum pauper esset effectus, glorificabat. Neque tunc ingratus fuit, neque postea blasphemavit. Diversa quidem tempora, sed una vobantas : gubernantis actum nec tranquillitas resolvit, nec tempestas hiemis demergit. Benedictus Deus, et cum a vobis sum segregatus, et cum iterum recepi vos. In utroque Dei providentia est. Separatus a vobis corpore, sed anima non sum a vobis divisus. Et ex vestro affectu meum metimini animum. Et quid dicam? Non sum separatus a vobis, sed magis accensus sum desiderio vestri, quod etiam de vobis confido. Nihil nobis nocuere insidiæ, nihil læsit invidia, sed magis augmentum præstitit caritati, et multiplicavit discipulorum numerum: ante hoc enim diligebar a meis, ninc vero honorificabor a Judæis. Sperabant me a meis filiis separare, sed magis mihi extrancos adjunxerunt. Non illis agam gratias : sed Dei misericordiæ gloriam referam, qui conatus illorum malos in melius commutavit : nam et Judæi crucisixerunt Christum, et illius morte humanum salvatum est genus; non illis gratiæ, sed crucifixo. Considerent quid boni pugna eorum præstitit, insidiæ eorum qualem nobis lætitiam præparaverunt. Ante hoc quidem ecclesia replebatur, sed nunc et in plateis ecclesiæ factæ sunt. Et unanimes, et conjuncti psallentes, Dei in vos provoçatis aspectum: voces vestræ cæli secreta penetrarunt; ut omnis ætas vestras psalmodias miraretur attenta. Cursus equorum hodie, et pauci illuc, imo cuncti in ecclesia: quasi torrens quidam ac fluvius vestra facta est multitudo. Voces vestræ elevantur ad cælum, amorem qui ad patrem est ostendentes. Orationes vestræ

meum coronaverunt caput. Oratio omni monili præclarior viri et mulieris. In Christo enim Jesu non masculus, neque semina (Gal. 3. 28) Qualiter enarrem potentias Domini, aut mirabilia ejus recenseam? Videtis quia quod dico verum est: Quoniam si quis tentationem viriliter tulerit, magnum ex ipsa vindemiat fructum. Ideo vos ad apostolos invitavi, ut ad eos, qui aliquando persecut onem passi fuerant, veniremus. Et nos quidem insidias passi, illi vero impugnati. Sed inimici illis nihil nocuerunt ; quia isti orbem terrarum lucraverunt. Veniamus ad sancta corpora, qu.e Christi stigmata portaverunt. Veniamus ad Timotheum novum Paulum, et Andream alterum Petrum. Credimus juvari nos illorum meritis. Si virilem animum geris, non timeas tentationes. Omnes sancti per ista transierunt. Multa tribulatio corporum, sed majus refrigerium animarum. Præstet vos Dominus semper augeri, et celebres conventus agere. Gloria quippe pastoris est ovium multitudo. Quid faciam ?quid loquar? Incultum ubi seminem non habeo agrum. Extensa est propago vitium, perfectum est templum, et præ multitudine piscium rumpuntur retia mea. Quid faciam? Laborandi locum non habeo, gaudendi habeo tempus. Ideo loquor: non quia indigetis doctrina, sed ut meam voluntatem vobis ostendam. Ubique spicæ comant. Tantæ oves, et nusquam lupus; tot spicæ, et nusquam lolium; tantæ vineæ, et nusquam vulpes. Ubi nunc latent lupi? quo abierunt vulpes, quæ eos persequutæ sunt? O rem inauditam! pastor quiescit, et oves luporum rapicm abegerunt, insidias vulpium oppresserunt. O ovium sapientia! o filiorum affectus! o discipulorum caritas! o pulchritudo sponsæ! absente viro abegit adulteros; ostensæ sunt ejus divitiæ, apparuit pulchritudo. Latrones confusi ierunt, et aufugerunt. Dicite mihi, quomodo persequuti estis lupos? quomodo pepulistis latrones? Frequenti, inquit, oratione ad Deum. Quomodo despexistis adulteros? Continuis, inquit, lacrymis, ex desiderio viri Non accepi arma, non sumpsi lanceas, non arripui scutum : solummodo ostendi eis pulchritudinem meam, qua perspecta vulnerati fugerunt. Ubi nunc illi? Procul dubio in confusione. Ubi nos? lu lætitia. Ubi nunc illi? Conscientiæ suæ malo tabescunt. Ubi vero nos? In magna exsultatione glorificamus Deum. Quid dicam ? quid loquar? Adjiciat Dominus super vos, et super filios vestros (Psal. 113. 14): et allevet Dominus vultum suum, et miscreatur vestri, in Christo Jesu Domino nostro, cum quo est Deo Patri, et Spiritui sancto honor, gloria, et potestas per immortalia sxcula. Amen.

#### **EJUSDEM POST REDITUM**

A PRIORE EXSILIO HOMILIA.

- 1. Cum Saram ab Abrahamo abstulit Pharao, pulchram formosamque mulierem improbus barbarusque Ægyptius, et iniquis oculis ejus pulchritudine conspecta, adulterium perpetrare vellet : tunc non in ipso statim initio pænam immisit Deus, ut justi viri virtus, mulieris castitas, barbari intemperantia, Deigue benignitas eminerent : viri justi virtus, quia rem cum gratiarum actione tulit; mulieris castitas, quia in barbarorum manus delapsa pudicitiam servavit; barbari intemperantia, quia alienum torum invasit; Dei benignitas, quoniam cum res hominibus desperatæ essent, tunc coronam justo contulit. Hæc tunc in Abrahamum gesta sunt : gesta item hodie in Ecclesiam. Ægyptius hic (a), ut ille Ægyptius erat : hic satellites habuit, ille protectores : ille Saram, hic Ecclesiam rapuit : una nocte ille detinuit, hic per unum diem occupavit; ac ne quidem per unum diem occupare permissus est; sed solum ut sponsæ castitas nota esset, quia illo licet ingrediente ejus castitatis decor corruptus non est: tametsi mœchum paraverat, et tabellæ adornatæ erant, et multi e domo subscripserant. Adornata est machina, sed exitum non habuit. Eluxit simul ejus nequitia, et Dei benignitas. At barbarus tunc ille, peccato agnito, delictum confessus est : dixit enim Abraham : Cur hoc fecisti? cur dixisti, Soror mea est? et parum ábsuit, quin peccaverim (Gen. 12. 18. 19): hic vero etiam post scelus in certamine perstitit. O miser et infelix! Peccasti, quiesce (Ibid. 4 7), ne adjicias peccatum peccato. Et illa quidem rediit opibus instructa Ægyptiacis : et Ecclesia quoque rediit, mentis divitiis instructa, et continentior effecta. Vide barbari insaniam. Ejecisti pastorem: cur gregem dissipasti? Amovisti gubernatorem : cur gubernacula confregisti? Vinitorem ejecisti; cur vites avulsisti? cur monasteria pessumdedisti? Barbarorum invasionem imitatus es.
- 2. Ilæc omnia fecit ille, ut virtus appareret vestra; omnia fecit, ut edisceret hic adesse gregem a Christo pastore ductum. Absente pastore grex simul manebat, et apostolicus sermo implebatur: Non in præsentia mei tantum, sed etiam in absentia, cum timore et tremore salutem vestram operati estis (Philipp. 2. 12). Hæc minabantur timentes virtutem vestram, caritatis vim, amoremque mei. Nihil audemus, aiebant, in urbe: eum nobis date foris. Capite me foris, ut discatis Ecclesiæ amorem, agnoscatis filiorum meotum generosam indolem, militum virtutem, armatorum robur, diadematum splendorem, divitiarum facultatem, amoris magnitudinem, constantem patientiam, libertatis florem, victoriæ gloriam, cladis tuæ ludibrium. O res novas et admirandas! pastor abest, et grex exsultat, dux procul, et milites armantur. Non solum ecclesia
  - (a) Theophilum Alexandrinum notat.

exercitum habuit, sed tota civitas ecclesia fuit. Vici, fora, aer sanctificabantur : hæretici convertebantur. Judæi meliores efficiebantur, sacerdotes damnabantur, et Judæi Deum laudabant, atque ad nos accurrebant. Ita Christi tempore factum est. Caiphas cruci affixit, et latro confessus est. O novas res et admirandas! sacerdotes occiderunt, et magi adoraverunt. Hæc ne ecclesiam perturbent. Nisi bæc contigissent, divitiæ nostræ, quæ vere aderant, non ostensæ fuissent. Sicut enim Job, etsi justus esset, non talis visus suisset, nisi vulnera et vermes apparuissent; ita et vestræ divitiæ numquam notæ fuissent nisi paratis insidiis. Deus sane quasi sese excusans Jobo dicit: Putasne me aliter tibi respondisse, quam ut justus appareres (Job 40. 8)? Insidiati sunt illi, bellum moverunt, et victi sunt. Quomodo bellum gesserunt? Fustibus. Quomodo victi sunt? Precibus. Si quis te percusserit in dexteram maxillam, verte illi et aliam (Matth. 5. 39). Tu fustes in ecclesiam infers et eatn oppugnas; ubi pax est omnibus, bellum moves: nec locum revereris, miser et infelix, non sacerdotii dignitatem, non principatus amplitudinem. Baptisteri um sanguine repletum est; ubi peccatorum remissio, ibi sanguinis effusio. In quanam acie hæc facta sumt? Imperator intrat et projicit clipeum et diadema; tu intrasti, et clavas arripuisti. Ille imperii symbola foras relinguit ; tu belli symbola intromittis. Sed sponsam meam nullo modo læsisti, at manet illa pulchritudinem suam exhibens.

3. Suis de gloria ipso absente comparata gratulatur. Latitia in reditu Chrysostomi. — Idcirco gaudeo, non solum quia vicistis, sed quia me absente vicistis. Si adfuissen, in partem victoriæ vobiscum venissem: quia vero secessi, nudum vobis tropæum fuit. Verum et illud mea laus est : atque rursum in partem victoriæ vobiscum venio, quia sic vos educavi, ut etiam absente patre vestram nobilitatem ostenderetis. Quemadmodum enim strenui athletæ etiam absente pædotriba robur suum exhibent : sic et sidei vestræ generositas, etiam absente doctore, bonam suam indolem exhibuit. Quid opus verbis? Lapides clamant, muri vocem emittunt. Adi imperatorias aulas, et statim audis: Populi Constantinopolitani. Ad mare te confer, desertum pete, montes, domos: encomium vestrum ubique descriptum est. Quibus telis vicistis? Non opibus, sed side. O popule doctoris amans! o popule patrem diligens! beata urbs, non propter columnas et laquearia aurea, sed propter virtutem vestram! Tot tantæque erant insidiæ, et preces vestræ vicerunt : idque jure merito : nam preces erant assiduæ, et lacrymarum fontes effluebant. Illi tela vibrabant, vos lacrymas: illi furorem spirabant, vos mansuetudinem. Quod vis facito: vos oratis. Illi

ŀ

۴

# [426-427] ΤΟΥ ΑΥΤΟΥ ΕΠΑΝΕΛΘΟΝΤΟΣ.

Άπο τῆς προτέρας ἐξορίας όμιλία.

α'. "Ότε την Σάρραν άπο του "Αδρασμ ήρπασεν ό Φαραώ, την καλην καὶ εὐειδη γυναϊκα ὁ πονηρὸς καὶ βάρδαρος και Αιγύπτιος, άδίκοις όφθαλμοίς ίδων αύτης το χάλλος, χαι μοιχείας εργάσασθαι δράμα βουλόμενος · τότε δή, τότε παρά μέν την άρχην ούκ έκόλασεν ό Θεός, ενα δειχθή και του δικαίου ή άνδρεία, και της γυναικός ή σωφροσύνη, και του βαρδάρου ή άχολασία, χαι ή του Θεού φιλανθρωπία του διχαίου ή άνδρεία, ότι έφερεν εύχαρίστως τὸ γενόμενον τῆς γυναικός ή σωφροσύνη, ότι ενέπεσεν είς τάς βαρδαρικάς γεϊρας, και την σεμνότητα διετήρησε • του βαρδάρου ή ἀχολασία, ὅτι ἀλλοτρία ἐπῆλθεν εὐνἢ· τοῦ Θεοῦ ή φιλανθρωπία, δτι μετά ἀπόγνωσιν άνθρώπων, τότε τὸν στέφανον ήνεγκε τῷ δικαίω. Ταῦτα ἐγίνετο τότε έπὶ τοῦ ᾿Αδραάμ, ἐγένετο δὲ σήμερον ἐπὶ τῆς Έπκλησίας. Αίγύπτιος ούτος, ώς έκεῖνος Αίγύπτιος • ούτος δορυφόρους είχεν, έχεινος ύπασπιστάς · έχεινος την Σάρραν, ούτος την Έχχλησίαν: μίαν νύχτα ἐκείνος συνέσχε, μίαν ἡμέραν ούτος εἰσῆλθεν : οὐδ' ἄν την μίαν συνεχωρήθη, άλλ' ενα δειχθή της νύμφης 🛊 σωφροσύνη, ὅτι εἰσέρχεται, καὶ ού διεφθάρη αὐτῆς τὸ χάλλος τῆς σωφροσύνης, χαίτοι μοιχὸν ἡτοίμασε, και τά γραμματεία συνετελείτο, και πολλοί τῶν τῆς οίχίας ὑπέγραφον. Άπηρτίσθη ή μηχανή, καὶ τὸ τέλος ούχ εγένετο. Έφάνη εχείνου ή πονηρία, χαί του Θεου ή φιλανθρωπία. 'Αλλ' ό μεν βάρδαρος τότε έχείνος επιγνούς το αμάρτημα, ώμολόγησε το παρανόμημα· λέγει γάρ τῷ 'Αδραάμ· Τί ἐπο/ησας τοῦτο; εἰς τί εἶπας, ὅτι ἀδελφή μού ἐστι; καὶ μιχρού δη ήμαρτος ούτος δέ μετά την παρανομίαν έπηγωνίσατο. "Αθλιε καλ ταλαίπωρε, "Ημαρτες, ήσύχασος, μη πρόσθες άμαρτίαν έφ' άμαρτίαν. Κάπείνη μεν επανήλθε, πλοῦτον έχουσα τον Αίγυπτιακόν · ή δὲ Ἐκκλησία ἐπανῆλθε, πλοῦτον ἔχουσα τον άπο της γνώμης, και σωφρονεστέρα εφάνη. Όρα 🔂 την μανίαν του βαρδάρου. Έξέδαλες τον ποιμένα : τί την άγέλην διέσπασας; 'Απέστησας τον χυδερνήτην - τί τους οίαχας χατέχλασας; Τον άμπελουργόν **ἐξέδαλες** · τί τὰς ἀμπέλους ἀνέσπασας; τί τὰ μοναστήρια διέφθειρας; Βαρδάρων έφοδον εμιμήσω.

β'. Έποίησεν άπαντα, ίνα δειχθή ύμων ή άνδρεία. έποξησεν δπαντα, ενα μάθη ότι ποίμνη έστιν ένταῦθα οπό Χριστού ποιμαινομένη. Έξω ό ποιμήν, καὶ ή άγέλη συνεχροτείτο, και το άποστολικόν επληρούτο ρήμα. Ούχ έν τῆ παρουσία μου μόνον, άλλά καί έν τη απουσία μου, μετά φόδου και τρόμου την žaυτῶν σωτηρίαν κατεργάζεσθε. Καὶ τοιαῦτα ἡπείλουν δεδοικότες ύμων την άνδρείαν και της άγάπης τὸ φίλτρον, και τον πόθον τον περί έμέ. Οὐδεν τολμεώμεν, φησίν, έν τη πόλει δότε ήμιν αύτον έξω. Αάδετέ με έξω, Ινα μάθητε τον πόθον τῆς Έχχλησίας, μάθητε των εμών τέχνων την εύγένειαν, των στρατιωτών την Ισχύν, των όπλιτων την δύναμιν, σων διαδημάτων την περιφάνειαν, του πλούτου την περιουσίαν, της άγάπης το μέγεθος, της καρτερίας την υπομονήν, της έλευθερίας [428] το άνθος, της νέκτης το περιφανές, της ήττης σου τον γέλωτα. "Ο καενών και παραδόξων πραγμάτων ο ποιμήν εξω, καὶ ή ἀγέλη σχιρτή ο στρατηγός πόρρω, καὶ οί

στρατιώται ώπλίζοντο. Οὐκέτι ή ξκκλησία είχε τὸ στρατόπεδον μόνον, άλλά και ή πόλις εκκλησία. έγένετο. Δί ρυμαι, αί άγοραι, ό άἡρ ἡγιάζετο · αίρετικοί έπεστρέφοντο, οι Ἰουδαίοι βελτίους έγένοντο. οί ίερεζ κατεδικάζοντο, και οί Τουδαίοι τον Θεόν εύφήμουν, και ήμιν προσέτρεχον. Ουτω και έπι του Χριστοῦ ἐγένετο. Καίφας ἐσταύρωσε, καὶ ληστής ώμολόγησεν. "Ο καινών και παραδόξων πραγμάτων ίερεις άπέχτειναν, και μάγοι προσεχύνησαν. Μή ξενιζέτω ταῦτα την Έχχλησίαν. Εἰ μη ταῦτα ἐγένετο, ό πλοῦτος ήμῶν οὐχ ἄν ἐφάνη· ῆν μὲν, οὐχ ἄν δὲ έφάνη. "Ωσπερ γάρ ό Ἰωδ δίχαιος μέν ήν, ούχ αν δὲ έφάνη, εί μή τὰ τραύματα, καὶ οἱ σκώληκες · οῦτω και ό ύμέτερος πλοῦτος, εί μή αί ἐπιδουλαί, ούκ ἄν ἐφάνη. ᾿Απολογούμενος δὲ τῷ Ἰὼδ ὁ Θεός φησιν, δτο Οίει με άλλως σοι κεχρηματικέται, ή îra δίκα:ος dragarñς; Έπεδούλευσαν έχεῖνοι, ἐπολέμησαν, χαλ ήττήθησαν. Πώς ἐπολέμησαν; Ροπάλοις. Πώς ήττήθησαν; Εύχαζς. Έάν τίς σε ραπίση είς την δεξιάν σιαγότα, στρέψον αὐτῷ καὶ τὴν ἄλλην. Συ ρόπαλα εἰσφέρεις εἰς τὴν ἐχχλησίαν καὶ πολεμεῖς. οπου είρηνη πάσι, πολέμου άρχη ουδέ τον τόπον ήδέσθης, άθλιε και ταλαίπωρε, ούδε της Ιερωσύνης τὸ ἀξίωμα, οὐδὲ τῆς ἀρχῆς τὸ μέγεθος. Τὸ φωτιστήριον αίμάτων έμπέπλησται. όπου άμαρτημάτων άφεσις, αἰμάτων ἔχχυσις. Έν ποία παρατάξει ταῦτα γίνεται ; Βασιλεύς εἰσέρχεται καὶ ρίπτει ἀσπίδα καὶ διάδημα, συ εισήλθες, και ροπανα ήρπασας. Έκεινος και τὰ συνθήματα τῆς βασιλείας ἔξω ἀφίησι · σὸ τὰ συνθήματα τοῦ πολέμου ἐνταῦθα εἰσήνεγκας. 'Αλλά την νύμφην μου ούδεν εδλαψας, άλλά μένει το χάλλος αύτῆς ἐπιδειχνυμένη.

γ'. Διὰ τοῦτο χαίρω, ούχ ὅτι ἐνικήσατε. Εἰ παρήμην, • έμεριζόμην μεθ' ύμῶν τὴν νίχην • ἐπειδὴ δὲ ἀνεχώρησα, γυμνόν ύμῶν τὸ τρόπαιον ἐφάνη. Άλλὰ καὶ τοῦτο ἐμὸν ἐγκώμιον, καὶ πάλιν μερίζομαι ἐγὼ μεθ' ύμῶν τὴν νίκην, ὅτι οὕτως ὑμᾶς ἀνέθρεψα, ὡς και άπόντος του πατρός την οίκείαν εύγένειαν έπιδείχνυσθαι. "Ωσπερ γάρ οἱ γενναΐοι τῶν ἀθλητῶν καὶ ἀπόντος τοῦ παιδοτρίδου τὴν ἐαυτῶν ῥώμην ἐπιδείχνυνται ουτω χαὶ ἡ εὐγένεια τῆς ὑμετέρας πίστεως καλ άπόντος του διδασκάλου την οίκείαν εύμορφίαν επεδείξατο. Τίς γρεία λόγων; Οι λίθοι βοώσιν· ol τοίχοι φωνήν άφιασιν. "Απελθε είς βασιλικάς αὐλάς. και ακούεις εύθέως. Οι λαοί Κωνσταντινουπόλεως. "Απελθε είς την θάλατταν, είς την Ερημον, είς τὰ δρη, είς τὰς οἰχίας, τὸ ἐγχώμιον ὑμῶν ἀναγέγραπται. Έν τίνι ενικήσατε; Ού χρήμασιν, άλλά πίστει. "Ω λαός φιλοδιδάσχαλος, ω λοός φιλοπάτωρ, μαχαρία ή πόλις, ού διά χίονας χαι χρυσοῦν δροφον, άλλά διά την ύμετέραν άρετην. Τοσαύται αί ἐπιδουλαί, καὶ αι ερλας ρίτων ελιχμοαν. κας ίταγα εικοτώς. κας γάρ ἐχτενεῖς ήσαν αἱ εὐχαὶ, καὶ αἱ πηγαὶ τῶν δακρύων ἐπέρρεον. Έκεινοι βέλη, ὑμείς δὲ δάκρυα. έχείνοι θυμόν, ύμεις δε πραθτητα. "Ο βούλει πάησον · ύμεζς εύχεσθε. Κάκεζνοι, οι άντέλεγον, πο΄ 🐒

a Hic textus Græcus deficit.

είσεν; "Οπλα έχενήσαμεν; μή τόξα έτείναμεν; μή [129] βέλη ἀφήκαμεν; Ευχόμεθα, κάκεινοι έφυγον. ώς γάρ άράχνη διεσπάσθησαν, και όμεις ώς πέτρα έστήχατε. Μακάριος έγω δι' ύμας. "Ήδειν μέν καί πρό τούτου ήλίχον έχω πλούτον, έθαύμασα δέ χαί νῦν. Πόρρω ήμην, και πόλις μετωχίζετο. Δι' ενα άνθρωπον το πέλαγος πόλις έγίνετο. Γυναϊκές, άνδρες, παιδία άωρα την ηλικίαν, γυναϊκές βαστάζουσαι παιδία, χατετόλμων πελάγους, χατεφρόνησαν χυμάτων. Ού δοῦλος εδεδοίχει δεσπότην, ού γυνή τῆς φνσικής άσθενείας εμέμνητο. Γέγονεν ή άγορά εκκλησία, τὰ πανταχού δι' ήμας. Τίνα γάρ οὐκ ἐπαιδεύσατε; Βασιλίδα συγχορεύουσαν ελάδετε ού γάρ άποχρύψομαι τὸν ζηλον αὐτης. Ού βασιλίδα χολαχεύων ταῦτα λέγω, άλλ' εὐσέδειαν θεραπεύων · οὐ γάρ άποκρύψομαι αυτής τον ζήλον. Ου γάρ οπλα Ελαδεν, άλλά κατορθώματα άρετῆς. Απηγόμην τότε, ίστε πως. Δεί γάρ και λυπηρά είπειν, ίνα μάθητε τά χρηστά . άλλα μάθητε πῶς ἀπηγόμην, καὶ πῶς ἐπανηλθον. Ol σπείροντες έν δάκρυσιν, έν άγαλλιάσει θεριούσι. Πορευόμετοι έπορεύοττο καί έκλιιος, βάλλοντες τὰ σπέρματα αὐτῶς · έρχόμετοι δε ήξουσιν εν άγαλλιάσει, αίροντες τά δράγματα αὐτῶν. Ταῦτα τὰ ῥήματα ἐγένετο πράγματα. Μετ' εύχαριστίας ύπεδέξασθε δη όδυνώμενοι προεπέμψατε. Καὶ οὐδὲ ἐν μαχρῷ χρόνῳ · μετὰ μίαν ήμέραν πάντα ελύθη. Καλ γάρ ή άναδολή εγένετο δι' ύμας, έπει ό θεός έξ άρχης Ελυσε.

δ'. Λέγω ύμιν το απορρητον. Έπεραιώθην το πέλαγος μόνος την Έχχλησίαν βαστάζων ή γάρ άγάπη ού στενούται. Ούχ έστενοχωρείτο το πλοίον • Ού στεroχωρείσθε γάρ έν ήμίν. Άπήειν τὰ υμέτερα μεριμνών, κεχωρισμένος μέν τῷ σώματι, συνημμένος δέ τή γνώμη απήειν τον θεόν παρακαλών, και παρακατατιθέμενος ύμων την άγάπην - ἀπήειν, ἐκαθεζόμην μόνος τὰ ὑμέτερα μεριμνῶν, βουλευόμενος περί άποδημίας μόνος. 'Αθρόον άωρίας γενομένης γράμματα Επεμψεν ή θεοφιλεστάτη αυτη έν τη πρώτη ήμέρη, ταύτα λέγουσα τὰ ρήματα (δεί γὰρ αὐτῆς και τὰ ρήματα είπειν). Μή τομίση σου ή άγιωσύνη δτι έγνων τὰ γεγενημένα. Άθῶος ἐγὼ ἀπὸ τοῦ αξματός σου. "Ανθρωποι πονηροί και διεφθαρμένοι ταύτην την μηχανήν διεσκεύασαν. τῶν δὲ ἐμῶν δακρύων μάρτυς ο Θεὸς, ῷ ἰερεύω. Οιαν σπονδήν εξέχεε; τὰ γὰρ δάκρυα αὐτῆς σπονδή έγένετο. "Ο Ιερεύω. Η Ιέρεια, αὐτοχειροτόνητος. θύουσα τῷ θεῷ καὶ σπένδουσα δάκρυα καὶ ἐξομολόγησιν και μετάνοιαν, ούχ ύπερ ιερέως, άλλ' ύπερ Έχχλησίας, ὑπὲρ δήμου διέσπαρμένου. Έμέμνητο, λμέμνητο καί τῶν παιδίων καί τοῦ βαπτίσματος. Μέμνημαι ότι διά των χειρών των σών τά παιδία τά έμα έναπτίσθη. Ταύτα ή βασίλισσα οί δε ίερεις περι φθόνου \* πάντες ήγνόουν το χωρίον, ένθα κατέλυον. Καὶ τὸ δὴ θαυμαστὸν είπεῖν, ἐχείνη μὲν ὡς ὑπὲρ τέχνου τρέμουσα περιήει πανταχού, ού τῷ σώματι, άλλά τη ιδία πομπη των στρατιωτών. [430] Ού γάρ χατείληφε το χωρίον, ένθα διήγον. Πανταχού έπεμπε μεριμνώσα μή δολοφονηθή, μή άναιρεθή, χαλ άπολέσωμεν τὸ θήραμα. Τοῦτο μόνον, καὶ τὰ παρ' ἐμαυτης επιδείχνυμι. Ζητώ μόνον, καλ ού περιγίνονται.

Οι έχθροι πανταγού περιήσσαν δίκτυα άπλούντες. ίνα λάδωσι και έπαναγάγωσιν είς τὰς ἐκείνων χείρας. Είτα και παρεκάλει, και των γονάτων ήπτετο τῶν βασιλικῶν, κοινωνὸν τὸν ἄνδρα ποιοῦσα τοῦ θηράματος • καθάπερ ό 'Αδραάμ την Σάρραν, οῦτως αύτη τον άνδρα. 'Απωλέσαμεν, φησί, τον Ιερέα, άλλ' ἐπαναγάγωμεν. Οὐχ ἔστιν ἡμῖν οὐδεμία ἐλπὶς της βασιλείας, έὰν μη ἐκεῖνον ἐπαναγάγωμεν. 'Αμήλαλολ επε χοιλολμασί τιλι τολ ταρτα εδλασαπελολ. δάκρυα έξαφιείσα, τὸν Θεὸν Ικετεύουσα, πάσαν μηχανήν επιδειχνυμένη. Ίστε καλ ύμεζς μεθ' δσης εύνοίας ήμας ύπεδέξατο, πως ένηγκαλίσατο ώς οίκεῖα μέλη, πώς μεθ' ύμων έλεγε και αύτη σπουδάζειν. Ούδε γάρ ταῦτα τὰ ρήματα έλαθε την εὐγνωμοσύνην ύμων, ότι ἀπεδέξασθε την μητέρα των Έχχλησιων, την τροφόν τῶν μοναζόντων, καὶ προστάτιν τῶν άγίων, τῶν πτωχῶν τὴν βακτηρίαν. Ὁ ἔπαινος ἐκείνης δόξα είς Θεόν γίνεται, στέφανος τῶν Έχχλησιῶν. Είπω θερμόν αύτης πόθον; είπω φιλοτιμίαν την περί έμέ; Έν έσπέρα βαθεία χθές ἀπέστειλε ταύτα λέγουσα τὰ βήματα. Είπε πρός αὐτόν τη εὐχή μου πεπλήρωται : ἀπήτησα τὸ κατόρθωμα : ἐστεφανώθην μάλλον του διαδήματος άπέλαδον τον ἐερέα, ἀπέδωχα την χεφαλήν τῷ σώματι, τὸν χυδερνήτην τῆ νηί, τὸν ποιμένα τῆ ποίμνη, τὸν νυμφίον τῆ παστάδι.

ε'. Κατησχύνθησαν οί μοιγοί. Έλν ζήσω, έλν άποθάνω, οὐχέτι μοι μέλει. Ίδετε τοῦ πειρασμοῦ τὰ κατορθώματα. Τί ποιήσω, ΐνα ύμιν άξίαν άποδώ τῆς ἀγάπης τὴν ἀμοιδήν ; 'Αξίαν μὲν ού δύναμαι. ήν δε έχω, δίδωμι. 'Αγαπώ ετοίμως το αξμά μου έχχέειν ύπερ της ύμετέρας σωτηρίας. Ούδεις έχει τέχνα τοιαύτα, ούδελς άγέλην τοιαύτην, ούδελς άρουραν ούτως εύθαλη. Ού χρεία μοι γεωργίας εγώ χαθεύδω, χαὶ οἱ στάχυες χομῶσιν. Οὐ χρεία μοι πόνου εγώ ήσυχάζω, και τὰ πρόδατα τῶν λύκων περιγίνονται. Τί ύμας χαλέσω; πρόδατα ή ποιμένας. ή χυδερνήτας, ή στρατιώτας χαλ στρατηγούς; Πάντα ύμιν επαληθεύω τὰ ρήματα. "Όταν ίδω την εύταξίαν. πρόδατα χαλώ. όταν ίδω την πρόνοιαν, ποιμένας προσαγορεύω. όταν ίδω την σοφίαν, χυδερνήτας όνομάζω. όταν ίδω την ανδρείαν και την εύτονίαν. στρατιώτας καὶ στρατηγούς ύμας άπαντας λέγω. 🏗 πόνος, ὢ πρόνοια λαοῦ · ἡλάσατε τοὺς λύχους, χαὶ οὐχ άμεριμνήσετε. Οἱ ναῦται οἱ μεθ' ὑμῶν καθ' ὑμῶν γεγόνασιν, οίτινες τον πόλεμον τῷ πλοίψ κατεσκεύασαν. Βοάτε έξω τον κλήρον, και άλλον κλήρον τή Έκκλησία. Τίς χρεία βοής; Άπηλθον, και άπηλάθησαν, μηδενός διώχοντος έφυγαδεύθησαν. Ού κατηγορεί αὐτῶν ἄνθρωπος, άλλά τὸ συνειδός. Εἰ ἐχθρὸς ώνείδισέ με, ύπήνεγκα άν. Οἱ μεθ' ἡμῶν καθ' ἡμῶν γεγόνασιν οί μεθ' ήμων το πλοίον χυδερνώντες. τλ πλοίον καταποντίσαι ήθέλησαν. Έθαύμασα ύμων την σύνεσιν. Ταῦτα [431] λέγω, ούχ είς στάσιν υμα: άλείφων. Στάσις γάρ τὰ ἐχείνων, τὰ δὲ ὑμέτερα ζηλος. Ού γάρ ήξιώσατε αύτους άναιρεθηναι, Ελλ κωλυθήναι τουτο καὶ ὑπὲρ ὑμῶν, καὶ ὑπἔρ τῆς Ἐχκλησίας, ίνα μή πάλιν ύποδρύχιος γένηται. Η γάρ άνδρεία ύμῶν οὐκ ἀφῆκε γενέσθαι τὸν χειμῶνα, ἀλλ' ή γνώμη έχείνων το κλυδώνιον είργάσατο. Έγου & ού τῷ τέλει, άλλά τἢ γνώμη ἐχείνων λογίζοικαι. \*Ανθρωπος θυσιαστηρίω παρεστηχώς, δήμου τοσούτου

<sup>\*</sup> l'orte παρά εθόνον Facills mutatio τοῦ παρά in περί.

Ļ

vero, qui obsistebant, ubinam sunt? An arma movimus? an arcue intendimus? an tela emisimus? Precabamur, et ili fugiebant : nam quasi aranea dissipati sunt, et vos quasi petra stetistis. Beatus ego propter vos. Sciebam et antea quantis instructus essem divitiis, id tamen nunc miratus sum. Procul eram, et civitas alio transserebatur. Hominis unius causa pelagus in civitatem mutatum est. Mulieres. viri. immaturæ ætatis parvuli, mulieres infantulos gestabant, pelagus adire non dubitabant, fluctus spernebant. Non metuebat herum servus, mulier infirmitatis suæ non meminerat. Forum in ecclesiam versum est; omnia ubique propter nos movebantur. Quem non erudivistis? Imperatricem vobiscum choros ducentem accepistis, neque enim ejus studium tacebo. Non adulandi causa dico, sed ejus pietatem celebro, neque enim zelum ejus silentio præteribo. Non arma tulit, sed virtutis præclara gesta. Tunc abducebar: scitis que paeto. Nam injucunda illa memorare convenit, ut jucunda et fausta ediscatis, et noscatis quemodo abductus sini, et quo pacto redierim. Qui seminant in lacrymis, in exsultatione metent. Euntes ibant et Acbant, mittentes semina sua : venientes autem venient sum exsultatione, portantes manipulos suos (Psal. 125. 5. 6). Hæe verba re gesta sunt. Cum gratiarum actione suscepistis eum, quem mœsti deduxeratis. Ac non multo post tempore, sed post unum diem omnia soluta sunt. Etenim propter vos fuit hæc mora: Deus quippe jam ab initio hæc dissolverat.

4. Rem nunc vobis arcanam dico. Pelagus trajeci solus Ecclesiam gestans; dilectio enim non in angustum redigitur. Non angusta navis erat; vos quippe Non angustiamini in nobis (2. Cor. 6. 12). Discessi vestra curans, separatus corpore, mente conjunctus; discessi Deo supplicans, ac vestram dilectionem commendans; sedebam solus, de rebus vestris sollicitus, solus, de profectu deliberans. Protinus intempesta nocte hæe religiosissima Domina (a) ipso primo die titeras misit, quarum hæc erant verba; etenim verba igusa sumt referenda : Ne arbitretur Sanctitas tua me illa novisse que gesta sunt. Innocens ego sum a sanguine tuo. Improbi et perditi homines hanc struxers machinam. Mearum vero lacrymarum testis Deus, cui sacra facio. Quam libationem effudit? etenim lucrymæ ejus libatio erant. Cui sacra facio. Sacerdos illa nempe per seipsam ordinata, quæ Deo offerebat lacrymas, confessionem et pœnitentiam, non pro sacerdote, sed pro Ecclesia, pro populo disperso. Memor erat, memor certe erat, et siliorum et baptismatis. Recordor per manus tuas filios mees fuisse baptizatos. Hee Imperatrix; sacerdotes porro omnes invidia excæcati locum ignorabant, quo diverteram. Quodque mirabile dictu est, illa, ac si filio timeret, quequoversum ibat, non corpore, sed militaris manus missione. Neque enim sciebat locum, ubi degerem. Quoquoversum mittebat. ne pastor dolo circumventus occideretur et venatum amitteret. floc tantum, quæ mearum sunt partium

præsto. Quæro solum, ut illi non prævaleant. Hostes undique circuibant expandentes relia, ut caperent et in illorum manus adducerent. Hinc illà rogabat, Imperatorisque genua tangebat, ut virum faceret venationis consortem : quemadmodum Abraham Saram, sic illa virum. Perdidimus, inquit, sacerdotem : sed reducamus. Nulla nobis imperil spes superest, nisi illum reducamus. Non possum cum quopiam corum communicare, qui bæc perpetrarunt : lacrymas fundens, Deo supplicans, nullamque machinam non movens. Scitis cum quanta benevolentia nos susceperit, quomodo ulnis exceperit, ceu propria membra : quo pacto diceret se vobiscum sollicitam esse. Neque enim hæc verba vestrum affectum latebant : queniam suscepistis matrem Ecclesiarum, altricem monachorum, sanctorum patronam, pauperum baculum. Laus ejus in Dei gloriam vertit, in coronam Ecclesiarum. Dicamne ardentem ejus amorem? dicam ejus erga me sollicitudinem? Heri vesperi hæc ad me verba misit: Dicito ei: Oratio mea impleta est, rem impetravi : melius coronata sum, quam per ipsum diadema. Recepi sacerdotem, caput corpori restitui, gubernatorem navi, pastorem gregi, thalamo spou-

5. Pudore affecti sunt adulterj. Seu vivam, seu moriar, nihil mihi curæ est. Videte tentationis præclarum exitum. Quid faciam, ut pro dilectione dignum vobis munus rependam? Dignum nequeo, quale adest tribuo. Usque adeo diligo, ut paratus sim ad effundendum pro salute vestra sanguinem. Nemo tales habet filios, neme talem gregem, nullus agrum ita florentem. Non opus mibi agricultura; me dormiente vernant spicæ. Nullo mihi opus est labore : me quicscente oves lupum superant. Qui vos compellabo? oves, an pastores, an gubernatores, militesne an duces? Hæc nomina vera esse dicere possum. Cum bonum ordinem video, oves voco; cum providentiam. pastores; cum sapientiam, gubernatores; cum virtutem et constantiam, et milites et duces vos omnes dico. O laborem! o providentiam populi! lupos expulistis, et sollicitudinem non deposuistis. Nautæqui vobiscum erant. contra vos conversi sunt, et navi bellum intulerunt. Clamate, Facessat clerus, aliumque clerum Ecclesiæ postulate. Quid opus clamore?Abierunt, et depulsi sunt, nemine insequente in fugam versi. Non homo illos, sed conscientia accusat: Si inimicus exprobrasset mihi, sustinuissem utique (Psal. 54.13). Qui nobiscum erant, contra nos conversi sunt : qui nobiscum navim gubernabant, navim demergere conati sunt. Miratus sum conscientiam vestram. Hæc dico, non ut ad seditionem vos excitem. Nam quæ illi paravere, seditio sunt, quæ vos fecistis, zelus. Non enim rogastis illos occidi, sed impediri quominus illud eveniret vel vobis, vel Ecelesiæ, ne rursus submergeretur. Virtus quippe vestra non sivit ingruere tempestatem, sed illorum sententia fluctus concitavit. Ego vero rem non secundum exitum, sed secundum illorum mentem æstimo. Tu homo į

qui altari adstas, cui tanti populi cura commissa, cum hac tristia comprimere deberes, tempestatem auxisti, contra teipsum gladium vibrasti, filios tuos consumpsisti, si non reipsa et experimento, certe animo. Sed Deus probibuit. Itaque vos demiror et laudo, quod post bellum, pace conciliata, caveatis ut perfecta pax maneat. Oportet enim gubernatorem cum nautis concordi esse animo: si enim dissideant, scapha demergitur. Vos pacem hanc per Dei gratiam stabilite: vos securitatis consortes efficiam. Sine vobis nihil faciam, nec sine religiosissima Augusta. Namque et illa curat, sollicita est, nihilque non agit, ut quod plantatum est, firmum maneat, ut Ecclesia sine fluctibus degat. Laudavi itaque et vestram con-

scientiam, et Imperatorum providentiam. Non enim ita de bello solliciti sunt, ut de Ecclesia, non ita de civitate, ut de Ecclesia. Precemur itaque Deum, rogemus illam in precibus perseveremus, neque, quoniam calamitas soluta est, segniores evadamus. Ideo ad hanc usque diem precamur, ut illa tristia solvantur. Gratias Deo agamus: ut tunc strenui fuimus, sic jam studiosi simus. Pro his vero omnibus gratias agamus Deo, cui gloria et imperium cum Filio et sancto viviscoque Spiritu, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

<sup>1</sup> Forte, illum. Si stet lectio, illum, et quidem stare posse videtur, referenda est ad imperatorum providentiam paulo ante memoratam.

### MONITUM IN HOMILIAM DE CHANANÆA

Circa hujus homilize yvnotórnza disputatum fuit. Savilius vir sagax et eruditus eam ut genuinam habuit : hac enim ait in Notis p. 726 : Orationis hujus apographum ex Bibliotheca Palatina descriptum emendavimus ex duobus Manuscriptis in Bibliotheca Ducis Bavarias. Multa habet communia cum Momil. 52 in Matthæum (quæ est 53 appd Morellum), neque agnoscit Catalogus Augustanus. Puto tamen germanam esse, quamvis languidiuscule scriptam, ut sunt multæ hujus nostri Constantinopolitanæ. Aliud sentire videtur Fronto Ducæus, qui in Notis ad hanc homiliam p. 1034, tomo VI, ita loquitur: Hujus homiliæ Græcum textum ex Palatinis Codicibus exscribi curavit Savilius, et ex Bavaricis emendavit, qui et germanum esse putat opus [432] Chrysostomi, quamvis ab Augustano Catalogo non agnoscatur, et languidiuscule scripta videatur. Quod sane mirum, cum Sixtus Senensis ante monuerit eamdem apud Origenem exstare Serm. 7 in diversos locos, et inter homilias ex variis in Matthæum locis esse decimam septimam, hoc est in ea Sermonum farragine, quam judicat esse monachi potius cujuedam, qui Evangeliorum explanationes variis intermixtas allegoriis edidit. Porro apud Origenem alium interpretem habet, et brevior est, quam in libro ex variis in Matthæum locis : in utroque tamen loco incipit ab illis verbis, Miratur evangelista : quæ reperics p. 298 D [edit. Morel.] hujus editionis: quæ vero præcedunt ab initio homiliæ vetus quidam interpres Latine vertit : et habentur homilia decima quarta ex variis in Matthæum locis : Multæ tempestates, inquictudo aeris : et aliam rursus interpretationem in Lotharingia nacti sumus ex Ms. Codice erutam, quam cum cadem homilia 17 conjunctam recensuimus, et variis lectionibus alque emendationibus ex collatione cum Codice Græco illustrissimi Cardinalis Perronii amplificavimus. Hæe Fronto Ducæus, secundum cujus haud dubie sententiam bæc homilia in edit. Morel. Tomo VI inter Spuria cusa fuit. Sed huic sententiæ reclamat Tillemontius, eamque inter veras germanasque censet retinendam, quod nulla sat idonea ejus rejiciendæ ratio afferatur.

Certe quod spectat ad primam partem ad usque illud, num. 3: Miratur evangelista, ecce mulier, etc.,

λυπηρά, ηθέησας τὸν χειμῶνα, κατά σαυτοῦ τὸ ξίφος ἡλασας, τὰ τέκνα τὰ σὰ ἀναλώσας τῆ γνώμη, εἰ καὶ μὴ τῆ πείρα. 'Αλλ' ὁ Θεὸς ἐκώλυσεν. "Ωστε θαυμάζω ὑμᾶς καὶ ἐπαινῶ, ὅτι μετὰ τὸν πόλεμον καὶ τῆς εἰρήνης γενομένης σκοπεῖτε, ὅπως ἄν τελεία γένηται εἰρήνη. Δεῖ γὰρ τὸν κυδερνήτην μετὰ τῶν ναυτῶν ὁμόνοιαν ἔχειν ἐὰν γὰρ διαστασιάζωσι, καταποντίζεται τὸ σκάφος. 'Υμεῖς κατορθώσατε τὴν εἰρήνην μετὰ τὴν τοῦ Θεοῦ χάριν 'ὑμᾶς κοινωνοὺς ποιήσομαι τῆς ἀσφαλείας. Χωρὶς ὑμῶν οὐδὲν ἐργάσομαι, εἶτα καὶ τῆς θεοφιλεστάτης Αὐγούστης. Καὶ γὰρ κάκείνη φροντίζει καὶ μεριμνῷ καὶ πάμπολλα ποιεῖ, ὧστε τὸ φυτευθὲν μεῖναι βέδαιον, ὧστε τὴν Έκκλησίαν ἀκλυδώνιστον μεῖναι. 'Επήνεσα οὖν καὶ ὑμῶν τὴν σύναὐτοῖς μέλει περὶ πολέμου, ὡς περὶ Ἐκκλησίας, οὐχ οῦτω περὶ πόλεως, ὡς περὶ Ἐκκλησίας. Παρακαλέσωμεν τὸν Θεὸν, ἀξιώσωμεν ἐκείνην\*, παραμείνωμεν ταῖς εὐχαῖς καὶ μὴ, ἐπειδὴ ἐλύθη τὰ δεινὰ, χαυνότεροι γενώμεθα. Διὰ τοῦτο ἔως τῆς σήμερον εὐχόμεθα λυθῆναι τὰ δεινὰ. Εὐχαριστήσωμεν τῷ Θεῷ, ὡσπερ τότε ἀνδρεῖοι, οῦτω καὶ σήμερον σπουδαῖοι. Ὑπὲρ δὲ τοῦτων ἀπάντων εὐχαριστήσωμεν τῷ Θεῷ, ῷ ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος ἄμα τῷ Ὑἰῷ σὐν τῷ ἀγαθῷ καὶ ζωοποιῷ Πνεύματι νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν.

a 'Αξιώσωμεν ἐχείνην, forte ἐχεῖνον. Si stet lectio ἐχείνην, et quidem stare posse videtur, referenda est ad imperatorum providentiam paulo ante memoratam.

### POST REDITUM AB EXSILIO A CHRYSOSTOMO HABITAM.

er omnibus γνησιότητος signis ita munita est, ut de illa neminem bene consultum putem esse dubitaturum: nam pauca illa quæ de exsilio suo primo, deque regressu suo tangit, ita accurate posita sunt, ut ea Græculo cuipiam, ex eorum numero qui orationes et homilias a se vel factas vel hinc inde consarcinatas Chrysostomo aliisque Patribus adscribebant, tribui non possit. Non ii quippe erant, qui possent historica acta diligenter et secundum veram seriem referre; non erat nugacis Græculi carptim dicere in priore exsilio multos ex iis, qui adversarii Chrysostomi fuerant, misericordia motos ad ejus partes translisse, quod utique gestam fuit, ut et in bac homilia significatur; non erat Græculi enarrare, statim post regressum Chrysostomi, omnes adversarios ejus fugam fecisse, ita ut ne unus quidem compareret ; id quod veræ historiæ apprime consonum est. Cætera quæ sequuntur in hac homilia existimo etiam Chrysostomi esse, licet non ausim affirmare ea prorsus esse alienis quibusdam assumentis vacua; possent enim extranea manu retractata fuisse aliquot in locis. Hic non pauca sunt, quæ Homilia 55 in Matthæum iisdem pene verbis feruntur; tam familiare autem fuit Chrysostomo, ea quæ pridem dixerat, in aliis homiliis referre, ut id potius ad nostram, quam ad contrariam sententiam tuendam afferri posse putemus. Ubi etiam advertendum illud in fine hujus homiliæ positum, quod μνημονικόν Chrysostomi άμάρτημα fortasse fuerit; nempe Dixit Deus, Fiat cœlum, et factum est cœlum, in Homilia quoque illa 53 in Matthæum reperiri. Illa vero clausula in Scriptura sacra non reperitur. Verum non raro Chrysostomus memoriter Scripturæ verba referre solet, et alio quam habeantur modo expromere.

Ea porro Homilia, quæ inter alias falso, ut consentiunt omnes, Origeni ascriptas, recensetur, cujus meminit supra Fronto Ducæus, bujus est pene compendium. Huic similis, sed multo longior est alia, quæ inter Homilias ex varils in Matthæum locis decima septima numeratur, quæque in Editionibus Chrysostomi Latinis ante Frontonem Ducæum publicatis cusa fuit.

Hujus homiliæ interpretationem novam Latinam adornavimus.

# ΕΙΣ ΤΗΝ ΕΠΙΛΥΣΙΝ ΤΗΣ ΧΑΝΑΝΑΙΑΣ

Ερρήθη δε μετά το υποστρέψαι αυτόν εκ της εξορίας.

α'. Πολύς ὁ χειμών, άλλά την προθυμίαν τῶν παραγενομένων ου διεχώλυσε · πολλοί οί πειρασμοί, άλλά τὸν πόθον ὑμῶν οὐκ ἐξέλυσαν. Οὐ παύεται ἡ Ἐκκλησία πολεμουμένη καὶ νικώσα, ἐπιδουλευομένη καὶ περιγινομένη. "Όσον άλλοι ἐπιδουλεύουσι, τοσοῦτον αυτη αυξεται · και τά μεν κύματα διαλύεται, ή δε πέτρα Εστηχέν αχίνητος. Έν ημέρχ διδασχαλία, έν νυχτί παννυχίδες: ή ήμέρα πρός την νύχτα άμιλλάται : [432-433] έχει συνάξεις, και ένταῦθα συνάξεις. Ή νὺξ τὴν ἀγορὰν ἐχχλησίαν ἐργάζεται ἡ δὲ προθυμία πυρός σφοδροτέρα . Οὐ δείσθε παραινέσεως. καλ επιδείκνυσθε την σπουδήν. Τίς ούκ αν εκπλαγείη: τίς ούχ αν θαυμάσειεν; Ού μόνον οἱ δντες οὐχ ἀπελείφθησαν, άλλά και οι μή δντες προσεγένοντο. Τοιούτον των πειρασμών το κέρδος καθάπερ γαρ ύετος είς την την κατιών διεγείρει τά σπέρματα, οδτω καί ό πειρασμός είς την ψυχην είσιων διεγείρει την προθυμίαν. Λόγος έστι του Θεού ακίνητος ή Έκκλησία . Πύλαι ἄδου οὐ κατισχύσουσιν αὐτῆς. 'Ο πολεμών έαυτον καταλύει, την δε Έκκλησίαν ίσχυροτέραν δείχνυσιν . ο πολεμών την ίσχυν έαυτου χαταβάλλει , ήμων δε λαμπρότερον εργάζεται το τρόπαιον. Ὁ Ἰωό ἡν καλὸς καὶ πρό τούτου · μετά δὲ ταῦτα βελτίων ἐφάνη. Ούχ οὕτω καλὸς ἡν, ὅτε άσινης ήν το σώμα, ώς καλος ήν ότε τῷ ἰχῶρι τῶν τραυμάτων εστεφανού[ν]το. Μηδέποτε φοδηθής πειρασμόν, εάν ψυχήν παρεσκευασμένην έχης. Οὐ βλάπτει ή θλίψις, άλλ' ὑπομονήν κατεργάζεται. "Ωσπερ γάρ τὸ χρυσίον οὐ βλάπτει ή κάμινος, οῦτως οὐδὲ τὸν γενναίον διαφθείρει ή θλίψις. Τί ποιεί ή χάμινος τῷ χρυσίω: Καθαρόν άποτελεί . Τί έργάζεται ή θλίψις τῷ φέροντι; Τὴν ὑπομονήν. Ύψηλότερον κατασκευάζει, ραθυμίαν περικόπτει, συνάγει την ψυχήν, σωφρονέστερον ποιεί τὸν λογισμόν. Ἐπήγαγον πειρασμόν. Ίνα τὰ πρόδατα ἀπελάσωσι, καὶ τὸ ἐναντίον έξέδη εἰσήγαγε γάρ ποιμένα •.

Έν τίσι τὰ ἡμέτερα; Έν εὐδοχιμήσει. Έν τίσι

\* Colbert. πυρός φαιδροτέρα, non male.

b Sic recte Colbert. H Έχκλησία desiderabatur in editis.

c Colbert. χαταλύει.
d Colb. καθχρόν ποιεί. Ibid. τί ἐργάζεται, etc. Sic nulla facta mutatione, puncto solum interrogante interposito post φέροντι, locus bene habet, et ad seriem omnino quadrat. Hic corrigi jubet Fronto ex cod. Perroniano, ή θλίψις τῷ φέροντι; τὴν ὑπομονὴν ὑψηλοτέραν χατασχευάζει, vel τὴν ὑπομονὴν ἐμποιεί, ὑψηλότερον χατασχευάζει sed editi nostri lectio melior, quæ confirmatur etiam ex Co-dire Colbertino.

Colb. ἐπήγαγε πειρασμόν.... ἐναντίον παρέσχε, καὶ ποι-

μενα είσήγαγε.

τά έχείνων; Έν αίσχύνη. Ποῦ είσι τὰ έχείνων; Ούδλ φαίνονται. Την άγοράν περιέρχομαι, και οὐδένα βλέπω. Φύλλα ήν, και ἀνέμου φυσήσαντος εξέπεσεν. άχυρα ήν, και άνερριπίσθη, και ό σίτος εφάνη ωριμος : μόλυσδος ήν, καλ ετάκη, και το χρυσίον διέμεινε χαθαρόν. Τίς αὐτοὺς ἐλαύνει; Οὐδείς · άλλὰ τό συνειδός πολέμιον έχουσι συνοιχοῦντα μετά την άμαρτίαν. "Ισασι τί έπραξαν. Έπει και ό Κάιν έδούλετο σφάξαι τὸν άδελφὸν αὐτοῦ · άλλ' ὅτε ἐδούλετο σφάξαι, ή επιθυμία ήνθει · επειδή δε την άμαρτίαν είργάσατο, στένων καλ τρέμων πανταχοῦ τῆς οίχουμένης περιήρχετο. Ούτοι δέ, εί και μή Εσφαζαν τή πείρα, άλλά ξσταξαν τή γνώμη. Ή σφαγή προεχώρησεν όσον κατά την έκείνων πονηρίαν. ή δέ ζωή συνεχωρήθη διά την του Θεου φιλανθρωπίαν. Ταῦτα λέγω, την προθυμίαν την ύμετέραν ἐπαλείφων, ΐνα μηδέποτε φοδηθήτε πειρασμόν. Πέτρα εξ Μή φοδου τὰ χύματα. Έπι τὰρ ταύτη τῆ πέτρα οικοδομήσω μου την Έκκλησιαν, και πύλαι ζίου ού κατισχύσουσιν αὐτῆς, φησί. Ποτέ Εξωθεν οί πόλεμοι, ποτέ ενδοθεν άλλα ούδεις καταποντίζει τὸ σχάφος.

[434] β'. 'Αλλ' ΐνα μή τον άπαντα καιρον είς τὰ ἐκείνων έγκλήματα άναλώσωμεν, παραδόντες έαυτοὺς Γτῷ. φόδψ τοῦ συνειδότος, καὶ τὸν δήμιον ἀφέντες ταλανίζει» αύτων την διάνοιαν και τον λογισμόν των άκαίρων ἐπιθυμιῶν, ἀφέντες εἶναι φυγάδας, μηδενὸς ἐλαύνοντος, άφέντες είναι άτίμους, μηδενός αύτοις πολεμούντος: ήμεζς την συνήθη παραθήσωμεν τράπεζαν. Οὐδὲ γάρ δίχαιον τον χαιρόν άναλῶσαι εἰς τὰ ἐγχλήματα τῶν ἐχθρῶν, καὶ τὰ παιδία λιμῷ τηκόμενα παριδείν. Χθές τοίνυν ο Παυλος την τράπεζαν ημίν παρέθηκε, σήμερον ό Ματθαΐος · χθές ό σκηνοποιός, σήμερον ό τελώνης. χθές ο βλάσφημος, σήμερον ο ἄρπαξ. χθές ό διώκτης, σήμενον ό πλεονέκτης. 'Αλλ' ό βλάσφημος ούχ ξμεινε βλάσφημος, άλλ' έγένετο άπόστολος. καλό ἄρπαξ ούχ ἔμεινεν ἄρπαξ, άλλ' ἐγένετο εὐαγγελιστής. Λέγω και την προτέραν κακίαν, και την μετά ταῦτα άρετην, ενα μάθης δση τῆς μετανοίας ή ώφέλεια 5, ίνα μηδέποτέ σου της σωτηρίας απογνώς. Οἱ διδάτκαλοι ἡμῶν ἀπὸ ἀμαρτίας ἔλαμπον πρὸ τούτου, άλλ' ὕστερον Ελαμψαν άπό διχαιοσύνης, τελώνης καὶ βλάσφημος, τὰ ἀκροθίνια τῆς πονηρίας. Τί γάρ έστι τελώνιον; 'Αρπαγή έννομος, βία πεπαρόησιασμένη, άδικία νόμον έχουσα συνήγορον ληστών χαλεπώτερος ὁ τελώνης. Τί ἐστι τελώνιον; Βία νόμον εἰς

Savil. conjicit αὐτούς.

<sup>6</sup> Co b. της μεταβολής ή προθυμία.

# IN DIMISSIONEM CHANANÆÆ.

HABITA AUTEM EST POST EJUS REDITUM AB EXSILIO (a).

1. Tempestas ingens sævit, sed corum qui convenerunt alacritatem non cohibuit; multæ tentationes, sed desiderium vestrum non solverunt. Non cessat Ecclesia oppugnari, et vincere; insidiis impeti, et superare insidias. Quanto magis alii insidiantur, tanto magis illa augetur : fluctus dissipantur, et petra stat immobilis. Interdiu doctrina, noctu vigiliæ; dies cum nocte certat : illic collectæ, et hic collectæ : nox forum convertit in ecclesiam; alacritas animi vestri igne vehementlor est. Cohortatione non indigetis, et studium exhibetis vestrum. Quis non obstupescat? quis non miretur? Non modo qui nostri sunt, non abfaerunt, sed etiam qui nostri non sunt, accesserunt 1. Hujusmodi est tentationum lucrum: nam sicut pluvia decidens semina excitat, sic et unimam invadens tentatio erigit animum. Verbum Dei est: inconcussa est Ecclesia: Portæ inferi non prævalebunt adversus eam ( Matth. 16. 18 ). Qui impugnat illam, se ipsum profligat, ipsamque fortiorem ostendit : qui impugnat illam, vires suas dejicit, nostrumque tropæum reddit illustrius. Splendidus erat antea Job, postea vero splendidior apparuit. Quando corpore sanus erat, non ita splendidus fuit, ut cum vulnerum sanie coronabatur. Noli tentationem umquam reformidare, si præparatam habeas animam. Tribulatio mibil officit, sed patientiam operatur ( Rom. 5. 3 ). Nam quemadmodum nihil officit auro fornax, sic neque tribulatio generoso nocet. Quid facit fornax quæ aurum excipit? Purum illud reddit. Quid operatur tribulatio toleranti? Patientiam. Sublimiorem illum efficit, desidiam resecat, animum colligit, mentem reddit temperantiorem. Invexerunt tentationem, ut oves abigerent, et contrarium evenit '; illa enim pastorem introduxit.

Hostes Chrysostomi illo reverso sugerunt. Publicanus quis. Liberum arbitrium. Panilentia omnia vitia solvit.

(a) Collata cum Codice Colbertino 365.

Colbert. verba: Ου μόνον οι δντες ουκ ἀπελείφθησαν, άλλα και μή δντες προσεγένοντο, Non modo qui nostri sunt non abfuerumi, sed eliam qui nostri non suni, advenerumi, sic breviter enuntiata explicari puto por hæc Socratis verba: 'Ο δὲ λαὸς ἀφορητὰ ἐστασίαζεν οἰα δὲ ἐν τοῖς τοιούτοις φιλεῖ γίνεσθαι, πολλοὶ τῶν ἀπεχθῶς πρὸς αὐτὸν ἐχώντων ἐπὶ οἰκτον μετεδάλλοντο, καὶ συκοφαντείσθαι ἔκεγον, εν μικρῶ ἐμπροσθεν καθυρημένον ἐπεθύμουν θεάσασθαι. Ροpulus horrendum in modum tumultuabatur: nique in hujusmodi rebus solet evenire, multi eorum qui injenso in illum animo erant, miseratione movebantur, eumque calmuniis oppressum dicebant, quem paulo ante depositum videre oplaverant.

\* Colb. invexit, pro invexerunt; præstitit, pro, evenit.

- Quo in statu sunt res nostræ? Laudibus celebrantur. Quo in statu res illorum? Ignominia cumulantur. Qua conditione sunt illorum negotia? Ne apparent quidem. Forum percurro, et neminem video. Frondes erant, et flante vento ceciderunt ; paleze erant, et dissipatze sunt, frum entumque maturum apparuit; plumbum erat, et liquefactum est, atque purum remansit aurum. Quis fugavit illos? Nomo; sed domesticum habent hostem conscientiam post peccatum. Sciunt quid fecerint. Nam et Cain volebat fratrem suum occidere (Gen. 4): sed cum volebat occidere, cupiditas ardebat: postquam autem peccatum perpetravit, gemens ac tremens ubique terrarum vagabatur. Hi vero licet reipsa non occiderint, at voluntate tamen occiderunt. Perpetrata est cædes quantum in illorum malignitate situm fuit ; sed vita concessa est Dei benignitate. Hæc a me dicuntur, ut alacritatem vestram excitem, ut numquam tentationem reformidetis. Petra es? Ne fluctus timeas, nam Super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam, et portæ inseri non prævalebunt adversus eam (Matth. 16. 18), inquit. Aliquando extranea, interdum intestina sunt bella; sed nemo potest navim submergere.

2. Verum ne totum tempus in referendis illorum 🗻 criminibus impendamus, conscientiæ terrori committamus eos, et sinamus mentem illorum ac nefariæ cupidinis impetum a domestico carnifice divexari: sinamus eos fugere nemine persequente; sinamus in ignominia, nemine oppugnante : nosque consuctam mensam vobis apponamus. Non enim æquum est, ut tempus teramus referendis illorum sceleribus, et filios sinamus fame cruciari. Hesterno igitur die Paulus nobis mensam apparavit, hodie Matthæus; heri tentorium opifex, hodie publicanus; heri blasphemus, hodie raptor; heri persequutor, hodie avarus. Sed blasphemus ille, blasphemus non mansit, sed apostolus factus est; nec raptor in rapinis permansit, sed factus est evangelista. Commemoro pristinam nequitiam, et subsequentem virtutem, ut discas quanta sit pœnitentiæ utilitas, nec umquam de tua salute desperes. Doctores nostri prius nequitia illustres fuere, sed deinde a justitia celebrati sunt, publicanus et blasphemus, duo vertices improbitatis. Quid enim est telonium? Rapina legitima, violentia fiduciæ plena, iniquitas legis patrocinio fulta : furibus ipsis durior est publicanus. Quid est telonium ? Viotentia quæ patrocinium legis obtendit, quæ carnisicem pro medico habet. Intelligisne quid dixerim? Leges sunt medici, deinde flunt carnifices: non enim ulcus sanant, sed augent. Quid est telonium? Peccatum impudens, rapina occasione destituta, latrocinio deterior. Latro dum furatur, saltem erubescit; hic vero cum aducia prædatur. Verum hic publicanus repente evangelista factus est. Quomodo et qua ratione? Transiens, inquit, Jesus vidit Matthæum sedentem in telonio, et dixit ei, Sequere me (Matth. 9. 9). O virtus sermonis! intravit hamus, et captivum militem essicit, lutum in aurum convertit; intravit hamus, Et statim surgens sequutus est eum. In fundo erat iniquitatis, et ad culmen virtutis ascendit. Nemo itaque, dilecti, de sua salute desperet. Non enim improbitas malum est a natura insitum: libero arbitrio et libertate decorati sumus. Publicanus es? Potes sieri evangelista. Blasphemus es? Potes apostolus esse. Latro es? Potes deprædari paradisum. Magus es? Potes adorare Dominum. Non est vitium ullum, quod non pænitentia solvatur. Idcirco Christus nequitiæ culmina delegit, ut in fine nullum subterfugium relinquat.

3. Ne mihi dicas, Perii, quid mihi faciendum restat? ne mihi dicas, Peccavi, et quid faciam? Habes medicum morbo potentiorem, medicum habes qui morbi naturam superat, medicum habes qui nutu solo curat, medicum habes qui voluntate corrigit, qui potest et vult sanare. Cum non esses, te produxit; cum jam sis et perversus sis, multo magis poterit te corrigere. Non audisti quomodo olim pulverem de terra sumpserit, et hominem finxerit? Quomodo terram converterit in carnem? quomodo nervos condiderit, quomodo ossa, quomodo pellem, quomodo venas, quomodo nasum, quomodo oculos, quomodo palpebras, quomodo supercilium, quomodo linguam, quomodo pectus, quomodo manus, quomodo pedes, quomodo reliqua omnia? Terra erat subjecta, una substantia: et intravit ars, atque varium opificium produxit. Numquid modum potes exponere, quo creatus es? Sic neque modum potes effari, quo peccata tolluntur. Si enim ignis incidens in spinas, illas absumit, multo magis voluntas divina delicta nostra consumit. radicitus evellit, et peccatorem ei qui non peccavit similem reddit. Ne quæras modum, ne investiges quid factum sit; sed miraculo crede. Multa magnaque peccavi, dicis. Ecquis a peccato immunis? At mea gravia sunt, et quorumvis hominum peccata superant. Hoc tibi sufficit ad sacrificium: Die tu iniquitates tuas primus, ut justificeris (Isai. 43. 26). Agnosce te peccasse, et initium tibi correctionis hoc siet. Mœstus esto, lacrymas funde. Numquid aliud quidpiam meretrix effudit? Nihil aliud, quam lacrymas et pœnitentiam; ducem assumpsit pænitentiam, et ad fontem accessit.

4. Quid vero publicanus et evangelista dicat, audiamus. Et egressus inde Jesus venit in partes Tyri et Sidonis: et ecce mulier. Miratur evangelista: Ecce mulier, vetusta armatura diaboli, que me do paradiso

expulit, mater peccati, princeps prævaricationis; illa ipsa mulier venit, ipsa natura: novum ac stupendum spectaculum : Judæi Jugiunt, et mulier sequitar. Et ecce mulier de finibus illis egressa rogabat eum dicen s: Domine, fili David, miserere mei (Matth. 15. 21. 22). Evangelista fit mulier, ac divinitatem incarnationem que conflictur; Domine, dominationem; fili David, incarnationem denotat. Miserere mei. Vide philosophicam animam. Miserere mci: non habeo consciertiam bonorum operum, non rectæ vitæ fiduciam; ad misericordiam confúgio, ad communem peccatorum portum: ad misericordiam confugio, ubi nullum tribunal, ubi sine examine salus : sic peccatrix et iniqua accedere ausa est. Vide mihi philosophiam mulieris; non rogat Jacobum, non supplicat Joanni, non accedit ad Petrum, nec divisit apostolorum chorum. Non egeo mediatore, sed pænitentiam assumens advocatum, ad ipsum fontem pergo. Ideo descendit, ideo carnem assumpsit, ut ego ipsum alloquar. Sursum Cherubim ipsum tremunt, et deorsum meretrix illum alloquitur. Miserere mei. Nudus sermo, sed salutis immensum pelagus reperit. Miserere mei ; ideo venisti, ideo carnem assumpsisti, ideo factus es quod ego sum. Superne tremor, et deorsum fiducia. Miserere mei ; non egeo mediatore, Miserere mei. Quo opus habes? Misericordiam quæro. Quid pateris? Filia mea male a dæmonio vexatur (Ibid.): natura torquetur, commiseratio exercetur. Egressa est advocata filiæ: non affert ægram, sed fidem affert: Deus est. et omnia videt. Filia mea male a dæmonio vexatur. Gravis luctus: naturæ stimulus uterum discidit, in visceribus tempestas. Quid faciam? perii. Cur non dicis, Miserere filiæ meæ, sed, Miserere mei? Illa morbi sensum non habet, nescit quid patiatur, dolorem non sentit : doloris, imo et sensus vacuitas est ipsi volum calamitatis. Miserere mei diurnorum malorum spectatricis; domi calamitatis theatrum adest. Quo pergam? In desertum? At non audeo illam solam relinquere. Domine sedeam? Sed intrinsecus est inimicus, tempestas in portu, spectaculum calamitatis. Quo nomine vocabo illam? Mortuamne? Sed movetur. Viventem? At nescit quid faciat. Invenire nomen nequeo quo morbum appellem. Miserere mei. Si mortua esset filia mea, non talia paterer; corpus in visceribus terræ deposuissem, et elapso tempore in oblivionem malorum venissem, et ulcus obduxissem: nunc autem cadaver habeo assiduum spectaculum, quod mihi vulnus perennet, et dolorem augeat. Quomodo cernam oculos transversos, manus contortas, passos crines, emissam spumam, carnificem intus positum et non apparentem, flagellantem qui non videatur, dum flagellum ipsum videtur? Sto speciatrix alienorum malorum, sto natura stimulante; Miserere mei. Gravis tempestas ægritudo et timor; ægritudo naturæ, et timor dæmonis. Accedere non possum, neque contingere. Impellit me affectus, abigit timor; Miserere mei.

5. Cogita mulieris philosophiam. Non adiit magos non vocavit divinos, non ligaturas admisit, non ma-

συνηγορίαν προδαλλομένη, τον Ιατρόν εχουσα σημιον. Συνήκατε δ είπον ; Οι νόμοι Ιατροί είσιν, έπειτα καλ δήμιοι γίνονται ού γάρ λύουσι τὸ έλχος, άλλὰ αύξουσι. Τί έστι τελώνιον; 'Αναίσχυντος άμαρτία, άρπαγή πρόφασιν ούχ έχουσα, ληστείας χαλεπώτερον. 'Ο ληστής κάν αἰσχύνεται κλέπτων · οὐτος δὲ παρρησιάζεται άρπάζων. 'Αλλ' ούτος ὁ τελώνης άθρόον εύαγγελιστής έγένετο. Πώς καὶ τίνι τρόπω; Παράγων, φησίν, ὁ Ἰησούς, εἶδε Ματθαῖον ἐπὶ τὸ τε.Ιώνιον καθήμενον, και λέγει αὐτῷ. 'Ακολούθει μοι. "Ω λόγου δύναμις είσηλθε το άγχιστρον, καὶ τον αίχμάλωτον στρατιώτην ἐποίησε, τὸν πηλὸν χρυσὸν εἰργάσατο εἰσηλθε το άγχιστρον, Καλ εὐθέως ἀναστὰς ἡκολούθησεν αύτῷ. Εἰς τὸ βάθος ἡν τῆς πονηρίας, καὶ εἰς τὴν άψιδα άνέδη της άρετης. Μηδείς τοίνυν, άγαπητοί, άπογινωσκέτω τῆς έαυτοῦ σωτηρίας. Οὐκ ἔστι φύσεως τά τῆς πονηρίας · προαιρέσει τετιμήμεθα καὶ έλευθερία. Τελώνης εξ; Δύνασαι γενέσθαι εὐαγγελιστής. Βλάσφημος εΙ; Δύνασαι γενέσθαι ἀπόστολος. Αηστής εὶ ; Δύνασαι παράδεισον συλήσαι. Μάγος εἰ ; Δύνασαι προσχυνήσαι τὸν Δεσπότην. Οὐχ ἔστιν οὐδεμία κακία μετανοία μή λυομένη. Διά τοῦτο τὰ ἀκροθίνια τῆς πονηρίας έξελέξατο ὁ Χριστός, ενα μηδείς πρός τὸ τέλος ἀποφυγείν έχοι.

γ'. Μή μοι λέγε, 'Απωλόμην, καλ τί λοιπόν; μή μοι λέγε, 'Ημάρτηκα, καὶ τί ποιήσω; 'Ιατρὸν ἔχεις ἀνώτερον τῆς ἀρφωστίας, Ιατρόν ἔχεις νικῶντα τοῦ νοσήματος την φύσιν, Ιατρόν έχεις νεύματι θεραπεύοντα, Ιατρόν έχεις θελήματι διορθούμενον ", καλ δυνάμενον και βουλόμενον. Ούκ όντα σε παρήγαγεν · όντα σε και διαστραφέντα πολλφ μάλλον διορθώσαι δυνήσεται. [435] Ούχ ήχουσας ώς το πρότερον έλαδε χοῦν ἀπο τῆς γής, και επλασε τον άνθρωπον; πώς την γήν σάρχα έποίησε; πῶς νεῦρα; πῶς ὀστέα; πῶς δέρμα; πῶς φλέδας; πῶς βίνα; πῶς ὀψθαλμούς; πῶς βλέφαρα; πως δφρύν; πως γλώτταν; πως θώρακα; πως χείρας; πως πόδας; πως τὰ άλλα πάντα; Γῆ ήν τὸ ὑποχείμενον, μία ούσία · καὶ εἰσῆλθεν ή τέχνη, καὶ ποικίλην είργάσατο την δημιουργίαν. Μή δύνασαι τὸν τρόπον είπειν καθ' όνπερ έδημιουργήθης; Ούτως οὐδέ τὸν τρόπον δύνασαι είπεῖν καθ' ὂν καθαιρεῖται τὰ άμαρτήματα. Εί γάρ τὸ πῦρ ἐμπῖπτον είς τὰς ἀκάνθας, άναλίσκει αύτάς, πολλώ μάλλον το βούλημα τοῦ Θεού τὰ πλημμελήματα ήμῶν δαπανά καὶ πρόρριζα άνασπά, καὶ τοῦ μή ήμαρτηκότος τὸν ήμαρτηκότα όμοιον κατασκευάζει. Μή ζήτει τὸν τρόπον, μή περιεργάζου το γινόμενον, άλλα πίστευε τῷ θαύματι. "Ημάρτηκα, λέγεις, πολλά και μεγάλα. Και τίς έστιν άναμάρτητος; 'Αλλά έγω χαλεπά, φησί, καί μεγάλα καὶ ύπερ πάντα άνθρωπον. 'Αρχεί σοι είς θυσίαν τούτο. Λέγε σύ τὰς ἀνομίας σου πρώτος , Ινα δικαιωθής. Έπίγνωθι ότι ήμαρτες, καὶ άρχή σοι διορθώσεως τούτο γενήσεται. Στύγνασον, γενού κατηφής, έχχεε δάκρυα. Μή γάρ άλλο τι εξέχεεν ή πόρνη; Οὐδὲν ἔτερον, ή δάκρυα καὶ μετάνοιαν • Ελαδε χειραγωγόν την μετάνοιαν, καὶ προσηλθε τη मन्त्री-

δ'. Τί δέ φησιν ό τελώνης καὶ ό εὐαγγελιοτής, ἀκούσωμεν. Καὶ έξελθών ό Ἰησοῦς ἐκεῖθεν, ἤλθεν εἰς τα μέρη Τύρου και Σιδώνος και ίδου γυνή. Θαυμάζει ὁ εὐαγγελιστής. Ίδου γυνή, τὸ παλαιὸν δπλον του διαδόλου, ή του παραδείσου με έχδαλούσα,

η μητηρ της αμαρτίας, η αρχηγός της παραδάσεως. αύτη έχείνη ή γυνή έρχεται, αύτη ή φύσις · χαινόν

θαύμα καὶ παράδοξον. Ἰουδαΐοι φεύγουσι, καὶ ἡ γυνή καταδιώκει. Και ίδου γυνή άπό των όρίων έκείνων έξελθούσα, παρεκάλει αύτον λέγουσα. Κύριε, υίὲ Δαυΐδ, ἐλέησόν με. Εὐαγγελίστρια γίνεται ή γυνή, και την θεότητα και την οίκονομίαν όμολογεί. Κύριε, την δεσποτείαν. Υίε Δαυίδ, της σαρχός την άνάληψιν. Έλέησον με. "Όρα φιλόσοφον ψυχήν. Έλέησον με ούχ έχω κατορθώματα βίου, ούχ έχω παρόησίαν πολιτείας επὶ έλεον καταφεύγω, έπὶ τὸν χοινὸν τῶν ἡμαρτηχότων λιμένα. έπλ έλεον καταφεύγω, όπου δικαστήριον ούκ έστιν, όπου άνεξέταστος ή σωτηρία καίτοι ούτω πονηρά ούσα καὶ παράνομος, ἐτόλμησε προσελθεῖν. Καὶ ὅρα γυναικός φιλοσοφίαν ού παρακαλεί Ίάκωδον, ού δέεται Ίωάννου, ούδὲ προσέρχεται Πέτρφ, ούδὲ διέτεμε τὸν χορόν. Οὐχ ἔχω μεσίτου χρείαν, ἀλλὰ λαδοῦσα την μετάνοιαν συνήγορον, αύτη τη πηγή προσέρχομαι. Διά τουτο κατάδη, διά τουτο σάρκα ἀνέλαδεν, ΐνα χάγὼ αὐτῷ διαλεχθῶ. "Ανω τὰ Χερουδίμ αὐτὸν τρέμει, καὶ κάτω πόρνη αὐτῷ διαλέγεται. Έλέησον με. Ψιλόν τό όῆμα, καὶ πέλαγος άχανὲς σωτηρίας εύρίσκει. Έλέησον με ' διά τουτο παρεγένου, διά τουτο σάρκα ἀνέλαθες, διὰ τοῦτο ἐγένου ὅπερ ἐγώ είμι. "Ανω τρόμος, και κάτω παρόησία. Έλέησον με ου χρείαν έχω μεσίτου, "Ελέησόν με. Τί έχεις; "Ελεον [436] ζητώ. Τί πάσχεις; Ή θυγάτηρ μου κακώς δαιμονίζεται ή φύσις βασανίζεται, ή συμπάθεια γυμνάζεται. Έξηλθε συνήγορος του θυγατρίου ού φέρει την νοσούσαν, άλλὰ φέρει την πίστιν · Θεός έστι, καὶ τὰ πάντα βλέπει. 'Η θυγάτηρ μου κακῶς δαιμονίζεται. Πένθος χαλεπόν το κέντρον της φύσεως την μητραν διέσχισε, το κλυδώνιον έν τοῖς απλάγχνοις. Τί ποιήσω ; ἀπόλλυμαι. Καὶ διὰτί μὴ λέγεις, Έλέησον την θυγατέρα μου, άλλά, Ελέησον με; Έχείνη έν άναισθησία έχει τὸ πάθος, ούκ οἶδε τί πάσχει, ούκ αίσθάνεται της όδύνης, παραπέτασμα της συμφοράς έχουσα τὸ ἀνώδυνον, μάλλον δὲ τὸ ἀναίσθητον. Ἐμὲ δὲ ἐλέησον τὴν θεωρὸν τῶν καθημερινῶν κακῶν. θέατρον έχω συμφοράς εν τη οίχια. Που ἀπέλθω; Είς την έρημον; 'Αλλ' ού τολμώ αύτην καταλεπείν μόνην. 'Αλλά είς την οίχίαν; 'Αλλ' εύρίσκω τον πολέμιον Ενδον, τὰ χύματα ἐν τῷ λιμένι, θέατρον συμφοράς. Τέ αύτην καλέσω; Νεκράν; άλλά κινείται. 'Αλλά ζώσαν; 'Αλλ' σύχ οίδε τί ποιεί. Ούχ οίδα εύρειν δνομα έρμηνεύον το πάθος. Έλέησον με. Εί ετεθνήκει το θυγάτριον, ούχ ᾶν τοιαῦτα ἔπασχον· παρέδωχα ᾶν τοίς κόλποις της γης το σώμα, και τῷ χρόνῳ την λήθην ἄν εἰσήγαγον, καὶ διεφόρησα ἄν τὸ ἔλκος νῶν δὲ νεχρὸν ἔχω διηνεχή θεωρίαν μοι ἐργαζόμενον, ύφαίνοντά μοι το τραυμα, πλεονάζοντά μοι το πάθος. Πώς ίδω όφθαλμούς διαστρεφομένους; χείρας στραγγαλουμένας; πλοχάμους λυομένους; άφρον προϊέμενον; τὸν δήμιον ἔνδον ὅντα καὶ μὴ φαινόμενον; τὸν μαστίζοντα μή ὁρώμενον, τὰς δὲ μάστιγας φαινομένας; "Εστηκα θεωρός των άλλοτρίων κακών, εστηχα της φύσειος με χεντριζούσης · Έλέησον με. Χαλεπόν το κλυδώνιον, πάθος και φόδος πάθος φύσεως, καλ φόδος δαίμονος. Προσελθεϊν οὐ δύναμαι, οδδέ κατασχείν. 'Ωθεί με τὸ πάθος, καὶ διακρούεται με ο φόδος. Έλέησον με.

ε'. Έννόησον γυναικός φιλοσοφίαν. Ούχ άπηλθε πρός μάγους, ούχ έχάλεσε μάντεις, ού περίαπτα έποίησεν,

<sup>&</sup>quot; Colb. νεύματι διορθούμενον.

ού μαγγανευτρίας γυναϊχας έμισθώσατο, ταύτας τάς λού επορασα ο σιπολας και αρξοροας το εγκος. αγγ, άφηκε του διαδόλου το έργαστήριον, και ξρχεται έπί τον Σωτήρα των ψυχών των ήμετέρων. Έλέησον με. ή θυγάτηρ μου κακιος δαιμονίζεται. "Ιστε το πάθος, δσοι πατέρες εγένεσθε · βοηθήσατέ μου τῷ λόγιο, ὅσαι μητέρες εγένεσθε. Ού δύναμαι ερμηνεύσαι τον χειμῶνα, ὂν ὑπέμεινε τὸ γύναιον. Ἐλέησόν με ἡ θυγάτηρ μου κακώς δαιμονίζεται. Είδες την φιλοσοφίαν τῆς γυναικός; είδες την καρτερίαν; την άνδρείαν; την ὑπομονήν; Ὁ δὲ οὐκ ἀπεκρίτατο αὐτῆ λόγον. Καινά πράγματα. Παρακαλεί, δέεται, κλαίει την συμφοράν, αύξει την τραγφδίαν, διηγείται το πάθος: και ό φιλάνθρωπος ούκ άποκρίνεται · ό Λόγος σιωπά, ή πηγή κλείεται, ό Ιατρός τὰ φάρμακα συστέλλει. Τί τὸ χαινόν; τί τὸ παράδοξον; "Αλλοις ἐπιτρέχεις, χαλ ταύτην ἐπιτρέχουσαν ἐλαύνεις; 'Αλλ' ἐννόησον τοῦ ίατροῦ την φιλοσοφίαν. 'Ο δέ οὐκ ἀπεκρίτατο αὐτῆ λόγον. Τίνος Ένεκα; "Οτι οὐ τὰ βήματα ἐξήταζεν, άλλά τὰ ἀπόρρητα τῆς διανοίας κατεμάνθανεν. Ὁ δὲ ούκ άπεκρίνατο αὐτῆ λόγον. Τί δὲ οἱ μαθητα!; [437] Έπειδή οὐκ Ετυχεν ή γυνή ἀποκρίσεως, προσελθόντες αὐτῷ λέγουσιν 'Απόλυσον αὐτὴν, δτι πράζει δπισθεν ήμων. 'Αλλά σύ τῆς ἔξωθεν ἀκούεις χραυγής, εγώ δε τής Ενδοθεν : μεγάλη ή φωνή του στόματος, άλλὰ μείζων ή τῆς διανοίας. Άπόλυσον αυτήν, ότι πράζει όπισθεν ήμων . άλλος δε λέγει . εύαγγελιστής, "Εμπροσθεν ήμων. Έναντία τά είρημένα, άλλ' ού ψευδή · άμφότερα γάρ ἐποίει. Πρότερον γάρ δπισθεν έχραζεν ότε δε ούχ άπεχρίθη, <del>ή</del>λθεν **ξμπροσθεν, καθάπερ κύων λείχων το**ὺς πήδας τοῦ χυρίου αὐτοῦ. ᾿Απόλυσον αὐτήν · θέατρον περιέστησε, δήμον συνήγαγε την όδύνην έθεώρουν την άνθρωπίνην έχεινοι, ό δε Δεσπότης την φιλανθρωπίαν, και την σωτηρίαν της γυναικός. Απόλυσον αὐτὴν, δτι κράζει ὅπισθεν ἡμῶν. Τί οὖν ὁ Χριστός ; Ούκ άπεστάλην εί μη είς τὰ πρόβατα τὰ άπολωλότα οίκου Ίσραήλ. "Ότε άπεκρίνατο, χείρον αύτῆς ἐποίησε τὸ ἔλχος : ἰατρὸς γὰρ ἦν τέμνων, ούχ Ινα διέλη, άλλ' ίνα συνάψη.

ς'. Ένταῦθα προσέχετέ μοι μετά ἀχριδείας, καὶ συντείνατέ μοι την διάνοιαν. Ζήτημα γάρ βαθύ άνερευνήσαι βούλομαι. Ούκ άπεστάλην εί μη είς τα πρόβατα τὰ ἀπολωλότα οίχου Ἰσραήλ. Τοῦτο ὅλον ; Διὰ τούτο άνθρωπος εγένου, σάρχα άνέλαδες, οίχονομίας τοσαύτας είργάσω, ίνα μίαν γωνίαν σώσης, και ταύτην απολλυμένην; ή δε οίχουμένη πάσα έρημος, Σχύθαι, Θράχες, Ίνδολ, Μαῦροι, Κίλιχες, Καππάδοκες, Σύροι, Φοίνικες, όσην ο ήλιος έφορά γην; Διά Τουδαίους μόνους ήλθες, τά δὲ Εθνη εν ερημία ύπεροράς; και περιοράς κνίσσαν; περιοράς καπνόν; περιοράς τὸν Πατέρα σου ὑβριζόμενον; είδωλα προσχυνούμενα; δαίμονας θεραπευομένους; Καίτοι οί προφήται ού ταῦτα λέγουσιν, άλλ' ὁ πρόγονός σου ὁ κατὰ σάρχα τί φησιν; ΑΪτησαι παρ' έμου, καὶ δώσω σοι Ebry the xinporoplar σου, και the κατάσχεσίε σου τὰ πέρατα τῆς τῆς. Ἡσαῖας δὲ ὁ τῶν Σεραφίμ θεωρός. Καὶ ἔσται ἡ ρίζα τοῦ 'Isσσαὶ, καὶ ở ἀrιστάμενος ἄρχειν έθνῶν ἐπὰ αὐτὸν ἔθνη ἐλπιοῦσι.

ζ.Προσέχετε άχριδῶς, ίνα μάθητε γυναιχός άνδρείαν καλ Δεσπότου σοφίαν καλ κηδεμονίαν, ΐνα μάθητε μέλλησιν χέρδος Εχουσαν, ΐνα μάθητε παραίτησιν πλούτον παρεχομένην · ίνα κάν εύξη και σύ, και μή λάδης, μηδέποτε άποστής. Πρόσεχε καὶ σύντεινον σεαύτόν. "Ότε τῆς Αίγυπτιαχῆς ἀπηλλάγησαν Ίουδαίοι τυραννίδος, και τοῦ Φαραὼ τὰς χεϊρας ἀποφυγόντες επί την Ερημον ήεσαν, και Εμελλον είσιέναι την Χαναναίων γην, των είδωλομανών και άσεδων άνθρώπων, προσχυγούντων λίθους, θεραπευόντων ξύλα, πολλην ἀσέδειαν ἐπιδειχνυμένων, δέδωχεν αὐτοις ό θεός τον νόμον τούτον, λέγων • Μή λάδης παρά των υίων είς γαμδρούς, μηδέ δώς την θυγατέρα σου νύμφην αύτοις. Μή μεταδώς αύτοις χρυσίον, μήτε τραπέζης χοινωνίαν, μηδέ συνουσίαν, μηδέ άλλου μηδενός τῶν τοιούτων, ὅτι παράνομα τὰ ἔθνη, είς & είσάγω σε κληρονομήσαι αύτων. Τοῦτο ούν αύτοίς ό νόμος μονονουχί ένετέλλετο. Μή άγοράσης, μή πωλήσης, μή γάμον επιτελέσης, μηδε συμδόλαια, άλλ' Εσο, εί και τῷ τόπφ ἐγγύς, άλλά τῷ τρόπω χεχωρισμένος. Μηδέν σοι χοινόν πρός αύτούς, μή συναλλάγματα, μή πράσεις, μή άγορασίαι, μή επιγαμίαι, μή επιγαμδρίαι, ίνα μή τής συγγενείας ή άνάγχη είς άσέδειάν σε εξολισθήσαι παρασκευάση, ίνα μή το δούναι και το λαδείν ποιή σε φίλον αὐτῶν · άλλ' ἐχθρὸς ἀεὶ ἔσο αὐτοῖς. Μηδὲν σοὶ και Χαναναίοις. μή χρυσόν αὐτῶν λάδης, μηδε άρ-

Καλ Ίαχώδο Οὐχ ἐκλείψει ἄρχων ἐξ Ἰούδα, οὐδὲ ήγούμετος έπ τωτ μηρώτ αύτοῦ, ἔως οὖ ἔλθη ῷ ἀπόκειται, καὶ αὐτὸς προσδοκία ἐθτῶν. Καὶ Maλαχίας. Διότι έν ύμιν συγκλεισθήσονται πύλαι χαλκαϊ, καὶ οὐκ ἀλλάξονται τὸ προκείμενον, δτι άπο draτολών και μέχρι δυσμών ήλιου το δνομά σου δοξάζεται έν τοὶς Εθνεσι, και έν παντί τόπω θυμίαμα προσφέρεται τῷ Κυρίῳ, καὶ θυσία καθαρά. Και ὁ Δαυίδ πάλιν · Πάντα τὰ ἔθνη, προτήσατε χείρας, αλαλάξατε τῷ θεῷ ἐτ φωτῆ ἀγαλλιάσεως • ότι Κύριος ϋψιστος, φοβερός, βασιλεύς μέγας έπι πάσαν την γην. 'Ανέξη ο Θεός έν άλαλαγμφ, Κύριος έν φωνή σάλπιγγος. Και άλλος Εύφράνθητε, έθνη, μετά τοῦ λαοῦ αὐτοῦ. Καὶ σὰ αὐτὸς έλθων ού μάγους εύθέως έχάλεσας, την άχρόπολιν των έθνων; την τυραννίδα του διαδόλου; την δύναμιν τῶν δαιμόνων; οὐ καταδάς προφήτας αὐτοὺς έποίησας; Σὺ μάγους χαλείς · οἱ προφῆται περὶ ἐθνῶν λέγουσιν. 'Αναστάς άπὸ τοῦ ἄδου λέγεις τοῖς μαθηταϊς. Πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ Εθνη. βαπτίζοντες αύτοὺς είς τὸ ὄνομα τοῦ [438] Πατρός, και τοῦ Υίοῦ, και τοῦ άγιου Πνεύματος · και δτε ήλθεν ή άθλία, ή ταλαίπωρος, ύπερ θυγατρός παραχαλούσα, συμφοράν δεομένη λύσαι, τότε λέγεις. Ούχ ἀπεστάλην εί μή είς τὰ πρόδατα τὰ ἀπολωλότα οίχου Ἰσραήλ; Καὶ ότε μὲν ἐκατόνταρχος προσήλθε, λέγεις 'Εγώ έλθων Ιάσομαι αὐτόν : δτε ό ληστής, Σήμερον μετ' έμοῦ ἔση ἐν τῷ παραδείσφ · ότε ο παραλυτικός, Εγερθείς άρόν σου την nlirnr, nal υπαγε· ότε ὁ Λάζαρος, Λάζαρε. δεῦρο έξω, και εξηλθε τετραήμερος. Λεπρούς καθαίρεις. νεχρούς έγείρεις, παραλυτιχόν σφίγγεις, τυφλούς θεραπεύεις, ληστάς σώζεις, πόρνην παρθένου σωφρονεστέραν ποιείς, και ταύτη ούδεν άποκρίνη; Τί τὸ χαινόν; τί τὸ ξένον; τί τὸ παράδοξον;

<sup>\*</sup> Marcus 7, 25 : προσέπεσε πρὸς τοὺς πόδας αὐτοῦ.

ì

lesses mulieres mercede conduxit, cas que solent demonas evocare et ulous augere; sed dimisit diaboli officinam, et accessit ad Servatorem animarum nostrarum. Miserere mei, filia mea male a dæmonio venatur. Nostis affectum miserationis, quotquot patres fuistis; juvate me verbis, quotquot matres fuistis. Non possum describere tempestatem quam sustinuit muliercula illa. Miserere mei : filia mea male a dæmonio vexatur. Vidisti philosophiam mulieris, vidisti perseverantiam, vidisti virilitatem, patientiam? Ille vero non respondit ei verbum (Matth. 15. 23). Rem novam! Rogat, obsecrat, calamitatem deplorat, anget tragædiam, afflictionem parrat; et ille hominum amator non respondet. Verbum tacet, fons clausus est, medicus pharmaca retinet. Quid novum? quid admirabile? Ad alios curris, et banc miseram accurrentem abigis? sed considera medici philosophiam. Ille autem non respondit ei verbum. Quare? Quia verba non examinahat; sed arcana mentis animadvertebat. Ille autem non respondit ei verbum. Quid autem discipuli? quia responsum mulier non obtinebat, accedentes ad eum dicunt : Dimitte illam, quia clamat post nos (Matth. 15. 23). Sed tu externum audis clamorem, ego internum: magna est vox oris, sed major mentis. Dimitte illam, quia clamat post nos : alius autem evangelista (a) dicit, Ante nos. Contraria bæc dicta videntur; sed non mendacia sunt : utrumque enim agebat. Primo enim retro clamabat; cum autem non responderet ille, anteperrexit, quasi canis lambens vestigia domini sui. Dimitte illam; spectacudum circum edebat, populum advocabat : illi ad husmanum dolorem respiciebant, Dominus autem ad salutem mulieris spectabat. Dimitte illam, quia clamat post nos. Quid igitur Christus? Non sum missus nisi ad over qua perierunt domus Israel (16. v. 24). Cum respondit, illius ulcus auxit : medicus enim erat secans, non ut divideret, sed ut conjungeret.

6. Christus pro omnibus gentibus venit in mundum.-Hie mihi vos attentos præbete, et animum advertite: profundam enim quæstionem investigare volo. Non sum missus nisi ad oves quæ perierunt domus Israel. Hoccine totum est? Ideone homo factus es et carnem assumpsisti, tantamque œconomiam adhibuisti, ut unum servares angulum, et hunc percuntem? orbisne totus desertus est, Scythæ, Thraces, Indi, Mauri, Cilices, Cappadoces, Syri, Phænices, totaque, quam sol respicit, terra? An propter Judæos solum venisti, et gentes deseris despicisque? an contemuis nidorem, an fumum? an contemnis Patrem tuum contumelia affectum? an idolorum dæmonumque cultum non curas? Atqui non hoc dicunt prophetæ, sed proavus tous secondum carnem quid loquitur? Postula a me, et dabo tibi gentes hereditatem tuam, et possessionem tuam terminos terræ (Psal. 2. 8). Hesaias vero, qui Scraphini contemplatus est: Et erit radix Jesse, et qui exsurget imperare gentibus : in ipsum gentes sperabunt (laaj. 11. 10). Et Jacob : Non deficiet princeus ex Juda, neque dux de semoribus ejus, donec veniul cui repositum est : et ipse exspectatio gentium (Gen. 49. 10). Et Malaebias : Quia in vobis concludentur porter crece, et non mutabunt quod propositum est. quia ab ortu solis usque ad occasum nomen tuum glorificatur in gentibus, et in omni loco incensum offertur Domino, et sacrificium mundum (Malach. 1. 10. 11). Et David rursum : Omnes gentes, plaudite mambus, jubilate Deo in voce exsultationis; quoniam Dominus excelsus, terribilis, Rex magnus super omnem terram. Ascendit Deus in jubilatione, Dominus in voce tubre ( Psal. 46. 2. 3. 5 ). Et alius : Lætamini, gentes, cum populo ejus (Deut. 32. 43). Et tu ipse veniens, nonne magos statim advocasti, arcem gentium, diaboli tyrannidem, virtutem dæmonum? nonne descendens, prophetas eos reddidisti? Tu magos vocas: prophetæ de gentibus hoc dicunt. Postquam ab inferis resurrexeras, discipulis dicis: Euntes docete omnes gentes. baptizantes eos in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti (Matth. 28. 49); et quando venit inselix et misera illa, pro filia rogans, ærumnamque dispelli supplicans, tunc dicis: Non sum missus nisi ad oves quæ perierunt domus Israel; et cum centenarius accudit, dicis: Ego veniens curabo cum (Matth. 8.7); cum latro supplicat : Hodie mecum eris in paradiso (Luc. 23. 43); cum paralyticus : Surge, tolle lectum tuum, et vade (Matth. 9. 6): cum Lazaro loqueris, Lazare, veni foras (Joan. 11. 43), et quatriduanus exivit. Leprosos mundas, mortuos suscitas, paralyticum firmas, cæcos illuminas, latrones servas, meretricem reddis virgine castiorem, et huic nihil respondes? Quam novum id! quam stupendum! quam insolitum!

7. Animum advertite diligenter, ut discatis mulieris virilitatem ac Domini sapientiam providentiamque; ut discatis moras lucrum attulisse, et negationem divitias peperisse; ut si oraveris et tu, et non accipias, numquam desistas. Animum diligenter adhibe. Quando Judæi ab Ægyptiaca tyrannide liberati sunt, et Pharaonis manus effugerunt, ad desertumque perrexerunt, intraturi in terram Chananæorum idololatrarum impiorumque hominum, qui lapides adorabant, lignaque colebant, magnamque impietatem præ se ferebant, dedit ipsis Deus hanc legem : ne accipias ex filiis eorum generos, neque des filiam tuam nurum ipsis ( Exod. 23. 24 ). Ne tradas illis aurum . neque mensa societatem, neque consortium, neque aliud quidpiam simile; quia inique sunt gentes, ad quas introduco te, ut possideas illas ( Deut. 7. 3). lloc igitur illis propemodum lex præcipiebat : ne emas, ne vendas, ne connubia jungas, neque contractus. sed etsi loco vicinus, moribus separatus esto. Nihil tibi sit commune cum illis, non pacta, non venditiones, non emptiones, non matrimonia; ne forte cognationis necessitas id essiciat ut in impietatem prolabaris: ne dum illis das et ab illis accipis, amicus eorum fias : sed illi semper inimious esto. Nihil tibi commune sit cum Chananæis; ne aurum illorum, ne

<sup>(</sup>a) Marcus 7, 25: Procidit aute pedes ejus. Hac dicit de Symphoenissa, quae eadem est atque Chananaea. Hinc Chrysostomus, memoriter loquens, ante nos, dixerit.

argentum, ne vestem, ne filiam, ne filium, nec aliud quidpiam simile accipias; sed ipse seorsim degas. Linguam habes te separantem, legemque tibi dedi: quapropter lex sepes vocatur. Quemadmodum enim vinea sepe circumdatur, sic et Judzi lege circummuniuntur, ut ne hanc transgredientes cum Chananæis misceantur. Erant enim apud illos iniqua commercia depravatæ naturæ leges : adorabantur idola, ligna colebantur, Deus contumelia afficiebatur, filii mactabantur, patres despiciebantur, matres contemnebantur, omnia immutata erant, omnia subversa, dæmonum more vivebant. Ideoque nulla commercia inibant cum illis, nihil ipsis vendebant, sed lex magnis indictis pœnis vetabat connubia cum illis, pecta, venditiones : nihilque commune cum ipsis habebant. Cautum igitur lege erat, ne pacta cum Chananæis inirentur, ne aurum ipsis traderetur, nec aliud quidpiam, ne amicitia impietatis occasio esset; lex ipsos quasi sepes circummuniebat. Vineam, inquit, plantavi et sepem ipsi circumdedi (Isai. 5. 1. 2), id est legem non spinis, sed mandatis constantem, quæ ipsos communiret et separaret. Abominabiles ergo erant Chananai, exsecrandi, impii, scelesti, impuri, immundi; ideoque ne audire quidem illos volebant Judzei legem suam implentes. Cum ergo hæc mulier ex Chananæis esset (nam Ecce mulier, inquit, ex finibus illis egressa est [ Matth. 15.22]), quia, inquam, hæc mulier ex Chananaris erat, et accessit ad Christum, ideo dicebat, Quis ex vobis arguet me de peccato (Joan. 8. 46)? num legem transgressus sum? Cum cuim homo esset, humana exhibebat officia.

8. Christus legem implevit, quare? — Hic demum attendite diligenter. Quia mulier Chananæa erat et ex sinibus illis, ubi rabies, furor, et impietas, ubi diaboli tyrannis, dæmonum debacchationes, natura conculcata; ubi ad brutorum brutos affectus devoluti erant, et ad dæmonum furores, et quia lex præcipiebat nihil tibi sit cum Chananæis, ne des illis, ne accipias ab illis, ne uxorem ducas, ne filium accipias, ne pacta ineas, vel conventa; nam ideo sepem circumposui; Christusque veniens hominum assumpsit arma, suo tempore circumcisus est, sacrificia obtulit, oblationes et alia omnia, cum legem abrogaturus esset; ne objicerent, Eo quod non posset implere legem, ideo eam abrogavit : prius ipsam implet, postea abrogat; ne putes ipsum implere non posse, omnia secundum morem exsequitur. Propterea clamat his verhis: Quis ex vobis arguet me de peccato (Joan. 8. 46)? Cum itaque illud etiam ad legem pertineret, ne quid commune cum Chananæis haberetur; ne ipsum Judæi incusarent dicerentque : Ideo non credimus tibi, quod sis iniquus, quod legem solvas: in terram Chananæorum abiisti, et cum iis habuisti consortium, licet id lege prohibeatur: ideo statim nihil loquebatur. Attende quomodo legem impleat. nec salutem statim impertiat, Judæosque refrenet, et hanc recreet. Ille autem, inquit, non respondit ei verbum. Ne incusandi occasionem arripias; ecce non loquor, non sermonem misceo: adest calamitas, et quod soleo facere, non exhibeo: ecce naufragium, et ego gubernator non solvo tempestatem ob improbum animum vestrum, ne ulla sit vobis detractandi occasio. Ecce mulier spectatores mihi circum advocavit, et nondum ei respondi; ne dicatis, Te Chananzis tradidisti, et legem transgressus es, et hine nobis occasio tibi non credendi. Animadverte quomodo mulieri non responderit, ut responderet Judzeis: silentium erga mulierem, vox erat que Judzeorum improbum animum arguebat.

9. Hæc autem faciebat non secundum suam dignitatem, sed illorum se infirmitati attemperans. Nam cum leprosum mundaret, dixit, Vade, offer munus tuum, quod præcepit Moyses (Matth. 8. 4). Tu mundasti, et mittis illum ad legem Moysis. Etiam. Cur hoc? Propter Judæos, ne me violatæ legis accusent. ldeo cum leprosum mundavit, id insolito modo fecit: audi quomodo. Et ecce leprosus accedens rogabat eum dicens: Domine, si vis, potes me mundare; et extendens manum suam teligit eum dicens: Volo, mundare (Matth. 8. 2. 3). Secundum legem non licebat leprosum tangere. Cum ergo venit Neæman dux exercitus leprosus ad Elisæum prophetam, dicit illi discipulus, Ecce leprosus princeps militiæ foris est (4. Reg. 5). Ille vero mittit discipulum qui ipsi diceret : Vade-lavatum ad Jordanem fluvium (1b. v. 10); nec ausus est ipse egredi, nec videre leprosum, ipsum ve tangere. Quia igitur mundavit Elisæus leprosum, ne dicerent Judæi ipsum eodem quo Elisæus medo mundasse, ideo Elisæus quidem non ausus est tangere; hic vero tangit et dicit, Volo, mundare; et extendens manum tetigit leprosum. Cur tetigit? Ut te doceret se non esse servum legi subditum, sed dominum legi imperantem. Quomodo igitur legem servavit? Quod dixerit, Volo, mundare, et non statim ipsum tetigerit. Præcessit sermo, fugatus est morbus; deinde tetigit immundum, et dixit, Volo, mundare. Qua ratione? Et statim mundatus est. Non potuit evangelista vocem reperire velocitatem curationis exprimentem; nam illud, statim, etiam tardius rem factam significat. Statim; quomodo? Simul egressus sermo est, et fugatus est morbus, fugata est lepra, deinceps mundus erat leprosus. Propterea dicit: Vade, teipsum ostende sacerdoti, et offer donum, quod jussit Moyses in testimonium illis. Quibus? Judæis, ne dicant me legem transgredi. Ego sanavi, et dico: Offer donum, secundum legem, ut in die illa leprosus ipsos accuset his verbis. Præcepit mihi donum secundum legem offerre. Ac quemadmodum multa faciebat Christus propter Judæos, ut in omnibus ipsos inexcusabiles redderet : ita et hic fecit. Miserere mei, quia filia mea male a dæmonio vexatur. Ille vero non respondebat ei verbum. Accedentes autem discipuli ad eum dicunt, Dimitte illam, quia clamat post nos (Matth. 15. 22. 23). Quid igitur ille? Non sum missus nisi ad oves quæ perierunt domus Israel (Ibid. v. 24). Ne dicerent Judai: Nos dimisisti, et ad extraneos perrexisti, ideoque tibi non credidimus: Ecce, inquit, ex gentibus accedunt, illosque non recipio: vos autem etiam

γύριον, μή ίματισμόν, μή θυγατέρα, μή υίδν, μή άλλο τι των τοιούτων μηδέν άλλ' αύτος καθ' ξαυτόν έσο. Γλώτταν έχεις χωρίζουσάν σε, καλ νόμον σοι έδωκα · διά τούτο καὶ ὁ νόμος φραγμός λέγεται. "Ωσπερ γάρ άμπελωνι φραγμός περίχειται, ούτω καί τοίς Ἰουδαίοις ο νόμος, ίνα μη ύπερδάντες άναμιγώσι τοις Χαναναίοις. "Ησαν γάρ παρ' αὐτοίς παράνομοι επιμιξίαι, διεφθαρμένοι της φύσεως οι νόμοι. είδωλα προσχυνούμενα, ξύλα θεραπευόμενα, Θεός ύδριζόμενος, τέχνα σφαττόμενα, πατέρες έμπτυόμενοι, μητέρες άτιμαζόμεναι, πάντα ήλλοίωτο, πάντα άνατέτραπτο, δαιμόνων ζωήν Εζων. Διά τοῦτο οὐδέποτε συναλλάγματα εποίουν, ού συμβόλαια, ού πράσεις μετ' έχείνων . άλλ' ό νόμος έπλ τοίς μεγίστοις χείμενος, είργε μετ' άλλήλων τους γάμους, τά συμδόλαια, τάς ἐπιγαμδρίας οὐδὲν χοινὸν πρὸς ἐχείνους είχον. 'Απειρημένον ούν ήν τῷ νόμῳ τὸ συναλλάξαι Χαναναίοις, τὸ χρυσίον μεταδοῦναι, ἢ ἔτερόν τι, ἵνα μή της φιλίας ή υπόθεσις άσεδείας άφορμη γένηται ό νόμος περιέχειτο άντὶ φραγμού · 'Αμπε.lwra, [439] φησίν, έφύτευσα, καί φραγμόν περιέθηκα, τουτέστι νόμον, ούχὶ ἀπὸ ἀχανθῶν, ἀλλ' ἀπὸ ἐντολῶν, τειχίζοντα καὶ ἀπείργοντα αύτούς. Άπειρημένοι ούν εί Χαναναίοι, βδελυροί, άσεδείς, έναγείς, μιαροί, ακάθαρτοι · διό και ούδε άκοῦσαι αὐτῶν τνείγοντο οί Ιουδαίοι τον νόμον πληρούντες αύτον λοιπόν. Έπελ ούν αύτη ή γυνή από των Χαναναίων ήν Ίδου γάρ γυνή, φησίν, ἀπό των όριων έκεινων έξε 10οῦσα επεί ούν αύτη ή γυνή άπὸ τῶν Χαναναίων ἦν, προσῆλθε δε τῷ Χριστῷ, διὰ τοῦτο Ελεγε », Τίς ἐξ ὑμῶν ἐλέγχει με περί άμαρτίας, εί παρέδην τὸν νόμον; Έπειδή γάρ ἄνθρωπος ήν, και τὰ άνθρώπινα ἐπεδεί-

η'. Λοιπόν προσέγετε μετά άχριδείας τῷ λόγῳ. Ἐπειδή ή γυνή Χαναναία ήν, και τῶν όρίων ἐκείνων, ἔνθα καὶ λύσσαι, καὶ μανία, καὶ ἀσέδεια, ἔνθα διαδόλου τυραννίς, και δαιμόνων βακχείαι, και φύσις πατουμένη, καὶ εἰς ἀλόγων ἀλογίας κατηνέχθησαν, εἰς δαιμόνων μανίας, ἐπέταττε δὲ καὶ ὁ νόμος, Μηδὲν σοὶ καὶ Χαναναίοις, μή δῷς, μή λάδης παρ' ἐκείνων, μή γυναϊκα λάδης, μη υίον λάδης, μη συμδόλαια ποιήσης, μή συναλλάγματα · διά τοῦτο δὲ φραγμόν περιέθηκα · έλθων δὲ ὁ Χριστὸς, καὶ τὰ τῶν ἀνθρώπων άναλαδών οπλα, αύθωρον περιετμήθη, θυσίας προσένεγχε, προσφοράς, τὰ άλλα πάντα, ἔμελλε δὲ λύειν τον νόμον. Ινα μή λέγωσιν, ότι άτονήσας πληρώσαι αύτον, διά τοῦτο Ελυσε, πρότερον αύτον πληροί, καλ τότε λύει, ένα μή νομίσης ότι άτονεί, άλλά πληροί πάντα κατά τὸ ἔθος. Διὰ τοῦτο βοᾶ καὶ λέγει, Τίς ἐξ ύμων έλέγχει με περί άμαρτίας; Έπει ούν και τούτο νόμιμον ήν, τὸ μηδέν κοινόν έχειν μετά Χαναγαίων, ίνα μή ἄρξωνται έγχαλείν αὐτῷ οἱ Ἰουδαίοι καὶ λέγειν, Διὰ τοῦτο οὐχ ἐπιστεύσαμέν σοι · παράνομος γάρ ής, έλυσας τον νόμον απηλθες είς την Χαναναίων χώραν, Χαναναίοις άνεμίγης, τοῦ νόμου λέγοντο; Μή ἀναμιγής διὰ τοῦτο αὐτή οὐδὲν λαλεί τέως. Πρόσεχε πῶς πληροϊ τὸν νόμον, καὶ οὐ προδίδωσι την σωτηρίαν και Τουδαίους επιστομίζει, καί ταύτην άνακτάται. 'Ο δέ ούκ άπεκρίνατο, φησίν, αὐτη λόγον. Μή μοι προφάσεις είπης. "ίδε, οὐ λαλῶ" ίδε, ού διαλέγομαι · ίδε συμφορά, και το έμαυτου ούκ επιδείχνυμι · ίδε ναυάγιον, καὶ ὁ κυδερνήτης ούκ άναλύω τον γειμώνα διά την ύμετέραν άγνωμοσύνην,

ζνα μὴ ἔχητε πρόφασιν. "Ιδε, γυνή θέατρόν μοι περιέστηκε, καὶ οῦπω λαμδάνει ἀπόκρισιν, ἵνα μὴ λέγητε, ὅτι Ἐπέδωκας σεαυτὸν Χαναναίοις, καὶ παρέδης τὸν νόμον, καὶ ταύτην πρόφασιν ἔχομεν τοῦ μὴ πιστεῦσαί σοι. Σκόπει πῶς διὰ τοῦτο οὐκ ἀπεκρίνατο τἢ γυναικὶ, ἴνα ἀποκριθἢ Ἰουδαίοις ἡ πρὸς τὴν γυναϊκα σιγή, φωνή ἀγνωμοσύνης τοῖς Ἰουδαίοις ἐγίνετο.

θ'. Ταῦτα δὲ ἐποίει οὐ πρὸς τὴν οἰχείαν ἀξίαν, ἀλλὰ πρός την εχείνων συγχαταβαίνων άσθένειαν. Και γάρ ότε τὸν λεπρὸν ἐχαθάρισε, λέγει· "Απελθε, προσένεγκε [4:0] τὸ δῶρον, ὁ προσέταξε Μωϋσῆς. Σὺ έκάθαρας b, και πέμπεις αύτον είς τον νόμον Μωϋσέως; Ναί. Διὰ τί; Διὰ τοὺς Ἰουδαίους, ΐνα μή ἄρξωνται έγχαλείν, ότι παρέδην τον νόμον. Διά τουτο καὶ ότε ἐθεράπευσε τὸν λεπρὸν, ξένως ἐθεράπευσεν αὐτόν καὶ ἄχους πῶς Καὶ ίδοὐ λεπρὸς προσελθών παρεκάλει αὐτὸν λέγων, Κύριε, ἐὰν θέλης, δύraσui με καθαρίσαι· καὶ ἐκτείτας τητ χεῖρα αὐτοῦ, ηψατο αὐτοῦ λέγων : Θέλω, καθαρίσθητι. Έν τῷ νόμφ οὐχ ἐγρῆν ἄπτεσθαι λεπροῦ. "Ότε οὐν ήλθε Νεαιμάν ο στρατηλάτης προς Έλισσα**ι**ον**-τον** προφήτην λέπρα κατεχόμενος, λέγει αὐτῷ ὁ μαθητης. Ίδου λεπρός στρατηλάτης έξω. 'Ο δὲ πέμπει τον μαθητήν έξελθείν και είπειν αυτώ, "Απελθε, λουσαι είς τὸν Ἰορδάνην. Καὶ ούκ ἐτόλμησεν ἐξελθείν αύτος και ίδειν τον λεπρον, και άψασθαι αύτου. Έπει ούν έχαθάρισεν ό Έλισσαΐος λεπρόν, ΐνα μή λέγωσιν οί Ἰουδαΐοι, ὅτι ὁμοίως Ἐλισσαίφ ἐχάθαρε, διὰ τοῦτο έχείνος μέν ού τολμά άψασθαι, ούτος δε άπτεται, χαί λέγει, θέλω, καθαρίσθητι καί έκτείνας την χείρα αὐτοῦ, ἡψατο τοῦ λεπροῦ. Διὰ τί ἡψατο; Ίνα σε διδάξη ότι ούκ Εστι δούλος ύποκείμενος νόμω, άλλά Δεσπότης επικείμενος τῷ νόμφ. Πῶς οὖν ἐτήρησε τον νόμον; Τῷ εἰπεῖν, Θέλω, καθαρίσθητι, καὶ μή εύθέως αὐτοῦ ἄψασθαι. Προέλαδεν ὁ λόγος, ἐδραπέτευσε το νόσημα, είτα ήψατο του άκαθάρτου, καί είπε, θέλω, καθαρίσθητι. Πως; Εὐθέως ἐκαθαρίσθη. Ούχ εύρίσκει ὁ εὐαγγελιστής είπειν (και γάρ τὸ εὐθέως βραδύ ἐστι), ούχ εὐρίσκει λόγον ἰσόρροπον τῷ τάχει τῆς ἐνεργείας. Εὐθέως πῶς; "Αμα ἐξέδη ό λόγος, και έδραπέτευσε το νόσημα, έφυγαδεύθη ή λέπρα, λοιπόν καθαρός ό λεπρός. Διά τοῦτο λέγει. "Υπατε, σεαυτόν δείξον τῷ ἱερεί, καὶ προσένεγκε τὸ δῶρον, ὁ προσέταξε Μωθσῆς, εἰς μαρτύριον αὐτοῖς. Τίσι; Τοῖς Ἰουδαίοις, ΐνα μή λέγωσιν ὅτι παραδαίνω τὸν νόμον. Έγω ἐθεράπευσα, καὶ λέγω, Προσένεγκε το δώρον του νόμου, ενα έχείνη τή ήμέρα ό λεπρός αύτων κατηγορήση λέγων, Έμοι προσέταξε δώρον κατά νόμον προσενεγκείν. Καὶ ώσπερ πολλά Ένεχεν Ἰουδαίων ἐποίει ὁ Χριστός, ἀναπολογήτους αὐτοὺς εἰς πάντα ποιῶν, οὕτω καὶ ἐνταῦθα. 'Ελέησόν με, δτι ή θυγάτηρ μου κακῶς δαιμονίζεται. Ὁ δὲ οὐκ ἀπεκρίνετο αὐτῆ λόγον. Προσελθόντες δε οι μαθηταί αὐτοῦ, λέγουσιν, `Απόλυσον αὐτὴν, ὅτι κράζει ὅπισθεν ἡμῶν. Τί οὖν αὐτός: Ούκ απεστάλην εί μη είς τα πρόβατα τα απολω-Αύτα οίχου Ίσραή Α. ίνα μη λέγωτιν Ίουδαίοι, ότι Αφηχας ήμας, και απηλθες έξω, και διά τοῦτό σοι ούχ ἐπιστεύσαμεν. Ἰδού, φησὶ, καὶ ἀπὸ ἐθνῶν ἔρχονται, και ου δέχομαι αυτούς υμάς δε και φεύγοντας

Denlh. συ έκάθηρες. Alia præfert Colh. lectionum discrimina, sed nullius pretii.

<sup>·</sup> Hac deficere videntur.

καλώ, Δεύτε πρός με, πάντες οί κοπιώντες, καὶ ούκ ξρχεσθε · ταύτην ἀπορβίπτω, καὶ παραμένει. Λαός, οι ούχ εγνω[r], εδούλευσε μοι, φησίν είς άχοην ώπίου ὑπήκουσέ μου και ἀλλαχοῦ. Έμφανής έγενόμην τοῖς έμε μη ζητοῦσι, καὶ εὐρέθην τοῖς έμε μη επερωτώσιτ. - Άπολυσον αυτήν, ότι κράζει δπισθεν ήμων. "Ιδωμεν ούν τί φησινό Χριστός. Ούχ ἀπεστάλην εί μὴ είς τὰ πρόδατα τὰ ἀπολω-Αότα οίχου Ίσραήλ. Οὐκ ξιν τὰ ρήματα ἀποτρεπτικά; Μονονουχί γάρ λέγει, Άπόστηθι, ότι ούδεν κοινον έχεις πρός εμέ ούκ ηλθον διά σε, άλλ' ηλθον διά Ίουδαίους. Οὐκ ἀπεστάλην εί μἡ είς τὰ πρό-Cara [441] τὰ ἀπολωλότα οίχου Ἰσραήλ 'Η δὲ ἀχούσασα είπε · Ναί, Κύριε, βοήθει μοι, καί προσεκύνει, λέγουσα ο δε ούχ άπεχρίνατο αυτή. 'Αλλά ορα άπόχρισιν. Ούχ ἔστι καλύν λαβεῖν τὸν ἄρτον τῶν τέκτων, και βαλεῖν τοῖς κυναρίοις. "Ο κηδεμονία ἐατροῦ · ἐν ἀπαγορεύσει ἐπισπᾶται αὐτήν. Οὐκ ἔστι καλόν λαβεῖν τὸν ἄρτον τῶν τέκνων: τίνων; Τῶν Τουδαίων και δοῦναι τοῖς κυναρίοις, τουτέστιν,

ι'. "Οντως είς αἰσχύνην Ἰουδαίων ταῦτα εξρηκεν ό Κύριος · τέχνα γάρ καλούμενοι, χύνες ἐγένοντο. Διά τούτο καλ Παύλος λέγει · Βλέπετε τούς κύτας, βλέ· πετε τούς κακούς έργάτας, βλέπετε την κατατομήτ · ήμεῖς γάρ ἐσμετ ἡ περιτομή. Οἱ ἐθνικοὶ κύνες ἐκλήθησαν, καὶ ἐγένοντο τέκνα. Τέκτα μου, ούς πάλιτ ωδίτω, άχρις οδ μορφωθή Χριστός έτ υμίτ. Τὸ ἐγχώμιον τοῦτο, Ἰουδαίου κατηγορία ἐστίν. Οὐκ έστι καλόν λαβεῖν τὸν ἄρτον τῶν τέκνων, καὶ δοῦται τοῖς χυταρίοις. Τί οὐν ἡγυνή; Nal, Κύριε. "Ω βία γυναικός, ω φιλονεικία ψυχῆς. 'Ο ίατρός λέγει, Ούχλ, καλ αὐτή λέγει, Nal· ὁ Δεσπότης λέγει, Οὔκ · αὐτὴ λέγει, Nal · οὐ κατηγοροῦσα οὐδὲ ἀναισχυντούσα, άλλά σωτηρίαν έκδεχομένη. Οὐκ ἔστι κα-Αὸν λαβεῖν τὸν ἄρτον τῶν τέχνων, χαὶ δοῦναι τοίς πυταρίοις. Nai, Κύριε. Κύνα με καλείς, έγω δέ σε Κύριον καλῶ · σύ με ὑδρίζεις, ἐγὼ δέ σε ὑμνῶ. Ναὶ, Κύριε καὶ γὰρ τὰ κυτάρια ἐσθίουσιν ἀπὸ των ψιχίων των πιπτόντων έκ τῆς τραπέζης των κι ρίων αὐτῶν. "Ο σοφία γυναικός ' ἀπό τοῦ ὑποδείγματος εύρε λόγον πρέποντα. Κύνα με καλείς, ώς χύων τρέφομαι . Ού παραιτούμαι το δνειδος ού φεύγω την χλησιν . λάδω ούν την τροφήν του χυνός . καὶ λέγει πράγμα ἐν συνηθεία συμβαϊνου. Σὺ τὰ σά ατήσον. κήνα πε εκφγεσας, ορέ ποι φιχίον. απλήλορος εγένου μοι τή αίτησει εν τή παραιτήσει την συγκατάθεσιν επίδειξον. Nul, Κύριε και γάρ τά κυτάρια έσθίουσιν από των ψιχίων των πιπτόντων ἀπό τῆς τραπέζης τῶν κυρίων αὐτῶν. Τί οδν ό παραιτούμενος, ό δ.ώχων, ό έλαύνων, ό λέγων, Οὐκ Ecti nalor labeir tor aptor two tenrur, nal βαλείτ τοῖς χυταρίοις; ὁ λέγων, Οὐχ ἀπεστάλητ εί μη είς τὰ πρόδατα τὰ ἀπολωλότα οἶκου Ἰσραήλ; **- ΄Ω γύναι, μεγάλη σου ή πίστις. Έπαινέτης άθρόον** έγένου; άναχηρύττεις τὴν γυναίχα; οὐχ ἥλαυνες, οὐχ έδίωχες; Θάρσει · διά τοῦτο άνεδαλόμην. Είγαρ έξαρχῆς αὐτὴν ἀπέλυσα, οὐχ ἄν ἔμαθες αὐτῆς τὴν πίστιν. Εί έχ προοιμίων Ελαθεν, άνεχώρει αν ταχύ, και τον θησαυρόν αὐτῆς οὐκ ἄν ἡπίστατό τις. Διά τοῦτο άνεδαλόμην την δόσιν, ΐνα άπασι δείξω την πίστιν. "Ω γύναι. Θεός λέγει, "Ω γύναι. 'Ακουέτωσαν οἱ εὐχό-

μενοι μετά βαναυσίας. "Όταν είπω τινί, Παρακάλεσον τον Θεον, δεήθητι αὐτοῦ, ἐκέτευσον αὐτον, λέγει · Παρεχάλεσα ἄπαξ, δεύτερον, τρίτον, δέχατον, είχοστόν χατ ούχέτι ούχ ελαδον. Μή άποστής, άδελφε, εως αν λάδης · τέλος αιτήσεως, ή δόσις τοῦ αιτουμένου. Τότε ἀπόστηθι, ὅταν λάδης, μάλλον δὲ μηδὲ τότε, ἀλλὰ καὶ τότε παράμενε. Κάν μη λάδης, αίτει ίνα λάδης · όταν δὲ λάθης, εὐχαρίστησον, ὅτι Ελαθες. Εἰσέρχονται [442] πολλοί έν τή έχχλησία, άπαρτίζουσε μυρίους στίχους εύχῆς, και εξέρχονται, και ούκ οίδασι τί εἶπον τά χείλη χιγείται, ή δε άχοή ούχ άχούει. Σύ ούχ άχούεις τῆς εὐχῆς σου, καὶ τὸν Θεὸν θέλεις εἰσακοῦσαι τῆς εύχης σου; "Εχλινα, λέγεις, τὰ γόνατα άλλ' ή διάνοιά σου έξω επέτετο · τὸ σωμά σου ένδον τῆς εχχλησίας, και ή γνώμη σου Εξω· τὸ στόμα Ελεγε τήν εὐχήν, καὶ ή διάνοια ήρ!θμει τόχους, συμδόλαια, συναλλάγματα, χωρία, κτήματα, φίλων συνουσίας. 'Ο γάρ διάδολος πονηρός ων, καλ είδως ὅτι ἐν καιρῷ εὐχῆς μεγάλα ἀνύομεν, τότε ἐπέρχεται. Πολλάκις κείμεθα υπτιοι έν κλίνη, καλ ούδεν λογιζόμεθα . ήλθομεν ευξασθαι, και μυρίοι λογισμοί, ΐνα εκδάλη ήμας κε-

ια'.Ταῦτα τοίνυν εἰδώς ἐν ταῖς εὐχαῖς, ἀγαπητὰ. γίνεσθαι, τὴν Χαναναίαν μίμησαι, ὁ ἀνὴρ τὴν γυναῖχα, τὴν ἀλλόφυλον, τὴν ἀσθενἢ, τὴν ἀπερριμμένην καὶ εὐχαταφρόνητον. 'Αλλ' οὐχ ἔχεις θυγατέρα δαιμονιζομένην; 'Αλλ' ἔχεις ψυχὴν ἀμαρτάνουσαν. Τί εἶπεν ἡ Χαναναία; 'Ελέησόν με ' ἡ θυγάτηρ μου κακῶς δαιμονίζεται εἰπὰ καὶ σὺ, 'Ελέησόν με ' ἡ ψυχἡ μου κακῶς δαιμονίζεται. Μέγας γὰρ δαίμων ἡ ἀμαρτία. 'Ο δαιμονῶν ἐλεεῖται, ὁ ἀμαρτάνων μισεῖται ἐκεῖνος συγγνώμην ἔχει, οὖτος ἀπολογίας ἐστέρηται. 'Ελέησόν με ' βραχὺ τὸ ρῆμα, καὶ πέλαγος εὐρε φιλανθρωπίας ' ὅπου γὰρ ἔλεος, πάντα τὰ ἀγαθά.

Καν έξω ής, κράζε και λέγε, Έλέησον με, μή χινών τὰ χείλη, άλλὰ τἢ διανοία βοών καὶ σιωπώντων γάρ ἀκούει ὁ Θεός. Οὐ ζητείται τόπος, ἀλλ' ἀρχή τρόπου. 'Ο Ίερεμίας εν βορδόρφ ήν, και τον Θεόν ἐπεσπάσατο· ὁ Δανιὴλ ἐν λάκκφ λεόντων, καὶ τὸν θεόν εξευμενίσατο οι παίδες οι τρείς εν τή καμίνο ήσαν, καὶ Θεὸν ύμνοῦντες ἐδυσώπησαν· ὁ ληστής έσταυρώθη, και ούκ έκώλυσεν ό σταυρός, άλλά παράδεισον ήνοιξεν · ὁ Ἰωδ ἐν χοπρία ήν, καὶ τὸν Θεὸν ίλεων κατεσκεύασεν ο Ίωνας έν τἢ κοιλία τοῦ κήτους, και τὸν Θεὸν ὑπήκοον Εσχε. Καν ἐν βαλανείω ής, εύχου, καν έν όδῷ, καν ἐπὶ κλίνης οπου ἐάν ής, εύχου. Ναὸς εξ τοῦ Θεοῦ, μη ζήτει τόπον γνώμης χρεία μόνον. Κάν δικαστή παραπτής, εύχου σταν όργίζηται ό δικαστής, εύχου. Θάλαττα ήν έμπροσθεν. δπισθεν Αιγύπτιοι, μέσος ό Μωϋσής πολλή έν τή εὐχῆ στενοχωρία, άλλὰ μέγα τὸ πλάτος τῆς εὐχῆς ἦν. "Οπισθεν οἱ Αἰγύπτιοι ἐδίωχον, ἔμπροσθεν ἡ θάλα τσα, μέση ή εὐχή · καὶ οὐδὲν ἐλάλει ὁ Μωῦσῆς · καὶ λέγει αύτῷ ὁ Θεός · Τί βοῆς πρός με; Τὸ μὲν στόμα οὐ λαλεί, ή δὲ διάνοια βοά. Καὶ σὸ τοίνυν, άγαπητὲ, όταν παραστής δικαστή μαινομένω, τυραννούντι, τά μέγιστα άπειλούντι, και άλλοις δημίοις τὰ αὐτὰ ποιοῦσιν, εὖξαι σὺ τῷ Θεῷ, καὶ εὐχομένου σοῦ τὰ κύματα καταστέλλεται. Ο δικαστής επί σέ; Σύ επί τον Θεόν κατάφευγε. Ο ἄρχων πλησίον σου: Σὰ τὸν

<sup>\*</sup> Mavuit Fronto Ducæus τρέφωμαι sedutrunque, ni fallor, quadrat.

Ļ

į

١.

į

lugientes advoco: Venite ad me omnes qui laboratis (Matth. 11. 28), et non venitis ; hauc vero rejicio, et tamen perstat. Populus, quem non cognon servivit mihi, inquit; in auditu auris obedivit mihi ( Psal. 17. 45); et alibi : Apparui iis qui me non quærebant, et inventus sum ab iis, qui me non interrogabant. Dimitte illam, quia clamat post nos (Isai. 65. 1). Videamus itaque quid Christus dicat. Non sum missus nisi ad ores quæ perierunt domus Israel. Annon hæc verba erant repellentis? Ita enim propemodum dicit: Abscede, quia nibil tibi rei mecum est : non veni propter te, sed propter Judæos. Non sum missus nisi ad oves quæ disperierunt domus Israel. His auditis illa dixit, Etiam, Domine; adjuva me, et adorabat dicens ( Matth. 15.25); ille vero non respondit ei. Sed vide responsionem: Non est banum sumere panem filiorum, el projicere canibus (Ibid. v. 26). O cura medici! in desperationem deducit eam. Non est bonum sumere panem filiorum: quorum? Judæorum; et dare canibus, hoc est, vobis.

10. Certe ad ignominiam Judæorum hæc dixit Dominus : nam filii vocati, canes effecti sunt. Ideoque Paulus dicit : Videte canes, videte malos operarios, videte circumcisionem : nos enim sumus circumcisio ( Philipp. 3. 2. 3). Gentiles canes vocati sunt, et tilii sunt effecti. Filioli mei, quos iterum parturio, donec formetur Christus in vobis (. Galat. 4. 19). Laus hæc, Jud:corum accusatio est. Non est bonum sumere panem filiorum, et dare canibus. Quid igitur mulier? Etiam, Domine. O violentia mulieris! o contentio animæ! Medicus dicit, Non; et illa dicit, Etiam: Dominus dicit, Non; et illa dicit, Etiam: non incusans aut impudenter agens hoc dicit; sed salutem exspectans. Non est bonum sumere panem filiorum, et dare canibus. Etiam, Domine. Canem me vocas, ezo te Dominum voco : tu me contumelia afficis, ego te celebro. Etiam, Donine: nam et catelli edunt de micis, quæ cadunt de mensa dominorum suorum (Matth. 15. 27). O sapientia mulieris! ab allato exemplo sermonem eruit consentaneum. Cauem me vocas, ut canis alor. Non respuo opprobrium; non recuso appellationem : accipiam ergo canis alimentum; remque dicit consuctam. Tu verba tua confirma: canem me vocasti; da mihi micam : advocatus petitionis meze factus es; in recusatione consensum tuum ostende. Etiam, Domine; nam et catelli edunt de micis, quæ cadunt de mensa dominorum suorum. Quid igitur ille qui recusabat, qui rejiciebat, qui pellebat, qui dicebut, Non est bonum accipere panem filiorum , et projicere canibus? qui dicebat : Non sum missus misi ad oves quæ perierunt domus Israel! O mulier! magna est fides tua ( Ibid. v. 28 ). An laudator derepente factus es? mulicrem deprædicas? annon repellebas? nenon rejiciebas? Conside; ideo distuli. Nam si 20 initio illam repulissem, ejus fidem non edidicisses. Si a principio accepisset, cito recessisset, ejusque thesaurum nemo novisset. Ideo munus distuli, ut ejus fidem namibus ostenderem.

Perscuerandum in precatione. — O mulier. Deus di-

cit, O mulier! Audiant ii, qui cum quadam imperitia precantur. Cum alicui dico, Rega Deum, obsecra eum, supplica ei; respondet ille, Rogavi semel, secundo, tertio, decies et vigesies, et nequaquam accepi. Ne cesses, frater, donec accipias: finis petitionis est donum acceptum. Tunc cessa, cum acceperis; imo potius ne tunc etiam cesses, sed adhuc persevera. Si non acceperis, pete ut accipias; cum autem acceperis, de accepto gratias age. Malti intrant in ecclesiam, et mille versus orando profundunt et egrediuntur; nec sciunt quid dixerint; labia moventur, nec ipsi audiunt. Tu ipse non audis orationem tuam, et Deum vis exaudire? Flexi, ais, genua: verum mens tua foras avolavit: corpus tuum in ecclesia erat, et cogitatio tua foris vagabatur; os tuum precationem recitabat, sed mens usuras supputabat, pacla, contractus, agros, possessiones, amicorum consortia. Diabolus enim, malignus cum sit, cumque sciat nos tempore precationis admodum proficere, tunc maxime instat. Sæpe in lecto supini jacemus, et nihil cogitamus; sed si precatum veniamus, sexcentas cogitationes immittit, ut fructu vacui recedamus.

11. Hæc cum scias, dilecte, in precationibus accidere, Chananæam imitare; vir mulierem, alienigenam, infirmam, abjectam, vilem. At non habes filiam a dæmone vexatam? sed habes animam peccatricem. Quid ait Chananæa? Miserere mei; fitia mea male a dæmonio vexatur: dic et tu: Miserere mei; anima mea male a dæmonio vexatur. Grandis enim dæmon peccatum est. Dæmoniacus ad misericordiam movet, peccator odio habetur: illi venia conceditur, hic excusatione privatur. Miserere mei: brevis sententia, sed benignitatis pelagus invenit: ubi enim misericordia, ibi bona omnia.

Omnis locus ad precandum opportunus. - Etiamsi extra ecclesiam sis, clama et dic, Miserere mei, non labia movens, sed mente clamans: nam vel tacentes audit Dens. Non requiritur locus, sed morum initium. Jeremias in cœno erat, et Deum attraxit; Daniel in lacu leonum, et Deym sibi propitium reddidit : tres pueri in camino erant, et Deuni celebrantes slexerunt; latro crucifixus est et nihil ipsi obfuit crux, sed pa radisum aperuit: Job in simo erat, et Deum propitium reddidit; Janas in ventre ceti, et Deum sibi obsequentem habuit. Si in balneo sis, precare; si in via, si in lecto, similiter: ubicumque fueris, precare. Templum es Dei, ne quæras locum; voluntatis affectus solum requiritur. Si coram judice sistaris, precare; cum irascitur judex, precare. Mare coram erat, a tergo Ægyptii, in medio Moyses; multa in precatione angustia; sed amplum erat orandi spatium. A tergo Ægyptii insequebantur; mare coram erat, in medio autem oratio; nihilque loquebatur Moyses, et ait illi Deus : Quid clamas ad me (Exod. 14. 15)? Os non loquebatur, sed mens clamabat. Et tu itaque, dilecte, cum steteris coram judice furente, tyrannice loquente, acriter minitante, et alijs carnificibus similiter agentibus, Deum precare, et te precante fluctus mitigabuntur. Judex instat? Tu ad Deum confugito. Princeps adest? Tu Dominum voca. Numquid homo est, ut ad aliquem pergas locum? Deus prope semper est. Si hominem rogare volueris, interrogas quid agat, dormiatne, an a negotiis vacet; ministerque non tibi respondet. Ad Deum precandum nullo horum opus habes : quocumque ieris et invocaveris, ille audit : pulla occupatio , nullus intermedius , minister nullus auditum intercludit. Dic, Miserere mei, el statim Deus aderit: Adhuc te loquente, inquit, di-. cam, ecce adsum (1sai. 58. 9). O sermo benignitate plenus! Non exspectat precationis finem: nondum finita oratione donum accipis. Miserere mei. Hanc imitemur Chanangam, queso: Miserere mei : filia mea male a dæmonio vexatur : Dominus autem dicit ad eam : O mulier! magna est fides tua: fiat tibi sicut vis (Matt. 15. 28). Ubinam hæreticus? Num dixit, Rogabo patrem meum? num dixit, Precabor Genitorem meum? numquid oratione eguit? Minime. Quare? Quia magna erat fides, magnum vas, copiosa effusa est gratia. Ubi oratio necessaria est, ibi vas infirmum est. O mulier! magna est fides tua. Non vidisti mortuum suscitatum, non leprosum mundatum, non audisti prophetas, non legem meditata es, non mare divisum vidisti, non aliud a me patratum signum vidisti; imo a me despecta et conturbata es ; ærumnosam te repuli, et non recessisti, sed perstitisti : demum a me dignam et consentaneam accipe laudem : O Mulier! magna est fides tua. Mortua est mulier, et præconium ejus manet, diademate splendidius. Quocumque ieris audies Christum dicentem, O mulier! magna est fides tua.

Ingredere in ecclesiam Persarum, et audies Christum dicentem, O mulier! magna est fides tua; in Gothorum item, in barbarorum, in Indorum, in Maurorum, et in quantameumque sol respicit terram : verbum unum protulit Christus, et verbum illud non cessat efferri. sed magna voce ejus fidem prædicat: O mulier! magna est fides tua: fiat tibi sicut vis. Non dixit: sanetur filia tua; sed, Sicut vis. Tu ipsam sana, tu esto medicus, tibi medicamentum trado, vade, appone, Fiat tibi sicut vis. Voluntas tua sanet ipsam. Chananæa voluntate sua sanavit, et Filius Dei a seipso non sanabit? Fiat tibi sicut vis. Non jussit mulier, neque diabolo præcepit; sed voluit tantum, et voluntas mulieris sanavit, dæmonasque ejecit. Ubi sunt ii qui dicere audent Filium per orationem operatum esse? Fiat tibi sicut vis. Vide dictionis cognationem: Patrem suum imitatur. Cum enim Deus cælum faciebat, dixit, Fiat cælum, et factum est cælum; Fiat sol, et factus est sol; Fiat terra, et facta est terra. Jussiono substantiam produxit. Sic et ille, Fiat tibi sicut vis: cognatio sermonis communionem ostendit naturæ. Et sanata est filia ejus. Quandonam? In illa hora (Matth. 15. 28); non quando mater venit domum, sed antequam veniret. Venit inventura dæmoniacam, et invenit sanam, voluntate sua sanitati restitutam. Pro his omnibus gratias agamus Deo, qvia ipsum decet gloria in sæcula sæculorum. Amen 1.

<sup>1</sup> Sic Græca habent. In veteri interpretatione Latina sic clauditur: Pro his autem ommibus gratias agamus Deo per Christum Donninum nostrum, cum quo est Deo Patri una cum sancto Spiritu honor, gloria et polestas per immortalia sæcula sæculorum. Amen.

### [444] IN LIBRUM, QUOD NEMO LÆDATUR NISI A SEIPSO,

Hic pulcherrimus liber, cujus vel titulus Christianæ philosophiæ summam complectitur, sic a Chrysostomo commemoratur infra, Epistola quarta ad Olympiadem his verbis: Mitto ad te id quod nuper litteris mandavi, nempe eum qui seipsum non læserit, a nemine alio lædi posse. Hoc quippe contendit illa oratio, quam nunc ad te mitto. Illam igitur assidue volvas, imo etiam, si per valetudinem licet, recites. Id enim pharmacum, si quidem volueris, tibi sufficit. Sin nobis pertinacius oblucteris, ac neque teipsam cures, nec quamvis innumeras admonitiones et cohortationes præsto habeas e mæroris tamen cæno

### LIBER

QUOD QUI SEIPSUM NON LEDIT, NEMO LEDERE POSSIT.

1. Attentionem et benevotentiam sibi conciliat; Judex utramque pattem audire debet. — Scio fore, ut crassioribus quique præsentibus rebus inhiant, ac terræ

sant affixi, et sensuum voluptatibus serviunt, spiritualibus non admodum dediti, nova hæc, insolensque videatur oratio; ac nos ubertim rideant, et conteΔεσπότην κάλεσον. Μή γάρ ἄνθρωπός ἐστιν, ΐνα **ἀπέλθης εἰς τόπον; Θεὸς ἀεὶ ἐγγύς ἐστιν. Ἐἀν θέ**λης παρακαλέσαι άνθρωπον, έρωτζες τί ποιεί, καθεύδει, ἀσχολείται · διακονῶν οὐκ ἀποκρίνεταί σοι. Ἐπὶ δὲ τοῦ Θεοῦ [443] οὐδὲν τούτων οπου ἐὰν ἀπέλθης καλ καλέσης, ακούει ούκ ασχολία, ού μεσίτης, ού διάκονος διατειχίζει. Είπε, Έλεησον με, και παρευθύ Θεός παραγίνεται · Ετι γάρ, φησί, λαλοῦντός σου, έρῶ, 1δού έτω πάρειμι. "Ο έπμα ήμερότητος γέμον. Ούδε άναμένει τελέσαι την εύχην ούπω τελείς την εύχην, και λαμβάνεις την δόσιν. 'Ελέησόν με. Ταύτην μιμησώμεθα την Χαναναίαν, παραχαλώ · Έλέησόν με : ή θυγάτηρ μου κακῶς δαιμονίζεται. 'Ο δε Κύριος λέγει πρός αύτην • \* Τύναι, μεγάλη σου ή πίστις γενηθήτω σοι ώς θέλεις. Ποῦ ὁ αίρετικίς; Μή είπε, Παρακαλέσω μου τον Πατέρα; μή είπεν, Ίχετεύσω τὸν γεννήσαντά με; μή εύχῆς χρεία ένταῦθα; Ούδαμῶς. Διὰ τί; Ἐπειδή μεγάλη ήν ή πίστις, μέγα ήν το σχεῦος, μεγάλη και ή χάρις έξεχύθη. Όπου δεί εύχης, ασθενές το σχεύος. ΤΩ γύναι, μεγάλη σου ή πίστις. Οὐ νεκρόν είδες έγειρόμενον, ού λεπρόν χαθαριζόμενον, ού προφητών ήχουσας, οὐ νόμον ἐμελέτησας, οὐ θάλατταν είδες σχιζομένην, ούχ ετερόν τι σημείον εώρακας παρ' έμου γενόμενον. ύδρίσθης δέ μάλλον παρ' έμου, και έξηπορήθης άπηγόρευσά σου τὸ πάθος, χαι ούχ άνεγώρησας, άλλά παρέμεινας · λοιπόν άπόλαδε καλ σύ παρ' έμοῦ άξίαν καλ πρέπουσαν εύφημίαν ' Τρόται, μεγάλη σου ή πίστις. 'Απέθανεν ή γυνή, καὶ τὸ ἐγκώμιον αὐτῆς μένει, διαδήματος δν λαμπρότερον. "Οπου εάν ἀπέλθης, ἀχούεις τοῦ Χριστοῦ λέγοντος, "Ο γύναι, μεγάλη σου ή πίστις. Είσελθε είς Περσών την ἐχχλησίαν, χαι ἀχούσεις τοῦ Χριστού λέγοντος, 'Ω γύναι, μεγάλη σου ή πίστις' είς την Γότθων, είς την βαρδάρων, είς την Ίνδων, είς την Μαύρων, όσην ήλιος έφορα γην · Ένα λόγον δ Χριστός εφθέγξατο, και ού σιωπά ο λόγος, άλλά μεγάλη τη φωνή άναχηρύττει την πίστιν αὐτῆς, λέγων, 🕰 γύναι, μεγάλη σου ή πίστις τενηθήτω σοι ώς θέλεις. Ούχ εξπε, Θεραπευθήτω τὸ,θυγάτριόν σου · άλλ', 'Δς θέλεις. Σύ αύτην θεράπευσον · σύ γενοῦ ἰατρός τοι ἐγχειρίζω τὸ φάρμαχον το παγε, έπίθες, Γενηθήτω σοι ώς θέλεις. Το θέλημά σου θεραπευσάτω αὐτήν. Ἡ Χαναναία θελήματι ἐθεράπευσε, καὶ ὁ Υίὸς τοῦ Θεοῦ ἀφ' ἐαυτοῦοὐ θεραπεύει; Γενηθήτω σοι ώς θέλεις. Ούδε εκέλευσεν ή γυνή, ούδὲ ἐπέταξε τῷ δαιμονίφ, ἀλλ' ἡθέλησε μόνον, καλ τὸ θέλημα τῆς γυναικός ἐθεράπευσε, καὶ δαίμονας ἐξέδαλε. Που είσιν οἱ τολμώντες λέγειν, ὅτι δι' εύχῆς ὁ Υίδς ήνυσε; Γενηθήτω σοι ώς θέλεις. Βλέπε καλ τῆς λέξεως την εὐγένειαν • τὸν Πατέρα τὸν ἐαυτοῦ μιμείται. "Ότε γάρ ἐποίει τὸν ούρανὸν ὁ Θεὸς, εἶπε, **Γενηθήτω ό ούρανός, καλ ἐγένετο ὁ ούρανός: γενηθήτω** ήλιος, και έγένετο ήλιος γενηθήτω γή, και έγένετο γή· ἐπιτάγματε τὴν οὐσίαν ἡγαγεν. Οὕτω καὶ αὐτὸς, Γενηθήτω σοι ώς θέλεις. Ἡ συγγένεια τῆς λέξεως την χοινωνίαν της φύσεως Εδειξε. Και ιάθη ή θυγάτηρ αὐτῆς. Πότε; 'Απὸ τῆς ὥρας ἐκείνης' οὐκ ἐξ ὅτου ήλθεν ή μήτηρ αὐτῆς ἐν τῷ οἴχφ, ἀλλὰ πρὶν ἐλθεῖν. Ήλθεν εύρειν δαιμονιώσαν, και εύρεν ύγιαίνουσαν, τῷ θελήματι αὐτῆς θεραπευθείσαν. Υπέρ δε τούτων άπάντων εύχαριστήσωμεν τῷ Θεῷ, ὅτι αὐτῷ πρέπει δόξα είς τους αίωνας των αίώνων. 'Αμήν.

<sup>a</sup> Recte notat Fronto Ducæus hic legendum esse, καὶ τῆς λέξεως τὴν συγγένειαν nam post legitur ἡ συγγένεια τῆς λέξεως.

#### ADMONITIO.

emergere animum indueas: nos quoque haud facile tibi morem geremus, vel adducemur, ut longas et crebras epistolas mittamus, si nihil ad animi alacritatem hinc fructus atque utilitatis perceptura es.

E Cucuso scriptum librum fuisse fertur in titulo secundum manuscriptos Codices quosdam: ca vero de re agetur in Vita Chrysostomi. Anno 406 hæc scripsisse putatur Chrysostomus.

Interpretatio Latina est cujusdam viri docti ex Societate Jesu, qui nomen tacuit.

# [444] ΛΟΓΟΣ "

"Οτι τὸν έαυτὸν μη άδικοῦντα οὐδείς παραβλάψαι δύναται.

ε. Οίδα μέν, ότι τοῖς παχυτέροις, καὶ πρὸς τὰ παρόντα κεχηνόσι, καὶ τἢ γἢ προσηλωμένοις, καὶ αἰσθηταῖς μὲν δουλεύουσιν ἡδοναῖς, τῶν δὲ νοερῶν οὐ σφόδρα ἀντεχο-

L'uns Regius ut et Savil. in marg. Έπιστολή γραφείσα ἐπὸ Κουπουσού τῆς Κιλικίας, δυτος αὐτοῦ ἐυ ἐξορία, ὅτι τὸν ἐαυτὸν μὰ ἀδικούντα οὐδεὶς παραδλάψαι δυνήσεται, id est, Epistola εντιμα επ Cucuso in Cilicia, cum in exsilio esset: quod qui μένοις, καινός τις καὶ παράδοξος ὁ λόγος οὖτος εἶναι οδόξει: καὶ γελάσονται δαψιλές, καὶ καταγνώσονται ἡμῶν, ὡς ἀπίθανα λεγόντων ἐκ προοιμίων τῆς ὑποσχέσεως. Οὐ

seipsum non lædit, nemo lædere possit. Idem Reg. addit, καὶ εἰς τοὺς τρεῖς παῖδας, Et in tres pueros. Alii duo mss. priora non habent usque ad έξορία sed unus adjicit, ἐν ῷ καὶ περὶ τῶν ἀγίων τριῶν παίδων.

μήν διά τουτο άποστησόμεθα τῆς ἐπαγγελίας, άλλά καὶ δι' αύτο μεν ούν τουτο μάλιστα έπι τας εποδείζεις, ών ύπεσχόμεθα, μετά πολλής βαδιούμεθα τής σπουδής. "Αν γάρ βουληθώσεν οι ούτω διακείμενοι μή θορυδείν, μηδέ ταράττειν, άλλά άναμένειν τοῦ λόγου τὸ τέλος, εὖ οἶδ' δτι μεθ' **ήμων στήσονται, καλ έαυτων καταγνώσ**ονται, ώς τον έμπροσθεν ήπατημένοι χρόνον, καλ παλινώδιαν **ἄ**σονται, καὶ ἀπολογήσονται, καὶ συγγνώμην αἰτήσονται, ύπερ ὧν ούχ όρθην περί τῶν πραγμάτων ἔσχον την ψῆφον, και χάριν ήμιν είσονται πολλήν, ώσπερ οι κάμνοντες τοίς ιατροίς, επειδάν των νοσημάτων άπαλλαγώσι, των τὸ σώμα πολιορχούντων αύτοῖς. Μἡ γάρ μοι τὴν νῦν κατέχουσαν παρά σοι κρίσιν λέγε, άλλά άνάμεινον και των λόγων των ήμετέρων τους άγωνας, και τότε δυνήση την ψηφον άδέκαστον ένεγκείν, ούδεν έξ άγνοίας είς τὸ τάληθῆ χρίνειν παραδλαπτόμενος. Έπει και οι ἐπὶ τῶν βιωτιχών τούτων πραγμάτων χαθήμενοι διχασταλ, ούχ άνέχονται, κάν σφοδρώς ρέοντα ίδωσι τον πρότερον ρήτορα, και πάντα επικλύζοντα τη γλώττη, μη και τά θατέρου μετὰ μακροθυμίας ἀκούσαντες τοῦ πρός αὐτὸν ίσταμένου, την ψήφον ένεγκείν άλλα καν μυριάκις ό [145] πρότερος δοχή δίχαια λέγειν, ανέπαφον την αχοήν καὶ τῷ δευτέρφ τηρούσιν. Έπειδήπερ καὶ αύτη δικαστων έστιν άρετη, τὰ παρ' έχατέρων μαθύντας μετά άχριδείας άπάσης, τότε τὰ παρ' ἐαυτῶν ἐπάγειν. Ἐπεὶ οὖν και νῦν ἀντι βήτορός τινος ή κοινή τῶν πολλῶν πρόληψις, καί εν τῷ μακρῷ χρόνῳ ριζωθείσα παρά ταίς τῶν πολλῶν διανοίαις, ταῦτα κατά τὴν οἰκουμένην ἄπασαν ρητορεύει λέγουσα, Πάντα, φησίν, άνω και κάτω γέγονε, πολλῆς συγχύσεως τὸ τῶν ἀνθρώπων ἐμπέπλησται γένος, και πολλοί καθ' έκάστην ήμέραν οι άδικούμενοι, οί επηρεαζόμενοι, οί βιαζόμενοι, οί βλαπτόμενοι, οί άσθενεῖς παρά τῶν δυνατωτέρων, οἱ πένητες παρά των πλουσίων· και ώσπερ τὰ κύματα τῆς θαλάσσης οὐκ έστιν άριθμεϊν, ούτως ούδε το πληθος των επιδουλευομένων, τῶν ἐπηρεαζομένων, τῶν χαχῶς πασχόντων· χαλ ούτε νόμων διόρθωσις, ούτε δικαστηρίων φόδος, ούτε άλλο ούδὲν τὸν λοιμὸν τοῦτον ἔστησε καὶ τὴν νόσον, ἀλλὰ χαθ' ἐχάστην ήμέραν αύξάνεται τὸ χαχὸν, χαὶ οἰμωγαὶ πανταχού, και θρήνοι, και δάκρυα των άδικουμένων. και οι ταχθέντες τά τοιαῦτα διορθοῦν δικασται, αὐτοι τον χειμώνα επιτείνουσι, και την νόσον επιτρίδουσι: πολλοί δὲ ἐντεῦθεν τῶν ἀνοητοτέρων καὶ ἀθλιωτέρων, καινήν τινα μανέντες μανίαν, της του Θεού κατηγορούσι προνοίας, όρωντες τον μεν επιεική πολλάκις ελκόμενον, σπαραττόμενον, άρχόμενον, τὸν δὲ θρασύν, καὶ Ιταμόν . καὶ ἄτιμον, καὶ ἐξ ἀτίμων, πλουτοῦντα, καὶ δυναστείαν περιδεδλημένον, φοδερόν τε πολλοίς γινόμενον. και μυρία προστριδόμενον τοίς έπιειχεστέροις δεινά, χαλταύτα èν πόλεσι καὶ èν χώραις, καὶ èν èρημίαις, καὶ èν γἢ καί εν θαλάττη τολμώμενα· άναγκαζος ήμζν ο λόγος οὗτος είσέρχεται, άπεναντίας τοῖς εἰρημένοις ἰστάμενος, καὶ άγωνα άγωνιζόμενος ο καινόν μέν, ὅπερ άρχόμενος είπον, και παράδοξον, χρήσιμον δε και άληθη, και τοίς βουγοίτενοις προσέχειν και πείβεσβαι γπαιτεχύ, και λφό έπαγγέλλεται δείξειν (άλλὰ μὴ θορυδεϊσθε) οὐδένα τῶν άδιχουμένων παρ' έτέρου τινός άδιχυύμενον, άλλά παρ' έπυτου τουτο πάσχοντα.

Þ Posi ἀγωνιζόμενος unus tantum codex hæc interserit, ἐπεὶ οὖν τπύτα τοῖς πολλοῖς ὑπε(ληπται.

β'. "Ινα δε σαφέστερος ὁ λόγος γένηται, φέρε πρώτον εξετάσωμεν τί έστιν άδικία, και περί ποίων πραγμάτων ύλην συνίστασθαι πέφυχε χαλ τί ποτέ έστιν άνθρωπίνη άρετη, και τί το λυμαινόμενον ταύτην και τί ποτε δοκεί μέν λυμαίνεσθαι, ού λυμαίνεται δέ. Ο τον (δεί γέρ έχ παραδειγμάτων έντελη ποιησαι τον λόγον), Εκαστον των πραγμάτων εν c εχει το λυμαινόμενον· ο σίδηρος τον ίδν, τον σήτα το έριον, προδάτων άγέλαι τοὺς λύχους. Καὶ οίνου μὲν ἀρετῆς βλάδη τὸ παρατραπῆναι καὶ εἰς όξίνην χαταπεσείν· μέλιτος δὲ, τὸ τὴν σύμφυτον ἀπολέσαι γλυχύτητα, καλ είς πιχρόν κατενεχθηναι χυμόν. Λυμαίνεται δε και λητων κόμαις ερυσίδη και αύχμος, και άμπέλων καρπῷ, καὶ φύλλοις, καὶ κλήμασι τὸ πονηρὸν των άχρίδων στρατόπεδον, χαὶ ἐτέροις δένδρεσιν ἡ κάμπη, και σώμασι δε άλόγοις ποικίλα νοσήματα και ίνα μή πάντα ἐπεξιόντες μαχρόν ποιήσωμεν τον λόγον, χαλ τή σαρχί δε τή ήμετέρα και πυρετοί, και παρέσεις, και έτέρων νοσημάτων έσμός. "Ωσπερ ούν τούτων ξχαστον Εχει τὸ [446] λυμαινόμενον αὐτοῦ τῆ ἀρετῆ, φέρε σχοπήσωμεν τί και το των άνθρώπων παραδλάπτει γένος. χαὶ τί ποτέ ἐστι τὸ λυμαινόμενον ἀνθρώπου ἀρετήν. Οἰ μέν ούν πολλοί έτερά τινα άλλα νομίζουσι. Δεί γάρ καί τάς πεπλανημένας δόξας είπεζν, και άνελόντας αύτάς, ούτω την δντως λυμαινομένην ήμων ταϊς άρεταις είς μέσον άγαγείν, και δείξαι σαφώς, ότι ταύτην ήμας οὐδείς δύναιτ' αν άδικήσαι την άδικίαν, ούδε λυμήνασθαι την λύμην, εί μη αὐτοὶ ἐαυτοὺς προδοίημεν. Οἱ μὲν οὖν πυλλοι πεπλανημένας έχοντες δόξας, έτερα νομίζουσιν είναι τὰ λυμαινόμενα ἡμῶν τἦ ἀρετἢ d, οἱ μὲν πενίαν, οἰ δε νόσον σώματος, οι δε την εν χρήμασι ζημίαν, έτεροι συχοφαντίαν, άλλοι θάνατον, χαλ ταῦτα ἀποδυρόμενω και θρηνούντες διατελούσι και τους πάσχοντας έλεουντες, και δακρύοντες, και ἐκπληττόμενοι πρὸς ἀλλήλους λέγουσιν. Οἶα πέπονθεν ὁ δεῖνα; ἀθρόον ἀφηρέθη τὴν ούσίαν άπασαν. "Ετερος περί έτέρου πάλιν" ό δείνα δέ άρρωστία χαλεπή περιπεσών απέγνωσται παρά των πρός αύτον έσιόντων ίατρων. Καί ό μέν τούς το δεσμωτήριον οἰχοῦντας, ὁ δὲ τοὺς τῆς πατρίδος ἐχπεσόντας, και πρός την ύπερορίαν μεταναστάντας •, άλλος τούς έλευθερίας έχπεπτωχότας, έτερος τούς ύπο πολεμίων άρπαγέντας, και γενομένους αίχμαλώπους, έτερος τον χαταποντισθέντα, ή χαέντα, άλλος τον ύπο οίχίας χαταχωσθέντα θρηνούσι, και όλοφύρονται, τους δε εν πονηρία ζώντας ούδείς. άλλ', δ πάντων έστι χαλεπώτερον, πολλάκις αύτους και μακαρίζουσιν, δ και πάντων αίτιόν έστι των χαχών. Φέρε ούν (άλλ' ὅπερ ἐξ ἀρχῆς παρεκάλεσα, μή θορυδείτε), δείξωμεν, ώς ούδεν των είρημένων άδιχει τον νήφοντα άνθρωπον, ούδε την άρετην αύτοῦ λυμήνασθαι δύναιτ' ἄν. Τί γάρ, εἰπέ μοι, τὸν τά αύτοῦ πάντα ἀπολωλεκότα, ή παρά συκοφαντῶν, ή παρά ληστών, ή και οίκετών κακούργων άφαιρεθέντα τὰ δντα, ἔδλαψεν αὕτη ἡ ζημία εἰς ἀρετὴν τοῦ ἀνθρώπου;

Μάλλον δὲ, εἰ δοχεῖ, πρῶτον ὑπογράφωμεν <sup>1</sup>, τί ποτέ ἐστιν ἀνθρώπου ἀρετὴ, ἐν ἐτέραις οὐσίαις πρότερον τὸν λόγον γυμνάσαντες, ὧστε εὐμαθέστερον αὐτὸν ποιῆσαι καὶ σαφέστερον τοῖς πολλοῖς.

γ'.Τί ποτ' οῦν ἐστιν ἴππου ἀρετή; Αρα τὸ χρυσοῦν ἔχειν χαλινὸν, καὶ τελαμῶνας τοιούτους, καὶ στρωμάτων δεσμὸν ἐχ σηρικῶν νημάτων συγκείμενον, καὶ τάπητας ποικίλους καὶ χρυσοπάστους, καὶ φάλαρα λιθοκόλλητα,

<sup>\*</sup> Καὶ Ιταμόν deest in Savil. et in duobus mss. et infra καί ante μυρία similiter.

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup> "Ev deest in duobus mss.

d Duo mss. την άρετήν.

<sup>·</sup> Δίε μεταστάντας.

f Tres mss. ὑπογράψωμεν, quorum unus ab hoc verbo incipit : nam cætera, quæ præcedunt, deficiunt. Infra duo mss. et Savil. in marg. στρωματόδεσμον.

mnant, ut qui ab initio promissionis minime verisimilia dicamus. Verum non ideo nos a pollicitatione desistemus: quin etiam hanc ipsam maxime ob causam ad comprobanda ea quæ promisimus, magno studio aggrediemur. Si enim voluerint qui ita sunt affecti, non tumultuari, neque obturbare, sed finem orationis exspectare, a nobis, sat scio, stabunt, seseque prioris erroris condemnabunt, palinodiam canent, veniam cum excusatione petent, eo quod non veram de rebus tenuerint sententiam, magnamque nobis gratiam habebunt, ut medicis ægri, e morbis, quibus eorum corpus velut obsessum fuerat, recreati. Ne enim mihi quæ te nunc tenet, profer sententiam, sed exspecta etiam nostræ orationis contentionem et conatus, ac tum poteris, ignorantia verum judicium non impediente, sincere ferre sententiam. Nam et sæcularium rerum istarum judices, etiamsi videant eum qui prius dicit, oratorem concitato eloquentiæ flumine omnia inundantem, non audent, nisi etiam adversarii responsionibus cum longanimitate auditis, pronuntiare sententiam: sed etiamsi prior justissimam causam habere videatur, integras aures etiam alteri reservant. Siquidem hæc quoque judicum virtus est, ut utriusque partis causa quam accuratissime cognita, tum demum ipsi suum interponant judicium. Quoniam igitur etiam nunc velut rhetoris cujusdam loco est illa multorum communis et anticipata opinio, quæ longo tempore in animis multitudinis radicata, hac per totum terrarum orbem declamat, omnia sursum deorsum versa esse, in magnam confusionem genus humanum incidisse, in dies injurias, calumnias, vim, damna afferri, imbecillis a potentibus, pauperibus ab opulentis; et ut fluctus maris numerari non possunt, ita nec multitudo eorum, qui insidiis petuntur, damnis afficiuntur, male mulctantur: ac neque legum correctione, neque judiciorum metu, neque ulla re alia hanc exstingui pestem ac morbum, sed malum quotidie augeri, ubique esse gemitus, lamenta, lacrymas eorum qui injurias accipiunt: judices ipsos quibus hujuscemodi rerum emendatio mandata est, tempe-tatem intendere, morbum fovere: hinc autem multi ex insipientioribus ac infelicioribus, novo quodam furore correpti, Dei providentiam incusant, cum vident moderatum ac probum sæpe trahi, laniari, præfocari; audacem, improbum, infamem, et ex insamibus ortum, ditescere, potentiam nancisci, multis formidabilem esse, ac melioribus se infinita mala inferre, atque hæc in civitatibus, in agris, in solitudinibus, terra marique perpetrari : necessario a nobis hæc instituitur oratio, quæ supra dicta refutet, et certamen ineat, novum quidem, ut initio dixi 1. et inopinatum, sed utile, justum, et auditoribus auscultandi obtemperandique cupidis conducibile; profitetur enim se ostensuram (sed ne tumultuemini) neminem corum qui damno afficiuntur, ab alio, sed a seipso lædi.

2. Ut autem dilucidior sit oratio, age primum inquiramus quid sit damnum, et in quarum rerum maferia versari soleat : et quid tandem sit humana virtus, quidque eam lædat, quid item videatur lædere, nec tamen kedat. Exempli causa (exemplis enim oratio perficienda est), singulæ res a singulis læduntur, ferrum a rubigine, lana a tinca, ovium greges a lupis. Ac vini quidem vis labefactatur, cum id depravatur, et in vappam commutatur; mellis vero, cuin ingenitam amittit dulcedinem, et in amarum liquorem convertitur. Triticeis frugibus obest ærugo et siccitas, vitium fructui, pampinis et palmitibus malus locustarum exercitus; aliis arboribus eruca, corporibus item rationis expertibus varii morbi: ac ne singulis percensendis longum nectamus sermonem, corpori quoque nostro et febres, et paralysis, aliique morbi plurimi. Quemadmodum ergo hæc singula habent a quo virtus eorum labefactetur, age videamus quid etiam hominum generi noceat, et quid tandem sit quod hominis virtutem labefactet. Vulgus quidem alia quædam eam lædere opinatur. Nam etiam falsæ opiniones recitandæ sunt, iisque confutatis, vera nostrarum virtutum corruptela in medium proferenda, et perspicue ostendendum, id detrimentum, aut id damnum a nemine nobis dari posse, nisi nosmetipsos prodamus. Vulgus ergo pravis imbutum opinionibus diversa existimat nostræ virtuti nocere, alii paupertatem, alii corporis morbum, alii pecuniæ jacturam, alii calumniam, alii mortem, atque hæc perpetuo lamentantur ac deplorant; et eos, quibus illa contigerunt, miserantes, et flentes, et obstupefacti dicunt inter se : Qualia perpessus est ille? repente omnibus fortunis eversus est. Alius de alio vicissim : At ille in gravem morbum incidit, et a medicis, qui ad eum accedebant, desperatus est. Jam alius carceris incolas, alius patria pulsos, et in exsilium relegatos : hic libertate exutos, ille ab hostibus in captivitatem abreptos, iste submersum, aut combustum, alius ruina domus oppressum, luget ac deflet, at improbe viventes nemo : sed quod omnibus est gravius, cos sæpe quoque beatos prædicant, quæ etiam omnium malorum causa est. Age igitur (sed ut principio rogavi, ne tumultuemini), ostendamus nihil eorum quæ diximus, nocere sobrio homini, neque virtutem ejus labefactare posse. Quid enim, dic mihi, omnibus opibus spoliato, aut a calumniatoribus, sive a prædonibus, aut etiam improbis servis exuto omnibus facultatibus suis, hoc damnum obsuit, quantum ad virtutem hominis?

Quid sit virtus hominis, et quid eam lædere possit.— Sed potius, si ita videtur, primum describamus virtutem hominis, quidnam ea tandem sit, ubi prius ad alias res orationem converterimus, ut eam multitudini ad intelligendum faciliorem et dilucidiorem efficiamus.

3. Quid ergo est virtus equi? Numquid aureum habere frenum, et hujuscemodi cingula, stragulorum vincula ex sericis filis contexta, tapetas variegatos auroque intertextos, phaleras gemmis distinctas, jubas aureis funiculis complicatas: an vero cursu esse

<sup>1</sup> Post certamen ineat, unus tantum Codex sic habet: Quando quidem hæc a multis objiciuntur; novum sane cerlænen, etc.

velocem, cruribus bene sirmis, numerose incedere, et ungulas habere generoso equo dignas; fortitudine præditum esse, longis itineribus ac bellis idonea; posse et in acie magno animo stare, et facta fuga equitem incolumem conservare? Annon perspicuum est, his, non illis equi virtutem contineri? Asinorum vero et mulorum quam virtutem esse diceres? Annon posse onera commode gestare, itinera facile conficere, habere pedes, qui sirmitate saxa imitentur? Num ea, quibus extrinsecus circumdati sunt, aliquid ad virtutem ipsorum proprium conferre dicemus? Nequaquam. Vineam deinde quam admirabimur? Foliis comatam et palmitibus, an fructu onustam? Quam etiam olivæ virtutem esse dicimus? Cum magnos habet ramos, et multam foliorum comam, an cum suum fructum uberem et in omnes partes dispersum ostentat? Sic igitur etiam in hominibus faciamus. Discernamus virtutem hominis, idque solum damnum existimemus, quod illam violet. Quid igitur est virtus hominis? Non pecuniæ, ut paupertatem metuas; nec sanitas corporis, ut timeas morbum; non multitudinis opinio, ut suspectam habeas existimationem malam; nec vita per se sola sine abjectione, certoque proposito fine, ut mors tibi formidabilis exsistat; nec libertas, ut servitutem fugias : sed veræ doctrinæ diligens studium, et vitæ honestas. Hæc vero nec ipse diabolus poterit eripere, si possessor ea, qua par est, cura custodiat : idque nequissimus et truculentus ille dæmon povit. Hanc enim ob causam etiam Job bonis spoliavit, non ut eum pauperem redderet, sed ut blasphemum aliquod verbum efferre cogeret : et corpus concidit, non ut in morbum conjiceret, sed ut animæ virtutem labefactaret. Sed tamen cum omnes suas machinas admovisset, et ex divite pauperem effecisset (id quod nobis omnium maxime horribile videtur), ex multorum liberorum patre orbum; cum totum ejus corpus gravius lacerasset, quam carnifices in præteriis (neque enim illorum ungulæ ita perfodiunt corum, qui in manus ipsorum incidunt, latera, ut ejus carnem vermes lacerarunt), cum malam ei existimationem conciliasset (amici enim, qui aderant, Non dignas, aiebant, peccatis tuis pœnas dedisti, multisque verbis eum accusabant), cum non urbe exactum aut domo in aliam civitatem tantum transtulisset, sed sterquilinium ei et domus et urbis loco constituisset : non modo ei non nocuit, sed etiam illustriorem per insidias reddidit. Neque tantum quidquam de bonis non abstulit, quamquam tot tantaque abstulisset, sed etiam majores ei divitias virtutis comparavit. Etenim majore deinceps fruebatur fiducia. quippe disticiliori quoque certamine perfunctus. Quod si is, qui tanta perpessus est, detrimenti nibil accepit, ac perpessus non ab homine, sed a dæmone omnibus hominibus nequiore : quid excusationis deinceps habebit quisquam eorum, qui dictitant : Ille mihi damnum aut detrimentum attulit? Si enim diabolus tanta plenus improbatate, omnibus instrumentis adbibitis, omnibus missis telis, omnibus malis, quæ in hominibus erant, magno cum excessu et in familiam

justi illius et in corpus congestis, nihil yiro obluit, sed, ut dixi, potius etiam profuit : qui poterunt quidam hunc aut illum accusare, quasi alter ab altero, ac non potius a semetipsis damno affecti?

4. Adami exemplo idipsum probat; objectioni respondet de pænis et suppliciis. - Quid ergo, dicet aliquis. Adamum non læsit ac supplantavit, et paradiso ejecit? Non ille, sed læsi ignavia, qui nec sobrius, nec vigilans fuisset. Nam qui talibus ac tantis allatis machinis Job deturbare nequivit, quomodo minoribus superasset Adamum, nisi is per suam ignaviam semetipsum dedidisset? Quid igitur? qui a calumniatoribus circumventus et publicatis bonis proscriptus est, an is non damnum accepit omnibus facultatibus spoliatus, amisso patrimonio, colluctans cum extrema paupertate? Non damnum accepit, sed lucrum, si sobrius. est. Quid enim, quæso, id obfuit apostolis? Nonne cum fame, siti, nuditate continenter luctabantur? et ob hoc ipsum proinde etiam admodum illustres erant et clari, magnumque a Deo auxilium impetrarunt. Quid Lazaro morbus, ulcera, paupertas, solitudo eorum qui assisterent, obsuit? Annon his rebus ei magis sunt contextæ coronæ? Quid Josepho mala sama domi forisque collecta? nam et adulter et scortator habebatur : quid servitus? quid exsilium? Annon ola hæc eum maxime admiramur et obstupescimus? Quid dico exsilium, paupertatem, malam famam, et servitutem? Mors enim ipsa quid Abel obfuit, et violenta et immatura, et per fratris manum scelerate allata? Annon hanc ob rem ubique terrarum celebratur? Videsne ut plura quam promiserit, oratio demonstrarit? Non enim tantum declaravit neminem a quoquam damno affici, verum etiam potius lucrum facere eos qui sibi attendunt. Cujus igitur gratia pœnæ et supplicia? dicet aliquis; cujus gratia gehenna? cujus gratia tot minæ intenduntur, si nemo nec damnum dat, nec accipit? Quid dicis? quid confundis orationem? Neque enim dixi, neminem damnum dare, sed neminem accipere. Ecqua ratione sieri potest, inquies, multis damnum dantibus non aliquem accipere? Ea qua jam docui ratione. Nam et Josepho fratres damnum dederunt, ipse tamen non accepit : et Abel insidias tetendit Cain, ille tamen iis non est implicitus. Hac de causa pænæ et supplicia constituta sunt. Neque enim ob eorum qui patiuntur virtutem, Deus pœnas tollit, sed propter improbitatem malitiose agentium, proponit supplicia. Etsi enim qui mali quid ab insidiatoribus patiuntur, illustriores evadunt, id tamen non insidiantium menti, sed eorum quibus insidiæ struuntur fortitudini tribuendum est. Quocirca his sapientiæ præmia, illis nequitiæ supplicia constituuntur ac præparantur. Spoliatus es pecuniis? Dic. Nudus egressus sum ex utero matris meæ, nudus etiam revertar (Job 1. 21); adde illud apostolicum: Nihil enim intulimus in hunc mundum; haud dubium quod nec auserre quid possumus (1. Tim. 6.7). Male audisti. ac te sexcentis quipiam conviciis onerarunt? Recordare illius dicti: Væ vobis cum benedixerint vos omnes homines (Luc. 6. 26); et, Gaudete et exsultate, cum καί πλοκάμους χρυσοίς σχοινίοις συμπεπλεγμένους ή το ερομικόν είναι και εύσκελή, και βαδίζειν ευρυθμα, και όπλας Εχειν ίππφ πρεπούσας γενναίφ, και ανδρίαν κεχτησθαι την εν άποδημίαις μαχραίς, την εν πολέμοις άρμόζουσαν, κεί δύνασθαι καί έν παρατάξει μετά πολλου φαίνεσθαι του παραστήματος, καλ τροπής γενομένης σώζειν τὸν ἀναδάτην; Ούχ εὕδηλον ὅτι ταῦτα ἔππου ἀρετή, ούχ έχεινα; Τι δέ, δνων και ήμιόνων ποίαν φαίης άρετην είτρι; Ού τὸ δύνασθαι μετ' εύκολίας άχθοφορείν, και ραδίως τάς όδους διανύειν, και πόδας έχειν στερρότητι πέτρας μιμουμένους; Μή τὰ Εξωθεν αὐτοίς περικείμενα συντελείν τι πρός την οίκείαν άρετην αὐτων φήσομεν; Ούδαμως. "Αμπελον δε ποίαν θαυμασόμεθα; Την τοίς φύλλοις χομώσαν χαλ τοίς χλήμασιν, ή την τῷ καρπῷ βριθομένην; Ποίαν δὲ ἀρετην [447] έλαίας είναι φαμεν; "Όταν μεγάλους ἔχη τοὺς κλάδους, χαὶ πολλήν την άπο των φύλλων χόμην, ή όταν τον oiκείον καρπόν δαψιλή καλ πανταχού διεσπαρμένον έμφαίνη; Ούτω δή και επί των άνθρώπων ποιώμεν διευκρινήσωμεν την άρετην την του άνθρώπου, και βλάδην είναι έχείνην νομίσωμεν μόνην, την αυτή λυμαινομένην. Τί ούν έστιν άρετη άνθρώπου; Ού χρήματα, ίνα πενίαν δείσης, ούδς ύγίεια σώματος, ΐνα φοδηθής νόσον αι οὐδὲ ή τῶν πολλῶν ὑπόληψις, ἵνα ὑπίδης δόξαν πονηράν: ούδε το ζήν άπλως και είκη, ίνα φοδερός σοι γένηται ό θάνατος· ούδὲ ὲλευθερία, ἵνα δουλείαν φύγης· άλλ' ή των άληθων δογμάτων άχρίδεια, χαί ή κατά τον βίον έρθότης. Ταύτα δὲ οὐδὲ αὐτὸς ὁ διάδολος ἀποσυλῆσαι δυνήσεται, εάν ο κεκτημένος αύτά μετά τῆς προσηκούσης άχριδείας διαφυλάττη. καὶ ταῦτα καὶ ὁ πονηρότατος και άγριος δαίμων εκείνος οίδε. Διά γάρ τοι τούτο καλ την ούσίαν εσύλα του Ίωδ, ούχ ενα πένητα ποιήση, έλλ' ίνα βλάσφημόν τι έῆμα ἐχδαλεῖν βιάσηται καὶ τὸ ώμα κατέτεμεν, ούχ ίνα άβρωστία περιδάλη, άλλ' ίνα ύποτκελίση την κατά ψυχην άρετην. 'Αλλ' διως πάντα αύτου κινήσας τὰ μηχανήματα, καὶ πένητα άντὶ πλουτούντος ποιήσας (τούτο δή τὸ πάντων ήμιν ο φριχωδέστατον είναι δοχούν), άντι πολύπαιδος ἄπαιδα, χαι χαταξάνας αύτου το σώμα άπαν, τών εν δικαστηρίοις δημίων χαλεπώτερον (ού γάρ ούτω διορύττουσιν οδέχείνων δνυχες τάς πλευράς των έμπιπτόντων αύτοζς, ώς κιτίξαναν αὐτοῦ τὴν σάρκα τῶν σκωλήκων τὰ στόμιτα), ταί πονηράν αύτῷ περιθείς δόξαν (οί γάρ φίλοι αύτῷ παρόντες έλεγον, ούκ άξια ων ήμαρτες μεμαστίγωσαι, καὶ πολλούς ἐπέτεινον κατ' αὐτοῦ κατηγορίας λόγους), καί ούχι της πόλεως έκδαλών μόνον, ούδε της οίκίας, πεί είς άλλην μεταστήσας πόλιν, άλλά την κοπρίαν καί είχίαν αὐτῷ καὶ πόλιν καταστήσας, οὐ μόνον εὐδὲν αὐτὸν ἐλυμήνατο, άλλὰ καὶ λαμπρότερον δι' ὧν ἐπεδούλευσεν άπέφηνεν. 'Ο δε ού μόνον τι τῶν δντων ούχ ἀφείλετο, καίτοι τοσαύτα άφελόμενος, άλλά καλ μείζονα αὐτῷ τὸν πλοῦτον τῆς ἀρετῆς εἰργάσατο. Καὶ γὰρ πλείονος μετά ταύτα ἀπήλαυσε παρρησίας, ἄτε και σφοδικότερον άγωνισάμενος άγωνα. Εί δὲ ὁ τοσαῦτα παθών οὐδὲν τιδίκηται, και παθών ού παρά άνθρώπου, άλλά παρά σου πάντων άνθρώπων πονηροτέρου δαίμονος, τίς έξει λοιπόν άπολογίαν των λεγόντων, ότι ό δεϊνά με ήδίχησε και παρέδλαψεν; Εί γάρ ὁ διάδολος ὁ τοσαύτης γέμων κακίας, πάντα αύτου κινήσας τὰ δργανα, καὶ πάντα άφελς τὰ βέλη, καὶ όσα ῆν ἐν ἀνθρώποις κακὰ, μετὰ τολλής της ύπερδολής, και είς την οικίαν του δικαίου

Tres mss. φοδηθής ἀρρωστίαν.
 Sic Morel, et recte, ni fallor: alii omnes, πᾶσιν ἡμῖν.

καὶ εἰς τὸ σῶμα κενώσας, οὐδὰν τὸν ἄνδρα ἡδίκησεν, άλλ', ὅπερ ἔφην, καὶ μαλλον ἀφέλησε πῶς δυνήσονταί τινες τὸν δεῖνα καὶ τὸν δεῖνα αἰτιάσασθαι, ὡς παρ' αὐτῶν, άλλ' οὐχ ὡς οἵκοθεν ἡδικημένοι;

δ'.Τί ούν, φησί, τὸν 'Αδάμουκ ἡδίκησε, καὶ ὑπεσκέλισε. [448] καὶ ἐξέδαλε τοῦ παραδείσου; Ούχ οὕτος, άλλ' ἡ τοῦ ἀδικηθέντος ράθυμία, και το μη νήφειν, μηδε έγρηγορέναι. 'Ο γάρ τοιαύτα καὶ τοσαύτα προσαγαγών μηχανήματα, και τον Ίωδ κατενεγκείν μή δυνηθείς, πώς αν εξ ελαττόνων εχράτησε του 'Αδάμ, εί μή διά τῆς οίχείας ράθυμίας έπυτον προέδωκεν έκεινος; Τί ούν; ό συχοφάνταις περιπεσών, και δημευθείς την ούσίαν, ούχ ήδίκηται, τά δντα πάντα άφαιρεθείς, και πατρώων έκπεσών, και πενία παλαίων εσχάτη; Ούκ ηδίκηται, άλλά και ἐκέρδανεν, ἐὰν νήφη. Τί γάρ, είπέ μοι, τοῦτο παρέδλαψε τους άποστόλους; Ου λιμφ και δίψει και γυμνότητι συνεχώς ἐπάλαιον; καὶ δι' αὐτὸ μὲν οὖν τοῦτο καὶ σφόδρα ήσαν λαμπροί και ἐπίσημοι, και πολλήν παρά τοῦ Θεοῦ τὴν βοήθειαν ἐπεσπάσαντο. Τί δὲ τὸν Λάζαρον ή νόσος, και τά έλκη, και ή πενία, και ή έρημία τῶν προστησομένων παρέδλαψεν; Ούκ έντεῦθεν αὐτῷ μειζόνως ἐπλάκησαν οἱ στέφανοι; Τί δὲ τὸν Ἰωσήφ τὸ πονηράν δόξαν ατήσασθαι έπὶ τῆς οίχείας γῆς καὶ ἐπὶ τῆς άλλοτρίας; και γάρ και μοιχός και έταιρικός είναι ένομίζετο τί δὲ ή δουλεία; τί δὲ τὸ τῆς πατρίδος ἐχπεσείν; Ού διά ταῦτα αὐτὸν μάλιστα θαυμάζομεν καὶ ἐχπληττόμεθα; Και τί λέγω την είς την ὑπερορίαν μετάστασιν, και πενίαν, και πονηράν δόξαν, και δουλείαν; Αύτὸς γάρ ὁ θάνατος τί τὸν "Αδελ παρέδλαψε, καὶ βίαιος και άωρος γενόμενος, και ύπο χειρος άδελφικής τολμηθείς; Ού διά τουτο πανταχού της οίχουμένης άδεται; Όράς πῶς πλέον, ήπερ ὑπέσχετο, ὁ λόγος άπέδειξεν; Ού γάρ δη μόνον ούδένα παρ' ούδενος άδιχούμενον άπέφηνεν, άλλά καλ μειζόνως κερδαίνοντας τους έαυτοις προσέχοντας. Τίνος ούν ένεχεν τιμωρίαι και κολάσεις, φησί; τίνος Ενεκεν γέεννα; τίνος ένεχεν άπειλαί τοσαύται, εί μηδείς μήτε άδιχείται, μήτε άδιχει; Τί λέγεις; τί συγχέεις τον λόγον; Οὐδὰ γάρ είπον ότι ούδεις άδικεί, άλλ' ότι ούδεις άδικείται. Και πῶς Ενι, φησιν, ἀδικούντων πολλῶν, μὴ ἀδικείσθαί τινα; Ουτως ώς εδίδαξα νύν. Έπει και τον Ίωσηφ ήδίχησαν μέν οἱ ἀδελφοὶ, αὐτὸς δὲ οὐχ ἡδιχήθη καὶ τῷ "Αδελ επεδούλευσε μεν ο Κάιν, αυτός δε ουκ επεδουλεύθη. Διά τοῦτο τιμωρίαι καὶ κυλάσεις. Οὐδὲ γὰρ διὰ την των πασχόντων άρετην άναιρεί τάς τιμωρίας ό θεός. άλλά διά την χαχίαν τῶν πονηρευομένων τίθησι τὰς χολάσεις. Εί γάρ καὶ λαμπρότεροι οἱ πάσχοντες κακῶς άπο των επιδούλων γίνονται, άλλ' ού της γνώμης τουτο τῶν ἐπιδουλευόντων, ἀλλὰ τῆς ἀνδρείας τῶν ἐπιδουλευομένων έστι. Διά τούτο τοίς μέν της φιλοσοφίας τά βραδεία, έχεινοις δε της πονηρίας αι τιμωρίαι εύτρεπίζονται καλ παρασκευάζονται. Άφηρέθης τὰ χρήματα; Λέγε, Γυμνός εξηλθον έκ κοιλίας μητρός μου, γνμνός και απελεύσομαι. Και προστίθει το αποστολικόν Ουδέν γάρ είσηνέγκαμεν είς τον κόσμον τουτον. δήλον ότι οὐδὲ ἐξενεγκεῖν τι δυνάμεθα. "Ηκουσας χαχῶς, χαὶ μυρίαις σέ τινες ἔπλυναν λοιδορίαις; 'Αναμνήσθητι της βήσεως έχείνης της λεγούσης. Οὐαί ὑμίν όταν χαλώς ύμας είπωσι πάντες οι άνθρωποι· xα\, Χαίρετε, και σκιρτάτε, όταν έκβάλωσι καθ' ύμων Ενομα πονηρόν. Πρός την ύπερορίαν μετιμείσθης; Έννόησον ότι ούκ έχεις ένταῦθα πατρίδα, [449] άλλ' εἰ μέλλεις φιλοσοφεῖν, καὶ την γῆν ἄπασαν ξένην ἐκελεύσθης εἶναι νομίζειν. 'Αλλά νόσφ παρεδόθης χαλεπή; Εἰπὲ τὸ ἀποστολικὸν ἐκεῖνο' "Οσφ ὁ ἔξωθεν ἡμῶν ἄνθρωπος διαφθείρεται, τοσούτφ ὁ ἔσω ἀνακαινοῦται ἡμέρα καὶ ἡμέρα. 'Αλλά θάνατον ὑπέμεινέ τις βίαιον; Έννόησον τὸν Ἰωάννην, καὶ τὴν ἀποτμηθείσαν ἐν δεσμωτηρίφ κεφαλὴν, ἐπὶ πίνακος ἐνεχθείσαν. καὶ πορνικῆς ὁρχήσεως γενομένην μισθόν. Έννόησον τὰς ἐντεῦθεν ἀμοιδάς ταῦτα γὰρ ἄπαντα τὰ παθήματα, ὅταν ἀἰκως παρά τινος ἐπάγηταί τινι, καὶ άμαρτήματα λύει, καὶ δικαιοσύνην ἐργάζεται. Τοσοῦτον αὐτῶν τῆς ἀφελείας τὸ μέγεθος ἐπὶ τῶν γενναίως αὐτὰ φερόντων.

ε'. "Όταν οὖν μήτε ζημία χρημάτων, μήτε συκοφαντίαι και λοιδορίαι, μήτε το πρός την ύπερορίαν μεταστήναι, μήτε νότοι καὶ βάσανοι, μήτε αὐτὸ, ὁ πάντων δοκεί φοδερώτερον είναι, ὁ θάνατος, βλάπτη τοὺς πάσχοντας, άλλά και ώφελη μειζόνως, πόθεν έχεις μοι δείξαί τινα άδικούμενον, όταν έντεῦθεν μηδέν άδικῆται; Έγω γάρ τούναντίον ἀποδείξαι πειράσομαι, ότι οι μάλιστα άδικούμενοι καλ έπηρεαζόμενοι, καλ τά άνήκεστα πάσχοντες, οί ταῦτα ποιοῦντές είσι. Τί γάρ άθλιώτερον γένοιτ' αν του Κάτν, του τοιαυτα τον αδελφον διαθέντης; τί δε τῆς Φιλίππου γυναικός έλεεινότερον, τῆς τὸν Ἰωάννην ἀποτεμούσης; τί δὲ τῶν ἀδελφῶν τοῦ Ἰωσής, τῶν ἀπεμπιλησάντων αύτον, και προς την ύπερορίαν μεταστησάντων; τί δὲ τοῦ διαδόλου τοῦ τὸν Ἰὼδ τοσούτοις καταξάναντος κακοίς; Ού γάρ δη μόνον των άλλων, άλλά καλ ούτως ού , την τυχούσαν δώσει δίκην της επιδουλης. Είδες πῶς κάνταῦθα πλείω τῆς ὑποσχέσεως ὁ λόγος ἀπέδειξεν ; οὐ μόνον οὐδεμίαν λύμην ἀπό τῶν ἐπιδούλων σούτων υπομένοντας τους έπηρεαζομένους, άλλά και το παν είς την των επιδουλευόντων περιτρεπόμενον χεφαλήν; Έπειδή γάρ ούτε πλούτος, ούτε τὸ έλεύθερον είναι. ούτε το πατρίδα οίχειν, ούτε τα άλλα, άπερ είπον, άνθρώπου είσιν άρεται, άλλα τῆς ψυχῆς τὰ κατορθώματα. είπότως, όταν είς ταῦτα ή βλάδη γίνηται, ούδὲν ή ἀνθρωπίνη παραδλάπτεται άρετή. Τι ούν, αν είς αύτην τις παραδλαδή της ψυχης την φιλοσοφίαν; Ούδε ένταῦθα, αν βλαδή, παρ' ετέρου βλάπτεται, άλλ' οξχοθεν χαλ παρ' έαυτου. Πώς οίχοθεν και παρ' έαυτου, φησίν; "Οταν μαστιχθείς παρ' ότουοῦν, ή τὰ όντα ἀφαιρεθείς, ή χαλεπήν τινα έτέραν ύπομείνας ἐπήρειαν, βλάσφημόν τι βημα εξενέγχη, εδλάδη μεν ένταῦθα, και βλάδην μεγίστην, οὐ μὴν παρά τοῦ ἐπηρεάσαντος, άλλά παρά τῆς οίχείας μιχροψυχίας. "Όπερ, γάρ Εμπροσθεν είπον, χαι νῦν ἐρῶ, οὐδεὶς ἀνθρώπων κάν μυριάκις ή πονηρὸς, τοῦ ἀλάστορος ἐκείνου δαίμονος καὶ ἀκαταλλάκτως πρὸς ήμας έχοντος, του διαβόλου, πονηρότερον άν τινι προσειάλοι, οὐδὲ πικρότερον · άλλ' διμως ὁ χαλεπὸς οὕτος δαίμων ούχ ίσχυσε τον πρό τοῦ νόμου, τὸν πρό τῆς χάριτος, τοσαύτα κατ' αύτου βέλη και ούτω πικρά παν. ταγόθεν άφεις, ύποσκελίσαι και καταδαλείν. Τοσαύτη τῆς ψυχῆς ἐστιν ἡ εὐγένεια. Τί δὲ ὁ Παῦλος; Οὐ τοσαύτα Επαθε δεινά, & μηδέ χαταλέξαι βάδιον; Δεσμωτήρια [450] οίχων, άλύσεις περιχείμενος, άγόμενος χαλ περιαγόμενος, μαστιγούμενος παρά Ίουδαίων, λιθαζόμενος, ούχ ἱμάσι μόνοις, άλλὰ καὶ βάβδοις τὰ νῶτα ξαινόμενος, χαταποντιζόμενος, λησταίς πολλάχις περιπίπτων, εμφύλιον υπομένων πόλεμον, παρά των εχθρών, παρά των γνωρίμων βαλλόμενος διηνεχώς, μυρίαις έπιδουλευόμενος ἐπιδουλαΐς, λιμῷ καὶ γυμνότητι παλαίων. ἐτέρας πυκνὰς καὶ συνεχεῖς ὑπομένων περιστάσεις καὶ θλίψεις καὶ τί δεῖ τὰ πολλὰ λέγειν; καθ ἐκάστην ἀποθνήσκων τὴν ἡμέραν ἀλλ' ὅμως τοσαῦτα πάσχων καὶ τηλικαῦτα, οὑ μόνον οὐδὲν ἐξήνεγκε ῥῆμα βλάσφημον, ἀλλ' ἔχαιρεν ἐπὶ τοὐτοις καὶ ἐκαυχάτο καὶ νῦν μέν φησι καίρω ἐτ τοῖς παθήμασί μου νῦν δὲ πάλιν. Οὐ μότον δὲ, ἀλλὰ καὶ καυχώμεθα ἐτ ταῖς θλίν. Οὐ μότον δὲ, ἀλλὰ καὶ καυχώμεθα ἐτ ταῖς θλίν ἐκαυχάτο, τίνα ἔξεις συγγνώμην, ποίαν δὲ ἀπολογίαν σὸ οὐ τὸ πολλοστὸν αὐτῶν ὑπομένων μέρος, καὶ βλασφημῶν;

ς'. 'Αλλ' ετέρως άδιχουμαι, φησί, καν μή βλασφημήσω, τά χρήματα άφαιρεθείς άχρηστος γίνομαι πρός την έλεημοσύνην, φησί. Σχηψις ταῦτα καὶ πρόφασις. Εἰ γάρ διά τοῦτο άλγεζς, μάθε σαφώς, ὅτι πενία έλεημοσύνης ου γίνεται χώλυμα. Κᾶν γὰρ μυριάχις εἶ πένης, ούχ εί πενέστερος τῆς δράχα άλεύρου μόνον χεχτημένης. καὶ τῆς δύο μόνον ἐχούσης ὀδολούς, ὧν ἐκατέρα τὴν ούσίαν άπασαν είς τοὺς δεομένους κενώσασα παραδόξως έθαυμάσθη και ή τοσαύτη πενία τη τοσαύτη φιλανθρωπία ού γέγονε κώλυμα, άλλ' οὕτω δαψιλής καὶ φιλότιμος ή έχ των δύο λεπτών γέγονεν έλεημοσύνη, ώς τοὺς πλουτοῦντας ἄπαντας ἀποχρύψαι, καὶ τοὺς πολλοὺς στατήρας καταδαλόντας ύπερακοντίσαι τῷ πλούτῳ τής γνώμης και τη περιουσία της προθυμίας. "Αστε ούεξ ένταῦθα ἡδίκησαι, άλλὰ καὶ μειζόνως ἐκέρδανας, δι' όλίγης είσφοράς των τά πολλά καταθέντων λαμπροτέρους λαδών τους στεφάνους. 'Αλλ' έπειδή, κάν μυριάκις ταύτα είπωμεν, αί φιλοσώματοι ψυχαί και τοίς βιωτικοίς ήδέως έγκαλινδούμεναι, και τοίς παρούσιν ένηδυπαθούσαι πράγμασιν, ούκ αν ραδίως ανάσχοιντο των κατασηπομένων άνθων άποστήναι (τοιαύτα γάρ του βίου τὰ φαιδρά τούτου), οὐδὲ τὰς σχιὰς ἀφεῖναι ἀνέχονται · άλλ' οι μεν επιεικέστεροι κάκείνων και τούτων άντέχονται, οἱ δὲ ἐλεεινότεροι καὶ ἀθλιώτεροι ἐκ πλείονος μέν έχείνων μοίρας, τούτων δέ έξ έλάττονος σφόδρα. φέρε δή τὰ προσωπεία άφελόντες τὰ φαιδρά καὶ περιφανή τής αισχράς και δυσειδούς των πραγμάτων δύεως τούτων, δείξωμεν της έταιριζομένης γυναικός την βδελυγμίαν . Τοιούτον γάρ ή τοιαύτη ζωή, ή τρυφαίζ καλ πλούτω και δυναστείαις προσέχουσα το αίσχρον και δυσειδές και πολλής βδελυγμίας γέμον, το άηδες και φορτικόν και πικρίας έμπεπλησμένον. Και γάρ δη τούτο μάλιστά έστι το πάσης ἀποστεροῦν τοὺς άλόντας συγγνώμης, ότι και άηδίας και πολλής της πικρίας έμπεπλησμένος ὁ βίος ούτος, ποθεινός τε αύτοῖς καὶ περισπούδαστός έστι, καλ μυρίων γέμων κακών, κινδύνων, αίμάτων, χρημνών. σχοπέλων, και φόνων, και φόδων, καὶ τρόμων, καὶ φθόνου, καὶ [451] βασκανίας, καὶ ἐπιδουλής, και φροντίδος διηνεχούς και μερίμνης, και πέρδος έχων ούδεν, ούδε καρπόν των τοσούτων κακών οὐδένα φέρων, άλλ' ή κόλασιν καλ τιμωρίαν, καλ τὸ διηνεχώς βασανίζεσθαι. Καίπερ τοιούτος ών >, ζηλωτός είναι τοίς πολλοίς δοχεί χαι περιμάχητος, ο της άνοιας των άλισχομένων έστιν, ού τῆς τοῦ πράγματος μαχαριότητος. Έπει και τα παιδία τά μικρά πρός μέν τά άθύρματα κέχηνε και έπτόηται, των δέ τελείοις άνδράσι πρεπόντων πραγμάτων ούδε αίσθησιν λαδείν δύναιτ' άν. 'Αλλ' έκείνοις μέν συγγνώμη διά το τῆς ήλικίας ἄωρον. ούτοι δε απολογίας εκδέδληνται, εν ήλικία τελεία παιδικήν Εχοντες γνώμην, κάκείνων ανοητότερον διακείμενοι.

· Unus βδελυρίαν.

h Hæc, καίπερ τοιούτος ών, in tribus mss. desunt. Mox duo mss. δ της διανοιας.

protulerint adversum vos nomen malum (Matth. 5.11). In exsilium ejectus es? Cogita te hic non habere patriam, sed si philosophari velis, jussum esse etiam totam terram pro peregrina ducere. At in gravem in eidisti morbum? Die illud apostolicum: Quanto magis exterior noster homo corrumpitur, tanto magis interior renovatur de die in diem (2. Cor. 4. 16). At violentam quis mortem sustinuit? Cogita Joannem, et abscissum in carcere caput, in lance allatum, et in meretriciæ saltationis mercedem datum. Cogita remunerationes inde secuturas: omnia enim isthæc damna cum per injuriam inferuntur, et peccata expiant, et justitiam conferunt. Tanta est utilitatis eorum magnitudo in iis qui generoso ea animo ferunt.

5. Cum igitur neque pecuniæ jactura, neque calumniæ et convicia, neque exsiliam, neque morbi, neque cruciatus, neque id ipsum, quod omnibus terribilius esse videtur, mors, perferentibus damnum afferat, sed utilitatem potius : quibus rebus mihi potes ostendere quempiam lædi, quando his non læditur? Ego enim contrarium demonstrare conabor : nempe, qui maxima damna ac detrimenta, et incurabiles clades perferant, eos esse qui inferunt. Quid enim miserabilius esse possit, quam Cain, qui talibus modis fratrem accepit? quid inselicius uxore Philippi, quæ Joanni caput abscidit? quid fratribus Joseph, qui eum venumdederunt, et in exsilium relegarunt? quid diabolo, qui Job tot malis affecit? Non enim cæterorum dumtaxat scelerum, sed ita quoque non vulgares insidiarum pœnas dabit. Cernis etiam hic plura, quam pollicita fuerat, orationem demonstrasse? non modo nullimi incommedum eos, qui perferunt insidias, ab insidiatoribus accipere, verum etiam id omne in caput insidiantium converti? Quoniam enim nec in divitiis, neque in libertate, neque in habitanda patria, neque in exteris, que dixi, hominis sita est virtus, sed in animæ recte factis : merito, cum horum fit jactura, nihil detrimenti accipit virtus hominis. Quid igitur, si ipsius animæ philosophiæ jacturam quis faciat? Neque hic, si læditur, ab alio læditur, sed a seipso. Quomodo, inquies, a seipso? Cum quis cæsus a quopiam, aut facultatibus exutus, aut aliquam aliam gravem perpessus injuriam, blasphemum aliquod verbum protulit, hic affectus est ille quidem damno, eoque maximo, non tamen ab injurio, sed a propria pusillanimitate. Quod enim ante dixi, etiamaum dicam, nulhum hominem, mille licet nocendi artibus imbutum, infesto illo dæmone et implacabili nostro hoste, diabolo, pejus aliquid cuipiam infligere posse, aut acerbius : at istum sævum dæmonem tamen non valuisse eum qui ante legem, ante gratiam vixit, tot in illum, tamque gravibus immissis undique jaculis, supplantare et dejicere. Tanta est animæ generositas. Quid vero Paulus? Annon pertulit tot mala, quæ ne recensere quidem facile est? Carceres inhabitans, vinctus catenis, actus et circumactus, flagellis casus a Judais, lapidatus, non loris tantum, sed etiam virgis humeros laceratus, in mare demersus, sæpe in latrones incidens, intestinum bellum ferens, ab inimicis, ab amicis

jactatus'continenter, infinitis insidiis exagitatus, cum fame ac nuditate luctatus, alios crebros et assiduos casus et affictiones perpessus: quid opus est multis? quotidie moriens; sed tamen tot tantaque passus, non modo mullum verbum maledicum edidit, sed gaudebat his rebus et gloriabatur; atque alias, Gaudeo, inquit, in passionibus meis (Col. 1. 24); alias: Non solum autem, sed et gloriamur in tribulationibus (Rom. 5. 3). Si igitur ipse tanta perferens gaudebat et gloriabatur, quæ venia dabitur, quæ excusatio tibi, qui nec minimam illorum partem sustines, et tamen maledicis?

6. Num afflictiones vetent eleemosynam impertiri. --Sed variis injuriis afficior, inquies, ac nisi maledicam, direptis bonis ad stipem erogandam nihil mihi fit reliquum. Hoc nibil est aliud, quam prætextus ac species quædam. Si enim hoc tibi dolet, certo scias paupertatem erogandæ stipi non impedimento esse. Etsi enim quam pauperrimus sis, non pauperior es tamen illa, quæ farinæ tantum pugillum habebat (3. Reg. 17. 12), et illa, quæ duos tantum obolos, quarum utraque omni re familiari in egentes collata, magnam sui admirationem reliquit (Luc. 21. 2): nec tanta pauperias tantæ liberalitati impedimento fuit, sed duorum minutorum stips adeo larga et gloriosa fuit, ut omnes divites obscuraret, eosque qui multos stateras conjecerant, divitiis mentis, et afacritatis opibus superaret. Quare neque hic damnum passus es, sed lucrum habuisti potius, exigua pensione insigniores, quam qui multa contulerunt, coronas adeptus. Verum quoniam, licet hæc sexcenties dicamus, animæ corpus nimis amantes, sæcularibus negotiis libenter implicitæ, præsentium rerum voluptate captæ, non facile poterunt marcescentes flores relinquere (talia enim sunt hujus vitæ gaudia), neque umbras missas facere : sed honestissimi quique tam illa quam ista mordicus retinent; miseriores vero et infeliciores illa quidem majori, hæc vero longe minori ex parte : age vero speciosis larvis a turpi ac desormi harum rerum sacie detractis, meretricis mulieris sæditatem ostendamus. Talis enim est vita ad voluptates, divitias, et potentiam attenta; turpis, deformis, multa fæditate referta, molesta, gravis, amaritudine plena. Hoc enim est, quod hac vita captis omnem adimit veniam, quod ea et molestia et magna amaritudine referta, desideratur ab eis, et magnopere expetitur, infinitis malis plena, periculis, sanguine, præcipitiis, scopulis, cardibus, timoribus, terroribus, invidia, livore, insidiis, perpetua cura et sollicitudine, quæque nullum lucrum, nullum tantorum laborum fructum afferat, nisi pænam, ac supplicium, et æternos cruciatus. Ac licet ejusmodi sit 1, multis tamen beata videtur, et maxime appetenda, quæ mente captorum opinio est, non vera rei selicitas. Nam et pueruli dediti intentique sunt ludicris, negotia vero adultis viris digna ne percipere quidem possunt. Verum his quidem ob immaturam ætatem venia concedenda est; illi vero omni excusatione carent, in integra ætate puerilem animum gerentes, illisque dementiores.

1 Hæc, ac licet ejusmodi sit, in tribus Mss. desunt.

De cupiditate divitiarum, et cur eæ sint expetendæ. -Dic enim mihi, quamobrem expetendæ sunt divitiæ? Nam hine exordiendum est, quoniam sanitate, vita, populi commendatione, ac bona existimatione, patria, familiaribus, amicis, cognatis, præstabiliores videntur plerisque eorum, qui gravi hoc morbo correpti sunt. Ad ipsas deinde nubes ascendit hæc pyra; terramque et mare caminus iste occupavit. Et quidem qui exstinguat flammam, est nemo; qui vero accendant, sunt omnes, tam ipsi jam capti, quam nondum capti, ut capiantur. Singulos videre licet, viros ac feminas, servos ac liberos, divites et pauperes pro viribus onera portare, quæ slammæ huic die nocteque multum pabulum præbent; onera non lignorum, neque virgultorum (non enim flamma est ejusmodi), sed animarum et corporum, injustitiæ et iniquitatis. Hæc enim flamma natura ita comparata est, ut istis rebus accendatur. Nam et divites absurdæ huic cupiditati nusquam terminum constituunt, quamquam omnem terrarum orbem comparaverint; et pauperes connituntur illos pravenire: ac rabies quædam incurabilis, furor effrenatus, morbus insanabilis omnium animos obtinet. Hic amor omnem amorem devictum et repulsum eiecit ex animo. Neque amicitiæ ratio habetur, neque cognationis 1; quid dico, amicitiæ et cognationis? non uxoris et liberorum, quo quid viris esse queat carius? sed omnia humi abjecta et conculcata sunt, ubi crudelis isthæc et inhumana captorum domina omnium animos occupavit. Etenim tamquam inhumana eorum domina, tamquam sævus tyrannus, barbara quædam immanis, tamquam meretrix publica et sumptuosa dedecorat, conficit, et sexcentis objicit periculis ac pœnis eos, qui illi servire in animum induxerunt: cumque sit terribilis, acerba, crudelis, sæva, vultu barbarico, quin potius ferino, et quam lupus ac leo truciore; mansueta tamen et expetenda, et melle dulcior esse videtur captivis ejus. Cum etiam gladios et arma quotidie contra eos cudat, ac barathra essodiat, ad præcipitia ducat et scopulos, et infinita supplicii retia texat, beatos eos tamen præstare censetur tum ab ipsis captis, tum a cupientibus capi. Atque ut in cloaca et cœno sus cum voluptate et deliciis volutatur, aut ut scarabæi in stercore continenter versautur: ita etiam avaritia capti istis animantibus sunt miseriores. Etenim major bæc est fæditas, et cænum gravius olens: nam dum in hoc morbo versantur. magnum inde se voluptatis fructum reportare putant: quod non ad rei naturam, sed ad ægrotantem animum referendum est, eaque ex parte illis ratione destitutis sunt deteriores. Quemadmodum igitur in cœno ac stercore, non comum ac stercus in causa est, sed rationis penuria immergentium sese animantium : sic etiam de homine ratiocinare.

7. An expetendæ sint divitiæ ob voluptates; Utræ jucundiores mensæ, divitum an pauperum. — Ecqua ratione medebimur hunc in modum affectis? Si vo-

lucrint nobis patefacere aures, animumque pandere. et amplecti quæ dicuntur. Nam animantes quidem rationis expertes ab impura volutatione transferre et abducere non possumus: rationis enim expertes sunt; at vero mansuetissimum hoc genus, intelligentia et ratione cohonestatum, humanam, inquam, naturam, si velit, facile est valdeque expeditum, cœno et graveolentia, stercore et sœditate illa liberare. Quare enim, o homo, divitiæ tibi magnopere expetendæ videntur? Propter voluptatem omnino quæ e mensis hauritur? propter honorem et comitatum corum, qui divitiarum causa te colunt ? propter potestatem ulciscendi qui te offenderint, et ut omnibus sis terrori? Neque enim alias causas afferre poteris, quam voluptatem, adulationem, terrorem et ultionem : nam neque sapientiorem , neque temperantiorem, neque mitiorem, neque prudentiorem omnino divitiæ efficere solent; non benignum, non humanum, non iræ potentem, non ventri imperantem, non voluptatibus superiorem; non moderationens docent, non humilitatem, non aliquam aliam virtutis partem in animum inducunt et inserunt. Neque dicere poteris, ob quidnam ex istis earum adeo studiosus sis et cupidus. Nam non modo non norunt plantare aut serere quidquam bonorum, sed etiamsi recondita inveniant, vastant, impediunt, et ut emarcescant efficiunt : quædam enim evellunt, iisque contraria inducunt, luxum immoderatum, furorem intempestivum, iram injustam, arrogantiam superbiam, amentiam. Verum de his non dicam : qui enim hoc morbo correpti sunt, non sustinerent audire de virtute et vitio, si accusarentur simul et convincerentur, cum in voluptate toti sint, ideoque ejus facti servi. Age igitur missa interim de his disputatione, quæ reliqua sunt in medium adferamus, ac videamus, num quam divitiæ voluptatem habeant, num quem honorem; omnia enim contraria video. Ac sivultis, primum in mensas divitum et pauperum inquiramus, rogemusque vescentes quinam maxime pura et liquida perfruantur voluptate? qui ad dimensum diem super toros accumbunt, cœnas cumprandiis copulant, ventrem disrumpunt, sensus depravant, immodico eduliorum onere navigium demergunt, sentinam inexhaustam et exundantem reddunt, et tamquam in corporis naufragio navem undis obruunt, pedicas, manicas, et linguæ vincula nectunt, totumque corpus suum vinciunt vinculo ebrietatis et luxus graviore quam ferrea catena, ac nec sincerum et purum capiunt somnum, neque ab horribilibus insomniis liberi sunt, furentibusque miseriores, voluntarium quemdam dæmonem in animum inducunt, risui spectantium famulorum expositi, imo vero etiam luctui et lacrymis meliorum inter eos; neminem noverunt eorum, qui adsunt, neque dicere quid, neque audire possunt, sed inter gestantium manus a toris ad lectulum feruntur? an vero sobrii, vigilantes, quique modum necessitate definiunt, secundis ventis navigant, ac pro maximo oblectamento tam in cibis quam in potu famem et si-

<sup>1</sup> In uno Ms. post, cognationis; in margine additur eadem manu, tantam vim habere solet, ut hunc ineluctabilem affecium cohibeat.

Διλ τί γάρ ζηλωτον ο πλούτος, είπε μοι; Καὶ γάρ άπαγχαϊον έντευθεν προοιμιάσασθαι, έπειδή ύγείας χαλ ζωής και τής παρά των πολλών εύφημίας, και χρηστής ύπολήψεως, και πατρίδος, και οίχείων, και φίλων, και συγγενών, και των άλλων άπάντων των το χαλεπόν τούτο γύσημα νενοσηκότων τιμιώτερον τοίς πολλοίς έδοξεν είναι. Καὶ πρὸς αὐτὰς ἀνέδη λοιπὸν τὰς νεφέλας ἡ πυρά καὶ γῆν καὶ θάλατταν ἡ κάμινος αυτή κατ-Dabe. Καὶ ὁ μὲν σδεννύων την φλόγα ταύτην οὐδείς· οἰ δὲ ἀνακαίοντες, ἄπαντες, αὐτοί τε οἱ ἀλόντες ῆδη, οῖ τε μηδέπω άλόντες, ίνα άλωσι. Και έχαστον ίδοι τις αν. και άνδρα και γυναϊκα, και οίκέτην και έλεύθερον, και πλούσιον καλ πένητα, κατά δύναμιν την έαυτοῦ φορτία βαστάζοντα, τὰ τῆ φλογὶ ταύτη δι' ἡμέρας τε καὶ νυκτὸς πολλήν παρέχοντα την τροφήν φορτία ού ξύλων, ούδὲ <del>φρυγάνων (οὐ γὰρ τοιαύτη ή φλόξ), ἀλλὰ ψυχῶν καλ</del> σωμάτων, άδικίας καὶ παρανομίας. Άπὸ γὰρ τούτων άνάπτ**εσθαι πέ**φυχεν αΰτη τῆς φλογὸς ἡ φύσις. Οἴ τε γὰρ πλουτούντες ούδαμού της άτόπου ταύτης ίστανται έπιθυμίας, καν απασαν περιδάλωνται την οίκουμένην· οί τε πένητες έπείγονται φθάσαι έχείνους, χαὶ λύσσα τις άνίατος και μανία άκάθεκτος, και νόσος άδιόρθωτος τάς πάντων κατέχει ψυχάς. Καλ πάντα έρωτα ούτος νικήσας ό έρως και παρωσάμενος εξέδαλε τῆς ψυχῆς. Και ούτε gilias lóyos, obte suppereias . xal ti lipu pilias πεί συγγενείας; ού γυναικός και παίδων, ου τί γένοιτ' έν άνδράσι ποθεινότερον; άλλά πάντα χαμαί ξρβιπται καλ καταπεπάτηται, της ώμης ταύτης καλ άπανθρώπου ἐεσποίνης τῶν ἀλόντων τὰς ἀπάντων χαταλαδούσης ψυγίς. Καὶ γάρ ώς δέσποινα τούτων άπάνθρωπος, καὶ ώς τύραννος άπηνής, καὶ ὡς βάρδαρος ὡμή, καὶ ὡς πόρνη τάνδημος και πολυτελής, καταισχύνει και κατατείνει, και μυρίοις κολάζει κινδύνοις τε και τιμωρίαις τους ξυσμένους δουλεύειν αύτή. και φορερά τις οδοα και άμειλιχτος, άγρία τε και άπηνής, και πρόσωπον έχουσα βαρδαρικόν, μάλλον δὲ θηριώδες, καὶ λύκου καὶ λέοντος άγριώτερου, προσηνής τις είναι δοχεί, και ποθεινή και μέλιτος γλυχυτέρα τοίς αίχμαλωτισθείσιν ύπ' αύτῆς. Καὶ ξίφη καὶ δπλα καθ' ἐκάστην κατ' αὐτῶν χαλκεύουσα την ημέραν, και βάραθρα άνορύττουσα, και επί κρημνούς [452] δίγουσα καὶ σκοπέλους, καὶ μυρία αὐτοῖς πλέκουσα πλάσεως δίκτυα, ζηλωτούς αύτούς νομίζεται ποιείν πές τε ξαλωχόσιν αύτοις, τοις τε έπιθυμούσιν άλωναι. Καὶ καθάπερ ὖς ἐν ἀμάρα καὶ βορδόρψ ἐγκαλινδουμένη ίδεται καλ τρυφά, καλ κάνθαροι κόπρον συνεχῶς άνελίτσυτες · ούτω δή και οι τη φιλαργυρία αλόντες των ζώων πύτων είσιν άθλιώτεροι. Και γάρ μείζων ή ένταῦθα βδελυγμία, και ο βορδορος δυσωδέστερος · ενδιατρίδοντες γέρ τῷ πάθει, πολλήν νομίζουσιν ήδονήν έντεῦθεν χαρποσθαι · όπερ οὐ τῆς φύσεως τοῦ πράγματός ἐστιν, άλλά τῆς την τοιαύτην άλογίαν νοσούσης διανοίας. Τοῦτο ὰ τῆς ἀλογίας ἐχείνων χεῖρον. "Ωσπερ οὖν ἐπὶ τοῦ κρδόρου και τῆς κόπρου, οὐ τοῦ βορδόρου και τῆς κότρου τὸ αίτιον, άλλὰ τῆς άλογίας τῶν ἐμπεπτωκότων μίων - ούτω και έπι των άνθρώπων λογίζου.

ζ. Καὶ πῶς ἀν ἰασαίμεθα τοὺς οὕτω διακειμένους; Εἰ μοληθείησαν ἡμῖν ἀνοῖξαι τὰς ἀκοὰς, καὶ ἀπλῶσαι τὴν ἐάνοιαν, καὶ δέξασθαι τὰ λεγόμενα. Τὰ μὲν γὰρ ἄλογα

\* Τα uno ma, post συγγενείας in niargine additur eadem καιτι τοχυσε έπισχείν την άπάθεκτον ταύτην όρμην. Καὶ τί.

μεταθείναι τῆς ἀκαθάρτου διατριδῆς καλ ἀπαγαγείν οὐκ ξνι. χογισμού γάρ έστιν ξρημα. το δε ήμερώτατον τουτο γένος, καὶ λογισμῷ καὶ λόγφ τετιμημένον, την άνθρωπείαν λέγω φύσιν, εί βουληθείη, ράδιόν τε καλ σφόδρα εύχολον και του βορδόρου και της δυσωδίας, και της κόπρου καὶ τῆς βδελυγμίας ἀπαλλάξαι ἐκείνης. Διὰ τί γάρ ὁ πλοῦτος, ἄνθρωπε, περισπούδαστος είναι σοι δοχεί; Διὰ την ήδονην πάντως την άπο των τραπεζών; διά την τιμήν, καὶ την δορυφορίαν την άπο τῶν διά τούτον θεραπευόντων; διά τὸ δύνασθαι τοὺς λυπούντας άμύνασθαι, και πάσιν είναι φοδερόν; Ούδε γάρ αν ετέρας αίτίας έχοις είπειν, άλλ' ή ήδονήν, και κολακείαν, καὶ φόδον, καὶ τιμωρίαν· οῦτε γὰρ σοφώτερον, οῦτε σωφρονέστερον, οδτε επιειχέστερον, οδτε συνετώτερον πάντως ό πλοῦτος ποιείν είωθεν, ού χρηστόν, ού φιλάνθρωπον, ούχ δργης χρείττοντα, ού γαστρός άμείνω, ούχ ήδονων άνώτερον · ου μετριάζειν παιδεύει, ου συνεστάλθαι διδάσχει, ούκ άλλο τι μέρος τῆς ἀρετῆς εἰς τὴν ψυχήν είσάγει και καταφυτεύει. Ούδ' αν Εγοις είπεζη διά τί τούτων περισπούδαστός έστί σοι καλ ποθεινός ούτος. Ού γάρ δή μόνον ούδεν οίδε φυτεύειν ή γεωργείν των άγαθων, άλλὰ κᾶν άποκείμενα ευρη, λυμαίνεται xal xwhiel xal xatapapaivel. Evia of xal avasta, xal τά έναντία τούτων έπεισάγει, άχολασίαν άμετρον, θυμόν ακαιρον, όργην αδικον, απόνοιαν, ύπερηφανίαν, ανοιαν. Άλλα μή είπω περί τούτων οι γαρ τη νόσφ ταύτη έαλωχότες ούχ αν άνάσχοιντο περί άρετης και καχίας άχούοντες, τῆς ἡδονῆς ὅντες ὅλοι, καὶ διὰ τοῦτο αὐτῆς γινόμενοι δούλοι, χατηγορουμένων αύτων όμου χαλ έλεγχομένων ίδειν b. Φέρε ούν τέως τον περί τούτων λόγον άφέντες, τὰ λοιπά εἰς μέσον ἀγάγωμεν, καὶ ιζωμεν, εί τινα ήδονην ο πλούτος έχει, εί τινα τιμήν· τούναντίον γάρ ἄπαν όρω. Και εί βούλεσθε, πρώτον τὰς τραπέζας των πλουτούντων και πενομένων έξετάζωμεν, και έρώμεθα [453] τους έστιωμένους, τίνες μάλιστά είσιν οί καθαράν και γνησίαν καρπούμενοι ήδονήν; οι πρός διαμεμετρημένην την ημέραν επί των στιδάδων χαταχείμενοι, και τὰ δείπνα τοῖς άριστοις συνάπτοντες, και τὴν γαστέρα διαρρηγνύντες, και τάς αίσθήσεις πηρούντες, και τῷ ὑπερόγκῳ τῶν ἐδεσμάτων φορτίφ τὸ πλοῖον καταποντίζοντες, και υπέραντλον ποιούντες την ναύν. και χαθάπερ εν ναυαγίφ τῷ τοῦ σώματος χαταχλύζοντες αύτην, και πέδας, και χειροπέδας, και γλωσσοπέδας έπινοοῦντες, καὶ ἄπαν αὐτῶν καταδεσμοῦντες τὸ σῶμα άλύσεως σιδηράς χαλεπωτέρφ δεσμφ τφ της μέθης καλ της τρυφης, και μήτε υπνον αιρούμενοι γνήσιον, είλιχρινή, μήτε όνειράτων απηλλαγμένοι φοδερών, τών τε μαινομένων δντες άθλιώτεροι, καλ αύθαίρετόν τινα δαίμονα ἐπεισάγοντες τἢ ψυχἢ, καὶ γέλως προκείμενοι τῷ θεάτρω των οίχετων, μάλλον δε και τραγοιδία και δαχρύων ὑπόθεσις τοῖς ἐπιειχεστέροις αὐτῶν, χαὶ μηδένα είδότες των παρόντων, μήτε είπειν τι και άκουσαι δυνάμενοι, άλλα φοράδην από των στιδάδων επί την κλίνην άγόμενοι, ή οι νήφοντες και οι έγρηγορότες, και τή χρεία το μέτρον ορίζοντες, και εξ ούρίας πλέοντες, και μέγιστον ήδυσμα το πεινήν και διψήν έχοντες επί τε των

b Cod. et C. Savil.omittunt leiv.

σιτίων, ἐπί τε τῶν ποτῶν; Οὐδὲν γὰρ οὕτω καὶ ἡδονἡν καὶ ὑγίειαν ἐργάζεται, ὡς τὸ πεινῶντα καὶ διψῶντα οὕτω τῶν προκειμένων ἄπτεσθαι, καὶ κόρον εἰδέναι τὴν χρείαν μόνην, καὶ μὴ ὑπερδαίνειν ταὑτης τὰ σκάμματα, μηδὲ μεῖζον τῆς δυνάμεως ἐπιτιθέναι τὸ ἄχθος τῷ σώματι.

η'. Εί δὲ ἀπιστεῖς μου τῷ λόγφ, κατάμαθε τὰ ἐκατέρων σώματα, και την έκάστου ψυχήν. Ούχι τὰ μεν τῶν οῦτω διαιτωμένων συμμέτρως (μή γάρ μοι τό απανιάχις συμδαΐνον είπης, και εί τινες άσθενείς είεν έχ περιστάσεως έτέρας τινός, άλλ' άπο των άει και συνεχώς συμδαινόν-, των τὰς ψήφους λάμδανε), οὐχὶ τῶν μὲν συμμέτρως έστιωμένων εύρωστα τὰ σώματα, καὶ τετρανωμέναι αί αίσθήσεις, την οίχείαν χρείαν πληρούσαι μετά πολλής τῆς εὐχολίας; ἐχείνων δὲ πλαδαρὰ χαὶ παντὸς χηροῦ μαλακώτερα, καὶ ἐσμῷ νοσημάτων πολιορκούμενα; Καὶ γάρ και ποδάγραι ταχέως αὐτοῖς ἐφίπτανται, καὶ τρόμος άκαιρος, και γήρας άωρον, και κεφαλαλγίαι, και διατάσεις, και στομάχων πηρώσεις, και δρέξεως άναίρεσις, και διηνεκών δέονται Ιατρών, και συνεχών τών φαρμάχων, και καθημερινής της θεραπείας. Ταύτα ούν ήδονης; είπε μοι. Καλ τίς αν είποι των είδότων ο τί ποτέ έστιν ήδονή; Ήδονή γάρ γίνεται τότε, όταν έπιθυμίας ήγουμένης ἀπόλαυσις ἔπηται . αν δὲ ἀπόλαυσις μὲν τω επιθυμία δε μηδαμού φαίνηται, τὰ τῆς ἡδονῆς οίχεται καὶ ἡφάνιστει. Διά τοι τοῦτο καὶ οἱ νοσοῦντες καίτοι σιτίων περισπουδάστων αὐτοῖς προχειμένων, ναυτιῶντες, και ένοχλείσθαι δοχούντες, ούτως αύτων άπογεύονται: έπειδή ἐπιθυμία ούχ ἔστιν, ή την ἀπόλαυσιν ήδίστην ποιούσα. Ούτε γάρ ή των σιτίων φύσις, ούτε ή των ποτων, άλλ' ή των έστιωμένων δρεξις την επιθυμίαν τίχτειν είωθε, και την ήδονην εργάζεσθαι πέφυκε. Διά τουτο καί τις σοφός άνηρ, τὰ περί τῆς ἡδονῆς ἀχριδῶς είδως, χαὶ φιλοσοφείν περί τούτων ἐπιστάμενος », Ελεγε. Ψυχή έμπεπλησμένη [454] κηρίοις έμπαίζει · δεικνύς ότι ούκ έν τη φύσει της τραπέζης, άλλ' έν τη διαθέσει των έστιωμένων τὰ τῆς ήδονῆς ἐστηκε. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ προφήτης τὰ ἐν Αἰγύπτῳ θαύματα καὶ τὰ ἐν τἢ ἐρήμῳ καταλέγων, μετά των άλλων και τοῦτο είρηκεν, ότι Έκ πέτρας μέλι εχόρτασεν αὐτούς. Καίτοι γε οὐδαμοῦ μέλι φαίνεται πέτρα αὐτοίς άναβλύσασα τί οὖν έστι τὸ είρημένον; Έπειδή πολλφ κατειργασμένοι τφ καμάτφ καί τη όδοιπορία, και σφοδρώ κατεχόμενοι τω δίψει ψυχροίς τοις νάμασι προσέπιπτον, άντι ήδύσματος μεγάλου το διψήν έχοντες, την ήδονην των ναμάτων έχείνων παραστήσαι βουλόμενος, μέλι το ύδωρ ἐχάλεσεν, οὐχ ὡς τῆς φύσεως είς μέλι μεταδληθείσης, άλλ' ώς της ήδονης τοῦ υδατος άμιλλωμένης έχείνη τη γλυχύτητι, διά τὸ διψώντας τότε προσπεσείν τους απολελαυχότας αυτού. Όταν τοίνυν ταῦτα τοῦτον ἔχη τὸν τρόπον, καὶ μηδεὶς όντιλέγειν δύνηται, κάν σφόδρα άναίσθητος ή ούκ εξδηλον ότι παρά ταζς των πενήτων τραπέζαις ή καθαρά και είλικρινής και σφοδρά ήδονή; εν δε ταίς των πλουσίων άηδία, καλ βδελυγμία, και μολυσμός; και καθώς είπεν ο σοφός εχείνος άνηρ, Και τὰ ήδέα παρετοχλείτ BOXEL

θ'. Αλλά τιμάσθαι παρασκευάζει τοὺς ἔχοντας ὅ πλοῦτος, φησὶ, καὶ ἔχθροὺς ἀμύνασθαι μετ' εὐκολίας. Διὰ τοῦτο οἰν, εἰπέ μοι, ποθεινὸς ὑμίν καὶ περιμάχητος εἶναι δοκεῖ, ὅτι τὰ χαλεπύτατα ἐν ἡμῖν τρέφει πάθη, ὀργήν

τε είς Εργονεξάγων, και τῆς δοξομανίας τὰς πομφόλυγας είς μείζονα δγχον επαίρων, χαλ πρός απόνοιαν άλείφων τε καὶ διεγείρων ; Διὰ ταῦτα μὲν οὖν μάλιστα ἀμεταστρεπτί φεύγειν αύτον χρή, ότι θηρία τινά άγρια καί χαλεπά είς την διάνοιαν είσοικίζει την ήμετέραν, τῆς μέν δντως τιμής τής παρά πάντων άποστερών, την δέ έναντίαν έχείνης, τοις έχείνης χρώμασινάναχρωννύς, καί ούτω προσάγων τοίς ήπατημένοις, καλ πείθων ταύτην באבניתף בלימו יסטולבני, מטא סטסמי דון שְטִׁסבּנ, מאאל דון שׁלְבּנ δοχοῦσαν είναι. Καθάπερ γάρ τὰ χάλλη τῶν ἐταιριζομένων γυναιχών έπιτρίμμασι καί ύπογραφαίς συγκείμενα, κάλλους μέν ἀπεστέρηται, την δε αισχράν δψιν και δυσειδή καλήν τε και εὐειδή είναι ποιεί παρά τοίς ὑπ' αὐτῆς ἡπατημένοις, ούχ οὖσαν χαλήν · οὖτω δἡ καὶ ὁ πλοῦτος την πολαπείαν βιαζόμενος τιμην δειπνύναι ποιεί. Μή γάρ μοι τὰς ἐντῷ φανερῷ διὰ φόδον καλ θωπείαν λιλοίτρας ερφυλήτας τους, αρται λφό είσι τα Χυρήτατα και αι υπογραφαίο άλλα το έκαστου συνειδός των τά τοιαυτά σε χολαχευόντων άνάπτυξον, χαι δψει μυρίους **Ενδον χαταδοώντάς σου χατηγόρους, χαλ τών μάλιστα** έχθρῶν καὶ πολεμίων μαλλον ἀποστρεφομένους καὶ μισούντας. Καλ εί ποτε τὸ ἐχ τοῦ φόδου τούτου συγχείμενον προσωπείον μεταδολή πραγμάτων ἐπελθοῦσε άφανίσεις τε και διελέγξειε, καθάπερ τας δψεις έκείνας ήλιος θερμοτέραν άκτινα άφείς, τότε όψει καλώς ότι παρά πάντα τον ξιμπροσθεν χρόνον έν έσχάτη μεν ής άτιμία παρά τοίς θεραπείουσι, τιμής δε ενόμιζες άπολαύειν ύπό τῶν μάλιστα μισούντων σε, καὶ μυρίαες σε κατά διάνοιαν πλυνόντων λοιδορίαις, [455] καὶ ἐν ἐσχάταις σε συμφοραϊς έπιθυμούντων ίδειν. Τιμήν γάρ οὐδὲν ούτως είωθε ποιείν, ώς άρετη, τιμην ού κατηναγκασμένην, τιμήν ού πεπλασμένην, ούδε προσωπείφ τινέ φενακισμοῦ κεκρυμμένην, άλλὰ άληθῆ καὶ γνησίαν, και οὐδεμιά χαιρών δυσχολία έλεγχομένην.

ι'. 'Αλλ' άμύνασθαι βούλει τοὺς λελυπηκότας; Καλ δι' αύτο μέν ουν τουτο μάλιστα, καθάπερ έφθην είπων, φευχτός ὁ πλοῦτος. Κατά γάρ σαυτοῦ τὸ ξίφος ώθεῖν σε παρασχευάζει, χαι βαρυτέρας τὰς ἐν τῷ μέλλοντί σοι χαθίστησιν εύθύνας, χαλ άφορήτους ποιεί τάς τιμωρίας. Τοσοῦτον γάρ κακόν τὸ ἀμύνασθαι, ὅτι καὶ Θεοῦ φιλανθρωπίαν άνεχαλέσατο, χαλ δοθείσαι ήδη άμαρτημάτων άπείρων συγχώρησιν ήκύρωσεν. 'Ο γάρ μυρίων λαδών ταλάντων την ἄφεσιν, και άπο ψιλῆς παρακλήσεως τοσαύτης απολαύσας δωρεάς, επειδή έχατον δηναρίων απαίτησιν έποιείτο παρά τοῦ συνδούλου, τοῦτ' ἔστιν, ἐπεκδή τῶν εἰς αὐτὸν πλημμελημάτων ἀπήτει δίχας, ἐν τῇ περλ τον ομόδουλον σφοδρότητι καθ' ξαυτού την καταδίκην έξήνεγκε και δι έτερον μέν οδδέν, διά τοῦτο δε μόνον και τοις βασανισταίς παρεδίδοτο, και έστρεδλούτο, και τὰ μύρια τάλαντα ἀπαιτείσθαι ἐκελεύετο καὶ συγγνώμης ούδεμιας, ούδε άπολογίας άπήλαυεν, άλλά τά άνήχεστα Επασχε. χελευσθείς άπαν χαταθείναι το χρέος, δ προλαδούσα ή του Θεού φιλανθρωπία συνεχώρησε. Διά τούτο ούν, είπε μοι, ό πλούτός σοι περισπούδαστος, ότι σε είς τοιαύτην άμαρτίαν μετ' εύχολίας εξάγει; Καλ μήν διά τουτο αύτον ώς έχθρον και πολέμιον και μυρίων γέμοντα φόνων άποστρέφεσθαι δεί. 'Αλλ' ή πενία, φησί,

<sup>\*</sup> Sic recte Savil. Montf. Exerci. Edit.

<sup>•</sup> Sic tres mss. Savil. autem et Mor. φιλοσοφείν ταύτα έπιστ

c Morel, et due was, incorpaqui. Savil. et unus incorpaqui.

tim habent? Nihil enim ita et ad voluptatem et ad sanitatem facit, ut esurientem ac sitientem, ita demum quæ apponuntur capescere, et solam necessitatem pro satietate ducere, neque ejus limites transilire, neque corpori majus quam ferre possit, onus imponere.

8. Quod si orationi meæ non habes fideni, consule utrorumque corpora, et singulorum animam. Nonne ita moderate viventium ( ne enim mihi quod raro contingit, dicas, et si qui ex alia quadam circumstantia ægri sunt, sed ex iis, quæ semper et continenter eveniunt, fer sententiam), nonne, inquam, moderate vescentium corpora bene firma sunt, ac sensus integri, quique magna cum facilitate vicem suam impleant? illorum vero nimio bumore vitiata omni cera molliora, et agmine morborum obsessa? Nam et podagræ celeriter invadunt, et tremor importunus, et senectus immatura, et capitis dolores, distensiones et stomachorum depravationes, appetitus amissio; perpetuis indigent medicis, continuis medicamentis et curatione quotidiana. Hæccine voluptuosa sunt? dic mihi. Ecquis sciens quid tandem sit voluptas, dicet esse? Voluptas enim percipitur, cum præcunte cupiditate fructus sequitur: quod si fructus quidem exstet, cupiditas vero nusquam appareat, voluptas evanescit et exstincta est. Quapropter etiam ægri, quamquam suavissimi apponuntur cibi, cum nausea tamen degustant, sibique molestiam exhiberi opinantur : quoniam abest cupiditas, quæ fructum jucundissimum reddit. Neque enim ciborum natura, neque potus, sed vescentium appetitus cupiditatem parere solet, et ut voluptatem afferat a natura comparatus est. Ideirco sapiens quidam vir, qui voluptatem accurate cognitam habuit, atque de his philosophari poterat, dicebat : Anima saturata fuvis illudit ( Prov. 27. 7); ut ostenderet non in natura cibi, sed in vescentium affectione voluptatem consistere. Quam ob causam etiam propheta, cum miracula in Ægypto et in solitudine edita recenseret, inter alia hoc quoque dixit : De petra melle saturavit eos ( Psal. 80. 17 ). Atqui nusquam apparet petram eis mel sudisse: quid ergo est quod dixit? Quandoquidem multo consecti labore et itinere, velienientique conflictati siti, in frigidas aquás inciderunt, et pro magna oblectatione habuerunt hibere, ut voluptatem aquarum illarum repræsentaret, aquam vocavit mel, non quod ejus natura in mel commutata fuisset, sed quod voluptas aquæ certaret cum illa dulcedine, quia sitibundi in eam incidissent qui biberunt. Quæ cum ita sint, nemoque contradicere possit, etiamsi valde sit stupidus : annon clarum est, puram, liquidam et genuinam voluptatem esse in mensis pauperum? in mensis autem divitum, molestiam, fastidium, spurcitiem? atque ut sapiens ille vir dixit, Etiam dulcia molestiam præbere videntur ( Prov. 27. 7).

9. Num concilient honorem divitiæ et ad ultionem juvent; honorem sola virtus conciliat. — At divitiæ, dicet qui-piam, saciunt ut possessores earum honorentur, atque inimicos ulcisci sacile possint. Proptereane igitur, dic mihi, expetendæ et omnibus opibus ac viribus

comparandæ vobis videntur divitiæ, quod gravissimas nutriant in nobis ægritudines, dum iram ad effectum perducunt, insanum gloriæ amorem quasi quasdam bullas in majorem tumorem efferunt, ad superbiam excitant et exstimulant? Has ergo maxime ob causas ea: non retroversa facie fugiendæ sunt, quod feroces quasdam ac sævas bestias in animum nostrum introducunt, ac vera quidem, et quæ apud universos conciliari solet, gloria nos fraudant, eique contrariam coloribus illius fucatam deceptis offerunt, ac suadent ut hanc illam esse existimemus, cum ex natura sua non sit, sed specie tenus esse videatur. Ut enim pulchritudo meretricum fucis et pigmentis comparata, pulchritudine destituta, turpem ac deformem saciem pulchram et formosam esse facit illis, qui ea decipiuntur, cam pulchra non sit: ita etiam divitiæ faciunt, cum adulationem volunt honorem videri. Ne enim apertas et ex metu blanditiisque profectas laudes intuearis, hæ enim sunt colores et pigmenta; sed eorum, qui ita tibi adulantur, uniuscujusque conscientiam aperi, et videbis intus infinitos accusatores. qui contra te vociferentur, teque magis aversentur et oderint, quam inimicissimi et infestissimi quique. Acsi quando indutam isto metu larvam superveniens mutatio rerum sustulerit ac detexerit quemadmodum vultus illos sol missis radiis calidioribus, tum sic clare videbis te omni superiori tempore in maximo fuisse contemptu apud eos qui te colebant, tibique visum esse honore affici ab iis qui te maxime oderant, insinitisque apud animum conviciis proscindebant, et in extremis calamitatibus videre cupiebant. Honorem enim nihil ita conciliare solet, ut virtus, honorem non coactum, honorem 'non fictum, neque larva aliqua fallaciæ tectum, sed verum et genuinum, quique nulla temporum difficultate refutetur.

10. An efficiant divitiæ ut hostes ulciscamur; exemplo Lazari paupertatem vindicat. — At ulcisci vis eos qui te offenderunt? Hanc ipsam ob causam maxime, quemadmodum ante dixi, fugiendæ sunt divitiæ. Lfficiunt enim, ut ensem in teipsum adigas, et graviores in futuro rationes tibi reddunt, et intolerabiles pœnas parant. Tantum namque malum est ultio, ut etiam Dei benignitatem revocaverit, et jam datam infinitorum peccatorum veniam fecerit irritain. Nam qui decies mille talentorum condonationem adeptus, solaque obtestatione tantam gratiam consequutus fuerat, cum centum denarios exigeret a conservo, hoc est, cum delictorum adversus se admissorum pœnas reposceret, sævitia erga conservum suum scipsum damnavit ( Matth. 18 ); neque vero ullam aliam nisi hanc ob rem tortoribus traditus, et cruciatus, et decies mille talenta reddere jussus est : nullum veni.e aut excusationis locum invenit, sed acerbissimum supplicium perpessus est, jussus totum solvere debitum, quod præveniens Dei benignitas condonaverat. Proptereane igitur divitiarum adeo cupidus es, quod te facile ad ejusmodi peccatum perducunt? Atqui ob id eæ tamquam inimicæ et bostes, atque infinitis refertæ cædibus, aversandæ sunt. At paupertas, inquit,

molestias creat, ac sæpe etiam facit, ut maledica in Deum verba effutias, ac illiberalia negotia suscipias. Non paupertas, sed pusillanimitas : nam et Lazarus pauper erat, et admodum quidem pauper (Luc. 16. 20); paupertati accedebat adversa valetudo omni paupertate acerbior, quæ paupertatem quoque reddebat graviorem; adversæ valetudini solitudo et penuria eorum, qui ministrarent, quæ cum paupertatem, tum adversam valetudinem faciebat acerbiorem. Horum namque singula per se quoque molesta sunt ; cum vero neque qui ministrent, adsunt, major fit calamitas, sævior flamma, dolor acerbior, tempestas atrocior, fluctus vehementiores, caminus ardentior. Quod si quis accurate circumspiciat, aliud etiam bis quartum accedebat, nempe divitis in vicinia habitantis licentia et luxus. Sin aliud etiam quintum vis invenire, flammæ illius fomitem, id quoque in eo perspicue videbis. Non enim dumtaxat genio indulgebat dives ille, verum etiam etsi iterum, tertium, imo vero sæpius in die eum videbat: juxta ingressum namque jacebat, spectaculum dirum miserabilis tragœdiæ 1, et qui aspectu solo vel lapideum pectus poterat emollire: tamen neque hoc inhumanum illum ad eam paupertatem levandam permovit : sed ille sybariticam apponebat mensam, crateras babebat plenas, merum large diffundendum, nitidos coquorum exercitus, parasitos et adulatores prima luce, et choros canentium, vina infundentium, risus moventium: omne genus helluationis excogitabat, inebriabatur, ingurgitabatur, in luxu vestium, mensæ aliarumque plurium rerum perpetuo vivebat. Istum vero, quem gravi fame, morbo acerbissimo, obsidione tot ulcerum, solitudine, et malis inde consequentibus in dies singulos premi videbat, ne in animum quidem aliquando admisit : parasiti et adulatores nimiis epulis pene disrumpebantur; at iste pauper, et adeo pauper, tot malis cinctus, nec micas ex illa mensa obtinuit, etsi valde cupidus: neque horum quidquam eum læsit, non verbum protulit asperum<sup>3</sup>, non vocem edidit blasphemam : sed ut aurum vehementiore incendio magis purgatum splendescit, sic etiam ille afflictionibus istis vexatus, omnibus fuit superior tam plagis, quam, quæ multis nascuntur inde, perturbationibus. Si enim omnino pauperes, cum divites vident, tabescunt invidia, et armulatione conficiuntur, ac vitam sibi non esse vitalem existimant, idque cum necessarius eis victus suppetit, necnon qui ministrent : iste pauper, et quidem pauper ut nullus alius, nec pauper modo, verum etiam æger, quique non habebat qui adstaret aut solatium daret, sed in media urbe velut in extrema jacebat solitudine, fame tabescebat acerbissima, illi omnia tamquam ex fontibus affluere videbat, omni humano solatio destitutus, canum linguis ceu perpetua quædam mensa propositus (ita enim omnia ejus membra luxata ac dissoluta erant, ut nec illos arcere posset), quam iniquo animo fuisset, nisi valde generosus ac sapiens exstitisset? Cernis, qui se non lædat,

1 linus Reg., spectaculum ægre conspiciendum.

etsi ab omnibus lædatur, nihil mali perpeti ? repetam enim eamdem orationem.

11. Ouid namque adversa valetudo? quid solitudo eorum qui adstarent? quid accessus canum? quid mala divitis vicinitas? quid magnus luxus, superbia et arrogantia illius athletæ huic nocuerunt? num eum ad sustinenda pro virtute certamina reddiderunt molliorem? quid vero constantiam ejus læsit? Nihil usquam, sed eum e!iam magis corroboravit, et infinitarum ei materia coronarum, accessio præmiorum, incrementum mercedis, seges majoris remunerationis exstitit illa malorum multitudo, divitisque crudelitas. Neque enim ob paupertatem coronatus est tantum, neque ob famem, neque ob ulcera, neque ob linguas canum, sed quod talem vicinum cum haberet, a quo in dies aspiceretur et despiceretur perpetuo, eam tentationem generoso tulerit animo magnaque constantia, quæ quidem tentatio et paupertati et adversæ valetudini, et solitudini non exiguam, sed acerrimam flammam addebat.

Amplificat eamdem sententiam exemplo Pauli ostendens neminem ab afflictionibus lædi.—Quid vero beatus Paulus, die mihi? nihil enim prohibet iterum meminisse viri. Annon infinitos tentationum tamquam nivium imbres sustinuit? Quid ergo ınde damni accepit? Annon propteres majoribus donatus est coronis, quod esuriisset, quod algore ac nuditate confectus, quod verberibus sæpenumero concisus, quod lapidibus appetitus, quod in mare demersus fuisset? At ille Paulus erat, inquit, et vocatus a Christo. Atqui Judas quoque unus erat ex duodeciin, vocatus etiam ipse a Christo; verum neque quod esset ex duodecim, neque vocatio Christi quidquam ei profuit, quoniam animum ad virtutem paratum non habebat. Sed Paulus quidem et cum fame luctans, et necessario egens alimento, et tanta in dies singulos perferens, magna cum alacritate viam quæ ad cælum ducit, currebat : at ille et ante hunc vocatus, et iisdem, quibus ipse, bonis potius, suprema philosophia initiatus, particeps mensæ sacræ ac tremendæ illius cænæ, tantam gratiam adeptus, ut etiam mortuos excitaret, leprosos mundaret, et dæmonas expelleret, crebris de paupertate sermonibus auditis, tam diu versatus cum Christo, cuique pauperum pecuniæ creditæ fuerant, ut inde ægritudinis solatium caperet (fur enim erat), ne sic quidem factus est melior, quamquam tantam expertus indulgentiam. Cum enim sciret Christus eum avarum esse, et amore pecuniæ periturum, non modo ejus rei tum ab eo pœnas non repoposcit, verum ut ipsius ægritudinem deliniret, et minori malo præcaveret majus, etiam pauperum ei pecunias credidit, ut cum haberet unde pecuniæ cupiditatem satiaret, in horribile illud barathrum non corrueret.

12. Cur etiam improborum lapsus exprimat Scriptura; parabola ædificantium explicatur. — Adeo nusquam quisquam lædere poterit eum, qui seipsum lædere nolit; ei vero qui vigilans ac sobrius esse, suamque operam conferre nolit, nemo umquam proderit. Propterea tibi mirabilis quoque Scripturarum historia

Duo, nihil aut parvum aut magnum locutus est.

περασκευάζει δυσχεραίνειν, και πολλάκις και βλάσσημα ότματα εκδάλλειν και άνελεύθερα πράγματα ύπομένειν. Ούχ ή πενία, άλλ' ή μικροψυχία · έπεὶ καὶ ό Λάζαρος πένης ήν, και σφόδρα γε πένης και τή πενία προσήν και άρρωστία πενίας άπάσης πικροτέρα, ή και την πενίαν ταύτην χαλεπωτέραν ποιούσα και τή άβρωστία ερημία των προστησομένων, καλ άπορία των θεραπευόντων, ήτις και την πενίαν και την άρρωστίαν πιχροτέραν είργάζετο. Τούτων γάρ εχαστον και καθ' εαυτό μέν όδυνηρόν, όταν δέ μηδέ οἱ θεραπεύοντες ὧσι, μείζον γίνεται το δεινόν, χαλεπωτέρα ή φλόξ, πιχροτέρα ή όδύνη, άγριώτερος ο χειμών, σφοδρότερον το κλυδώνιον, φλογωδεστέρα ή κάμινος. Εί δέ τις άκριδῶς ἐξετάσειε, χαὶ ἔτερον τούτοις τέταρτον προσῆν, ή τοῦ πλουτοῦντος έχ γειτόνων οίχοῦντος άδεια χαὶ τρυφή. Εί δὲ βούλει τι χαλ πέμπτον άλλο εύρεῖν, ὑπέχχαυμα τῆς φλογὸς, χαλ τούτο δίψει σαφώς αὐτῷ περικείμενον. Οὐ γάρ δή μόνον έτρύφα ο πλούσιος έχεῖνος, άλλά χαὶ δεύτερον χαὶ τρίτον, μάλλον δε και πλεονάκις της ημέρας αυτόν όρων. παρά γάρ την είσοδον Ερριπτο, θέατρον χαλεπόν έλεεινης τραγερδίας ων 🐧 καὶ τἢ δψει μόνον καὶ λιθίνην ίκανὸς καταμαλάξαι ψυχήν και όμως ούδε τοῦτο επεσπάσατο τον ἀπάνθρωπον έχεινον είς την της πενίας έχεινης άντίληψιν · άλλ' ό μεν συδαριτικήν παρετίθετο τράπεζαν, καλ κρατήρας είχεν έστεμμένους, καλ ἄκρατον άπλῶς έχχεόμενον, καὶ στρατόπεδα μαγείρων λαμπρά, καὶ παρασίτους και κόλακας άμα [456] πρωί, και χορούς φοοντων, οίνοχοούντων, γελωτοποιούντων και παν είδος έπινοῶν ἀσωτίας, καὶ μεθύων καὶ κραιπαλῶν, καὶ στολή και τραπέζη, και ετέροις πλείοσι τρυφῶν ἄπαντα διετέλει τὸν χρόνον. Τοῦτον δὲ λιμῷ χαλεπῷ καὶ ἀρρωστία πιχροτάτη, και πολιορχία τοσούτων έλχων, και έρημία, καὶ τοῖς ἐκ τούτων κακοῖς ὁρῶν καθ' ἐκάστην κατατεινέμενον την ημέραν, ούδε είς νοῦν ποτε εδάλλετο · άλλ' εί μέν παράσιτοι, και οι κόλακες και ύπερ την χρείαν διερρήγνυντο · ό δὲ πένης, καὶ οὕτω πένης, καὶ ἐν τοσούτοις χείμενος τοίς χαχοίς, ούδε ψιχίων έχ τῆς τραπέζης άπήλαυεν έχείνης, και ταῦτα σφόδρα ἐπιθυμῶν ·και έμως ούδεν αύτον τούτων παρέδλαψεν, ού ρημα πιχρον έξέδαλεν 🦫, ού βλάσφημον ἐφθέγξατο λόγον · άλλ' ὥσπερ γρυσίον τξι σφοδροτέρα πυρώσει μειζόνως καθαιρόμενον λαμπρύνεται, ούτω δή καὶ ἐκεῖνος ὑπὸ τῶν παθημάτων τούτων ἐνοχλούμενος, πάντων ὑψηλότερος ἥν καὶ τῶν παθών, καὶ αὐτών τῶν ἐντεῦθεν πολλοῖς τικτομένων Φορύδων. Εἰ γὰρ ἀπλῶς πένητες πλουσίους ὁρῶντες τέχονται τῷ φθόνφ, καὶ κατατείνονται τῆ βασκανία, καὶ κν βίον αδίωτον νομίζουσιν είναι, και ταῦτα τῆς άναγπαίας εύπορούντες τροφής, καλ θεραπεύοντας Εχοντες. ό πένης ούτος ώς ούδεις έτερος πένης ών, και ούχι πένης μόνον, άλλά και άσθενής, και μηδένα έχων τον προστησόμενον καὶ παρακαλέσοντα, άλλ' ἐν μέση τἢ πόλει παθάπερ εν εσχάτη κείμενος ερημία, και λιμφ τηκόμενως πικροτάτφ, καλ πάντα όρῶν ἐκείνφ καθάπερ ἐκ πηγων ἐπιρρέοντα, καὶ ἀνθρωπίνης μὲν οὐδεμιᾶς ἀπολαύων παραμυθίας, ταϊς δὲ τῶν χυνῶν γλώσσαις προχείμενος τράπεζα διηνεχής (ούτω γάρ ήν το σώμα παρειμένος και διαλελυμένος, ώς μηδέ έχείνους αποσοδείν δύνασθαι), τί ούχ αν Επαθεν, εί μη σφόδρα γενναίος χαι φιλόσοφος 👣; Όρξε ότι ο έαυτον μη άδικών, κάν παρά πάντων άδικῆται, οὐδὲν πάσχει δεινόν; πάλιν γάρ τον αὐτὸν ἀναλήψομαι λόγον.

ια'. Τί γάρ ή άρρωστία; τί δὲ ή ἐρημία τῶν προστησομένων; τί δὲ ἡ ἔφοδος τῶν χυνῶν; τί δὲ τὸ γειτόνημα τοῦ πλουσίου τὸ πονηρόν; τίδὲ ἡ πολλή χλιδή καὶ ὑπερηφανία, και ή ἀπόνοια έκείνου τον άθλητην τούτον παρέδλαψεν; ή μαλακώτερον πρός τὰ ὑπὲρ τῆς ἀρετῆς ἐποίησε σχάμματα : τί δὲ αὐτοῦ τὴν εὐτονίαν ἐλυμήνατο ; Οὐδὲν ούδαμοῦ, άλλά καὶ μάλλον αὐτὸν ἐπέρρωσε, καὶ μυρίων αὐτῷ στεφάνων ὑπόθεσις γέγονε, καὶ προσθήκη βραδείων, καὶ πλεογασμός άντιδόσεως, καὶ μειζόνων άμοιδῶν ὑπόθεσις τῶν δεινῶν τὸ πληθος ἐκείνο, καὶ ἡ τοῦ πλουτοῦντος ώμότης. Ού γάρ δη διά την πενίαν έστεφανούτο μόνον, οὐδὲ διὰ τὸν λιμὸν, οὐδὲ διὰ τὰ ἔλχη, οὐδὲ διὰ τὰς γλώσσας τῶν χυνῶν · ἀλλ' ὅτι τοιοῦτον γείτονα ἔχων, καὶ καθ' ἐκάστην ὁρώμενος ὑπ' αὐτοῦ τὴν ἡμέραν, καὶ ὑπερορώμενος διηνεχώς, τούτον ήνεγχε γενναίως τον πειρασμόν, και μετά πολλης της καρτερίας, και τη πενία και τη άρρωστία, και τη έρημία, ού μικράν, άλλά και σφόδρα εύτονωτάτην συνεισφέροντα την φλόγα.

Τί δε ό μακάριος Παῦλος, είπε μοι ; ούδεν γάρ κωλύει πάλιν ἐπιμνησθηναι τοῦ ἀνδρός. Οὐχὶ [457] μυρίας έδέξατο πειρασμών νιφάδας; Τί ούν έντευθεν έδλάδη; Ούχ έντευθεν μέν ουν καλ μειζόνως έστεφανούτο, ότι έλίμωττεν, ότι χρυμφ καλ γυμνότητι κατετήκετο c, ότι μάστιξι πολλάχις κατεξαίνετο, ότι λίθοις εδάλλετο. ότι χατεποντίζετο; 'Αλλ' έχεινος Παύλος ήν, φησί, χαι χλητὸς τοῦ Χριστ:ῦ. Καίτοι καὶ Ἰούδας εἰς τῶν δώδεκα ἡν. και κλητός και αὐτός τοῦ Χριστοῦ : άλλ' οῦτε τὸ είναι των δώδεκα, ούτε ή κλησις αύτον ωνησεν, έπειδη γνώμην ούχ είχε πρός άρετην παρεσχευασμένην. 'Αλλ' ό μέν Παῦλος καὶ λιμῷ παλαίων, καὶ τῆς ἀναγκαίας ἀπορῶν τροφής, και τοσαύτα καθ' έκάστην πάσχων την ημέραν. μετά πολλής της προθυμίας την είς ούρανδν φέρουσαν Ετρεχεν όδόν εκείνος δε και πρό τούτου κληθείς, και των αύτων ἀπολαύσας ώνπερ και αύτος, και μυηθείς την άνωτάτω φιλοσοφίαν, καὶ τραπέζης μετασχών ίερας καὶ των φρικωδεστάτων έχείνων δείπνων, καλ χάριν λαδών τοσαύτην ώς και νεκρούς έγείρειν, και λεπρούς καθαίρειν, καλ δαίμονας έλαύνειν, καλ τούς περλ άκτημοσύνης πολλάχις ἀχούσας λόγους χαλ αὐτῷ τοσοῦτον χρόνον συγγενόμενος τῷ Χριστῷ, καὶ τῶν πενήτων τὰ χρήματα πιστευθελς, ώστε του πάθους έχειθεν έχειν παραμυθίαν (χαλ γάρ χλέπτης ήν), οὐδὲ οῦτως ἐγένετο βελτίων, καίτοι τοσαύτης συγκαταβάσεως άπολαύσας. Έπειδη γάρ ήδει ό Χριστός, ὅτι φιλάργυρος ήν, καὶ διὰ χρημάτων ἔρωτα ἔμελλεν ἀπόλλυσθαι, οὐ μόνον αὐτὸν οὐχ ἀπήτησε τούτου δίκας τότε, άλλ' ώστε αὐτοῦ καταλεᾶναι τὸ πάθος, καὶ τὰ χρήματα αὐτῷ τῶν πενήτων ἐπίστευσεν, ζν' έχων δθεν χορέση την φιλοχρηματίαν, μη χαταπέση είς το φριχώδες βάραθρον έχεινο, ελάττονι χαχώ τό μεϊζον προαναστέλλων.

ιβ΄() ύτω πανταχοῦ τὸν μὲν ἐαυτὸν μὴ βοιλόμενον ἀδικεῖν οὐδεὶς ἔτερος ἀδικῆσαι δυνήσεται τὸν δὲ οὐκ ἐθέλοντα νήφειν, καὶ τὰ παρ' ἐαυτοῦ συνεισφέρειν οἴκοθεν, οὐδεὶς οὐδέποτε ὡφελήσει. Διὰ τοῦτό σοι καὶ ἡ θαυμασία τῶν Γραφῶν ἰστορία, καθάπερ ἐν εἰκόνι τινὶ ὑψηλῆ καὶ μεγάλη καὶ πολὸ τὸ εὖρος ἐχούση, τῶν παλαιῶν ἀνεγρά-

LBUS Reg. θέατρον χαλεπής θεωρίας ων, duo alii θέατρον παπλύπη θεωρίας ων.

<sup>▶</sup> Duo mss. οὐ βημά τι οὐ μικρὸν οὐ μέγα ἐξέδ.

<sup>€</sup> Alii xateteíveto.

ψατο τούς βίους, ἀπό τοῦ 'Αδλμ μέχρι τῆς τοῦ Χριστοῦ mapousias externasa the griffusie. xat gernanci cor xat τούς ύποσχελιζομένους », χαὶ τούς στεφανουμένους, ενα σε διά πάντων παιδεύση, δτι τὸν παρ' ἐαυτοῦ μὴ ἀδικούμενον ούδεις ετερος άδιχησαι δυνήσεται, καν πάσα ή οίχωμένη πρός αὐτὸν χαλεπὸν ἀναρριπίζη πόλεμον. Ούτε γάρ δυσκολία πραγμάτων, ούτε καιρών μεταδολαί, ούτε δυναστευόντων επήρειαι, ούτε επιδουλών νιφάδες, ούτε συμφορών δχλος, ούτε πάντων των έν άνθρώποις καχών συλλεγόμενος ό φορυτός παρασαλεῦσαί τι κάν μικρόν δυνήσεται τον γενναίον, και νήφοντα, και έγρηγορότα · ωσπερ αὖ τὸν βάθυμον, καὶ ἀναπεπτωκότα, καὶ οίχοθεν προδεδομένον, κάν μυρίαι προσάγωνται θεραπείαι, ούδεν άμείνω ποιούσι. Τούτο γούν και ή παραδολή ή περί τῶν ἀνθρώπων ἐχείνων παρεδήλωσεν ἡμῖν, ὧν ὁ μεν έπι της πέτρας, ὁ δε έπι της ψάμμου την οικίαν ψαοδόμησε την έαυτοῦ ούχ ενα ψάμμον και πέτραν νοήσωμεν, ούθ' ενα οιχοδομήν λίθων, και δροφον, ούθ' ΐνα ποταμούς, [458] και ύετον, και πνεύματα άγρια προσπίπτοντα ταϊς οίχοδομαϊς, άλλ' ϊνα άρετην καλ κακίαν έχ τούτων εκλάθωμεν, και ίδωμεν κάντεῦθεν ότι τὸν ἐαυτὸν μὴ ἀδικοῦντα οὐδεὶς ἀδικεί. Οὐκοῦν ούτε ο ύετος καίτοι ραγδαίως φερόμενος, ούτε οι ποταμοί πολλφ ροθίφ προσπίπτοντες, ούτε τὰ πνεύματα τὰ άγρια μετά σφοδράς τῆς ρύμης προσδάλλοντα παρεσάλευσάν τι την οίκίαν έχείνην : άλλ' ξμεινε χαὶ άγείρωτος. καὶ ἀκίνητος · ἵνα μάθης, ὅτι τὸν ἐαυτὸν οὐ προδιδόντα ούδελς πειρασμός παρασαλεύσαι δύναται. Ή δὲ τοῦ ἐτέρου κατεφέρετο ράδίως, ου διά την των πειρασμών έπιδολήν (ή ο γάρ αν και ή έτέρα το αυτό επαθεν), άλλά διά την οίχειαν ανοιαν· ού γάρ ἐπειδή ανεμος προσέπνευσεν, διά τοῦτο ἔπεσεν, άλλ' ἐπειδή ἐπὶ τῆς ψάμμου ήν οίχοδομηθείσα, τοῦτ' Εστιν ἐπὶ ρίουμίας καὶ πονηρίας, τούτο πέπονθε. Καὶ γάρ καὶ πρὶν ή τὸν γειμώνα προσθαλείν έχείνου, άσθενής τε ήν χαι πρός τό πεσείν έτοίμη. Αί γάρ τοιαύται οίχοδομαί, και μηδενός ένοχλοῦντος, αὐτόματοι καταφέρονται, ὑποσυρομένης αὐταῖς της χρηπίδος και πάντη διαρρεούσης. Και καθάπερ αί μέν άράχναι αὐτόματοι διασπώνται, μηδενός αὐταίς ένοχλοῦντος, ό δὲ ἀδάμας καὶ παιόμενος ἀδιάλυτος μένει. ούτω δή και οι μή έαυτούς άδικοῦντες, κάν ύπο μυρίων παίωνται, ισχυρότεροι γίνονται οί δε έαυτούς προδιδόντες, καν μηδείς ό ενοχλών ή, αυτόματοι φέρονται, καί διαβρέουσι, και ἀπόλλυνται. "Ωσπερ και ὁ Ἰούδας, οὐ μόνον οὐδενὸς ἐνοχλήσαντος πειρασμοῦ τοιούτου, άλλὰ καὶ πολλής ἀπολαύσας τῆς θεραπείας, ἀπώλετο.

ιγ'. Βούλει σοι τοῦτον καὶ ἐπὶ δήμων όλοκλήρων δείξω διαλάμποντα τὸν λόγον; Πόσης ὁ Ἰουδαίων δήμος ἀπήλαυσε προνοίας; Ού πάσα ή όρωμένη κτίσις πρός ύπηρεσίαν αὐτῶν παρεσκευάζετο; καὶ καινός τις αὐτοῖς καὶ ξένος εισήγετο διαγωγής βίου τρόπος; Ούδε γάρ είς άγοράν ἐνέβαλλον, καὶ οὕτω τῶν ἀνίων ἀπήλαυον, οὐκ ἀργύριον κατατιθέντες · οὐδὲ αῦλακας ἔτεμνον, οὐδὲ ἄροτρον εἶλκον, ούδε γῆν εσπάραττον, ούδε σπέρματα χατέδαλλον, ούδε ύετων έδέοντο καλ άνέμων καλ των τοῦ ἔτους ώρων, οὐχ ήλιακῆς ἀκτίνος, ού σεληνιαίου δρόμου, ού φύσεως ἀέρος, οὐx ἄλλου τῶν τοιούτων οὐδενός · οὐχ ἄλωνα παρεσκεύαζον, ου καρπόν ετριδον, ου πνευμάτων έχρηζον πρός το διακρίναι τους πυρούς των άχύρων, ου μύλην

 ΑΙΙΙ ὑποσχελισθέντας, καὶ τοὺς στεφανωθέντας. b Hac est lectio Morelli et conjectura Savil. Montf. legebat h. Edir.

Εστρεφον, οὐ κλίδανον ψκοδόμουν, οὐ ξύλα καλ πθρ είς την οίχιαν είσηγον, ούχ άρτοποιητιχής έδέοντο τέχνης, ου μάχελλαν μετεχείρεζον, ου δρεπάνην ήχόνων, ούχ άλλης τινός έδέςντο τέχνης, ύφαντιχής λέγω και οικοδομικής, και της τὰ ὑποδήματα παρεχούσης ε άλλα πάντα ήν αὐτοῖς ὁ τοῦ Θεοῦ λόγος. Καὶ ἐσχεδιασμένην είχον τράπεζαν, και ίδρώτων και πόνων ἀπηλλαγμένην. Τοιαύτη γάρ ή του μάννα φύσις · νεαρά τε καὶ πρόσφατος, καὶ οὐδαμοῦ παρέχουσα αὐτοῖ; πράγματα, ούδε κατατείνουσα πόνιρ. Καλ τὰ ἰμάτια δὲ αὐτοίς, και τὰ ὑποδήματα, και αὐτη ή τοῦ σώματος φύσις τῆς οίχειας ἐπελανθάνετο ἀσθενείας. ἐν γὰρ χρόνψ οὕτω μαχρῷ οῦτε ἐχεῖνα ἐτρίθετο, οῦτε οἱ πόδες αὐτῶν χαίτοι τοσαῦτα [459] βαδιζόντων ἐτυλώθησαν. Ἰατρῶν αὐτοῖς καὶ φαρμάκων, καὶ τῆς ἄλλης τῆς περὶ τοιαύτην τέχνην σπουδης, ούδὲ μνήμη τις ην ἐν αὐτοῖς οὕτω πάσα ἐχ. ποδών άρρωστία ήν. Έξήγαγε γὰρ αὐτοὺς ἐν άργυρίφ καὶ χρυσίφ, φησί καὶ οὐκ ήτ ἐτ ταῖς φυλαῖς αὐτῶν ὁ ἀσθενῶν. 'Αλλ' ὥσπερ τὸν κόσμον τοῦτον άφέντες, καλ πρός ετέραν βελτίονα μετοικισθέντες οίκουμένην, ούτως ήσθιον, ούτως Επιγον, καλ ούτε ή άκτλς θερμοτέρα γινομένη τλς χεφαλάς ξπληττε τλς έχείνων : διετείχιζε γάρ την φλόγα νεφέλη πάντοθεν αἰωρουμένη ε, καί περιφορητή γινομένη στέγη τοίς δήμοις άπασιν έχείνοις. 'Αλλ' ούτε έν νυχτί λαμπάδος έδέοντο τῆς διαιρούσης τὸ σκότος, ἀλλ' ἡν αὐτοῖς ὁ στῦλος τοῦ πυρὸς πηγή φωτός ἀφάτου, δύο γρείας παρέχων, τήν τε ἀπὸ τοῦ φαίνειν, τήν τε ἀπὸ τοῦ κατευθύνειν αὐτ**οῖς την ἀπο**δημίαν. Οὐ γὰρ φωτοειδής μόνον ῆν, ἀλλὰ καὶ όδηγοῦ παντός ακριδέστερον έχειραγώγει κατά την έρημον « έχείνην τὸν ἄπειρον δημον έχεινον. Ἐδάδιζον δὲ, οὐχ ἐπὶ γῆς μόνον, ἀλλὰ καὶ ἐπὶ τῆς θαλάσσης ὡς ἐ**πὶ γῆς** · καλ των δρων τῆς φύσεως κατετόλμων, το χαλεπον èχεῖνο πεζεύοντες πέλαγος, ὡς διὰ πέτρας στερράς χα\ άντιτύπου τινός όδοιπορούντες καὶ ότε μέν αύτοίς ύπεστόρεστο, γῆν ἐμιμεῖτο στεββάν τὸ στοιχεῖον, καὶ πεδία ύπτια, καὶ ἀρούρας. ὅτε δὲ τοὺς ἐχθροὺς ἐπέλαδε, τὶ θαλάττης κατειργάζετο καλ αύτοις μέν έγένετο δχημα, τοίς δὲ πολεμοῦσιν αὐτοὺς τάφος τοὺς μὲν μετ' εύχολίας παραπέμπουσα, τούς δε μετά πολλής της σφοδρότητος καταποντίζουσα. Καὶ ἡ ἄτακτος τῶν ὑδάτων ῥύμη, άνδρῶν λογιχῶν καὶ συνετωτάτων καὶ εὐταξίαν καὶ ὑπ αχοήν επεδείχνυτο, νῦν μεν φύλαχος, νῦν δε δημίου τά ξιν επέχουσα, και εν ημέρα μια τα εναντία άθροον επι δειχνυμένη. Τί άν τις είποι τάς πέτρας, αλ ποταμοί ήφιεσαν ύδάτων; τι δε τα νέφη των όρνιθων, οι τω πλή θει τῶν σωμάτων τὴν Υῆν ἀπέχρυψαν ἄπασαν; τί το έν Αλγύπτφ θαύματα; τί τὰ έν ἐρήμφ παράδοξα; τί τλ τρόπαια καλ τάς νίκας τάς άναιμωτλ γινομένας; 'Ως γάρ χορεύοντες, ούχ ώς πολεμοῦντες τοὺς άντιπίπτοντας έχειρούντο. Καὶ τῶν μέν οἰχείων δεσποτῶν χωρίς οπλων εκράτησαν. των δε μετά την Αίγυπτον μαχομένων αύτοζς, σαλπίζοντες και ψάλλοντες, οθτω περιεγέ. νοντο και ήν χορεία μάλλον ή πόλεμος τα γινόμενα. μυσταγωγία μάλλον ή μάχη. Καὶ γάρ πάντα τὰ τεράστια ταύτα ού διά τούτο έγένετο μόνον, ίνα την χρείαν αύτοξ: πληρώση, άλλ' ίνα και την διδασκαλίαν, ην ενέθηκεν αὐτοῖς ὁ Μωϋσῆς, τῆς θεογνωσίας ἀχριδέστερον διατηοήσωσι και φωναί πανταχόθεν έφέροντο τον Δεσπότην άνακηρύττουσαι. Καὶ γὰρ ἡ θάλαττα ταῦτα ἐδόα, νῦν

\* Alii κατά την ήπειρον.

c Manuscripti et Savil. in marg. ου της τὰ υποδήματα περιεχούσης, Savil. in textu και της περι τὰ υποδήματα έχουσης, Morel. και της τὰ υποδήματα παρεχούσης.

d Alii ἀπαιωρουμένη, alii ἐπαιωρουμένη, Morel. ἀιωρουμένη

velut in eMgie quadam sublimi magnaque, et in magnam latitudinem extensa, veterum vitas descripsit, narratione ab Adam usque ad Christi adventum producta: ostenditque tibi tam supplantatos, quam coronatos, ut omnium exemplis te doceat, eum qui seipsum non lædat, a nemine alio lædi posse, etiamsi totus orbis grave contra illum concitet bellum. Neque enim difficultas rerum, nec temporum mutationes, nee potentum injuriæ, neque insidiarum tamquam nivium imbres, neque calamitatum multitudo, neque omnium, quibus homines premuntur, malorum collectus acervus, generosum, sobrium ac vigilantem vel parum labefactare poterit: quemadmodum vicissim ignavum, collapsum, et a seipso proditum, ctiamsi infinitæ curationes admoveantur, nibilo faciunt meliorem. Hoć siquidem etiam insinuavit nobis illa parabola de hominibus illis, quorum alter super petram, super arenam alter suam domum ædisicavit (Matth. 7. 24. sqq.): non ut arenam et petram intelligamus, nec structuram lapidum, et tectum, neque ut flumina, et pluviam, et sævos spiritus in ædificia irruentes ; sed ut virtutem et vitium ex his colligamus, atque etiam binc perspiciamus, eum qui se ipse non lædat a nemine lædi. Ergo nec pluviæ magna quamquam vi delatæ, neque flumina magno impetu irruentia, neque sævi spiritus vehementi cum insultu adorti, partem ullam domus illius labefactarunt; sed mansit et inexpugnabilis, et immota : ut discas, qui se ipse non prodat, eum nulla tentatione posse labefactari. At illa alterius facile eversa est, non ob tentationum impetum (alioquin alteri quoque idem accidisset), sed ob ipsius vecordiam: non enim quia ventus afflavit, ideo cecidit, sed quod super arenam, hoc est, super ignaviam et nequitiam ædificata fuit, ruinam fecit. Nam prius etiam quam illa tempestas ingrueret, infirma erat et ad casum parata. Ilujuscemodi enim ædisicia, etiam nemine insestante, dum subtrabitur ac diffluit fundamentum, sua sponte corruunt. At ut araneæ ultro, nemine ipsis infesto, distrahuntur, adamas contra etiam percussus non frangitur : sic etiam qui semetipsi non lædunt, etsi ab influitis feriantur, fortiores evadunt : qui vero semetipsos produnt, etsi nemo sit infestus, sua sponte devolvuntur, diffiuunt ac pereunt. Quemadinodum Judas quoque, non modo nulla infestante hujusmodi tentatione, sed magna etiam curatione adhibita, periit.

13. Providentia Dei erga Judwos; miracula edita in exitu ex Egypto. — Vis integrarum gentium exemplis hanc orationem illustrem? Quanta Judworum, gentis fuit providentia? Annon tota quæ videtur creatura ad eorum obsequium fuit comparata? et nova quædam ipsis ac mira vivendi ratio introducta? Neque enim ad forum mittebant, itaque non numerata pecunia venalibus rebus fruebantur: nec sulcos findebant, neque aratrum trahebant, nec terram proscindebant, nec semina jaciebant, neque pluviis indigebant et ventis et anni temporibus, non solis radiis, non cursu lunæ, non aeris natura, non ulla hujuspaodi re alia; non aream præparabant, non fruges

triturabant, non ventos desiderabant ad secernenda grana a paleis, non molam versabant, non clibanum ædiscabant, non ligna et ignem domum inferebant, non panifica egebant arte, non ligonem tractabant, non falcem acuebant, non aliqua alia indigebant arte, textoria, inquam, architectonica, et sutoria: sed omnia eis erat verbum Dei. Mensam habebant paratam ex tempore, sudoribus et laboribus vacuam. Ejus enim naturæ erat manna; nova, recens, nusquam ipsis negotia fucessens, neque labore conficiens. Jam vestimenta eorum et calcei et ipsa corporis natura quodammodo suæ fragilitatis obliviscebantur : tempore enim ita longo neque illa terebantur, neque pedes eorum tot tantaque licet itinera decurrentium occallucrunt. Medicorum, remediorum cæteræque in hac arte curæ ne memoria quidem apud cos crat: adeo longe aberat omnis invaletudo. Eduxit enim eos in auro et argento, inquit; et non erat in tribubus eorum infirmus (Psal. 104. 37). Verum quasi relicto hoc mundo, et in alium meliorem orbem inhabitandum translati, sic comedebant, sic bibebant, ac neque radii calidiores effecti capita illorum feriebant: disterminabat enim flammam nubes undique impendens, et omnibus illis familiis gestatorii tecti instar erat. Neque vero noctu face indigebant quæ tenebras discuteret, acd erat eis columna ignis, fons lucis ineffabilis in duplicem usum, tam ut luceret, tum ut iter dirigeret. Neque enim lucida dumtaxat erat, verum ctiam omni viæ duce certius infinitum illum populum per solitudinem illam ducebat. Ibant non terra solum, sed etiam mari quasi terra. Ausi sunt transcendere fines naturæ, cum sævum illud pelagus ambularent, quasi per solidam ac firmam petram iter facerent; cumque illis substratum esset elementum illud, solidam terram, camposque supinos, et agros imitabatur: cum vero hostes excepisset, maris munus exsequebatur : illis fuit vehiculum, hostibus ipsorum sepulcrum; illos facile transmisit, hos magna cum vehementia submersit. Inordinatus aquarum impetus, virorum ratione præditorum atque prudentissimorum ordinem et obedientiam prie se serebat, cum jam custodis, jam carnificis vicem obtineret, unoque die contraria repente præstaret. Quid commemorem petras, quæ fluvios effuderunt aquarum? quid nubes volucrum, quæ corporum multitudine totam terram texerunt? quid miracula patrata in Ægypto? quid prodigia quæ contigerant in solitudine? quid tropæa et incruentas victorias? Tamquam enim choreus ducerent, non bellum gererent, ita adversa. rios domucrunt. Ac dominos quidem suos sine armis superarunt; qui vero extra Ægyptum cum ipsis pugnarunt, eos tubis canendo psallendoque vicerunt: resque illa, chorea potius erat quam bellum, initiatio potius quam pugna. Omnia namque ista prodigia non ob id solum acciderunt ut cis necessarium ferrent subsidium, verum ut doctrinam quoque cognitionia Dei, qua eos Moyses instituerat, certius conservarent; undique voces edebantur, quæ Dominum prædicarent. Hec enim mare declamabat, cum nunc pedestri itinere trajiceretur, nunc ad ingenium rediret; hanc vocem edebant undæ Nili in sanguinem mutatæ, ranæ, locustarum ille exercitus, erucæ, et rubigo, hac omni populo loquebantur: prodigia quoque in solitudine, manna, columna, nubes, ortygometra, cætera omnia fuerunt eis vice libri et literarum, quæ numquam delentur, cum memoriam eis quotidic refricarent, et ipsorum animo insonarent. Verumtamen post tantam tamque multiplicem provisionem, post ineffabilia illa beneficia, post tanta miracula, post inemirrabilem curam, post longam institutionem, post instructionem verborum, post adhortationem ipsarum rerum, post insignes victorias, post admirabilia tropæa, post lautitiam mensarum, post ubertatem illarum aquarum, post ineffabilem gloriam, quam apud hominum genus universum fuerant consequuti, ingrati et stupidi cum essent, vitulum adoraverunt, et bovis caput coluerunt, deosque sibi fieri postularunt, cum recentia beneficiorum Dei in Ægypto acceptorum monumenta tenerent, ac multis etiam aliis adhuc fruerentur.

14. Aliud exemplum Ninivitarum confirmat afflictiones homini nocere non posse. — Ninivitarum vero populus, barbarus cum esset atque alienigena, nihilque horum participasset, non parvum, non magnum, non orationes, non miracula, non res, non verba; vidissetque hominem ex naufragio conservatum, numquam secom antea versatum, sed tum primum visum, ingressum, ac dicentem : Adhuc tres dics, et Ninive subvertetur (Jon. 3. 4): adeo nudis hisce verbis mutati ac meliores facti sunt, et deposita priori vitiositate ad virtutem per pænitentiam contenderunt, ut decretum Dei revocarent, nutantem urbem sisterent, divinitus impendentem iram propulsarent, omnique afflictione liberarentur. Vidit enim Deus, inquit, quia aversus est unusquisque de via sua mala, et conversus est ad Doninum (1b. v. 10). Quomodo conversus est, dic mihi? Atqui magna corum erat malitia, ineffabilis nequitia, ulcera curatu difficilia; idque ut indicaret propheta, dixit: Ascendit malitia eorum usque ad cælum (Jon. 1. 2): distantia loci magnitudinem malitiæ ipsorum significavit. Sed tamen tantam nequitiam, usque adeo elatam et exaltatam, ut ad cælum quoque pertingeret, tribus diebus, brevi temporis momento, paucis verbis, quæ ab uno homine audiverant, ignoto, hospite, naufragium passo, ita profiigaverunt, ita aboleverunt, ita e medio sustulerunt, ut tali voce recrearentur: Vidit Deus quia aversus est unusquisque de via sua mala, et pænituit eum super malitia, quam loquutus suerat Deus ut saceret eis. Videsne sobrium ac vigilantem non modo ab hominibus non lædi, verum etiam iram divinitus impendentem avertere? qui vero semetipsum prodat ac lædat, etsi infinita accipiat beneficia, non multum lucri facere? Sic enim neque illis profuerunt tanta portenta, neque his obfuit iisdem caruisse: verum cum natura forent candidi, exiguum nacti momentum, meliores evaserunt, quamquam barbari et alienigenæ, inauditis omnibus divinis oraculis, longeque a Palæstina dissiti.

15. De tribus pueris Danielis sociis. — Quid vero illorum trium puerorum, die mihi, virtuti supervenientia mala offecerunt? Annon adhue juvenes, et admodum quidem juvenes, in immatura ætate grave illud subiere supplicium et captivitatem, longam peregrinationem peregrinati sunt a patria, domo, templo, altari, sacrificiis, oblationibus, libationibus, ab ipso quoque psalmorum cantu, ubi in alienam regionem venerunt, separati sunt? Non enim domus eis dumtaxat eam ob causam inaccessa erat, sed muka quoque divini cultus genera. Annon barbarorum ma nibus dediti sunt, lupis potius quam hominibus, ct quod est gravissimum, in tam longe dissitam ac barbaram abducti terram, et servitutem gravissimam ', non magistrum habebant, non prophetam, non principem? Non enim est, inquit, princeps, neque propheta, neque dux, neque locus sacrificandi coram te, et inveniendi misericordiam (Dan. 3. 38). Quin etiam in domum regiam, tamquam in scopulum quemdam ac præcipitium, et pelagus saxis petrisque sub aqua latentibus refertum, introducti sunt, sine gubernatore, sine proreta, sine nautis, sine velis, sævum illud marc navigare coacti; atque in aula regia tamquam in carcere inclusi. Cum enim philosophari nossent, et rebus sæcularibus essent superiores, omnem quoque humanum fastum conculcassent, alasque sibi leves reddidissent, accessionem malorum etiam illam commorationem esse existimabant. Si enim foris fuissent, et in domo privata, majori libertate fruituri erant: at vero introducti in illum carcerem (carcere namque omnem illam splendoris et magnificentiæ speciem, et præcipitiis scopulisque nihilo censebant esse meliorem), continuo gravem disticultatem sustinuere. Rex enim eos illius voluptuosæ impuræque et profance mensæ suæ jussit esse socios, id quod eis interdictum crat, et morte gravius videbatur : ac soli velut agni in medio tot luporum erant inclusi. Necesse erat aut same tabescere, imo vero ad mortem rapi, aut prohibita edulia degustare. Quid ergo faciunt juvenes, orphani, captivi, percgrini, servi illorum qui bæc imperabant? Non existimarunt necessitatem sibi ad excusationem sufficere, neque tyrannidem ejus, qui urbem obtinebat; sed omnia machinabantur moliebanturque, ut peccatum effugerent, omni licet ex parte deserti. Neque enim pecuniis persuadere poterant, utpote captivi; non amicitia et familiaritate, utpote peregrini; non potentia superare, utpote servi; non multitudine vincere, utpote tres tantum. Accedunt igitur ad eunuchum, qui eam potestatem obtinebat, eique verbis persuadent. Cum enim invenissent eum trepidum ac timidum, deque salute sua sollicitum, et metus mortis intolerandus animum ejus concuteret: Timeo enim ego, inquit, dominum meune regem, nequando videal vultus vestros macilentiores præ cæteris adolescentulis coævis vestris, et condemnetis caput meum regi (Dan. 1. 10): eo timore liberatum inducunt, ut daret ipsis eam gratiam. Ac postquam

<sup>1</sup> Alii, et durissunam servitutis legem.

μέν πεζευομένη, νῦν δὲ θάλαττα γινομένη · καὶ τὰ Νειλφα νάματα ταύτην ήφίει την φωνην πρός αίματος μεταδαλλόμενα φύσιν και οι βάτραχοι, και το των άκρίδων στρατόπεδον έχεινο, και ή κάμπη, και ή έρυσίδη ταυτα διελέγετο τῷ δήμψ παντί καὶ τὰ ἐπὶ τῆς ἐρήμου τεράστια, τὸ μάννα, ὁ στῦλος, ἡ νεφέλη, ἡ ὁρτυγομήτρα, τὰ ἄλλα πάντα ἀντὶ βιδλίου τότε αὐτοῖς ἐγένετο καὶ γραμμάτων οὐδέποτε ἐξαλειφομένων, ἔναυλον καθ' ἐκάστην ήμέραν παρεχόμενα αύτοῖς τὴν μνήμην, καὶ ἐνηχοῦντα αὐτῶν [460] τὴν διάνοιαν. 'Αλλ' ὅμως μετά τοσαύτην και τηλικαύτην πρόνοιαν, μετά τάς εύεργεσίας τὰς ἀφάτους ἐχείνας, μετὰ τὸ μέγεθος τῶν θαυμάτων, μετά την χηδεμονίαν την άρρητον, μετά την διδασχαλίαν την διηνεχή, μετά την χατήχησιν την άπο των βημάτων, μετά την παραίνεσιν την άπο των Εργων, μετά τάς νίχας τάς λαμπράς, μετά τά τρόπαια τά παράδοξα, μετά την των τραπεζων άφθονίαν, μετά την δαψίλειαν τῶν ναμάτων ἐχείνων, μετὰ τὴν ἄφατον δόξαν, ην περιεδάλλοντο παρά παντί τῷ τῶν ἀνθρώπων γένει, ἐπειδή ἀγνώμονες ἦσαν καὶ ἀναίσθητοι, μόσχον προσεχύνησαν, χαὶ βοὸς χεφαλήν έθεράπευον, χαὶ θεοὺς ἐπεζήτουν αύτοις γενέσθαι, νεαρά τά ύπομνήματα των έν Αίγύπτφ εὐεργεσιῶν ἔχοντες τοῦ Θεοῦ, και πολλῶν καὶ άλλων ἀπολαύοντες ἔτι.

ιδ. 'Ο δὲ τῶν Νινευῖτῶν δῆμος, βάρδαρος ὢν κα! άλλόφυλος, ούδενὸς τούτων μετεσχηχώς, ού μιχροῦ, ού μεγάλου, οὐ λόγων, οὐ θαυμάτων, οὐχ ἔργων, οὐ ῥημάτων, **ἐπειδὴ ἄνθρωπον είδον ἐχ ναυαγίου διασωθέντα, οὐδέ**ποτε αύτοζς συγγενόμενον έμπροσθεν, άλλά τότε πρώτον όφθέντα, είσελθόντα καλ είπόντα, "Ετι τρείς ήμέραι, · al Nireuh καταστραφήσεται · ούτως άπο των ψιλών τούτων ρημάτων μετεβάλοντο και βελτίους έγένοντο, και την προτέραν αποθέμενοι κακίαν, πρός άρετην διά μετανοίας ωδευσαν, ώς άπόφασιν άναχαλέσασθαι Θεου, χαλ σειομένην στήσαι πόλιν, καλ θεήλατον όργην ἀποκρούσασθαι, και πάσης ἀπαλλαγῆναι κακίας. Είδε γάρ ό Θεός, φηοίν, ότι άπέστη εκαστος άπό τῆς όδοῦ αὐτου της πονηράς, και ἐπέστρεψεν ἐπὶ τὸν Κύριον. Πώς ἀπέστη, είπε μοι; Καίτοι μεγάλη ήν αὐτῶν ή χακία, άφατος ή πονηρία, δυσίατα τὰ έλκη και τοῦτο δηλών ο προφήτης έλεγεν. Άνέδη ή κακία αὐτῶν ἔως τοῦ ούρανοῦ · τῷ διαστήματι τοῦ τόπου τὸ μέγεθος τῆς καχίας αὐτῶν ἐνδειχνύμενος. 'Αλλ' ὅμως τὴν τοσαύτην πονηρίαν, την ούτω πορυφωθείσαν και ύψωθείσαν, ώς καὶ ἔως τοῦ οὐρανοῦ φθάσαι, ταύτην ἐν τρισὶν ἡμέραις, έν βραχεία καιρού φοπή, διά φημάτων ολίγων, & παρ' ένος ηχουσαν άνθρώπου, άγνώστου, ξένου, ναυαγοῦ γεγενημένου, ούτω χατέλυσαν, ούτως ήφάνισαν, ούτως έχποδών εποίησαν, ώς τοιαύτης άπολαυσαι φωνής, ότι Είδεν **ό θε**δς, δτι απέστη εκαστος από της όδου αυτών της πονηράς, και μετενόησεν άπο της κακίας ής είπεν ό θεός ποιησαι αύτοις. Όρφς ότι ό μεν νήφων καὶ ἐγρηγορώς οὐ μόνον παρά ἀνθρώπων οὐδὲν ἀδικείται, άλλά και θεήλατον όργην άνατρέπει; ό δε οϊκοθεν έαυτον προδιδούς και καταδλάπτων, κάν μυρίας εύεργεσίας απολάδη ε, ούδεν μέγα περδαίνει; Ούτω γούν ούδεν εχείνους ώφελησε τὰ τοσαύτα σημεία, ούδ' αύτούς τούτους το μη μετασχείν τούτων παρέδλαψεν άλλ' έπειδή οίχοθεν ήσαν εύγνώμονες, μιχράς επιλαδόμενοι βοπής, βελτίους εγένοντο, καίτοι βάρδαροι Έντες, καλ άλλόφυλοι, και πάντων άνήκοοι τῶν θείων χρησμῶν, και πόρρω που τῆς Παλαιστίνης ἀπωκισμένοι.

ιε'. Τί δὲ τῶν παίδων τῶν τριῶν, εἰπέ μοι, τὴν ἀρετὴν τά ἐπελθόντα κακά ἐλυμήνατο; Οὐχὶ ἔτι νέοι ὅντες καὶ νέοι χομιδη, εν ήλιχία άώρφ την χαλεπην εχείνην ύπέμειναν τιμωρίαν καὶ αίχμαλωσίαν, καὶ τὴν μακράν ἀπεδήμησαν ἀποδημίαν, καὶ πατρίδος καὶ οἰκίας, καὶ γαοῦ και βωμού και θυσιών, [461] και προσφορών και σπονδων, και αύτου δε του ψάλλειν, είς τὴν άλλοτρίαν ελθόντες γῆν, ἐχωρίσθησαν; Οὐ γὰρ ἡ οἰχία αὐτοῖς μόνον άδατος ήν, άλλά και πολλά τῆς λατρείας έντεῦθεν είδη. Ούχὶ βαρδαρικαῖς ἐξεδόθησαν χερσὶ, καὶ λύκοις μᾶλλον ή άνθρώποις, καλ, τὸ δή χαλεπώτατον, εἰς μακράν οὕτω xειμένην xal βάρδαρον ἀποιχισθέντες γῆν, xal alxμaλωσίαν χαλεπωτάτην b, οὐ διδάσκαλον είχον, οὐ προφήτην, ούχ ἄρχοντα; Ού γάρ ἐστι, φησίν, ἄρχων, ούδε προφήτης, και ήγούμενος, ούδε τόπος τοῦ καρπῶσαι ἐνώπιον σου, καὶ εὐρεῖν ἔλεος. 'Αλλά καὶ siç βασιλικήν οίκίαν, ώς είς σκόπελόν τινα και κρημνόν, καὶ πέλαγος ὑφάλων γέμον καὶ σπιλάδων, οῦτως εἰσήχθησαν, χωρίς κυδερνήτου, καὶ πρωρέως, καὶ ναυτῶν, καὶ Ιστίων, ἀναγκαζόμενοι την χαλεπην ἐκείνην θάλατταν πλείν : και καθάπερ εν δεσμωτηρίφ ταις βασιλικαίς αύλαις έναπειλημμένοι. Έπειδή γάρ φιλοσοφείν ήδεσαν, καὶ τῶν βιωτικῶν ἦσαν ἀνώτεροι πραγμάτων, καὶ τὸν τύφον ἄπαντα κατεπάτησαν τὸν ἀνθρώπινον, καὶ κοῦφον αύτοις τὸ πτερὸν εἰργάσαντο, προσθήκην κακῶν καὶ την αυτόθι διατριδήν ένόμιζον είναι. Έξω μέν γάρ δντες, και εν ιδιωτική οίκια, πλείονος εμελλον απολαύσε. σθαι της έξουσίας. είς δέ το δεσμωτήριον είσαχθέντες έχεινο (δεσμωτηρίου γάρ την φαντασίαν απασαν έχείνην, και κρημνών, και σκοπέλων ούδεν άμεινον είναι ένόμιζον), εύθέως δυσκολίαν ὑπέμειναν χαλεπήν. 'Ο μέν γάρ βασιλεύς έχέλευσε χοινωνούς αύτούς της τραπέζης είναι τῆς ἐαυτοῦ, τῆς συδαριτικῆς ἐκείνης, καὶ ἀκαθάρτου και βεδήλου, αύτοις δε άπηγορεύετο τοῦτο, και θανάτου χαλεπώτερον είναι έδόκει καλ μόνοι καθάπερ άρνία λύχων μεταξύ τοσούτων ήσαν άπειλημμένοι. Καλ άνάγχη ήν, ή λιμῷ τήχεσθαι, μάλλον δὲ χαὶ τὴν ἐπὶ θάνατον άγεσθαι, ή των κεκωλυμένων άπογεύεσθαι έδεσμάτων. Τί οὖν ποιοῦσιν οἱ νέοι, οἱ ἐν ὀρφανία, οἱ αἰχμάλωτοι, οἱ ξένοι, οἱ δοῦλοι τῶν ταῦτα χελευόντων; Ούχ ενόμισαν άρχειν αύτοις είς άπολογίαν την άνάγχην, ούδε την τυραννίδα του την πόλιν έχοντος άλλα πάντα μηχανώνται, καὶ πραγματεύονται, ώστε τὴν ἀμαρτίαν φυγείν, χαίτοι πανταχόθεν προδεδομένοι. Ούτε γάρ χρήμασι πείθειν ήδύναντο: πῶς γάρ οἱ αἰχμάλωτοι; οὐ φιλία και συνουσία πως γάρ οι ξένοι; ου δυναστεία περιγενέσθαι • πῶς γὰρ οἱ δοῦλοι; οὐ πλήθει κρατῆσαι • πως γάρ οι τρείς μόνοι; Προσελθόντες τοίνυν πείθουσι τὸν εὐνοῦχον ἐκεῖνον λόγοις, τὸν ταύτην ἔχοντα τὴν ἐξουσίαν. Έπειδή γάρ εύρον αύτον περιδεή και τρέμοντα, και περι της οικείας σωτηρίας άγωνιωντα, και φίδος άφόρητος ήν ο περί του θανάτου χατασείων αύτου την ψυχήν Φοδουμαι γάρ έγω, φησί, τὸν κύριόν μου τὸν βασιλέα, μή ποτε ίδη τὰ πρόσωπα υμών σχυθρωπά ύπερ τὰ παιδάρια τὰ συνήλικα ύμῶν, καὶ καταδικάσητε την πεφαλήν μου τφ βασιλεί απαλλάξαντες αύτον τούτου τοῦ δέους πείθουσι δοῦναι την χάριν. Καλ

Savil. et unus κάν μυρίων εὐεργεσιῶν ἀπολαύρ

έπειδή πάντα παρ' ξαυτών είσήγεγκαν, καὶ ὁ Θεὸς τὰ παρ' ξαυτοῦ [462] λοιπόν είσέφερεν. Οὐόὲ γὰρ τοῦ Θεοῦ μόνου τὸ κατόρθωμα ἐπὶ τούτοις ἢν, οῖς ἔμελλον ἐκείνοι μισθὸν λαμδάνειν, ἀλλὰ τῆς ἐκείνων γνώμης ἡ ἀρχή καὶ ἐπ προοίμια, ἢν παρασχόμενοι γενναίαν καὶ ἀνδρείαν, ἐπεσπάσαντο τοῦ Θεοῦ τὴν βοπὴν, καὶ εἰς τέλος ἤγαγον ὅπερ ἐσπουδαζον.

ις. Όρξε ότι τον μή έαυτον άδικούντα ούδεις έτερος παραδλάψαι δυνήσεται; Ίδου γουν και νεότης, και αιyuahooda, xal oppavia, xal eig akkorpiav anaywyh, xal μόνωσις και έρημία των προστησόντων ε, και έπίταγμα γαλεπόν, και φόδος θανάτου πολύς επιτειχίζων του εύνούγου την διάνοιαν, και πενία, και όλιγότης, και το έν μέσω βαρδάρων είναι, και το τους έχθρους έχειν δεσπόrac, xal to sic autàc excedorbai tàc xelpac tàs Basiliκάς, και εων ρίκειων όπάντων ό γωρισμός, και ιερέων και προφητών, και τών άλλων των επιμελουμένων αύτων άλλοτρίωσις, και στονδών και θυσιών άργία, και ναοῦ καὶ ψαλμών ἐφαίρεσις, καὶ οὐδὲν τούτων αὐτοὺς παρέδλαψεν άλλά τότε μειζόνως εύδοχίμησαν, ή ότε τούτων ἀπήλαυον ἐπὶ τῆς πατρίδος τῆς ἐαυτῶν. Καὶ πρώτου άθλου άνύσαντες τούτου, και λαμπρου άναδησάμενοι τον στέφανον, και τον νόμον και εν άλλοτρία τηρήσαντες, και επίταγμα καταπατήσαντες τυραγνικόν, καί φόδον νικήσαντες του άλάστορος, και μηδέν μηδαμόθεν παραδλαδέντες, ώσπερ οίχοι καθήμενοι, καὶ πάντων ἐχείνων ἀπολαύοντες, οῦτω τὸ ἔργον μετὰ ἀδείας άνύσαντες, έφ' έτερα πάλιν έχαλούντο σχάμματα. Καί πίλιν ήσαν οι αὐτοί και άγων τοῦ προτέρου χαλεπώτερος αύτοις έπετίθετο, και κάμινος άνήπτετο, και βαρ**δαρικόν** πρός αψτούς στρατόπεδον μετά τοῦ βασιλέως παρετάττετο καλ ή Περσική πάσα δύναμις έκινείτο, και πάντα πρός ἀπάτην αὐτῶν ἐπετηδεύετο, και βίαν· καλ μουσικής είδη διάφορα, και κολάσεων ποικίλοι τρόποι, και άπειλαι, και όψις πάντοθεν ήν φοδερά, και ρήματα έψεως φοδερώτερα. άλλ, όμως έπειδή έαυτούς ού προέδωκαν, άλλὰ τὰ παρ' ἐαυτῶν πάντα εἰσήνεγκαν. ούδεν οὐδέποτε παρεδλάδησαν · άλλά και λαμπροτέρους των προτέρων άνεδήσαντο τούς στεφάνους. Έδησε μέν γάρ αὐτοὺς ὁ Ναδουχοδονόσορ, καὶ ἐνέδαλεν εἰς τὴν κάμινον, οδ μέν παρέδλαψεν, άλλά καλ μειζόνως ώφέλησε, καλ ενδοξοτέρους είργάσατο. Καλ ούτε ναὸν (πάλιν γάρ τά αύτά έρω), ούτε θυσιαστήριον, ού πατρίδα, ούχ ίερέας, οὐ προφήτας έχοντες, ἐν άλλοτρία καὶ βαρδάρω χώρα, εν αύτη μεν ούν μέση τη καμίνω, μεταξό του στραταπέδου παγτάς έχείνου, αύτοῦ τοῦ βασιλέως τοῦ γαύτα έργαζομένου θεωρούντος, λαμπρόν άνεστήσαντο τρόπαιου, και περιφανή νίκην ήραντο, την θαυμαστήν έχείνην και παράδοξον φσαντες φόλην, την και μέχρι τοῦ νῦν ἐξ ἐχείνου πανταχοῦ τῆς οἰχουμένης ἀδομένην, χαὶ φαθησομένην δε και είς τάς μετά ταυτα γενεάς. Ουτως ούν όταν μηδείς έαυτον άδική, ούδεν παρ' έτέρου βλαδήναι δυνήσεται ου γάρ παύσομαι συνεχώς τουτο έπφόων το ρήμα. Εί γαρ αίχμαλωσία, και δουλεία, και μόνωσις, και πατρίδος άποδολή και τῶν οἰκείων άπάντων, και θάνατος, και έμπρησμός, και στρατόπεδον [463] τοσούτου, και τύραννος ούτως ώμος, ούκ ζοχυσαν παίδας τρείς νέους, αίχμαλώτους, δούλους, ξένους, ἐπ' άλλοτρίας έντας λυμήνασθαί τι είς την οίχειαν αὐτῷν ἀρετην, άλλά και μείζονος αυτοίς παρρησίας γέγονε πρόφασις ή επιδουλή τί τὸν νήφοντα παραδλάψαι δυνήσεται; Ούκ Εστιν ούδεν, κάν πάσαν την οίκουμένην έχη πολεμούσαν αύτῷ. 'Αλλ' ὁ Θεὸς τότε, φησὶ, παρέστη αὐτοῖς,

καὶ ἐξήρπασεν αὐτοὺς τῆς φλογός. Μάλιστα μὲν οὖν · καὶ σὺ τὰ παρ' ἐαυτοῦ πάντα ἐὰν παράσχης, τὰ παρὰ τοῦ Θεοῦ ἔψεται πάντως.

ιζ'. Πλην άλλ' έγω τους παΐδας έχείνους ού διά τουτη θαυμάζω και μακαρίζω, και ζηλωτούς είναι φημι, ότι την φλόγα κατεπάτησαν, και της του πυρός ένεργείας χρείττους έγένοντο · άλλ' ότι ύπερ των άληθων εδέθησαν δογμάτων, και είς κάμινον ένεθλήθησαν, και τῷ πυρί παρεδάθησαν. Ένταυθα γάρ αύτοις άπαν το τρόπαιον άπήρτισται, καλ όμου κατενεχθείσιν είς την κάμι**νον** στέφανος έπετίθετο, καλ άπο των ρημάτων δε έχείνων ήρξατο πλέχεσθαι, και πρό της των πραγμάτων εκδάσεως, & μετά πολλης της παρρησίας και της έλευθεροατομίας πρός τον βασιλέα άχθέντες είς μέσον έλεγον. Qù χρείας έχομες ήμεῖς περί τοῦ ρήματος τούτου ἀποκριθηταί σοι. Εστι γὰρ ὁ θεὸς ἡμῶγ èr οὐρανοῖς, ῷ ἡμεῖς λατρεύομεν, ἰκανὸς ἐξελέσθαι ἡμᾶς ἐκ τῆς καμίτου τοῦ πυρός τῆς καιομέτης: καί ἐκ τῶτ χειρών σου, βασιλεύ, ρύσεται ήμᾶς. Καὶ ἐὰν μή, γνωστόν έστω σοι, βασιλεῦ, ὅτι τοῖς θεοῖς σου ού Aατρεύομεν, καὶ τῷ εἰκόνι τῷ χρυσῷ, ἦ ἔστησας, οὐ προσκυνουμεν. 'Από τούτων αύτούς τῶν ρημάτων άναχηρύττω : άπὸ τούτων τὸ βραδείον τῆς νίχης άρπάσαντες, έπλ τον λαμπρον ξόραμον του μαρτυρίου στέφανον, τῆ τῶν ἐημάτων ὁμολογία τὴν διὰ τῶν πραγμάτων προστιθέντες. Εί δὲ ἐμδληθέντων ο ἡδέσθη τὸ πῦρ αὐτῶν τὰ σώματα, καὶ τὰ δεσμὰ ἔλυσε, καὶ παρέσχε κάτω μετά άδείας βαδίζειν, και τῆς οίκείας ένεργείας έπελάθετο, και πηγή ψυχρών δδάτων γέγονε του πυρός ή κάμινος τούτο λοιπόν της του Θεού χάριτος το θαύμα ήν. και της άνωθεν παραδόξοποιίας. "Ως οί γε άθληται 🗨 καλ πρίν ή ταῦτα γενέσθαι, όμοῦ τῆς φλογός ἐπιδάντες. καί το τρόπαιου Εστησαν, και την νίκην ήραντο, και τὸν στέφανον άνεδήσαντο, καὶ ἐν οὐραγοῖς καὶ ἐπὶ γῆς άνεκηρύχθησαν, και το λείπον αύτοις είς εύδοκίμησιν ούδεν ήν. Τί ούν αν έχοις πρός ταύτα είπειν; Είς ύπεμορίαν απηνέχθης, και της πατρίδος εξεδλήθης; Ίδου καί ούτοι. Αίχμαλωσίαν ύπέμεινας, και ύπο βαρδάροις ἐγένου δεσπόταις d; 'Αλλά καὶ τοῦτο εὐρήσεις τούτοις συμδάν. 'Αλλ' οὐδένα ἔχεις ἐχεῖ παρόντα καὶ διορθούμενον τά σά, ούδε νουθετούντα και διδάσκοντα; Και ταύτης οδτοι της επιμελείας ήσαν έστερημένοι. Άλλ' έδέθης; άλλ' ἐνεπρήσθης; άλλ' ἀπέθανες; οὐδὲν γάρ μοι τούτων χαλεπώτερον έγεις είπειν. 'Αλλά ίδου καλ ούτοι διά πάντων ελθόντες, λαμπρότεροι δι εκάστου τούτων έγένοντο, χαλ λίαν περιφανέστεροι, χαλ μείζονα την έμπορίαν την έν ούρανοῖς συνήγαγον. Καλ οί [461] μέν Τουδαίοι και ναόν έχοντες, και θυσιαστήριον, και χιδωτόν, χαὶ τὰ χερουδίμ, χαὶ τὸ ίλαστήριον, χαὶ τὸ χαταπέτασμα, καὶ τὸ ἄπειρον τῶν ἱερέων πλῆθος, καὶ τάς χαθημερινάς λατρείας, χαλ τάς θυσίας τάς έωθινάς. τάς έσπερινάς, καὶ συνεχῶς τῶν προφητῶν ἀκούοντες τῶν ζώντων, τῶν τεθνηχότων, ἐνηχούντων αὐτῶν ταζς άκοαίς, και των θαυμάτων την μνήμην περιφέροντες των εν Αιγύπτω, των εν ερήμω, των άλλων απόντων, καὶ ἐπὶ τῶν χειρῶν ταῦτα σαλεύοντες, ἐπὶ τῶν φλιῶν Εχοντες έγγεγραμμένα, καὶ πολλῆς τῆς τότε θαυματουργίας ἀπολαύοντες, καὶ ἐτέρας ἐπιμελείας, οὐ μόνον οὐδὲν ἀφελήθησαν, άλλά και παρεδλάδησαν, έν αὐτῷ τῷ ναῷ είδωλα στήσαντες, καὶ τοὺς υίοὺς αὐτῶν καὶ τὰς θυγατέρας σφάξαντες ύπο δένδρα, και πανταχού σχεδλι της χώρας της εν Παλαιστίνη τάς παρανόμους έχεινα,

Alij των βοηθούντων. Infra aliqui τοῦ εὐνούχου τὴν δειλίαν.

<sup>•</sup> Alii ἐμβληθέντας, alii ἐμβληθέντων.

C Alii ώστε οι άθληταί.

d Savil. in textu δεσμώτης, in marg. δεσπόταις.

omne officium suum fecissent, Deus quoque deinceps fecit suum. Neque enim solius Dei erat præclarum illud facinus in iis, quorum gratia mercedem illi erant accepturi, sed principium et exordia proficiscebantur ab illorum animo, quem cum præstitissent generosum ac fortem, Dei favorem sibi conciliarunt, et ad finem quod moliebantur perduxerunt.

16. Vides, qui seipsum non lædit, ei neminem aljum posse nocere? Ecce enim nec juventus, neque captivitas, neque orbitas, neque abducțio in regionem alienam, nee solitudo et destitutio corum, qui ab ipsis starent, nec mandatum grave, nec magnus mortis timor, qui eunuchi cingebat animum 1, nec paupertas, nec paucitas, non quod in medio barbarorum essent, non quod hostes haberent dominos, non quod in ipsius regis manus essent traditi, neque cognatorum omnium separatio, neque sacerdotum et prophetarum, et aliorum, qui curam ipsorum gerebant, alienatio, nec libationum et sacrisiciorum cessațio, neque templi et psalmorum ademptio, neque quidquam horum eis nocuit; sed tum in majori gloria fuerunt, quam cum iis rebus in patria sua fruerentur. Hos primo certamine perfecto, insigni corona redimiti, lege in aliena quoque regione servata, conculcato tyranni mandato, victo dæmonis terrore, neque ullo ulla ex parte damno affecti, quasi domi sederent, et omnibus illis fruerentur, opere ita libere perfecto, ad alios rursus agones sunt vocați. Iterum erapt iidem; et certamen priore dissicilius ipsis proponebatur, caminus incendebatur, barbaricus adversum eos exercitus cum rege instrucbatur velut in acie: tota Persica potentia incitabatur, omnia ad fraudem ac vim ipsis afferendam comparabantur; diversa cantionum genera, variæ suppliciorum formæ, minæ, aspectus omni ex parte terribilis, et verba aspectu terribiliora: sed tamen quoniam semetipsos non prodiderunt, sed omnem suam operam contulerunt, nihil umquam damni acceperunt : quin etiam coronis, quam priores fuerant, illustrioribus redimiti sunt. Vinxit enim cos Nabuchodonosor, et in caminum conjecit, non tamen damno, quin potius etiam commodo affecit, et illustriores reddidit. Cumque nec templum (iterum enim cadem dicam), neque altare, non patriam, non sacerdotes, non prophetas haberent, in aliena et barbara regione, in medio camini, totiusque illius exercitus, rege harum rerum auctore spectante, splendidum statuerunt tropæum et insignem reportarunt victoriam, admirabili illa et inopinata cantione decantata, quæ ex illo etiannum ubique terrarum cantatur, et cantabitur etiam in postera sæcula. Sic ergo si nemo seipsum lædat, ab alio lædi non poterit: non enim cessabo hoc dictum continenter decantare. Nam si captivitas, servitus, solitudo, patriæ amissio, et omnium cognatorum, mors, incendium, tantus exercitus, tyrannus tam crudelis, non valuerunt tribus pueris, juvenibus, captivis, servis, peregrinis, in aliena regione versantibus quidquam nocere quoad suam virtutem, sed majoris etiam

17. Yerumtamen ego pueros non eo miror, beatosque ac felices æstimo, quod flammam conculcarunt. et vim ignis vicerunt; sed quod verorum dogmatum causa vincti, in caminum conjecti et igni traditi sunt. Hic enim eis totum tropæum absolutum est, et simul atque in caminum conjecti sunt, imposita corona, et ab illis verbis texi cœpta etiam ante rerum eventum, quæ magna cum fiducia libertateque loquendi ad regem ducti in medium protulerunt : Non oportet de hac re respondere tibi. Potest enim Deus noster qui est in cælis, quem nos colimus, eripere nos ex camino ignis ardentis; et de tuis manibus, o rex, liberabit nos : sin minus, notum sit tibi, rex, quia deos tuos non colimus, et statuam auream, quam erexisti, non adoramus (Dan. 3. 16.-18). Jam inde ab illis verbis eos victores pronuntio; jam inde ab illis reportato victoriæ præmio ad insignem martyrii coronam, confessioni verborum addita confessione rerum, cucurrerunt. Sin ignis reveritus est immissa eorum corpora et vincula solvit , securum descensum præbuit, suæ virtutis oblitus, et caminus ignis factus est fons frigidarum aquarum : id jaın divinæ gratiæ, et supernæ stupendarum rerum operationis miraculum fuit. Quare athletæ quidem prius etiam quam hæc flerent, simul ac flammam ingressi sunt, et tropæum statuerunt, et victoriam reportarunt, et corona redimiti, et in calo terraque deprædicati sunt, et nihil eis ad gloriam erat reliquum. Quid ergo dicere poteris? In exsilium relegatus es, et patria ejectus? Ecce etiam isti. Captivitatem sustinuisti et sub barbaris dominis 1 fuisti? At hoc quoque istis contigisse reperies. At non habes ibi qui tibi adsit, resque tuas moderetur, neque qui te admoneat et doceat? Hac quoque isti cura erant fraudati. At vinctus es? at combustus es? at mortuus es? nihil enim his potes dicere gravius. At ecce isti quoque per hæc omnia tetenderunt, et per corum singula illustriores exstiterunt, longeque clariores, et cælestes merces auxerunt. Juda i quidem cum haberent templum, altare, arcam, Cherubim, propitiatorium, velum, insinitam sacerdotum multitudinem . cultum Dei quotidianum, sacrificia cum matutina tum vespertina, et continenter prophetas audirent, vivos, mortuos, qui aures ipsorum personabant, miraculorum in Ægypto, in solitudine editorum, omnium aliorum memoriam renovarent, caque manibus versarent, in postibus inscripta haberent, rebusque multis tum supra naturalem potestatem confectis, cæteraque sui cura fruerentur, non modo nullo emolumento, verum etiam damno sunt affecti, simulacris in ipso templo cultis, mactatis filiis et filiabus sub arboribus, et illis lege vetitis exsecrandisque sacris in omni propemodum agri Palæstini loco

loquendi libertatis occasio fuerunt illæ insidiæ: quid sobrium lædere poterit? Non est quidquam, etsi totum orbem adversarium haberet. At Deus tum, inquit, eis adstitit, eosque ex flamma eripuit. Maxime id quidem: tu quoque si omnia, quæ a te requiruntur, præstiteris, divinum auxilium sequetur omnino.

Aliqui, timiditatem.

<sup>1</sup> Savil. in textu, captivus, in marg., dominis.

factis, allisque facinoribus infinitis absurdioribus perpetratis. At vero isti in media barbaria, in terra hostili et inimica, in domo tyrannica versantes, omni illa cura destituti, ad supplicium abrepti, usti, non solum hinc læsi non sunt, non parum, non multum; verum magis etiam claruerunt. His igitur cognitis, herunque similibus e Scriptura divinitus inspirata collectis (multa enim hujuscemodi suppetunt exempla in diversis etiam personis aliis), neque difficultatem temporum aut rerum, neque necessitatem et vim ac tyrannidem potentium sufficere nobis existimemus ad defensionem, quando deliquerimus. Quod enim in principio dixi, in eo nunc quoque orationem termi-

nabo; si quis damnum ac detrimentum accipiat, a seipso prorsus id, non ab aliis accipere, etsi infiniti sint qui damna et injurias inferant. Nam si quidem hæc a semetipso non accipiat, si totius terræ marisque incolæ communi consilio irruant, ne parum quidem lædere poterunt eum, qui in Domino vigilat ac sobrius est. Simus ergo, quæso, sobrii, et vigilemus semper, et acerba omnia generoso animo feramus, ut æternis illis et immortalibus bonis potiamur, in Christo Jesu Domino nostro, cui gloria et imperium, nune et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

#### IN LIBRUM AD EOS QUI SCANDALIZATI SUNT OB ADVERSITATES, ETC.!

Ordinem sequimur ab ipso Chrysostomo indicatum infra cap. 15: Μἡ τοίνυν μοι λέγε τοὺς ἀπολλυμένους δπερ γὰρ ἐν τῷ ἔμπροσθεν εἶπον λόγψ, οὐδεὶς τῶν ἑαυτοὺς μἡ ἀδικούντων παρ' ἐτέρων ἀδικεῖταῖ ποτε, κὰν εἰς αὐτὸ τὸ ζῆν κινδυνεύη: Noli ergo mihi eos commemorare qui pereunt: quod enım in priore libro dixi, nullus ex iis, qui seipsos injuria non afficiunt, ab aliis lædi potest, quamvis de vita ipsa sit periculum subeundum. Quibus manifeste declarat librum illum, Quod nemo læditur nisi a seipso [465], prius ab se factum esse, quam hunc ederet, utrumque vero continenter eodemque tempore elucubratum ſuissea Verum igitur ordinem non tenuit Savilius, qui hunc priorem posuit; alterum vero, qui præmitti debuerat, huic subjunxit; sed hoc erratum ipse postea animadvertit. Fronto Ducæus eos longo intervallo separavit, qui priorem in medio Tomo quarto locavit, posteriorem vero, sive hunc de quo agimus, versus finem Tomi quinti posuit, aut ponendum reliquit.

Georgius Alexandrinus in Vita Chrysostomi, quæ infra edetur, n. 67, ait hunc librum Cucusi a S. doctore factum fuisse ad consolationem institutionemque populi Constantinopolitani, esseque in capita viginti quatuor divisum, quæ divisio ad hoc usque tempus in manuscriptis Codicibus et in Editis observatur.

Existimat v. cl. Tillemontius hunc librum quasi ad Olympiadem missum commemorari in Epistola quarta ad eamdem, ubi dicitur: "Επεμψά σοι ἄπερ έγραψα πρώην, δτι τὸν ἐαυτὸν ἀδιχοῦντα οὐδεὶς ἔτερος

## EJUSDEM LIBER

AD BOS QUI SCANDALIZATI SUNT OB ADVERSITATES QUÆ CONTIGERUNT, POPULIQUE ET MULTORUM SACERDOTUM PERSEQUUTIONEM AC PERVERSIONEM, ET DE INCOMPREHENSIBILI, ET ADVERSUS JUDÆOS (a).

Medici quidem, si quando quospiam febre correptos, aut aliquo alio morbo laborantes sanandos suscipiant, id primum student, ut ægros videant, quod procul ab eis positi, suo non possent eos subsidio juvare : ea

(a) Collata cum Mss. Regiis 1819, 2294. Colbertinis vero 363, 629, 3055.

quippe artis illius est conditio, ea morborum illorum natura. Nos vero, qui non unum aliquem alterumve, sed omnes qui totum incolunt orbem terrarum, scandalum passos sanare studemus, nihil tale requirimus. Neque enim petimus, ut in ædes alicujus ex ægrotis pateat aditus, aut ubi jaceant, discamus, sed neque ipsos ægros cupimus intucri. Non manibus instrumenta

καὶ ἐναγείς ἐργασάμενοι θυσίας, καὶ ἔτερα ἀτοπώτερα μυρία τολμήσαντες. Οὐτοι δὲ ἐν βαρδάρφ μέση, ἐν πολεμία καὶ ἐχθρὰ γἢ, ἐν οἰκία τυραννικἢ στρεφόμενοι, πάσης ἐκείνης τῆς ἐπιμελείας ἐστερημένοι, ἀπαγόμενοι, καιδμενοι, οὐ μόνον ἐντεῦθεν οὐδὲν παρεδλάδησαν, οὐ μικρὸν, οὐ μέγα ἀλλὰ καὶ μειζόνως διέλαμψαν. Ταῦτ' οὐν εἰδότες, καὶ τὰ τούτοις ἐοικότα συλλέγοντες ἀπὸ τῶν διεοκνεύστων καὶ θείων Γραφῶν (πολλά γὰρ ἔστιν εὐρεῖν τοιαῦτα ὑποδείγματα καὶ ἐφ' ἐτέρων διαφόρων προσώπων), μήτε δυσκολίαν καιρῶν ἢ πραγμάτων, μήτε ἀνάγκην καὶ βίαν, καὶ τυραννίδα τῶν δυναστευόντων νομίζωμεν ἀρκεῖν ἡμῖν εἰς ἀπολογίαν, ἡνίκα ἄν πλημμελῶμεν. "Οπερ καὶ ἀρχόμενος εἶπον, εἰς τοῦτο καὶ νῦν

καταλύσω τὸν λόγον, ὅτι εἴ τις βλάπτοιτο καὶ ἀδικοῖτο, παρ' ἐαυτοῦ πάντως τοῦτο πάσχει, οὐ παρ' ἐτέρων, κὰν μυρίοι οἱ ἀδικοῦντες καὶ ἐπηρεάζοντες ὧσιν. 'Ως εἶ γε μὴ παρ' ἑαυτοῦ τοῦτο πάθοι, οἱ γῆν ἄπασαν καὶ θάλατταν οἰκοῦντες κοινἢ ἄπαντες, εἰ ἐπέλθοιεν, οὐδὰ μικρὸν τοῦτον παραδλάψαι δυνήσονται τὸν ἐν Κυρίφ γρηγοροῦντα καὶ νήφοντα. Νήφωμεν τοίνυν, παρακαλῶ, καὶ γρηγορῶμεν διὰ παντὸς, καὶ φέρωμεν πάντα γενναίως τὰ λυπηρὰ, ἵνα τῶν αἰωνίων ἐκείνων καὶ ἀκηράτων ἐπιτύχωμεν ἀγαθῶν, ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ Κυρίφ ἡμῶν, ῷ ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

#### ADMONITIO.

παραδλάψαι δυνήσεται · καὶ τοῦτον ἡγωνίσατο τὸν ἀγῶνα ὁ λόγος, δν ἀπέσταλκά σου τἢ τιμιότητι νῦν. Συνεχῶς δἡ οῦν αὐτὸν ἐπέρχου · εἰ δὲ ὑγιαίνοις, καὶ ἐπὶ γλώττης φέρε : id est, Misi ad te id quod nuper litteris mandavi, nempe eum, qui seipsum non læserit, a nemine alio lædi posse : et hoc [quoque] contendit liber hic, quem ad te nunc misi. Quare illum assidue pervolvas, imo etiam, si per valetudinem licet, recites. Liber certe hic secundo loco commemoratus, hic ipse quem tractamus esse videtur, etsi res non omnino explorata sit.

Idem fere argumentum prosequitur hic liber, quod in præcedenti tractatum vidimus. Agitur de ferendis rebus adversis cujuscumque tandem generis sint, exemploque sanctorum Veteris Novique Testamenti ad eam rem instituuntur Constantinopolitani, qui tunc a scelestis perversisque hominibus vexabantur: ad eos maxime spectat oratio, qui probos videntes a seditiosis nefariisque vexari, divinam incusarent providentiam. Atticum vero sibi in successorem a consceleratis cooptatum perstringit, cum ait cap. 20: Μηδέν ούν σε τούτων σχανδαλιζέτω, μή tερεύς νῦν φαῦλος γεγενημένος, και λύκου παντός ἀγριώτερον επιπηδών τη ἀγέλη: Nihit ergo istorum tibi offendiculo sit, non sacerdos nunc depravatus, tupo quovis sæsius in gregem insiliens. Hic liber non diu ante obitum a Chrysostomo scriptus est: qua de re pluribus in Vita ejus.

Interpretatio Latina est Frontonis Ducæi.

# ΤΟΥ ΑΥΤΟΥ ΛΟΓΟΣ

Πρός τους σκανδαλισθέντας έκλ ταῖς δυσημερίαις ταῖς γενομέναις, καλ τῆ τοῦ λαοῦ καλ κολλών lepέων διώξει καλ διαστροφῆ καλ περλ ἀκαταλήπτου, καλ κατά 'Ιουδαίων'.

Τατρῶν μὲν παίδες, ὅταν πυρέττοντάς τινας, ἢ ἔτερόν τι νόσημα νοσοῦντας μέλλωσι θεραπεύειν, αὐτοὺς πρῶτον ζητοῦσι τοὺς χάμνοντας ἰδεῖν, ὅτι πόρρωθεν αὐτῶν δντες, οὐχ ἄν δύναιντο τὰ παρ' ἐαυτῶν εἰσενεχεῖν · τοιοῦτον γὰρ χαὶ ἡ τέχνη, χαὶ αὐτὴ τῶν νοσημάτων ἡ φύσις ἐχείνων. Ἡμεῖς δὲ οὐχ ἔνα που χαὶ δεύτερον, ἀλλὰ πάντας τοὺς χατὰ τὴν οἰχουμένην

σχανδαλιζομένους θεραπεύειν ἐσπουδακότες οὐ δεόμεθά τινος τοιούτου. Οὐδὲ γὰρ εἰς οἴκόν τινος τῶν νοσούντων εἰσελθεῖν αἰτοῦμεν, οὐδ' ἔνθα κατάκεινται μαθεῖν, ἀλλ' οὐδὲ αὐτοὺς τοὺς ἀρρώστους ἰδεῖν ἐπιξητοῦμεν. Οὐκ δργανα μεταχειρίζομεν \*, οὐ χρημάτων

<sup>\*</sup> Ηπε, ούχ δργανα μεταχειρίζομεν, desunt in tribus mss.

ποιούμεθα δαπάνην, τὰ πρώς ἱατρείαν ώνεῖσθαι κεγεπολιες ιούς φαθελοπλιας, φγγφ κάλ άλλοπαιοι ψηιν ώσι, κάν πρός αύτὰς ἀπφκισμένοι τὰς τῆς οίκουμένης ἐσχατιάς, κάν ἐν μέσοις βαρδάροις, κάν ἐν αύτῷ χείμενοι τῷ τῆς πτωχείας πυθμένι, χὰγ πέγητες τοραύτην πενίαν, ώστε και της άναγκαίας άπορείν τροφής, ούδεν ήμιν τούτων πρός την ίατρείαν γίνεται χώλυμα: άλλ' έγί [465-466] ίδρυμένοι χωρίφ, χωρίς όργάνων, χαὶ φαρμάχων, χαὶ ειτίων, χαὶ ποτών, χαὶ χρημάτων, και μακράς άποδημίας, την νόσον άπελαύνομεν ταύτην. Πως και ποίω πρόπω =; το τοῦ λόγου κατασκευάζοντες φάρμακον, τὸ ταῦτα πάντα γινόμενον τοις νοσούσι, και άμεινον ή τὰ είρημένα άπαντα. Καὶ γάρ καὶ άρτου τρέφει μάλλον, καὶ φαρμάχου διορθούται πλέον, και πυρός εύτονώτερον καίει, άλγηδόνα μέν ούδεμίαν παρέχον, τῶν δὲ πονηρών λογισμών τὰ δυσώδη ρεύματα άναστέλλον : καί σιδήρου τομώτερον τέμνει τὰ σεσηπότα άνωδύνως. καλ τούτο ποιούν δαπάνην ούδεμίαν έργάζεται χρημάτων, οὐδὲ ἐπιτρίδει πενίαν. Τοῦτο οὖν χατασχευάσαντες τλ φάρμαχον, πάσι παραπεμπόμεθα, καλ πάντες ρίδ' ότι ἀπολαύσονται θεραπείας, μόνον εί τοίς λεγομένοις μετά άχριδείας χαλ εύγνωμοσύνης προσέχοιεν.

Κεφ. α'. Έπειδή δε καλ έπλ των σωμάτων ου μικρόν, άλλά και μέγιστον πρός την της άρφωστίας άπαλλαγήν συντελείν είωθε το μαθείν τον χάμνοντα τῆς ἀρρωστίας την ύπόθεσιν (ού γάρ δη μόνον της κατεχούσης αυτον απαλλαγήσεται νόσου τουτο μαθών, άλλ' ούδε μετά ταντα αύτη περιπεσείται, την αίτίαν γνούς, άφ' ής αὐτή περιέπεσεν ἄπαξ, καὶ φυλαττόμενος), φέρε και ήμεζς τουτο πρώτον τους τά τοιαυτα νοσούντας διδάξωμεν, πόθεν αὐτοίς τὸ νόσημα τοῦτο γέγονε τοῦ σχανδάλου. Εί γάρ δή τοῦτο μάθοιεν, καὶ βουληθείεν φυλάξασθαι μετά άχριδείας αύτὸ, οὐ ταύτης μόνον ἀπαλλαγήσονται τῆς ἀρρωστίας, οὐδὲ νῦν μόνον, άλλά και διηνεκώς και ταύτης και ετέρων πλειόνων. Τομαμτη γάρ καλ ή τοῦ φαρμάκου τούτου φύσις έστιν, ώς και το παρόν θεραπεύσαι, και των άλλων γενέσθαι προφυλακτικόν παθών. Οὐ γάρ ἔν καὶ δύο και τρία, άλλά και πολλά κατά τον παρόντα βίον έστι τά σχανδαλίζοντα τους άσθενεστέρους και τούτων άπάντων ὁ λόγος ήμῶν ἐπαγγέλλεται τοὺς άλόντας έλευθερούν, μόνον εί βουληθείεν (όπερ καλ έμπροοθεν είπον) και μαθείν και φυλάξαι τὰ λεγόμενα. Ποιούμαι δε την θεραπείαν ταύτην, ούχ άπο των θεϊχών μόνον Γραφών συντιθείς, άλλά και άπό τών χατά τὸν παρόντα βίον γινομένων χαὶ συμδαινόντων διηνεχώς. ώστε και τοίς μή προσέχουτι Γραφαίς κοινην γενέσθαι την διόρθωσιν, εί βουληθείεν ου γάρ παύσομαι τοῦτο συνεχώς ἐπιλέγων. 'Ανάγχη γὰρ καὶ βία, και μή βουλομένω ούκ Ενι ταύτην ποτε θεραπευθήναι την ιατρείαν, και τούς θείους μη καταδεχομένω χρησμούς και έντεύθεν, μάλλον δε πλέον έντεῦθεν ή έχ τῆς τῶν πραγμάτων ἀποδείξεως b. Τών γλο δρωμένων άξιοπιστοτέραν δεί την του θεού άπόφασιν πιστεύειν είναι. Διά τοι τούτο και χαλεπωτέρα τούτους μένει τιμωρία μη διορθουμένους, ότι

Alti καὶ τίνι τρόπφ.
b Tres mss. ἐχ τῆς τῶν Γραρῶν ἀποδ. Hæc vitio laborare putat Savilius : certe videtur in serie Græca aliquid desiderari.

δεξάμενοι τὰς Γραφάς, οὐδὶν ἐκείθεν εἰς τὴν τοιαύτην καρποῦνται ἀφέλειαν. Ἰν' οὖν μὴ τοῦτο πάσχωσι, φέρε ἀψώμεθα τῆς διορθώσεως λοιπὸψ, τὴν αἰτίαν εἰπόντες τοῦ νοσήματος πρώτον,

[467] Κεφ. β'. Τίς οδν ή αίτια της άρρωστίας της τοσαύτης έστίν; Ή πολυπράγμων και περίεργος γνώμη, καὶ τὸ βούλεσθαι πάντων τῶν γινομένων εἰδέναι τὰς αἰrlag anadag, nat pilovsinely the anatalymtor nat abρητον τοῦ Θεοῦ πρόνοιαν, την ἀπέραντον καὶ ἀνεξιχνία. στον περιεργάζεσθαι άναισχύντως, και πολυπραγμο. νείν. Καίτοι τίς τοῦ Παύλου σοφώτερος γέγονεν; Είπλ γάρ μοι, οὐ σκεῦος ἐκλογῆς ἦν οὕτος; οὐ πολλὴν καὶ ἄφατον ἐπεσπάσατο τοῦ Πνεύματος τὴν χάριν; οὐ τὸν Χριστὸν εἶχεν ἐν ἐαυτῷ λαλοῦντα; οὐκ ἀποβρήτων εκοινώνησε τοῦ Θεοῦ βημάτων; οὐχ & μηδενί άνθρώπων λαλήσαι έξον ήν, μόνος ήχουσεν έχεινος; ούχ είς παράδεισον ήρπάγη; ούχ είς τρίτον ούρανδν άνηνέχθη; ου γην και θάλασσαν περιέδραμεν; ου βαρδάρους φιλοσοφείν Επεισεν; ού πολλάς και ποικίλας είχε τοῦ Πνεύματος έγεργείας; οὐ δήμους όλοχλήρους και πόλεις εββύθμιζεν; οὐ την οἰχουμένην ἄπασαν είς χείρας αὐτῷ φέρων Εθηχεν ὁ Θεός; 'Αλλ' όμως ό τοσούτος καλ τηλικούτος, ό σοφός ούτω καλ δυνατός και πνευματικός άνηρ, ό τοσούτων άπολελαμκώς, όταν είς την εξέτασιν της του Θεού προνοίας έμπέση, και οὐδε όλοκλήρου προνοίας, άλλά μόνον είς · μέρος αὐτῆς, ἄχουσον πῶς ἐχπλήττεται, πῶς ίλιγγια, πώς άποπηδά ταχέως τῷ ἀκαταλήπτω παραχωρών. "Ότε ούν έσχοπείτο, ούχ δπως άγγέλων προνοεί και άρχαγγέλων ο Θεός, και των χερουδείμ, και. τῶν σεραφεὶμ, χαὶ τῶν ἄλλων ἀοράτων δυνάμεων, ούδὲ πῶς ήλίου, καὶ σελήνης, καὶ οὐρανοῦ, καὶ γῆς, καὶ θαλάσσης, οὐδὲ πῶς τοῦ γένους τῶν ἀνθρώπων παντός, οὐδὲ πῶς ἀλόγων, καὶ φυτῶν, καὶ σπερικάτων, καὶ βοτανῶν, καὶ ἀέρων, καὶ πνευμάτων, καὶ πηγών, καλ ποταμών, οὐδὲ τῆς κατὰ φύσιν γεννήσεως, καὶ αὐξήσεως, καὶ διατροφῆς, καὶ τῶν ἄλλων τῶν τοιούτων άλλ' Εν τι μέρος ἀπολαδών τῆς προνοίας αὐτοῦ τὸ κατὰ Ἰουδαίους καὶ "Ελληνας (καὶ γὰρ περὶ τούτων τον άπαντα διεξήει λόγον, διδάσχων πῶς μὲν τους εξ εθνών εκάλεσε, πως δε τους εξ Ίουδαίων άπώσατο, και πως ελέφ την εκατέρων σωτηρίαν έπραγματεύσατο), ἄκουσον οἶά φησιν. Ἰδὼν γὰρ πέλαγος άχανες άνεωχθεν, και εν αύτῷ τῷ μέρει τούτω, καλ πρός αὐτό τῆς προνοίας αὐτοῦ ταύτης τὸ βάθος διαχύψαι βουληθείς, ώσπερ τινί σχοτοδίνω χατασχεθείς τῷ ἀρρήτιο τῆς οἰχονομίας ταύτης, χαὶ θαυμάσας καὶ ἐκπλαγεὶς τὸ ἄφατον, τὸ ἀπέραντον, τὸ ἄρρητον καὶ ἀκατάληπτον τῆς τοῦ Θεοῦ σοφίας τε καὶ προνοίας, ἀπεπήδησε, ταύτας άφεις τὰς φωνάς, και μετά πολλῆς τῆς έχπλήξεως άναχεχραγώς ταῦτα τὰ ρήματα. "Ο βάθος πλούτου και σοφίας και γνώσεως θεοῦ! Είτα δειχνύς, ότι το βάθος μέν είδε, πόσου δε μαθείν ούχ ήδυγήθη, επήγαγεν. Ώς άνεξερεύνητα τά κιίματα αὐτοῦ, καὶ ἀνεξιχνίαστοι αἱ όδοὶ αὐτοῦ! Οὐκ είπεν άκατάληπτα [468] μόνον, άλλά και Άνεξερεύνητα τά πρίματα αὐτοῦ. Οὐ μόνου γάρ καταλαβε:ν

c Alii and otay eig.

tractamus , non pecuniarum sumptus facimus, dum ad curationem necessaria coemere jubemus infirmos : sed quamvis ignoti sint nobis, quamvis ad ultimos orbis terræ fines amandati sint, quamvis in medio barbarorum, quamvis in ipso mendicitatis fundo versentur, quamvis tanta premantur inopia ut etiam necessariis destituantur alimentis, nullum tamen ista curationi nostræ adhibent impedimentum : sed in uno constituti loco, sine instrumentis, sine medicamentis, sine cibo ac potu, vel pecuniis, vel longinqua peregrinatione morbum istum depellimus. Quotandem modo? Dum orationis medicinam componimus, quæ horum omnium vices apud ægrojos supplehit, imo quæ melior sit illis omnibus. Nam et amplius quam panis alit, et amplius medetur quam pharmacum, et vehementius quam ignis urit, nec tamen ullum dolorem inurit: pravarum autem cogitationum fœtidum fluxum adstringit, et acutius quam ferrum putrida secat ulcera sine dolore; et hoc dum facit, nullos impendere sumptus cogit, nec ad ullam redigit egestatem. Hoc igitur medicamento confecto, ad omnes illud transmittimus, atque omnes dubium non est quin sanitatem recuperaturi sint, dummodo verbis nostris benevole ac diligenter attendant.

CAP. I. Necessarium esse ut causa dicatur, ex qua scandalum ortum est. — Quoniam autem in corporum etiam curatione non mediocriter, imo plurimum ad abigendam ægritudinem conferre solet, ut occasionem ægritudinis discat ægrotus ( neque enim tantum hoc cognito, liberabitur morbo quo detinetur, sed nec in cum postea incidet, ubi causam intellexerit, ex qua in eum semel inciderit, et sibi ab ea cavebit), age nes etiam hoc primum ægros doceamus, unde illis hic scandali morbus acciderit. Nam si hoc cognoverint, et ab eo sibi diligonter cavere voluerint, non hac t: ntum, aut nunc tantum ægritudine liberabuntur, sed et in perpetuum, et ab hac et a pluribus cateris. Einsmodi enim est hujus medicamenti natura, ut et in prasenti sanet, et usui sit ad reliquas ægritudines pra cavendas. Neque enim unum, vel duo, vel tria, sed et multa sunt in hac vita, quæ imbecillioribus scandalum afferunt, et hos omnes se liberaturam agrotos oratio nostra pollicetur, si volucrint, ut etiam ante dixi, et discere, et observare quæ dicemus. Hæc autem a me adhibetur medicina, non ex sacris tantum Seripturis composita, sed etiam ex iis quæ in hac vita funt, et perpetuo contingunt : sic ut iis etiam in commune medeatur, qui Scripturas non legunt, modo vol: erint : neque enim hoc identidem inculcare desino. Non enim Beri potest, ut necessitate ac vi, et invito medeatur umquam hæc medicina, vel ei qui divinis oraculis non paruerit: et inde sumetur, et inde amplius quam ex ulla eventuum ac rerum demonstratione. Siquidem prolatam a Deo sententiam fide digniorem esse, quani quae oculis usurpamus credendum est. Quam ob causam et his gravius supplicium imminet, si correcti non fuerint, quod cum Scripturas audiverint, nullam tamen inde talem utilitatem perceperint. No igitur illis hoc eveniat, age jam ad correctionem nos accingamus, atque in primis causam ægritudinis indicenus,

CAP. II. Periculosum esse ac dementice plenum curiose inquirere et scrutari arcanam Dei sapientiam. — Quænam igitur tantæ ægritudinis est causa? Curiosum nimirum et supervaçaneum istorum studium, et quod omnium quæ flunt, singulas velint causas cognoscere, quod incomprehensibilem et ineffabilem Dei providentiam. infinitam, et investigabilem scrutari, et in cam impudenter ac curiose conentur inquirere. Quamquam quis umquam saplentior exstitit Paulo? Dic enim mihi, nonne vas electionis erat iste? nonne magnam et ineffabilem sibi Spiritus gratiam conciliaverat? nonne Christum in se loquentem habebat? nonne verborum factus particeps et Dei fuerat arcanorum? nonne quæ nulli homini loqui licebat, ille solus audiverat? nonne in paradisum raptus fuerat? nonne sublatus in tertium cælum? nonne terram et mare percurrerat? nonne barbaros philosophari docuerat? nonne varias Spiritus operationes exhibebat? nonne populos integros urbesque moderabatur? ponne totum orbem terrarum Deus manibus eius commiserat? Verumtamen ille tautus ac talis, adeq sapions ac potens, ac spiritualis ille vir. qui cam multa obtinuerat, cum ad extendendam Dei providentiam se convertit, et non jam totam providentiam, sed unam ejus solum partem considerat, audi quo pacto mirctur, quo pacto vertigine laboret, quo pacto confestim resiliat, seque illam minime comprehendere posse fateatur. Quando igitur contemplabatur, non quomodo angelis provideret et archangelis Dous, et Cherubinis, aut Seraphinis, aut cæteris potestatibus, quæ sub aspectum minime cadunt, neque quo pacto soli, lunæ, cælo, terræ, mari, neque quo pacto humano generi universo, neque quo pacto brutis animantibus, et plantis, et seminibus, et herbis, et aeri, et ventis, et fontibus, et fluminibus, neque quo nacto naturali rerum ortui et accretioni, et sustentationi, ac reliquis ejusmodi : sed unam ejus providentia: partem assumens, nimirum erga Judæos et gentiles ( siquidem totam de illis orationem pertexuerat, cum doceret, quo pacto alios vocarat ex gentibus, quo pacto ex Judwis profectos rejecerat, et quo pacto misericordia motus utrarumque saluti consuluerat), audi quæ dicat. Animadvertens enim quam immensum se pelagus aperiret ctiam in hac ipsa parte, et in profundum ipsum ejus providentiæ volens despicere, tamquam vertigine correptus et inessabili dispensationis hujus mysterio commotus, admirans et obstupescens immensam, ineffabilem et incomprehensibilem Dei sapientiam ac providentiam, resiliit, has voces emittens, et multa cum animi consternatione in hac verba prompit: O altitudo divitiarum et sapientiæ et scientiæ Dei (Rom. 11. 53)! Deinde ut ostenderet altitudinem se quidem videre, sed quanta sit discere minime posse, subjecit: Quam inscrutabilia sunt judicia ejus, et iuvestigabiles viæ ejus! Non dixit incomprehensibilia solum, sed et Inscrutabilia judicia ejus. Non enim solum comprehendere non potest ullus, sed

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mac, non man bus instrumenta tractamus, desunt in withous Mss.

neque perscrutationis principium invenire : ita non modo ad finem pervenire non valet, sed neque initium dispensationum ejus investigare. Cum autem dixisset, Quam inscrutabilia judicia ejus, et investigabiles viæ ejus, et admiratus esset, et obstupuisset, glorisicatione sermonem terminavit, hæc adjiciens, ac dicens: Quis cognovit sensum Domini, aut quis consiliarius ejus fuit? ant quis prior dedit illi, et retribuetur ei? Quoniam ex ipso, et per ipsum, et in ipso sunt omnia : ipsi gloria in sæcula. Amen (Rom. 11. 34-36). Horum autem verborum hic sensus est : ipse fons est, ipse auctor bonorum, nullo indiget participe, nullo consiliario; non ab altero fœneratur cognitionem aut intelligentiam ipse opifex, ipse omnia cum non essent, produxit, et ipse producta conservat et tuetur ut ipsi placet. Illa enim verba, Ex ipso et per ipsum et in ipso omnia, nibil aliud indicant, nisi auctorem rerum creatarum illum esse, atque ab illo retineri cuncta, et conservari. Deinde memor muneris quo nos donavit, alibi ail: Gratias Deo super inenarrabili dono ejus (2. Cor. 9. 15). Jam pacem quoque, quam nobis dedit, non modo non posse nos oratione complecti, neque explicare, sed et omnem mentem excedere declarat, cum ait : Pax Dei , quæ exsuperat omnem sensum , custodies corda vestra (Philipp. 4.7). Si igitur altitudo divitiarum et sapientiæ et scientiæ ípsius immensa est , si inscrutabilia judicia ejus, et viæ ipsius investigabiles, si donum ejus est inenarrabile, et pax ejus omnem sensum exsuperat, non meum tantum, et tuum, vel alicujus alterius, neque Pauli, vel Petri tantum, sed et ipsum archangelorum et supernarum sensum virtutum, qua tu excusatione dignus, qua venia judicaberis. quæso, qui tanta dementia præceps feraris et insania. ut quæ investigabilia sunt, curiose studeas comprehendere, deque omni Dei providentia rationem exigas? Nam si is qui tanta scientia donatus est, quique tam immensa apud Deum fiducia valebat, et gratia totque spiritualibus donis ditatus fuerat, cedit, et se scientiam inquirere posse dissidit, et non modo reperire non valere, sed ne a principio quidem scrutari, quandoquidem et hoc est impossibile, nonne omnium infelicissimus es, et gravissimo furore correptus, qui contrariam illi viam insistas? Neque enim dicit hæc tantum, sed et ad Corinthios olim de scientia scribens, ostendensque quo pacto, licet multa didicerimus, tamen exigua valde ac minima est scientiæ nostræ mensura, sic ait : Si quis se existimat scire aliquid, nondum cognovit quemadmodum oportet eum scire (1. Cor. 8.2). Tum significans multum nobis scientiæ deesse, cumulatiorem vero et ampliorem partem in futuro sæculo reservari, cæterum perexiguum quid nobis esse concessum, adjecit: Ex parte cognoscimus, et ex parte prophetamus. Cum autem venerit quod perfectum est, tunc evacuabitur quod ex parte est (1. Cor. 13. 9. 10). Neque hic subsistit, sed cum vellet ostendere quantum inter banc scientiam et illam intersit, multumque esse defectum, hoc diversis comparationibus manifestum reddit: Cum essem parvulus, loquebar ut parvulus: supiebam ut parvulus, cogitabam ut parvulus: quando autem factus sum vir, evacuavi quæ erant parvuli. Videmus enim nunc per speculum in ænigmate, tunc autem facie ad faciem (1. Cor. 13. 11. 12). Vides quantum intersit? Quantum inter parvulum puerum, et virum perfectum; quantum inter speculum, et ænigma, vel aliam obscuram rerum visionem, et claram visionem: hoc enim est, Facie ad faciem. Cur igitur furis et insanis, dum ea quæ prohibita sunt audacter frustra et incassum aggrederis? cur vero Paulo non pares dicenti: Imo vero tu qui es, o homo, qui respondeas Deo? Numquid dicet figmentum ei, qui se finxerit, Quid me fecisti sic (Rom. 9. 20)?

Liberum arbitrium. — Vides quantam obedientiam requirat? quantum silentium? Non enim quod liberum tollat arbitrium, hoc dicit; absit: sed hoc indicat. cum qui ista quærit, ita mutum esse debere, ut est ipsa luti natura, quæ artificem sequitur, quocumque ducat, neque resistere, aut curiose inquirere. Quocirca nostræ naturæ nos admonet, et luti et figuli mentionem sacit. Tametsi siguli et luti est eadem substantia. Quod si ubi substantia est eadem, tanta est obedientia: ubi discrimen est immeusum et substantiæ et scientiæ ac reliquorum omnium, quam veniam obtinebit, qui adeo temerarius est et impudens, ut res Dei creatoris sui curiose scrutetur? Cogita, o homo. quis sis : hoc enim significant ea quæ dicit, Tu quis es? Nonne lutum? nonne cinis et pulvis? nonne favilla? nonne fumus? nonne fœnum? ncnne flos fæni? Has enim omnes similitudines frequenter in medium adducunt prophetæ, dum naturæ nostræ nituntur exprimere vilitatem. Atqui is quem curiose scrutaris, immortalis est, immutabilis, semper est, et eodem modo est, sine principio, sine fine, animo incomprehensibilis, mentem exsuperat, cogitationem excedit, inexplicabilis, ineffabilis, incomprehensibilis non mihi tibique solum, non prophetis et apostolis, sed et cælestibus virtutibus, quæ puræ sunt, invisibiles, incorporeæ, quæ perpetuo versantur in cælis.

CAP. III. Non nobis solum, sed et cælestibus virtutibus incomprehensibilem esse divinitatem. — Cum ergo Seraphinos videris circa sublimem illum elatumque thronum volantes alarum obtentu suos oculos obvelare, pedesque suos, et terga, et facies occultare. ac clamorem plenum admirationis effundere, ne putes alas et pedes ipsis esse, quippe cum incorporeæ sint illæ virtutes; sed ex his figuris inaccessum et incomprehensibilem esse illum intellige qui in throno sedet (1s. 6. 2. 3). Nam et illis est incomprehensibilis et inaccessus, tametsi si insirmitati nostræ attemperet : neque enim id quod erat, tum apparebat. Deus enim non sedet, neque throno continetur, neque loco circumscribitur. Quod si sedentem, et in throno collocatum, atque ab ipsis circumdatum (quæ omnia sunt ad nostram insirmitatem se attemperantis, et non sedentis) intueri minime potuerunt, sed exsilientem inde fulgorem non ferentes, alarum obtento oculos obvelabant, tantumque glorificabant, tantum hymnos canebant, et multo cum tremore mysticum illum sanctificationis cantum offerebant : non tu hine

τις οὐ δύναται, άλλ' οὐδὰ άρχην έρεύνης ποιήσασθαι δύστε ού μόνον είς το πέρας τις έλθεζν ούχ ίσχύει, άλλ' ούδε την άρχην εξιχνιάσαι των οίχονομιών αύτου. Είπων δέ, 'Ος ανεξερεύνητα τα πρίματα αὐτοῦ, xal drεξιχrίαστοι al όδοι αὐτοῦ, xal θαυμάσας και έκπλαγείς, είς δοξολογίαν τον λόγον κατέπαυσεν, ούτως ἐπάγων καὶ λέγων Τίς ἔγνω νοῦν Κυρίου, ή τίς σύμβουλος αὐτοῦ ἐγένετο; ή τίς **π**ροέδωκετ αὐτῷ, καὶ ἀτταποδοθήσεται αὐτῷ; "Οτι έξ αὐτοῦ καὶ δι' αὐτοῦ καὶ είς αὐτὸν τὰ πάττα· αὐτῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶτας. Άμήτ. "Ο δὲ λέγει τοιοῦτόν ἐστιν Αὐτὸς πηγή, αὐτὸς αἴτιος τῶν ἀγαθῶν, οὐδενὸς δείται χοινωνοῦ, οὐδενὸς δείται συμδούλου · οὐ παρ' ἐτέρου δανειζόμενος γνῶσιν, ή σύνεσιν, ούτω βουλεύεται, θαυματουργεί α · άλλ' αὐτὸς ἀρχή και αίτία και πηγή πάντων τῶν άγαθῶν, αὐτὸς δημιουργός, αὐτὸς αὐτὰ οὐκ δντα παρήγαγε, και αύτος παραχθέντα διακρατεί και διατηρεί ώς βούλεται. Το γάρ, Έξ αυτοῦ, και δι' αυτοῦ, και elς αὐτὸν τὰ πάντα, τοῦτό ἐστι δηλοῦντος, δτι αίτιος των όντων αύτος και δημιουργός, και διακρατών και συνέχων τὰ πάντα. Είτα πάλιν τῆς δωρεᾶς μνησθείς τῆς είς ήμᾶς γεγενημένης, άλλαχοῦ λέγει. **Χάρις δε τῷ Θ**εῷ ἐπὶ τῇ ἀνεκδιηγήτφ αὐτοῦ δωρεφ. Και την ειρήνην δε την δοθείσαν ημίν, ούχι λόγον νικάν μόνον, ούδε διήγησιν ύπερδαίνειν, άλλά καὶ νοῦ παντός άνωτέραν είναι δηλοί, διό λέγει Η είρήτη του Θεου, ή υπερέχουσα πάντα νουν, **φρουρήσει τὰς χαρδίας ὑμῶν. Εἰ τοίνυν τὸ βάθος** άπειρον του πλούτου, και της σοφίας και της γνώσεως, και τά κρίματα αύτοῦ άνεξερεύνητα, και αί όδοι αύτου άνεξιχνίαστοι, και ή δωρεά αύτου άνεχδιήγητος, χαὶ ή εἰρήνη ὑπερέχει πάντα νοῦν, ού τὸν ἐμὸν καὶ τὸν σὸν καὶ τοῦ δείνος, οὐδὲ τον του Παύλου και Πέτρου μόνον, άλλά και αύτὸν τὸν τῶν ἀρχαγγέλων καὶ τῶν ἄνω δυνάμεων, ποίαν Εξεις αύτος άπολογίαν, είπε μοι; τίνα δε συγγνώμην, τοσαύτη κεχρημένος μανία, καὶ ἀπονοία, τὰ άνεξιχνίαστα βουλόμενος 🕨 καταλαδείν, και περι πάσης της του Θεού προνοίας λόγον άπαιτων; Εί γάρ ό τοσαύτης ἀπολελαυκώς γνώσεως, καλ παρρησίαν ουτως άφατον έχων, χαι των τοσούτων χαρισμάτων έμπεπλησμένος Παυλος παραχωρεί, και εξίσταται τῆς ύπο την ζήτησιν γνώσεως, και ου μόνον ευρείν ου δύναται, άλλ' ούδε ερευνήσαι την άρχην, επεί μηδε δυνατόν, πώς ού πάντων άθλιώτερος, καλ την χαλεπωτάτην μαινόμενος μανίαν, ο την έναντίαν όδον **ἐρχόμενος ἐ**χείνω; Οὐδὲ γὰρ ταῦτα είρηχε μόνον, άλλά και περι γνώσεώς ποτε Κορινθίοις επιστέλλων, καί δειχνύς, όπως, εί και πολλά μεμαθήκαμεν, άλλ' δλίγον καλ σφόδρα έλάχιστον μέτρον γνώσεως έχομεν, ούτω πώς φησιν. Εί τις δοχεί έγνωχέναι τι, **ούπω είδε παθώς δεί γνώναι.** Είτα δηλών ὅτι πολύ λείπει της γνώσεως ήμιν, και το πλέον έν τῷ μέλλοντι τεταμίευται χρόνφ, όλίγον δέ τι ήμιν δέδοται, <del>ὲπή</del>γαγεν· Έκ μέρους γινώσκομεν, καὶ ἐκ μέρους προφητεύομεν. [469] "Όταν δὲ ἔλθη τὸ τέλειον, τότε τὸ ἐχ μέρους καταργηθήσεται. Καὶ οὐδὲ ἐν- 🤜 ταύθα έστη, άλλά δείξαι βουλόμενος πόσον τὸ μέσον ταύτης χάχείνης της γνώσεως, χαί ότι πολύ τό λει-

**Δ** ΔΙΙΙ βουλευόμενος.

πόμενον, διὰ εἰκόνων τινῶν σαφὲς τοῦτο ποιεὶ λέγων "Ότε ἤμην νήπιος, ὡς νήπιος ἐλοτιζόμην ότε δὲ γέγονα ἀνὴρ, τὰ τοῦ νηπιου κατήργηκα. Βλέγεγονα ἀνὴρ, τὰ τοῦ νηπίου κατήργηκα. Βλέκομεν γὰρ ἄρτι δι' ἐσόπτρου ἐν αἰνίγματι, τότε δὲ πρόσωπον πρὸς πρόσωπον. Είδες πόσον τὸ μέσον; "Όσον νηπίου παιδὸς, καὶ ἀνδρὸς τελείου · δσον ἐσόπτρου καὶ αἰνίγματος καὶ τῆς ἄλλης τῆς ἀσαφοῦς τῶν πραγμάτων δίψεως πρὸς σαφή δίμν τοῦτο γάρ ἐστι, πρόσωπον πρὸς πρόσωπον. Τὶ οὖν μαίνη καὶ λυττᾶς, τῶν κεκωλυμένων κατατολμῶν εἰκῆ καὶ μάτην; τὶ δὲ οὐ πείθη Παύλφ λέγοντι Μενοῦν γε σὰ τὶς εἶ, ἄνθρωπε, ὁ ἀνταποκρινόμενος τῷ Θεῷ; Μὴ ἐρεῖ τὸ πλάσμα τῷ πλάσαντι Τὶ με ἐποίησας οὖτως;

'Οράς πόσην άπαϊτει την ύπακοήν; πόσην την σιγήν; Οὐ γὰρ δὴ τὸ αὐτεξούσιον ἡμῶν ἀναιρῶν τοῦτο λέγει · μή γένοιτο · άλλά δηλών, ὅτι τὸν ταῦτα ζητούντα ούτως ἄφωνον είναι δεί, ώς ή του πηλού φύσις, επομένη ήπερ αν ό τεχνίτης αγη, μη άντιτείνοντα, μηδέ περιεργαζόμενον. Διό και της φύσεως ήμας άναμιμνήσκει της ήμετέρας, και πηλού μέμνηται καλ κεραμέως. Καίτοι γε κεραμέως καλ πηλοῦ ή αὐτή οὐσία. Εἰ δὲ ἔνθα ή αὐτή οὐσία, τοσαύτη ή ύπαχοή. Ενθα ἄπειρον τὸ μέσον χαὶ οὐσίας χαὶ γνώσεως και τῶν ἄλλων ἀπάντων, ποίας τεύξεται συγγνώμης ο ούτως ίταμος και άναιδής, ώστε πολυπραγμονείν τὰ τοῦ πεποιηχότος αὐτὸν Θεοῦ: Έννόησον, ὧ ἄνθρωπε, τίς εξ' τοῦτο γὰρ δηλοί δι' ὧν λέγει, Σὺ τίς εἶ; Οὺχὶ πηλός; οὐχὶ τέφρα καὶ σποδός; ούχλ κόνις; ού καπνός; ού χόρτος; ούκ ἄνθος χόρτου; Ταύτας γάρ πάσας τάς είχόνας είς μέσον οί προφήται συνεχώς έχουσι ε, την εύτέλειαν ήμων της φύσεως παραστήσαι φιλονειχούντες. 'Ο δε πολυπραγμονούμενος ύπο σοῦ, ἀνώλεθρος, ἀναλλοίωτος, ἀελ ων, και ωσαύτως ων, άναρχος, άτελεύτητος, άπερινόητος, ὑπερδαίνων νοῦν, νικῶν λογισμόν, ἀνέκφραστος, άρρητος, άκατάληπτος ούκ έμοι και συί μόνον, καὶ προφήταις καὶ ἀποστόλοις, ἀλλὰ καὶ ταῖς άνω δυνάμεσι, ταϊς καθαραίς, ταϊς ἀοράτοις, ταϊς άσωμάτοις, ταίς διηνεχώς εν ούρανῷ διατριδούσαι;.

Κεφ. γ'. Όταν οὖν ίδης τὰ σεραφείμ τὰ περιιπτάμενα τον θρόνον τον ύψηλον έχείνον και έπηρμένον, τή προδολή τῶν πτερύγων ἀποτειχίζοντα τὰς ἐαυτῶν δψεις, καί τους πόδας καλύπτοντα, καί νώτα, καί πρόσωπα, καί κραυγήν άφιέντα έκπλήξεως γέμουσαν, μή πτερά νόμιζε καὶ πόδας, καὶ πτέρυγας αὐταῖς εἶναι' ἀόρατοι γάρ αι δυνάμεις έχειναι άλλα διά τῶν εἰχόνων τούτων το άπρόσιτον, το άκατάληπτον του καθημένου έπι τοῦ θρόνου λογίζου. Και γάρ και ἐκείναις άκατάληπτος καὶ ἀπρόσιτός ἐστι, καίτοι συγκαταδαίνων · [470 | οὐδὲ γὰρ ὅπερ ἢν ἐφαίνετο τότε. Θεός γάρ οὐ κάθηται, οὐδὲ θρόνψ περιέχεται, οὐδὲ τόπφ περιείληπται. Εί δε καθήμενον, και επί θρόνου ίδρυμένον, και χυχλούμενον ύπ' αύτῶν (ἄπερ ἐστίν äπαντα συγχαταδαίνοντος, οὐ χαθημένου), οὐχ ἴσχυσαν ίδειν, άλλά μη φέρουσαι την έχειθεν έχπηδωσαν άστραπήν τη προδολή των πτερύγων τάς δψεις άπετείχιζου, και μόνου εδοξολόγουν, μόνου υμνουν, μετά πολλής της φρίκης το μυστικόν έκεινο του άγιασμου άναφέρουσαι μέλος. Ούχ άπελθών χατορύξεις σεαυ-

<sup>\*</sup> Alii ή σύνεσιν πραγματεύεται καί θαυματουργεί.

<sup>«</sup> Alii συνεχώς φέρουσι.

κὸν καὶ καταδύσεις ε, τῆς ἀρρήτου, καὶ ἀφράστου, και ταις άνω δυνάμεσιν άκαταλήπτου Θεού δυνάμεως την πρόνοιαν μετά τοσαύτης περιεργάζεσθαι βουλόμενος της ιταμότητος; Τά γάρ έχείνου Υίφ καί Πνεύματι άγιο δηλα μόνον άπαντα μετ' άχριδείας, έτέρω δε ούδενί και τούτων το μεν Ίωάννης ό εύαγγελιστής, τὸ δὲ Παῦλος ὁ ἀπόστολος παρεδήλωσεν. 'Ο μέν οὖν τῆς βροντῆς υίὸς, καὶ σφόδρα ἐπέραστος ων τῷ Χριστῷ, καὶ τοῦτο παράσημον έχων, όπερ ήν μεγίστης άρετης ἀπόδειξις, καὶ τοσαύτης άπολαύων παρόησίας, ώς και έπι το στήθος αύτοῦ κατακλίνεσθαι, ούτω φησί: Θεόν ούδείς έώρακε πώποτε· ορασιν την γνώσιν λέγων· Ο μονογενής Υίδο ο ών είο τον πολπον του Πατρός, επείνος έξηγήσατο. Τόῦτο καὶ ὁ Χριστὸς δηλοποιών δι' έαυτοῦ πάλαι τῷ δήμφ τῶν Ἑδραίων διαλεγόμενός φησιν Ούδελς έώς αχε τόν Πατέρα, ελ μή ό ών έχ τοῦ Θεοῦ · οὐτος έώρακε τὸν Πατέρα. Τὸ δὲ σκεῦος τῆς ἐχλογῆς εἰς τὸν τῆς οἰχονομίας αὐτοῦ λόγον ἐμπεσών, καὶ τὰ ἀπόρρητα, ἄπερ Εμαθεν, ἄπαντα βουλόμενος είπειν, πως αύτά έγνω, ουτω λέγει · Λαλουμεν δὲ σοφίαν ἐν μυστηρίφ, τὴν ἀποκεκρυμμένην, ην προώρισεν ο Θεός πρό των αιώνων, εις δόξαν ήμιων, ήν ούδεις των άρχόντων τοῦ αίωνος τούτου έγνω. Ει γάρ έγνωσαν, ούχ αν τόν Κύριον τῆς δύξης ἐσταύρωσαν. Άλλὰ, καθὼς γέγραπται, ά δφθαλμός ούκ είδε, και ούς ούκ ήκουσε, και έπι καρδίαν ανθρώπου ούκ ανέδη, α ήτοιμασεν ό θεός τοῖς ἀγαπῶσιν αὐτόν. Πῶς οὖν αὐτὰ ἔγνωμεν ήμεζ, ὁ Παῦλε; τίς ὁ μηνύσας, καλ δῆλα καταστήσας αὐτὰ τὰ ἀθέατα, τὰ ἀνήχουστα, τὰ εἰς καρδίαν άνθρώπου μή άναδάντα; Είπε και δείξον τίς ό τοσαύτην ήμιν γνώσιν κομίσας; Ήμιν δέ, φησίν, ό θεός ἀπεκάλυψε διὰ τοῦ Πτεύματος αὐτοῦ. Είτα ένα μή τις νομίση, δτι τάθτα μόνον επίσταται, άπερ άπεχάλυψεν ήμιν ο Θεός δι' αύτοῦ, ούχι δε χαι πάσαν έχει την γνώσιν, επήγαγε. Το γάρ πνευμα πάντα έρευνα, και τὰ βάθη τοῦ Θεοῦ. Τίς τὰρ older ανθρώπων τα του ανθρώπου, ει μη το πγεῦμα τοῦ ἀνθρώπου τὸ ἐν αὐτῷ; οὖτω καὶ τὰ τοῦ Θεοῦ οὐδείς οἶδεν, εί μἡ τὸ Πνεῦμα τοῦ Θεοῦ. 😘 δὲ λέγει τοιουτόν ἐστιν-"Ωσπερ ἄνθρωπος αὐτὸς οίδε τὰ έαυτοῦ, καὶ & βουλεύεται καὶ ἐν διαγοία Εχει, μέτὰ ἀχριδείας ἐπίσταται πάντα, οῦτω καὶ τὸ Πνεύμα το άγιον μετά άχριδείας οίδε του Θεού την απόρρητον γνώσιν άπασαν. Είπων τοίνυν, Ουτω καί τά του Θεου ούδεις οίδεν, εί μη το Πνευμα του Θεοῦ, οὐκ ἀνθρώπους μόνον, ἀλλὰ καὶ τὴν ἄνω κτίσιν άπασαν της άχριδους ταύτης εξέδαλε γνώσεως. [471] Διό και σοφός τις παραινεί λόγος. Χαλεπώτερά σου μη ζήτει, και Ισχυρότερά σου μη έξέταζε· ά προσετάγη σοι, ταῦτα διανοοῦ· πλείονα γάρ συνέσεως άνθρώπων υπεδείχθη σοι. \*Ο δὲ geter remorton farin. Onog santa gueb ghere, ornogen μαθών έχεις άπαντα, ούδε ήρχεσε σοι ή φύσις πρός τήν των απάντων είδησιν, άλλ' άνωθεν των πλειόνων Ελαδες την γνωσιν· πολλώ γάρ μείζονα ην, η ώστε τή συνέσει καταληφθήναι τή σή. Τί τοίνυν οξκοθεν

Alii καταδύση.

φιλονειχείς τὰ βαθύτερα έρευναν, όταν καλ αύτων ών οίδας πολλά ύπερβαίνη σου την φρόνησιν, και ταῦτα ἐτέρωθεν ἔχης; Τοῦτο καὶ ὁ Παῦλος παραδηλών έλεγε. Τι γάρ έχεις, ο ούπ έλαδες; εί δέ παί Ελαθες, τι παυχάσαι ως μή λαβών; Παύσαι τοίνυν όψε γούν ποτε της τοσαύτης φιλονεικίας, και άνέχου της σοφωτάτης συμδουλης έχείνης της λεγούσης. Μή είπης, Τί τοῦτο; είς τί τυῦτο; πάντα γάρ eic ypelar autūr Extictai.

Κεφ. δ. Διά γάρ τοι τοῦτο, ἐπειδή πασα ή κτίσις έγένετο, καὶ τὸν οἰκεῖον κόσμον ἀπέλαδε, καὶ παναρμόγιον τούτο και παράδοξον και πολλής γέμον εκπλήξεως Εργον b είς μέσον προύχειτο, ξμελλον δε πολλοί των άνοήτων και μαινομένων επιλαμβάνεσθαι των γενομένων . ζρα πως προαναστέλλων αὐτων την ακαιρον χρίσιν καὶ μανιώδη ψῆφον, ἐνὶ ῥήματι πᾶσαν ἀναίσχυντον ενέφραξε γλώσσαν ο νομοθέτης είπών. Είδεν ό θεός πάντα, όσα ἐποίησε, καὶ ίδοὺ καλὰ λίαν. Έπειδή γάρ εν τοίς όρωμένοις ήν ούχὶ φῶς μόνον, άλλά και σκότος ού καρποί μόνον, άλλά και άκανθαι·ού δένδρα ήμερα, άλλά και άγρια·ούχ υπαια πεδία, άλλά και δρη και νάπαι και φάραγγες ούκ άνθρωποι μόνον, άλλά καὶ έρπετὰ ἰοδόλα · οὐκ ἰχθύες μόνου, άλλά και κήτη ούν ήμερα πελάγη, άλλά και απλωτος θάλασσα ούχ ήλιος μόνον και σελήνη και άστρα, άλλά και κεραυνοί και πρηστήρες ούκ άνεμοι μόνον προσηνείς, άλλὰ και καταιγίδες ού πέριστεραί μόνον καί δρνιθες ψδικοί, άλλά και ίκτίνοι και κόρακες και γύπες και έτερα άνθρωποφάγα ζώα. οιφπρόδατα και βόες, άλλά και λύκοι και παρδάλεις και λέοντες · ούχ Ελαφοι και λαγφοί και δορκάδες, ayya naj exobusor naj exere naj ebanomied. naj en βοτάναις δε ούχι σωτήρια μόνον φυτά, άλλά και δηλητήρια, και πολλοι έντεῦθεν σκανδαλίζεσθαι Εμελλον χαι αίρέσεις τίχτειν· μετά το γενέσθαι τά γενόμενα, και τον οίχειον έχαστον άπολαδείν χόσμον, χάθ' έχαστον δείχνυσι τον Δημιουργόν επαινούντα το γεγενημένον, μάλλον δε καθ' ενα αὐτῶν, καὶ κοινἢ πάντα, ἔνα τὴν ἐχείνου χρίσιν μαθών, κᾶν σφόδρα τις ἐταμός καλ άναίσχυντος ή, μηδέν περιεργάζηται λοιπόν των όρωμένων. Διά τοῦτο είπων, ὅτι ἐγένετο φῶς, ἐπhyaye. Kal elder o Oedo to Goo dti naldr, xal xalέχαστον ούτως. Είτα ΐνα [472] μή πάντα χατ' δνομα είπων c, μηχύνη τον λόγον, όμου περί πάντων άποφαίνεται απαξαπλώς, και πάλιν λέγει· Είδεν ο Θεός πάττα, δσα ἐποίησε, καὶ ίδοὺ καλὰ liar. Οὐκ έπειδή μετά το γενέσθαι έγνω ο Θεος ότι χαλον το γενόμενον άπαγε. Εί γάρ τεχνίτης άνθρωπος, καί πρό του γενέσθαι τὰ τῆς τέχνης μαθών, οίδεν ὅτι καλά τὰ παρ' αὐτοῦ μέλλοντα γίνεσθαι, πολλῷ μᾶλλον ή ἄρρητος έχείνη σοφία βουλήματι μόνο τά πάντα παραγαγούσα, και πρό της γεννήσεως α ήδει δτι καλά. Ούδε γάρ αν αυτά παρήγαγεν, εί ήγνόει. Τίνος οδν Ένεκεν ούτως είρηται; Διά την αίτίαν, ήν είπον. 'Ακούσας τοίνυν του προφήτου πρός σε λέγοντος, ότι ό θεός αὐτὰ είδε καὶ ἐπήνεσε, μὴ ζήτει λοιπόν ετέραν βάσανον και ἀπόδειξιν τοῦ κάλλους

Δ λίι γέμον θαυματουργίας ἔργον.

E Aliquot mas. ἐπιών,

d Alii yevévews.

facessens, te ipsum in terram abdes ac defodies, qui ineffabilem et inexplicabilem et supernis virtutibus incomprehensibilem virtutis divinæ providentiam nou dubites curiose tanta cum temeritate serutari? Quæ cnim illius sunt, solum Filio et Sphritui sancto exacte nota sunt omnia, nulli vero alteri : et ex his alterum quidem Joannes evangelista, alterum vero l'aulus apostolus declaravit. Itaque Tonitrui filius, et qui Christo admodum carus fult, quique hac nota designabatur; quod erat summæ virtutis indicium; qui tantam habebat fiduciam, ut et supra pectus ejus recumberet, sic ait: Deum nemo vidit umquam; visionem appellat cognitionem; Unigenitus Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit (Joan. 1. 18). Hoc et ipse Christus insinuans olim, dum populum alloqueretur Hebræum, dicebat, Nemo vidit Patrem, nisi is qui est a Deo: hic vidit Patrem (Joan. 6. 46). Vas autem electionis, cum in sermonem de ipsias dispensatione incidisset, cumque vellet arcana cuncta quæ didicerat, quo pactó cognovisset, indicare, his et ipse verbis utitur: Loquimur autem supientiam in mysterio, quæ asbcondita est, quam prædestinavit Deus ante sæcula in gloriam nostram, quam nemo principum hujus sæculi cognovit. Si enim cognovissent, numquam Dominum gloriæ crucifixissent. Sed sicul scriptum est, Quæ oculus non vidit, et auris non audivit, et in cor hominis non ascenderunt, que præparavit Dens iis qui diligunt illum (1. Cor. 2. 7-9). Quomodo ergo cognovimus nos, o Paule? quis illa revelavit, et manifesta reddidit illa nulli conspecta, vel andita, et quæ nullius 🖿 cor ascenderunt? Dic, et indica quis ille sit qui tantam nobis scientiam advexit? Nobis autem revelavit Deus per Spititum suum (1. Cor. 2. 10). Deinde ne quis eum putaret hæt nosse tantum, quæ per ipsum nobis Deus revelavit, non autem omnem scientiam callere, subjecit: Spiritus enim omnia scrutatur, etiam profunda Dei. Quis enim hominum seit, quæ sunt kominis, nisi spiritus hominis qui in ipso est? ita et quæ Dei sunt, nemo cognovit, nisi Spiritus Dei (Ilid. v. 11). Horum autem verborum hic sensus est : Sicut homo novit ea quæ ipsius sunt, quæque cogitat, et habet in animo, curreta scit exacte, sic ctiam Spiritus sanctus arcanam Dei scientiam omnem exacte novit. Cam igitur dixit, Ita et quæ Dei sunt nenw cognovit, visi Spiritus Dei, non homines solum, sed et omnem cælestem creaturam ab hac perfecta cognitione scclasit. Quam ob causam et sapiens quidam sermo admonet : Difficiliora te ne quasieris, et fortiora te ne scrutatus sucris; quæ præcepta sunt tibi, hæc cogita: plurima enim supra sensum hominis ostensa sunt tibi (Eccli. 3. 22. 25). Quod autem dicit, est ejusmodi: Ne hæc quidem quæ habes, tua industria cuncta didicisti: neque naturæ tuæ viribus nixus hanc cognitionem adipisci potuisti, sed cælitus missam hanc scientiam accepisti: multo quippe majora erant, quam ut tua possent intelligentia comprehendi. Cur ergo tuis viribus nixus conaris profundiora scrutari, cum pleraque ex iis quæ nosti, tuum sensum exsuperent, et aliunde ad te derivata illa possideas? Hoc et ipse

Paulus ut declararet, aielat: Quid enim habes, que d non accepisti? si autem accepisti, quid gloriaris, quasi non acceperis (1. Cor. 4. 7)? Tantum igitur conatum aliquando tandem omitte, et sapientissimo illi consilio parere dignare, quod monet, Ne dizeris, Quid est hoc? ad quid hoc? omnia enim ad usum ipsorum creata sunt (Eecli. 59. 21).

CAP. IV. Moysem prophetam periculosam curiosita. tem in exordio libri uno verbo sus:ulisse. — Hanc enim ob causam, cum orta esset omnis creatura, suumque accepisset ornatum, et admodum conciunum, mirabile, ac stupore dignum topus processisset in medium. cumque insipientes et insani nonnulli res creatas essent reprehensuri : vide quo pacto importunum illorum judicium, ac furiosam sententiam multo ante reprimens legislator uno verbo impudens quodvis os eorum occluserit, cum dixit: Vidit Deus cuncta que secerat, et ecce bona valde (Gen. 1. 31). Nam quoniam inter ea quæ videbantur, erant non lux tantum, sed et tenebræ: non fruges tantumi, sed et spinæ: non arbores tantum sativæ, sed et silvestres : non plani solum campi, sed etiam montes, et c. lles, et valles : non homines solum, sed et reptilia venenata: non pisces tantum, sed ctiam cete: non frequentata solum æquora, sed etiam mare innavigabile: non sol tantum et luna, et sidera, sed etiam fulmina, et ignei turbines : non venti solum secundi, sed et procelle: ; non columbæ tantum, et aves canoræ, sed et militi. et accipitres, et vultures, et alia carnivera aulmalia : non pecudes tantum et boves, sed et lupi, et pardi, et leones; non cervitantum, et lepores, et damæ. sed et scorpii, et viperce, et dracones : atque inter herbas quoque non salubres modo plantæ, sed et venenatæ, ae futurum erat ut hæe multis offendiculoessent, et binc hæreses orirentur; postquam res omnes creatæ sunt natæ, suumque singulæ sunt ornatum adeptæ, creatorem ostendit in singulis, id quod exortum erat, laudare, imo vero unamquamque sigillatim et omnes simul, ut cognito illius judicio, licet temerarius quispiam sit et impudeus, nihil amplius corum, que sub oculos cadunt, curiose scrutetur. ldeo ubi dixit factam esse lucem, adjunxit: Et vidit Deus lucem, quod esset bona (Gen. 1. 4), et ita de singulis. Deinde ne, si cuncta persequatur nominatim, proliziorem reddat orationem, simul pronuntiat de omnibus, et ait rursus : Vidit Deus cuneta qua secerat, et ecce bona valde (Gen. 1. 31). Non qued ubi facta fiterant, cognoverit Dens bona esse quae facta erant : absit. Si enim artifex homo, etiam antequam fiant ea quae sunt artis, novit, edoctus ea bona esse que ab ipso fieri debent : multo magis inessabilis illa sapientia, que sola sua voluntate autuque cuncta produzit, etiem antequam flerent, ca bona esse noverat. Neque enim illa produxisset, si ignota ipsi fuissent. Gur igitur ita loquatus est? Ob eam causam, quam attigi. Cum igitur prophetam audieris dicentem tibi Deum illa vidisse, atque landasse, noli jam amplius ultum examen vet indicium quærere pulchri-

1 Alii, plenum miracuti.

tudinis ipsorum, neque dicas, Quomodo bona? Ipsa enim ex operibus demonstratione clarior est sententia, quæ ex calculo et judicio conditoris emanat. Atque ideireo rudioribus verbis est usus. Nam quemadmodum si quis coemere medicamenta velit, alioquin imperitus, eaque jusserit medico prius ostendi, nullam aliam virtutis eorum demonstrationem requirit, ubi certo didicerit illa ab eo visa fuisse, ac laudata, sed artificis calculo contentus abit, cum audierit illa vidisse medicum, atque laudasse : sic nimirum Moyses, cum omnem vellet occasionem impudentis curiositatis amputare illis, qui creaturis essent fruituri, denuntiavit eis, ac dixit, Deum illa vidisse, laudasse, ac bona esse judicasse, neque simpliciter bona, sed bona valde. Noli ergo curiose inquirere, neque ratiocinando scrutare quæ facta sunt, cum tali de eorum præstantia testimonio sis instructus. Si enim minime contentus hoc verbo, ad inquisitionem rerum creatarum progredi velis, teque in ratiocinationum euripum ac fluctus solum injicias, ex quibus multam senties excitatam procellam, nihil quidem intelliges amplius, sed in naufragium te ipsum gravissimum præcipitem ages. Neque enim rationes omnes singulorum quæ facta sunt poteris reperire, sed et eorum quæ bona tibi nunc videntur, multa vituperabis. si animum adhibueris depravatum. Adeo namque imbecillis est hominum ratio, ut sæpenumero in contrarium agatur, et in judicio de creatura ferendo multi directe oppositi inter se pugnent. Nam gentiles quidem cum plus quam opus sit ipsam mirati essent, modum excesserunt, eamque deum esse arbitrati sunt : Manichæi vero , et alii rursus hæretici guidam dei minime boni (a) opus eam esse dixerunt : quidam unam ejus partem avulsam a cæteris spontaneæ cuidam materiæ attribuerunt, eamque indignam esse Dei opificio judicarunt. Ita, sicut ante dixi, si quis rationem ac mentem depravatam adhibeat, multa ex iis, quæ bona esse videntur, accusabit. Quid enim tibi sole pulchrius videtur? Attamen splendidum istud et jucundum astrum et oculos lædit insirmos, et cum radios ardentiores emittit, terram urit, febres gignit, fruges sæpenumero arefacit et inutiles reddit, arbores infecundas efficit, ac partem orbis terrarum nostræ ineptam habitationi et infestam reddit. Quid ergo? num, quæso, solem idcirco accusabimus? Absit; imo vero rationem quiescere jubentes, petram illam occupabimus, et dictum illud, Et vidit Deus cuncta quæ seceral, et ecce bona valde (Gen. 1. 31): siquidem et illa ipsa quæ nunc enumerata sunt a me, bona valde sunt et commoda. Sed ut superius dixi, ad vocem illam recurrendum est semper, ac dicendum : Ecce omnia, quæ secit Deus, bona sunt valde. Sed nonne deliciis vacare, jocari, et voluptati operam dare, bonum est? Audi Salomonem, qui deliciarum omne genus tentavit, et ait, Melius est ire ad domum luctus, quam ire ad domum convivii (Eccles. 7. 8). At mala res nox est? (oportet enim adversariorum

(a) Manichæi malum deum admittebant.

uti verbis.) Imo ipsa laborum est relaxatio, liberatio a curis, morborum solatium, a metu ac periculis requies non mediocris: juvenile reddit corpus, mentem vividam, membra laboribus fatigata recreat reficitque. At mala res est morbus? Unde igitur Lazarus coronam reportavit? Sed mala paupertas? Unde vero Job gloriam est consequutus? At noxiæ afflictiones frequentes, et continuæ? Unde autem factum est ut apostoli celebres et illustres evaderent? quæ porro via ducit ad vitam? nonne arcta et angusta? Noli ergo dicere, Cur hoc? ad quid hoc? sed tam in dispensationibus quam in creaturis Dei, quod silentium præbet lutum figulo, idem et ipse Conditori tuo præbe, mi homo.

CAP. V. Credendum esse providentia Dei regi omnia: ejusque rei maximam demonstrationem iis qui dubitant, a rebus creatis suppeditari. — Quid ergo? dicet aliquis; non vis me certo scire, ac credere Dei providentia res omnes regi? Volo equidem et opto, ac vehementer desidero: non tamen ejus providentiam scrutari, neque curiose in eam inquirere. Si enim jam scis, et sidem habere statuisti, noli quærere : sin autem dubitas, terram interroga, cælum, solem, lunam, varia brutarum animantium genera interroga, semina, plantas, mutos pisces, saxa, montes, saltus, colles, noctem, diem. Siquidem sole ac radiis ejus clarior est Dei providentia, et quovis tempore, quovis in loco, in descrtis, in regionibus cultis et incultis, in terra, in mari, et quocumque te contuleris, manisesta et idonea, cum votera tum nova providentiæ istius monumenta conspicies, vocesque undique missas hac nostra rationali voce clariores, a quibus de hac ejus cura instructur, qui aures voluerit admovere. Idcirco propheta quoque vocum istarum præstantiam volens ostendere, dicebat: Non sunt loquela, neque sermones, quorum non audiantur voces eorum (Psal. 18.4). Nam nostra quidem nota est illis tantum, qui ejusdem sunt linguæ: non item illis qui diversæ: at illa vox quæ mittitur a creaturis, ab omnibus, quæ totum orbem terrarum incolunt, nationibus potest audiri.

CAP. VI. De caritate Dei quæ caritatem omnem longe excedit; exemplum affertur ex historia Jonæ deductum. -Atque apud probos quidem ac modestos, ante ullam ex operibus demonstrationem, ipsa sola Dei sufficit assirmatio, non ad providentiam tantum, sed et ad amorem etiam illius erga nos eximium ostendendum. Non enim quovis modo providet nohis, sed ita ut amet simul, et vehementi nos et immenso quodam amore prosequatur, ab omni quidem passione immuni, sed ardentissimo et intentissimo, sincero, indissolubili, et qui numquam possit exstingui. Atque hoc nobis cum vellet insinuare Scriptura divina, profert quidem similitudines ductas a rebus humanis, profert et amoris, providentiæ, curæque exempla permulta. Non tamen in his tautum vult nos subsistere, sed etiam exempla mente transcendere. Neque enim tamquam sufficientia ad ejus benevolentiam indicandam ista protulit, sed tamquam auditoribus nota, quæque magis quam alia quævis hoc possent ostenαὐτῶν, μηδὲ λέγε. Πῶς χαλά; Τῆς γὰρ διὰ τῶν Εργων αποδείξεως σαφεστέρα ή διά τῆς ψήφου και τῆς κρίσεως τοῦ ποιήσαντος ἀπόφασις. Διά τοι τοῦτο καὶ παχυτέρα κέχρηται τη λέξει. "Ωσπερ γάρ εί τις φάρμαχα βουλόμενος ώνεϊσθαι, άπειρος ών, χελεύοι πρότερον επιδείχνυσθαι τῷ ἰατρῷ ταῦτα, χᾶν μάθη σαφως, ότι ίδων έχεινος. Επήνεσεν, ούδεμίαν ετέραν ἀπόδειξιν τῆς τούτων ἀρετῆς ἐπιζητεῖ, ἀλλ' ἀχούσας οτι είδεν αύτα ό ίατρος και επήνεσεν, αρκείται τ<del>ή</del> ψήφφ του τεχνίτου ουτω δή και ό Μωσῆς πάσαν περιεργίαν άναίσχυντον περιελείν βουλόμενος των μετά ταῦτα μελλόντων ἀπολαύειν τῆς χτίσεως, άπήγγειλε και είπεν, ότι είδεν αύτά ό Θεός και έπήνεσε, και έψηφίσατο είναι καλά, και ούγ άπλῶς καλά, άλλά και καλά λίαν. Μή τοίνυν περιεργάζου, μηδέ πολυπραγμόνει λογισμοίς τὰ γεγενημένα, τοιαύτην έχων τοῦ κάλλους αὐτῶν μαρτυρίαν. Εἰ γὰρ μή άρχεσθής τῷ ρήματι τούτω, άλλά βουληθής είς ζήτησιν των γεγενημένων έλθειν, είς ευριπον λογισμών καὶ κύματα πολύν έργαζόμενα γειμώνα σαυτὸν ἐμδαλών μόνον, εἴση μὲν πλέον οὐδὲν, ναυάγιον δὲ ἐργάση σεαυτῷ χαλεπόν. Οὐδὲ γὰρ δυνήση τοὺς λόγους ἄπαντας έκάστου τῶν γεγενημένων εύρεῖν, άλλά καλ τῶν δοκούντων είναι σοι νῦν καλῶν πολλά διαδαλεζς, έλν άγνώμονε χεχρημένος ής τη γνώμη. Ουτω γάρ ἀσθενής των άνθρώπων ὁ λογισμός, ώς εἰς ἐναντία περιαχθήναι πολλάκις, και έκ διαμέτρου κατά άλλήλων στήναι πολλούς έν τή περί της κτίσεως ψήφω. Έλλήνων μεν γάρ παίδες ύπερ το δέον αύτην θαυμάσαντες, το μέτρον ύπερεκδάντες και θεον είναι αυτήν ενόμισαν. Μανιχαΐοι δε και έτεροι πάλιν **αίρετιχοί, οί μέν ούχ άγαθοῦ θεοῦ ἔργον ἔφησαν αὐ**τήν είναι οι δε εν αύτης άποτεμόντες μέρος, αύτομάτο τινί προσέρριψαν ύλη, και άναξίαν ξκριναν τῆς του Θεού δημιουργίας είναι. Ούτως, ώσπερ έφθην είπων, εί τις λογισμοίς και άγνώμονι χρήσαιτο γνώμη, και των δοκούντων είναι καλών πολλά διαδαλεί. Τί γάρ σοι ώραιότερον ήλίου είναι δοχεί; 'Αλλ' δμως τούτο τὸ φαιδρὸν ἄστρον καὶ γλυκύ καὶ όφθαλμούς λυμαίνεται άσθενουντας, και γην κατακαίει θερμοτέρας άφεις τάς άχτινας, και πυρετούς τίκτει, και καρπόν πολλάκις κατεξήρανε και [473] εποίησεν άχρη. στον, και δένδρα άκαρπα είργάσατο, και μέρος τῆς οίχουμένης ἀοίχητον χατέστησεν ήμιν. Τί ούν, είπέ μοι; διαδαλούμεν τὸν ήλιον διά τοῦτο; "Απαγε : άλλά τούς λογισμούς ήσυχάζειν άφέντες καλ τον τούτων θόρυδον, επιληψώμεθα της πέτρας εχείνης, χαι της φήσεως τῆς λεγούσης, Kal slõsr ο Θεός πάντα ὄσα έποίησε, και ίδου καλά λίαν έπει και αυτά, δ άπηριθμησάμην νῦν, καλά λίαν καὶ χρηστά. 'Αλλ', όπερ Εμπροσθεν είπον, έπλ την ρήσιν έχείνην έπανιέναι χρή διαπαντός και λέγειν, Ίδου πάντα, όσα ξποίησεν ο Θεός, καλά λίαν. Άλλά το τρυφάν, καλ γελάν, και εν ήδονη είναι, καλόν; Ούκουν άκουε Σολομώντος, του πάν είδος τρυφής έπελθόντος, λέγοντος, Άγαθὸν πορευθηναι είς οίκον πένθους, ή πορευθήται είς οίχον πότου. 'Αλλά νίξ φαϋλον (δε**ξ γάρ έχ τῶν ἐναντίων μετα**χειρίσασθαι τὸν λόγον); 'Αλλά και αυτη πόνων άνάπαυσις, φροντίδων άπαλ-

λαγή, νοσημάτων παραμυθία, φόδων καὶ κινδύνων οὐ μικρὰ ἀναψυχή · νεαρὸν ποιεῖ τὸ σῶμα, ἀκμά-ζουσαν τὴν διάνοιαν, ἀναπαύει τὴν σάρκα πεπονη-κυῖαν. 'Αλλὰ νόσος κακόν; Πόθεν οὖν ὁ Λάζαρος ἐστεφανώθη; 'Αλλὰ πενία; Καὶ πόθεν ὁ Ἰὼδ εὐδοκίμησεν; 'Αλλὰ θλίψεις ἐπάλληλοι καὶ συνεχεῖς; Καὶ πόθεν οἱ ἀπόστολοι ἀνεκηρύχθησαν; ποία δὲ ὁδός ἡ εἰς τὴν ζωὴν ἄγουσα; οὐχ ἡ στενὴ καὶ τεθλιμμένη; Μὴ τοίνυν λέγε, Διὰ τί τοῦτο; εἰς τί τοῦτο; ἀλλὰ καὶ ἐπὶ τῶν οἰκονομιῶν καὶ ἐπὶ τῶν κτισμάτων τοῦ Θεοῦ, ἡν παρέχει σιγὴν ὁ πηλὸς τῷ κεραμεῖ, ταύτην καὶ αὐτὸς τῷ ποιήσαντί σε Θεῷ πάρεχε, ἄνθρωπε.

Κεφ. ε'. Τί ούν; φησίν ού βούλει με είδέναι σαφώς χαὶ πιστεύειν δτι προνοεί πάντων ὁ Θεός ; Καὶ μάλα χαὶ βούλομαι καὶ εὕχομαι, καὶ ἐπιθυμῶ σφόδρα · οὐ μὴν περιεργάζεσθαι την πρόνοιαν, ούδε πολυπραγμονείν. Εί μέν γάρ οίσθα καὶ πέπεικας σεαυτόν, μὴ ζήτει: εί δὲ ἀμφιδάλλεις, ἐρώτησον τὴν γῆν, τὸν οὐρανὸν, τὸν ἥλιον, τὴν σελήνην, ἐρώτησον τὰ ποιχίλα τῶν άλόγων γένη, τά σπέρματα, τὰ φυτά, τοὺς ἀφώνους ίχθύας, τὰς πέτρας, τὰ δρη, τὰς νάπας, τοὺς βουνοὺς. την νύχτα, την ημέραν. Τοῦ γάρ ήλίου και τῆς ἀκτίνος αὐτῆς φανερωτέρα ή τοῦ Θεοῦ πρόνοια, καὶ καθ' ξχαστον χαιρόν, χαὶ χαθ' ξχαστον τόπον, χαὶ ἐν ἐρτ,μία, καὶ ἐν οἰκουμένη, καὶ ἐν ἀοικήτφ, καὶ ἐν γἢ. και εν θαλάσση, και δπουπερ αν αφίκη, υπομνήματα δψει της προνοίας ταύτης σαφή και διαρκή, και παλαιά καὶ νέα, καὶ φωνάς τῆς φωνῆς ἡμῶν ταύτης τῆς λογικῆς τρανοτέρας πανταγόθεν φερομένας, καλ τον βουλόμενον ακούειν παιδευούσας αύτοῦ την κηδεμονίαν. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ προφήτης τῶν φωνῶν τούτων το εξαίρετον δηλών έλεγεν. Ούχ είσι λαλιαί, ούδὲ λόγοι, ὧν ούχὶ ἀκούονται αὶ φωναὶ αὐτῶν. Ή μεν γάρ ήμετέρα τοῖς όμοφώνοις ἐστὶ γνώριμος μόνον, έτερογλώσσοις δε ούχέτι ή δε διά τῆς χτίσεω; φωνή πασι τοις έθνεσι τοις κατά την οικουμένην έστιν άχουστή.

Κεφ. ς'. Τοίς μεν ούν εύγνώμοσιν άρχει χαι πρό τῆς διά των Εργων άποδείξεως ή άπόφασις αύτη μόνη τοῦ Θεοῦ, οὐχὶ τὴν πρόνοιαν αὐτοῦ δεῖξαι μόνον, ἀλλὰ χαί τον σφοδρον έρωτα τον περί ήμας. Ού γάρ άπλῶς [474] ἡμῶν προνοεῖ, ἀλλὰ καὶ ἐρῶν, καὶ σφόδρα έρων ξρωτά τινα άμήχανον, ξρωτα άπαθη μέν, θερμότατον δὲ καὶ εὐτονώτατον, καὶ γνήσιον καὶ ἀκατάλυτον, καὶ σδεσθηναι μή δυνάμενον. Καὶ τοῦτο παραστήναι βουλομένη ή θεία Γραφή, παράγει μέν είχονας τάς εν άνθρώποις, παράγει δε και πολλά ξρωτος ύποδείγματα καὶ προνοίας καὶ κηδεμονίας. Ού μην μέχρι τούτων ήμας μόνον βούλεται έπτάναι, άλλά και ύπερδαίνειν τὰ παραδείγματα τῷ λογισμῷ. Ούδὲ γὰρ ὡς ἀρχοῦντα δείξαι τὸ φίλτρον παράγει ταύτα, άλλ' ώς γνώριμα τοῖς άχούουσι, καὶ τῶν ἄλλων μάλλον δυνάμενα δείξαι τούτο. Οϊόν τι λέγιο. Πρός τινας όδυρομένους καὶ πενθοῦντάς ποτε καὶ λέγοντας, Έγκατέλιπέ με Κύριος, καὶ ἐπελάθετό μου ό Θεός τοῦ Ἰσραήλ, τηνικαῦτα ἐπάγει λέγων ὁ προγήτης Μή ἐπιλήσεται γυτή τοῦ παιδίου αὐτῆς, ἢ τοῦ ἐλεῆσαι τὰ ἔκγονα τῆς κοιλίας αὐτῆς; τοῦτο λέγων, ὅτι ὥσπερ ἐχείνη οὐχ ἄν ἐπιλάθοιτο των παιδίων των έαυτης, ούτως ούδε ό θεός του γένους τῶν ἀνθρώπων. Εἶτα ἴνα μάθης ὅτι τὴν εἰχόνα ταύτην παρήγαγεν ο προφήτης, ούχι τοσούτον βουλόμενος δείξαι το μέτρον της άγάπης του Θεού, όση μητρός έστι περί τὰ ἔχγονα τῆς χοιλίας αὐτῆς, ἀλλ' έπειδή τούτο μάλλον των άλλων έξαίρετον μέτρον άγάπης γνώριμον είχε (τὸ μέντοι φίλτρον τοῦ Θεοῦ πολλῷ μείζον ἐχείνου), ἐπήγαγεν Εἰ δέ καὶ ἐπιλάθοιτο ταῦτα γυνή, άλλ' έγὼ οὐκ ἐπιλήσομαί σου, λέγει Κύριος. Είδες πως ύπερέδη της μητρός τό μέτρον; Καὶ ἴνα μάθης ὅτι ἐχ πολλοῦ τοῦ περιόντος ύπερέδη καὶ μητρός φιλοστοργίαν, καὶ πατρός περὶ παίδας πόθον, ο μεν προφήτης φησί: Καθώς οίκτείρει πατηρ υίους, φκτείρησε Κύριος τους φοδουμένους αὐτόν. Καὶ αὐτὸς δὲ πάλιν ταύτην εἰσάγει τὴν εἰκόνα τῆς ἀγάπης. ήδει γὰρ ταύτην τῶν ἄλλων ἔχουσάν τι έξαίρετου. Ο δε και προφητών και πάντων Δεσπότης δηλών, ὅτι καὶ ταύτης τὸ μέτρον ἐκ πολλοῦ τοῦ περιόντος ὑπερδαίνει τοῦ Θεοῦ ἡ χηδεμονία, καὶ όσον τοῦ φωτός τὸ μέσον ἐστὶ πρὸς σκότος, καὶ πονηρίας πρός άγαθότητα, τοσοῦτον τὸ μέτρον τῆς του Θεού χρηστότητος και προνοίας πρός την πατρικήν φιλοστοργίαν, άκουε τι φησι Τις έστιν έξ ύμῶν, ὄν ἐὰν αἰτήση ὁ υίὸς αὐτοῦ ἄρτον, μὴ λίθον έπιδώσει αὐτῷ; καὶ ἐὰν ἰχθὺν αἰτήση, μἡ δφιν επιδώσει αὐτῷ; Εὶ δὲ ὑμεῖς πονηροὶ δντες οίδατε δόματα άγαθά διδόναι τοῖς τέχνοις ὑμῶν, πολλφ μᾶλλον ο Πατήρ ύμων ο έν τοῖς οὐρανοῖς δώσει άγαθά τοὶς α**ι**τοῦσ**ιν αύτύν∙ δ**ειχνὺς ὅτι ὅσον πονηρίας και άγαθότητος το μέσον, τοσούτον ή του Θεού άγαθότης της των πατέρων χηδεμονίας έστιν άγωτέρα. Ταύτα δὲ εἶπον τὰ ὑποδείγματα, ἴν', ὅταν έτέρας έπαγάγω φίλτρου είχόνας, μη μέχρι τοῦ μέτρου τοῦ λεγομένου παρά τῶν προφητῶν στήσης την διάνοιαν, άλλ' έχων τον κανόνα τοῦτον ὑπερδῆς τῷ λογισμῷ περαιτέρω, καὶ ίδης τῆς ἀγάπης αὐτοῦ την άφατον ύπερδολην. Ούδε γάρ άρχεῖται τοῖς τῆς φύσεως μέτροις, άλλ' άφελς αύτά καλ ύπερακοντίσας, καὶ ἔτερα πάλιν προστίθησεν ὑποδείγματα. Τοιοῦτον γάρ ό φιλών: [475] διά πλειόνων βούλεται δειχνύναι σούτο τῷ φιλουμένψ. δ δή καὶ αὐτὸς ποιεί εἰς τοπικών διαστημάτων μέγεθος έξάγων τὸν λόγον, ούχ ἵνα πάλιν τοσούτον αὐτοῦ νομίσης τὸ φίλτρον, άλλ' ἐπειδή τούτο μόνον τὸ μέτρον τῶν διαστημάτων τῶν ἄλλων **ὲξαίρετον και γνώριμον ῆν τοῖς ἀκούουσι. Και δι**ὰ μέν του Δαυίδ φησι. Κατά τὸ ΰψος του ούρανου άπὸ τῆς τῆς ἐκραταίωσε Κύριος τὸ ἔλεος αὐτοῦ έπι τους φοδουμένους αυτόν· και, Καθ' δσον απέχουσιν dratolal dad δυσμών, εμάχρυνεν μφ' ήμων τὰς ἀνομίας ήμων· διὰ τοῦ 'Hoatou δέ· θύ γάρ είσιν αι βουλαί μου, ώς αι βουλαί υμών. οὐδὲ αὶ όδοι μου, ὡς αὶ όδοὶ ὑμῶν ἀλλ ὄσον άπέχει ο οὐρανός ἀπό τῆς γῆς, τυσοῦτον ἀπέχουcir ai όδοι μου άπὸ τῶν όδῶν ὑμῶν, καὶ τὰ διαroiματά μου άπὸ τῶν διανοημάτων ὑμῶν. Ταῦτα δὲ Ελεγεν, άνωτέρω περὶ άφέσεως άμαρτημάτων διαλεχθείς, και είπων, "Οτι έπι ποιίυ άφησω τάς droplaς υμών. Είτα δειχνύς πόσον, ἐπήγαγε τοῦτο τὸ ὑπόδειγμα· καὶ οὐδὲ τούτοις άρκεῖται μόνοις, άλλ' είς ετέραν παχυτέραν α χαταφέρει τον λόγον είκόνα. Έν γάρ τῷ 'Ωσηὰ Ελεγε' Τί σοι ποιήσω, 'Εφραίμ; τί σοι ποιήσω, 'Ιούδα b; 'Ως 'Αδάμα θήσομαί σε, και ώς Σεδοείμ. Μετεστράφη ή καρδία μου έν τῷ αὐτῷ. συνεταράχθη ἡ μεταμέλειά μου. "Ο δε λέγει, τοιούτον έστιν. Ούδε το όπμα ήνεγχα της άπειλης, φησί. Καὶ άνθρωπίνως μέν διαλέγεται, ούχ ΐνα τι άνθριύπινον ύποπτεύσης, ἄπαγε, άλλ' ΐνα ἀπὸ τῆς παχυτάτης ο λέξεως θεοπρεπῆ τὴν ἀγάπην, καὶ γνησίαν, καλ άκατάλυτον νοήσης. "Ωσπερ γάρ τις μανιχώς τινος έρων, ούδε μέχρι φημάτων αίρειται λυπησαι τον ερώμενον, ούτω δη και αυτός φησιν Έπειδή μόνον είπον, καὶ ἐλύπησα τῆ λέξει, Μετεστράφη ή καρδία μου έν ταὐτῷ. Οὐδὲ γὰρ τὰς βαρυτάτας ταύτας παραιτείται είχονας παράγειν, ΐνα δείξη τὸ φίλτρον, ὅτι μάλιστα ἐρῶντός ἐστι. Καὶ ούδε ένταῦθα ἔστη, άλλα και περαιτέρω πρόεισι πάλιν, Ετερου βαθύτερον ἐπάγων ὑπόδειγμα καὶ λέγων. "Or τρόπον εὐφρανθήσεται νυμφίος ἐπὶ νύμφη, ούτως εύφρανθήσεται Κύριος 4 έπλ σοί οτι μάλιστα έν άρχη θερμότεροι οί έρωτες καὶ ζέοντες καὶ άχμάζοντές είσιν. Οῦτω δὲ εῖρηται, οὐχ ἴνα τι ἀνθρώπινον ὑποπτεύσης (πάλιν γάρ τὰ αὐτὰ λέγειν οὐ παύσομαι), άλλ' ενα έχ τούτων το θερμόν, το γνήσιον, τὸ σφοδρὸν, τὸ πεπυρωμένον τῆς ἀγάπης ίδης. Εἶτα είπων, ότι ώς πατήρ φιλεί, καὶ πλέον ή πατήρ, ώς μήτηρ, και πλέον ή μήτηρ, ώς νυμφίος, και πλέον ή νυμφίος, ὅτι τοσοῦτον ὅσον τὸ διάστημα τοῦ οὐρανοῦ άπὸ τῆς γῆς, καὶ πλέον ή τοσοῦτον, ὅτι τηλικοῦτον, όσον απέγουσιν άνατολαί από δυσμών, και πλέον ή τηλιχοῦτον, οὐδὲ ἐνταῦθα ἴσταται τῶν εἰχόνων, ἀλλὰ και περαιτέρω πρόεισιν είς επίδειξιν πολλώ ταπεινοτέρου ὑποδείγματος. Τοῦ γέρ Ἰωνᾶ μετά την φυγήν καί του Θεού την καταλλαγήν την πρός Νινευίτας έξαπορηθέντος, ώς οὐχ ἐλθόντων εἰς ἔργον τῶν ἀπειληθέντων, καὶ παθόντος τι άνθρώπινον πάθος, [476] και σχυθρωπάσαντος, επιτάξας τη άκτινι θερμοτέραν άφεϊναι την φλόγα, είτα χελεύσας τη γη σχεδιάσαι αὐτῷ στέγην ἀπὸ λαχάνου, καὶ θάλψας αὐτὸν μεθ' ύπερδολής καλ άναπαύσας, είτα λυπήσας τῷ ταύττ άφανίσαι την στέγην, έπειδη τῷ μὲν εἶδεν ἀνεθέντα. τῷ δὲ κατατεινόμενον \*, ἄκουε τί φησι πρὸς αὐτόν \* Σύ μεν έφείσω ύπερ της πολοκύντης, ύπερ ής ούκ έκακοπάθησας, ούδε εξέθρεψας εγώ δε ού φείσομαι ύπερ Nirevh τῆς πόλεως τῆς μεγάλης, έν ή κατοικούσιν έν αύτη πλείους ή δώδεκα μυριάδες ἀνδρῶν, οἴτινες οὐκ ἔγνωσαν δεξιὰν ἢ άριστεράν; "Ο δε λέγει τοιοῦτόν εστιν. Ούχ οὕτως άνέπαυσέ σε ή σκιά τοῦ λαχάνου ώς έμε εδφρανεν ή σωτηρία των ΝινευΙτών ούδε ούτως σε ελύπησεν ή άφαίρεσις αύτου, ώς έμε ό τούτων δλέθρος. Οδτω παρά γνώμην μου ή άπώλεια αύτων ήν. Όρος πώς

· Savil. τὸ μὲν είδεν ἀναιρεθέν, τὸ δὲ κατατ.

Alli βαρυτέραν.
 Τί ποιήσω σοι, Ἰούδα. Hæc aliunde desumpta sunt.

Alii βαρυτάτης.
 Sic e Bibliis et Savilio correctum. Montf. Χριστός. Ε.Α.

dere. Exempli causa: dum agit cum illis qui lamentabantur, ac gemebant olim, et dicebant : Dereliquit me Dominus, et oblitus est mei Deus Israel, tum adjicit hæc verba propheta: Numquid obliviscetur mulier parvuli sui, vel ut non misereatur setuum uteri sui (Isai. 49. 14. 15)? Hoc nimirum dicit : quemadmodum illa nequit oblivisci parvulorum suorum, sic neque Deus generis humani. Deinde ut intelligas hanc adductam esse a propheta similitudinem, non quod tantam vellet ostendere Dei caritatis esse mensuram, quanta sit matris erga fetus uteri sui; sed quoniam hunc eximium præ cæteris notum habuit caritatis modum -(tametsi multo major illo Dei amor), adjecit : Sin autem et horum oblita fuerit mulier, ego tamen non obliviscar tui, dicit Dominus (Ibid.). Vides ut materni amoris modum excedat? Atque ut intelligas maternum affectum et patris in filios benevolentiam eum longo intervallo superare, ait quidem propheta: Quomodo miseretur pater filiorum, misertus est Dominus timentibus se (Psul. 102. 13). Idemque rursus banc caritatis similitudinem adducit : quippe qui sciret præ cæteris hanc excellere. At prophetarum et omnium Dominus, ut Dei providentiam et curam ostenderet hujus mensuram longo intervallo superare, quantumque inter lucem ac tenebras, et inter bonitatem ac malitiam est discrimen, tantum a divina bonitate ac providentia paternum amorem superari, audi quid dicat : Quis est ex vobis homo, a quo si petierit filius ejus panem, numquid lapidem porriget ei? et si petierit piscem, numquid serpentem porriget ei? Quod si vos, cum sitis mali, nostis bona data dare filiis vestris, multo mugis Puter vester, qui in calis est, dabit bona iis, qui a se petierint (Matth. 7. 9-11); indicans, quantum est inter nequitiam bonitatemque discrimen, tanto paterna sollicitudine sublimiorem divinam esse benignitatem. Hæc autem a me ideireo exempla sunt allata, ut si quando alias comparationes induxero, ne intra limites eorum, quæ exprimuntur a prophetis, mentem circumscribas, sed hac utens regula, cogitatione superius ascendas, et · immensum caritatis ejus excessum agnoscas. Neque caim naturæ finibus est contentus, sed illis omissis atque superatis alia rursus adjungit exempla. Ea quippe conditio est amantis: multis argumentis id ei conatur ostendere, quem amore complectitur : quod et ipse facit, dum ad locorum intervalla magnamque intercapedinem orationem traducit, non ut iterum tantum ejus esse affectum arbitreris, sed quod hoc pracipue mensuræ genus cæteris sciret antecellere, atque auditoribus esse notum. Ac per Davidem quidem sit: Secundum altitudinem cæli a terra corroboravit Dominus misericordiam suam super timentes se (Psal. 102.11): et, Quantum distat ortus ab occidente, longe secit a nobis iniquitates nostras (1b. v. 12): per Isaiam vero, Neque enim sunt cogitationes meæ sicut cogitationes vestræ, neque viæ meæ sicut viæ vestræ; sed sicut distat cælum a terra, sic distant viæ meæ a viis vestris, et cogitationes meæ a cogitationibus vestris (Isai. 55. 8. 9). Hæc porro dicebat, quod paulo superius de remissione peccatorum disseruerat, et dixerat,

Quia multum dimittam iniquitates vestras (Isai. 55. 7). Deinde ostendens quantum sit illud multum, hoc adjecit exemplum : sed neque solis istis contentus est, verum etiam ad alteram crassiorem comparationem orationem dimittit. Nam apud Osee dicebat: Quid faciam tibi, Ephraim? quid faciam tibi, Juda 1? Sicut Adama ponam te, et sicut Seboim. Conversum est cor meum in ipso; conturbata est pænitudo mea (Osee 11. 8). Horum autem verborum hæc est sententia: Ne verbum quidem minarum toleravi. Ac loquitur quidem hominum more, non ut humanum quiddam suspiceris, absit, sed ut hac crassiori loquendi ratione caritatem quamdam Deo convenientem, sinceram, et indissolubilem intelligas. Nam quemadmodum si quis iusano quempiam amore diligat, ne verborum quidem tenus eum vellet offendere, quem ita diligit : sic nimirum et ipse inquit : Quoniam dixi tantum, et verbis offendi, Conversum est cor meum in ipso. Neque enim crassiores istas comparationes proferre dedignatur, ut amorem ostendat, quod est maxime diligentis. Neque hic substitit, sed pergit ulterius, et alterum rursus crassius exemplum adjungit, ita dicens : Quomodo lælabitur sponsus super sponsa, sic lælabitur Christus super te (Isai. 62. 5): quod initio præsertim ardentiores ac ferventiores, et vividiores sint amores. lta porro loquutus est, non ut humanum quidpiam suspiceris (iterum enim illud dicere non desinam), sed ut ex his ardorem, sinceritatem, vehementiam, flammam denique caritatis intelligas. Deinde cum dixisset, Sicut diligit pater, et amplius quam pater, sicut mater, et amplius quam mater, sicut sponsus, et amplius quam sponsus, quantum est intervallum cæli a terra, et amplius quam illud, quantum distat ortus ab occidente, et amplius quam illud, ne hic quidem substitit comparationibus utens, sed ulterius progreditur, ut multo abjectius exemplum ostentet. Cum enim Jonas post sugam, Deique cum Ninivitis reconciliationem inops consilii esset, et æstuaret, quod ea quæ minatus erat, in opus non procederent, et humano quodam turbaretur affectu, ac mæstus esset, cum soli imperasset Deus, ut ardentiores emitteret radios, ac deinde terræ jussisset, ut illi tegmen ex herba subitario opere strucret, cum magnopere illum levasset atque recreasset, deinde rursus cum ob sublatum e medio tegmen illud eum contristasset, postquam altero recreatum, et altero cruciatum illum vidit, audi quid ei dicat : Tu quidem pepercisti super cucurbita, pro qua non laborasti, neque nutriisti : ego autem non parcam super Ninive civitate magna, in qua habitant plures quam centum viginti millia hominum, qui non noverunt dexteram aut sinistram suam (Jon. 4. 10. 11)? Horum autem verborum hæc est sententia: Non ita recreavit te umbra oleris, ut me salus Ninivitarum exhilaravit : neque ita te destructio ejus contristavit, ut me illorum interitus. Ita præter mentem meam illorum exitium accidisset. Vides hic quoque comparationem illum excedere? Non enim

1 Hzec, quid faciam tibi, Juda ? aliunde desumpta sunt.

dixit. Tu quidem pepercisti super cucurbita, et conticuit ; sed adjunxit: Pro qua non laborasti, neque nutriisti eam. Nam quoniam eas potissimum plantas amaut agricolæ, in quas plurimum laboris impenderint, ut hoc quoque se genere amoris complecti homines indicaret, hoc addidit: Si enim tu alienum opus ita defendis, inquit, multo magis ego proprium, et cujus sum conditor. Deinde mitigat accusationem illorum, cum ait: Qui non noverunt dexteram aut sinistram suam, ut simplicitate potius quam malitia illos deliquisse declaret, id quod et pænitentiæ finis ostendit. Enimyero cum alios quoque reprehendit, qui gemehant, utpote derelicti, his eos verbis affatur; Interrogate me de filiis meis, et de operibus manuum mearum mandate mihi (Isai. 45.11). Quasi diceret : Quis patrem admonet, hortaturque ut filii sui curam gerat? aut artificem et opificem, ne suum opus sinat interire? Itane vero inter homines sufficit vobis naturæ vel artis conditio, ut de sollicitudine minime dubitetur: mibi vero putatis hortatore opus esse, ut liberos meos vel opera tuear et desendam? Hæc autem dicebat, non ut ipsum non hortarentur, sed ut scire possent Deum etiam ante cohortationem suas partes agere, velle tamen ut alii se cohortentur, et rogent, quod sciat ad hortatores magnam inde utilitatem dimanare. Vides ut manifestissime ac sole clarius per hæc exempla ineffabilis ejus providentiæ demonstratio elucescat? Perpende autem. Patrem in medium protulit, matrem, sponsum, sponsam, distantiam cæli et terræ, intervallum quod est inter ortum et occasum, agricolam, et olerum cultorem, architectum, genitorem, vehementem amatorem, qui turbetur, si vel etiam verbo tenus eum, quem amat, offenderit; et omnes illos tantum superare Dei bonitatem ostendit his omnibus, quantum malitiam probitas vincit.

CAP. VII. Demonstratio divinæ providentiæ ex creaturis. — Ac probis quidem et modestis, ut dixi, ista sufficient : sed quoniam nonnulli sunt lutei, contumaces, refractarii, carni addicti, age vel ex ipsis operibus, quantum in nobis situm fuerit, ejus providentiam demonstremus. Nam totam quidem illam, imo ne minimam quidem ejus partem aliquam facile fuerit expressisse : adeo immensa est et infinita, et tum ex parvis, tum ex magnis rebus elucet, sive quæ sub oculos cadunt, sive quæ minime cernuntur. Verumtamen ex iis quæ sub oculos cadunt, probationem instituamus. Hanc enim mirabilem concinnamque creaturam propter alium nullum condidit, nisi propter te; ac tam pulchram et magnam, tam variam et pretiosam, ac perennem, utilem, et omni ex parte fructuosam, et ad corporis sustentationem et corroborationem, et ad animæ instructionem, et aptamad viam sternendam ad cognitionem Dei, tua unius causa creavit. Neque enim angeli indigebant illa: quomodo enim indigerent, qui prinsquam oriretur ipsa, jam erant? Illos enim ista multo antiquiores esse, audi quo pacto verbis illis ostendat Deus, quibus ita Johum alloquitur: Quando facta sunt sidera, laudaverunt me omnes angeli mei, et voce magna cecinerunt (Job 38. 7): hoc est obstupesacti multitudine, pulchritudine, situ, utilitate, varietate, amœnitate, splendore, concinnitate, cæteris omnibus, quæ longe melius illi quam nos perspiciunt. Neque vero sideribus tantum exornavit, sed et sole et luna decoravit, utroque tempore multam tibi voluptatem, multam ex utroque suppeditans utilitatem.

Utilitas siderum quæ de cælo nos regunt. Solem utilitatemque ejus commendat; deinde singularum partium naturæ utilitatem generatim laudat. - Quid cælo pulchrius, quod nunc a sole lunaque collustratur, nunc veluti quibusdam oculorum jactibus, immenso siderum examine terram illuminat, et nautis ac viatoribus indices viæ quosdam ducesque subministrat? Qui enim pelagus sulcat, et ad clavum sedet, incursibus fluctuum, et turbatarum undarum insultibus, ac violento ventorum afflatui, noctisque illunis tenebris seipsum exponit, adeo illius regimini considit et ductui : et quod in sublimi situm est astrum, illum tanto dissitum intervallo, quasi vicinum sit et propinquum, ita secure deducit, et ad portum appellit, nec tamen ullam vocem mittit, sed conspectu suo viam illis monstrat, et illis tribuit, ut maria tuto possint emetiri, dum illis tempora designat, sie ut nunc quidem intra portum retinenda sit navis, nunc autem in pelagus confidenter educenda, et non improvide propter ignorantiam futuri in diem incidentes hiemalem, naufragium patiantur. Neque vero tantum integrorum annorum mensuras et tempestates illa designant, sed et cujusque noctis horam et conversionem diligenter repræsentant, et efficiunt, ut ex ipso aspectu discamus, quando major ejus pars præterierit, quando minor adhuc restet, et contra rursus, quod non solum nautis, sed etiam viatoribus commodum est, ne nocte intempesta viam ingrediantur, neque convenienti tempore domi resideant. Hoc una cum stellis etiam ex lunæ cursibus notum diligenter observatur. Nam quemadmodum sol diurnas, ita luna nocturnas horas dirigit, aliasque multas utilitates parit, et gratam aeris temperiem, et roris generationem, ut irrigata semina germinent, ac multa ex se commoda ad corroborandum genus humanum suppeditat, dumque media inter stellarum chorum, et solis splendorem interjacet : hoc quidem minor, illis vero præstantior est, ac multo major. Neque vero mediocris nascitur ex illa varietate spectatoribus voluptas et utilitas, ut neque vulgaris commoditas ex temporibus, et quatuor anni tempestatibus, seu mensuram, seu magnitudinem ac brevitatem, sive infinitam diversitatem consideres: aliam enim minorem, aliam majorem ac splendidiorem spectare licet, et quasdam ex illis diversis temporibus apparere. Summa nimirum ac solertissima Dei sapientia multam ubique varietatem essicit, cum ut potentiæ suæ miraculorum effectricis specimen edat, tum ut rerum quæ cernuntur oculis, commoditati provideat, ac multam immensamque præbeat utilitatem, et cum his omnibus etiam voluptatem. Quid enim exto jucundius, quod nune tanquam linκαι ένταῦθα δπερδαίνει την είκόνα. Οὐ γάρ εἶπε, Σύ μεν έφείσω ύπερ της κολοκύντης, και εσίγησεν, άλλ' ἐπήγαγεν 'Εφ' ἢ οὐκ ἐκακοπάθησας, ούδε εξέθρεψας αὐτήν. Έπειδη γάρ έχεινα μάλιστα φιλούσι των φυτών οι γηπόνοι, περί & πολύν επεδείξαντο πόνον, δείξαι θέλων δτι καλ κατά τοῦτο φιλεί τὸ είδος τοῦ φίλτρου τοὺς ἀνθρώπους, τοῦτο προσέθηκεν. Εί γάρ σὺ τοῦ άλλοτρίου έργου οῦτως ἀντείχου, φησί, πολλῷ μάλλον έγὼ τοῦ οίχείου, καὶ οὖ ποιητής είμι. Είτα καὶ ὑποτέμνεταί τι τῆς κατηγορίας αὐτῶν λέγων, ὅτι Οὐκ ἔγνωσαν δεξιὰν ἢ ἀριστεράν· ἀφελεία μαλλον ή κακία · πεπλημμεληκέναι αύτους ἀποφηνάμενος, ὁ καὶ ἔδειξε τὸ τῆς μετανοίας τέλος. Καὶ ἐτέροις δὲ ἐπιτιμῶν θρηνοῦσιν ὡς ἐγχαταλειφθείσι, ταῦτα λέγει τὰ βήματα. Έρωτήσατέ με περί των υίων μου, και περί των έργων των χειρωτ μου έττεί. Ιασθέ μοι. "Ο δε λέγει τοιουτόν έστι -Τίς πατέρα άναμιμνήσκει, καλ παρακαλεί, ώστε προνοήσαι παιδός; ή τεχνίτην και δημιουργόν, ώστε μή άφείναι διαπεσείν το έργον; Είτα επ' άνθρώπων μεν άρχεισθε τη φύσει χαι τη τέχνη είς απόδειξιν της χηδεμονίας, έμε δε οιετθε χρήζειν του παραχαλούντός με, ίνα τῶν τέχνων τῶν ἐμῶν χαὶ τῶν ἔργων άντιλήψωμαι; Ταῦτα δὲ Ελεγεν, ούχ ένα μή παρακαλώσιν, άλλ' ίνα είδέναι έχωσιν δτι καλ πρό τῆς παρακλήσεως ο Θεός τά έαυτοῦ ποιεί, βούλεται δε καί παραχαλεϊσθαι, έπειδή μέγα οίδε τοίς παραχαλούσιν έντεῦθεν ὑπάρχον τὸ κέρδος. Είδες πῶς σαφέστερον χαλ ήλίου φαιδρότερον διά τῶν ὑποδειγμάτων τούτων τῆς ἀφάτου προγοίας αὐτοῦ ἡ ὑπόδειξις διαλάμπει; Σχόπει δέ. Παρήγαγεν είς μέσον τὸν πατέρα, τὴν μητέρα, τον νυμφίον, την νύμφην, το διάστημα τοῦ ούρανοῦ χαὶ τῆς γῆς, τὸ μέσον τῶν ἀνατολῶν πρὸς δυσμάς, τον φυτουργόν και περι λάχανα πονούμενον, τον οίχοδόμον των γενησομένων, τον σφοδρον έραστην, τον ταραττόμενον, εί και μέχρι φημάτων λυπήσειε τον ερώμενον. και τοσούτον απάντων ύπερακοντίζειν διά πάντων τούτων έδειξε την του Θεου άγαθότητα, **σσον πονηρίαν χρηστότητος.** 

[477] Κεφ. ζ'. Καλ τοίς μέν ούν εύγνώμοσιν, όπερ έφην, άρχει χαι ταῦτα άλλ' ἐπειδή τινές είσι πήλινοι, καὶ δυσανάγωγοι, καὶ δυσπειθείς, καὶ αὐτόσαρκες, φέρε δή και διά των ξργων αυτών άποδείξωμεν αυτού την πρόνοιαν, χαθ' όσον ημίν οξόν τε. "Απασαν γάρ αύτην, μάλλον δε ούδε το πολλοστον αύτης μέρος παραστήσαι βάδιον · ούτως έστιν άπειρος και άφατος, και διά των μιχρών και διά των μεγάλων διαλάμπουσα, και των όρωμένων και των ούχ όρωμένων. Πλην άλλ' άπδ των όρωμένων τέως ποιησώμεθα την απόδειξιν. Την γάρ θαυμασίαν ταύτην καὶ παναρμόνιον κτίσιν δι' οὐδένα ἔτερον ἐποίησεν, ἢ διὰ σέ· καὶ καλὴν οὕτω, καλ μεγάλην ούτω, καλ ποικίλην, καλ πολυτελή, καλ διαρχή, και χρησίμην και πανταχόθεν κερδαλέαν, και πρός σώματος διατροφήν καὶ σύστασιν, καὶ πρός ψυχής φιλοσοφίαν, καὶ πρὸς θεογνωσίας όδὸν ἐπιτηζείαν χατεσχεύασε διά σέ. Ούδε γάρ άγγελοι ταύτης έδέοντο · πῶς γὰρ οἱ καὶ πρὶν ἢ γενέσθαι αὐτὴν ὅντες; "Οτι γάρ έχεῖνοι πολλῷ ταύτης πρεσδύτεροι, ἄχουε τί φησιν ό θεός τῷ Ἰὼδ διαλεγόμενος. "Οτε έγένετο άστρα, grecar με πάντες άγγελοί μου, και υμνησαν φωνή μεγάλη τοῦτ' ἔστιν, ἐκπλαγέντες τὸ πληθος, τὸ κάλλος, τὴν θέσιν, τὴν χρείαν, τὴν ποικιλίαν, τὴν φαιδρότητα, τὴν λαμπηδόνα, τὴν ἀρμονίαν, τὰ ἄλλα πάντα, ἄπερ ἀκριδέστερον ἡμῶν συνορῶσιν ἐκεῖνοι. Οὐκ ἀστράσι δὲ ἐκαλλώπισε μόνον, ἀλλὰ καὶ ἡλίψ καὶ σελήνη κατεκόσμησεν, ἐν ἐκατέρψ τῷ καιρῷ πολλὴν μέν σοι τὴν ἡδονὴν, πολλὴν δὲ παρέχων τὴν χρείαν ἐξ ἀμφοτέρων.

Τί γάρ ώραιότερον ούρανοῦ, νῦν μὲν ὑφ' ἡλίου τεκαί σελήνης καταλαμπομένου, νῦν δὲ, καθάπερ τισίν όφθαλμῶν βολαίς, τῷ ἀπείρφ τῶν ἄστρων πλήθει καταυγάζοντος την γην, και ναύταις και όδοιπόροις όδηγούς τινας διδόντος καλ χειραγωγούς; 'Ο γάρ τὸ πέλαγος τέμνων, και ἐπὶ τῶν οἰάκων καθήμενος, καὶ χυμάτων εμδολαίς, και υδάτων άτάκτων ρύμη, και πνευμάτων βιαίων φορά b, καλ νυκτός ἀσελήνφ σκότφ. έχδίδωσιν έαυτον, τη παρά τούτου όδηγία θαρρών. καὶ ὁ ἐν τός κείμενος ἀστήρ τὸν ἐκ τοσούτου καθήμενον διαστήματος, ώσπερ έγγυς και πλησίον παρών, ούτω μετά άχριδείας χειραγωγεί, καλ πρός λιμένας όρμίζει, φωνήν μέν ούκ άφιείς, τη δε δψει δειχνύς αὐτοῖς τὰς ὁδοὺς, καὶ τὴν θάλασσαν τέμνειν αὐτοῖς χαριζόμενος μετ' ἀσφαλείας, καιρούς ύποδεικνύς, ώστε νῦν μὲν εἴσω τοῦ λιμένος χατέχειν τὸ πλοίον, νῦν δὲ θαρδούντας είς το πέλαγος εξάγειν, και μή διά την τοῦ μέλλοντος ἀδηλίαν ἀπροόπτως εἰς χειμέριον ἐμπίπτοντας ημέραν ναυάγιον ὑπομένειν. Καὶ οὐχ όλοκλήρων δὲ ἐνιαυτῶν μέτρα μόνον καὶ καιρούς χαρακτηρίζουσιν ούτοι, άλλά και έκάστης νυκτός και ώραν και τροπήν μετά πολλής παριστώσι τής άκριδείας, και ποιούσιν είδέναι τους όρωντας, πότε μέν τὸ πλέον αὐτῆς παρῆλθε, πότε δὲ τὸ Ελαττον ὑπολέλειπται, καὶ αὖ τοὐγαντίον πάλιν, ὅπερ οὐ ναύταις μόνον, άλλά και όδοιπόροις χρήσιμον, ώστε μή άωρί τῆς γυχτός τῆς όδοιπορίας ἄπτεσθαι, μήτε ἐν καιρῷ τῷ προσήχοντι οίχοι καθῆσθαι. Τοῦτο μετὰ τῶνάστέρων και οι σεληναΐοι [478] δρόμοι μετά άκριδείας είσιν έμπεπιστευμένοι. Καθάπερ γάρ ὁ ήλιος. τάς ώρας τῆς ἡμέρας, οὕτω καὶ ἡ σελήνη τὰς τῆς νυχτός χανονίζει, χαὶ πολλήν ἐτέραν χρείαν παρέχει, και άξρος εθκρατον χύσιν, και δρόσου γένεσιν πρός την των σπερμάτων βλάστην, και πολλην οίκοθεν είς την σύστασιν των άνθρώπων παρεχομένη την ώφελειαν, καλ μέση του χορού των άστέρων καλ τῆς ήλιαχῆς Ισταμένη λαμπηδόνος. τοῦ μέν γάρ έστιν έλάττων, των δε άμείνων και πολλώ μείζων. Ού μικρά δε και έκ της ποικιλίας ταύτης ήδονή τοίς θεαταίς και χρεία, ώσπερ ούδε τυχούσα ή δνησις ή άπο των καιρών, ή ἀπό τῶν ώρῶν, ή ἀπό τοῦ μέτρου, ή άπο του μεγέθους και της βραχύτητος, ή άπο της διαφοράς της άφάτου τον μέν γάρ έλάττω, τον δέ μείζω καλ φαιδρότερον έστιν ίδεζν, καλ κατά διαφόρους χαιρούς φαινομένους αύτων τινας. Η γάρ περιουσία της εύμηχάνου σοφίας πολλήν πανταχοῦ τήν ποικιλίαν έργάζεται, όμου μέν τῆς οίχείας θαυματουργίας την ἀπόδειξιν ἐπιδειχνυμένη; όμοῦ δὲ και τῆς τῶν ὁρώντων προνοοῦσα χρείας, καὶ πολλήν καὶ άφατον την ώφέλειαν παρεχομένη, καὶ μετά τούτων άπάντων και την ήδονήν. Τι γάρ τερπνότερον ούρα-

Απί πονηρία.
 Δ Λίμ πνευμάτων άγρίων φορά.

νου, νυν μέν ώς σινδόνος καθαράς και διαυγούς ύπερ χεφαλής ήπλωμένου, νύν δε ώς λειμώνος πολυανθούς ποιχιλλομένου, χαὶ τὸν αὐτοῦ φαίνοντος στέφανον; Ούδὶ γὰρ οὕτως ἡδὺ λειμῶνα Ιδείν ἐν ἡμέρα, ὡς ἡδῦ χαὶ τερπνὸν οὐρανὸν ίδειν ἐν νυχτὶ μυρίοις ἄνθεσι τοις τῶν ἀστέρων πανταχόθεν κατεστεμμένον, ἄνθεσιν οὐδέποτε μαραινομένοις, άλλ' άχραιφνὲς άελ τὸ οἰχεῖον χάλλος ἐπιδειχνυμένοις. Τί δὲ αὐτοῦ ἡδύτερον, ὅταν της νυκτός ἀπελθούσης, καὶ μηδέπω της ἀκτίνος ἀνισχούσης, καθάπερ κροκωτῷ τινι πέπλω τοῖς προοιμίοις της άνατολης του ήλίου φοινισσόμενος καλλωπίζηται; τί δὲ ἡλίου γένοιτ' ἄν ώραιότερον θέαμα άνίσχοντος ὑπὸ τὴν ἔω, καὶ μικρά καιροῦ ροπή πάσαν μέν γῆν, πάσαν δέ θάλασσαν, πάν δέ δρος καί νάπας καὶ βουνούς, πάντα δὲ ούρανὸν ταῖς τῶν ἀκτίνων καταλάμποντος βολαίς, και της νυκτός το περιδόλαιον άπαμφιεννύντος των όρωμένων, καλ γυμνά πάντα πρό τῶν ὀφθαλμῶν δειχνύντος ἡμῖν; Πῶς ἄν τις αύτοῦ ἐχπλαγείη τοὺς δρόμους, τὴν εύταξίαν, τὴν έν τοσαύταις έτων περιόδοις άπαράλλακτον καλ άνεμπόδιστον διακονίαν, το κάλλος αύτοῦ το διηνεκῶς άχμάζον, την λαμπηδόνα, την φαιδρότητα, την χαθαρότητα, την τοσούτοις όμιλοῦσαν σώμασι, καὶ μηδαμού μολυνομένην; Πρός δὲ τούτοις, την χρείαν την άφατον, την έν σπέρμασι, την έν φυτοίς, και έν σώμασιν άνθρώπων, τετραπόδων, ίγθύων, άέρων, λίθων, βοτανών, την εν γή, την εν θαλάσση, την εν άέρι. την έν πάσιν άπλως τοίς όρωμένοις; Πάντα γάρ αύτοῦ δείται καὶ ἀπολαύει τῆς χρείας, καὶ ἀμείνω γίνεται ταύτης μετέχοντα, οὐ σώματα δὲ μόνον, οὐδὲ φυτά, άλλα και υδατα, και λίμναι, και πηγαί, και ποταμοί, καὶ αὐτή τοῦ ἀέρος ἡ φύσις λεπτυνομένη καί καθαιρομένη και διειδεστέρα γινομένη. Διά δή τούτο και ό ψαλμφδός το κάλλος αύτοῦ παραδηλώσαι βουλόμενος, τὸ διηνεχώς φαιδρόν, την άχμάζουσαν ώραν, τὸ μηδέποτε διαπίπτον άνθος, [479] την εὐπρέπειαν, την εύμορφίαν, την άπαραπόδιστον διακονίαν, ούτω πως έλεγεν 'Εν τῷ ήλίφ έθετο τὸ σχήνωμα αὐτοῦ, τοῦτ' ἔστιν, ἐν αὐτοῖς τοῖς οὐρανοίς: τούτο, σχήνωμα Θεού λέγων, αίνίττεται. Καί αὐτὸς ὡς τυμφίος ἐκπορευόμετος ἐκ παστοῦ αὐau o ilde v. Είτα και το εύκολον της διακονίας αὐτοῦ δηλῶν èπήγαγεν, Άγαλλιάσεται ώς γίγας δραμεῖr όδὸr αὐτοῦ. Εἶτα τὸ διαρχές καὶ ἀποχρῶν τῆ οἰκουμένη πάση, Άπ' ἄκρου τοῦ ούρανοῦ ἡ ἔξοδος αὐτοῦ, καί τὸ κατάντημα αὐτοῦ ἔως ἄκρου τοῦ οὐρανοῦ. Είτα τὸ πᾶσι χρήσιμον καὶ ἀφέλιμον, Καὶ οὐκ ἔστιν δς αποκρυδήσεται τῆς θέρμης αὐτοῦ. Έξεστιν, εί μή ἀπέχαμες, μαθείν αύτοῦ την πρόνοιαν χαι έτέρωθεν · ἀπὸ τῶν νεφῶν, ἀπὸ τῶν ὡρῶν, ἀπὸ τῶν τροπῶν, ἀπὸ τῶν ἀνέμων, ἀπὸ τῆς θαλάσσης καὶ τῶν ἐν αὐτἢ ποιχίλων γενῶν, ἀπὸ τῆς γῆς χαὶ τῶν ἐν αὐτἢ τετραπόδων, έρπετων, πτηνών τών άεροπόρων, τών γερσαίων, από των αμφιδίων των έν λίμναις και πηγαίς και ποταμοίς, άπο της οικουμένης, άπο της άσικήτου, άπὸ τῶν φυομένων σπερμάτων, δένδρων. βοτανών, φυτών εν ταϊς ερήμοις, εν ταϊς ούχ ερήμοις, άπὸ τῶν βλαστανόντων ἐν πεδίοις, ἐν φάραγξιν, έν δρεσιν, έν νάπαις, ἀπὸ τῶν αὐτομάτως φυομένων, άπο των μετά πόνου και γεωργίας, άπο των ζώων τῶν ἡμέρων, τῶν ἀνημέρων, τῶν ἀγρίων, τῶν χειροήθων, τῶν μικρῶν, τῶν μεγάλων, ἀπὸ τῶν ἐν χειμώνι, των έν θέρει, των έν μετοπώρω φαινομένων

όρνίθων και τετραπόδων, και ίχθύων, και φυτών, και βοτανών, άπό των έν νυχτί γινομένων, άπό των έν ήμέρα, από των ύετων, από του μέτρου των ένιαυτων, άπο θανάτου, άπο ζωῆς, άπο τοῦ πόνου τοῦ συγκεκληρωμένου ήμιν, άπο άθυμίας, άπο άνέσεως, άπο σίτων χαὶ ποτῶν τῶν δεδομένων ἡμῖν, ἀπὸ τῶν ἐπιτηδευμάτων, από τεχνών, από ξύλων, από λίθων, άπο τῶν όρῶν τῶν μεταλλικῶν, ἀπο τῆς πλεομένης θαλάττης, ἀπὸ τῆς ἀπλώτου, ἀπὸ τῶν νήσων, ἀπὸ των δρμων, άπο των άκτων, άπο της έπιφανείας του πελάγους, άπὸ τοῦ βάθους τῶν ὑδάτων, ἀπὸ τῆς φύσεως των στοιχείων, άφ' ων ο κόσμος ήμιν συνέστηχεν, άπὸ τῆς διατάξεως τῶν χαιρῶν, ἀπὸ τῆς διαφοράς τοῦ μέτρου τῆς ἡμέρας καὶ τῆς νυκτός, ἀπὸ νόσου χαὶ ὑγιείας, ἀπὸ τῶν μελῶν τῶν ἡμετέρων, άπο τῆς κατασκευῆς τῆς ψυχῆς, ἀπο τῶν τεχνῶν καὶ της σοφίας της εν αύταις παρασχεθείσης τῷ τῶν άνθρώπων γένει, άπό τῆς χρείας τῶν ὑπηρετουμένων ήμιν άλόγων και φυτών και έτέρων κτισμάτων, άπο των μικροτάτων και εύτελεστάτων ζώων. Τί γάρ μελίττης βραχύτερον και είδεχθέστερον; τί δε μυρμήχων καλ τεττίγων εύτελέστερον; 'Αλλ' διμως καλ ταύτα λαμπράν άφίησι φωνήν ύπερ της του θεου προνοίας και δυνάμεως και σοφίας. Διά τοῦτο και ό προφήτης, ο τοσούτου Ηνεύματος ήξιωμένος, επιών τῆς χτίσεως τὸ σῶμα, χαὶ όλίγα ἄττα διεξελθών, άνεδόησε μετ' έχπλήξεως πολλῆς την θαυμασίαν έχείνην φωνήν. 'Δς έμεγαλύνθη τὰ έργα σου, Κύριε! πάντα έν σοφίμ έποίησας.

Καὶ ταῦτα πάντα, ἄνθρωπε, διὰ σέ. [480] Καὶ γὰρ καὶ ἄνεμοι διὰ σὲ (ἐπὶ γὰρ τὴν ἀρχὴν τὸν λόγον èπανάξομεν πάλιν), ໃνα τὰ σώματα πεπονηχότα. ριπίζωσιν, ΐνα τον άπο του βορδόρου μολυσμόν, καὶ την γινομένην βαρύτητα άπο του χαπνού χαι των χαμίνων και ετέρων άναθυμιάσεων διακαθαίρωσιν, ίνα την έχ της άχτινος θερμότητα παραμυθώνται, ίνα χοῦφον ποιῶσι τὸ πνίγος, ΐνα τὰ σπέρματα τρέφωσιν, ένα τὰ φυτὰ αύξωσιν, ένα σοι καὶ ἐν θαλάσση συνοδοιπορώσι, και εν γή της γεωργίας ύπηρέται γένωνται, έχει μέν βέλους δξύτερον τά πλοία παραπέμποντες, ούτω τὸν πλοῦν χοῦφον χαὶ εὐμαρῆ χατασχευάζοντες, ένταῦθα δὲ μετὰ σοῦ τὰς ἄλωνας ἀνακαθαίροντες, και τὰ άγυρα τοῦ καρποῦ διαχωρίζοντες, και την εκ της έργασίας ταλαιπωρίαν επικουφίζοντες, ίνα σοι τὸν ἀέρα χοῦφον καὶ προσηνῆ κατασχευάσωσιν, ίνα σε χαι ετέρωθεν τέρπωσι, νῦν μέν γλυκύ και προσηνές συρίζοντες, νῦν δὲ ἡρέμα φυτοῖς προσδάλλοντες και πέταλα δένδρων σείοντες, ίνα σοι τὸν ὕπνον καὶ θέρους καὶ ἔαρος ὥρφ ἡδίω καὶ μέλιτος γλυχύτερον έργάσωνται, ζν', όπερ επί τῶν δένδρων ποιούσι, τούτο καλ επλ τών θαλαττίων νώτων έργαζόμενοι, έπί τε τῶν ποταμίων ναμάτων, καλ την επιφάνειαν αὐτῶν μετεωρίζοντες, πολλην σοι εντεύθεν παρέχωσι την άπο της θέας τέρψιν, και προ τῆς τέρψεως δὲ ταύτης καὶ ώφέλειαν μεγίστην. Καὶ γάρ καὶ τοῖς ΰδασιν οὕτοι καὶ ἄλλως χρήσιμοι, οὐκ άφιέντες διηνεχώς έστώτα τὰ ΰδατα χατασήπεσθαι, άλλα τῷ συνεχῶς αὐτὰ χινεῖν χαὶ ἀναρριπίζειν νεαρά καὶ ἀκμάζοντα καθιστώντες, καὶ πρὸς τροφήν τών έν αύτοις νηχομένων ζώων επιτηδειότερα. Εί δε καλ αύτην βουληθείης περιεργάζεσθαι την νύχτα, δψει καὶ ἐντεῦθεν πολλὴν τοῦ Ποιητοῦ τὴν πρόνοιαν. Καὶ γάρ άναπαύει σοι τό σῶμα πεπονηχός, καὶ τὰ μέλη σοι κατατεινόμενα τοίς μεθημερινοίς πόνοις άνίησε καὶ χαλά, άλλοιούσα καὶ πρὸς ἀκμὴν διὰ τῆς ἡσυχίας

teum quoddam mundum ac pellucidum super caput nostrum expansum est, nunc tamquam floribus refertum ac variegatum cernitur pratum, suamque coronam ostentat? Neque enim æque jucundum est interdiu pratum cernere, ac jucundum est et suave cælum de nocte spectare, innumeris stellarum floribus undique coronatum, floribus qui numquam marcescunt, sed illæsam suam pulchritudinem semper ostentant. Quid illo rursus jucundius, cum nocte jam pulsa, necdum tamen oriente sole, veluti croceo quodam peplo auroræ primordiis purpuratum ornatur? Quodnam porro spectaculum pulchrius oriente sub auroram sole, cum parvo temporis momento terram totam, totum mare, montes omnes, saltus, et colles, cælum universum radiorum sparsionibus illustrat, et exuto excussoque a rebus, quas oculis cernimus, amictu noctis, nobis ante ocule s omnia nuda proponit? Quis satis miretur cursus ejus rectum ordinem, inter tot annorum circuitus immutabile ac nusquam interruptum ministerium, semper florentem ejus pulchritudinem, splendorem, fulgorem, puritatem, quæ, licet cum (ot corporibus misceatur, nusquam tamen inquinatur? His adde utilitatem immensam in seminibus, in plantis, in hominum corporibus, quadru pedum, piscium, acris, lapidum, herbarum in terra, in mari, in aere, in omnibus demum, quæ oculis usurpamus. Si quidem omi la ejus ope indigent, et si ea fruantur, meliora redduntur : neque solum corpora, neque plantæ, sed etiam aquæ, lacus, fontes, flumina, et aeris ipsa naturn, quæ subtilior, purior, ac rellucidior evadit. Hanc nimirum ob causam et auctor Psalmorum, cum ejus pulchritudinem vellet exprimere, perennem splendorem, formam florentem ac vividam, florem numquam excidentem, ornatum, decorem, ministerium nusquam interruptum, ita dicebat : In sole posuit tabernaculum suum (Psal. 18. 6), hoc est, in ipsis cælis: hoc subindicat, dum tabernaculum Dei aprellat. Et ipse tamquam sponsus procedens de thalamo suo. Tum ut facilitatem ministerii ejus, et agilitatem exprimeret, addidit: Exsultabit ut gigas ad currendam viam suam. Deinde, quomodo satis sit et sufficiat solus universo terrarum orbi : A summo cælo egressio ejus, et occursus ejus usque ad summum cæli (Ibid. v. 7). l'ostea quam sit omnibus utilis et commodus: Nec est qui se abscondat a calore ejus. Licet aliunde quoque, nisi forte jam desessus es, providentiam ejus intelligere : ex nubibus, ex quatuor anni tempestatibus, ex solstitiis, ex ventis, ex mari, ac diversis generibus piscinm, ex terra, et quadrupedibus, ac reptilibus animantibus quæ in ipsa versantur, ex volucribus qui in aere volitant, ex terrestribus, iis quæ ancipitem vitam habent in lacubus, in fontibus et fluminibus, ex habitabili terra, ex inhabitabili et inculta, ex seminibus quæ nascuntur ex ea, ex arboribus, herbis, plantis, quæ in desertis et non desertis locis pullulant, quæ in campis germinant, in vallibus, in montibus, in collibus, ex iis quæ sponte nascuntur, ex iis quæ cum agriculturæ labore, ex cicuribus animalibus, ex feris, et ex sylvestribus, mansuetis, parvis, magnis,

ex iis avibus quæ hiberno tempore, quæ æstivo, quæ autumnali apparent, et quadrupedibus, et piscibus, et plantis et herbis, ex iis quæ in nocte flunt, quæ in die, ex pluviis, et annorum mensura, ex morte, ex vita, ex labore cui sumus addicti, ex tristitia, ex voluptate, ex cibis et potibus qui nobis dati sunt, ex institutis, ex artibus, ex lignis, ex lapidibus, ex montibus metallicis, ex mari quod navigari solet, ex eo quod non est navigabile, ex insulis, ex portubus, ex litoribus, ex superficie pelagi, ex aquarum profundo, ex elementorum natura, ex quibus nobis conflatus est mundus, ex temporum dispositione, ex diversisdiei noctisque mensuris, ex morbo et sanitate, ex membris nostris, ex constitutione animæ, ex artibus, ex sapientia quam Deus in illis generi humano largitus est, ex utilitate brutorum, plantarum, cæterarumque creaturarum quæ nobis inserviunt, ex minimis et vilissimis animalibus. Quid enim brevius, aut deformius ape? quid porro formicis et cicadis vilius? Verumtamen hæc quoque claram vocem emittunt, qua Dei providentiam, virtutem, sapientiamque testentur. Quam ob causam etiam propheta, qui tanto Spiritu donatus erat, creaturæ corpus percurrens, et cum pauca quædam attigisset, magno cum stupore exclamavit, et mirabilem illam vocem misit: Quam magnificata sunt opera tua, Domine ! omnia in sapientia fecisti (Psal. 103, 24).

Speciatim de ventorum et noctis utilitate loquitur. — Atque hæc omnia propter te, o homo. Nam et venti propter te (rursus enim ad principium suum oratio revolvetur), ut defessa corpora flatu diventilent, ut contractas ex luto sordes, et molestiam ortam ex fumi et caminorum aliarumque rerum exhalationibus abstergant, ut calorem solis mitigent, ut leviorem æstum reddant, ut semina nutriant, ut plantas augeant, ut te in mari comitentur, et in terra fiant agriculturæ administri, dum illic quidem naves sagitta velocius impellunt, adeo facilem pronamque navigationem reddunt, hic vero tecum areas expurgant, et paleas a fructu separant, ac molestias operum levant, ut levem tibi lenemque aerem reddant, ut et aliunde te oblectent, dum nunc quidem suaviter ac leniter sibilant, nunc autem sensim in plantas se insinuant, et arborum frondes agitant, ut somnum tibi sub æstatis ac veris tempus jucundiorem, dulcioremque melle reddant, ut quod in arboribus faciunt, hoe in dorso maris efficiant, et in fluminum aquis, dum illarum superficiem in sublime tollunt, et multam inde præbent illo spectaculo voluptatem, et ante voluptatem illam maximam etiam utilitatem. Nam et aquis ipsi alioqui sunt utiles, dum perpetuo stagnantes illas corrumpi non sinunt, sed dum illas frequenter movent, ac ventilant, recentes ac vividas reddunt, et ad alenda animalia quæ in eis natant, aptiores. Quod si noctem ipsam volueris observare, non mediocrem Creatoris providentiam inde cognosces. Siquidem defatigatum corpus tuum recreat, et membra diurnis laboribus distenta remittit et relaxat, alternaque vicissitudine refecta, per quietem rursus ad pristinum

vigorem reducit; neque vero id tantum, sed et diurnis te molestiis levat, et intempestivis liberat curis; sarpe etiam ægrotanti febrem exstinguit, dum contrarium somni remedium adhibet, et medicorum artem astuantem ac fluctuantem ad tranquillum portum deducit, et a multis laboribus reddit immunem. Ac tanta sane illius est utilitas, tanta commoditas, ut et dies sæpe male pereat iis, quibus negatum fuerit in illa interquiescere. Si enim quis supponat quietem noctis, remissionem, ac 'relaxationem tolli, cujus beneficio cuncta recreantur, et anima defessa, et corpus defatigatum, excitata et alacri mente diurnos labores aggreditur, inutile redditum hoc animal intuebitur. Quod si quis vigilando, et operando, vel etiam otiando noctes diebus addat, et hoc diutius agat, confestim morietur, aut si id non accidat, plane longo correptus morbo nibil ex diurnis suis laboribus utilitatis percipiet, cum vires ejus penitus attritæ fuerint, ct ex-

De piscium et ferarum variis generibus agit.—Quod si placuerit innumeras piscium turmas oratione explicata percurrere, qui degunt in stagnis, in fontibus, qui in mari navigabili, qui in eo quod navibus non frequentatur, vel si volucrum immensa spectemus examina. quæ in aere, quæ in terra, quæ in aquls si:nul, et terra (nam quædam ex illis ancipitem vitam habent), quæ silvestres sunt, aliæ mansueflunt, aliæ perpetuo silvestres permanent, aliæ esui aptæ, aliæ non aptæ, et singularum scrutemur pulchritudinem, alas, vocem canoram; sed et si earum tantum differentias exquiramus, sive in cantu, sive in victu, et habitationem, mores, usus, et ministeria, quibus nobis inserviunt, omnia persequamur, et magnitudines, et exiguitatem, et partus, et educationem, et multam in his immensamque varietatem, et hoc ipsum etiam in piscibus agamus, atque inde orationem ad herbas. quæ ubique terrarum nascuntur, traducamus, et horum cujusque fructum spectemus, et utilitatem, et suavem odorem, et speciem, et situm, et folia, et colorem, et figuram, et magnitudinem, et exiguitatem, et commoditatem, et operandi modos, et corticum, truncorum, ramorumque discrimina, et prata, et viridaria, deinde ad diversa transeamus aromata, variaque illorum loca perscrutemur, et quibus modis adinveniantur, et curentur, et colantur, et quam nobis usui sint ad medendum; præter hæc autem rursus, si ad montes quoque metallis abundantes gradum faciamus, qui et ipsi numero sunt non mediocri, et alia multo plura inter creaturas pervestigemus : quæ tandem oratio, quodve spatium temporis nobis ad corum cognitionem adipiscendam sufficiet? Atque hac omnia propter te unum condita sunt, mi homo; st artes propter te, et instituta, et civitates, et pagi, et somnus propter te, et mors propter te, et vita propter te, et accretio, naturæque opera tam multa, et talis hic mundus propter te nunc, et rursus melior propter te. Nam meliorem illum futurum, idque tua causa, potes ex Pauli verbis cognoscere: Et ipsa creatura liberabitur a servitute corruptionis (Rom. 8, 21);

hoc est, ne amplius corruptioni sit obnoxia. Tum ut indicaret eam tauto honore tua causa decoratum iri subjecit: In libertatem gloriæ filiorum Dei. Quod si valde prolixa non fieret et modum excederet oratio nostra, multa de morte philosopharer, et in hoe maxime Dei sapientiam et providentiam indicarem. multaque de corruptione, de sanie, de vermibus, et cinere dicerem, quæ potissimum queruntur et deplorant multi, quod in pulverem, in vermes nostra corpora resolvenda sint, atque inde ipsius immensam providentiam ac sollicitudinem indicaremus. Ab eadem enim providentia, ab eadem bonitate, qua nos condidit, cum nondum essemus, hoc etiam promanat, quod mori nos jusserit, et talem sinem nancisci. Quamvis enim res sint natura diversæ, tamen unius bonitatis opificia sunt : quandoquidem e vita decedens homo nullo inde damno afficitur, siquidem et dum vita suppetit, multa inde lucra colligit, et ex alieno corpore propriam percipit utilitatem. Cum enim viderit eum, qui non ita pridem cum ipso incedebat, in vermes, et saniem, et cinerem, et pulverem esse resolutum, licet ipsius diaboli arrogantia intumescat, metu contrahitur, reprimitur, modeste se gerit, philosophari docetur, bonorum parentem humilitatem in suam mentem introducit. Ita sit ut neque qui e vita discessit, lædatur: recuperabit enim hoc corpus incorruptum et immortale; et qui adhuc in stadio versatur, ex eo, quod nihil alter est læsus, maxima lucra decerpet. Non enim vulgaris modestiæ magistra in vitam nostram mors illata est quæ mentem instruat, et animæ passiones refrenet, fluctus sedet, et tranquillitatem reducat. Cum enim tum ex iis quæ dicta sunt, tum ex aliis pluribus hac luce clarius eluceat providentia Dei, noli supervacanea curiose scrutari, neque causas omnium rerum exquirens, ea quæ comprehendere nequis, persequere. Nam et hoc ipsum ut essemus ex sua nobis bonitate concessit, non quod nostro ministerio indigeret. Itaque laudandus a nobis est, et adorandus, non modo quod condiderit, neque quod animam incorporcam, et ratione præditam sit largitus, neque quod aliis omnibus præstantiores reddiderit, neque quod in omnia, quæ cernuntur, dominatum detulerit, et potèstatem permiserit, sed quod id egerit, cum nullo modo nobis egeret. Hoc enim est in ejus bonitate mirabile, quod cum nostro ministerio nihil opus illi esset, nos produxerit. Prius enim quam nos in lucem ederemur, et angeli, et supernæ virtutes, erat sua gloria præditus ac felicitate, sed ob solam suam benignitatem nos procreavit, et hæc omnia nostra causa, atque adeo multo istis plura condidit.

CAP. VIII. Multæ providentæ demonstrationem esse, quod lex naturalis et scripta sit data, quodque viros eximios per suas transmigrationes sieri magistros curaril earum gentium a quibus suscipiebantur, et quod deinde caput bonorum largitus sit Unigeniti sui adventum. Viri justi peregrinari coacti. — Propterea quoque legem a se scriptam nobis dedit, et prophetas misit, ac miracula edidit, et ante hæc omnia, simul atque hominein sinxit, magistrum a natura insitam legem indidit, et

ξπανάγουσα πάλιν·ού μόνον δέ, άλλά καὶ τῶν μεθημερινών σε άπαλλάττει λυπών, καλ τών άκαίρων άνίησι φροντίδων · πολλάκις δέ και νοσούντος πυρετόν Εσδεσεν, άντιφάρμαχον υπνον επάξασα, χαι την τῶν ίατρων άπορουμένην τέχνην είς εύδιον όρμίσασα λιμένα, και πολλών ἀπαλλάξασα πόνων. Και τοσαύτη αύτης ή χρεία, τηλικαύτη ή ώφέλεια, ώς και την ημέραν πολλάκις παραπόλλυσθαι τοίς εν αὐτή σγολάζειν ἀποστερηθείσιν. Εί γάρ τις ἀνέλοι τῷ λόγψ την της νυκτός ήσυχίαν και την άνεσιν και την άνακωχήν, δι' ής απαντα άναπαύονται, και ψυγή πεπονηχυία και σώμα ταλαιπωρηθέν, άκμαζούση τή διανοία τῆς μεθ' ἡμέραν ἐργασίας ἄπτεται, ἄχρηστον δύεται τὸ ζῶον τοῦτο γινόμενον. Εἰ δέ τις προσθείη τάς νύκτας ταῖς ἡμέραις ἐγρηγορώς καὶ ἐργαζόμενος, ή και άργων, και έπι πλέον τουτο ποιήσειεν, άποθανείται εύθέως, ή εί μή τούτο, νόσφ πάντως μαχρά παραδοθείς, ούδεν άπο τῆς ἡμέρας χαρπώσεται είς την της οίχείας χρείας ἐνέργειαν, της δυνάμεως αύτῷ κατασδεσθείσης.

Εί δὲ καὶ ἐπὶ τὸν ἄπειρον τῶν ἰχθύων δημον ἀπλώσαιμεν τὸν λόγον, τῶν ἐν λίμναις, τῶν ἐν πηγαίς, των εν ποταμοίς, των εν τη πλεομένη, των εν τη άπλώτφ θαλάττη, ή καὶ τὰ ἄφατα τῶν ὁρνίθων κατέδο:μεν έθνη, τῶν ἐν ἀέρι, τῶν ἐν τῆ, τῶν ἐν ὕδασεν όμου και γή (και γάρ έστιν [481] άμφίδια πολλά έν αὐτοίς), τῶν ἀγρίων, τῶν ἡμέρων, τῶν ἀγρίων μέν, τιθασσευομένων δέ, των δι' όλου μενόντων άγρίων, τῶν ἐσθιομένων, τῶν οὐχ ἐσθιομένων, χαὶ περιεργασαίμεθα έκάστου και κάλλος και πτερόν και φωνήν ώδιχήν, έτι τε τάς διαφοράς μόνον αὐτῶν εί χαταμάθοιμεν καὶ ώδης, καὶ τραπέζης, καὶ διαγωγής, καὶ τάς διατριδάς, και τά ήθη, και τάς χρείας, και τάς διακονίας, &ς παρέχουσιν ήμιν, πάσας ἐπέλθοιμεν, καὶ τὰ μεγέθη, καὶ τὴν βραχύτητα, καὶ τὰς ώδζνας, και την άνατροφήν, και την πολλήν εν τούτοις και άφατον ποικιλίαν, και το αύτο δή τούτο και έπλ έχθύων ποιήσαιμεν, καλ έντεῦθεν Ελθοιμεν καλ έπλ τλς βοτάνας, τὰς πανταχοῦ τῆς γῆς φυομένας. ἐκάστου τε τούτων και καρπόν ίδοιμεν, και χρείαν, και εύωδίαν, και δύιν, και θέσιν, και φύλλα, και χρώμα, καὶ σχημα, καὶ μέγεθος, καὶ μικρύτητα, καὶ ώφέλειαν, και έργασίας τρόπους, και φλοιών και στελεχών και χλάδων διαφοράς, και λειμώνας, και παραδείσους, είτα μετέλθοιμεν έπὶ τὰ ποιχίλα άρώματα, χαὶ τοὺς παντοδαπούς τόπους αὐτῶν περιεργασαίμεθα, καὶ τοὺς τρόπους της εύρέσεως, και της επιμελείας, και της γεωργίας, και ότι πρός ιατρείαν ήμιν συντελεί. και μετά τούτων πάλιν, εί έπι τὰ μεταλλικά έτι χωρήσαιμεν δρη, πολλά δντα κάκεἴνα, καὶ ὅσα ἔτερα πολλῷ πλείονα-χατά την χτίσιν διερευνήσαιμεν, ποίος λόγος, η ποίος ήμιν διαρχέσει χρόνος πρός την τούτων άχριδη κατανόησιν; Καλ ταῦτα ἄπαντα, ἄνθρωπε, διά σέ και τέχναι διά σέ, και έπιτηδεύματα, και πόλεις, και κώμαι, και ύπνος διά σέ, και θάνατος διά σε, και ζωή διά σε, και αυξησις και φύσεως έργα τοσαύτα, καλ τοιούτος ο κόσμος διά σε νύν, καλ πάλιν άμείνων διά σέ. "Ότι γάρ άμείνων έσται, καὶ τούτο

διά σὲ, ἄχουσον τί φησιν ὁ Παῦλος: "Οτι και αὐτὴ ή κτίσις ελευθερωθήσεται άπὸ τῆς δουλείας τῆς φθορᾶς τοῦτ' ἔστιν, ἀπὸ τοῦ είναι φθαρτή. Πῶς δὲ καί τῆς τοσαύτης ἀπολαύσεται τιμῆς διά σὲ δηλῶν ἐπήγαγεν, Εἰς τὴν ἐλευθερίαν τῆς δόξης τῶν τέxrwr τοῦ Θεοῦ. Εἰ δὲ μἡ μαχρὸν σφόδρα χαὶ ὑπὲρ τὸ μέτρον ἐποιούμην τὸν λόγον, πολλά ἄν καὶ περὶ θανάτου ὲφιλοσόφησα, καὶ ἐν τούτφ μάλιστα ἐδείκνυον την σοφίαν του Θεού και την πρόνοιαν, και πολλά περί φθοράς, περί ίχωρος, περί σχωλήχων, και περί τέφρας είπον αν, απερ μάλιστα θρηνοῦσιν οί πολλοί καλ ἀποδύρονται, ὅτι εἰς τέφραν, ὅτι εἰς κόνιν, ὅτι εἰς σχώλη κας διαλυθήσεται ήμων τὰ σώματα, κάντεῦθεν έδείξαμεν την άφατον αύτοῦ πρόνοιαν καὶ κηδεμονίαν. 'Από γάρ τῆς αὐτῆς προνοίας, ἀπό τῆς αὐτῆς ἀγαθότητος, άφ' ής ούχ δντας εποίησεν, άπὸ τής αὐτής χαλ άποθνήσχειν έχέλευσε, χαὶ τοιούτον έχειν τὸ τέλος. Εί γάρ και διάφορα τὰ γινόμενα, άλλὰ μιᾶς είσιν άγαθότητος. ὅ τε γάρ ἀπελθών οὐδὲν ἐντεῦθεν παραδλάπτεται, ο τε ζων τὰ μέγιστα εντεύθεν κερδανεί. ἐν ἀλλοτρίω σώματι οἰχείαν χαρπούμενος ὡφέλειαν. "Όταν γάρ ίδη τὸν χθές καὶ πρώην μετ' αὐτοῦ βαδίζοντα, τοῦτον εἰς σχώληχας διαλυόμενον καὶ εἰς ἰχῶρα καὶ τέφραν καὶ κόνιν, κάν αὐτοῦ τοῦ διαδόλου την άπόνοιαν έχη, [482] καταπτήσσει, συστέλλεται, μετριάζει, φιλοσοφείν παιδεύεται, καλ την μητέρα των άγαθῶν τὴν ταπεινοφροσύνην εἰς τὴν διάνοιαν εἰσοιχίζει. Ούτως ούτε ο άπελθών τι παρεδλάδη άπολήψεται γάρ τουτο το σώμα άχηρατον χαι άφθαρτον. δ τε έτι εν τῷ σχάμματι ὢν, ἀφ' ὧνοὐδὲν ἔτερος εδλάδη, τὰ μέγιστα κερδανεί. Ούχ ὁ τυχών διδάσκαλος φιλοσοφίας ό θάνατος είσηνέχθη είς τον ήμέτερον βίον, παιδαγωγών την διάνοιαν, και τὰ πάθη τῆς ψυχῆς χαλινών, καὶ τὰ κύματα καταστέλλων, καὶ γαλήνην ποιών. Μαθών τρίνυν καὶ ἐκ τῶν εἰρημένων, καὶ έξ έτέρων πλειόνων, τοῦ φωτὸς τούτου φανερώτερον διαλάμπουσαν την τοῦ Θεοῦ πρόνοιαν, μη περιεργάζου τὰ περιττά, μηδὲ ἀχίχητα δίωχε, τὰς αἰτίας πάντων έξετάζων. Καὶ γὰρ αὐτὸ τὸ εἶναι έξ ἀγαθότητος ήμιν παρέσχεν ου χρείαν έχων ήμων τῆς διαχονίας. Καλ χρή θαυμάζειν αὐτὸν χαλ προσχυνείν, ούχ δτι έποίησε μόνον, οὐδ' δτι ψυχήν έχαρίσατο ἀσώματον και λογικήν, ούδ' ότι των άλλων άπάντων βελτίους είργάσατο, ούδ ότι την δεσποτείαν ένεχείρισε των όρωμένων, και την εξουσίαν επέτρεψεν, άλλ' ότι μηδέν δεόμενος ήμων. Το γάρ δη θαυμαστόν της άγαθότητος αύτου τουτό έστιν, δτι ούδεν χρήζων ήμων της διαχονίας παρήγαγε. Καὶ γὰρ πρὶν γενέσθαι καὶ ἡμᾶς, και άγγέλους, και τάς άνω δυνάμεις. ήν την οίκείαν δόξαν έχων και την μακαριότητα, διά φιλανθρωπίαν δὲ μόνην ήμας παρήγαγε, καὶ ἄπαντα ταῦτα ἐποίησε δι' ήμας, και έτι πολλφ πλείονα τούτων.

Κεφ. η'. Διά τοῦτο καὶ νόμον γράψας ἔδωκε δι' ἡμᾶς, καὶ προφήτας ἀπέστειλε, καὶ θαύματα εἰργάσατο, καὶ πρὸ τοῦτων ἀπάντων όμοῦ πλάσας τὸν ἄνθρωπον, διδάσκαλον αὐτῷ τὸν ἔμφυτον ἐναπέθετο νόμον, οῦσπερ πλοίψ κυδερνήτην, καὶ ἡνίοχον ἔππφ, τοῖς λογισμοῖς

ήμων επιστήσας αὐτόν. Οῦτω γοῦν καὶ "Αδελ αὐτόν ξγνω, ού γραμμάτων δντων, ού προφητών, ούχ άποστόλων, οὐ νόμου γραπτοῦ τινος ἐνηχοῦντος, ἀλλὰ τὸν Εμφυτον έχων νόμον. Ουτως ὁ Κάιν και γάρ και ξχείνος έγνω και άμφότεροι μέν αύτον ήδεσαν, και την δεσποτείαν επεγίνωσχον, ούχ άμφότεροι δε την αύτην ήλθον όδόν άλλ' ό μέν την της κακίας, ό δὲ την της άρετης. Καὶ δμως οὐδὲ οῦτως αὐτὸν ἐγχατέλιπεν. άλλλ καὶ πεσόντα καὶ ὑποσκελισθέντα ἐπηνώρθου, καὶ ξπιμελείας ἀπολαύειν ἐποίει· καὶ πρῶτον μὲν παραινῶν καὶ συμδουλεύων, υστερον δὲ τῷ φόδφ, τῷ τρόμφ νουθετών, παιδεύων, διδάσχων. Έπειδή δε τοσούτον προδδωκαν δώρον οἱ πολλοὶ τῶν ἀνθρώπων, τὴν ἀπὸ της φυσικής διδασκαλίας λέγω ώφέλειαν, ούδε ούτως αὐτούς χατέλιπεν, οὐδὲ πανωλεθρία παρέδωχεν, άλλ' έμεινε διά πραγμάτων, δι' εύεργεσιών, διά χολάσεων παιδεύων, νουθετών, διά τῆς κτίσεως αὐτῆς καθ' ήμέραν έργαζομένης χαι την διακονίαν πληρούσης την είωθυζαν, διά τῶν παραδόξως παρά τὰ είωθότα γινομένων, διά των έν άρχη δικαίων. Καὶ γάρ ἄνδρας θαυμαστούς και φιλοσοφίας γέμοντας άπο τόπων είς τόπους μετήγαγε. Καὶ γάρ καὶ τὸν ᾿Αδραάμ νῦν μὲν είς Παλαιστίνην, νῦν δὲ είς Αίγυπτον παρεσκεύασεν [483] ἀπελθείν, και τὸν Ἰακὼδ είς Συρίαν. Μωσέα πάλιν είς Αίγυπτον, τούς τρείς παίδας είς Βαδυλώνα, καί του Δανιήλ, καί του Ίεζεκιήλ, του δε Ίερεμίαν είς Αίγυπτον. Είτα και νόμον έδωκε, και προφήτας άπέστειλε, και ξπληξε, και άνηκε, και αίγμαλωσία παρέδωκε, και έλευθερίας ήξίωσε, και ού διέλιπεν έξ άρχης έως τέλους πάντα ποιών καὶ πραγματευόμενος ύπερ του γένους του ήμετέρου. Οὐδε γάρ ήρχέσθη τή άπο της κτίσεως διδασκαλία πρός θεογνωσίαν φερούση μόνον, άλλ' έπειδή πολλοί παρά την οίχειαν άγνωμοσύνην οὐδὲν ἐντεῦθεν ἀπώναντο, καὶ ἐτέρας ἔτεμεν όδους διδασχαλίας, χαι τέλος το χεφάλαιον των άγαθων είργάσατο, και τον Υίον ἀπέστειλε τον έαυτοῦ, τον Υίον τον γνήσιον, τον μονογενή και ό τής αύτης φύσεως ων αὐτῷ, γίνεται ὅπερ ἐγὼ, καὶ ἐπὶ γῆς βαδίζων τοῖς ἀνθρώποις συνανεστρέφετο, καὶ ἤσθιε, καὶ Επινε, και περιεπόλει την γην παιδεύων, διδάσκων, νουθετών, θαυματουργών, δι' ών προύλεγε, δι' ών παρήνει, δι' ών συνεδούλευε, δι' ών ξπασχε, δι' ών ύπέμεινε, δι' ὧν ἐπηγγέλλετο, δι' ὧν ἐδίδου. Καὶ γὰρ τλ μεν εντεύθεν ήδη παρέσχε, τὰ δε πρός τὸ μέλλον **ἐταμιεύσατο, & καὶ ὅτι δώσει, καὶ δι' ὧν ἔτι περιὼν** έπὶ γῆς θαυμάτων εἰργάσατο, δῆλον ἐποίησε, καὶ διὰ της μετά ταῦτα ὧν προείπε πάντων ἐκδάσεως. Τίς λαλήσει της δυναστείας του Κυρίου, ακουστάς ποιήσει πάσας τὰς alrέσεις αὐτοῦ; Τίς οὐχ αν έχσταίη, τίς ούχ αν φρίξειε την άφατον αύτοῦ χηδεμονίαν, έννοων πως ύπερ των άγνωμόνων οίχετων τὸν μονογενή Υίον είς θάνατον ἐκδέδωκε, θάνατον τον ἐπάρατον, τὸν ἐπονείδιστον τῶν τὰ ἀνήχεστα τετολμηκότων, θάνατον τὸν τῶν καταδίκων; Καὶ γὰρ ἐφ' ύψηλοῦ τοῦ ἐχρίου ἀνεσχολοπίζετο, καὶ ἐνεπτύετο. καὶ ἐρβαπίζετο, καὶ ἐπὶ κόρβης ἐτύπτετο, καὶ ἐκωμφδείτο, και έν μέρει χάριτος εθάπτετο, και σήμαντρα αύτοῦ τῷ μνήματι ἐπετίθετο. καὶ ταῦτα ἄπαντα υφίστατο διά σε, και την κηδεμονίαν την σην, ενα της

άμαρτίας ή τυραννίς άναιρεθή, ίνα καθαιρεθή του διαδόλου ή άχρόπολις, ΐνα τμηθή τοῦ θανάτου τὸ νευρα, ίνα άνοιγωσιν ήμεν αι του ούρανου πύλαι, ίνα άφανισθή ή άρά, ίνα ή προτέρα καταδίκη λυθή, ίνα μάθης ὑπομονὴν, ἴνα παιδευθῆς καρτερίαν, ἴνα μηδέν σε τῶν τοῦ παρόντος βίου λυπή, μὴ θάνατος, μἡ ὕδρις, μή λοιδορίαι, μή σχώμματα, μή μάστιγες, μή έχθρῶν ἐπιδουλαὶ, μὴ ἐπήρειαι, μὴ ἔφοδοι, μὴ συχοφαντίαι, μή ύπολήψεις πονηραί, μή άλλο τῶν τοιούτων μηδέν. Διά γάρ πάντων και αύτος ήλθε, και πάντων σοι τούτων έχοινώνησε, και διά πάντων μεθ' ύπερδολης έχράτησε, παιδεύων σε χαὶ διδάσχων μηδὲν τῶν τοιούτων δεδοικέναι. Καὶ οὐδὲ τούτοις ἡρκέσθη μόνον, άλλά χαὶ ἀνελθών εἰς ούρανοὺς Πνεύματος άγίου έχαρίσατο χάριν ἄφατον, καὶ ἀποστόλους ἔπεμψε τούς πρός τοῦτο διαχονησομένους. Καὶ όρων αὐτούς τούς τῆς ζωῆς κήρυκας τὰ μυρία πάσχοντας κακά, μαστιζομένους, ύθριζομένους, καταποντιζομένους, κατατεινομένους λιμώ καὶ δίψει, καθ' ἐκάστην ἡμέραν άγχομένους, [484] θανάτοις συζώντας καθημερινοίς, ήνείχετο διά σὲ, καὶ τὴν κηδεμονίαν τὴν σήν. Διά σὲ, ἄνθρωπε, καὶ βασιλείαν ήτοίμασε, διά σὲ τὰ άγαθά τὰ ἀπόρρητα, την ληξιν ἐκείνην την ἐν οὐρανοίς, τάς μονάς τάς διαφόρους και ποικίλας, την μαχαριότητα, την ούδέποτε λόγφ έρμηνευθήναι δυναμένην. Τοσαύτα ούν έχων δείγματα αὐτοῦ τῆς προνοίας, τά ἐν τῆ Καινῆ, τὰ ἐν τῇ Παλαιᾳ, τὰ ἐν τῷ παρόντι βίω, τὰ ἐν τῷ μέλλοντι, τὰ ἐσόμενα, τὰ γενόμενα, τὰ καθ' ἐκάστην ἐπιτελούμενα τὴν ἡμέραν, τὰ ἐξ ἀρχῆς, τά εν τῷ μέσῳ, τὰ εν τῷ τέλει, τὰ διηνεχῶς, τὰ περξ σῶμα, τὰ περὶ ψυχήν, καὶ νιράδας όρῶν πάντοθεν φερομένας αποδείξεων, ανακηρυττούσας αύτοῦ την πρόνοιαν, άμφιδάλλεις έτι; 'Αλλ' ούχ άμφιδάλλεις, πιστεύεις δε ότι προνοεί, και πέπεικας σαυτόν τουτο. Ούχοῦν μηδὲν περιεργάζου πλέον, είδως τοῦτο σαφῶς, δτι Δεσπότην έχεις πατέρων φιλοστοργότερον, καλ μητέρων χηδεμονιχώτερον, νυμφίου χαλ νύμφης έρωντα ερωτικώτερον, οίκείαν άνάπαυσιν την σην ήγούμενον σωτηρίαν, καὶ μάλλον ἐπὶ ταύτη χαίροντα, ή ου έπι άπαλλαγή χινδύνων και θανάτων (δπερ έδειξα διά τοῦ Ίωνα), και παν είδος άγάπης ἐπιδεικνύμενον, δ πατήρ περί παϊδας έχει, ή μήτηρ περί έχγονα, ό άμπελουργός περί φυτά, ό οίχοδόμος περί τέγνην, ό νυμφίος περί νύμφην, ό νεανίσχος περί παρθένου, καὶ βουλόμενον ἀποστῆσαί σου τὰ κακά, ὅσον ἀφέστηχεν ἀνατολή τῆς δύσεως, ὅσον ὑψηλότερος τῆς γης δούρανος (και γάρ και τουτο άπεδείξαμεν), μάλλον δὲ οὐ τοσοῦτον μόνον, ἀλλὰ καὶ πολλῷ πλέονκαθάπερ εδείξαμεν τον περί τούτων κινούντες λόγον, καί παραινέσαντες μή μέχρι τῶν εἰκόνων ἐστάναι. άλλ' ὑπερδαίνειν τοῖς λογισμοῖς. 'Ανερμήνευτος γάρ ή τοῦ Θεοῦ πρόνοια, καὶ ἀκατάληπτος αὐτοῦ ή κηδεμονία, άρρητος ή άγαθότης και άνεξιχνίαστος ή φιλανθρωπία.

Ταύτα ούν άπαντα είδως, και δι' ών άπερήνατο,

tamquam navi gubernatorem, et equo aurigani, cogitationibus nostris eum præfecit. Ita nimirum et Abel ipsum novit, cum non essent fileræ, non prophetæ, non apostoli, neque scripta lex institueret, sed quod a natura insitam legem haberet. Ita Cain: nam et ille novit; et uterque guldem ipsum sciebat, et dominatum agnoverat, sed non eamdem uterque viam ingressus est, verum alter quidem vitii, alter autem virtutis. Verumtamen ne sic quidem ipsum deseruit, sed et lapsum ac supplantatum erexit, et sua cura dignatus est : ae primum quidem hortatus est, et consilium dedit, postea vero metu ac tremore commonuit, erudivit, edocuit. Quoniam autem tantum munus homines multi prodiderunt, banc inquam naturalis doctrinæ utilitatem, ne sic quidem eos dereliquit, neque extremo exitio expositos esse voluit, sed constanter eos rebus ipsis, beneficiis, suppliciis erudire atque admonere non cessavit, ac per ipsam creaturam quæ singulis diebus operatur, et consuetum ministerium suum implet, per ea quæ præter opinionem et consuetudinem fiunt, per eos justos, qui ab initio vixerunt. Siquidem viros eximios, et philosophia summa præditos e loco in locum transtulit. Nam et Abraham nunc quidem in Palæstinam, nunc autem in Ægyptum proficisci jussit, et Jacob in Syriam; Moysem rursus in Ægyptum, tres pueros in Babylonem, et Danielem, et Ezechielem, Jeremiam autem in Ægyptum. Deinde vero legem etiam dedit. ac prophetas misit, et afflixit, et condonavit, et captivitati tradidit, et libertate donavit, neque a principio ad finem usque pro genere humano cuncta facere molirique cessavit. Neque enim sola doctrina, quæ elicitur ex creaturis, et ad Dei cognitionem deducit, contentus fuit, sed quoniam permulti præ nimia sua improbitate nihil ex ea fuerant adjuti, alias doerndi vias rationesque tentavit, ac tandem id quod caput est bonorum omnium largitus est, suumque Filium misit dilectum, unigenitum, et qui ejusdem est atque ipse naturæ, fit quod ego sum, et in terris ambulans cum hominibus conversabatur, et manducabat, et bibebat, et circuibat terram, instruens, docens, admonens, edens miracula, dum futura prædiceret, dum cohortaretur, dum consilium daret, dum peteretur, dum sustineret, dum promitteret, dum largiretur. Quædam enim jam inde ab hoc sæculo præbebat, quædam in futurum reservabat, quæ se daturem ostendebat, com ex miraculis, quæ adhuc in terris superstes edebat, tum ex earum omnium rerum eventu consequente, quas ante prædixerat. Quis loquetur potentias Domini, auditas faciet omnes laudes ejus (Psal. 105. 2)? Quis non obstupescat? quis non contremiscat immensam ejus curam considerans, quo pacto pro servis ingratis unigenitum Filium suum in mortem tradiderit, mortem detestandam et ignominiosam corum, qui scelera nesaria patrarant, mortem reorum? Siquidem in sublimi suffixus patibulo crucis pendebat, conspucbatur, alapis cædebatur et colaphis, et subsannabatur; ac beneficii loco sepeliebatur, et monumentum obsignabatur : atque hac

ômula tua causa perpessus est, et ob eam curam, quam gerebat tui, ut tyrannis peccati tolleretur, ut arx diaboli everteretur, ut nervi mortis exscinderentur, ut cæli januæ nobis recluderentur, ut maledictio deleretur, ut prior condemnatio rescinderetur, ut patientiam disceres, ut tolerantiam docereris, ne quid ex hujus vitæ rebus molestia te afficeret, non mors, non ignominia, non convicia, non sannæ, non verbera, non ininicorum insidiæ, non contumeliæ, non incursus, non calumniæ, non pravæ suspiciones, non allud quidquam ejusmodi. Per hæc enim omnia transivit ille, tecumque in communionem istorum venit, et in his omnibus egregiam victoriam reportavit, teque docuit et instruxit, ut nihil ejusmodi reformides. At ne his quidem contentus fuit, sed in calos cum ascendisset, ineffabilem Spiritus largitus est gratiam, et apostolos misit, quorum ad hoc ministerio uteretur. Cumque illos cerneret vitæ præcones innumera mala perpeti, verberari, contumeliis assici, in mare demergi, same ac siti torqueri, quotidie cruciari, in perpetuo mortis periculo singulis diebus versari, hoc toa causa permittebat, et ob tui curam. Propter te, mi homo, et regnum cælorum præparavit, propter to bona ineffabilia, sortem illam et conversationem in cælis, varias mansiones atque differentes beatitudinem, quam nulla potest oratio explicare. Cum tot ergo tibi suppetant ejus indicia providentire, cum in Novo, tum in Veteri Testamento, cum in hac vita, tom in futura, tam futura quam quæ jam evenerunt, quæ singulis diebus flunt, quæ a principio, quæ tempore interjecto, quæ in fine, quæ perpetuo durabunt, quæ ad corpus, quæ ad animam pertinent, et cum videas undique demonstrationum examina prodire, que providentiam ejus prædicant, adhuc dubitas? Imo non dubitas, sed credis eum providentiam et curam gerere, tibique hoc ipsum persuasisti. Nihil ergo amplius curiose inquiras, cum hoc probe scias te Dominum nactum esse, qui te multo diligat vehementius quam patres, qui magis quam matres sit de te sollicitus, qui ardentius quam sponsus amet et sponsa, et tuam salutem suas delicias arbitretur, qui ob illam magis lætetur, quam tu cum a periculis sueris et a morte liberatus (id quod ex Jona patefactum est), et omne genus caritatis exhibeat, quod erga liberos præ se fert pater, aut mater erga suam prolem, aut erga plantas agricola, circa suam artem architectus, erga sponsam suam sponsus, erga virginem adolescens; atque a te procul abesse mala desiderat, quantum ab Occidente distat Oriens, quanta altius est terra cælum (nam et hoc a nobis demonstratum est), imo vero non tantum solum, sed et multo amplius, ut a nobis probatum est, cum de his sermonem institueremus, et hortaremur, ut in comparationibus non subsisteretis, sed eas cogitatione transcenderetis. Neque enim satis explicari potest providentia divina, neque ipsius cura mente comprehendi: ineffabilis est bonitas ejus, et ininvestigabilis eius clementia.

Non curiosius scrutanda sunt opera Dei Actiones

medicorum non examinamus. — Hæc igitur tibi cum explorata sint omnia, cum ex illis quæ pronuntiavit, tum ex illis quæ gessit, quæque gesturus est, noli curiose disquirere, peque scrutari, neque dicere, Cur hoc? ad quid hoc? Annon enim furiosi hominis est hoc, et summam dementiam et insaniam sapit, in medicum quidem curiose non inquirere dum secat, dum urit, dum acerba medicamenta applicat, quamvis servus sit. sed cum silentio jacere dominum ista patientem, eique propter hanc ustionem gratiam habere, ac propter sectionem ac medicamenta; idque cum incertum sit futurum; sæpe namque multos id agendo interfecerunt; eique penitus subjectum parere, dum id agit, idemque erga nautam et architectum, vel erga cæteros qui diversas artes profitentur præstare: ridiculum, inquam, censeri hominem imperitum et inexpertum causas omnium, quæ fiunt, ab artifice requirere, sapientiam autem illam immensam, ineffabilem, inexplicabilem, incomprehensibilem curiose scrutari, et cur hoc vel illud siat exquirere, idque cum probe noverimus in hanc sapientiam errorem non cadere, magnam ejus esse bonitatem, inenarrabilem ejus esse providentiam, ad finem prosperum omnia perveniro, quæ ab illo nostra causa geruntur : modo ne nostræ quoque partes desint; neminem illum perire velle, omnes salvos facere et velle et posse? Annon igitur est extremæ dementiæ facinus eum, qui salvos facere cunctos et velit et possit, curiose scrutari jam a principio, et e vestigio, neque finem eorum quæ geruntur exspectare?

CAP. IX. Non esse curiose inquirendum, et rerum finem exspectandum esse. — Præcipue vero cum neque a principio, neque deinceps curiose sit inquirendum; quod si adeo curiosus ac diligens scrutator sis, finem exspecta, et quem tandem exitum ista sortiantur considera, neque turberis aut terrearis a principio. Quandoquidem auri quoque fusorem imperitus aliquis si videat initio aurum liquantem, et cineri paleisque admiscentem, nisi finem exspectet, aurum periisse arbitrabitur : sic et in mari natus et educatus quispiam, si confestim ad mediterranea habitanda translatus, cum nihil plane de agrorum colendorum ratione inaudiverit, reconditum triticum viderit, et januis vectibusque conclusum servari, atque ab humiditate defendi, statimque ab agricola deinde elatum spargi, projici, et in agro prætereuntibus cunctis exponi, et non modo ab humiditate non defendi, sed luto finioque macerandum exponi, neque custodem apponi, nonne periisse triticum arbitrabitur, et agricolam hæc agentem damnabit? At hæc condemnatio non rei naturæ, sed ejus imperitiæ inscitiæque tribuenda est, qui recte non judicavit, et a principio statim sententiam tulit. Etenim si æstatem exspectasset, ac segetem vernantem vidisset, falcem exacutam, et triticum quod sparsum fuerat, et sine custode relictum, putrefactum et corruptum ac lute expositum, mox germinasse ac multiplicatum apparuis e pulchrum, et vetustate deposita multo cum vigore sese crexisso, quasi satellitibus stipatum et vestibus,

vero amplius miratus esset, quod per ejusmodi damna fructus ad tantam ubertatem, et pulchritudinem eyectus esset. Tu quoque, mi homo, noli in communem omnium Dominum nostrum curiose inquirere : quod si tam contentiosus sis et audax, ut hanc insanire velis insaniam, saltem finem eorum, quæ geruntur, exspecta. Nam et agricola totam hie mem exspectat, neque ad ea, quæ triticum temporfrigoris patitur, respicit, sed ad ea quibus fruiturus est: multo sane fuerit æquius, ut ejus causa, qui to- . tius orbis terrarum est agricola et animarum nostrarum, linem exspectes: ego non finem dico tantum in præsenti vita (sæpe namque illud etiam hic eveniet), sed ctiam in futura. Ad unum enim finem spectat utriusque vitæ istius dispensatio, salutem nempe nostram, et nominis nostri celebritatem. Licet enim tempore sit divisa, tamen scopo conjuncta est; et quemadmodum nunc est hiems, nunc æstas, at utraque temporis conversio ad unum spectat finem, frugum maturitatem : sic nimirum et in rebus nostris fiet. Cum ergo dispersam Ecclesiam videris, malis extremis oppressam, vexatos, cæsos verberibus eos, qui in ipsa sunt illustriores, præsulem ejus longissime relegatum, noli hæc solum spectare, sed etiam ea quæ ex his sunt eventura, retributiones, remunerationes, præmia, bravia : Qui enim perseveraverit usque in finem, hic salvus erit (Matth. 10.22), inquit. Nam in Veteri quidem Testamento, quia nondum innotuerat de resurrectione doctrina, utraque in hac vita flebant : at in Novo non semper fit : sed interdum res adversæ in hoc sæculo nobis accidunt, res autem prosperæ nostrum ex hac vita discessum exspectant. Verumtamen quamvis in hac vita res prosperæ illis evenissent, in boc etiam admiratione maxime digni fuissent, qui illis potiti non essent, quod cum neque nota illis fuisset doctrina de resurrectione, et promissionibus Dei contraria cernerent in rebus evenire, non scandalizarentur, non terrerentur, neque perturbarentur, ejusque incomprehensibili providentiæ acquiescerent, neque propter ea quæ contrario modo acciderent, scandalum paterentur, sed potentiam ac solertiam sapientiæ ipsius perspectam habentes, finem exspectarent, imo vero ante finem quidquid adversus ipsos perpetraretur, cum gratiarum actione tolerarent, Deumque qui ista sieri sinebat, glorisicare non cessarent. Obscura fortasse vobis videtur hæc oratio: quocirca clariorem eam reddere conabor.

culmum in altum extulisse, spectatorem oblectasse

simul et aluisse, lucroque ditasse non medioeri, tum

CAP. X. Antiquos etiam finem rerum exspectasse. Abraham filium sacrificare jussus. — Cum senex factus esset olim Abraham, et ad liberos procreandos ineptus, et emortuus ætatis progressu evasisset; ut emiru pater fieri posset, nibilo meliori in statu erat vivens, quam ipsi defuncti; cum ergo senex justus esset, et admodum senex, et naturalis procreandæ sobolis fa cultatis fines longo intervallo excessisset, conjugem autem haberet Saram petra steriliorem, patrem se redditurum illum tot nepotum Deus pollicetur, ut muj-

καί δι' ών εποίησε, και δι' ών ποιήσει, μηδέν περιεργάζου, μηδε πολυπραγμόνει, μηδε λέγε, Διά τί τουτο; είς τί τουτο; Πώς γάρ ού μανικόν, καὶ ἐσχάτης ἀπονοίας και παραπληξίας άνάμεστον, ιατρόν μέν μηδέποτε πολυπραγμονείν τέμνοντα, καίοντα, πικρά ἐπιτιθέντα φάρμαχα, χᾶν οἰχέτης ἢ, ἀλλὰ χεῖσθαι σιγή τὸν δεσπότην ταῦτα πάσχοντα, καὶ χάριν εἰδέναι χαὶ τῆς χαύσεως αὐτῷ, χαὶ τῆς τομῆς χαὶ τῶν φαρμάχων, χαὶ ταῦτα ἐπ' ἀδήλφ τῷ μέλλοντι (πολλοὶ γάρ πολλούς και άπέκτειναν ταῦτα ποιήσαντες), και παραχωρείν αὐτῷ μετὰ πολλῆς τῆς ὑποταγῆς ταῦτα ποιούντι και έπι ναύτου δὲ τὸ αύτὸ τοῦτο ποιείν, και οικοδόμου, και έπι των τα άλλα έπιτηδεύματα μετιόντων λέγω δε καταγέλαστον είναι νομίζειν, τό τὸν ιδιώτην και ἄπειρον ἀπαιτεῖν τὰς αἰτίας τῶν γινομένων άπάντων τὸν τεχνίτην, τὴν δὲ ἄφατον σοφίαν ἐχείνην, την ἄφραστον, την ἄρρητον, την ἀχατάληπτον περιεργάζεσθαι, καλ ζητείν διά τί το καλ το γέγονε, καί ταῦτα είδότας σαφῶς, [485] ὅτι ἀδιάπτωτος ή σοφία αυτη, δτι πολλή άγαθότης αυτου, δτι άρρητος ή πρόνοια, ότι πάντα πρός το τέλος άπαντά χρηστον τά παρ' αύτοῦ γενόμενα εἰς ἡμᾶς: μόνον εἰ μἡ τὰ ἡμέτερα διακόπτοιτο ότι οὐδένα ἀπολέσθαι βούλεται, άλλά σώσαι. Πώς ούχ ύπερβαλλούσης μανίας, τὸν πάντας σώσαι καλ βουλόμενον καλ δυνάμενον, περιεργάζεσθα: έχ προοιμίων και εύθέως, και μηδέ το τέλος άναμένειν τῶν γινομένων;

Κεφ. θ'. Μάλιστα μέν γάρ ούτε έχ προοιμίων, ούτε πετ ταύτα πογοπραγμονείν δεί. εί δε ορισ περίεργος εί και πολυπράγμων, άνάμενε το τέλος, και σκόπει πού τα υτα άπαντα, και μή θορυδου, μηδε ταράττου έκ προοιμέων. Έπει και τον χρυσοχόον άπειρός τις όρων έν άρχη τήχοντα τον χρυσόν, χαὶ τη τέφρα άναμιγνύντα και τοις άχύροις, εί μή το τέλος άναμείνειεν, τιήσεται απολωλέναι το χρυσίον ούτω και έν θαλάττη τις τεχθείς και τραφείς, είτα άθρόον είς την μεσόγειον μετοικισθείς και καθ' όλου τῆς περί την γῆν έπιμελείας άνήχοος ών, αν ίδη τον σίτον τον άποχείμενον καὶ φυλαττόμενον ὑπὸ θύραις καὶ μοχλοίς, καὶ νοτίδος ἀπηλλαγμένον, ἀθρόον ὑπὸ τοῦ γηπόνου ἐχφερόμενον, σχορπιζόμενον, ριπτούμενον, καὶ ἐπὶ τῆς άρούρας χείμενον τοῖς παριοῦσιν ἄπασι, χαὶ οὐ μόνον ούχ άπηλλαγμένον νοτίδος, άλλά και πηλώ και τέλμασι παραδιδόμενον, καὶ φύλακα οὐδένα ἔχοντα, οὐκ αν απολέσθαι τον σίτον νομίσειε, και κατέγνω του ταύτα ποιούντος γηπόνου; 'Αλλ' ού τῆς τοῦ πράγματος φύσεως ή χατάγνωσις, άλλά τῆς τοῦ μὴ χαλῶς χρίναντος άπειρίας τε καλ άνοίας, έκ προοιμίων εύθέως την ψηφον φέροντος. Έπει εί το θέρος ανέμεινε, και είδε τά λήτα κομώντα, και την δρεπάνην ήκονημένην, και τον σκορπισθέντα και άφύλακτον μείναντα σίτον, και σαπέντα και διαφθαρέντα και τῷ πηλῷ παραδοθέντα, τούτον έγειρόμενον και πολυπλασίονα γινόμενον, ώραιότερόν τε φαινόμενον, καὶ τὴν παλαιότητα άποθέμενον, και μετά πολλής όρθούμενον τής σφοδρότητος, καλ δορυφόρους οίον έχοντα καλ ενδύματα, καὶ καλάμην πρὸς ῦψος ἐγείροντα, καὶ τέρποντα τον θεατήν και τρέφοντα, και πολύ παρέχοντα τὸ χέρδος, τότε αν έξεπλάγη μειζόνως, ὅτι διὰ τοιού-

των επί τοιαύτην ήχθη εύθηνίαν και φαιδρότητα ό χαρπός. Καὶ σύ τοινυν, ἄνθρωπε, μάλιστα μὲν μὴ περιεργάζου τὸν χοινὸν ἀπάντων ἡμιῦν Δεσπότην· εἰ δὲ οῦτω φιλόνεικος εἶ καὶ τολμηρὸς, ὡς μαίνεσθαι τἡν μανίαν ταύτην, κάν τὸ τέλος ἀνάμεινον τῶν γινομένων..Εί γάρ ο γηπόνος ολόπληρον άναμένει χειμώνα. ού πρός ταῦτα ἄπερ ό σῖτος πάσχει βλέπων χατά την ώραν τοῦ χρυμοῦ, ἀλλὰ πρὸς ἐχεῖνα ὧν ἀπολαύειν μέλλει· πολλῷ μᾶλλον καὶ αύτὸς ἐπὶ τοῦ τὴν οἰκουμένην γεωργούντος πάσαν καὶ τὰς ψυχὰς τὰς ἡμετέρας, δίχαιος αν είης άναμένειν το τέλος έγω δε τέλος ού τὸ ἐν τῷ παρόντι βίῳ μόνον λέγω (πολλάχις γάρ τοῦτο καὶ ἐνταῦθα ἔσται), ἀλλὰ καὶ τὸ ἐν τῷ μέλλοντι. Πρός εν γάρ βλέπει τέλος έχατέρων τῶν βίων τούτων ή οίχονομία, την σωτηρίαν την ήμετέραν καὶ τὴν εὐδοκίμησιν. Εί γάρ καὶ τῷ χρόνῳ διήρηται, άλλά τῷ σκοπῷ συνῆπται · καὶ ὥσπερ νῦν μὲν [486] χειμών, νῦν δὲ ἔαρ, ἐχατέρα δὲ τὸῦ ἔτους ἡ τροπή πρός εν βλέπει, των χαρπών την άχμην · ούτω δή και επι των ήμετέρων έσται πραγμάτων. "Όταν ούν ίδης την Έχχλησίαν σχορπισθείσαν, τά ξσχατα παθούσαν, έλαυνομένους, μαστιζομένους τοὺς ἐν αὐτ¶ λάμποντας, τὸν πρόεδρον αὐτῆς πορρωτάτω ἀπενεχθέντα, μὴ ταῦτα σκόπει μόνον, ἀλλὰ καὶ τὰ ἐκ τούτων ἐχδησόμενα, τοὺς μισθοὺς, τὰς ἀμοιδὰς, τὰ βραδεΐα, τὰ ἔπαθλα· 'Ο γὰρ ὑπομείνας εἰς τέλος, οὖτος σωθήσεται, φησίν. Έπι μεν γάρ της Παλαιάς, επειδή οὐδέπω γνώριμος ο τῆς ἀναστάσεως λόγος ἦν, ἐν τῷ παρόντι βίω άμφότερα έγίνετο επί δὲ τῆς Καινῆς ού πανταχοῦ τοῦτο, άλλ' ἔστιν ὅπου τὰ μὲν λυπηρά ἐνταῦθα, τὰ δὲ χρηστὰ ἀναμένει τὴν ἐντεῦθεν ἡμῶν ἀποδημίαν. 'Αλλ' ὅμως εἰ καὶ ἐν τῷδε τῷ βίῳ τὰ χρηστά αὐτοῖς ἐξέδαινε καὶ ἐν τῆ παρούση ζωῆ, καὶ έν τούτφ μάλιστα θαυμαστοί ᾶν εἶεν οι τούτων μή άπολελαυχότες, ὅτι μήτε τὸν περὶ ἀναστάσεως σαφῶς είδότες λόγον, καὶ τὰ ἐναντία τῶν ἐπαγγελιῶν τοῦ θεοῦ συμδαίνοντα όρῶντες ἐπὶ τῶν πραγμάτων, οὐκ ὲσχανδαλίζοντο, ούχ ἐθορυδοῦντο, οὐδὲ ἐταράττοντο, άλλά παρεχώρουν αύτου τἢ ἀκαταλήπτω προνοία, ούδὲν ἐχ τῶν ἐναντίως γινομένων σχανδαλιζόμενοι, άλλ' είδότες αύτοῦ τὸ εὕπορον καὶ εὐμήχανον τῆς σοφίας, τὸ τέλος ἀνέμενον, μᾶλλον δὲ καὶ πρὸ τοῦ τέλους παν, οπερ είς αύτους έτολματο, Εφερον εύχαρίστως, και τον συγχωρούντα ταύτα γίνεσθαι θεόν δοξάζοντες διετέλουν. Τάχα άσαφης ο λόγος ούτος ύμιν είναι δοκεί · ούκοῦν σαφέστερον αύτον ποιῆσαι πειράσομαι.

Κεφ. ι'. Γέροντι γενομένω ποτὸ τῷ ᾿Αδραὰμ, καὶ πρὸς παιδοποιίαν ἐκ τῆς ἡλικίας νεκρωθέντι λοιπόν· εἰς γὰρ τὸ γενέσθαι πατὴρ, οὐδὲν ἄμεινον τῶν τετελευτηκότων διέκειτο ζῶν · γέροντι τοίνυν ὅντι τῷ δικαίω, καὶ σφό- ὅρα γέροντι, καὶ τῆς φυσικῆς παιδοποιίας ὑπερδάντι τοὺς ὅρους ἐκ πολλοῦ τοῦ περιόντος, ἔχοντι δὲ καὶ σύνοικον πέτρας ἀγονωτέραν τὴν Σάρραν, ἐπαγγέλλεται πατέρα ποιήσειν ὁ Θεὸς τοσούτων ἐκγόνων αὐτὸν,

ώς παρισούσθαι αὐτῶν τὸ πλήθος τῷ πλήθει τῶν άστρων. Ο δε, τοσούτων χωλυμάτων δντων, τῆς ήλιχίας ήδη είς έσχατον γῆρας χατενεχθείσης, χαί τῆς γυναικὸς ἀπό τε τῆς ἡλικίας, ἀπό τε τῆς φύσεως πεπηρωμένης • οὐ γάρ τὸ γῆρας διεχώλυε μόνον, άλλά και αυτή της φύσεως ή πήρωσις και γάρ και νέας ούσης άχρηστον τὸ τῆς φύσεως ἐργαστήριον ἦν · στεῖρα γάρ ήν ή γυνή. Διό και Παῦλος ἐπισημαινόμενος τούτο αύτὸ, ούτως Ελεγε . Καὶ την νέκρωσιν της μήτρας Σάρρας ούχ είπε την νέχρωσιν Σάρρας άπλως, ζνα μή την ήλικίαν ύποπτεύσης μόνον, άλλά και αὐτῆς μήτρας τὴν νέχρωσιν, τὴν οὐχ ἀπὸ χρόνων μόνον, άλλά και άπο φύσεως γεγενημένην . άλλ' διμως καὶ τηλικούτων, ὅπερ ἔφην, κωλυμάτων ὅντων, εἰδώς, τί ποτέ έστιν έπαγγελία Θεοῦ, πῶς εὐμήχανός τε καὶ εύπορος, και ού νόμοις φύσεως, ού δυσκολία πραγμάτων, ούχ ἄλλφ τινί χωλυομένη, άλλά διά τῶν ἐναντίων βαδίζουσα, χαὶ τὸ ἐπηγγελμένον εἰς ἔργον ἄγουσα, [487] χατεδέξατο τὸ είρημένον, καὶ ἐπίστευσε τῆ ύποσχέσει, καὶ τὸν θόρυδον τὸν ἐκ τῶν λογισμῶν οὐδὲ χινηθήναι όλως άφελς, άξιόπιστον έχρινεν είναι, ωσπερ ούν και έστι, πρός την της έπαγγελίας πλήρωσιν του ύποσχομένου την δύναμιν, ούκ έξετάσας, πως και τίνι τρόπω ταυτα έσται, και τίνος ένεκεν ούκ έν νεότητι, άλλ' έν γήρη, και όψέ ποτε και βραδέως. Διό καὶ ὁ Παῦλος αὐτὸν ἀνακηρύττει μετὰ λαμπράς τῆς φωνῆς ούτω λέγων · "Ος παρ' έλπίδα ἐπ' έλπίδι έπίστευσεν είς τὸ γενέσθαι αὐτὸν πατέρα πολλῶν έθνων. Τί έστι, Παρ' έλπίδα έπ' έλπίδι ; Παρ' έλπίδα την άνθρωπίνην, επ' ελπίδι τη του Θεού, τη πάντα νιχώση, τἢ πάντα δυναμένη, τἢ πάντων περιγινομένη. Καὶ ἐπίστευσεν οὐκ εἰς τὸ πατήρ γενέσθαι μόνον, άλλά και έθνων τοσούτων, ό γέρων και άγονο;, ό στείραν και γεγηρακυίαν γυναϊκα έχων, κατά τὸ είρημένον Ουτως έσται το σπέρμα σου. Και μή άσθενήσας τῆ πίστει οὐ κατενόησε τὸ ἐαυτοῦ σωμα rετεκρωμέτοι, έκατοιταέτης που υπάρχων, και την νέκρωσιν της μητρας Σάβρας είς δε την επαγγελίαν τοῦ Θεοῦ οὐ διεκρίθη τῆ ἀπιστία, άλλ' ενεδυναμώθη τῆ πίστει, δοὺς δόξαν τῷ Θέῷ, καὶ πληροφορηθείς, ὅτι, ὁ ἐπήγγελται, δυτατός έστι και ποιησαι. \*Ο δε λέγει, τοιουτόν έστι . Άναπηδήσας και έξαλλόμενος εύθέως άπο της ανθρωπίνης ασθενείας, και πρός το ύψος αναδραμών του ύποσχομένου, και έννοήσας αύτου την άφατον δύναμιν, επείσθη σαφώς, δτι πάντως Εσται το είρημένον. Καλ τούτω μάλιστα τον Θεον έδοξασε, τῷ μή περιεργάσασθαι, μηδὲ πολυπραγμονῆσαι, άλλά τῷ ἀκαταλήπτψ τῆς σοφίας \* αὐτοῦ καὶ τῆς δυνάμεως παραχωρήσαι και μηδέν άμφιδάλλειν δλως περί των είρημένων. Όρφς ότι τουτό έστι μάλιστα το δοξάζειν τον Θεόν, το άει παραχωρείν αύτου τώ άκαταλήπτω τῆς προνοίας και τἢ άρ¢ήτω δυνάμει καλ σοφία, καλ μή περιεργάζεσθαι, μηδέ πολυπραγμονείν, μηδε λέγειν, Διά τί τοῦτο; είς τί τοῦτο; πῶς τοῦτο Εσται; Ού τοῦτο δὲ μόνον ἐστὶ τὸ θαυμαστὸν, άλλ' ότι και τον υίον αύτοῦ ἐκεῖνον, τον μονογενῆ και γνήσιον, μετά την ύπόσχεσιν ταύτην έχελεύετο χαταθύειν, και οὐδὶ τότε ἐσκανδαλίζετο. Καίτοι πολλά ἤν τά δυνάμενα σχανδαλίσαι τον μή νήφοντα, μηδέ έγρηγορότα · καὶ αὐτὸ πρώτον τὸ ἐπίταγμα, εἰ ὁ Θεὸς τοιαύτας χαταδέχεται θυσίας, χαὶ παιδοχτόνους είναι γελεύει τους πατέρας, και βιαίω τελευτή καταλύειν

τὸν βίον, καὶ ἀιύρφ παραδιδόναι τοὺς παΐδας θανάτφ, καλ αὐτόχειρας γενέσθαι τῶν γεννηθέντων, καλ αῖματι τοιούτφ τον βωμόν αξμάσσεσθαι βούλεται τον αύτου, καλ δεξιάν όπλίζεσθαι πατρικήν κατά του μονογενούς παιδός, και φονέων είναι χαλεπώτερον τον δίκαιον: και μετά τούτου και ή τῆς φύσεως τυραννίς θορυδούσα, ταράττουσα, ούχ ἐπειδή πατήρ ἢν μόνον, ἀλλ' ἐπειδή καὶ φιλόστοργος, καὶ πατήρ τοιούτου παιδός, γνησίου, μονογενούς, καλού μέν ίδειν, καλού δε νοήσαι. Καλ γάρ εν αύτῷ τῷ ἄνθει τῆς ἡλικίας ἦν, καὶ αὐτῆ τῆς άρετῆς τῆ άχμῆ, διπλἢ τότε ἀπολάμπων τἢ εὑμορφία, και τη της ψυχης, και τη του σώματος. Ού μιχρον δε είς φιλοστοργίαν, και το παρ' ελπίδα δοθήναι πάσαν. Ίστε γάρ πῶς ποθεινά τὰ τοιαῦτα παιδία, τλ παρ' έλπίδα καλ προσδοκίαν, καλ ού νόμφ φύσεως [488] χεχαρισμένα, οίος έχεινος ήν. Και μετά τούτων δή πάντων τὸ μάλιστα ίκανὸν παρασχεῖν σκάνδαλον ή ἐπαγγελία καὶ ἡ ὑπόσχεσις ἦν • ἐναντίον γὰρ ἦν αὐτῇ τὸ ἐπιταχθέν. Τὸ μὲν γὰρ ἐπαγγελθὲν ἡν, Οῦτως ξσται τὸ σπέρμα σου, ώς τὰ ἄστρα τοῦ οὐρανοῦ: τό δὲ ἐπιτεταγμένον, τὸν υἰὸν τὸν μονογενῆ, ἀφ' οδ πάσαν Εμελλεν εμπλήσειν την οίχουμένην, τούτον έχ μέσου γίνεσθαι, καὶ θανάτψ παραδίδοσθαι καὶ σφαγή χαλεπωτάτη. 'Αλλ' οὐδὲ οὕτως ἐσχανδαλίζετο, οὐδὲ έθορυδεϊτο ό δίχαιος έχεϊνος, οὐδὲ ἔπαθέ τι τοιοῦτον, οίον είχος ήν τινα των άνοήτων παθείν και χαμαί συρομένων. Οὐδὲ γὰρ εἶπε πρὸς ἐαυτὸν, Τί τοῦτο; ἡπατήθημεν; παρελογίσθημεν; Θεού τούτο επίταγμα; "Απαγε, οὐ πείθομαι το παιδοκτόνον με γενέσθαι άμηχανον, και τοιούτω φοινίξαι αίματι την δεξιάν μου. Πώς δε τά τῆς ἐπαγγελίας ἔξει πέρας; "Αν γάρ ἀνέλω την ρίζαν, πόθεν οι κλάδοι; πόθεν οξ καρποί; αν καταχώσω την πηγήν, πόθεν οί ποταμοί; αν άφανίσω τον υίον 🕨, πόθεν μοι το πληθος των εχγόνων το τῷ πλήθει των ἄστρων παρισούμενον: Πώς οὖν ὑπέσγετο ἔτερα, καὶ ἐναντία ἐπιτάττει νῦν; Τούτων οὐδὲν οὐκ εἶπεν, οὐκ ἐνενόησεν • άλλά πάλιν ἐπὶ τὴν δύναμιν τοῦ ἐπαγγειλαμένου καταφυγών την άφατον, την εύμηχανον, την εύπορον, την διά των έναντίων διαλάμπουσαν, την άνωτέραν τῶν τῆς φύσεως νόμων, τὴν πάντων δυνατωτέραν, την ούδεν έχουσαν το άντιπίπτον, και τούτο μετά πολλής τής πληροφορίας το έπίταγμα ήνυς, xal topate tou viou, xal finate the defice, xal έφοίνιξε το ξίφος, και διά της δειρης την μάχαιραν ήλασεν εί γάρ και μή τῷ ἔργψ, άλλὰ τἢ γνώμη ταύτα πάντα επλήρωσε. Διὸ και Μωσής αύτον θαυμάζων, ούτως έφη· Καὶ έγένετο μετὰ τὰ ρήματα ταῦτα, ο Θεός ἐπείραζε τὸν Άδραὰμ, καὶ εἶπεν αὐτῷ. Λάβε τζη νίζη σου τζη άγαπητζη, δη ήγάπησας, τὸν Ἰσαὰκ, καὶ ἀνένεγκε αὐτὸν ἐφ' ἔν τῶν ὀρέων, ὧν ἄν σοι είπω. Ταῦτα τὰ τῆς ὑποσχέσεως ρήματα, τὰ τῆς ἐπαγγελίας, τὰ λέγοντα, ὅτι πλήθους έχγόνων Εσται πατήρ, καλ Εσται το σπέρμα αὐτοῦ ώς τὰ ἄστρα τοῦ οὐρανοῦ; "Όρα πῶς μετά τά βήματα ταῦτα, ἀχούσας σφάξαι τὸν υἰὸν, χατεδέξατο τον άφ' ου τοσούτον εμελλεν εσεσθαι το πληθος, τούτον άνελείν και καταθύσαι, και έκ μέσου ποιήσαι, καὶ ἱερείον τῷ Θεῷ προσαγαγείν. Καὶ ὁ Παῦλος δὲ αὐτὸν ἐντεῦθεν θαυμάζων πάλιν οῦτως ἐστε-

titudinem astrorum eorum æquatura sit multitudo (Gen. 15. 8). At ille, cum tot essent obstacula, cum jam ætas esset ad ultimam senectutem devoluta, et uxor tam ob ætatem quam ob naturam esset infecunda; non enim sola senectus obstabat, sed et sterilitas ipsa naturæ : siquidem tum quoque cum juvenis esset, inmilis naturæ fuit officina, quod sterilis mulier esset. Quocirca Paulus hoc ipsum insinuans, ita dicehat : Et emortuam vulvam Saræ (Rom. 4. 19); non dixit emortuam Saram simpliciter, ne solam ætatem suspiceris, sed et ipsius vulvam emortuam, quod non solum tempore, sed etiam naturæ conditione factum erat; verumtamen licet tanta, ut dixi, superesseat obstacula, cum sciret quid tandem sit promissio Dei, quam solers illa sit et locuples, sic ut neque legibus naturæ, neque rerum difficultate, vel alio quopiam impediatur, sed per contraria viam inveniat, et promissum in equs deducat, quod dicebatur, admisit, et promissioni fidem habuit : et tumultum ex cogitationibus ne omnino quidem moveri sivit, sed side dignam esse judicavit, ut est sine dubio, ad implendam promissionem ipsius potentiam, qui promiserat, neque disquisivit, quo tandem modo bæc evenient, et cur non in juventute, sed in senectute, et sero tandem ac tarde: Quo fit, ut illum etiam clara voce prædicet ac laudet his verbis Paulus: Qui contra spem in spem credidit, ut fieret pater multarum gentium (Rom. 4. 18). Quid est, Contra spem in spem? Præter spem humanam in spem Dei , quæ cuncta vincit , quæ cuncta potest, quæ cuncta superat. Et credidit, non ut fieret pater tintum, sed etiam tot gentium, senex et effetus, cui sterilis et senio confecta uxor erat, secundum quod dictum est, Sic erit semen tuum. Et non instructus est side, nec consideravit corpus suum jam emortuum, cum sere centum esset annorum, et emortuam vulvam Sarræ; in repromissione autem Dei non hæsitævit diffidentia, sed confortatus est fide, dans gloriam Deo, plenissime sciens, quia, quæcumque promisit, polens est et facere (Rom. 4. 19-21). Horam autem verborum hæc est sententia: Exsultans statim, et exsiliens ex humana imbecillitate, et ad sublim tatem ejns, qui promittebat, accurrens, et cogitans immensam ejus esse potentiam, facile adductus est, ut crederet omnino quod sibi dicebatur eventurum. Atque hoc facto maxime Deum glorificavit, quod curiose non inquisiverit, neque scrutatus sit, sed incomprehensibili ejus sapientiæ 1 ac potentiæ cesserit, neque ullo modo de iis, quæ dicta sucrant, dubitaverit. Vides hoc esse maxime Deum glorificare, cum incomprehensibili ejus providentiæ, atque ineffabili potentire nos submittimus, neque scrutamur, aut curiose inquirimus neque dicimus : Cur hoc? ad quid hoc? quomodo erit hoc? Neque vero solum hoc est admiratione dignum, sed etiam quod filium illum suum unigenitum ac dilectum post hanc promissionem mactare jubebatur, et ne tum quidem scandalizabetur. Atqui multa erant quæ scandalizare possent eum, qui vigilans non fuisset et attentus : et primum ipsum 1 Alii, providentiæ.

mandatum, num Deus tales victimas acceptas babeat, et patres juheat esse parricidas liberorum, ac morte violenta vitam finire, immaturo interitu filios necare. suæque prolis fieri homicidas, tali sanguine suum velit altare cruentari, paternam dexteram adversus filium unigenitum armari, ac justum virum sicariis fieri sæviorem; cum his præterea naturæ vis æ tyrannis eum commovebat et perturbabat, non quod pater solum esset, sed quod indulgens, et talis filii pater, dilecti, unigeniti, pulchri non intuenti solum, sed et contemplanti. Nam et in ipso erat ætatis flore, in virtutis vigore, in quo duplex pulchritudo, tum mentis, tum corporis, elucebat. Neque vero mediocriter illud ad amorem paternum augendum valebat. quod præter spem omnem datus fuerat. Scitis enim quam cari sint ejusmodi liberi, qui præter spem et exspectationem, non lege naturæ concessi sunt, cujusmodi fuit ille. Cum his omnibus autem maxime poterat scandalum præbere pollicitatio et promissio. cum illi contrarium esset mandatum. Siquidem promissum suerat : Sic erit semen tuum, ut stellæ cæli (Gen. 15. 5): mandatum autem fuerat ut unigenitus filius, cujus posteris totum orbem terrarum erat inipleturus, hic e medio tolleretur, ac morti cædique sævissimæ traderetur. Sed ne sic quidem scandalizabatur, nec perturbabatur justus ille, acque tale quid illi accidebat, quod uni alicui ex insipientibus, et qui humi serpunt, accidisset. Neque enim apud se ita ratiocinatus est : Quid boc rei est? decepti sumus? fraudati sumus? an hoc Dei mandatum est? Absit: non possum parere; ut filii parricida siam, et ejusmodi sanguine dexteram meam cruentem, adduci non possum. Quomodo autem promissio finem suum sortietur? Si enim radicem avellam, unde rami? unde fructus? si fontem occludam, unde fluvii? si filium occidam, unde mihi nepotum, quæ stellarum multitudinem exæquet, multitudo nascetur? Quomodo ergo tum alia promittebat, et contraria nunc jubet? Nihil horum aut dixit, aut cogitavit : sed rursus ad potentiam ejus, qui promiscrat ista, confugiens, quæ ineffabilis est, quæ solers est et locuples, quæ per res contrarias elucet, que superat leges natura, que potentior est omnibus, cui resistere nihil potest, hoc quoque mandatum confidenter exhausit, et filium occidit, et dexteram cruentavit, et gladium sanguino infecit, et ensem jugulo immersit : nam si minus opere, saltem animi proposito cuncta ista complevit. Quocirca dum eum Moyses laudaret, sie ait: Et factum est post hæc verba, Deus tentavit Abraham, et dixit ei : Tolle filium tuum dilectum, quem dilexisti, Isqac, et offer illum super unum montium, quos tibi dixexa (Gen. 22. 1. 2). Hæccine sunt verba promissionis, pollicitationis, quæ significabant eum posterorum patrem futurum et semen ejus futurum sicut stellas cæli? Vide quo pacto post hæc verha, cum audiisset filium suum occidendum, acquievit, eum ex que tanta nascitura erat multitudo, eum, inquam, immolare, atque e medio tollere, Deoque in sacrisicium offerre. Sanc Paulus cum eum idcirco laudaret

sic eum commendabat, ac prædicabat, ut diceret: Fide obtulit Abraham Isaac, cum tentaretur (Hebr. 11. 17): tum ut doceret, quantam rem fecerit, et quam eximiæ sidei specimen ediderit, adjecit: Et unigenitum offerebat is, qui promissiones susceperat. Horum autem hic sensus est : Dici non potest, inquit, eum duos filios habuisse carissimos, et expectasse, nt hoc interempto, ex altero sibi multitudo illa nasceretur, cujus pater esset : et unum illum habuit, et ab boc solo promissio pendebat : attamen hunc interimere non recusavit, sicut in promissione generationis ejus, neque sui corporis emortui conditione, neque uxoris suæ sterilitate naturæ potuit impediri quominus fidem haberet, ita hic quoque nihil impeditus a morte fuit. Hæc igitur cum illis compara, quæ nunc funt, tum tu pusillanimitatem tuam intuebere, tum eorum, qui scandalizantur, intuebere vilitatem, et clare intelliges non aliunde tuum scandalum originem ducere, quam quod incomprehensibili Dei providentiæ minime cedas, sed dispensationum ejus modum ubique disquiras, causasque corum, quæ geruntur, requiras, et singula scruteris: quod si accidisset Abrahamo, plane ad sidem habendam claudicasset. At hoc illi non accidit 1, atque idcirco celebris et illustris fuit, et omnibus, quæ promissa fuerant, est potitus; neque senectute scandalizatus est, neque mandato quod sequutum est; neque promissioni obicem mandatum futurum arbitratus est, neque sacrificium promissionem e medio sublaturum, neque in eam incidit desperationem, ut de promissione actum putaret, tametsi ad ipsum rerum sinem perveniret. Noli enim hoc mihi respondere, non permisisse Deum, ut mandatum in opus exiret, neque justi dexteram cruentatam esse: verum illud considera, nibil horum scivisse justum. neque se vivum illum recepturum, atque ita domum reversurum novisse, sed totam mentem suam ad cædem intendisse. Idcirco etiam secundo de cælo vocatur. Neque enim Abraham simpliciter dixit: sed, Abraham, Abraham (Gen. 22. 1), vocis in geminatione intentum ad sacrificium animi propositum reprimens, et revocans : ita totus ad mandatum peragendum incumbebat. Vides totam rem ejus animi sententia suisse completam et perfectam, nec usquam scandalum comparere. Id vero in causa fuit, quod in actiones Dei curiose non inquireret. Quid vero Joseph? dic, quæso: nonne tale quid ei accidit? Nam et illi magna quædam a Deo promissio fuerat oblata, et res contrariæ promissioni rursus eveniebant. Fuerat enim promissum per somnia suturum. ut eum fratres adorarent, atque hoc duplex visio prænuntiavit, cum illa per stellas, tum altera per manipulos: quæ vero post visiones acciderunt, contraria plane visionibus fuerunt. Primum enim gravis inde pugna paternis in ædibus excitata est, et qui ex codem suerant utero nati, cognationis leges violantes, et fraterni amoris vincula perrumpentes, ipsa denique jura naturæ perfringentes, inimici et

Alii, non scrutatus est, pro, non illi accidit.

hostes, ac sæviores lupis erga fratrem occasione visionum illarum evaserunt; et quemadmodum si feræ atque immanes belluæ quædam agnum e medio abriperent, ita quotidie insidias illi tendebant. Atque hujus belli parens et auctor fuit.iniqua quædam invidia, et livor injustus : iraque ferventes singulis diebus cædem ejus anhelabant, cum hanc in eis fornacem accenderet, et flammam excitaret invidia. Et quoniam dum domi degeret, et cum parentibus versaretur, nihil interim illi mali poterant inferre, ipsius existimationi detrabunt, ejusque nomini notam inurunt infamix, et prava criminatione illum accusant, atque hoc pacto patris in eum amorem auferre contendunt, ut ita facilius ipsorum insidiis capi possit. Tum deinde foris eum procul a conspectu patris deprehendentes, cum in deserto cibaria sibi deserentem, et ad eos visitandos profectum invenissent, neque profectionis causam sunt reveriti, neque fraternæ mensæ illos puduit, sed gladios acuebant, et se ad cædem accingebant, omnesque fratris parricidæ fiebant, cum nihil parvum aut magnum ei possent objicere, quem interfecturi erant; sed eorum causa, ob quæ præmiis affici ac prædicari eum oportuit, invidebant, oppugnabant, et calumniis appetebant. At ille ne sic quidem illorum congressum aversabatur, sed etiam erga tantam improbitatem fraternum amorem exhibebat: illi contra sic affectum interimere conabantur; et quantum in ipsis quidem fuit, interemerunt, suasque dexteras cruentarunt, et fraternam cædem perpetrarunt. Verumtamen solors Dei sapientia, et quæ in rebus deploratis iter secundum aperit, cum in barathrum eum præcipitem acturi et neci tradituri essent, ex nefariis illorum manibus ipsum eripuit. Nam consuluit quidem unus ex fratribus, ut cos ab illo parricidio revocaret; sed corum mentem flexit Deus, ac cædem impedivit. Sed ne hic quidem impetus malorum substitit, verum ulterius rursus est progressus. Quoniam enim illum interimere prohibiti fuerant, adhuc autem ira fervebat, et furor vigebat, ac passionis procella sæviebat, in aliud quidpiam iracundiam effuderunt. Exutum enim et vinctum eum projecerunt in lacum crudeles illi, inhumani, atque efferati; deinde delatos ab illo cibos degustarunt; et ille quidem in lacu metu mortis imminentis correptus versabatur, illi vero deliciis et ebrietati vacabant.

Joseph a fratribus venditur. Tentatur ab hera Joseph.

Neque huc usque tantum illorum perrexit insania; sed cum homines barbaros, et procul ab illorum regione habitantes in Ægyptum vidissent descendere, arreptum fratrem illis vendiderunt, ut alteram illi mortem quamdam longiorem, acerbiorem, ac multis miseriis refertam machinarentur. Quippe qui cum juvenis esset, et valde juvenis, multaque cum libertate paternis in ædibus èducatus, nullam umquam servitutem, aut miseriam servitutis esset expertus, cogita quomodo esset affectus, qui subito ex libero servus, peregrinus ex cive factus esset, et in extremam captivitatem abduetus, non in servitu'em tantum, sed et a patre ac matre, omnibusque propinquis

φάνου και άνεκήρυττε λέγων. Ηίστει προσενήνοvar Abough tor leake aerbaloherod elsa beixvus halkov apdypa enolyse, nat honv enebelfaro stativ, estyays. Kal for porogern spootspaper o tàc éxarreliac defaperoc. O de héres, tosoù-TON ESTEN : Oux Esten singly, ongly, ote buo maldas είχε γνησίους, και προπεδόκα, άναιρεθέντος τούτου, από τοῦ ἐτέρου τοῦ πλήθους ἐχείνου ἔσεσθαι πατήρ, άλλά και μόνον είχεν αυτόν, και άπο μόνου conton eq and suallisylat planto. was omne conton είλετο χαταθύσαι, ώσπερ έν τή ύποσχέσει της γεννήσεως αύτοῦ μήτε τῆ οἰκεία νεκρώσει, μήτε τῆ πηρώσει της φύσεως της γυγαικός κωλυθείς πρός την πίστιν, [489] ούτω; οὐδὲ ἐνταῦθα τῷ θανάτῳ παρεμποδιαθείς. Παρόδαλε τοίνυν ταύτα πρός τὰ νῦν γεγενημένα, χαλ βίρει σου την μιχροψυχίαν, και βίρει την είτελειαν των σχανδαλιζομένων, και είση σαφως . , ότι ούδαμόθεν ετέρωθεν σοι το σχάνδαλον γίνεται, ή έχ τοῦ μη παραχωρείν τη άκαταλήπτω του Θεού προνοία, άλλ' έπιζητείν οίκενομιῶν τρόπον πανταχοῦ, καὶ αἰτίας εών λιλοίτερεν φωαιτείν και εκαστα πεδιεθλάζεοβαι. δπερ εί Επαθεν ό Άδραὰμ, Εμελλε πρός την πίστιν xwhever. 'Ahh' our Enabe b, ded nat Ehappe, nat αάντων επέτυχε των επηγγελικένων ο ο ο ο επανδαλίζετο, ουδε τῷ Υήρφ, ουδε τῷ μετὰ ταῦτα επιτάγματι. ούδε ενόμισε χώλυμα είναι το επίταγμα τη ύποσγέσει, ούτε άναιρετικήν είναι την θυσίαν της έπαγγελίας, ούδε είς ἀπόγνωσιν ενέπιπτε τῆς ὑποσχέσεως, καίτοι πρός αύτό το πέρας των πραγμάτων έλθων. Μή γάρ μοι τούτο λέγε, ότι ούχ είασεν ό θεός είς έργον τό έπίταγμα έλθεζν, οὐδὲ αξμαχθήνας τοῦ δικαίου την δεξιάν· άλλ' ἐχείνο σχόπει, ὅτι τούτων οὐδὲν ὁ δίκαιος ήδει, ούδε ότι ζώντα άπολήψεται τον υίον, γαι ούτως οίπαδε έπιστρέψαι ἡπίστατο, άλλ' έτεινεν δλην πρός την σφαγήν την έαυτοῦ γνώμην. Διά τοῦτο καί έχ δεντέρου χαλείται έχ τῶν ούρανῶν. Οὐ γάρ εἶπεν εύτῷ, ᾿Αδραάμ, ἐπλῶς, ἀλλά, Ἡδραάμ, Ἡδραάμ, τῷ διπλασιασμῷ τῆς φωνῆς τὴν ἐπιτεταμένην πρὸς την θυσίαν προαίρεσιν άνείργων τε και άναχαιτίζων. σύτως όλως του επιπάγματος ήν. Είδες πως το παν τή γνώμη αύτοῦ ἐπεπλήρωτο, καὶ σκάνδαλον σύδαμοῦ. Το δε αίτιου, το μή περιεργάζεσθαι τά του Θεού. Τί δὲ ὁ Ἰωσήφ; είπε μοι. Οὐ τοιοῦτόν τι καὶ αὐτὸς πέπονθε; Καὶ γάρ κάκείνω μεγάλη τις ὑπόσχεσις ἡν παρά του Θεού δεδομένη, και τά γινόμενα πάλιν άπεναντίας τῆς ὑποσχέσεως ἐγίνετο. Ἡ μὲν γὰρ ὑπόσχεσις ήν διά των όνειράτων, προσχυνήσειν αύτον σούς άδελφούς, και διπλη δίμις τούτο άνεκήρυττεν, η τε διά των άστρων, ή τε διά των δραγμάτων τά δλ μετά τάς δήεις ταύτας συμβάντα έναντία των δήεων ήν. Πρώτον μέν γάρ πόλεμος αύτφ χαλοπός έντεύθεν nata the nateway oldian anapolitics, nat of the פשידאק פשינש אַטפעריין שטועם, בומדבעטעריין דאָן סטץγενείας τους νόμους, και διαρρήξαντες της άδελφικης **διαθέστως τὰ δεσμά, καὶ αὐτοὺς τῆς** φύσεως διασα-'λεύσαντες τους θεσμούς, έχθροι και πολέμιοι και

λύπων άγραύτεροι περί τον άδελφον άπο των βύσων exeives evisorto xal worke by bec appear as ashueροί τινες άρνίον εν μέσφ λαδόντες, ούτω καθ' εκάστην έπεθούλευου αὐτῷ την ήμέραν. Και πατήρ τοῦ πολέμου τούτου φθόνος ήν άλογος, καλ βασκανία άδικος. και τῷ θυμῷ ζέοντες, φόνου καθ' ἐκάστην ἔπνεον τὴν ήμέραν, τοῦ φθόνου τὴν χάμινον ταύτην άνάπτοντος, και την πυράν εγείροντος. Και επειδή τέως αύτον ούδεν εργάσασθαι ήδύναντο γαλεπόν, ένδον στρεφόμεγον και μετά τῷν γογέων διετρίδοντα, διαδάλλουσιν αύτοῦ τὴν ὑπόληψιν, καὶ αἰσχράν κατασκευάζουσιν αὐτῷ δόξαν, καὶ ψόγον καταφέρουσι πονηρόν, [490] τοῦ πατρός το φίλτρον ταύτη καταλύσαι βουλόμενοι, καλ πρός ἐπιδουλὴν εὐχείρωτον λαδείν. Εἰτα μετά ταῦτα λαδόντες αύτον έξω των πατριχών όφθαλμών, χαι έπ' έρημίας εύρόντες αύτοις χομίζοντα τροφήν, χαλείς ἐπίσκεψιν αὐτῶν ἀφιγμένον, οὐ τὴν αίτίαν τῆς ἀφίξεως ήδεσθησαν c, οὐ τὴν τράπεζαν ήσχύνθησαν τὴν άδελφικήν, άλλά τά ξίφη ήκόνουν, και πρός σφαγίν ηύτρεπίζοντο, και άδελφοκτόνοι πάντες έγίνοντο, οδ μιχρόν, οὐ μέγα έγχαλείν-έγοντες τῷ μέλλοντι έγαιρεζαβαι παρ' αὐτίον· άλλ' ὑπέρ ὧν αὐτών ατεφανοῦσθαι και άνακηρύττεσθαι έδει, φθονούντες, πολεμούντες, διαδάλλοντες. 'Αλλ' έχεϊνος ούδε ούγως άπεστρέφετο αύτων την συνουσίαν, άλλά και έν τοσαύτη πονηρία την άδελφικήν επεδείχνυτο διάθεαιν οί δε καλ ούτως αύτον άνελείν επεχείρουν και άνεβλον, το γε αὐτῶν μέρος, καὶ τὰς δεξιὰς ήμαξαν, καὶ τὴν ἀδελφοκτονίαν άπήρτισαν. 'Αλλ' ή εύμήχανος, καξέν τοξς απόροις εύπορος του Θεού σοφία, καλ έν αύτο τώ βαράθρφ, και εν αυτή του θανάτου τη επαγωγή, εκ των μιαρών αύτων έχείνον έξηρπασε χειρών. Συνεδούλευσε μέν γάρ των άδελφων εξς, ώστε άποστηγαι the margorial exercise. Exerce se o Oede, xal the σφαγήν διεχώλυσεν. Ού μήν ούδε ένταῦθα ζοτατο τὰ δεινά, άλλα περαιτέρω προήει πάλιν. Έπειδη γάρ αύτον εχωλύθησαν άνελείν, έζεε δε ό θυμός έτι, χαί τλ τῆς ἀργῆς ήχμαζε, καὶ πολὸ τὸ κλυδώνιον τοῦ πάθους ήν, είς ξτερόν τι την οργήν άφηκαν. 'Απρδύσαντες γάρ και δήσαντες αύτον, και είς λάκκον ρίψαντες οι ώμοι και άπάνθρωποι και θηριώδεις, ούτω τῆς παρ' αύτοῦ χομισθείσης τραπέζης άπήλαυον και ό μέν ήν εν λάγχω περί των εσχάτων θεξοιχώς, οι δε έτρύφων και έμέθυον.

προσηχόντων ἀπάντων ἀπορρηγνύμενος, γυμνός, προσηχόντων ἀπάντων ἀπορρηγνύμενος, γυμνός, καὶ παρρός καὶ της καὶ τῶν κατων ἀπορουπους βαρβάρους καὶ πόρφω τῆς αὐτῶν ἀποθούπους βαρβάρους καὶ πόρφω τῆς αὐτῶν ἀποδότες ἀπέδοντο τὸν ἀδελφὸν, ἔτερον θάνατον ἐνεῦθεν αὐτῷ κατασκευάζοντες, μακρότερὰν τινα καὶ χαλεπώτερον καὶ πολλῆς γάμοντα ταλαιπωρίας. Μετά καινωρίας ἐνεὐερίας ἐν οἰκίᾳ πατρῷς τραφείς, καὶ δουλείας ἀπάσης ἄμοιρος ῶν καὶ τῆς ἐν δευλεία τασιπωρίας, ἐννύησον τί ποτε ἔπασχεν, ἀθράον δοῦλος ἀντ' ἐλευθέρου, καὶ ξένος ἀντὶ πολίπου γενόμενος, καὶ ἀντ' ἐλευθέρου, καὶ ξένος ἀντὶ πολίπου γενόμενος, καὶ καιναμός ἀπάντον ἀπόρρηγνύμενος, γυμνός,

<sup>\*</sup> Alii την αλτίαν του σχυλμού ηδέσθησαν.

Alii καὶ μαθήση σαφῶς.

Alii άλλ' οὐ περεειρχάσατο.

ξένος, ἄοιχος, ἄπολις, νόμφ δουλείας βαρδαριχαίς γερσίν ἐκδεδομένος. Τί γάρ ούκ ήν αὐτὸν ίκανὸν θορυδησαι; τὸ άθρόον, τὸ άπροσδόκητον, τὸ παρ' ἐλπίδα και άμελέτητον, το χαλεπόν τῆς συμφοράς, το παρ' άδελφων, και άδελφων άγαπωμένων, μή μικρόν, μή μέγα ἐχείνους ἡδιχηχότα, μάλλον δὲ χαὶ εὐεργετηχότα, ταῦτα παθείν ; 'Αλλ' ὅμως οὐδενὶ τούτων διεταράττετο, , άλλ' ἀπήγετο διά των έμπορων έχείνων είς Αίγυπτον, δουλείαν έχ δουλείας άμείδων. Καὶ γάρ καὶ έχει πάλιν [4]] έγίνετο δοῦλος, καὶ ψκει βαρδαρικήν σίκίαν ό Έδραζος, ό εύγενης όδιπλην έλευθερίαν έλεύθερος, καὶ την του σώματος, και την της ψυχης και ούδε έντευθεν εταράττετο, οὐδε ἐσχανδαλίζετο πρός τὰ γεγενημένα, τῶν δψεων ἀναμιμνησχόμενος τῶν τὰ ἐναντία ἐπαγγελλομένων οὐδὲ περιειργάζετο, τί δήποτε ταῦτα γίνεται; Καὶ οἱ μὲν ἀδελφοκτόνοι καὶ λύκοι καὶ θῆρες χαίτοι ταῦτα ἡδιχηχότες, ἐπὶ τῆς πατρώας οἰχίας τρυφωσιν· αύτος δε ο προσδοχηθείς αύτων βασιλεύειν, αίγμά) ωτος, δούλος, είς άλλοτρίαν ἀπεμποληθείς, την εσχάτην δπομένει ταλαιπωρίαν, ού μόνον αὐτῶν ού βασιλεύσας, άλλά καὶ δοῦλος αὐτῶν γενόμενος, καὶ ἐκ πολλοῦ τοῦ διαμέτρου τάναντία ταῖς ὑποσχέσεσι παθών. Ού γάρ δη μόνον βασιλείας τότε ούχ ἐπέτυχεν, άλλά και πατρίδος και έλευθερίας, και τής των γονέων έξέπεσεν δύεως. Καλ ούδε ένταῦθα αὐτῷ τὰ τῶν ἀγώνων ἴστατο, ἀλλ' ἔτερον βαθύτερον ἀνωρύττετο βάραθρον, θάνατον πάλιν έχον, καὶ σφαγήν, θάνατον ἐπονείδιστον καὶ σφαγήν αἰσχύνης γέμουσαν. Ίδοῦσα γὰρ αὐτὸν ἀδίχοις ὀφθαλμοῖς ἡ χεχτημένη, χαλ άλουσα τῷ κάλλει τοῦ νεανίσκου, ὑπό τῆς λαμπράς αύτου χειρωθείσα δψεως, και αύτη πάλιν δόλους ἔρραπτε καὶ ἐπιδουλάς. Καὶ τὰ δίκτυα τῆς ἀκολασίας πάντοθεν ἀπλώσασα, καθ' ἐκάστην ἐσκοπεῖτο τὴν ήμέραν είσω τῆς οίχείας σαγήνης τὸν νεανίσχον λαδείν, καὶ εἰς τὸ τῆς μοιχείας ἐμδαλείν βάραθρον, καὶ θανάτφ παραδούναι άθανάτφ. Καὶ καθ' ἐκάστην ἡμέραν επί την άγραν εξήει ταύτην, ύπο του πάθους κεντουμένη, και ύπο του άκολάστου τούτου ξρωτος καθ' ἐκάστην ὁπλιζομένη τὴν ἡμέραν καί ποτε ἐπιλαδομένη μόνον, ἐπὶ τὴν ἄδιχον αὐτὸν πρὸς βίαν είλχεν εύνην, και τον άλλοτριον διορύξαι γάμον ηνάγκαζε, και την σωφροσύνην λυμήνασθαι έπεχείρει. 'Αλλ' όμως ούδε εντεύθεν Επαθέ τι χαλεπόν ό δίχαιος έχεῖνος άλλά καὶ ἐπιθυμίας τυραννίδα, καὶ νέας ήλικίας θορύδους, και άκολάστου γυναικός επιδουλήν, και δεσποίνης εφόδους, και νεότητος ταραχήν, και πάντα όσα είκὸς έκ τῆς ἀφῆς ἐκείνης γενέσθαι, καλ τῆς δψεως, καὶ τῆς μανίας, μετά πολλῆς τῆς εὐκολίας ύπερδάς, ώσπερ τις άετὸς ὑψηλὸν τείνας τὸ πτερόν, και αύτα άποδυσάμενος τα ίματια και καταλιπών ταϊς ἀκολάστοις χερσίν, ἐξῆλθεν ἰματίων μέν γυμνός, λαμπράν δε της σωφροσύνης έχων την περιδολήν, και της άλουργίδος αύτης περιφανεστέραν. Έντεῦθεν αὐτῷ ξίφος ἡχονᾶτο πάλιν, καὶ θάνατος έμελετάτο, και τά κύματα έπι το μείζον ήρετο, και ή μανία τῆς γυναικός κῆς Βαδυλωνίας καμίνου σφοδρότερον ανήπτετο. "Η τε γάρ επιθυμία λοιπόν επί μείζον ήγείρετο, ό τε θυμός, έτερον χαλεπώτατον πάθος, μετά πολλής προσετίθετο της άγριότητος, καλ

φόνον έδλεπε και επί ξίφος έτρεχε, και σφαγής ήρα παρανομωτάτης, και τον της σωφροσύνης άθλητην, και τον της καρτερίας και ύπομονης άγωνιστην άνελείν Εσπευδε. Και είσπηδή ο ασα πρός τον άνδρα τον έαυτης, άπαγγείλασα τὰ γεγενημένα, ούχ ώς ή τοῦ πράγματος είχεν άλήθεια, άλλ' ώς αύτη τὸ δράμα [492] τῆς συκοφαντίας κατεσκεύασεν, ἔπεισεν ἄπερ ήθελε τον δικαστήν, έρημίαν κατηγορούσα, καὶ ώς ήδικημένη την εκδικίαν επεζητείτο, είς απόδειξιν ών έλεγε τὰ ἰμάτια τοῦ ἀθώου νεανίσκου περιφέρουσα ταϊς άχαθάρτοις χεροίν έχείναις. Καὶ ὁ διεφθαρμένος διχαστής ούχ εἰς διχαστήριον εἰσήγαγε τὸν χατηγορού μενον, οὐ λόγου μετέδωχεν, άλλά τὸν οὐδὲ ἐωραχότα δικαστήριον, ώς ἐαλωκότα, ώς ἐληλεγμένον, καὶ μοιχον άπηρτισμένον κατεδίκασε, και είς δεσμωτήριον ενέδαλε, και άλύσει παρέδωκε. Και ήν λοιπόν ό τοσούτους στεφάνους άναδησάμενος άρετης, μετά γοήτων, μετά τυμδωρύχων, μετά άνδροφόνων, μετά των τὰ ξοχατα τετολμηκότων, ἐν τῷ δεσμωτηρίφ. 'Αλλ' όμως οὐδὲν αὐτὸν τούτων ἐθορύδει. Καὶ ἔτερος μέν τῷ βασιλεί προσχεχρουχώς ἡφίετο, αὐτὸς δὲ μαχρόν Ενδον Εμενε χρόνον, ύπερ ών αύτλν στεφανοῦσθαι καὶ ἀνακηρύττεσθαι ἔδει, τὴν ἐσχάτην τίνων τιμωρίαν. Καλ ούδε ούτως εταράττετο, ούδε εσχανδαλίζετο, ούδε είπε, Τί τοῦτο; είς τί τοῦτο; ὁ μέλλων ἐγὼ τῶν ἄδελφῶν βασιλεύειν, ού μόνον ταύτης ἐξέπεσα τῆς τιμῆς. ἀλλά και πατρίδος, και οἰκίας, και γονέων, και έλευθερίας, και άδείας, και παρ' αὐτῶν τῶν μελλόντων με προσχυνεῖν ἀνηρέθην. Εἶτα μετά την σφαγην επράθην, δοῦλος έγενόμην βαρδάρων, καλ συνεχείς ήμειψα δεσπότας και ούδε ενταύθα έστη μοι τά δεινά, άλλά πανταχοῦ βάραθρα καὶ σκόπελοι. Μετά γάρ την έπιδουλην των άδελφων, και την σφαyhv, xai thu bouleiau xai thu mpotépau xai thu δευτέραν, πάλιν μοι θάνατος έμελετήθη, καλ συκοφαντία τῆς προτέρας χαλεπωτέρα, καὶ ἐπιδουλή, καὶ ἔφοδος, καὶ δικαστήριον διεφθαρμένον, καὶ κατηγορία αίσχύνην έχουσα πολλήν, καὶ σφαγήν ήμιν ώδίνουσα. Καὶ ούτε λόγου μεταλαδών, ἀπλῶς καὶ ὡς ἔτυχεν εἰς δεσμωτήριον άπηνέχθην, και άλύσεσι περίκειμαι μετά μοιχῶν καὶ ἀνδροφόνων καὶ τῶν τὰ ἔσχατα τετολμηκότων. Καὶ ὁ μὲν ἀρχιοινοχόος ἀπηλλάγη και αγήσεως και φεσίτωτα δίου. ελφ ος ούος πετ, εκειλον φοείας ειλος φμογαρασι οεορρλήπαι, κφκειλώ της λ είς έργον εξέδη το δναρ κατά την ερμηνείαν την εμήνἐγὼ δὲ ἐν τοῖς ἀνηχέστοις εἰμὶ χαχοῖς. Ταῦτα αἱ δψεις προεδήλουν έχειναι; ταυτα των άστέρων ό άριθμός; ταύτα τὰ δράγματα; Ποῦ τὰ τῶν ἐπαγγελιῶν; ποῦ τὰ τῶν ὑποσχέσεων; "Αρα ἡπατήμεθα; ἄρα παρελογίσθημεν: Ποῦ γάρ με λοιπόν προσχυνήσουσιν οί άδελφοί, τον δούλον, τον αίχμάλωτον, τον δεσμώτην. τον μοιχόν είναι νομιζόμενον, τον περί τῶν ἐσχάτων χινδυνεύοντα, τὸν τοσούτον αὐτῶν ἀπφχισμένον; Οίχεται πάντα έχεινα, χαι ἀπόλωλεν. Οὐδεν τούτων ούχ είπεν, ούχ ενενόησεν, άλλ' άνέμενε το τέλος, είδως και αύτος του Θεου το εύμηχανον και την σοφίαν την εύπορον και ου μόνον ουκ έσκανδαλίζετο, άλλά και ένηδρύνετο καλ έκαλλωπίζετο τοις γινομένοις.

Τί δε ό Δανίδ, είπε μοι; Ού μετά το χρισθήναι είς

avulsus, midus, peregrinus, exsul et extorris, servitutis lege barbarorum manibus expositus. Quid enim non illum poterat perturbare? quod derepente, quod præter exspectationem, præter spem, præter opinionem, quod tam gravi calamitate premeretur, quod a fratribus, et a fratribus quos adamabat, cum nec parva, nec magna illos affecisset injuria, imo vero beneficiis cumulasset, ista pateretur? Verumtamen nihil istorum illum perturbavit : sed in Ægyptum a mercatoribus illis abducebatur, et servitutem servitute mutabat. Siquidem illic quoque rursus siebat servus, et barbaricas ædes incolebat Hebræus, nobilis duplici libertate liber, et corporis et animæ: nec tamen idcirco perturbabatur, aut lis, quæ gerebantur, scandalizabatur, cum visionum, quæ contraria promiscrant, recordaretur; neque curiose quærebat, Cur tandem ista fiunt? Atque illi quidem fratricidæ, lupi et bellux, tametsi ista scelera patrarant, in domo paterna deliciis se oblectant; ipse vero, quem spes erat regem illorum futurum, captivus, servus, in externa regione venumdatus, extrema miseria premitur, et non solum rex illorum non est, sed et servus illorum evadit, et plane contraria patitur iis quæ fuerant illi promissa. Non enim tantum regnum tum non obtinebat, sed et patria, et libertate, et parentum aspectu privatus erat. Neque vero certaminum hic finis fuit: sed aliud illi profundius barathrum paraba. tur, quod rursus mortem ac cædem minabatur, mortem ignominiosam, et dedecoris plenam cædem. Cum enim lascivos in eum oculos domina conjecisset, et adolescentis pulchritudine devincta esset, et eleganti ejus facie capta, cœpit et ipsa rursus dolos et insidias in eum parare. Cumque lasciviæ retia undique tetendisset, quotidie observabat, ut posset intra sagenam suam adolescentem comprehendere, atque in adulterii barathrum devolvere, mortique tradere immortali. Et exibat quotidie ad hanc venationem ab boc morbo stimulata, et hoc amore lascivo armata: cumque solum illum aliquando deprehendisset, ad iniquum illum congressum violenter trahebat, alienum torum violare cogebat, et castitatem lædere conabatur. At nihil tamen inde mali passus est justus ille; sed et libidinis tyrannidem, et juvenilis ætatis stimulos, et lascivæ mulieris insidias, insultus dominæ, juventutis motus, et omnes incursus, quos ab illo contactu sentire potuit exortos, et ab aspectu, et insania illa, quam facillime superavit, ac tamquam aquila sublimes tendens alas, ipsasque vestes exuens et impudicis manibus derelinquens, egressus est vestibus quidem nudatus, sed splendido castitatis amicto circumdatus, atque ipsa purpura illustriori. Hinc factumest deinde, ut in eum gladius acueretur iterum, mortis insidiæ struerentur, major tempestas excitaretur, et mulieris furor Babylonia fornace vehementius accenderetur. Nam et acrius deinde in-Aammabatur cupiditas, et iracundia, gravissima perturbatio altera, summa cum sævitia se adjungebat, ad cædem spectabat, ad gladium currebat, iniquissimem cædem appetebat, et castitatis athletam, con-

stantiæque pugilem ac patientiæ interimere properabat. Cumque virum suum adiisset, et quæ acciderant renuntiasset, non ita ut veritas rei ferebat, sed ut illa calumniæ fabulam commenta erat, quæcumque voluit judici accusando persuasit, et tamquam injuriam passa, ultionem petebat, atque ad eorum probationem, quæ dicebat, innocentis juvenis vestes impnris illis manibus ostentabat. At corruptus ille judex non reum in judicium introduxit, non causam agendi fecit potestatem, sed eum qui ne judicium quidem conspexerat, tamquam noxium sceleris convictum, et perfectum adulterum damnavit, et in carcerem conjectum catenis adstrinxit. Itaque qui tam multis erat coronis redimitus virtutis, versabatur in carcere tum temporis cum impostoribus, cum sepulcrorum perfossoribus, cum sicariis, cum illis, qui gravissima scelera perpetrarant. Attamen nihil horum ejus animum conturbabat. Et alter quidem, qui regem offenderat, dimittebatur, ipse autem longo tempore mansit intus, et quorum causa præmiis afficiendus erat, et laudandus, extremum supplicium sustinebat. Sed ne sic tamen turbabatur, neque scandalizabatur; neque dixit: Cur hoc? ad quid hoc? Ego qui fratrum rex eram luturus, non modo tali honore excidi, sed et patria, et domo, et parentibus, et libertate, et securitate, atque ab ipsis, qui me adoraturi erant, sum necatus. Deinde post cædem sum venditus, barbarorum servus sum factus, et frequenter dominos mutavi : neque malorum hic finis fuit meorum, sed ubique barathra et scopuli. Post fratrum insidias. et cædem, et scrvitutem, cum priorem, tum posteriorem, rursus mortem milii machinabantur, et calumniam priori graviorem, et insidias, atque incursus, ac judicium corruptum, et accusationem multis probris redundantem, quæ nostram cædem parturiret. Cumque meam causam agendi facultatem non oblinuissem, temere ac sine causa in carcerem sum adductus, et catenis devinctus, cum adulteris, cum homicidis et gravissimorum scelerum reis versor. At princeps quidem pincernarum a vinculis et carcere liberatus est: ego vero ne post illum quidem ullam immunitatem possum impetrare : atque ille quidem in opus exiisse vidit somnium, prout illi fueram interpretatus : ego gravissimis hic malis obsideor. Hæccine mihi visiones illæ prænuntiabant? bæc numerus ille stellarum? hæc illi manipuli? Quo promissiones evaserunt? quo illæ pollicitationes? Numquid decepti sumus? numquid in fraudem illecti? Ubi enim jam me adoraturi sunt fratres, servum, captivum, compedibus vinctum, qui adulter esse existimor, qui de vita periclitor, qui tanto terrarum intervallo dissitus ab illis habito? Perierunt illa omnia, et in nihilum abierunt. Nihil horum aut dixit aut cogitavit, sed finem exspectabat, utpote qui quanta sit Dei solertia, quam potens ejus sapientia, probe nosset : et non modo non scandalizabatur, sed ctiam ob ca, quæ acciderant, gloriabatur et sibi placehat.

Exemplo Davidis afflictos consolatur. - Quid vero

David, dic, quaso? Nonne postquam in regem unctus st, et Dei suffragio designatus populi Hebræorum sceptrum accepit, deque barbaro gloriosum illud tropæum erexit, gravissimis afflictus est malis, bellis, insidiis appetitus a Saule, in ipsum capitis discrimen adductus, ad periculosa missus pradia, continuo per desertum errans, vagus, exsul, extorris, domo ac sedibus suis pulsus? Quid multis verbis opus est? Tandem e patria, suaque illa regione pentus exturbatus, apud barbaros hostes et infensissimos versahatur ac molestiorem servitute vitam tolerabat, cum ctiam necessario victu carcret. Atque hac ille patiebatur post Samuelis adventum, postquam unctus oleo fuerat, post regui promissionem, post sceptrum, post diadema, post electionem Dei, post suffragium Illi delatum : at nihil tamen horum illi scandalum attulit, neque dixit hic quoque, Quid hoc rei est? Ego ille rex, et tantum adepturus imperium, ne privatus quidem esse tuto possum; sed erro factus sum, exsul, extorris, domo ac sedibus pulsus, et in barbarorum regionem amandatus, etiam necessario victu careo, ac singulis diebus video mihi vitæ periculum imminere. Ubi sunt regni promissiones? ubi imperii illius pollicitationes? Nihil horum neque dixit, neque cogitavit; neque ob ea, quæ acciderant, scandalizatus est, sed et ipse finem promissionum exspectabat. Possem autem et alios innumeros commemorare, qui cum ik res adversas incidissent, minime perturbati sunt, sed Dei promissum memoria tenentes, tametsi contraria promissis eventa spectarent, hujus præclaræ patientiæ beneficio gloriosas coronas reportarunt. Et to igitur exspecta, dilectissime, finem; siquidem omnino advenict vel in hoc saculo, vel in futuro; et ubique incomprehensibili Dei providentiæ cede, neque dicas: Quod vero tandem remedium tot malis poterit adhiberi? neque curiose modum exquiras, quo Deus miracula soleat edere.

CAP. XI. Hoc non statim contigisse, atque initio · contraria cuncta cum cernerent evenire, veteres scandalizatos non suisse. - Neque enim tum temporis hoc jnsti illi quærebant, Quomodo, et qua ratione ista fient? sed cum omnia cernerent, si ratiocinationes spectentur liumanæ, in desperationem adducta, ne sic quidem conturbabantur, aut terrebantur : sed patienter omnia ferebant, ac certissimum pignus, et argumentum prosperi successus eventuri ex ejus, qui pollicitus erat, potentia colligebant, neque propter corum quæ acciderant conditionem contrariam animum plane despondebant. Etenim solertem illum ac sapientem esse certo sciebant, ac proinde posse res ctiam desperatas instaurare, atque in statum meliorem pristino restituere, summaque cum facilitate onia promissis finem imponere. Et tu igitur, carisalme, nive in hac vita mala finiantur, Deum glorifica : Alve undorthus difficultatibus involvantur, sic quoque ginthin age, neque scandalum patere, cum probe noverta immenana esse neque satis exprimi posse providentiam Del, ac plane futurum, ut omnia convenientem finem sortiantur, sive in hoc sæculo, sive

in futuro. Quod si quis, dum futurum audit, et præ nimia pusillanimitate hoc in hac vita spectare festinet, ei nos dicemus tum veram vitam et res constantes et immotas nos manere. Res quippe præsentes. via sunt; sed illæ, patria : res hujus sæculi floribus vernis sunt similes, illæ vero saxis immobilibus: illic coronæ ac remunerationes quæ finem nesciunt. illic præmia et bravia, illic pænæ atque supplicia intoleranda eorum, qui ejusmodi scelera perpetrarint. Quid ergo dicemus ad eos, quos interim scandalizari videamus? dicet aliquis. At tu cur non eos etiam commemoras, qui idcirco fiunt illustriores, sed eos tantum qui religionis larva se tegebant, et nunc deprehenduntur, in medium adducis? Non vides aurum purgari solere, plumbum autem tale deprehendi? paleas a frumento secerni, lupos ab ovibus, hypocritas ab lis qui vera pietate præditi vivunt? Itaque si quando videas horum scandala, veniant tibi in mentem illorum præclara facinora et præconia. Supplantati sunt quidam, at multo plures steterunt, majoremque sibi mercedem compararunt, neque insidiatorum potentia, neque temporum difficultate prostrati. At illi qui supplantati sunt, sibi ipsis hoc imputent : quandoquidem et tres pueri quamvis a sacerdotibus avulsi, a templo, ab altari, et reliqua omni legis observatione, atque in media barbarorum regione deprehensi, summa cum diligentia legem observarunt : pari ratione Daniel, et alii multi, et nonnulli guidem in captivitatem abducti nihil damni fecerunt, alii vero cum domi mansissent, omnibusque bonis, quæ in patria suppetebant, potiti essent, offenderunt, et fuere damnati.

CAP. XII. Qua de causa homines improbi et dæmones et diabotus in hoc mundo sint; scandula cur permissa. — Quod si quæras, qua de causa permissa sint ista, neque arcanis dispensationum ejus rationibus acquiescas, sed omnia studeas curiose disquirere. paulatim progrediens multas alias quæstiones propones, exempli causa, cur hæreses permittantur, qua de causa diabolus, qua de causa dæmones, cur homines improbi, et qui multos supplantant : et quod omnium est istorum caput, cur adveniat antichristus, qui tanta pollet ad decipiendum potentia, ut dixerit Christus cum tanta præstiturum, ut in errorem inducantur, si sieri potest, ctiam electi (Matth. 24. 24). At enim ista quærenda non sunt, sed sunt omnia incomprehensibili Dei sapientiæ committenda. Nam is quidem qui generosus et constans est, quamvis innumeri fluctus, quamvis innumeræ procellæ irruant, non modo nihil læditur, sed etiam robustior evadit; imbecillis autem, et mollis ac piger etiam nemine impugnante sæpenumero concidit. Quod si forte rationem etiamnum aliquam scire contendis, audi earn quæ nobis comperta est. Sunt enim aliæ plurim e Deo note, qui diverso varioque modo res nostras gubernat universas : quam autem nos seimus, hanc interim accipe. Dicimus scandala ista esse permissa. ut ne fortium ac generosorum præmia minuerentur, quod et Johum alloquens Deus indicavit, dicens,

βασιλέα, και λαδείν του δήμου των Έδραίων τὰ σκήπτρα τη του Θεου ψήφω, και το λαμπρον έκεινο στήσαι τρόπαιον κατά τοῦ βαρδάρου, τὰ χαλεπώτατα πάντων [493] Επαθε, πολεμούμενος, ἐπιδουλευόμενος παρά του Σαούλ, περί αύτο το ζήν κινδυνεύων, είς πολέμους έπισφαλείς έχπεμπόμενος, συνεχώς πρός την έρημίαν έλαυνόμενος, άλήτης, φυγάς, ἄπολις, ἄοικος, μετανάστης γενόμενος; Τί δεί τὰ πολλά λέγειν; Τέλος καί της πατρίδος και της οικείας χώρας άπάσης εξέπεσεν έχείνης, παρά βαρδάροις τοῖς πολεμίοις καὶ ἐχθροτάτοις διατρίδων, καλ δουλείας χαλεπωτέραν ύπομένων ζωήν και γάρ και της άναγκαιας ηπόρει τροφής. Και ταύτα έπασχε μετά την παρουσίαν του Σαμουήλ, μετά την τοῦ έλαθου χρίσιν, μετά την τῆς βασιλείας δπόσχεσιν, μετά τὰ σχηπτρα, μετά τὸ διάδημα, μετά την του Θεού χειροτονίαν, και την ψήφον την έπ' αύτῷ. καὶ όμως οὐδέν αύτὸν τούτων ἐσκανδάλισεν, ούδὲ εἶπεν ούδὲ οὖτος, Τί τοῦτο; Ὁ βασιλεὺς έγὼ, καὶ τοσαύτης μέλλων άρχῆς ἀπολαύσεσθαι, οὐδὲ ιδιώτης μετά άσφαλείας είναι δύναμαι άλλά άλήτης γέγονα, καὶ φυγάς, ἄπολις, ἄοικος, μετανάστης, καὶ είς βάρδαρον άπηνέχθην χώραν καὶ τῆς ἀναγκαίας άπορῶν τροφῆς, καὶ περὶ τῶν ἐσχάτων ὁρῶ καθ' έκάστην ήμέραν έπικρεμάμενόν μοι τὸν κίνδυνον. Ποῦ της βασιλείας αι ύποσχέσεις; που της άρχης αι έπαγγελίαι ἐχείνης; Οὐδὲν τούτων ούχ εἶπεν, ούχ ἐνενόησεν· ούχ ἐσχανδαλίσθη τοῖς γινομένοις, άλλὰ ἀνέμενε καὶ αὐτὸς τὸ τέλος τῶν ὑποσχέσεων. Καὶ ἐτέρους δὲ μυρίους έστιν είπειν, οι χαλεποίς περιπεσόντες πράγρασιν, ούχ εθορυδήθησαν, άλλα του Θεού την άπαγγελίαν πατέχοντες, εί καὶ ἐναντία τὰ γινόμενα ταῖς ύποσχέσεσιν ήν, διά της καλλίστης ταύτης ύπομονής λαμπρούς εδρέποντο τούς στεφάνους . Και σύ τοίνυν, άγαπητέ, άνάμενε καὶ αύτὸς τὸ τέλος: πάντως γάρ έπαντήτεται, ή ένταῦθα, ή έν τῷ μέλλοντι αἰῶνι · χαί παραχώρει πανταχού τῷ ἀκαταλήπτω τῆς τοῦ θεού προνοίας, καὶ μὴ λέγε, Πῶς δὲ τὰ τοσαύτα κακά λήψεται διόρθωσιν; μηδέ περιεργάζου της τοῦ θεού παραδοξοποιίας τον τρόπον.

Κεφ. ια'. Ούδὲ γάρ οἱ δίχαιοι τότε ἐχεῖνοι τοῦτο έζητησαν, τὸ, Πῶς καὶ τίνι τρόπφ ταῦτα ἔσται · ἀλλ' φρώντες είς ἀπόγνωσιν χατά ἀνθρώπινον λογισμόν πάντα φερόμενα, ούδε ούτως εθορυδούντο, ούδε εταράττοντο · άλλ' ἔφερον ἄπαντα γενναίως, μεγίστην ἔχοντες ἀπόδειξιν τῶν ἐσομένων χρηστῶν τὴν δύναμιν τοῦ ὑποσχομένου, καὶ ἀπὸ τῆς τῶν γινομένων ἐναντιότητος εἰς ἐπόγνωσιν ούκ ἐμπίπτοντες. "Ηδεσαν γάρ σαφῶς, ὅτι ευμήχανος ων και σοφός, δυνήσεται και μετά το τά πράγματα άπαγορευθήναι άνακτήσασθαί τε αύτά μάλλον ή Εμπροσθεν, και μετά πολλής της εύκολίας τοίς έπαγγελθείσεν ἐπεθείναι τέλος. Καὶ σύ τοίνον, έγαπητέ, ἄν τε έν τῷ παρόντι βίψ λάδη τὰ λυπηρά λύσιν, δόξαζε τον Θεόν. άν τε είς δυσχερή καταλύση, καλ ούτως εύχαρίστει, καλ μηδέν σκανδαλίζου, είδως σαφώς του θεού την πρόνοιαν την άπειρον και έρμηνευθήναι μή δυναμένην, και ότι πάντως λήψεται τὸ προσήχον ἀπαντα τέλος, είτε ἐν τῷ παρόντι βίψ, είτε εν τῷ μέλλοντι. Εί δέ τις τὸ μέλλον ἀχούων,

Δlii λαμπρούς άνεδήσατο τούς στερ.

[494] καλ μικροψυχών έπείγοιτο τοῦτο ένταῦθα ίδεῖν γινόμενον, ερούμεν ότι ή άληθώς ζωή και τά βέδαια πράγματα και άκίνητα τότε ήμας μένει. Τὰ μὲν γὰρ παρόντα, όδὸς, ἐχεῖνα δὲ, πατρίς τὰ ἐνταῦθα ἄνθεσιν ξοικεν έαρινοίς, έκείνα δε πέτραις άκινήτοις. έχει στέφανοι και άμοιδαι τέλος ούκ Εχουσαι, έκει Επαθλα καὶ βραδεία, έχει κολάσεις καὶ τιμωρίαι άφόρητοι τών τὰ τοιαῦτα κακουργησάντων. Τί ούν πρός τους τέως σχανδαλιζομένους; φησί. Τί δὲ συ τούς μειζόνως διαλάμψαντας ού λέγεις, τούς δὲ προσωπεία εύλαβείας περιχειμένους, και νῦν ελεγχομένους, τούτους άγεις είς μέσον; Ούχ όρξις τὸ χρυσίον χαθαιρόμενον; τὸν μόλιδδον ἐλεγχόμενον; τὰ ἄχυρα διαχρινόμενα τοῦ σίτου; τοὺς λύχους τῶν προδάτων; τους πεπλασμένους των άληθως εν ευλαδεία ζώντων; "Ωστε όταν ίδης τούτων τὰ σκάνδαλα, εννόησον κάκείνων τάς εύδοχιμήσεις. Υπεσκελίσθησάν τινες, άλλα και Εστησαν πολλφ πλείους, και μείζονα έαυτοίς μισθον συνήγαγον, ούτε τη δυναστεία των έπιδουλευώντων, ούτε τή δυσκολία των καιρών περιτραπέντες. Καὶ οι σχανδαλιζόμενοι δε έαυτοῖς λογ:ζέσθωσαν · έπει και οι παίδες οι τρείς και ιερών άποσπασθέντες, και ναού, και θυσιαστηρίου, και τῆς άλλης ἀπάσης τῆς κατά νόμον ἐπιμελείας, καὶ ἐν μέση βαρδάρων χώρα ἀποληφθέντες, μετά πολλῆς της ακριδείας τον νόμον διετήρησαν και ο Δανιήλ όμοίως, και έτεροι πολλοί και οι μέν είς αίχμαλωσίαν ἀπενεχθέντες οὐ παρεδλάδησάν τι, ἄλλοι δὲ οἶκοι μένοντες, και πάντων άπολαύοντες των έπι τῆς πατρίδος, προσέχρουσαν και κατεδικάσθησαν.

Κεφ. ιβ'. Εί δὲ ζητοίης τίνος ένεχεν ταῦτα συνεχωρήθη, καλ μή τοῖς ἀρρήτοις τῶν οἰχονομῶν αὐτοῦ λόγοις παραχωροίης, άλλά εμελέτησας άελ πάντα περιεργάζεσθαι, όδῷ προδαίνων, καὶ ἄλλα πολλά διαπορήσεις, olov, tivos Evexev apelonouv al alpedeis, tivos Evexev o diabolog, thos Evener of dalpoves, thos Evener of πονηροί των άνθρώπων και πολλούς ύποσκελίζοντες. καὶ τὸ δὴ κεφάλαιον ἀπάντων τούτων, τίνος ἔνεκεν ό 'Αντίχριστος παραγίνεται, ό τοσαύτην έχων δύναμιν πρός ἀπάτην, ώς την Χριστόν είπειν, ὅτι τοιαῦτα ποιήσει, ώστε πλανήσαι, εί δυνατόν, και τους έκλεχτούς. 'Αλλ' ού δεί ταῦτα ζητείν, άλλά πάντα παραχωρείν τῷ ἀκαταλήπτφ τῆς τοῦ Θεοῦ σοφίας. Ὁ μὲν γάρ γενναίως ήδη πεπηγώς , καν μυρία τα κύματα, κάν μυρίοι οί χειμώνες έπιώσιν, ού μόνον ούδεν παραδλάπτεται, άλλά καὶ ἰσχυρότερος γίνεται · ὁ δὲ άσθενής και διαρρέων και όλίγωρος, και μηδενός ένοχλούντος καταπίπτει πολλάκις. Εί δὲ καὶ λόγον τενά επιζητείς μαθείν, άχουε τὸν ήμιν γνώριμον. Εἰσὶ μέν γάρ και έτεροι πολλοί τῷ διαφόρως και ποικίλως τά καθ' ήμας πάντα οἰκονομοῦντι δῆλοι. Εν δὲ ήμεῖς ξσμεν, οὖτός ἐστι τέως. Φαμὲν ὅτι τὰ σχάνδαλα ταῦτα άφείθη ύπερ του μή έλαττωθηναι των γενναίων τλ βραθεία · δ και τῷ Ἰωσ διαλεγόμενος ὁ Θεὸς ἐδήλωσε,

b Alii γενιαίος καὶ πεπηγώς.

λέ (ων · "Αλλως με είει σοι πεχρηματιπέναι, [495] η Ιτα άταφατης δίκαιος; Καὶ ὁ Παῦλος δέ φησι: 1sĩ δὲ καὶ αἰρέσεις εἶναι, Îra oi δόκιμοι φανεροί γένωνται εν ύμιν. Σύ δε όταν άχούης τό Δεί δε αίρέσεις είναι, μή νομίσης ότι χελεύων ή νομοθετών ταυτά φησιν. ἄπαγε. άλλά το μέλλον προαναφωνών, καλ τὸ ἐκ τούτου κέρδος τοῖς νήφουσι προμηνύων. Τότε γάρ ύμων των άνεξαπατήτων, φησί, σαφέστερογ φανείται ή άρετή. Πρός τούτοις, καὶ δι' ἐτέραν αίτίαν οι πονηροί άφείθησαν, ώστε μή προαναρπασθέντας ἀποχλεισθηναι της ώφελείας της έχ της μεταδολής αύτοις γενομένης. Ουτω και Παυλος εσώθη, ούτως ό ληστής, ούτως ή πόρνη, ούτως ό τελώνης, ούτως έτεροι πολλοί. Εί δὲ πρίν ή μεταδαλέσθαι άνηρπάγησαν έντεῦθεν, οὐδεὶς ἄν αὐτῶν ἐσώθη. Περὶ δὲτοῦ Αντιχρίστου καὶ ἐτέραν φησὶν αἰτίαν ὁ Παῦλος. Ποίαν δή ταύτην; Το πάσαν και έντεῦθεν ἀποκλεισθηναι των Τουδαίων την απολογίαν. Ποίαν γάρ αν σχοίεν συγγνώμην, τὸν Χριστόν μὴ δεξάμενοι, οί μέλλοντες εχείνω πιστεύειν; Διό φησιν, Ίνα κριθώσι πάττες οι μη πιστεύσαττες τη άληθεία, τουτ' Εστι, τῷ Χριστῷ, ἀ.λ.Ι' εὐδοκήσαντες τῆ ἀδικία, τουτ' έστι, τῷ 'Αντιχρίστω. 'Επειδή γάρ Ελεγον, διά τούτο αύτῷ μὴ πιστεύειν, ἐπειδὴ Θεὸν ἐαυτὸν ἔλεγε · Διά γάρ τοῦτό σε, φασί, λιθάζομεν, ὅτι σὺ ἄν-Ορωπος ων ποιείς σεαυτόν θεόν καίτοι γε τά πλείονα ἀκούοντες ἀνατιθέντα αὐτὸν τῷ Πατρί, καὶ λέγοντα μετά τῆς ἐκείνου γνώμης ἀφίχθαι, καὶ διά πολλών τούτο ἀποδειχνύντα: τί ἐρούσιν, ὅταν τὸν 'Αντίχριστον τον λέγοντα έαυτον είναι Θεόν, και μηδέ μεμνημένον τοῦ Πατρός, άλλά και τούναντίον ποιοῦντα δέξωνται; Τουτο και ό Χριστός αύτοις όνειδίζων, προυλεγεν ουτω λέγων. Έγω ήλθον έν τῷ ὀνόματι τοῦ Πατρός μου, καὶ οὐ λαμδάνετέ με · ἐἀν ἄλ-.loc Ε. 10η εν τῷ ὀνόματι τῷ ἰδίφ, ἐκεῖνον Αήψεσθε · διά ταῦτα ἀφείθη τὰ σκάνδαλα. Εί δὲ τοὺς σχανδαλιζομένους λέγεις, έγώ σοι τοὺς μειζόνως έντεύθεν διαλάμψαντας δείξω: και πάλιν, σοι το αύτο έρω, ότι ούχ έδει διά την ετέρων άπροσεξίαν χαί ρχθυμίαν τοὺς δυναμένους νήφειν καὶ ἐγρηγορέναι, καλ μυρίους έχ τούτων άναδήσασθαι στεφάνους, έλαττουσθαι έν τη των άμοιδων άντιδόσει. Ούτοι μέν γάρ έπηρεάζεσθαι Εμελλον, εί μή των άγώνων τούτων Ελαδον ύποθέσεις οί δε έντεῦθεν βλαδέντες, έτέρω μέν ούδενί, έφυτοις δε είεν δίχαιοι λογίζεσθαι τά πτώματα αὐτῶν, καὶ κατηγοροίεν ἄν αὐτῶν οἱ μἡ μύνον μή σκανδαλισθέγτες, άλλά καλ φαιδρότεροι καλ ισχυρότεροι ταύτη γινόμενοι.

Κεφ. ιγ'. Ποίων γαρ ιερέων απήλαυσεν ό 'Αδραάμ, εἰπέ μοι; ποίων διδασκάλων; ποίας κατηχήσεως; ποίας παραινέσεως; ποίας συμβουλής: ὅπουγε οὐδὲ γράμματα τότε ήν,οὐ νόμος,οὐ προφήται, οὐκ άλλοτῶν τοιούτων οὐδέν ' ἀλλὰ ἄπλουν ἔπλει θάλατταν, καὶ όδὸν ιόδευεν ἀτριδή, καὶ ταῦτα καὶ οἰκίας καὶ πατρὸς ἀσεβους γεγενημένος. 'Αλλ' οὐδὲν αὐτὸν ταῦτα παρέδλαψεν, ἀλλὰ ποσοῦτον ἔλαμψεν ἀρετή, ιὑς ὰ μετὰ μακρὸν χρόνον, μετὰ προφήτας, μετὰ νόμον, [496] καὶ τοσαύτην παιδαγωγίαν, ἡν διὰ σημείων καὶ θαυμάτων γιγενημένην ἔμολλεν ὁ Χριστὸς τοὺς ἀνθρώπους παι-

δεύειν, ταύτα προλαδόντα • δι' ξργων ἐπιδείξασθαι. άγάπην γνησίαν καλ θερμήν, χρημάτων ὑπεροψίαν, τήν περί τους οίχείους του σπέρματος χηδεμονίαν. καὶ τὸν τῦφον δὲ ἄπαντα ἐπάτησε, καὶ τὸν ὑγρὸν καὶ διαλελυμένον διεχρούσατο βίον, των νύν τάς χορυφάς των όρων κατειληφότων μοναχών άκριδέστερον ζών. Ούτε γάρ οἰκία ξιν αὐτῷ, ἀλλ' ή σκιὰ τῶν φύλλων δροφος ήν τῷ δικαίψ και στέγη οὐδε, ἐπειδή ξένος ην, ρχθυμότερος περί την φιλοξενίαν έγένετο, άλλ' **ό** ξένος εν ξένη Εργον τουτο εποίει, το διηνεχώς εν μεσημδρία μέση τούς παριόντας ύποδέχεσθαι καλ θεραπεύειν. Καλ δι' έαυτοῦ τὸ έργον ἄπαν ήνως, καλ την γυναϊκα κοινωνόν έποίει της καλής ταύτης πραγματείας. Τί δὲ ὑπὲρ τοῦ ἀδελφιδοῦ, καὶ ταῦτα οὐ καθηκόντως αύτῷ χρησαμένου, άλλὰ τοῖς πρωτείοις έπιπηδήσαντος, ούκ έποίησε, καὶ ταῦτα μετά την αίρεσιν της έχλογης; Ούχλ το αίμα εξέχεεν; ούχλ τούς οίχετας άπαντας ώπλισεν; ούχ είς φανερόν χίνδυνον έαυτον ενέδαλεν; "Οτε δε εκελεύσθη την μέν οίχιαν άφειναι, είς δε την άλλοτρίαν άπελθειν, ούκ εύθέως ύπήχουσε, και πατρίδα και φίλους και συγγενεί; και πάντας άφεις, και τῷ προστάγματι πεισθείς τοῦ χελεύσαντος, τὰ μέν δῆλα χαταλιμπάνων, τοῖς δέ άδηλοις πολλφ σαφέστερον ή τοις δήλοις προσέχων, διά την ύποσχεσιν του Θεού, όπερ ην πίστεως έπιτεταμένης; Μετά δὲ ταῦτα πάντα ού, λιμοῦ καταλαδόντος, πάλιν μετανάστης έγίνετο, και ούκ εθορυδείτο, ούδὲ ἐταράττετο, άλλὰ τὴν αὐτὴν ὑπακοὴν καὶ φιλοσοφίαν και ύπομονην επεδείκνυτο, και κατήει είς Αίγυπτον, και ύπακούσας τῷ Θεῷ τοιαῦτα κελεύοντι άφηρέθη την γυναϊκα, και καθυδριζομένην εώρα, τὸ γε ήχον είς τὸν Αίγύπτιον, χαὶ θανάτου χαλεπώτερα ύπέμενεν εν τοις χαιριωτάτοις πληττόμενος; Τί γλρ βαρύτερον ήν, είπε μοι, του γυναϊκα νόμιο γάμου συναφθείσαν αύτῷ, μετὰ τοσαῦτα κατορθώματα έρξν ύπο βαρδαρικής ακολασίας αρπαζομένην, είσαγομένην ένδον είς τάς βασιλικάς αύλάς, καθυδριζομένην; Εί γάρ καὶ μή τὸ ἔργον ἐξῆλθεν, ἀλλ' αὐτὸς τοῦτο προσεδόκησε, και πάντα έφερε γενναίως, και ούτε αι συμφοραί αὐτὸν ὑπεσκέλισαν, οὕτε αι εὐημερίαι έφύσησαν αλλ' έν τη των χαιρών διαφορά ζσην την έαυτοῦ γνώμην διεφύλαττε. Τί δὲ, ὅτε αὐτῷ τὸν υίὸν έπηγγείλατο, ούχε μυρία τὰ χωλύματα ήν, τὰ ἀπὸ των λογισμών; και πάντα έκείνα κατευνάσας, και τον έχείνων θόρυδον άνελών, άπο της πίστεως διέλαμψεν; "Ότε δὲ αὐτὸν χαθιερῶσαι ἐχελεύσθη, οὐχὶ μετὰ πολλοῦ τοῦ τάχους, ώσανεὶ μέλλων εἰς παστάδας ἄγειν καί νυμφαγωγείν, ούτως αύτον άνήγαγε; καί αύτης τῆς φύσεως σχεδόν ἐξελθών, και τοῦ ἄνθρωπυς είναι άπαλλαγείς, και θυσίαν άνέφερε καινήν τινα και παράδοξον, και μόνος τον άθλον ήθλησε τουτον, ού γυναικί, ούκ οίκέτη, ούκ [497] άλλω τινί των μετ' αύτου χοινωσάμενος; "Ηδει γάρ, ήδει σαφώς του σχοπέλου το ύψηλον, τοῦ ἐπιτάγματος τον δγχον, τοῦ

<sup>·</sup> Alii προλαδών.

Putus autem me aliter tibi respondisse, quam ut appareas justus (Job 40. 3)? Et vero Paulus ait, Oportet antem et hæreses esse, ut qui probati sunt, manisesti fant in vobis (1. Cor. 11. 19). At tu com audis, Oportet autem et hæreses esse, noli existimare bæc illum imperando, vel legem ferendo pronuntiare, absit; verum ea quæ futura erant prænuntiando, et quod locrum vigilantibus inde obventurum crat prædicendo. Tunc cuim, o vos qui decipi non potestis, vestra virtus illustrior apparebit. Ad hæc aliam etiam ob causam improbos esse Deus sivit, no forte sublati e medio, ea, quæ illis ex conversione sua obventura erat, utilitate fraudarentur. Ita et Paulus salvus factus est, ita latro, ita meretrix, ita publicanus, ita cæteri multi. Quod si prius quam immutarentur, e medio sublati essent, nullus ex illis salvus esset facturs. Porro de antichristo alteram etiam causam profert Paulus. Quam tandem? Ut omni hoc pacto excusatione Judæi excludantur. Qua enim tandem venia digni videri poterunt, cum Christum non reccperint qui illi credere debuerunt? Propterea dicit: Ut judicentur omnes, qui non crediderunt veritati, hoc est Christo, sed consenserunt iniquitati (2. Thes. 2. 11), hoc est antichristo. Nam quoniam dicebant, idcirco se illi non credere, quod Deum se diceret; Propterea namque te lapidamus, inquiunt, quia tu homo cum sis, facis teipsum Deum (Joan. 10. 53) : tametsi plurima illum audirent attribuentem Patri, ac dicentem se ex ipsius sententia venisse, idque multis argumentis demonstrantem : quid dicent cum antichristum seipsum dicentem Deum, neque Patris mentionem facientem, sed contrarium facientem recipient? Iloc etiam Christus exprobrans illis prædiechal his verbis: Ego veni in nomine Patris mei, et non accipitis me; si alius venerit in nomine suo, illum accipietis (Joan. 5. 43): propteres permissa sunt scandala. Quod si eos qui scandalizantur commemores, ego tibi eos, qui illustriores inde facti sunt, objiciam; ac tibi rursus dicam æquum non fuisse, ut propter aliorum inconsiderantiam ac desidiam illi qui poterant et attenti esse et vigiles, atque innumeras ex his palmas reportare, deteriori essent conditione, cum laborum praemia rependentur. Quippe isti quidem injuria suissent affecti, si certaminum istorum occasionem amisissent; illi vero, si quid inde damni feeissent, nulli alteri, sed sibiipsis prolapsiones suas imputare debuissent, ejusque criminis ab illis convicti essent, qui non modo scandalizati non fuissent, sed etiam illustriores inde ac robustiores evasissent.

CAP. XIII. Nihil eos lædere qui vigiles sunt et attenti, neque supplantare. Abraham filium immolare jussus.—Quos enim, quæso, sacerdotes habuit Abraham? quos doctores? quam institutionem? quam admonitionem? quod consilium? quandoquidem neque tum erant literæ, non lex, non prophetæ, non aliud quidquam cjussmodi: sed nondum navigatum mare navigabat, et per viam minime tritam incedebat, idque cum et donu: et patro impio natus esset. Sed ne hæc qui-

dem illum læserunt, quin potius adeo virtute ouis præluxit, ut quæ post multum temporis, post prophetas, post legem, et tantam instructionem, qua per signa Christus et miracula debuit homines erudire, horum longe ante specimen ediderit, caritatis sinceræ ac fervidæ, pecuniæ contemptus, curæ eorum qui sanguinis sunt cognatione conjuncti : et fastum omnem conculcarit, mollem ac delicatam vitam rejecerit, sonctiorem quam illi, qui nunc montium vertices occuparunt monachi, et austeriorem vivendi rationem expresserit. Nam neque donnus illi erat, sed laqueare tectumqué justo foliorum umbra suppeditabat, neque, quamvis peregrinus esset, idcirco negligentior ad excipiendos tecto peregrinos erat, sed peregre cum esset, totus in id incumbebat operis, ut assidue medio meridie prætereuntes exciperet ae reficeret. Ipse vero rem per se omnem gerebat, et uxorem in consortium præclaræ illius occupationis adsciscebat. Quid vero pro fratris filio non fecit, cum alioqui non, ut oportuit, ab eo tractatus esset, sed potiores ille partes sibi vindicasset, idque post optionem datam electionis? Nonne sanguinem profudit? nonne vernaculos omnes suos armavit? nonne in apertum se discrimen objecit? At quo tempore jussus est domum deserere, atque in aliam regionem proficisci, nonne statim paruit, et patria amicis. propinquis, et omnibus derelictis, mandato jubentis obediens, quæ certa erant deseruit, et incertis multo promptius quam certis adhæsit: adeo promissis Dei confidebat, quod perfectissimæ fidei fuit? Post hæc autem omnia nonne cum fames sæviret, it rum extorris est factus, neque consternabatur, aut perturbabatur, sed eamdem obedientiam, modestiam ac patientiam præ se ferebat, atque in Ægyptum descendebat, sic ut cum Deo paruisset hæc imperanti, sua sit uxore privatus, eam injuria affectam viderit, quantum quidem in Ægyptio situm fuit, et :cerbio. rem morte plagam letalem acceperit? Quid enim, quæso, fuit acerbius, quam mulierem sibi matrimonii lege copulatam post tot recte facta cernere a barbarica abreptam lascivia, in regia introductam palatia, contumelia affectam cernere? Quamvis enim in opus non exierit contumelia, ipse tamen illud exspectavit, et omnia patienter ferebat : sie ut neque calamitates eum subverterint, neque prosperi successus extulcrint, sed in temporum differentia æqualem animi sensum conservarit. Quid vero, cum illi filium promisit, nonne se mille impedimenta objecerunt, quæ cogitanti ratio suggerebat? quæ omnia cum ille sedasset, omnemque illorum tumultum repressisset, fide maxime illustris fuit? Quando autem immolare illum jussus est, nonne summa cum festinatione, quasi nuptialem ad thalamum deducturus illum esset, ita illum duxit? atque ipsam propemodum naturam exuens, et homo esse desinens, novum quoddam et inusitatum obtulit sacrificium, solusque certamen hoc conseruit, non cum uxore, non cum servo, non cum alio quovis communicavit? Noverat enim, probe noverat, quanta scopuli Illius esset sublimitas, quanta

moles illius mandati, quanta illius certaminis magnitudo : quam ob causam solus bunc cursum suscepit, et cucurrit, et certavit, et coronam adeptus est, et victor est renuntiatus. Quis cum sacerdos ista docuit? quis doctor? quis propheta? Nullus plane: sed quoniam proba mente præditus fuit, illi ad omnia suffecita Quid vero Noe? Quem habuit sacerdotem? quem doctorem? quem instructorem? quandoquidem solus; cum totus orbis terrorum sceleribus infectus esset. contraria via incessit 1, et virtuteni conservavit, caque cæteris sic præluxit, ut in communi orbis terrarum naufragio cum ipse salvus et incolumis evaderet, tum cæteros præ nimia suæ virtutis præstantia ex imminentibus periculis eriperet? Unde justus evasit? unde perfectus? cujus sacerdotis et ipse, vel cujus doctoris industria est usus? Nemo est qui possit hoe dicere. Hujus porro filius, tametsi domesticum doctorem habebat assiduum, patris virtutem, ejusque monitis imbuebatur, sive per verba, sive per opera, et eventum rerum cerneret, cum etiam ex calamitate, atque ex incolumitate non levis admonitio suppetebat, improbus in parentem evasit, et genitoris sui nuditatem irrisit ac divulgavit ( Gen. 9. 22). Vides ubique proba mente opus esse? Quid vero Job, dic, quaso? quos prophetas audiverat? qua doctrina fuerat imbutus? Nulla. At hic tamen quoque, licet nihil ejusmodi suppeteret, omni virtutis genere se præditum exquisitissime ostendit. Etenim facultates suas habuit cum pauperibus communes, neque facultates solum, sed ipsum etiam corpus. Nam et viatores domo excipiebat, et illorum potius quam domini erat domus; corporis autem viribus eos, qui patiebantur injuriam, ulciscebatur, at linguæ prudentia, sapientiaque silentium obtrectatoribus imponebat, evangelicam denique vitæ conversationem in omnibus suis actionibus elucentem exhibebat. Sic autem rem expende. Beati pauperes spiritu (Matth. 5. 3), ait Christus. Iloc ipse opere confectum dedit. Si enim despexi, inquit, judicium famuli, aut ancillæ. cum ipsi litigarent mocum. Quid enim faciam, si visitationem mei faciat Dominus? Nonne, sicut ego factus sum in utero, et illi facti sunt? Facti autem sumus in eudem ventre (Job 31. 13-15 ). Beati mites, quoniam ipsi hereditabunt terram (Matth. 5. 4). Quid vero mitius illo suit, de quo dicebant samuli : Quis det nobis, ut carnibus ejus satiemur (Job 31. 31). Adeo vehementes illius amatores erant. Beati qui lugent, quoniam ipsi consolabuntur (Matth. 5. 5). Sed ne hujus quidem expers virtutis suit. Audi sane quid dicat : Quod si cum sponte peccassem, expuvi turbam populi, ut non enarrarem iniquitatem meam (Job 31. 33. 34). Porro qui sic affectus erat, band dubium quin illam supra modum lugeret. Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam (Matth. 5. 6). Vide hoc etiam ab illo mirifice completum. Confregi, inquit, molas iniquorum, et de medio dentium eorum rapinam eripui (Job 29. 17). Justiliam vero indutus sum, et vestitus sum judicio sicut diploide (1b. v. 14). Beati misericordes, quoniam ipsi I Alli, in ria tecta ambulavit.

misericordiam consequentur (Matth: 5. 7). At iste non in peceniis tantum misericors erat, aut dum nudos induoret, et esurientes aleret, viduitati subveuiret, orphanos tueretur, naturze oblæsæ vitiis mederetur, sed et ipso animi compatientis affectu. Ego enim, inquit, super amni impotente flevi, et genua, videns virum in necessitatibus (Job 30. 25). Tamquam enim communis omnium pater esset, ita singulorum calamitates alias sarciebat, alias lugebat, et verbis, et factis, et compatientis affectu, et lacrymis, et modis omnibus calamitatibus pressos erigebat, ut ad eum omnes tamquam ad communem portum confugerent. Beati qui mundi sunt corde, queman ipsi Deum videbunt (Matth. 5. 8). Et hoc ille non mediecri cum laude præstabat. Audi enim Deum hoc de illo testantem : Non est liomo similis ei in terra, homo sine crimine, justus, verax, colens Deum, abstinens ab ouni mala re (Job 1.8). Beati qui persequationem patiuntur propter justitium, quoniam ipsorum est regnum cælorum (Matth. 5. 10). Et inde multam certaminum ac præmiorum copiam colligebat. Non enim ab bominibus vexabatur, sed ipse malorum primus auctor dæmon in eum serebatur, et omnibus suis admotis machinis impetum in eum faciebat, domo et patria pellebat, et ad firmum amandabat, pecuriis oranibus spoliabat, possessionibus, liberis, ipsa corporis sanitate, ac same gravissima eruciabat; et vero cum illo quidam ex amicis non mediocriter ei insultabant, et ejus animæ ulcera lancinabant. Beati eritis, cum maledizerint vobis homines, et persequuti vos suerint, et dixerint omne malum adversum vos mentientes, propter me. Gaudete, et excultate, quoniam merces vestra copiosa est in colis (Matth. 5. 11. 12). Sed et hanc beatitudinem abundanter obtinuit. Nam et qui aderant illi tunc, criminationibus eum oppetabant, cum levioribus eum pænis plecti dicerent, quam pro delictis suis promeruerat, cum longas in eum accusationes texerent, ac sermones mendaciis et calumniis redundantes. Attamen hos etiam ille, cum periculum eis immineret, ab inferenda a Deo plaga vindicavit, nec ullam eorum, quæ in ipsum dixerant, apud se memoriam conservavit. Et in hoc quoque præceptum rursus illud adimplebat, Diligite inimicos vestros, orate pro persequentibus vos (Matth. 5. 44). Siquidem et dilexit, et pro illis oravit, et iram Dei sedavit, et peccata corum delevit: tametsi non prophetas, non evangelistas, non sacerdotes, non doctorem, non alium quempiam ad virtutem amplectendam audierat consilium dantem. Vides quanta sit laus animie generosæ, quamque sibi ipsi ad sectandam virtutem sufficiat, licet nullius cura et industria excolatur? Atqui majores habuerat non modo minime bonos, sed et multis vitiis infectos. Same quidem de principe generis ejus ita loquitur Paulus : Ne quis fornicator aut profanus, ut Esau, qui propter unam escam vendiditprimitica (Ilebr. 12. 16).

CAP. XIV. Apostolorum stiam temporibus multa fuisse scandala, multosque depravatos, ac doctorum persequutiones ac cardes frequentes.—Quid vero temporibus

φίσηρος 29 πείερος. σις πολού απρος 23λ οδοίπον ανεδέξατο τούτον, καὶ έτρεχε, καὶ ήγωνίζετο, καὶ ἐστεφανούτο, καλ άνεκηρύττετο. Ηοίος ταύτα αύτον ίερευς έδίδαξε; ποίος δε διδάσκολος; ποίος προφήτης; Ούδε είς · άλλ' ἐπειδή εύγνάμιονα είγε ψυγήν, Κρκεσεν αὐτῷ πρὸς ἄπαντα. Τι δὲ ὁ Νῶς; Ποίον ἔσχεν ἱερέα; ποίον διδάσκαλον; ποίου καθηγητήν; ότε μόνο;, τής οίπουμένης άπάσης διαφθαρείσης εν πονηρία, την Everytian Adden obbut, not the aporthe distriouse, nat ούτων διάλαμψεν, ώς έν τῷ ναυαγέφ τῆς οἰκουμένης αύτόν το διασωθήναι, καλ ότέρους διά την περιουσίαν της ολιείας άρετης των επηρτημένων εξαρπάσαι χινδύνων; Πόθεν δίκαιος έγένετο; πόθεν τέλειος; ποΐον tepėa και ούπος ή διδάσκαλον έσχηκώς; Ούδεις αν είπειν έχοι. Ο δε υίος ο τούτου, καίτοι ένδον έχων τον διδάσχαλον διηνεχώς, του πατρός την άρετην, χαλ νουθεσίας ἀπολαύων, καϊ τῆς διὰ ρημάτων, καὶ τῆς δαλ των έργων, καὶ τὴν ἀπὸ τοῦν πραγμάτων ἔκδασιν όρων, και την άπο της συμφοράς, και την άπο της σωτηρίας παραίνεσιν, πονηρός περί τον φύντα έγένετο, καὶ ἐκωμώδει τοῦ γεγεννηκότος τὴν γύμνωσιν, καλ έξεπόμπευσεν. Όρας ότι πανταχού ψυχῆς χρεία εύγνώμονος; Τί δε ό Ίωδ, είπέ μοι; ποίων προφητων ήχουσε; ποίας διδασχαλίας άπηλαυσεν; Ούδεμιάς. 'Αλλ' όμως και ούτος ούδενος τούτων τετυχηχώς, χαι παν φρετής είδος μετά πολλής επεδείζατο της άχριδείας. Καὶ γάρ χοινά τὰ όντα τοῖς δεομένοις έκέκτητο, και ούχι τὰ όντα μόνον, άλλὰ και αύτό τὸ σώμα. Τή μεν γάρ οίκις τους όδιτας ύπεδέχετο, και exelum hylyon to i oixia, if too xextulienon. If of σοῦ σώματος ίσχύι τοις άδιχουμένοις ήμυνε, τή δε της γλώττης συνέσει και σοφία τους επηρεάζοντας έπεστόμιζε, καλ την εύαγγελικήν πολιτείαν διά πάντων Scalápmouday inedelnyuta. Endnet di Mandpiot ol πεωχοί εφ πνεύματι, φησίν à Χριστός. Τοῦτο αύτὸς διά των έργων κατώρθωσεν. Εί γάρ έφαυλισα, φησὶ, χρῖμα θεράποντος ή θεραπαίνης, χρινομέγων αυτών πρός με. Τι γὰρ ποιήσω, ἐὰν ἐπίσκεψέν μου ποιήση ό Κύριος; Πότερον ούχ ὡς ἐγὼ ererounr er rautol, nal eneiros ererorto; Ere**νόμοθα δὲ ἐν** τῷ αὐτῷ χοιλίμ. Μαχάριοι οἱ πραεῖς, **δει ωύτοι κληρον**ομήσουσι την γην. Και τί πραότερον έχείνου γέγονε, περί οδ καί οἱ οἰκέται Ελεγον . Τίς αν δώη ημίν των σαρχών αύτοῦ έμπλησθηται; Ούτως ήσαν αύτου σφοδροί έρασταί. Μακάριοι οί πενθούντες, ότι αύτοί παραπληθήσονται. `Αλλ' ούδε παύτης άμοιρος ήν της άρετης. "Ακουσον γουν τί φησιν Εί δε και άμαρτων εκουσίως , διετράπην πολυοχλίαν λαού, του μή έξαγορεύσαι την άγομίαν μου. 'Ο δε ούτω διαχείμενος, εύδηλον ότι αύτην επένθει μετά πολλής της ύπερδολής. Μακάριοι οί πεινώντες καί διψώντες την δικαιοσύνην. "Ορα καὶ τοῦτο μεθ' ὑπερδολῆς αὐτῷ κατωρθωμένον. Συνέτριψα, φησί, μύλας άδίχων, καί έχ μέσου όδόντων [498] αὐτῶν ἄρπαγμα ἐξέσπασα, δικαιοσύνην ε ενδεδύχειν, ήμφιασάμην δε χρίμα Ισα διπλοίδι. Μακάριοι οι έλεημογες, ότι αύτοι έλεηθήσονται.

ΑΙΗ τὴν ὀρθὴν ὥδευσεν ὁδόν.

Alii axovoiws.

Ούτος δε ούχ εν χρήμασι μόνον ελεήμων ήν, ούδε εν τῷ ἐνδύειν τοὺς γυμνούς, καὶ τρέφειν τοὺς πεινώνσας, χαί χηρείαν διορθούν, χαι όρφανίαν περιστέλλειν, και πηρώματα φύσεω; παραμυθεϊσθαι, άλλά καλ εν αύτη τη συμπαθεία της ψυχης. Έγω γάρ, φηοίν, ἐπί παντί ἀδυνάτφ ἔκλαυσα, και ἐστέναξα Ιδών άνδρα έν άνάγχαις. Καθάπερ γάρ χοινός ών άπάντων πατήρ, ούτω τὰς ἐκάστου συμφοράς, τὰς μεν διώρθου, τάς δε εθρήνει, και διά ρημάτων, και διά πραγμάτων, και διά συμπαθείας, και δακρύων, καί διά παντός τρόπου τούς έν συμφοραίς άνέχων, και κοινός τις άπάντων λιμήν γινόμενος. Μακάριοι οί καθαροί τῆ καρδία, ότι αύτοι τον Θεύν δύονται. Καλ τούτο ούχ ώς έτυχεν αύτῷ κατώρθωτο. «Αχουσον γοῦν τοῦ Θεοῦ μαρτυροῦντος αὐτῷ· Οὐκ Εστιν ανθρωπος δροιος αύτου των έπι της γης, άνθρωπος άμεμπτος, δίκαιος, άληθινός, θεοσεβής, ἀπεχόμενος ἀπό παντός πονηροῦ πράγματος. Μακάριοι οἱ δεδιωγμένοι ένεκεν δικαιοσύνης, δτι αὐτῶν ἐστιν ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν. Καὶ ἐντεῦθεν πολλήν τῶν ἀγώνων και τῶν βραδείων την δαψίλειαν έποιήσατο. Ού γάρ δι' άνθρώπων ήλαύνετο. άλλ' αύτος ο άρχέχαχος δαίμων ἐπιθέμενος, χαλ πάντα αύτοῦ τὰ μηχανήματα χινήσας, οῦτως ήλθεν έπ' αὐτὸν, ἀπελάσας αὐτὸν καὶ οἰκίας καὶ πατρίδος. χαί είς την χοπρίαν έξαγαγών, χρημάτων έχδαλών πάντων, χτημάτων, παίδων, αύτης του σώματος της ύγιείας, καὶ λιμῷ παραδούς χαλεπωτάτῳ μετά δε έχείνου χαὶ τῶν φίλων τινές, ούχ ὡς ἔτυχεν, ήλλοντο καὶ ἀνέξαινον αὐτοῦ τῆς ψυχῆς τὰ ἔλκη. Maxápiol έστε, όταν όνειδίσωσιν ψμάς και διώξωσι, και είπωσι παν πονηρόν φημα καθ ύμων ψευδόμενοι, ένεκεν έμου. Χαίρετε και άγαλλιασθε, ότι ό μισθός ύμων πολύς έν τοῖς οὐρανοῖς. 'Αλλά καὶ τούτον μετά πολλής τής άφθονίας έχαρπώσατο τον μαχαρισμόν. Καὶ γάρ χαὶ οἱ παρόντες αὐτῷ τότε διέδαλλον αὐτὸν, ἐλάττονα ὧν ἐπλημμέλησε λέγοντες αύτον τετιμωρῆσθαι, μαχράς χατηγορίας ἀποτείνοντες κατ' αύτου, και λόγους ψευδείς και συκοφαντίας γέμοντας. 'Αλλ' δμως και τούτους αύτους μέλλογτας πινδυνεύειν έξήρπασε της θεηλάτου πληγής, ύπερ ούδενδς τῶν εἰρημένων μνησικακήσας αὐτοῖς. Καλ ένταῦθα πάλεν έχεινο ἐπλήρου τὸ παράγγελμα, τό: Άγαπᾶτε τοὺς έχθροὺς ὑμῶν, εὕχεσθε ὑπὲρ τῶν έπηρεαζόττων ύμᾶς. Καὶ γὰρ ἡγάπησε καὶ ηθξατο ύπερ αύτων, και την όργην του Θεού άνείλε, και την άμαρτίαν αύτῶν Ελυσε· χαίτοι μἡ προφητῶν, μἡ εύαγγελιστών, μη ἱερέων, μη διδασκάλου, μη άλλου τινός ακούσας ύπερ αρετής συμβουλεύοντος. Όρας ήλίχον έστι γενναία ψυχή, και πώς άρκει πρός άρετην έαυτη, κάν μηδεμιάς έπιμελείας άπολαύη; Καίτοι γε προγόνους ού μόνον χρηστούς ούχ ἔσχεν, άλλὰ και πολλήν κακίαν έπιδειξαμένους. Περί γουν του προγόνου αύτου φησιν ό Παυλος. Μή τις πόρνος ή βέδηλος, ώ; Ήσαῦ, δς ἀπι βρώσεως μιᾶς ἀπέδοτο τὰ πρωτοτόχια.

Κεφ. ιδ'. Τί δε, ἐπὶ τῶν ἀποστόλων, εἰπέ μοι, [499]

ού μυρία τοιαύτα έγίνετο; "Αχουσον γούν τί φησιν ό llaῦλος· Οίδας τοῦτο, ὅτι ἀπεστράφησάν με πάντες ol èr τῷ 'Ασία, ώr ἐστι Φύγελλος καὶ Έρμοτένης. Ού δεσμωτήρια φχουν οί διδάσκαλοι; ούχ άλύσεις περιέχειντο; ού παρά τῶν οἰχείων, οὐ παρά των άλλοτρίων τὰ ἔσχατα ἔπασχον κακά; οὐ μετ' έχείνους άντ' έχείνων λύχοι βαρείς είσήεσαν είς τά ποίμνια; ούχι ταῦτα προύλεγεν ὁ Παῦλος Ἐφεσίοις είς Μίλητον αύτους μεταπεμψάμενος; Έγω γάρ οίδα, φησίν, ότι είσελεύσονται μετά την άφιξίν μου λύκοι βαρείς είς ύμας, μή φειδόμετοι τοῦ ποιμνίου. Kal έξ υμων δέ αυτων άναστήσονται άνδρες λαλούντες διεστραμμένα, του άποσπαν τούς μαθητάς όπίσω αὐτῶν. Οὐ χαλχοτύπος ἀνἡρ 'Αλέξανδρος μυρία παρέσχεν αύτῷ πράγματα, πανταχόθεν έλαύνων, πολεμῶν, πυχτεύων, χαὶ εἰς τοσαύτην αύτον κατέστησεν άγωνίαν, ώς και τῷ μαθητή παραγγείλαι κα! είπειν "Or και σύ φυλάσσου" liar γαρ ανθέστηκε τοις ήμετέροις λόγοις; υύχ ¿λόχληρον Εθνος τῶν Γαλατῶν ὑπό τινων ψευδαδέλφων διεφθάρη, καλ πρό; Ἰουδαϊσμόν ηὐτομόλησεν; Ούκ εν ποροιμίοις του χηρύγματος ὁ Στέφανος ὑπὲρ τοὺς ποταμούς βέων και πάντας επιστομίζων, ο τάς άναισχύντους άποφράττων Ίουδαίων γλώττας, ῷ οὐδείς άντιστῆναι ἡδύνατο, ό πάντα συγχύς = τὰ Ἰουδαϊκά, ό λαμπρόν στήσας τρόπαιον καλ νίκην περιφανή, ό γενναοίς ούτος, και σοφός, και χάριτος πεπληρωμένος, καί τοσαύτην Έκκλησίαν ώφελων, ούδε πολύν χρόνον ποιήσας εν τῷ κηρύγματι, άθρόον ήρπάγη, καὶ ὡς βλάσφημος κατεδικάζετο και κατελεύετο; Τί δαί Ίάχωδος; ούχ εν άρχη και αύτος και έξ αύτης, ώς είπεζν, βαλδίδος άνεσπάσθη, και άποτμηθείς είς χάριν των Ίουδαίων ύπο Ἡρώδου, ούτω τον βίον κατέλυσε, στύλος τοιούτος και έδραίωμα τηλικούτον της άληθείας: Πόσοι τότε έσκανδαλίζοντο γινομένων τούτων: 'Αλλ' οἱ ἐστῶτες ἔσταντο b, καὶ μειζόνως Ισταντο. "Αχουσον γοῦν τί φησιν ὁ Παῦλος Φιλιππησίοις επιστέλλων Γινώσκειν δε ύμᾶς βούλομα., άδελφοί, ότι τὰ κατ' έμε μάλλον είς προκοπήν τοῦ Ευμηγελίου ελήλυθεν, ώστε τοὺς πλείσνας των άδελφων εν Κυρίφ, πεποιθότας τοῖς δεσμοῖς μου, περισσοτέρως τολμᾶτ άφόδως τον λόγον τοῦ Θεού Jaleir. Είδες ανδρείαν; είδες παρρησίαν; είδες εὐτονίαν ψυχῆς; είδες φιλόσοφον γνώμην; Έώρων τον διδάσκαλον εν δεσμωτηρίω και άλύσει συγχεχλεισμένον, άγχόμενον, παιόμενον, χαλ μυρία πάσγοντα δεινά, καὶ οὐ μόνον οὐκ ἐσκανδαλίζοντο, ούδε εθορυδούντο, άλλά και μείζονα προθυμίαν έχτωντο, και πλείονα προχοπήν είς τους άγωνας έλάμδανον τοῦ διδασκάλου τοῖς παθήμασιν. 'Αλλά καὶ ύπεσύροντο, φησίν, έτεροι. Ούδε έγω πρός τουτο άντιλέγω, και λφό είκος μογγορό και ημοαρόεαβαι" γινομένων τούτων άλλ', δ πολλάχις εξπον, χαι λέγων ού παύσομαι, τούτο καὶ νῦν ἐρῶ· ε ἐαυτοῖς δίκαιοι τοῦτο ἄν εἶεν λογίζεσθαι οὖτοι, οὑ τἢ τῶν πραγμάτων φύσει. Καὶ γάρ άπιων ὁ Χριστός ἐντεῦθεν ταύτην κατέλιπεν [500] ήμιν την κληρονομίαν, λέγων, Έν τῷ κόσμφ θλίψιν έξετε καλ, Έπι ήγεμόνας καί βασιλέας άχθήσεσθε καλ, "Εσται καιρός, ότε πῶς ὁ ἀποκτείνας ὑμᾶς, δόξει λατρείαν προσφέρειν τῷ Θεῷ. "Ωστε περιττώς μοι τοὺς σκανδαλιζομένους πανταχού προφέρεις άελ γάρ ταύτα συνέδαινε. Καὶ τί λέγω τὰ τῶν ἀποστόλων; Πόσοι τῷ σταυρῷ αύτου του χοινού πάντων ήμων Δεσπότου έσχανδαλίοθησαν, και παρανομώτεροι και θρασύτεροι μάλλον έγένοντο, καλ παριόντες έχωμώδουν αὐτόν, λέγοντες, 'Ο καταλύων τὸν ναὸν, καὶ ἐν τρισὶν ἡμέραις έγείρων αυτόν d, άλλους έσωσεν, έαυτόν ου δύrazaι σωσαι; Εί Υίὸς εἶ τοῦ Θεοῦ, κατάδηθι ἀπὸ τοῦ σταυροῦ, καὶ πιστεύσομεν είς σέ. 'Αλλ' όμως ούχ αν έχοιεν απολογίαν ούτοι διά τον σταυρόν. 'Ο γάρ ληστής ἀπάντων χατηγορεί των τοιούτων. Καί γάρ και έκεινος έσταυρωμένον είδεν άνω, και ού μόνον ούκ έσκανδαλίσθη, άλλά και έντεῦθεν μείζονα ὑπόθεσιν Ελαδεν είς τὸ φιλοσοφήσαι, καὶ πάντα ὑπερδάς τὰ άνθρώπινα, και τῷ πτερῷ τῆς πίστεως κουφισθείς, περί των μελλόντων έφιλοσόφει. Όρων γάρ άνεσχολοπισμένον, μεμαστιγωμένον, ύδριζόμενον, γολήν ποτιζόμενον, εμπτυόμενον, ύπο δήμου τοσούτου γλευαζόμενον, ὑπὸ δικαστηρίου κατακριθέντα, τὴν ἐπὶ θάνατον άπαγθέντα, ούδενὶ τούτων ἐσκανδαλέσθη· άλλ' όρων σταυρόν καὶ ήλους έμπεπηγότας, καὶ κωμωδίαν τοσαύτην γινομένην ύπο τοῦ πλήθους τοῦ διεφθαρμένου, την δρθην όδον αύτος έδάδισε λέγων. Μνήσθητί μου έν τῆ βασιλεία σου και τον κατηγορούντα ἐπεστόμιζε, καὶ τὰ οίκεῖα άμαρτήματα ἐξωμολογείτο, και περι άναστάσεως έφιλοσόφει και ταύτα ού νεχρούς ίδων έγειρομένους, ού λεπρούς χαθαιρομένους, ού γωλούς διορθουμένους, ού θάλατταν γαλινουμένην, οὐ δαίμονας έλαυνομένους, οὐχ ἄρτους πηγάζοντας, ού τὰ ἄλλα, ἄπερ ἐθεάσατο τῶν Ἰουδαίων δ δημος, καὶ θεασάμενος ἐσταύρωσεν. 'Αλλ' ούτος μὲν άνεσχολοπισμένον ίδων και ωμολόγησε Θεόν, και βασιλείας εμνημόνευσε, και περι των μελλόντων ξάιγοαράμαεν. ξχείνοι οξ βαπίπατοπολούντα βεααφίτενοι, και τῆς διά λόγων, και τῆς διά πραγμάτων άπολαύσαντες διζασχαλίας, ού μόνον οὐδὲν ἀπώναντο, άλλα και είς τη Εσχατον βάραθρον τῆς ἀπωλείας κατηνέχθησαν, επί τον σταυρόν αύτον άναδιδάσαντες. Όρας ότι οι μέν άγνώμονες και ήμελημένοι, ούδε φωρ των φάεχορντων πευραίλουσιλ. οι ος ερλλφπολές καὶ νήφοντες, ἀφ' ὧν ἔτεροι σκανδαλίζονται, ἀπὸ τούτων τὰ μέγιστα ώφελοῦνται; Τοῦτο καὶ ἐπὶ τοῦ 'Ιούδα, καὶ ἐπὶ τοῦ 'Ιὼβ ἔστιν ίδείν. 'Ο μὲν γάρ 'Ιούδας οὐδὲ ἀπό τοῦ Χριστοῦ τοῦ τὴν οἰκουμένην διορθώσαντος έσώθη· ό δὲ Ἰιὐδ οὐδὲ ἀπὸ τοῦ διαδόλου του τοσούτους ἀπολέσαντος ἐδλάδη. 'Αλλ' ὁ μὲν μυρία πάσχων κακά, ἐστεφανοῦτο ἐκεῖνος δὲ, ὁ σημεία θεασάμενος, καὶ αὐτὸς ποιήσας, ὁ νεκροὺς ἐγείρας καὶ δαίμονας ἐλάσας (καὶ γάρ καὶ αὐτὸς ταύτην είληφε την έξουσίαν), ό μυρία περί βασιλείας καλ γεέννης άκούσας, ο τραπέζης κοινωνήσας μυστικής, ό δείπνου μετασχών φρικωδεστάτου, και τοσαύτης άπολαύσας εύνοίας καὶ προνοίας, ὅσης Πέτρος καὶ Ίάχωδος καὶ Ἰωάννης, μαλλον δὲ καὶ [501] πολλῷ πλείονος μετά γάρ τῆς άλλης ἐπιμελείας καὶ τῆς συγκαταβάσεως, ής μετέσχε πολλής, καλ τά χρήματα των πενήτων έγχειρισθείς ήν τότε ούτος μετά τοσαύτα έξεδακχεύθη, καὶ τὸν Σατανᾶν ὑποδεξάμενος διά τῆς φιλαργυρίας, είς τὴν ἐαυτοῦ διάνοιαν ἐγέ**νετο** 

<sup>\*</sup> Δίτι συσγείας.

Διτι άλλι οι έδρατοι ζοταντο.

c Hic locus vitiatus videtur.

d Alii ήμέραις οἰχοδομῶν αὐτόν

apostolorum, quæso? nonne innumera talia eveniebant? Audi quid dicat Paulus : Scis hoc, quod aversi. sunt a me omnes qui in Asia sunt, ex quibus est Phygellus et Hermogenes (2. Tim. 1. 15). Nonne carceres inhabitabant doctores? nonne catenis erant circumdati? nonne a domesticis, ab alienis mala patiebantur extrema? nonne post illos in ovilia lupi graves ingressi sunt? nonne ista Paulus prædicebat Ephesiis, cum Miletum illos transmitteret? Ego enim scio, inquit, quoniam intrabunt post discessionem meam lupi graves in vos, non parcentes gregi. Et ex vobis ipsis exsurgent viri loquentes perversa, ut abducant discipulos post se (Act. 20. 29. 30). Nonne Alexander vir ærarius multis cun negotiis infestavit, persequutionem movens, undique impugnans, lacessens, et in tantas angustias eum redegerat, ut et discipulum admoneret ac diceret : Quem et tu devita : valde enim restitit verbis nostris ( 2. Tim. 4.15)? Nonne a quibusdam falsis fratribus corrupta est integra natio Galatarum, et ad Judæorum partes transiit (Gal. 24)? Nonne in ipsius evangelicæ prædicationis primordiis Stephanus, qui majori cum impetu quam ipsa flumina verba fundebat, et omnibus silentium imponebat, qui Judæorum linguas impudentes occludebat, cui resistere nemo poterat, qui res Judæorum omnes confundebat, præclarum tropæum erexcrat, et insignem victoriam reportarat, generosus ille, et sapiens, et gratia plenus, qui de tanta bene meritus crat Ecclesia, cum non admodum diuturno tempore prædicasset, confestim abreptus tanquam blasphemus damnabatur et lapidabatur. Quid porro Jacobus? nonne ab initio ipse quoque, atque ab ipsis propeniodum stadii carceribus avulsus, et ab llerode in gratiam Judæorum capite truncatus vitam tiniit, tanta illa columna, tantum columen veritatis (Act. 12. 2)? Quam multi tum scandulizabantur, cum hæc sierent? Sed qui stabant, steterunt, et sirmius steterunt 1. Audi sane quid ad Philippenses scribens dicat Paulus : Scire autem vos volo, fratres, quia qua circa me sunt, magis ad profectum venerunt evangelii, ita ut plures e fratribus in Domino, confidentes in vinculis meis, abundantius auderent sine timore verbum Dei loqui (Philipp. 1. 12. 14). Vides fortitudinem? vides tiduciam? vides animæ constantiam? vides propositum philosophiæ plenum? Videbant magistrum in carcere et vinculis conclusum, vexari, cædi, malis innumeris affligi, et non solum non scandalizabantur. neque perturbabantur, sed et majorem alacritatem acquirebant, et ad subeunda certamina magistri sui afflictionibus acrius incitabantur. At enim cæteri pervertebantur, dicet aliquis. Neque ego his contradico: verisimile namque est multos, dum hae flerent, fuisse perversos; sed quod sæpe dixi, et dicere numquam cessabo, id nunc etiam dicam : sibi hoc ejusmodi homines deberent imputare, non rerum nature. Siquidem hinc discedens Christus hanc nobis hereditatem reliquit, dicens : In mundo pressuram habebitis (Joan. 16. 35), et, Ad præsides, et ad reges ducemini, (Matth. 10. 18), et, Erit tempus, cum omnis qui inter-Alil, qui firmi erant, steterunt, et magis steterunt.

fecerit vos, arbitrabitur obsequium se præstare Des (Joan. 16. 2). Itaque frustra mihi eos qui scandalizantur, ubique objicis : semper enim hæcacciderunt. Et quid res apostolorum attingo? Quam multi cruce Ipsius omnium nostrum Domini scandalizati sunt, et nequiores atque audaciores sunt facti, cum prætereuntes ipsum irridebant, dicentes : Qui destruit templum, et in triduo illud reædificat, alios sulvos fecit, seipsum non potest salvum facere? Si Filius Dei es, descende de cruce, et credemus in te ( Matth. 27. 40 ). Nec tamen isti excusatione digni fuerint propter crucem. Nam onnes ejusmodi latro accusat. Siguidem ille sublimi cruci affixum vidit, et non modo scandalizatus non est, sed inde quoque majorem ad philosophandum occasionem accepit, omnesque res humanas transcendens, et alis sidei in altum evectus, de rebus futuris philosophatur. Cum enim patibulo affixum cerneret, verberibus cæsum, contumeliis affectum, felle potatum, sputis conspersum, a tanto populo subsannatum, a judice damnatum, ad mortem abductum, nullo istorum scandalizatus est : sed cum cerneret crucem et clavos delixos, et tantam fieri subsannationem a plebe depravata, recta ipse via incedebat dicens: Memento mei in regno tuo (Luc. 25. 42); et ci qui maledicebat, os occludebat, suaque peccata confitebatur, et de resurrectione philosophabatur : idque cum excitatos mortuos non vidisset, non leprosos mundatos, non claudos sanatos, non mare refrenatum, non dæmones ejectos, non panes multiplicatos. non alia quæ Judaicus populus spectaverat, et cum spectasset, eum cruci affixerat. Hic vero cum patibulo affixum conspexisset, et Deum illum confessus est, et regui meminit, et de rebus futuris philosophatus est; at illi qui miracula facientem conspexerant, et quos partim verbis, partim operibus ipsis doctrinæ participes fecerat, non modo nibil inde utilitatis ceperunt. sed cum in crucem illum sustalerint, in extremum perditionis sunt barathrum devoluti. Vides ut improbi et desides ne ex rebus quidem utilibus fructum aliquem percipiant : probi autem ac vigiles, quibus rebus alii scandalizantur, summam ex illis utilitatem decerpant? Hoe et in Juda, et in Job cernere licet: Nam Judas ne a Christo quidem, qui mundum instanravit, salvus sieri potuit : Job autem nec ab ipso diabolo, qui tam multos perdidit, læsus est. Sed bic quidem mille divexatus malis palmam reportavit : ille vero qui signa conspexerat, et ipse fecerat, qui mortuos suscitarat, et dæmones expulerat (nam et hanc ipse potestatem accepit), qui de regno ac gehenna infinita audiverat, qui spiritualis mensæ particeps fuerat, qui tremendum ad illud convivium admissus fuerat, erga quem tantam benevolentiam et curam exhibuerat, quantam erga Petrum, et Jacobum, et Joannem, imo vero majorem : siquidem præter aliam sollicitudinem et dignationem, qua illum complexus erat, pecuniæ pauperum fuerat illi commissa custodia; tum vero iste post accepta beneficia furibunda quadam insolentia corpit efferri, ac Satanam per avaritiam in animum suum admittens, proditor

factus est, et quod caput est malorum perpetravit, talem sanguinem triginta argenteis vendidit, ac Dominum osculo prodidit fraudulento. Quam multos putas hoc etiam scandalizatos esse, quod a discipulo proditio sit admissa? Quid vero deserti incola, sterdis proles, Zachariæ filius, qui sanctum ac tremendum illud caput meruit baptizare, suique Domini præcursor fieri, cum in carceré habitabat, cum capite truncabatur, et in meretriciæ saltationis præmium cædes permittebatur, quam multos scandalizatos tum fuisse arbitraris? Quid dico tum temporis? Quam multi nunc post tantum tempus elapsum, dum hæc audiunt, scandalizantur? Quid dico Joannem, et carcerem, et cædem illam, et circa servos occupor, cum ad Dominum ipsum recurrere oporteret?

CAP. XV. Insipientes etiam ex eo quod caput erat bonorum, hoc est ex cruce, per quam salvus factus est orbis terrarum, scandalum passos esse. — Crux enim Christi, quæ mundum universum erexit, quæ errorem sustulit, quæ terram in cælum convertit, quæ nervos mortis excidit, quæ infernum inutilem reddidit, quæ diaboli arcem evertit, quæ dæmonibus os occlusit, quie homines angelos reddidit, que altaria subvertit, et idolorum templa destruxit, quæ novam et inusitatam hanc philosophiam in terram invexit, quæ hona peregit innumera, hæc tremenda, ingentia, et sublimia, nonne multis scandalum attulit? Nonne quotidie clamat Paulus diceus, neque erubescens: Nos autem prædicamus Christum crucifixum, Judæis quidem scandalum, Gentibus autem stultitiam (1. Cor. 1.23)? Quid igitur, dic, queso? non oportuit ferri crucem, neque tremendum illud sacrificium offerri, neque tot præclara facinora patrari, propterea quod res illa pereuntibus erat scandalum, et tum, et deinceps, et sequenti quovis tempore? Quis adeo furiosus est, adeo mente captus, ut hoc dicat? Ut igitur hoc loco non eorum est habenda ratio qui scandalizantur, tametsi tanti sint numero, sed eorum qui salvi facti sunt, qui praclare gesserunt, qui per tantam sapientiam profecerunt; neque dicendum est objici posse illos qui scandalizati sunt, cum sibi merito ipsi possint illud imputare : ita nimirum neque hoc tempore. Siquidem scandalum non ex natura crucis accidit, sed ex eorum stultitia qui scandalizati sunt; quam ob causam adjicit etiam Paulus : Ipsis autem vocatis, Judwis atque Græcis, Uhristum Dei virtutem et Dei sapientiam (1b. v. 24): quandoquidem sol quoque debiles oculos lædit. Quid ærgo? non oportuit esse solem? Mel quoque morbo laborantibus amarum videtur. Quid ergo? num illud e medio tollendum est? Ipsi apostoli, nonne aliis quidem odor mortis in mortem, aliis autem odor vitæ in vitam fuerunt (2. Cor. 2. 16)? An igitur propter cos qui percunt, tanta potiri cura non oportuit cos qui vivunt? Ipse vero Christi adventus, et salus nostra, fons bonorum, et vita, bona innumera, quam multis gravia fuerunt et molesta? quam multos excusatione ac venia privarunt? Non audis quid de Judwis Christus dicat? Si non venissem, et loquutus fuissem eis, peccatum non haberent : nunc autem excusatio-

nem non habent de peccato suo (Joan. 15. 22). Quid ergo? an quia post adventum inexcusabilia facta sunt eorum peccata, non oportuit illum advenire propter eos qui bono male sunt usi? Quis hoc dicat? Nemo, neque si plane sit mente captus. Quid vero ex Scripturis, quæso, quam multi scandalum acceperunt? quant multie harreses inde occasionem arripuerunt? An igitur oportuit delere Scripturas ob cos qui scandalizati sunt? aut ne ab initio quidem tradi? Nequaquam: imo vero maxime oportuit tradi propter cos. ad quos magna inde debuit utilitas dimanare. Illi enim sibiipsis ( neque repetere cadem me pigebit ) scandala imputent : qui vero maximam inde sunt utilitatem percepturi, non mediocrem jacturam fecissent, si propter aliorum improbitatem ac negligentiam illi, quibus earum largitio profutura erat, tanta fuissent utilitate fraudati. Noli ergo mihi eos commemorare qui percunt : quod enim in priori libro dixi, nullus ex iis qui seipsos injuria non afficiunt, ab aliis lædi potest, quamvis de vita ipsa sit periculum subeundum.

CAP. XVI. Qui seipsum injuria non afficiat, eum a nemine lædi posse. - Quid enim kusus est Abel. quod fraterna manu sit occisus, et immaturam ac violentam mortem sit passus? Nonne potius id lucratus est, ut splendidiorem coronam referret? Quid porro Jacob, qui tantis a fratre incommodis est affectus, et loco pulsus, exsul, extorris, ac servus factus. ad extremam famem est redactus? Quid vero Joseph. qui pari ratione loco domoque pulsus, captivus, et servus, et vinctus evasit, in extremum vitæ discrimen adductus, et cum in patria, tum peregre tam multis est calumniis appetitus? Quid autem Moyses a tanto populo millies lapidatus, et ab iis, de quibus bene meritus erat, insidias passus? Quid omnes prophetæ, quibus tot intulere mala Judæi? Quid Job ipse, quem innumeris diabolus machinis oppugnavit? Quid tres pueri? Quid Daniel, qui vitæ, libertatis, et capitis summum subiere discrimen? Quid vero H. lias , qui summa pressus inopia, sedibus suis pulsus, fugitivus, incola deserti, semper exsul et extorris est factus? Quid tandem David, qui tot a Saule malis, tot deinde a proprio filio est affectus? nonne illustrior evasit. summis oppressus incommodis, quam cum prospere cuncta succederent? Quid demum Joannes capite truncatus? Quid apostoli, quorum alii capite truncati sunt, alii cæteris suppliciis affecti? Quid martyres, qui in mediis tormentis gravissimis animam posuerunt? nonne omnes isti tum maxime illustres fuerunt. cum appetebantur injuriis, cum insidiis obsidebantur, cum ultima omnia passi constanter ferebant?

CAP. XVII. Maximæ providentiæ, bonitatis, et caritatis Dei documentum esse crucem. — Cum vero communem Dominum nostrum ob alia cuncta celebramus, nonne ob hoc præcipue celebramus, glorificamus, et suspicimus, quod crucem, et mortem illam exsecrabilem passus est? Nonne hoc susque dequ: versat Paulus caritatis ipsius in nos indicium, quod sit mortuus? quod pro ejusmodi sit hominibus mor-

προδότης. και το κεφάλαιον είργάσατο των κακών, αξμα τοιούτον πωλήσας τριάκοντα άργυρίων, καί φιλήματι δολίω προδούς τον Δεσπότην. Πόσους οξει καί έν τούτφ σκανδαλισθήναι, τῷ παρά τοῦ μαθητοῦ γενέσθαι την προδοσίαν; Τί δαὶ ὁ τῆς ἐρήμου πολίτης, ό τῆς στείρας χαρπός, ό τοῦ Ζαχαρίου παῖς, ό την άγίαν εκείνην και φρικώδη καταξιωθείς βαπτίσαι κεφαλήν, και γενέσθαι πρόδρομος του οίχείου Δεσπότου, ότε δεσμωτήριον φικει, ότε απετέμνετο, καί πορνικής όρχήσεως σφαγή μισθός έγίνετο, πόσους οξει σκανδαλίζεσθαι τότε; Καλ τί λέγω τότε; Πόσοι νῦν μετά χρόνον τοσοῦτον ταῦτα ἀχούοντες σχανδαλίζονται; Καὶ τί λέγω τὸν Ἰωάννην, καὶ τὸ δεσμωτήριου, καὶ τὴν σφαγὴν ἐκείνην, καὶ περὶ τοὺς οἰκέτας άναστρέφομαι, δέον πάλιν έπλ τον Δεσπότην χαταφυγείν;

Κεφ. ιε'. 'Ο γάρ σταυρός του Χριστου, ό την σίκουμένην όρθώσας, ό την πλάνην λύσας, ό την γην ποιήσας ούρανὸν, ὁ τοῦ θανάτου τὰ νεῦρα ἐκκόψας, ό τὸν ἄδην ἄχρηστον ἐργασάμενος, ό τοῦ διαδόλου τὴν άχρόπολιν καταλύσας, ό τοὺς δαίμονας ἐπιστομίσας, ό τους άνθρώπους άγγέλους ποιήσας, ο βωμούς χαταλύσας καί ναούς άνατρέψας, ό την καινήν ταύτην καί ξένην φιλοσοφίαν είς την γήν καταφυτεύσας, ό μυρία έργασάμενος άγαθά, τὰ φριχώδη ταῦτα καὶ μεγάλα καὶ ύψηλά, ούχι σκάνδαλον πολλοίς γέγονεν; Ούχι Παῦλος βοά καθ' έκάστην ήμέραν λέγων, και ούκ αισχύνεται · Ήμεῖς δὲ κηρύσσομεν Χριστίν ἐσταυρωμένον, Ἰουδαίοις μέν σκάνδαλον, ἔθνεσι δὲ μωρίαν; Τί οὖν, εἰπέ μοι; οὐκ ἐχρῆν γενέσθαι τὸν σταυρον, ούδε την φρικώδη εκείνην άνενεχθηναι θυσίαν, ούδε τοσαύτα τελεσθήναι κατορθώματα, έπειδή σκάνδαλον εγένετο τοίς άπολλυμένοις το πράγμα και τότε, καλ μετά ταύτα, καλ παρά πάντα τον χρόνον; Καλ τίς ούτω μαινόμενος, τίς ούτως έξεστηχώς, ώς τούτο είπειν; "Ωσπερ ούν ένταυθα ού τούς σκανδαλιζομένους δεί λογίζεσθαι, καίτοι τοσούτους δντας, άλλά τοὺς σωθέντας, τούς κατορθώσαντας, τούς ἀπολαύσαντας τής τοσαύτης σοφίας και ού χρη λέγειν, Τί δε πρός τους σχανδαλισθέντας; έαυτοζς γάρ αν εξεν έχεζνοι δίκαιοι λογίζεσθαι ουτω δή ούδε νύν. Το γάρ σκάνδαλον ού παρά την φύσιν τοῦ σταυροῦ γέγονεν, άλλά παρά την άνοιαν των σχανδαλιζομένων. διό και ἐπάγει ό Παυλος, Αύτοις δέ τοις κλητοίς, Ίουδαίοις τε καί **"Ελλησι, Χριστόν Θεοῦ δύναμιν καὶ Θεοῦ σοφίαν" ἐπεὶ καὶ ὁ ἥλιος βλάπτει τοὺς ἀσθενεῖς τῶν ὀφθαλμῶν.** Τίουν; ούχ έδει γενέσθαι τον ήλιον; Καλ το μέλι πικρόν τοίς νοσούσι φαίνεται. Τί ούν; άφανισθηναι Εδει τοῦτο έχ τοῦ μέσου; Αύτοι δὲ οἱ ἀπόστολοι, ούχι τοίς μεν όσμη θανάτου είς θάνατον ήσαν, τοίς δε όσμη ζωής εἰς ζωήν; Διὰ τοὺς ἀπολλυμένους οὖν οὐκ Εδει τους [502] ζωντας άπολαυσαι της τοσαύτης κηδεμονίας; Αύτη δὲ ἡ παρουσία τοῦ Χριστοῦ, ἡ σωτηρία ή ήμετέρα, ή πηγή των άγαθων, ή ζωή, τά μυρία καλά, πόσους εδάρησε, πόσους άπολογίας **ἀπεστέρησε καλ συγγνώμης; Ούκ ἀκούεις τί φησι** περί των Τουδαίων ο Χριστός; Εί μη ηλθον καί Eldinoa aŭroĩc, dµaprlar oùx slyor rữr ce πρόψασι ούκ έχουσι περί τῆς άμαρτίας αὐτῶr.

Τί ούν; ἐπειδή ἀναπολόγητα αὐτοῖς γέγονε μετά την παρουσίαν τὰ άμαρτηματα, ούχ Εδει αύτον παραγενέσθαι δι' έχείνους τους χαχώς τῷ χαλῷ χρησαμένους; Καὶ τίς ἄν ταῦτα εἴποι; Οὐδεὶς οὐδὲ τίον σφόδρα έξεστηχότων. Τί δαὶ, ἀπὸ τῶν Γραφῶν, εἰπέ μοι, πόσοι έσκανδαλίσθησαν; πόσαι αίρέσεις έντεῦθεν ἔτεχον ἐαυταῖς προφάσεις ; Ἐξαλειφθῆν**αι οὖν ἔδει τὰς** Γραφάς διά τούς σχανδαλισθέντας, ή μηδέ την άρχην δοθήναι; Ούδαμῶς · άλλά καὶ σφόδρα δοθήναι διὰ τους μέλλοντας χαρπουσθαι την άπ' αυτών ώφέλειαν. Έχεινοι μέν γάρ (πάλιν ού παύσομαι τὰ αὐτὰ λέγων) έαυτοζς λογιζέσθωσαν τὰ σκάνδαλα οι δε μέλλοντες έξ αὐτῶν τὰ μέγιστα ἀφελεἴσθαι, οἰ τὴν τυχούσαν ύπέμειναν αν ζημίαν, εί διά την έτέρων άγνωμοσύνην καὶ ἐᾳθυμίαν αὐτοὶ μέλλοντες κερδαίνειν τῷ λαδεῖν αὐτὰς, ἀπεστερήθησαν τῆς τοιαύτης ώφελείας. Μή τοίνυν μοι λέγε τοὺς ἀπολλυμένους. όπερ γάρ και έν τῷ Εμπροσθεν είπον λόγῳ, ούδεις των έαυτούς μή άδιχούντων παρ' έτέρων άδιχείταί ποτε, κάν είς αὐτὸ τὸ ζῆν κινδυνεύη.

Κεφ. ις'. Τί γάρ ὁ "Αδελ ἐδλάδη, είπέ μοι, ὑπὸ ἀδελφικής κατενεχθείς δεξιάς, καὶ άωρον καὶ βίαιον ήπομείνας θάνατον; άλλ' ούχλ μαλλον εκέρδανε, λαμπρότερον άναδησάμενος στέφανον; Τί δε ό Ίαχὼ6, ό τοσαῦτα παθών παρά του άδελφου, και άπολις, και φυγάς, και μετανάστης, και δούλος γενόμενος, και είς ξσχατον λιμόν κατενεχθείς; Τί δαὶ ὁ Ἰωσήφ, όμοίως καὶ αὐτὸς ἄπολις, ἄοιχος, καὶ αἰχμάλωτος, καὶ δοῦλος, καὶ δεσμώτης γεγονώς, και περί των έσχάτων κινδυνεύσας, καὶ ἐν τῇ οἰκείᾳ καὶ ἐν τῇ ἀλλοτρίᾳ, καὶ τοιαύτας ύπομείνας διαδολάς; Τί δαὶ ὁ Μωῦσῆς ὑπὸ τοσούτου δήμου μυριάκις καταλευσθείς, και παρά τῶν εὐεργετηθέντων επιδουλευθείς; Τί δαλ οι προφήται πάντες τοσαύτα παρά των Ἰουδαίων παθόντες κακά; Τί δαλ ό Ἰωδ, ύπό του διαδόλου μυρίαις μηχαναίς πολεμηθείς; Τί δαὶ οἱ παίδες οἱ τρεῖς; Τί δαὶ ὁ Δανιήλ, περί ζωής, περί έλευθερίας, περί των έσχάτων χινδυνεύσας αύτῶν ; Τί δαὶ ὁ Ἡλίας ἐσχάτῃ πενία συζῶν, έλαυνόμενος, δραπετεύων, τὰς ἐρήμους οἰκῶν, φυγάς άει και μετανάστης γινόμενος; Τί δαι ο Δαυίδ, τοσαύτα μέν παρά του Σαούλ, τος αύτα δὲ ύστερον παρά τοῦ ίδίου παιδός παθών; ούχὶ μαλλον διέλαμψε, τά ἔσχατα πάτχων κακά, ή ὅτε εὐημερίας ἀπήλαυε; Τί δαὶ ὁ Ἰωάννης ἀποτμηθείς; Τί δαὶ οἱ ἀπόστολοι, οί μέν άποτμηθέντες, οί δε ετέραις τιμωρίαις παραδοθέντες; Τί δαλ οἱ μάρτυρες, οἱ δειναζς βασάνοις την ψυχην απορρήξαντες; ούχι πάντες ούτοι τότε μάλιστα έλαμψαν, ότε έπηρεάζοντο; ότε επεδουλεύοντο; ότε τά ξσχατα πάσχοντες γενναίως είστήκεισαν;

Κεφ. ιζ'. Τον δὲ χοινὸν ἡμῶν Δεσπότην διὰ τὰ ἄλλα πάντα ἀνυμνοῦντες, οὐ διὰ τοῦτο μάλιστα [303] ἀνυμνοῦμεν, δοξάζοντες, ἐχπληττόμενοι ε διὰ τὸν σταυρὸν, διὰ τὸν θάνατον ἐχεῖνον τὸν ἐπάρατον ; Οὐ τοῦτο ἄνω χαὶ χάτω σημεῖον ὁ Παῦλος ποιεῖται τῆς ἀγάπης αὐτοῦ τῆς περὶ ἡμᾶς, τὸ ἀποθανεῖν ; τὸ ὑπὲρ τοιούτων ἀπο-

\* Alii διά τοῦτο μάλλον θαυμάζομεν, δοξάζοντες καὶ ἐκπληττόμενοι.

θανείν; και παρείς είπειν τον ούρανον, την γην, την θάλατταν, τὰ ἄλλα πάντα, ἄπερ ἐποίησεν ὁ Χριστὸς είς χρείαν ήμων και άνάπαυσιν, άνω και κάτω περιστρέφει τον σταυρον, λέγων Συνέστησε δε την καυτού άγάπην ο Θεός είς ήμᾶς, ότι, έτι άμαρτωλῶν ὄντων ήμῶν, Χριστὸς ὑπὲρ ήμῶν ἀπέθανε · και έντεῦθεν ήμιν χρηστάς ύποτείνει τάς έλπίδας. λέγων Ει γάρ έχθροι ὅντες κατηλλάγημεν τῷ Θεφ διά του θανάτου του Υίου αυτου, πολλφ μαλλον καταλλαγέντες σωθησόμεθα έν τῆ ζωῦ αὐτοῦ; θύκ ἐπὶ τούτφ μάλιστα καὶ αὐτὸς καλλωπίζεται, και μέγα φρονεί, και σκιρτά, και πέτατκι \* ύπο της ήδονης, Γαλάταις γράφων ούτως, Έμοι δέ μή γένοιτο χαυχᾶσθαι, εί μή έν τῷ σταυρῷ τοῦ Κυρίου ήμων Ίησοῦ Χριστοῦ; Καὶ τί θαυμάζεις, εί Παῦλος ἐπὶ τούτψ σχιρτά καὶ πηδά καὶ καλλωπίζεται; Αύτος ό ταῦτα παθών, δόξαν το πράγμα καλεί. Πάτερ γάρ, φησίν, ελήλυθεν ή ώρα, δόξασόν σου τόν Υίόν. Καὶ ὁ μαθητής δὲ ὁ ταῦτα γράψας ούτως έλεγεν · Ούπω γὰρ ἦν ἐν αὐτοῖς Πνεῦμα άγιον, ότι Ίησους οὐδέπω ἐδοξάσθη, δόξαν καλῶν τὸν σταυρόν. "Ότε δὲ αὐτοῦ τὴν ἀγάπην παραστῆσαι έδουλήθη, και αύτος τί εἶπε; σημεῖα, θαύματα, τεράστιά τινα ; Ούδαμῶς, άλλὰ τὸν σταυρὸν εἰς μέσον φέρει, λέγων. Οῦτως ἡγάπησεν ο Θεός τον κόομος, ότι τος Υίος αυτού τος μογογετή έδωκες, lra πῶς ὁ πιστεύων ἐπ' αὐτὸν, μἡ ἀπόληται, άλλ' έχη ζωήν αίωνιση. Και Παύλος πάλιν "Ος γε του ίδιου Υίου ούκ έφεισατο, άλλ ύπερ ήμων xurtur xapiduner autor, xūç ouzi xai our αὐτῷ τὰ πάντα ἡμῖν χαρίσεται; Καὶ είς ταπεινοφροσύνην δὲ ὅταν ἐνάγῃ, ἐντεῦθεν κατασκευάζει τὴν παραίνεσιν, ούτω λέγων Εί τις πας άκλησις έν Χριστφ, εί τι παραμύθιον άγάπης, εί τις κοινωνία Πνεύματος, εί τινα σπλάγχνα και οίκτιρμοί, πληρώσατέ μου την χαράν, Ινα το αυτό φρονήτε, την αυτην άγάπην έχοντες σύμψυχοι, τό έν φροroυrτες, μηδέν και' έρίθειαν η κενοδοξίαν, άλλά τῆ ταπεινοφροσύνη άλληλους προηγούμενοι ύπερέχοντας έαυτῶν. Είτα εἰσάγων τὴν συμβουλὴν, φησί: Τοῦτο γὰρ φρονείσθω ἐν ὑμῖν, ὁ καὶ ἐν Χριστῷ Ίησοῦ, δς ἐν μορφῆ Θεοῦ ὑπάρχων, οὐχ ἀρπαγμὸν ήγήσατο τὸ εἶναι ἴσα Θεῷ, ἀλλ' ἐιιυτὸν ἐκένωσε, μορφήν δούλου λαδών, έν όμοιώματι άνθρώπου γενόμενος, καὶ ἐν σχήματι εὐρεθεὶς ὡς ἄνθρωπος. έταπείνωσεν έαυτζη, γενόμενος υπήκοος μέχρι *θανάτου, θανάτου δὲ σταυροῦ.* Καὶ περὶ ἀγάπης **δὲ πά**λιν συμδουλεύων τοῦτο εἰς μέσον παράγει, 'Αγαπάτε, λέγων, άλληλους, παθώς και ο Χριστός ήγάπησεν ήμᾶς καὶ ἐαυτόν παρέδωκεν ύπερ ήμων προσφοράν και θυσίαν τῷ Θεῷ είς όσμην εὐωδίας. Καὶ γυναϊκας συνάπτων ἀνδράτιν είς όμονοιαν, ούτω λέγει · Οἱ ἄνδρες, άγαπᾶτε τὰς γυναϊκας ἐαυτῶν, καθώς καὶ ὁ Χριστὸς ἡγάπησε την Έκκλησίαν, και παρέδωκεν έαυτον υπέρ αύτης. Και αύτος δε δεικνύς πώς αύτῷ τὸ πράγμα περισπούδαστον ήν, και πώς [504] σφόδρα ήρα τοῦ πάθους, τον πρώτον των αποστόλων, την χρηπίδα της Έχχλησίας, τον χορυφαίον του χορού των μαθητών, και ταύτα έξ άγνοίας είπόντα, "Ιλεώς σοι, Κύριε, ου μή έσται σοι τοῦτο, ἄχουσον τί ἐχάλεσεν ·

· Alii méteres.

"Υπαγε όπίσω μου, Σατανᾶ, σκάνδαλόν μου εί·τζ ύπερδολή της ύδρεώς τε και της επιτιμήσεως την πολλήν περί το πράγμα αὐτοῦ σπουδήν ἐνδεικνύμενος. Καὶ την μεν ανάστασιν λάθρα και εν παραδύστω πεποίηχεν, ἐπιτρέπων αὐτῆς τὴν ἀπόδειξιν τῷ μετὰ ταῦτα χρόνφ παντί τον δὲ σταυρόν ἐν μέση τἢ πόλει, ἐν μέση τη έορτη, εν μέσφ τφ δήμφ των Ιουδαίων, έχατέρων των διχαστηρίων παρόντων, 'Ρωμαϊκών τε καὶ Ἰουδαϊκῶν, τῆς ἐορτῆς πάντας συναγούσης, ἐν ήμέρα μέση, εν χοινῷ τῆς οἰχουμένης θεάτρῳ ὑπέμεινε. Καὶ ἐπειδή οἱ παρόντες μόνον ἐώρων τὸ γινόμενον, ἐπέταξε τῷ ἡλίιρ χρυδέντι πανταχοῦ τῆς οίκουμένης ἀπαγγείλαι το τόλμημα. Καίτοι πολλοίς. οπερ έφθην είπων, σχάνδαλον το πράγμα έγίνετο. άλλ' οὐ δεί τούτοις προσέχειν, άλλά τοίς σωζομένοις, τοι; κατωρθωκόσι. Καὶ τί θαυμάζεις, εί ἐν τῷ παρόντι βίω ούτω λαμπρός ό σταυρός ώς χαλ δόξαν αύτόν χαλεἴσθαι Χριστόν b, χαὶ τὸν Παῦλον ἐπ' αὐτῷ καυχάσθαι; Έν γάρ έχείνη τή φοδερά και φρικώδει ήμέρα, όταν έλθη την δόξαν ένδειχνύμενος την έαυτου, όταν Ελθη εν τη δόξη του Πατρός αύτου, όταν τὸ φοδερὸν παρή χριτήριον, όταν πάσα ή τῶν ἀνθρώπων παραστήχη φύσις, δταν ποταμοί χαχλάζοντες, όταν άγγέλων δημοι και των άνω δυνάμεων άθρίον εχχέωνται χάτω μετ' αύτοῦ, ὅταν βραδεῖα τὰ μυρία έχεῖνα, ὅταν οἱ μὲν ὡς ἡλιος λάμπωσιν, οἱ όἐ ώς άστέρες, δταν συμμορίαι μαρτύρων, δταν άποστόλων γοροί, όταν προφητών τάγματα, όταν γενναίων άνδρῶν σύλλογοι πάντες εἰς μέσον ἄγωνται, τότε δήτότε εν εχείνη τη λαμπρότητι, εν εχείνη τη περιφανεία, αύτον ξρχεται φέρων λαμπράς άφιέντα τάς άχτινας. Τότε γάρ, φησί, φανήσεται τό σημείον τοῦ Υιοῦ τοῦ ἀνθρώπου ἐν τῷ οὐρανῷ, καὶ Ġ ηλιος σκοτισθήσεται, και ή σελήτη ου δώσει το φέγγος αὐτῆς, τὸ δὲ σημεῖον τοῦ σταυροῦ φανήσεται. "Ο πάθους λαμπρότης, " σταυρού φαιδρότης ήλιος σχοτίζεται, χαλ άστρα πίπτει ώσπερ φύλλα, ό δέ σταυρός πάντων έχείνων φανότερον διαλάμπει, δλον κατέχων τον σύρανόν. Όρξις πῶς ἐγκαλλωπΕζεται τούτφ ό Δεσπότης; πῶς δόξαν αὐτοῦ τὸ πράγμα δυ αποφαίνει, δταν εν εκείνη δεικνύη αὐτὸν τῆ ήμέρα τη οίχουμένη πάση μετά τοσαύτης λαμπηδόνος ;

Κεφ. ιη΄. Καὶ σὐ τοίνυν, ὅταν ίδης τινὰς ἀπὸ τῶν συμδάντων σχανδαλιζομένους, πρῶτον μὲν ἐχεῖνο λογίζου, ὅτι οὐχ ἐντεῦθεν, ἀλλ' ἀπὸ τῆς οἰχείας ἀσθενείας τὰ σχάνδαλα καὶ δηλοῦσιν οἱ τοῦτο μὴ παθόντες. Ἐπειτα σχόπει, ὅτι πολλοὶ καὶ διέλαμψαν ἐντεῦθεν μειζόνως, τὸν Θεὸν δοξάζοντες καὶ μετὰ πάσης εὐχαριστοῦντες σπουδῆς αὐτῷ καὶ ἐπὶ τούτοις. Οὐχοῦν μὴ τοὺς σαλευομένους ὅρα, ἀλλὰ καὶ τοὺς παγίως ἐστῶτας, καὶ ἀχινήτους μένοντας, καὶ ταὐτῃ ἰσχυροτέρους γινομένους. [305] μὴ τοὺς θορυδουμένους, ἀλλὰ καὶ τοὺς ἐξ οὐρίων πλέοντας, καὶ πολλῷ πλείους δντας τῶν παρασυρέντων. Εἰ δὲ πλείους ἡσαν ἐχεῖνοι, χρείττων εῖς ποιῶν τὸ θέλημα Κυρίου, ἢ μύριοι παράνους.

Κεφ. ιθ'. Έννόησον όσοι καὶ μαρτυρίου στέφανον ἀνεδήσαντο. Οἱ μὲν γὰρ ἐμαστιγώθησαν, οἱ δὲ εἰς δεσμωτήριον ἐνεδλήθησαν, οἱ δὲ ἀλύσεις ὡς κανοῦργοκ

Σριστόν deest in quibusdam mss.

igus? et omittens cælum, terram, mare, ac cætera omnia commemorare, quæ ad usum nostrum et solatium condidit Christus, susque deque versat crucem. dicens : Commendavit autem caritatem suam Deus erga nos, quoniam cum adhuc peccatores essemus, Christus pro nobis mortuus est (Rom. 5. 8. 9); et inde nos in spem optimam erigit dicens: Si enim cum inimici essemus, reconciliati sumus Deo per mortem Filii ejus: multo magis reconciliati salvi erimus in vita ipsius (Rom. 5. 10). Nonne et ipse hac re maxime gloriatur, et sibi placet, gaudet, et exsultat præ nimia voluptate, cum ad Galatas ita scribit, Mihi autem absit gloriari, nisi in cruce Domini nostri Jesu Christi (Gal. 6. 14). Quid vero miraris, si Paulus ob id exsultat, exsilit, et gloriatur? Ille ipse qui hæc passus est, gloriam rem illam appellat. Pater enim. inquit, venit kora, glorifica Filium tuum (Joan. 17. 1). Et discipulus qui ista scripsit dicebat : Nondum enim eral in ipsis Spiritus sanctus, quia Jesus nondum sueral glorificatus (Joan. 7. 39), quibus verbis gloriam crucem appellat. Cum vero caritatem ipsius voluit designare, quid et ipse dixit? num signa, miracula, prodigia quaepiam? Nullo modo, sed crucem in medium profert dicens : Sic Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum daret, ut omnis qui credit in eum, non pereat, sed habeat vitam æternam (Joan. 3. 16). Et Paulus iterum : Qui proprio Filio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum, quomodo non etiam cum illo omnia nobis donabit (Rom. 8. 32)? Et cum ad humilitatem incitat, hinc adhortationem instituit in liæc verba: Si qua ergo consolatio in Christo, si quod solatium caritatis, si qua societas Spiritus, si qua viscera ac miserationes, implete gaudium meum, ul idem sapialis, camdem caritalem habentes, unanimes, idipsum sapientes, nihil per contentionem, neque per inanem gloriam, sed in humilitate superiores sibi invicem arbitrantes (Philipp. 2. 1 - 3). Tum consilium adjungens ait: Hoc enim sentite in vobis, quod in Christo Jesa, qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo, sed semetipsum exinanivil, formam servi accipiens, in similitudinem hominum factus, et habitu inventus ut homo; humiliavit semetipsum, factus obediens usque ad mortem, mortem autem crucis (1b. v. 5 - 8). De caritate porro consilium dans, hoc in medium adducit: Diligite vos mutuo. inquit, sicul Christus dilexit nos, et tradidit semetipsum pro nobis oblationem et hostiam Deo in odorem suavitalis (Ephes. 5. 2). Cum vero mutua viros concordia cum uxoribus conjungit, ita loquitur : Viri, diligite uxores vestras, sicut et Christus dilexit Ecclesiam, et tradidit seipsum pro ea (Ibid. v. 25). Atque ut indicaret ipse quam studiose rem illam expeteret, quantaque passionis cupiditate teneretur, primum apostolorum, fundamentum Ecclesiæ, principem cœtus discipulorum, idque cum ex ignorantia loquutus dixisset, Propitius tibi esto, Domine, non erit tibi hoc. andi quid vocarit : Vade post me satana, scandalum es mihi ( Matth. 16. 22. 23): qua contumeliæ et increpationis asperitate, quanto studio rem illam expeteret.

indicavit. Ac resurrectionem quidem suam clam et in occulto fieri voluit, ejusque manifestationem toto consequenti tempore fieri permisit : crucem autem in media civitate, in media festivitate, in medio populi Judeorum, cum utrumque judicinm adesset, tum Romanum, tum Judaicum, cum solemnitas omnes congregaret, medio die, in communi orbis terrarum theatro sustinuit. Et quoniam illi soluta qui intererant rem quæ gerebatur videbant, imperavit soli ut so absconderet, atque ita universo terrarum orbi nefarium illud facinus promulgaret. Enimyero licet multis res illa, ut ante dixi, scandalum attulerit, non tamen istorum habenda ratio, sed illorum qui salvi facti sunt, qui se recte gesserunt. Quid vero miraris, quod in hac vita crux adeo sit illustris, ut etiam gloriam illam Christus appellet, et Paulus ea glorictur? Siquidem in illo terribili ac tremendo die, cum gloriam suam ostensurus advenerit, cum in gloria sui Patris advenerit, cum terribile tribunal adstabit, cum omnis hominum natura sistetur, cum fluvii trahentur ignis, cum angelorum turmæ cælestiumque virtutum statim essundentur, ut cum ipso descendant, cum innumera illa præmia proponentur, cum alii sicut sol, alii sicut stellæ refulgebunt, cum martyrum cohortes, cum apostolorum chori, cum prophetarum ordines, cum generosorum virorum cœtus omnes in medium prodibunt : tum in illo splendore, in illa magnificentia, splendidos radios emittentem illani gestans adveniet. Tunc enim, inquit, apparebit signum Filii hominis in cælo, et sol obscurabitur, et luna non dabit lumen sunm, at signum crucis apparebit (Matth. 24. 30). O passionis splendorem! o crucis fulgorem! sol obscuratur, et stellæ cadunt sicut folia. crux autem omnibus illis clarius refulget, et universum cælum occupat. Vides ut ea Dominus glorietur? vides ut rem illam gloriam suam esse declaret, cum in illo die toti orbi terrarum cum tanto illam splendore manifestet?

CAP. XVIII. Non mediocrem utilitatem ex iis quæ acciderunt, ad Ecclesiam dimanasse. — Et tu igitur si quando quospiam videris ex iis quæ accidunt scandalizari, primum quidem illud cogita, non inde, sed a propria ipsorum imbecillitate scandala provenire : id quod indicant illi, qui nibil tale patiuntur. Deinde considera multos illustriores inde redditos esse, qui Deum glorisicant, eique summo studio pro his omnibus gratias agunt. Noli ergo eos, qui labefactati sunt, spectare, sed eos qui stabiles permanserunt et immobiles, eaque ratione robustiores evaserunt: non eos qui conturbati sunt, sed eos qui secundum navigationis cursum tenuerunt, multoque plures sunt illis, qui fuere perversi. Attamen quamvis illi plures essent, melior est unus, qui facit voluntatem Domini, quam mille prævaricatores (Eccli. 16. 3).

CAP. XIX. Hoc multorum martyrum institutum ac propositum suisse sive cum viverent, sive cum morerentur; martyres plures ob causas. — Veniat tibi in mentem, quot martyres suerint coronam adepti. Nam alii quidem verberibus casi sunt, et in carcerem conjecti, alli compedibus tamquam malefactores vincti, alli patria pulsi sunt, alii suam substantiam perdiderunt. alii peregre sunt relegati, alii interempti sunt, quidam re ipsa, quidam sola voluntate. Cum enim lanceæ expedirentur, acuerentur enses, minæ singulis diehus intentarentur, et qui magistratus gerobant, iram spirarent, cardes minarentur et genera suppliciorum innumera, minime cesserunt, neque succubuerunt, sed in rupe steterunt immobiles, et omnia sacere patique maluerunt, quam ut in consortium venerint eorum qui scelera tanta patraverant, neque viri solum, sed et mulieres. Nam et mulieres hoc inivere certamen, et amplius sæpe quam viri se viriliter fortiterque gesserunt. Neque mulieres tantum, sed et adolescentes, et admodum juvenes. An igitur hæc exigui sunt momenti tot martyrum turmas Ecclesiam lucrisecisse? Sunt enim martyres isti omnes. Neque enim illı solum qui ad judicium sunt adducti, et sacrificare jussi, neque paruerunt, quia pașsi sunt ea quæ sunt passi, martyres sunt vocandi : sed etiam illi qui ob rem quamvis, quæ Deo placeret, aliquid pati ultro volnerunt; et si quis rem diligenter examinaverit, hi sunt potius quam illi. Non enim æqualis est meriti, cum ejusmodi interitus et pernicies animie sit proposita, contentum esse aliquid pati, et non perire, atque ob minus aliquod honum opus hoc ipsum supplicium sustinere. Neque vero solum eos qui occisi sunt, sed etiam cos qui parati fuerunt, et ad hoc prompti, martyrii coronam adeptos esse, et hoc ipsum, et quod prius dixi, eum qui ob res minores occisus sit, martyrem esse persectum, testimonio Pauli conabor probare. Cum enim cœpisset eos enupicrare beatus Paulus, qui majorum temporibus illustres fuerant, atque ab ipso Abele initium duxisset, deinde ad Noe progressus, Abraham, Isaac, Jacob, Moysem, Josue, Davidem, Sanmelem, Eliam, Elisæum, Johan, adjecit dicens : Ideoque et nos tantam tabentes impositam nubem martyrum (Hebr. 12. 1). Atqui non omnes illi occisi, imo ne unus quidem. duobus aut tribus exceptis, Abele scilicet et Joanne: cæteri vero naturali morte vitam finierunt. Enimvero Joannes ipse non cum sacrificare jussus esset, neque parnisset, occisus est, neque ad altare deductus, neque ad idolum pertractus, sed ob unum verbum. Nam quoniam dixerat Herodi : Non licet tibi habere uxorem Philippi fratris tui ( Matth. 14. 4), et in carcere habitavit, et eædem illam sustinuit. Quod si is ani matrimonium contra leges contractum ultus est, quantum in ipso quidem fuit ( neque enim quod perperam gestum est emendavit, sed dixit tantum, neque potuit impedire), si ergo cum dixisset tantum, neque aliud ex se contulisset, eo quod capite trunctatus sit, marter et marterum primus est : qui tam multis c:edibus se objecerunt, neque jam Herodi, sed universi orbis terrarum principibus se opposuernut, neque conjugii unius injuste initi, sed patriarum legum et Ecclesize rituum desensionem susceperunt, quos alii insectabantar, et cum verbis tum operibus fiduciam præ se tulerunt, cum singulis dichus moreremur, et

viri, et mulieres, et pueri, nonne millies in martyrum numerum adscribi merentur? Quandoquidem Abraham quoque, cum non reipsa filium mactasset, animi proposito filium mactavit, et vocem illam cælestem dicentem audivit : Non pepercisti unigenito filio tuo propter me (Gen. 22, 12). Ita fit, ut ubique animi propositum, ubi perfectum fuerit in virtute, integram coronam accipiat. Quod si ille, cum filio suo non pepercisset, ita celebratus est, hi cum sibi ipsis non pepercerint, cogita quantam sint recepturi mercedem, qui non unum et duos, tresve dies, sed per totum vitæ suæ tempus in hac acie steterunt, conviciis, contumeliis, injuriis, calumniis divexati. Neque enim hoe exigni est momenti. Quocirca laudat hoc quoque magnus Paulus dicens : Et in altero quidem opprobriis et tribulationibus spectaculum facti : in altero autem socii taliter conversantium effecti ( Hebr. 40. 33 ). Jam quid attinet eos commemorare qui et ipsi sunt mortui, et qui eos incitarunt, a quibus talia suscipiebantur certamina, cum viros, tum mulieres? Recte autem hos quoque laudat. Nam et facultates suas exposuere permulti, ut etiam vincti et exsules tantæ calamitatis aliquo solatio fruerentur, et juxta dictum illud apostoli (1b. v. 34), cum gaudio rapinam bonorum suorum susciperent : alii partim patria, partim vita ipsa priwati sunt. Cum igitur tantas opes videas, tantum fucrum, tantuni quæstum Ecclesiæ obvenisse, tantos acquisites esse thesauros, eos qui prius animo conciderant, igne ardentiores esse factos, eos qui toti theatris affixi erant, deserta petiisse, ac saltus et montes in Ecclesias convertisse, ac nemine gregem educente, oves pastorum munere functas esse, ac milites item imperatoris ac ducis, cum tantam confidentiam ac fortitudinem præ se ferrent, omnesque cum eo quo par erat ardore, studio, diligentia collectas colebrare: non obstupescis et miraris, negotium adeo feliciter successisse! Non enim modo qui moribus probis erant, sed et multi qui theatrorum insania laborabant, et ludis Circensibus addicti erant, zelo quodam igne vehementiori succensi totam illam insaniam abjecerunt, et per ipsos propemodum gladios exsilierunt, magistratus andacter ac libere sunt alloquati, tormenta spreverunt, minas aspernati sunt. quanta virtutis sit vis ostenderunt, et quo pacto ficri possit ut etiam valde perditus homo pœnitentiam lagens et conversus ipsum etiam fastigium cælorum attingat. Cum ergo tam multa præmia videas, tam multas coronas acquisitas, tantam sparsam esse doctrinam, unde, quæso, fit, ut seandalizeris? Ex ec quod nonnulli pereant, inquit. At enim, ut jam dixi. neque dicere desinam, hi perditionis sue occasionem sibi ipsis debent imputare. Nihil enim aliud toto deeursu orationis, probare contendi. Dicam et alind præclarum facinus inde natum. Quam multi larva pietatis obtecti, quam multi simulatam mansuetudinem præ se ferentes, quam multi, qui viri magni esse puta-.bantur, nec erant, confestim hoe tempore convicts -fuorant, illorumque fallacia detecta, quod erant , apparuerunt, non quod per summam fraudem se esse

περιέχειντο, οἱ δὲ πατρίδος ἐξέπεσον, οἱ δὲ οὐσίαν άπέδαλον, οί δὲ πρὸς τὴν ὑπερορίαν μετωχίσθησαν, οί δὲ ἐσφάγησαν, οί μὲν καὶ τἢ πείρα, οί δὲ καὶ μόνη τἢ γνώμη. Καὶ γὰρ δοράτων γυμνουμένων, καὶ ξιφῶν ίκονημένων, και ἀπειλών καθ' ἐκάστην ἡμέραν γινομένων, και των εν άρχαις θυμού πνεόντων, και φόνων ἐπανατεινομένων, καὶ μυρίων είδῶν κολάσεων καὶ τιμωριών, ούκ εἶξαν, ούδὲ ἐνέδωκαν, άλλ' ἔστησαν έπὶ τῆς πέτρας ἀχίνητοι, πάντα χαὶ ποιῆσαι καλ παθείν αίρούμενοι, ώστε μή κοινωνήσαι τή παρανομία των τά τοιαύτα τετολμηχότων, ούχ άνδρες δὲ μόνον, άλλὰ καὶ γυναϊκες. Καὶ γὰρ καὶ γυναϊκες πρός τον άγωνα άπεδύσαντο τούτον, και άνδρων πολλαχοῦ μαλλον ἡνδρίσαντο. Οὐ γυναϊκες δὲ μόνον, άλλά και νέοι και μειράκια κομιδή. Ταῦτ' οὖν, εἰπέ μοι, μιχρά, τοσούτον δήμον μαρτύρων χερδάναι την Έχχλησίαν; Μάρτυρες γάρ ἄπαντες ούτοι. Οὐ γάρ δή μόνον έχεινοι οι είς διχαστήριον έλχυσθέντες, χαί θύσαι χελευσθέντες, χαι μή πεισθέντες, παθόντες άπερ ξπαθον, μάρτυρες άν είεν · άλλά κάκείνοι οί ύπερ ότουουν των τῷ Θεῷ δοχούντων παθείν τι καταδεξάμενοι · καί εί τις μετά άκριδείας έξετάσειεν, ούτοι μάλλον, ή έχεινοι. Ού γάρ έστιν ίσον όλέθρου τοιούτου καλ άπωλείας ψυχῆς προτεινομένης καταδέξασθαι παθείν τι καί μή παραπολέσθαι, καί ύπερ έλάττονος χατορθώματος την αύτην ταύτην ύπομεζναι τιμωρίαν. "Οτι δε ούχ οι σφαγέντες μόνον, άλλά καλ οί παρεσχευασμένοι χαλ γενόμενοι πρός τοῦτο έτοιμοι, μπρτυρίου στέφανον άνεδήσαντο, τοῦτό τε αὐτὸ, καὶ δ πρότερον είρηκα, ότι ό ύπερ ελαττόνων σφαγείς, μάρτυς έστιν άπηρτισμένος, άπό της Παύλου φωνής άποδείξαι τούτο πειράσομαι. Άρξάμενος γάρ άπαριθμεζαθαι τους επί των προγόνων λάμψαντας ό μαχάριος Παύλος, και την άρχην άπο του "Αθελ ποιησάμενος, είτα προελθών είς τον Νωε, τον Άδραλμ, τὸν Ίσαλκ, τὸν Ἰακώδ, τὸν Μωῦσέα, τὸν Ἰησοῦν, τὸν Δαυίδ, τὸν Σαμουήλ, τὸν Ἡλίαν, τὸν Ἑλισσαῖον, τὸν Ἰωδ, ἐπήγαγε λέγων Τοιγαροῦν καὶ ἡμεῖς τοσούτον έχοντες περικείμενον ήμιν νέφος μαρτύρων. Καίτοιγε οὐ πάντες ἐσφάγησαν οὖτοι, μᾶλλον δὲ ούδὲ εἶς, πλὴν δυοίν ή τριῶν, τοῦ "Αδελ καὶ τοῦ Ίωάννου · οἱ δὲ ἄλλοι πάντες οἰχείς τελευτή τὸν βίον πατέλυσαν. Καὶ Ἰωάννης δὲ αὐτὸς οὐ θῦσαι κελευσθείς και μη καταδεξάμενος εσφάγη, ούδε είς βωμόν άχθείς, ούδε πρός είδωλον έλχυσθείς, άλλ' ύπερ ρήματος ένος. Έπειδη γάρ είπε τῷ Ἡρώδη, Ούκ Εξεστί σοι έχειν την γυναίκα Φιλίππου τοῦ άδελφοῦ σου, και το δεσμωτήριον ώκησε, και την σφαγήν έχείνην ὑπέμεινεν. Εἰ δὲ ὁ γάμον παρανομούμενον έχδιχήσας, τό γε είς αὐτὸν ήχον (οὐδὲ γὰρ διώρθωσε τὸ χαχώς γεγενημένον, [506] άλλ' εἶπε μόνον, παῦσαι δε ούχ ίσχυσεν), εί τοίνυν ό μόνον είπων, χαλ μηδέν οίκοθεν ή τούτο είσενεγκών, έπειδή άπετμήθη, μάρτυς, και μαρτύρων έστι πρώτος οι τοσαύτας σφαγάς προσδοχήσαντες, χαι ούχι πρός Ἡρώδην, άλλά πρός τους χρατούντας τῆς οἰχουμένης ἀπάσης άποδυσάμενοι, καὶ οὐχὶ γάμφ παρανομουμένφ, άλλὰ νόμοις πατρώοις καὶ θεσμοῖς Έκκλησίας ἐπηρεασθείπ παραστάντες, καὶ διά τῶν βημάτων καὶ διὰ PATROL. GR. LII.

των πραγμάτων παρρησίαν ἐπιδειξάμενοι, καλ καθ' έκάστην ήμέραν άποθνήσκοντες, καὶ άνδρες καὶ γυναϊχες καλ παϊδες, πῶς οὐχ ἄν εἶεν δίχαιοι μυριάχις είς τὸν τῶν μαρτύρων καταλεγῆναι χορόν; Ἐπεὶ καὶ ό `Αδραάμ, μή σφάξας τἢ πείρα τὸν υίὸν, τἢ προθέσει ἔσφαξε, καὶ φωνῆς ἥκουσεν ἄνωθεν λεγούσης, ότι Ούκ έφεlσω τοῦ υlοῦ σου τοῦ ἀγαπητοῦ δι' έμέ. Οὕτω πανταχοῦ καὶ ἡ γνώμη, ὅταν ἀπηρτισμένη ή ἐπὶ τῆς ἀρετῆς, όλόκληρον λαμδάνει τὸν στέφανον. Εί δὲ ἐχεῖνος, υίοῦ μἡ φεισάμενος, οῦτως ἀνεχηρύττετο ε, οὖτοι ἐαυτῶν μἡ φεισάμενοι, ἐννόησον πόσον λήψονται μισθόν, οὐ μίαν, οὐ δύο, καὶ τρεῖς ήμέρας, άλλ' όλόχληρον τον βίον επί της παρατάξεως ιστάμενοι ταύτης, βαλλόμενοι λοιδορίαις, υδρεσιν, έπηρείαις, συχοφαντίαις. Οὐδὲ γάρ τοῦτο μικρόν. Διὸ καὶ ώς μέγα Παῦλος αὐτὸ θαυμάζει λέγων. Τοῦτο μὲν ὀνειδισμοῖς καὶ θλίψεσι θεατριζόμενοι, τοῦτο δέ κοινωνοί των ουτω πασχόντων γενηθέντες .. Τί άν τις είποι τούς και αύτούς άποθνήσκοντας, και τούς τὰ τοιαῦτα ἀθλοῦντας ἀλείψαντας, καὶ ἄνδρας καί γυναϊκας; Καλῶς δὲ αὐτοὺς καὶ θαυμάζει. Καὶ γάρ και ούσίας επέδωκαν πολλοι, ώστε τους δεσμώτας και τους εξορίστους έχειν τινά παραμυθίαν τῆς τοσαύτης ταλαιπωρίας, και την άρπαγην των ύπαρχόντων ήδέως έδέξαντο, χατά το άποστολιχον έχείνο λόγιον · Ετεροι, οί μεν πατρίδος, οί δε και αύτης εξεδλήθησαν τῆς ζωῆς. Όρῶν τοίνυν τοσοῦτον πλοῦτον, τοσούτον κέρδος, τοσαύτην εμπορίαν τη Έκκλησία συνηγμένην, τοσούτους θησαυρούς αποτιθεμένους, πυρός σφοδροτέρους γινομένους τούς πρότερον άναπεπτωχότας, χαὶ τοὺς θεάτροις προσηλωμένους εἰς τάς έρημίας έξιόντας, καὶ τάς νάπας καὶ τὰ δρη ποιούντας έχχλησίας, χαλ ούδενος εξάγοντος την άγέλην, είς την τῶν ποιμένων τάξιν μεταστάντα τὰ πρόδατα, καὶ τοὺς στρατιώτας εἰς τὴν τοῦ στρατηγοῦ, παρρησίας Ένεχεν καὶ ἀνδρείας, καὶ πάντας μετά τῆς προσηχούσης θερμότητος, σπουδῆς, ἐμμελείας, τάς συνάξεις ἐπιτελοῦντας, οὐκ ἐκπλήττη καὶ θαυμάζεις, όσον έχ τούτου χατόρθωμα γέγονεν; Ού γάρ δή μόνον οἱ ὀρθῶς βιοῦντες, ἀλλὰ πολλοὶ καὶ τῶν περὶ τὰ θέατρα μεμηνότων καὶ ἱπποδρομίας προσεχόντων, ύπο του ζήλου πυρός σφοδροτέρου πυρωθέντες, πάσαν έχείνην ἀπέθεντο τὴν μανίαν, χαλ χατ' αὐτῶν τῶν ξιφῶν σχεδὸν ἐπήδησαν, πρὸς ἄρχοντας παρρησιαζόμενοι, βασάνων καταφρονούντες, άπειλών καταγελώντες, δειχνύντες όσον έστιν άρετη, χαι πώς ένι τὸν σφόδρα ἀπολλύμενον, μετανοήσαντα καὶ μεταστάντα [507] αὐτῆς ἄψασθα: τῶν οὐρανῶν τῆς άψίδος. Τοσαῦτα οὖν βραδεῖα ὁρῶν, τοσούτους στεφάνους πλεχομένους, τοσαύτην διδασχαλίαν γινομένην, πόθεν, είπέ μοι, σκανδαλίζη; 'Από τῶν ἀπολωλότων, φησίν. 'Αλλ', δπερ έφην, καλ λέγων ού παύσομαι, ούτο: έαυτοίς λογιζέσθωσαν τῆς ἀπωλείας τὴν ὑπόθεσιν. Τοῦτο γάρ δι' όλου ό λόγος ήμιν άγωνιζόμενος έδειξεν. Είπω χαὶ ἔτερον χατόρθωμα. Πόσοι προσωπεῖον εὐλαδείας περιχείμενοι, πόσοι πεπλασμένην πραότητα έχοντες, πόσοι μεγάλοι τινές είναι νομιζόμενοι, και ούκ δντες, άθρόον έπλ τοῦ παρόντος διηλέγχθησαν χαιροῦ, χαλ τά τῆς ἀπάτης αύτοῖς διερρύη, και ὅπερ ἦσαν, έφάνησαν, ούχ ὅπερ ὑπεχρίνοντο καὶ ἡπάτων; Οίλ

Alii ἀνακηρύττεται.
 Alii τῶν οὕτως ἀναστρεφομένων γενηθέντες.

μικρόν δε τοῦτο, ἀλὰ καὶ σφόδρα μέγιστον εἰς τὸφέλειαν τῶν ἐθελόντων προσέχειν, τὸ διαγνῶναι τοὺς ἔχοντας τῶν προδάτων τὰς δορὰς, καὶ μὴ ἀναμίγνυσθαι τοὺς λύκους τοὺς οὕτω κρυπτομένους τοῖς δντως προδάτοις. Καὶ γὰρ κάμινος γέγόνεν ὁ καιρὸς οὕτος, τὰ χαλκὸν ἔχοντα τῶν νομισμάτων διελέγχων, τὸν μόλιδδον κατατήκων, τὴν καλάμην κατακαίων, τὰς τιμίας ὕλας τιμιωτέρας ἀποφαίνων. Τοῦτο καὶ ὁ Παῦλος σημαίνων ἔλεγε· Δεῖ δὲ καὶ αἰρέσεις εἶναι, ἴνα οἱ δόκιμοι φανεροὶ γένωνται ἐν ὑμῖν.

Κεφ. χ'. Μηδέν ούν σε τούτων σχανδαλιζέτω, μή isρεύς νῦν φαῦλος γεγενημένος, καλ λύκου παντός άγριώτερον ἐπιπηδῶν τἢ ἀγέλῃ. μἡ τῶν ἀρχόντων, μἡ τῶν χρατούντων τις πολλήν ώμότητα ενδειχνύμενος. Έννόησον γουν ότι και έπι των άποστόλων συνέδη τούτων χαλεπώτερα. "Ο τε γάρ χρατών τότε το σχηπτρον, το μυστήριον τῆς ἀνομίας ἦν (οὖτω γὰρ αὐτὸν ὁ Παῦλος ἐκάλεσε), πᾶν εἴδος κακίας ἐπελθών, καὶ πάντας άποκρύψας τῆ πονηρία, άλλ' ούδεν ούτε την Έκκλησίαν, ούτε τούς γενναίους έχείνους άνδρας τούτο παρέδλαψεν, άλλλ και λαμπροτέρους ἀπέφηνεν· οι τε ίερεζς των Ἰουδαίων ουτω φαυλοι καλ πονηροί τινες ήσαν, ώς κελεύεσθαι ε τὸν ζῆλον αὐτῶν τοῦ βίου φεύγειν Έπὶ γὰρ τῆς Μωθσέως χαθέδρας, φησίν, έχάθισαν οί γραμματείς καί οί Φαρισαίοι · πάντα οὖν, δσα dr lejwsir ύμιτ ποιείτ, ποιείτε κατά δε τά έργα αὐτῶν μὴ ποιεῖτε · καίτοι τί γένοιτ' ἄν πονηρότερον Ιερέων, ων ό ζηλος απολλύειν Εμελλε τούς μιμουμένους; 'Αλλ' όμως και τοιούτων όντων των τότε χρατούντων, οι λάμψαντες, οι στεφανωθέντες ούδεν παρεδλάδησαν, άλλὰ μειζόνως ἐδοξάσθησαν.Οὐ τοίνυν ξενίζεσθαι χρή τοις γινομένοις. Πανταχού γάρ πειρασμοί τοιζ νήφουσίν είσι παρεζευγμένοι άπό τῶν οίχείων, άπὸ τῶν άλλοτρίων. Διὰ τοῦτο χαὶ Παῦλος τὰς νιφάδας όρων των χινδύνων τὰς ἐπαγομένας αὐτοῖς, καλ δεδοικώς μή τινες των μαθητών έντεῦθεν θορυδηθώσι, γράφων έλεγεν: "Επεμψα υμίτ Τιμόθεοτ εlς το μηδένα σαίνεσθαι έν ταῖς θλίψεσι ταύταις· αύτοι γάρ οίδατε δτι είς τοῦτο πείμεθα. "Ο δὲ λέγει τοιουτόν έστιν. Ούτος ήμων ο βίος, αυτη της άποστολιχής πολιτείας ή άχολουθία, το μυρία πάσχειν καχά. Είς τοῦτο γάρ κείμεθα, φησί. Τί έστιν, Είς τοῦτο κείμεθα; "Ωσπερ τὰ ώνια είς τοῦτο παρῆκται, είς τὸ [508] πωλεϊσθαι, ούτω καὶ ὁ ἀποστολικὸς βίος εἰς τὸ λοιδορείσθαι καλ είς το πάσχειν κακώς, είς το μηδέποτε άναπνείν, είς το μηδεμίαν έχειν άναχωχήν. Καί όσοι νήφουσιν, οὐ μόνον οὐδὲν ἐντεῦθεν βλάπτονται, άλλά και μειζόνως «ερδαίνουσι. Διό και τούτους, μετά τὸ μαθείν, ὅτι ἐστήχασι γενναίως, θαυμάζει · καὶ περὶ έτέρων δε ταῦτα λέγει, ὅτι μετά τὰ δεσμά αὐτοῦ καὶ τλς άλύσεις περισσοτέρως ετόλμων άφόδως τον λόγον λαλείν. Τί δαὶ ἐπὶ Μωῦσέως, εἰπέ μοι; ἐν μέση βαρ-**Θάρων χώρα οὐχ ἀφῆχεν ὁ Θεὸς καὶ μάγους τὰ αὐτῶν** ἐπιδείζασθαι; οὐχὶ καὶ ταύτης μέμνηται τῆς ἱστορίας

Savil. in marg. addit τοὺς λαούς.

ό Παύλος; "Ον τρόπον δέ Ιαννής και Ίαμβρής. φησίν, drτέστησαr Μωθσεῖ, οΰτω καί οδτοι drτιστήσονται τῆ άληθεία. Ούτος οὐδέποτε ἐπέλιπει ούτε τὰ σχάνδαλα, ούτε οἱ στεφανούμενοι διὰ τούτων. Ταῦτ' οὖν ἄπαντα λογίζου, καὶ μἡ ταῦτα μόνον, ἀλλὰ καλ δσον κέρδος άπό τοῦ πράγματος γέγονε. Κάκεινο σχόπει, ὅτι χαὶ ἔτεροί τινές εἰσιν ἀπόρρητοι λόγοι τούτων · ού γλρ πάντα είδέναι ήμας δυνατόν · χαί δτι τά χρηστότερα άπαντήσεται μετά ταῦτα, καὶ πλείων ή παραδοξοποιία · ώσπερ ούν έπλ τοῦ Ἰωσήφ ή μέν άργη δυσκολίαν είχε, και μέγρι πολλοῦ προήει τὰ πράγματα, ἀπεναντίας είναι δοχούντα τῆ ὑποσχέσει. υστερον δὲ μείζονα τῶν προσδοχηθέντων ἐγένετο. Καὶ ἐπὶ τοῦ σταυροῦ δὲ οὐχ εὐθέως, οὐδὲ ἐν προοκμίοις και εν άρχη το κατόρθωμα άπαν εδλάστησεν. άλλά το μέν σχάνδαλον προήει, χαι όλίγα τινά γέγονε σημεία θαύματος ένεκεν και της διορθώσεως τῶν ταῦτα τολμησάντων, καὶ εὐθέως ἄπαντα παρέδραμεν. Εί γάρ και το καταπέτασμα εσχίσθη του ναού τότε, και πέτραι ερβάγησαν, και ήλιος εσκοτίσθη. άλλά ταῦτα ἐν μιᾳ ἡμέρα καὶ ἐν λήθη γέγονε παρά τοίς πολλοίς. Μετά δὲ ταῦτα εὐθέως ἐν φυγή οἱ ἀπόστολοι, εν διώξει, εν πολέμοις, εν επιδουλαίς, λανθάνοντες, κρυπτόμενοι, δεδοικότες, καταλευόμενοι, ούτω τον λόγον έχήρυττον και έν δυναστείς πολλή των Ίουδαίων ό δημος, άγόντων, περιαγόντων, έλχόντων, σπαραττόντων τούς πιστεύοντας. Καὶ γάρ τους άρχοντας μεθ' έαυτῶν ἔχοντες, καθ' ἐκάστην ήγον και περιήγον τους αποστόλους. Και τί λές το των Ιουδαίων τον δημον και άρχοντας; Είς σκηνοββάφος, περί δέρματα ήσχολημένος, ό Παῦλος (τί δὲ σχηνοριάφου εὐτελέστερον;) τοσχύτη ἐχέχρητο τἢ μανίμ, ώς σύρειν ἄνδρας καὶ γυναϊκας, καὶ παραδιδόναι είς φυλαχήν· χαλό σταυρωθελς ήνείχετο ταύτα όρῶν. `Αλλά ὄρα πῶς μετά ταῦτα οὖτός τε ὁ διώχτης πάντας ὑπερηχόντισε, χαὶ τὸ πράγμα ὑπὲρ τὸν ήλιον διέλαμψε, καὶ πᾶσαν κατέσχε τὴν οἰκουμέ**νην.** 

Κεφ. κα'. Εί δὲ λέγοις, Καὶ τίνος ἔνεκεν καὶ ἐν τξ Παλαιά και έν τη Καινή τοσούτοι κίνδυνοι, τοσούτοι πειρασμοί, τοσαῦται ἐπιδουλαί; μάνθανε καὶ τὴν αίτίαν. Τίς οὖν ή αἰτία; Παλαίστρα ὁ παρὼν βίος ἐστὶ, γυμνάσιον καλ άγων, γωνευτήριον, βαφείον άρετῆς. "Ωσπερ ούν οἱ σχυτοδέψαι τὰ δέρματα λαμδάνοντες στύφουσι πρότερον, κατατείνουσι, παίουσι καλ [509] τοίχοις και λίθοις προσαράσσοντες και ετέραις μυρίαις θεραπείαις αύτά ποιήσαντες επιτήδεια πρός την ύποδοχήν της βαφης, ούτω το χρώμα το τίμιον επάγουσιν· οί τε χρυσοχόρι το χρυσίον είς το πύρ εμβάλλοντες, τη βασάνω της καμίνου παραδιδόασιν, ώστε ποιήσαι χαθαρώτατον · οί τε παιδοτρίδαι, έν τή παλαίστρα πολλοῖς πόνοις τοὺς ἀθλοῦντας γυμνάζουσε, των άντιπάλων σφοδρότερον αὐτοῖς ἐμπίπτοντες, ἔνα έν τη γυμνασία το παν κατορθώσαντες έν τοις των διδασχάλων σώμασιν, έπὶ τῶν ἀγώνων εὐτρεπεῖς ὧσε και παρεσκευασμένοι πρός τάς λαδάς των έχθρων,

simulabant? Neque vero id exigui momenti est, sed summopere prodest illis qui velint attendere, ut illos dignoscant qui pellibus ovium tecti sunt, ne sic occultati lupi cum veris ovibus misceantur. Est enim fornax quædam tempus istud, quæ subæratos nummos patefacit, quæ plumbum liquefacit, paleas exurit, pretiosa metalla pretiosiora reddit. Hoc etiam significans Paulus dicebat: Oportet autem et hæreses esse, ut qui probati sunt, manifesti fiant in vobis (1. Cor. 11. 19).

CAP. XX. Temporibus apostoloram res evenisse graviores; vitæ apostolicæ prærogativa qualis. — Nihil ergo istorum te scandalizet, non sacerdos nunc depravatus, et lupo quovis sævius in gregem insiliens, non ex magistratibus aut principibus ullus, qui magnam crudelitatem præ se ferat. Veniat tibi in mentem apostolorum temporibus res multo graviores istis accidisse. Nam et is, qui tum sceptrum gerebat Imperator, mysterium erat iniquitatis (sic enim eum l'aulus appellavit [2. Thess. 2. 7] ), omnia genera vitiorum pervaserat, et omnes improbitate superaverat, at nihil hoc aut Ecclesiam, aut generosos illos viros læsit, imo etiam illustriores effecit: et Judæorum sacerdotes ita pravi et improbi homines erant, ut juberentur populi eorum vitæ imitationem vitare : Super cathedram enim Moysis, inquit, sederunt Scribæ et Pharisæi : omnia ergo quæ dixerint vobis facienda, facite, secundum opera vero corum nolite facere (Matth. 23. 2. 3): tametsi quid nequius illis sacerdotibus fingi potest, quorum imitatio poterat perdere sectatores illorum? Attamen licet tales essent principes illius temporis, qui celebriores tum ferunt, atque coronati evaserunt, nullo mo lo læsi sunt, imo potius clariores facti sunt. Non igitur oportet ob ea, quæ accidunt, obstupescere. Nam obique tentationes iis, qui vigiles et attenti sunt, adhærent, sive a domesticis, sive ab alienis. Propterea Paulus etiam, cum ingentem numerum pericolorum illis cerneret imminere, ac vereretur, ne qui discipuli inde turbarentur, in hæc verba scribebat: Mist ad vos Timotheum, ut nemo moveatur in tribulationibus istis : ipsi enim scitis quod in huc positi sumus (1. Thess. 3.2). Quorum hic sensus est: Hæc est vita nostra, hæc apostolicæ conversationis est conditio, ut ferendis malis innumeris sit obnoxia. In hoc enim positi sumus, inquit. Quid est, In hoc positi sumus? Quemadmodum res venales in hoc sunt expositæ, ut vendantur : sic et apostolica vita, ut conviciis incessatur, ut mala patiatur, ut numquam respiret, ut nullas inducias nanciscatur. Porro qui vigiles et attenti sunt, non modo nihil inde capiunt detrimenti, sed amplius inde lucrantur. Quam ob causam et istos ubi constanter restitisse cognovit, commendat : et de aliis ista dicit, eos post ejus vincula et catenas abundantius ausos esse sine timore verbum Dei loqui (Philipp. 1. 14). Quid vero tempore Moysis, quæso? nonne in media regione barbarorum magos etiam permisit Deus rerum suarum specimen exhibere? nonne huius quoque meminit

historiæ Paulus? Quemadmodum autem Jannes et Jambres, inquit, restiterunt Moysi, ita et hi resistent veritati (2. Tim. 3. 8). Ita numquam defuerunt neque scandala, neque qui occasione illorum corona donarentur. Hæc igitur omnia cum animo tuo reputa, neque hec tantum, sed et quantum ex hac re lucrum obvenerit. Illud quoque considera, quasdam alias etiam istorum arcanas esse rationes; neque enim fieri potest, ut omnia sciamus; ac res multo prosperiores eventuras postea , multoque plura nos miracula spectaturos : quemadmodum et ætate Joseph principium quidem dissicultatibus obseptum fuit, diuque res succedebaut, quæ penitus promissioni contrariæ videbantur : postea tamen omnem exspectationem superavit eventus. Enimvero tempore passionis Christi non statim, neque in exordio et initio prosperi successus omnes germinarunt, sed scandalum quidem prodiit, et pauca quædam facta sunt miracula, ut corrigerentur qui hæc scelera patrabant, ac subito cuncta præterierunt. Quamvis enim scissum fuerit tum templi velum, et petræ scissæ sint, et sol obscuratus: hæc tamen intra unum diem acciderunt, et in oblivionem vulgi venerunt. Postea vero confestim in fugam versi sunt apostoli, persequutione. bellis, insidiis divexati, latentes, absconditi, metu correpti, lapidibus appetiti verbum Dei prædicabant : tumque plurimum dominabatur populus Judæorum, qui sideles abducebant, circumagebant, trahebant, torquebant. Cum enim illis faverent magistratus, quotidie abducebant et circumducebant apostolos. Quid dico populum Judzerum et magistratus? Unus opifex tabernaculorum, circa pelles occupatus, Paulus (quid porro tabernaculorum opifice vilius?) tanta sæviebat insania, ut viros ac mulieres traheret, et in carcerem conjiceret, et hoc Crucifixus cum cerneret, permittebat (Act. 9. 1. 2). At tu vide quo pacto deinde tum persequutor iste omnes superaverit, et res ista sole ipso clarius refulserit, totumque orbem terrarum occuparit.

CAP. XXI. Cur tam in Veteri quam in Novo Testamento multæ suerint afflictiones. - Quod si sorte dicas, quam ob causam et in Veteri et in Novo Testamento tam multa pericula, tam inultæ afflictiones, tam multæ insidiæ fuerint, causam cognosce. Quænam ergo causa est? Palæstra quædam est hæc vita, gymnasium et certamen, fornax conflatoria. et tinctoria virtutis officina. Ut igitur pelles acceptas adstringunt, extendunt, percutiunt, ac parietibus et saxis allidunt coriarii, et aliis innumeris artificiis ad suscipiendam tincturam reddunt idoneas, ac deinde pretiosum colorem inducunt; et aurifices in ignem conjectum aurum fornacis examini tradunt, ut purissimum reddant; tum etiam pædotribæ multis laboribus in palæstra exercent athletas, dum acrius quam adversarii in eos impetum faciunt, ut cum in exercitationibus cuncta peregerint, corpore decoro sint et eleganti in certaminibus, et ita comparati, ut facile inimicorum petitiones omnes eludant : ita

quoque facit in hac vita Deus, dum animam ad virtutem aptam vult reddere : adstringit, et conflat, et afflictionum tradit examini, ut pusillanimes ac remissi adstringantur, et qui probati sunt probatiores evadant, nec ab ullis dæmonum insidiis, aut diaboli laqueis superari possint, sed omnes admodum idonei ad sutura bona suscipienda reddantur. Vir enim, inquit, qui non est tentatus, non probatus est : et Paulus, Tribulatio patientiam operatur : patientia vero probationem (Rom. 5. 3. 4). Tolerantiores igitur et patientiores volens reddere, numisma sinit omnibus modis explorari. Hac de causa Job quoque pati permisit ea quæ passus est, ut probatior appareret, et diaboli os occluderet; propterea permisit et apostolos, et et illi fortiores evaderent, et virium suarum hac ratione specimen edereut. Nam et hæe est causa non exigua. Quamobrem et Paulo quietem ac relaxationem a malis postulanti dicebal, Sufficit tibi gratia mea : nam virtus mea in instrmitate persicitur (2. Cor. 12. 9).

CAP. XXII. Afflictiones non modo non scandalizare, sed et prodesse illis qui ex aquo et bono judicent. sint licet Gentiles. — Siquidem illi qui nondum sidem Christianam sunt amplexi, amplius inde lucrantur, si vigiles fuerint et attenti. Cum enim eos injuriis et contumeliis affici viderent, in carcerem conjici, probris onerari, insidiis oppugnari, capite truncari, exuri, in mare demergi, neque ullis ejusmodi malis cedere, cogita quantam in admirationem traducerent spectatores suos cum illius, tum hujus temporis præstantissimi athletæ isti. Itaque non modo scandalum nallum pariunt illis qui vigiles sunt et attenti, ea quæ accidunt, sed etiam doctrinæ majoric adipiscendæ occasionem illis adferunt. Idcirco Paulus etiam hoc sibi dictum audivit, Virtus mea in infirmitate perficitur. Hoc et in Veteri et in Novo Testamento speetare licet. Perpende namque quoniodo affectum fuisse Nabuchodonosorem verisimile sit, a tribus pueris, servis, captivis, compedibus vinctis, slammis expositis, tanto exercitu spectante superatum, nt qui tria corpora mancipata, subacta, patria pulsa, libertate, honore, potestate, pecuniis spoliata, longe a propinguis constituta non poterat vincere. Quod si permissa illa non fuisset exustio, tam præclarum præmium non obtinuissent, nec ita splendidam coronam adepti essent. Perpende quomodo affectum fuisse verisimile est Herodem reprehensum a vinoto, cum cerneret nihil eum de loquendi libertate propter catenam remittere, sed occidi malle, quam pulcherrimam illam libere loquendi facultatem amittere. Cogita quis ex hominibus illius ætatis, vel etiam consequentis ævi, cum hæc cerneret et audiret. quantumvis deses ac remissus esset, at exiguo tamen judicio valeret, non summani utilitatem inde decerperet. Noli enim mihi commemorare sceleratos et stultos homines, socordes, totos corpori curandos addictos, ac foliis leviores. Isti enim non his solum, sed re quavis, que acciderit, offenduntur: non aliter ac populus Judwerum, qui et cum manna

comederet, et cum panem, pariter morosus erat et offendebatur, sive in Ægypto esset, sive ab Ægypto liberatus, sive adesset Moyses, sive ahesset. Verum illos in medium mihi producito, qui sobrii erant et vigiles; et cum animo tuo reputa, quantam ipsos probabile sit utilitatem inde percepisse, cum animam constantem cernerent, mentem invictam. linguam maxima libertate loquendi præditam, hominem deserti incolam, regem superare, vinctum esse, nec tamen cedere 1, capite truncari, nec silere: sed ne hic quidem subsiste, verum ea quæ sequnta sunt, examina. Caput amputavit Herodes, capite truncatus est Joannes. Quis ergo beatus ab omnibus prædicatur? quis imitandus proponitur? quis celebratur? quis coronatur? quis præconiis ornatur? quis laudatur? quis commendatur? quis in hunc usque diem reprehendit? Nonne in singulis Ecclesiis hie quidem clamat, Non licet tibi habere uxorem Philippi fratris tui (Matth. 14. 4): ille vero diffamatur etiam post obitum ob adulterium, insaniam, et audaciam? Considera vero præter ea quæ dicta sunt, quanta virtus esset captivi, quanta tyranni imbecillitas. Nam hic quidem non potuit linguam unam compescere, sed ea sublata, sexcenta pro illa et cum illa ora reseravit : ille vero et tum illum post cædem perterrefecit (adeo quippe conscientiam ejus percellebat metus, ut ipsum tum temporis arbitraretur a mortuis excitatum miracula patrare), et vero nunc et ex illo tempore, perpetuo per universum orbem terrarum et per se et per alios reprehendit. Siguidem unusquisque dum evangelium istud legit, dicit: Non liect tibi habere uxorem Philippi fratris tui : et sine evangelio in cœtibus, in congressibus, sive qui domi. sive qui in foro, sive qui ubique flunt, quamvis ad ipsam pergas regionem Persarum, quamvis in Indiam, quamvis in Mauritaniam, quamvis in quascumque terras sol aspicit, vel etiam ad ipsos ultimos mundi limites, hanc vocem audies, et justum illum videbis etiamnum elamantem, inculcantem, et nequitiam tyranni redarguentem, nec umquam silentem, neque tot annorum numero reprehensionem debilitari. Quid ergo detrimenti cepit ex obitu justus ille? quid ex morte violenta? quid ex catena? quid ex carcere? Quos autema non correxit, quibus cor saperet, ex iis quæ dixit, ex iis quæ passus est, ex iis quæ nunc prædicat, eadem prorsus, quæ cum viveret? Noli ergo dicere. Quam ob causam mori permissus est? Non enim illud erat mori, sed coronam adipisci: non interire, sed meliorem vitam auspicari. Disce pluilosophari, et non modo nihil te ista lædent, sed et commodis multis augeberis.

Josepho nihil nocuit Ægyptia; Josephi exemplum quam utile. — Quid vero mulier Ægyptia? Nonne accusavit, et calumniata est? nonne justum vinxit? nonne in carcerem compegit? nonne in summum capitis discrimen adduxit? nonne quantum in ipsa fuit situm, interemit? nonne infamiæ notam inussit?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Alii, nec tamen tacere.

και βάδίως αύτας διαλύσωσιν · ούτω και ό θεός έν τῷ παρόντι βίω ποιεί · πρός άρετην επιτηδείαν βουλόμενος μετασχευάσαι την ψυχην, και στύφει, και χωνεύει, καί βασάνψ πειρασμών παραδίδωσιν, ώστε τούς τε άναπεπτωχότας χαὶ διαλελυμένους σφιγγήναι, τούς τε δοχίμους δοχιμωτέρους γενέσθαι, χαλ άχειρώτους ταίς τῶν δαιμόνων ἐπιδουλαίς καὶ ταίς τοῦ διαδόλου παγίσι, καὶ σφόδρα ἐπιτηδείους πρὸς την τῶν μελλόντων άγαθῶν ὑποδοχὴν ἄπαντας. `Ανὴρ γάρ, φησὶν, ἀπείραστος, ἀδόκιμος · καὶ ὁ Παῦλος, Ἡ θλίψις ὑπομοτήν κατεργάζεται · ή δὲ ὑπομονή δοκιμήν. Καρτεριχούς ούν και ύπομονητιχούς ποιήσαι θέλων, άφίησι το νόμισμα διαχωδωνίζεσθαι παντί τρόπω. Ταύτης Ενεχεν της αίτίας χαι τον 'Ιωδ άφηχε παθείν άπερ Επαθεν, ώστε καλ δοκιμώτερον φανήναι, καλ έμφράξαι τοῦ διαδόλου τὸ στόμα · διὰ τοῦτο καὶ τοὺς άποστόλους άφηκεν, ώστε κάκείνους άνδρειοτέρους γενέσθαι, και την οίκείαν δύναμιν ταύτη Επιδείξαsθαι. Καὶ γὰρ καὶ αῦτη αἰτία οὐ μικρά. Διὸ καὶ Παύλφ έλεγε ζητούντι άνεσιν καὶ άπαλλαγήν τῶν κατεχόντων κακών, 'Αρκεί σοι ή χάρις μου · ή γάρ δύταμίς μου έτ άσθετεία τελειοῦται.

Κεφ. κβ'. Καὶ γὰρ οἱ μηδέπω τῷ λόγψ τοῦ Χριστιανισμού προσελθόντες, και έντεύθεν μειζόνως, έάν νήφωσι, χερδαίνουσι. Καλ γάρ όταν ίδωσιν άδιχουμένους, λοιδορουμένους, δεσμωτήριον οίχοῦντας, ἐπηρεαζομένους, ἐπεδουλευομένους, ἀποτεμνομένους, καιομένους, καταποντιζομένους, καὶ μηδενὶ τῶν δεινῶν εἴκοντας, έννόησον όσον έχοντες θαῦμα τῶν παραδόξων τούτων άθλητων απήρχοντο και οι τότε, και οι νῦν. "Δστε ου μόνον ουκ έργάζεται σκάνδαλον τὰ γεγενημένα τοίς νήφουσιν, άλλά και πλείονος διδασκαλίας ύπόθεσις γίνεται. Διό καὶ Παῦλος ήκουσε ταῦτα, ὅτι Ή δύναμίς μου έν άσθενεία τελειούται. Τούτο καί έπὶ τῆς Παλαιάς καὶ ἐπὶ τῆς Καινῆς ἔστιν εὐρείν. Έννόησου γάρ τι πάσχειν είκος ήν τον Ναδουχοδονόσορ ύπο τριών παίδων, δούλων, αίχμαλώτων, δεδεμένων, πυρπολουμένων, τοσούτου στρατοπέδου παρόντος ήττωμενον, καλ μή δυνάμενον τριών περιγενέσθαι σωμάτων δεδουλωμένων, ύποχειμένων, πατρίδος έχπεπτωχότων, έλευθερίας, τιμῆς, δυναστείας, χρημάτων, πόρρω των οίχειων άπωχισμένων. Εί δή μή συνεχωρήθη ό έμπρησμός έχείνος, ούχ αν ούτω λαμπρόν το βραδείον έγένετο, ούχ αν ούτω φαιδρός ό στέφανος. Έννόησον τι πάσχειν είκὸς ήν τὸν Ἡρώδην ύπο δεσμώτου έλεγχόμενον, και όρῶντα οὐδὲ ἀπό τῆς άλυσεως [510] ἐνδιδόντα τῆ παρρησία, άλλ' αἰρούμενον σφαγήναι μάλλον, ή προέσθαι την καλλίστην έλευθεροστομίαν έχείνην. Έννόησον τίς όρων ταυτα και άκούων και των τότε ζώντων και των μετά ταυτα γενομένων, κάν σφόδρα άναπεπτωκώς ή, νοῦν δέ τινα έχων βραχύν, πώς τὰ μέγιστα κερδάνας άπεισι. Μή γάρ μοι τὰ καθάρματα τῶν ἀνοήτων εἴπης, τοὺς βλάκας και αυτόσαρκας δντας, και φύλλων κουφοτέρους. Ούτοι γάρ ούχὶ τούτοις μόνον, άλλά καὶ παντὶ αχεδον γενομένφ προσπταίουσιν . ώς και ο Πουδαίων δημος καὶ μάννα ἐσθίων καὶ ἄρτον, όμοίως δυσάρεστος τιν, και εν Αιγύπτω ων, και άπαλλαγεις Αιγύπτου, καὶ παρόντος Μωϋσέως, καὶ ἀπελθόντος. 'Αλλ' ἐκεί-

νους είς μέσον άγε μοι, τούς νήφοντας, τούς έγρηγορότας, καὶ λογίζου πόσην είκὸς αὐτοὺς ἐντεῦθενκαρπώσασθαι την ώφέλειαν, όρωντας ψυχην άπερίτρεπτον, φρόνημα άδούλωτον, γλώτταν παβρησίας γέμουσαν, άνθρωπον έρημοπολίτην βασιλέως περιγενόμενον, δεσμούμενον καὶ ούκ ἐνδιδόντα \*, ἀποτεμνόπενον και ου σιζωντα. και πυρε πεχρι τούτων στής, άλλά και τὰ μετὰ ταῦτα ἐξέταζε. ᾿Απέτεμεν δ Ἡρώδης, ἀπετμήθη ὁ Ἰωάννης. Τίς οὖν ἐστιν ἐν τοῖς άπάντων μακαρισμοίς; τίς ζηλωτός; τίς άνακηρύττεται; τίς στεφανούται; τίς έγχωμιάζεται; τίς έπαινείται ; τίς θαυμάζεται ; τίς μέχρι σήμερον ελέγχει ; Ού καθ' ἐκάστην Ἐκκλησίαν ὁ μέν βοᾳ, Ούκ Εξεστί σοι έχειν την γυναϊκα Φιλίππου τοῦ ἀδελφοῦ σου · ό δὲ στηλιτεύεται καὶ μετά τελευτήν ἐπὶ τῆ μοιχεία και τή παρανοία και τή θρασύτητι; Σκόπει δὲ μετὰ τῶν εἰρημένων, ὅση τοῦ δεσμώτου ἡ δύναμις, καί του τυράννου ή ἀσθένεια. 'Ο μέν γάρ ούκ ζοχυσε μίαν ἐπιστομίσαι γλῶτταν, ἀλλ' ἀνελών αὐτήν, μυρία άντ' έχείνης και μετ' έχείνης ήνέφξε στόματα · ό δέ καὶ τότε αὐτὸν εὐθέως ἐφόδησε μετὰ τὴν σφαγὴν (ούτω γάρ αύτου τό συνειδός κατέσειεν ό φόδος, ώς νομίζειν αύτον τότε και έχ νεχρών άναστάντα θαυματουργείν), και νῦν δὲ και ἐξ ἐκείνου διὰ παντὸς τοῦ χρόνου κατά πᾶσαν αὐτὸν ἐλέγχει τὴν οἰκουμένην, καὶ δι' ἐαυτοῦ, καὶ δι' ἐτέρων. "Εκαστος γάρ τὸ Εὐαγγέλιον ἀναγινώσκων τοῦτο, λέγει, Οὐκ ἔξεστί σοι έχειν την γυναϊκα Φιλίππου τοῦ Αδελφοῦ σου και του Ευαγγελίου χωρίς έν συλλόγοις και συνουσίαις, ταζς οίχοι, ταζς εν άγορά, ταζς άπανταχοῦ, κᾶν εἰς τὴν Περσῶν χώραν ἀπέλθης, καν εἰς την Ίνδων, κάν είς την Μαύρων, κάν όσην ήλιος έφορά γῆν, καὶ πρὸς αὐτάς τὰς ἐσχατιὰς, ταύτης άχούσης της φωνής, και δίμει τον δίκαιον έκείνον έτι και νῦν βοῶντα, ἐνηχοῦντα, και την κακίαν έλέγχοντα τοῦ τυράννου, καὶ οὐδέποτε σιγῶντα, οὐδὲ τῷ πλήθει τοῦ χρόνου τὸν Ελεγχον μαραινόμενον. Τί τοίνυν άπο τῆς τελευτῆς παρεβλάδη ο δίχαιος ἐχεῖνος; τί δὲ ἀπὸ τοῦ βιαίου θανάτου; τί δὲ ἀπὸ τῆς ἀλύσεως; τί δὲ ἀπὸ τοῦ δεσμωτηρίου; Τίνας δὲ οὐχ ὥρθωσε τῶν νοῦν ἐχόντων, ἀφ' ὧν εἶπεν, ἀφ' ὧν ἔπαθεν, ἀφ' ὧν έτι καλ νῦν κηρύττει τὰ αὐτὰ, & καλ τότε ζῶν; [511] Μή τοίνυν λέγε, Διὰ τί συνεχωρήθη ἀποθανείν; Ού γάρ θάνατος ήν, άλλά στέφανος το γεγενημένον, ού τελευτή, άλλα μείζονος ζωής προοίμια. Μάθε φιλοσοφείν, καὶ οὐ μόνον οὐδὲν ἐκ τῶν τοιούτων βλαδήση, άλλά καὶ τὰ μέγιστα κερδανεῖς.

Τι δὲ ἡ Αἰγυπτία γυνή; Οὐ κατηγόρησεν; οὐκ ἐσυκοφάντησεν; οὐκ ἔδησε τὸν δίκαιον; οὐκ εἰς δεσμωτήριον ἐνέδαλεν; οὐ τὸν περὶ τῶν ἐσχάτων ἐπεκρέμασεν αὐτῷ κίνδυνον; οὐκ ἀνεῖλε, τό γε εἰς αὐτὴν ἦκον; οὐ πονηρὰν περιέθηκε δόξαν; Τὶ οὖν αὐτὶν

a Alii καὶ ού σιωπώντα.

παρέδλαψεν ή τότε, ή νῦν; Καθάπερ γάρ πυρός ανθρακες ύπο άχύρων καλυφθέντες, παρά μέν τήν άρχην σκιάζεσθαι δοκούσιν, άθρόον δε διαφαγόντες τὰ ἐπιχείμενα, δι' αὐτῶν ἐχείνων τῶν ἀχύρων ὑψηλοτέραν άνάπτουσε την φλόγα ουτω δη και η άρετη, κάν ἐπηρεάζεσθαι δοχή, ὕστερον δή δι' αὐτῶν τῶν χωλυμάτων μειζόνως άνθεί, καλ είς αύτον φθάνει τον ούρανόν. Τί γάρ μαχαριώτερον γένοιτ' αν τοῦ νεανίσχου έχείνου διά την συχοφαντίαν, διά την έπιδουλην, ού διά τον θρόνον τον έν Αίγύπτω, ούδε διά την έχει βασιλείαν; Πανταχοῦ γάρ τοῖς πάθεσιν αἰ δόξαι, καὶ αί εύδοχιμήσεις, χαλ οί στέφανοί είσι συγχεχληρωμένοι. Ούχὶ καὶ τούτον πάντες πανταχού τῆς οἰκουμένης ἄδουσι; Καλ χρόνου τοσούτου πλήθος ούκ έμάρανεν αὐτοῦ τὴν μνήμην, ἀλλά τῶν βασιλικῶν εἰκόνων λαμπρότερόν τε καλ διαρκέστερον αι τῆς άρετῆς καὶ τῆς σωφροσύνης αύτοῦ πανταχοῦ τῆς οἰκουμένης άνάχεινται εἰχόνες, ἐν τἢ Ῥωμαίων, ἐν τἢ βαρβάρων γώρα, εν τῷ ἐκάστου συνειδότι, ἐν τῇ ἐκάστου γλώττη. Καλ όρωμεν αύτον άπαντες κατεχόμενον, άρχόμενον, συμβουλεύοντα τἢ ἀθλία καὶ ταλαιπώρο πόρνη τὰ δέοντα, καὶ τὰ παρ' ἐαυτοῦ πάντα εἰσφέροντα είς την έχείνης σωτηρίαν, εντρέποντα αύτης την άναισχυντίαν, σδεννύντα την κάμινου, χειμώνος έξαρπάσαι έπιχειρούντα χαλεπού, καλ είς την γαλήνην όρμίζοντα · είτα έπειδή το κλυδώνιον ύπερέτχε, καλ ύπέραντλον το πλοΐον γέγονε, ναυαγούσης έκείνης, φεύγοντα τὰ κύματα, καὶ ἐπὶ τὴν στερεάν τῆς σωφροσύνης πέτραν τρέχοντα, καὶ τὰ ἰμάτια ἐν ταῖς έκείνης καταλιμπάνοντα χερσί, καὶ τῶν τὰς πορφυρίδας περιδεδλημένων λαμπρότερον εν τῆ γυμνότητι φαινόμενον, και καθάπερ άριστέα τινά και τροπαιούχον φαιδρόν, το τρόπαιον Ιστώντα της σωφροσύνης. Καὶ οὐδὲ ἐν τούτοις καταλύομεν τὴν μνήμην, ἀλλά περαιτέρω προϊόντες, όρωμεν αύτον πάλιν είς δεσικοτήριον άπαγόμενον, δεδεμένον, αύχμῶντα, πολύν έχει τηχόμενον χρόνον. Και διά ταῦτα μάλιστα θαυμάζομεν πάλιν αύτον, μακαρίζομεν, έκπλητεύμεθα, έπαινούμεν. Κάν σώφρων τις ή, έννοῶν αὐτὸν σωφρονέστερος γίνεται καν ακόλαστος, τάχιον τῷ διηγήματι πρός σωφροσύνην μεθίσταται, καλ ύπό τῆς Ιστορίας άμείνων καθίσταται. Ταῦτα τοίνυν ἄπαντα άναλέγοντες, μηδέν θορυδείσθε, άλλά και κερδαίνετε έκ τῶν γινομένων καὶ ἡ τῶν ἀθλούντων ὑπομονἡ γινέσθω καρτερίας ύμιν διδάσκαλος, και πάντα τον βίον των γενναίων και ύψηλων άνδρων όρωντες διά [512] τοιούτων ύφαινόμενον, μή συγχείσθε, μηδέ ταράττεσθε, μήτε τοῖς ἰδίοις, μήτε τοῖς χοινοῖς πειρασμοίς και γάρ και ή Έκκλησία έξ άρχης ούτως έτράφη, ουτως ηὐξήθη. Μηδέν οὖν ξενίζεσθε · οὐδέν γάρ ἀπεικός γέγονεν. 'Αλλ' ὥσπερ ἐπὶ τῶν βιωτικῶν, ούκ ένθα άχυρα καὶ χόρτος, ούδὲ ἔνθα άμμος, άλλ' ένθα χρυσίον και μαργαρίται, έκει πειραταί καί καταποντισταλ καλ λησταλ καλ τοιχωρύχοι συνεχώς ένοχλούσι καλ επιδουλεύουσιν· ούτω καλ ό διάδολος ένθα αν ίδη πλούτον συναγόμενον τον κατά ψυχήν, καλ εύπορίαν εύσεδείας έπιτεινομένην, έχει τά μηχανήματα ζστησι καλ προσάγει. 'Αλλ' έλν οι επιδουλευόμενοι νήφωσιν, ού μόνον ούδεν ελαπτούνται έντεύθεν,

άλλά και μείζονα του πλούτου τῆς ἀρετῆς συνάγουστυ δ δή και νῦν γέγονε.

Κεφ. χγ'. Και μέγιστον άν τις τουτο σημείον και του πλούτου των κατορθωμάτων, και τῆς ἀνδρείας τῆς Έχχλησίας ποιήσειεν. "Ότε γάρ είδεν αυτήν ό πονηρός δαίμων έχεϊνος άνθοῦσαν, εὐδοχιμοῦσαν, έν βραχείμ καιρού ροπή πρός υψος άνενεχθείσαν, πολλήν σπουδήν έν αύτη γινομένην, καλ τήν μέν τῶν εὐδυκιμούντων έπι το βέλτιον επίδοσιν, των εν άμαρτίαις ζώντων είς μετάνοιαν μετάστασιν, πάσαν τὴν οίχουμένην άπό τῆς πόλεως ταύτης χατηχουμένην. πάντα έχίνησεν αύτου τὰ μηχανήματα, χαὶ ἐμφυλίους ἀνῆψε πολέμους. Και καθάπερ ἐπὶ τοῦ Ἰωδ, νῦν μὲν τἡν ἀποδολήν τῶν χρημάτων, νῦν δὲ τὴν ἀπαιδίαν, νῦν δὲ τὴν ἀμρωστίαν τοῦ σώματος, νῦν δὲ τῆς γυναικός την γλώτταν, νῦν δὲ τῶν φίλων τὰ ὀνείδη χαὶ τὰ σχώμματα καὶ τὰς λοιδορίας ἐκίνει κατὰ τοῦ δικαίου, και παν είδος μηγανημάτων προσήγεν ούτω και έπι της Έχκλησίας, διά φίλων, δι' έχθρων, διά των είς κλήρον τελούντων, διά των είς στρατείαν καταλεγομένων, διά των έπισκοπή τετιμημένων, διά πολλών και παντοδαπών προσώπων τά παρ' ξαυτου έχίνησεν. 'Αλλ' όμως καὶ τοσαύτα μηχανησάμενος, οὐ μόνον αὐτήν οὐκ ἐσάλευσεν, άλλά καὶ λαμπροτέραν ἐποίησεν. Οὐ γάρ οῦτω τότε μἡ ἐνοχλουμένη πάντας έπαίδευσεν, ώς νῦν τὴν οἰχουμένην διδάσχει χαρτερείν, έγχρατεύεσθαι, φέρειν πειρασμούς, ύπομονήν έπιδείχγυσθαι, χαταφρογείν των βιωτιχών, μηδέν ήγεϊσθαι πλοῦτον, καταγελάν τιμής, ὑπεροράν θανάτου, χαταφρονείν ζωῆς, πατρίδα παροράν, οίχείους, φίλους, συγγενείς, πρός σφαγάς άποδύεσθαι παντοδαπάς, κατά ξιφών κυδιστάν, τὰ λαμπρά απαντα τοῦ παρόντος βίου, τιμάς λέγω καὶ δόξας, καὶ δυναστείαν, καὶ τρυφήν, τῶν ἡρινῶν ἀνθῶν εὐτελέστερα είναι νομίζειν. Και ταῦτα ούχ είς παιδεύει μόνον, ούδὲ δύο καὶ τρεῖς, ἀλλὰ πᾶς ὁ λαὸς, καὶ οὐ διὰ ότιμάτων μόνον, άλλά καὶ διὰ πραγμάτων, δι' ὧν πάσχουσι, δι' ών νιχώσι, δι' ών περιγίνονται τών έπιδουλευόντων, δι' ὧν άδάμαντος στερβότερον καὶ πέτρας Ισχυρότερον απαντα στέγουσιν, ούχ ὅπλα χινούντες, ου πόλεμον άναρφιπίζοντες, ου τόξον, ου βέλη ἀφιέντες, άλλ' ὑπομονῆς τεἴχος ἕκαττος περι**σεδλημένος, ἐμμελείας, πραύτητος, ἀνδρείας, τῷ** πάσχειν κακῶς τοὺς ποιοῦντας ἐκ πολλοῦ τοῦ περιοντος καταισχύνοντες.

[513] Κεφ. χδ. Νύν γούν ούτοι μέν φαιδρφ τφ προσώπω, ελευθέροις τοις όφθαλμοις, παρρησία άφάτω κεχρημένοι, είς άγοράν εμβάλλουσιν, εν οίχίσις στρέφονται, πρός την σύναξιν αὐτομολοῦσιν· οί δὲ ταῦτα ἐργασάμενοι, καθ' εκαστον των μηχανημάτων, ων προσάγουσιν, έγκαλυπτόμενοι, καὶ πονηρόν Ενδον Εχοντες συνειόδς, τρέμοντες, δεδοικότες, ούτω περιίασι. Καί καθάπερ τὰ δυσθάνατα τῶν θηρίων μετὰ προτέραν καλ δευτέραν πληγήν σφοδροτέρως επιπίπτοντα ταζς αίχμαζε των δοράτων, χαλεπωτέραν καθ' έαυτων ώθεξ την πληγήν, τὰ τραύματα είς αὐτὰ τὰ σπλάγχνα δεχόμενα και τὰ κύματα ταῖς πέτραις φηγνύμενα. τή σφοδροτέρα ρύμη έαυτά άφανίζει καλ διαλύει ούτω δή και ούτοι δι' ών επιθαυλεύουσιν, έαυτοζς μάλλον ή έτέροις τὰ βάραθρα ἀνορύττουσιν. Οι μέν γάρ ἐπιδουλευόμενοι τὴν οἰχουμένην, ἐραστάς ἔχουσιν, επαινέτας, θαυμαστάς, άναχηρύττοντας, στεφοή-

Quid Igitur aut tum temporis, aut nunc illi nocuit (Gen. 39)? Ut enim sub paleis absconditi carbones ignis videntur quidem initio occultari, derepente vero quæ imposita sunt consumentes, per ipsas paleas sublimiorem flammam accendunt : ita nimirum et virtus, licet contumeliis affici videatur, postea tamen his ipsis obstaculis promota floret amplius, et ad ipsum cælum pervenit. Quid enim illo adolescente propter calumniam beatius sieri potest, propter insidias, non propter thronum in Ægypto, neque propter regnum illic obtentum? Semper enim passionibus gloria, et celebritas, et coronæ sunt assignatæ. Nonne istum celebrant omnes ubique terrarum? Neque tanto lapsu temporis ejus memoria intermori potuit, sed ipsis regiis imaginibus illustriores ac diuturniores virtutis ejus et castitatis imagines ubique terrarum sunt positæ, in Romanorum, in barbarorum regione, in uniuscujusque conscientia, in cujusque lingua. Et intuemur illum omnes detineri, premi, consulere miseræ et infortunatæ illi meretrici quæ oportuit, ad salutem ejus tuendam, omni munere suo recte fungi, impudentiæ ipsius pudorem injicere, fornacem exstinguere, ex periculosa tempestate eripere conari, atque ad tranquillitatis portum deducere : deinde quoniam procella superabat, et fluctibus operiebatur navigium, cum naufragium illa faceret, procellam evitare, atque ad stabilem castitatis rupem confugiendo vestes in manibus illius derelinquere, sieque in illa nuditate illis qui purpureis sunt indumentis amicti, illustriorem apparere, ac tamquam bellatorem quemdam eximium atque victorem tropæum erigere castitatis. Sed neque his limitibus ejus memoriam terminamus, verum ulterius progredientes ipsum in carcerem abduci videmus, vinciri, squalore sordere, diuturno illic tempore contabescere. Atque ob hæc ipsa maxime illum iterum commendamus, prædicamus, miramur, laudamus. Quod si castus sit quispiam, cum de illo cogitat, castior fit : quod si lascivos, cito illa narratione ad castitatem traducitur, illiasque historiæ commemoratione melior redditur. llæc igitur omnia colligentes nolite turbari, sed potius ex iis quæ accidunt lucrum decerpite; sitque vobis corum patientia, qui decertant, tolerantiæ magistra; dunique vitam omnem generosorum atque illustrium virorum cernitis ex his omnibus esse conflatam, ne terreamini, neque turbemini, sive propriis, sive alienis afflictionibus: nam Ecclesia ab initio stc nutrita, sic aucta est. Nihil ergo vos terreat : nihil enim accidit præter morem. Sed sicut in rebus muudanis non ubi sunt paleæ vel fænum, nec ubi arena, sed ubi aurum et uniones, illic piratæ sunt, prædones, et latrones, et murorum persossores frequenter molesti sunt, et insidias parant : sic etiam diabolus, ubi collectas viderit opes animæ, ac facultates auctas pietatis, illic suas machinas sistit et admovet. Quod si, quibus insidiæ parantur , ii vigiles fuerint et attenti, non modo nibil inde patienter detrimenti, sed et ampliores inde virtutis opes accumulant : quod etiammum evenit.

CAP. XXIII. Maximum esse gloriæ et celebritatis Ecclesiæ indicium, quæ acciderunt, eaque multis profuisse. - Atque hoc maximum indicium ubertatis bonorum operum, et fortitudinis Ecclesiæ poterit quispiam assignare. Cum enim illam improbus dæmon florentem vidit, fama celebratam, brevi temporis momento in altum evectam, multam in ea diligentiam adhiberi, ac probos majores facere in virtute progressus, eos qui vitam suam peccatis infecerant, ad pœnitentiam esse conversos, totum orbem terrarum istius civitatis opera instructum esse : omnes machinas suas admovit, et intestina bella excitavit. Et quemadmodum cum Johum oppugnaret, nunc quidem pecuniarum jactura, nunc autem orbitate liberorum, nunc corporis ægritudine, nunc lingua uxoris, nunc amicorum probris, sannis et conviciis justum impetebat : sie etiam in Ecclesiam per amicos, per inimicos, per eos qui in clerum allecti erant, per eos qui in militum numeros relati, per eos qui episcopali fuerant honore decorati, per multas variasque personas impressionem fecit. Verumtamen tot admotis machinis non modo illam non concussit, sed illustriorem etiam reddidit. Non enim ita tum minime divexata cunctos crudiebat, ut nunc totum orbem terrarum patientiam docet, temperantiam, afflictiones tolerare, constantiam exhibere, sæcularia contemnere, divitias pro nibilo habere, despicere honores, mortem aspernari, vitam contemnere, patriam negligere, familiares, amicos, propinquos, ad cædes diversas subeundas se accingere, in medios gladios insilire, cuncta quæ in hac vita sunt splendida, honores inquam, et gloriam, imperia, delicias, viliora soribus vernis ducere. Atque hæc non unus nos edocet tantum, neque duo vel tres, sed populus universus, neque verbis tantum, verum etiam operibus, per ea quæ patiuntur, et dum vincunt, dum insidiatores suos hostesque superant, dum adamanto firmiores et rupe robustiores cuncta perferunt, non arma sumentes, non bellum excitantes, non arcum, non sagittas vibrantes, sed singuli patientiæ propugnaculo muniti, modestiæ, mansuetudinis, fortitudinis, et dum mala patienter ferunt, illis qui ca inlerunt multo majorem ignominiam inurentes.

CAP. XXIV. Qui hiec scelera perpetrarunt, inde quoque jam panas luere. - Nunc quidem certe isti vultu bilari, aspectu libero, fiducia incredibili præditi in forum se inferunt, versantur in ædibus, ad collectas conveniunt celebrandas; illi autem qui talia patrarunt, dum singulas admovent machinas, pudefacti circumeunt, et prava intus conscientia torti, metu ac tremore correpti. Et quemadmodum feræ quæ difficilius enecantur, cum post unam aut alteram plagam inflictam in hastarum mucrones irruunt vehementius, graviores sibi plagas infligunt, et ipsis visceribus suis vulnus excipiunt; itemque fluctus, qui rupibus alliduntur, majori seipsos impetu dissolvunt acdissipant : sic nimirum et isti dum insidiantur, sibi potius quam cæteris fossas et barathra effodiunt. Nam illi quidem, quibus insidiæ tenduntur, ab iis amantur, laudantur, commendantur, prædicantur, corona donantur, qui cos noverunt, qui non noverunt, qui re ipsa, qui sola famæ relatione illorum didicere res gestas, innumeros habent qui condolent, qui in certaminibus adjuvant, qui prospera illis precantur omnes : illi autem qui tendunt insidias, odio habentur a tam multis, et a multo pluribus accusantur, carpuntur, reprehenduntur, ignominia notantur, diris innumeris devoventur; nihil plerisque optabilius est, quam ut cos pœnis videant suppliciisque mulctatos. Atque hæc quidem in hac vita: quæ vero in futura sunt eventura, quis tandem poterit oratione complecti? Nam si is qui unum scandalizaverit, tanto supplicio mulctatur, ut expediat ei molam asinariam in ejus collo suspendi, et in mare demergi (Luc. 17. 2): perpende quam graves illi daturi sint pœnas, in illo tum judicio tremendo, quantis suppliciis plectendi, qui, quantum in ipsis quidem fuit, universum turbarunt orbem terrarum, tam multas Ecclesias everterunt, et innumeris ubique scandalis excitatis tantam pacem disturbarunt? At illi qui tot injuriis ab illis affecti sunt, bonis operibus, passionibus, coronis, præmiis, cum multa fiducia refulgentes, cum martyribus, cum apostolis, cum generosis et sublimibus illis viris sistentur. Ac puniri illos quidem videbunt, illos tamen suppliciis non poterunt liberare, sed quamvis preces offerant isti, nihil illos juvabunt. Si enim is qui Lazarum unum præterierat, tot pænas sustinuit, neque solatium ullum obtinuit, quid isti patientur, qui tam multos persequutionibus et scandalis offenderunt (Luc. 16)? Hæc igitur omnia cum animis vestris reputantes, et quæcumque his similia sunt ex sacris Literis colligentes, vobis ipsis tutam munitionem, et illis qui imbecilliores adhuc sunt, medicamenta ex his narrationibus comparantes, firmi state atque immobiles, et bona vobis reposita exspectate. Omnino enim, omnino merces vobis parabitur, non quæ laboribus tantum sit æqualis, sed immensa, quæ longo illos superet intervallo. Talis quippe benignus est Deus : præ nimia sua liberalitate illos. qui boni quidpiam præstare voluerint aut effari, remunerationibus ac præmiis superare contendit : quæ utinam consequamur in Christo Jesu Domino nostro, cui gloria in sæcula sæculorum. Amen.

νούντας, τους είδότας, τους ούχ είδότας, τους άπο των πραγμάτων, τούς άπο τῆς φήμης τὰ ἐχείνων μανθάνοντας, τούς συναλγούντας μυρίους, τούς συναγωνιζομένους, τούς τὰ χρηστὰ συνευχομένους αύτοίς πάντας οί δὲ ἐπιδουλεύοντες τοὺς μισοῦντας τοσούτους καὶ πολλῷ πλείους, τοὺς κατηγόρους, τοὺς διαδάλλοντας, τοὺς ἐλέγχοντας, τοὺς καταισχύνοντας, τους επαρωμένους μυρία, τους επιθυμούντας αυτους ίδειν έν χολάσει χαι τιμωρία. Και ταῦτα μέν ένταύθα τὰ δὲ ἐκεῖ ποῖος παραστήσει λόγος; Εί γάρ ένα τις σκανδαλίσας τοσαύτη κολάσει κατακρίνεται, ώς συμφέρειν μύλον πρεμασθήναι έπλ τον τράχηλον αύτου, και καταποντισθηναι είς την θάλασσαν έννόησον πόσας δώσουσιν ούτοι δίχας έν τῶ φοδερῶ δικαστηρίω τότε έκείνω, πόσας ύποστήσονται τιμωρίας, τό γε είς αὐτοὺς ήχον, την οἰχουμένην ταράξαντες άπασαν, τοσαύτας άνατρέψαντες Έκκλησίας, τοσαύτη πολεμήσαντες είρηνη, μυρία πανταχοῦ σκάνδαλα θέντες; οἱ δὲ παρ' ἐκείνων παθόντες, <del>απερ ξπαθον, μετά των μαρτύρων, μετά των άπο</del>στόλων, μετά τῶν γενναίων καὶ ὑψηλῶν ἀνδρῶν στήσονται, λάμποντες άπὸ τῶν κατορθωμάτων,

άπο των παθών, άπο των στεφάνων, άπο τών βραδείων, άπο τῆς πολλῆς παρρησίας. Καὶ δψονται μέν αύτους χολαζομένους, έξαρπάσαι δέ, χάν μυριάχις βουληθώσι, της χολάσεως ού δυνήσονται άλλά θήσουσι μέν Ικετηρίαν ούτοι, ούδεν δε όνήσουσιν. Εί γάρ ο πένητα ένα παραδραμών τον Λάζαρον, τοσαύτην ὑπέμεινε δίχην, καὶ οὐδεμιᾶς ἔτυχε παραμυθίας, τί πείσονται ούτοι, τοσούτους διώξαντες καλ σκανδαλίσαντες; Ταῦτ' οὖν ἄπαντα λογιζόμενοι, καὶ ὄσα τούτοις εοικότα άπό των θείων συλλέγοντες Γραφών, έσυτοϊς μέν τείγος άσφαλές, τοίς δε άσθενεστέροις έτι φάρμακα ταύτα κατασκευάζοντες τλ διηγήματα, στήκετε έδραζοι, καλ άμετακίνητοι, τὰ ὑποκείμενα ύμιν άγαθά άναμένοντες. Πάντως γάρ, πάντως κείσεται ύμιν άμοιθή, ού τῶν πόνων ίση, ἀλλ' ἐχ πολλού του περιόντος άφατος. Τοιούτος γάρ ό φιλάνθρωπος Θεός : μετά πολλής της φιλοτιμίας τούς άγαθόν τι ποιείν ή [514] λέγειν προαιρουμένους ταίς άντιδόσεσι καλ ταίς άμοιδαίς νικάν έσπούδακεν · ων επιτύχοιμεν εν Χριστώ Ιησού τώ Κυρίω ήμων, ῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰώνας τῶν αἰώνων.

### MONITUM IN EPISTOLAS DUAS JOANNIS CHRYSOSTOMI AD INNOCENTIUM PAPAM.

Inque Epistolam Innocentii ad Chrysostomum, et in alteram ad clerum et populum Constantinopolitanum, itemque in Epistolam Honorii ad Arcadium circa ea quæ in depositione Joannis Chrysostomi gesta suerant; demum in Epistolam Joannis Chrysostomi ad episcopos et presbyteros ob pietatem in carcere inclusos.

Cur ordinem Epistolarum qualis in duabus Morelli Editionibus a Frontone Ducmo statutus suit, servaverimus, infra in Monito in Epistolas ad Olympiadem, et in reliquas Chrysostomi epistolas pluribus declaramus. Jam quæstio est de duabus Chrysostomi ad Innocentium papam epistolis, deque epistola Innocentii ad Joannem Chrysostomum, necnon de altera Innocentii ad clerum et populum Constantinopolitanum; quibus accedit alia Honorii Imperatoris ad Arcadium fratrem, alteraque item Chrysostomi ad episcopos et presbyteros ob pietatem in carcere inclusos. Quarum epistolarum duæ priores extra ordinem aliarum sequentium a Frontone Ducæo positæ suere : epistolæ vero Innocentii ad Chrysostomum, et ad clerum a Sozomeno allatæ nunc primum epistolis Chrysostomi subjunguntur, quia ad eamdem negotierum seriem pertinent; quemadmodum et epistola Honorii ad Arcadium : quæ autem his subjungitur epistola ad episcopos et presbyteros ob pietatem in carcere inclusos, a Frontone Ducæo post duas Chrysostomi ad Innocentium epistolas, extra ordinem et numerum sequentium epistolarum posita sucrat. De singulis autem hisce epistolis hic commemoratis agendum.

Epistola prima ad innocentium Papam scripta fuit post Pascha, antequam Chrysostomus in secundum exsilium pergeret, a quo numquam rediit. Quam temporis notam hine mutuamur, quod Chrysostomus, postquam omnia recensuit, quæ ab adventu Theophili Constantinopolim gesta sunt, postquam de Pseudosynodo, ubi ipse depositus fuerat, egit, et se destitutum restitutumque fuisse commemoravit, deindeque iterum exagitatum et accusatum, et ex ecclesia pulsum; postquam violentam irruptionem in ecclesiam et in baptisterium factam enarravit: hic gradum sistit, nec ea quæ postea gesta sunt et quidem atrocissima commemorat. Cum autem, ut observat Baronius ad annum 404, c cunctas res gestas ordine temporis dispositas narrat, orationemque ad ea quæ in magno sabbato acta sunt perducit, sed de aliis quæ postea gravissima contigerunt, ne quidquam scribat: plane declarat, co tempore illam se dedisse epistolam, quo contigerunt ea, quæ novissime in ipsa litteris commendavit. > Post Pascha igitur anni 404 hanc epistolam scripsit: nam Ubi illuxit dies, inquit in hac epistola Chrysostomus, omnis civitas extra muros sub arbores, et in nemora emigravit, ibi festum diem celebrans, quasi oves dispersæ.

Recensitis igitur iis, quæ contra canones gesta sunt, Innocentium obsecrat, ut sibi condoteat, et nihil non agat ut hie malorum finis sit. Sæpius autem Innocentium solum alloquitur; nonnumquam tamen episcopos in plurali, quod sciret Innocentium hanc epistolam vicinis episcopis ostensurum esse.

SECUNDAM AD INNOCENTIUM EPISTOLAM misit cum jam tertium annum in exsilio ageret, ut ipse in episto-

## [345] ΙΝΝΟΚΕΝΤΙΩ ΕΠΙΣΚΟΠΩ ΡΩΜΗΣ.

Τῷ δεσπότη μου τῷ αἰδεσιμωτάτφ, καὶ θεοφιλεστατφ επισκόπφ Ίντοκεντίφ Ίωἀννης ἐν Κυρίφ χαίρειν.

α΄. Καὶ πρὸ τῶν γραμμάτων οἴμαι τῶν ἡμετέρων ἀχηχοέναι τὴν εὐλάδειαν ὑμῶν τὴν παρανομίαν τὴν ἐνταῦθα τολμηθεἴταν. Τὸ γὰρ μέγεθος τῶν δεινῶν οὐδὲ ἐν μέρο; σχεδὸν τῆς οἰχουμένης ἀφῆχεν ἀνήχοον ε ναι τῆς χαλεπῆς ταὐτης τραγῳδίας καὶ γὰρ πρὸς αὐτὰς ε τῆς γῆς τὰς ἐσχατιὰς φέρουσα ἡ φήμη τὰ γενόμενα, πολὺν πανταχοῦ θρῆγον καὶ όλοφυρμὸν εἰργάσατο. 'Αλλ' ἐπειδὴ οὐ θρηνεῖν δεῖ μόνον, ἀλλὰ καὶ διορθοῦν καὶ οχοπεῖν, ὅπως ἀν ὁ χαλεπώτατος οὕτος τῆς 'Εκκλησίας σταίη χειμών ἀναγκαῖον εἴναι ἐνομίσαμεν τοὺς χυρίους μου τοὺς τιμιωτάτους καὶ εὐλαδεστάτους ἐπισκόπους Δημήτριον, Πανσόφιον, [516] Πάππον, καὶ Εὐγένιον πεῖσαι τάς τε ἐαυτῶν ἀφεῖναι, καὶ πελάγους κατατολμῆσαι τοσού-

A Maxima pars mss. πρὸς αὐτάς. Edit. εἰς αὐτάς. Infra, πεῖσαι τάς τε ἐαυτῶν ἀρεῖναι, subaudi ἐκκλησίας. Sic omnes snss. et Editi. Μολ omnes mss. δραμεῖν. Εdit. ἀναδραμεῖν. b Duo m·s. τοὺς τιμιωτάτους καὶ ἀγαπητοὺς τῶν διακονων, quæ lectio melior videtur, quam editorum τὸν διάκονον. l'alladius habet ἀγαπητοὺς διακόνους Παῦλον καὶ Κυριακόν. Ibid. Co.slinianus αὐτοὶ δὲ ὡς ἔνι δι' ἐπιστολῆς ἐν βραχείφ.

του, και μακράν άποδημίαν στείλασθαι, και πρός την ύμετέραν δραμείν άγάπην, και πάντα σαφώς άναδιδάξαντας, ταχίστην παρασκευάσαι γενέσθαι τήν διόρθωσιν, οίς και τούς τιμιωτάτους και άγαπητούς των διακόνων ο Παύλον και Κυριακόν συνεπέμψαμεν και αύτοι δε ώς εν είδει επιστολής, εν βραχεί διδάξομεν ύμῶν τὴν ἀγάπην τὰ γεγενημένα. Ο γὰρ της Έκκλησίας της εν Αλεξανδρεία την προεδρίαν έγχειρισθείς Θεόφιλος, έντυχόντων τινών τῷ εὐσεδεστάτψ βασιλεί κατ' αὐτοῦ, κελευσθελς ἀφικέσθαι μόνος, συναγαγών μεθ' έαυτοῦ πληθος Αίγυπτίων ἐπισκόπων οὐκ όλίγων παραγίνεται, καθάπερ ἐκ προοιμίων δείξαι βουλόμενος, ότι είς πόλεμον χαί παράταξιν άφιχται · είτα της μεγάλης και θεοφιλούς Κωνσταντινουπόλεως έπιδάς, ούχ είς έχχλησίαν είσηλθε κατά το είωθος και τον άνωθεν κρατήσαντα θεσμόν, ούχ ήμιν συνεγένετο, ού λόγου μετέδωχεν, ούχ εύχῆς, ού κοινωνίας άλλ' άποθάς του πλοίου, καί τά πρόθυρα της έκκλησίας παραδραμών, έξω που της πόλεως άπελθων ηύλίζετο, και πολλά παραlæ fine commemorat. Pulsus et in exsilium abductus fuit Chrysostomus anno 404, mense Junio; de die mensis est quæstio, quæ in Vita Chrysostomi excutietur; hæc igitur epistola scripta fuerit versus finem anni 406, cum tertium annum in exsilio ageret Chrysostomus. Verum hac de re non parva exsurgit [515] difficultas: ait quippe Chrysostomus se hanc epistolam mittere per Joannem presbyterum perque Paulum diaconum: et tamen in epistola 148, infra, quæ est ad Cyriacum, Demetrium et cæteros, et scripta putatur anno 405, ait Chrysostomus Joannem presbyterum et Paulum diaconum iter parare, ut ipsos conveniant; si autem eo anno, nempe 405, hanc epistolam scripserit Chrysostomus, quo pacto dicere possit se tertium annum in exsilio agere qui tum secundum tantum inire poterat? Opinatur Tillemontius Joannem et Paulum, qui tunc iter parabant, in annum sequentem profectum suum distulisse; sed hac de re pluribus in Vita Chrysostomi. In hac epistola Chrysostomus non unum Innocentium alloquitur, sed et plures fortasse episcopos qui vel cum Innocentio agebant, vel e vicino positi erant. Iis gratias agit Chrysostomus de constanti erga se charitate, deque sollicitudine, qua pro sedanda tempestate tanta usi fuerant.

EPISTOLA INNOCENTII AD JOANNEM CHRYSOSTOMUM, quam servavit Sozomenus, tota consolatoria est, et observantiæ caritatisque plena: paneis bic agitur de patientia in adversis, deque corona patientibus sanctis parata. Respondet Innocentius epistolæ Chrysostomi, a quodam Cyriaco diacono sibi allatæ.

Epistola innocentii ad clerum Constantinopolitanum est responsio ad epistolam ejusdem cleri et populi, a Germano presbytero et Cassiano diacono ad Innocentium allatam, in qua calamitates orientalis Ecclesiæ deplorat innocentius. Ait necessariam esse ad curandum malum synodi celebrationem: et se admodum optare ut œcumenica synodus cogatur, quo turbulenti motus sedentur.

Epistola Honorn Imperatoris ad Arcadium Orientis principem, ex Codice Vaticano educia, et a Cardinali Baronio publicata, causam Joannis Chrysostomi respicit. Orditur Imperator ab imagine, nimirum Eudoxiæ, quæ per provincias circumferebatur honoris causa: postquam scilicet Eudoxiæ statua argentea in platea ante ecclesiam S. Sophiæ erecta et dedicata fuit, ludique celebrati, et spectacula forte minus honesta edita sunt, quæ populum a collectis et aliis pietatis exercitiis averterent. Quæ causa fuit ut Chrysostomus in concionibus hæc pro more suo pestringeret ac vituperaret, inque Eudoxiæ offensionem incurreret, quæ res fuse tractabitur in Vita Chrysostomi. In hac epistola tota acriter invehitur Honorius in gesta illa Constantinopolitana, quæ in depositione illa iniqua Chrysostomi accidere; queritur altare sanguine humano tinctum fuisse, sacerdotes in exsilium actos, pulsum ipsum Joannem Constantinopolitanum; quæ omnia in ipsa epistola studiosus lector animadvertet.

EPISTOLA AD EPISCOPOS ET PRESBYTEROS OB PIETATEM IN CARCERE INCLUSOS Cucusi scripta putatur anno 404. lisdem epistola altera consolatoria missa fuit a Chrysostomo, quæ est numero CXVIII infra.

Epistolarum duarum ad Innocentium, et hujus ad episcopos et presbyteros inclusos, interpretatio Latina est incerti cujusdam, quam multis in locis castigavimus; epistolarum etiam Innocentii interpretationem Latinam subinde emendavimus.

## INNOCENTIO EPISCOPO ROMÆ.

DOMINO MED REVERENDISSIMO, PIENTISSIMOQUE INNOCENTIO JOANNES IN DOMINO SALUTEM (a).

- 1. Etiam antequam redditæ sunt literæ nostræ, opinor pietatem vestram audivisse; quidnam hic patrare ausa fuerit iniquitas. Ea enim rerum est magnitudo et gravitas, ut nulla ferme orbis pars relicta sit, quæ tristem hanc tragædiam non audierit: quandoquidem fama usque ad fines terræ perlata, plurima ubique lamenta et ejulatus excitavit. Verum quia non satis est plangere, sed opus etiam ut cura geratur; et spectetur qua ratione et quo consilio gravissima illa Ecclesiæ tempestas sedetur: necessarium esse duximus ut persuadeatur Demetrio, Pansophio, Pappo, et Eugenio, dominis meis maxime venerabilibus, piisque episcopis, relictis Ecclesiis propriis, pelago se tanto committere, susceptaque longinqua peregrinatione hac, ad vestram properare caritatem, de omnibus vos
- (a) Collata cum duobus Regiis Mss. Itemque cum Vaticano, Colsiniano, et viri clarissimi Alberti Fabricii Codice quem Pabricianum vocamus; acripta anno 494. In quibusdum Codicibus hace, domino meo, usque initium epistolae desunt.
- manifeste docentes, quo quantocios rebus succurratur; misimus autem cum eis vencrabiles dilectosque diaconos Paulum et Cyriacum; et nos quoque paucis caritatem vestram quæ facta sunt in epistolæ formam docebimus. Theophilus enim ille qui Alexandrinæ Ecclesiæ episcopatum regendum suscepit, cum a piissimo Imperatore, cui adversus illum quiedam nuntiata erant, jussus esset venire solus, collecta multitudine episcoporum non paucorum huc venit, quo præludio quasi declarare volebat, se ad bellum et aciem pergere, cumque in magnam divinoque cultui deditam urbem Constantinopolim ingressus esset, non pro more et consuetudine veteri intravit in ecclesiam, neque ad nos accessit, neque participem se fecit vel scrmonis, vel precum, vel communionis : sed egressus e navi, et prætercursis ecclesiæ vestibulis, alicubi extra urbem diversatus est; tametsi nos plurimum olsecraremus et ipsum et eos qui cum ipso advenerant ',
  - <sup>1</sup> Duo optimi Mss. Coislinianus et Reg. unus, et eos qui

ut apud nos diverterent : erant enim diversoria, et omnia alia quæ oportebat, bene instructa: at neque illi neque ipse nobis morem gerebant. Unde nos ca videntes, valde consternabamur animo: et quamvis injustarum illarum inimicitiarum causam nullam invenire possemus, nihilominus tamen officia eis impendimus, quæ par erat nos illis exhibere; ac frequenter ipsum obsecravimus, ut se nobis conjungeret, diceretque, cujus gratia statim ab initio tantum excitaret bellum, in tantaque urbe discordiam induceret. Verum cum ille causam dicere nollet, meque urgerent accusatores ejus, vocavit nos Imperator pientissimus, et jussit ire ad locum in quo ille agebat, et illic crimina, quæ ipsi offerrentur, audire. Nam incursiones, et cædes, et alia plurima objiciebant: nos autem scientes leges patrum, viroque honorem deferentes, habentes etiam super hac re ejus literas, oportere in quibusque provinciis sua negotia tractari, neque extra limites illarum trahi, vehementer detrectavimus, ne causam susciperemus judicandam. Porro ille quasi prioribus conatibus cumulum addere contendens, multa auctoritate vocato archidiacono meo, quasi jam Ecclesia viduata esset, ac episcopum non haberet, clerum omnem sibi per illum adjunxit: siebantque desertæ in dies ecclesiæ, dum e singulis ecclesiis abducebantur clerici et instruebantur ut nos accusarent, et libellos adversus nos producerent. Post hæc vocavit et nos ad judicium, nondum dilutis sibi objectis criminibus, id quod maxime contra omnes canones et

2. Chrysostomus cur coram Theophilo et asseclis se sistere recusarit. - Porro scientes, nos non ad judicium (nam alioquin sexcenties venissemus 1), sed ad hostem et inimicum venturos, id quod satis declarant quæ prius ac postea sunt facta, misimus ad eum episcopos, Demetrium episcopum Pesinuntis, Eulysium Apameæ, Lupicinum Appiariæ, presbyteros autem. Germanum et Severuni, respondimusque modeste ex nostro instituto: non vitare nos judicium, sed inimicum apertum, et hostem manifestum. Nam qui nondum acceptis libellis statim ab initio talia fecit, et seipsum abstraxit ab Ecclesiæ precibus et communione, et insuper accusatores subornavit, clerum ad se traxit, ecclesiam desolavit : quomodo idoneus censeri possit hujusmodi, ut in judicis thronum conscendat sibi minime congruentem? Neque enim congruum est, ut ii qui in Ægypto sunt, judicent cos qui in Thracia, et præsertim ille qui ipse reus est, inimicus et hostis 3. At ille nihil horum reveritus, magno stu-

dio anhelabat, ut perficeret ea quæ mente conceperat. Cum antem contestaremur paratos nos ad diluendum crimina, et ad innocentiam, sicut et innocentes sumus, declarandam coram centum vel mille episcopis. non assensit : sed licet absentes essemus, et ad synodum appellaremus, judiciumque requireremus, et non tribunal, sed manifestas inimicitias fugeremus, ipse tamen accusatores suscepit, excommunicatos a me absolvit, et ab illis, qui nondum se de suis purgaverant criminibus, libellos (a) accepit : et acta prascribi jussit, quæ omnia legibus et canonibus probibita erant. Et quid opus est multa dicere? Non destitit omnia facere ac moliri, donec nos vi ac potentia e civitate et Ecclesia ejiceret, etiam jam provecta vespera, et universo populo nos prosequente. Tractus igitur vi et abductus a Curioso urbis in media civitate, et in navim conjectus, per noctem navigavi, eo quod ad synodum et justum judicium provocaram. Quis hæc sine lacrymis, etiamsi cor lapideum habeat, audiret?

Chrysostomus a priori exsilio redux quomodo se gesserit, et quæ sit perpessus. Violenta en Ecclesiam irruptio.-Verum quia, sicut prius dixi, ea qua perperam fiunt, non solum deploranda, sed et corrigenda sunt: ideo caritatem vestram obsecro, ut provocetur ad condolendum, faciendumque omnia, quo mala hæc sistantur. Neque enim hic facinorum illis finis, sed ad priora adjecerunt et alia. Nam postquam eos qui ecclesiam impudenter invaserant, piissimus imperator ejecit, et multi episcopi, qui aderant, cognoscentes iniquitatem et invasionem illorura, quasi incendium depascens omnia, fugientes, in suas regiones concesserunt, nosque iterum in urbem et in Ecclesiam, a qua injuste ejecti cramus, vocati sumus, inducentibus nos episcopis supra triginta, et notario ab Imperatore piissimo in hoc misso, ille statim aufugit. Cur et qua de causa? Eo quod ingressi mox obsecrabamus religiosissimum Imperatorem, ut concilium cogeret, quo facta hæc punirentur. Male igitur conscius sibi, et repreliensionem pertimescens, cum Imperatoris literæ in omnia loca mitterentur et undecumque omnes congregarent, occulte, mediaque nocte ipse cum suis omnibus conscensa navi elapsus est.

3. Porro nos, utpote conscientiæ nostræ fidentes, non propterea destitimus, sed eadem iterum a religiosissimo Imperatore petivimus. Qui et pro sua pietate missis ad illum nuntiis, eum, et omnes qui cum eo erant, ex Ægypto vocavit, ut rationem factorum redderent: neque putarent ea quæ ipsi una solum præsente parte, nobisque absentibus contra canones injuste attentarant, esse sibi ad purgationem satis. At regiis literis ille non obtemperavit, sed domi mansit, prætexens seditionem populi, studium nimirum quo-

cum ipso erant; Fabric., et eos qui ad ipsum accesserant; Fdit., et eos qui ante ipsum advenerant. Itaque Chrysostomus domi excipere voluit Theophilum Alexaudrinum et eos qui ante ipsum advenerant, si stemus prius Editorum lectioni; vel Theophilum et eos qui ad ipsum accesserant, secundum Fabricianum Codicem; vel Theophilum et eos qui cum ipso venerant, ut fertur in duobus optimis Codicibus. Heec vero posterior lectio magis quadrat ad supra dicta, collecta multitudine episcoporum venit, et habetur cliam apud Palladium.

<sup>1</sup> Sic onnes Mss. recte. In Editis hæc, nam alioquin sex-centies venissemus, desunt.

Duo Mss., etiamsi reum inimicumque accusent, pro, et præsertim, etc.

<sup>(</sup>a) Vox frequens apud Græcos præsertim medii ævi, quæ ut plurimum significat libellum accusationes complectentem. Vide Cangium in Glossario Græco. De Curioso, quod officium erat sat frequenter memoratum, egimus in Effit. Athanasii p. 190. Curiosi erant ii quibus cura incumbebat crimina et quælibet perpetrata factaora indagandi, reosque ad Imperatorem deferendi ac denuntiandi. Ibi vide sis.

χαλεσάντων ήμων και αύτον \* και τους μετ' αυτου παραγενομένους παρ' ήμιν καταχθήναι (καλγάρ άπαντα ηύτρέπιστο, καί καταγώγια, καί δσα είκος ήν) ούτε έχεινοι, ούτε αὐτὸς ἡνέσχετο. Ταῦτα ὁρῶντες ἡμεῖς, χαί εν άπορία ήμεν πολλή, μηδε την αιτίαν δυνάμενοι της αδίχου ταύτης ο άπεχθείας εύρεζν άλλ' δμως τὰ παρ' ἐαυτῶν ἐπληροῦμεν, τὸ πρέπον ἡμῖν αύτοζς ποιούντες, καλ συνεχώς αύτον παρακαλούντες συγγενέσθαι τε ήμίν, χαλ είπειν, τίνος ενεχεν τοσουτον έχ προοιμίων άνεββίπισε πόλεμον, χαὶ τηλιχαύτην διεσκέδασε πόλιν. 'Ως δε ούδε αύτος ή δούλετο λέγειν την αίτίαν, οι τε χατηγορούντες αύτου ἐπέχειντο, χαλέσας ήμας ο εύσεδέστατος βασιλεύς, έχέ. λευσε πέραν ένθα διέτριδεν ο άπμέναι, καὶ τῆς κατ' αύτου άπούειν ύποθέσεως. Και γάρ και έφοδον, και opayas, xai štepa žvexádouv pupla · ádd' fipeis xai τους νόμους των πατέρων είδότες, και τον άνδρα αίδούμενοι και τιμώντες, και αύτου δε τα γράμματα Εχοντες τὰ δηλοῦντα μὴ δεῖν ὑπερορίους Ελκεσθαι τάς δίχας, άλλ' εν ταϊς επαρχίαις τα των επαρχιών γυμνάζεσθαι, ού κατεδεξάμεθα δικάσαι, άλλά καλ μετά πολλής παρητησάμεθα τής σφοδρότητος. Ό δε ώσπερ τοίς προτέροις επαγωνιζόμενος, τον άρχιδιάχονον χαλέσας του έμου, έξ αύθεντίας πυλλης, ωσπερ ήδη χηρευούσης της Έχχλησίας, και ούχ έχούσης ἐπίσχοπον, δι' ἐχείνου τὸν χλῆρον ἄπαντα πρός έαυτον μετέστησε · και άνάστατοι αί έκκλησίαι έγένοντο, ἀπαγομένων των έν έκάστη κληρικών, καλ παρασχευαζομένων [517] λιδέλλους διδόναι 4 χαθ' ήμῶν, καὶ πρὸς κατηγορίαν άλειφομένων. Καὶ ταῦτα ποιήσας Επεμπε, και έκάλει ήμας είς δικαστήριον, μηδέπω τάς καθ' ἐαυτοῦ ἀποδυσάμενος αἰτίας, δ μάλιστα και παρά κανόνας και παρά πάντας τους νόμους ήν.

β'. Αλλ' ήμεζς συνειδότες ότι οὐ πρός δικαστήριον άφιχόμεθα (ή γάρ αν μυριάχις παρεγενόμεθα •), άλλά πρός έχθρον και πολέμιον, καθάπερ τά τε ξμπροσθεν γεγενημένα και τά μετά ταυτά εδήλωσεν, άπεστάλχαμεν πρός αύτον έπισχόπους, τον Πισινούντος Δημήτριον, τον 'Απαμείας Εύλύσιον, τον 'Αππιαρίας Λουπίκινον, πρεσδυτέρους δέ, Γερμανόν καί Σευήρον, μετάτης προσηχούσης ήμιν έπιειχείας άποπρενόμενοι, και λέγοντες μή παραιτείσθαι κρίσιν <sup>1</sup>, άλλ' έχθρον πρόδηλον και πολέμιον φανερόν. 'Ο γάρ μηδέπω λιδέλλους δεξάμενος, καλ τοιαύτα έκ προοιμίων ποιήσας, και απορρήξας έαυτον Έχχλησίας, **χρενωνίας, εύχῆς, καὶ κατηγόρους άλείφων, καὶ κλῆ**ον περιαιφέ, και ξκκημαίαν ξυμπών, μώς αν ή ρίκαιος ἐπὶ τὸν τοῦ δικαστοῦ θρόνον ἀναδαίνειν οὐδαμόθεν αὐτῷ προσήχοντα; Οὐδὲ γὰρ ἀχόλουθόν ἐστι τον έξ Αιγύπτου τους έν Θράκη δικάζειν, και τουτον ύπεύθυνον αίτίας όντα, καὶ έχθρον ε καὶ πολέμιον.

 Cod. Coislinianus et Reg. unus καὶ τοὺς μετ' αὐτοῦ, Pabric. και τους πρός αὐτόν. Edit. και τους πρό αὐτου.

Duo mes. λιδέλλους ἐπιδιδόναι.

Duo mss. μή παραιτείσθαι πριτήριον.

'Αλλ' όμως ούδεν αίδεσθείς, άλλα άπερ βεδούλευτο πληρώσαι έπειγόμενος, ήμων δηλωσάντων, ότι έτοιμοί έσμεν και έκατον και χιλίων έπισκόπων παρόντων άποδύσασθαι τὰ ἐγκλήματα, καὶ δείξαι ὅντας καθαρούς έαυτούς, ώσπερ ούν και έσμεν, ούκ ήνέσχετο: άλλὰ ἀπόντων ήμῶν, καὶ σύνοδον ἐπικαλουμένων, καὶ κρίσιν ἐπιζητούντων, καὶ οὐκ ἀκρόασιν φευγόντων, άλλ' ἀπέχθειαν φανεράν, και κατηγόρους έδέχετο, και τους παρ' έμου γενομένους άκοινωνήτους έλυε h, και παρ' αὐτῶν ἐκείνων οὐδέπω τὰ ἐγκλήματα άποδυσαμένων λιδέλλους έλάμδανε, καλ ύπομνήματα Επραττε, άπερ άπαντα παρά θεσμόν καλ κανόνων άχολουθίαν ήν. Τί δὲ δεί πολλά λέγειν; Ούχ ἀπέστη πάντα ποιών; καὶ πραγματευόμενος, ἔως ἡμᾶς μετά δυναστείας και αύθεντίας πάσης και τῆς πόλεως και της εχχλησίας εξέδαλε, χαι πρός έσπέραν βαθείαν, του δήμου παντός ήμιν επισυρομένου. Έλκόμενος ύπο του χουριώσου της πόλεως έν μέση τη πόλει, καί πρός βίαν συρόμενος κατηγόμην, και είς πλοίον ενεδαλλόμην, και διά νυκτός Επλεον, επειδή σύνοδον πρός δικαίαν ακρόασιν προεκαλούμην. Τίς ταύτα άδακρυτί, κάν λιθίνην έχη καρδίαν ί, άκού-

'Αλλ' ἐπειδή, καθάπερ ἔφθην εἰπών, οὐ θρηνείν μόνον τὰ κακῶς γινόμενα, άλλὰ καὶ διορθοῦν δεί, παραχαλώ την ύμετέραν άγάπην διαναστήναι, χαί συναλγήσαι, και πάντα ποιήσαι, ώστε στήναι ταύτη τλ κακά. Οὐδὲ γλρ ἐνταῦθα τὰ τῆς παρανομίας αὐτοί; χατέλυσεν, άλλά και μετά ταῦτα τοί; προτέροις έπαποδύετο. Έπειδη γάρ ο εύσεδέστατος βασιλεύς [318] έπιπηδήσαντας αύτούς τη έχχλησία άναισχύντως εξέδαλε, και πολλοί των παρόντων επισχόπων ιδόντες αὐτῶν τὴν παρανομίαν, είς τλς αὐτων Ι άνεγώρησαν, την Εφοδον αὐτων ώσπερ πυράν τινα πάντα ἐπινεμομένην φεύγοντες, ἡμεζς μὲν πάλιν είς την πόλιν έχαλούμεθα, χαί είς την έχκλησίαν, ής άδίκως έξεβλήθημεν, έπισκόπων τε ήμας πλειόνων ή τριέχοντα είσαγόντων, καλ τοῦ θεοφιλεστάτου βασιλέως νοτάριον είς τοῦτο ἀποστείλαντος, έχεινος δε εδραπέτευσεν εύθέως. Τίνος Ενεχεν καί διά τί; Εἰσιόντες παρεκαλούμεν τον θεοφιλέστατον βασιλέα, σύνοδον συναγαγείν είς εκδικίαν των γεγενημένων. Συνειδώς τοίνυν άπερ έδρασε, και τον έλεγχον δεδοικώς, και γραμμάτων βασιλικών πανταχοῦ διαπεμφθέντων, πάντοθεν πάντας συναγόντων, λάθρα μέσων νυχτών είς άχάτιον έαυτον έμδαλών, ούτως ἀπέδρα τοὺς μεθ' ἐαυτοῦ πάντας ἐπαγό-MEYOS.

Υ'. 'Αλλ' ήμεζς ούδε ούτως Εστημεν, διά τὸ τῷ συνειδότι θαρρείν τῷ ἡμετέρῳ, τὰ αὐτὰ πάλιν παρακαλούντες τον εύσεδέστατον βασιλέα. "Ος και πρεπόντως αὐτοῦ ποιῶν τἢ εὐσεδεία, ἔπεμψε πρὸς αὐτὸν πάλιν χαλών αύτον έξ Αίγύπτου, χαὶ τοὺς μετ' αὐτοῦ πάντας, ώστε δούναι λόγον των γεγενημένων, και μη τά άδίχως εύτως έχ μιάς μοίρας, και άπόντων ήμων τολμηθέντα, και παρά τοσούτους κανόνας, νομίζει» άρχειν είς ἀπολογίαν ἐαυτῷ. Ὁ δὲ οὐδὲ τῶν βασιλιχῶν

lectio totum mutat sensum. Palladius ὁπεύθυνον δντα αί-

των πατρίδας. Editi είς τὰς έαυτων άνεχ.

k Duo και μετά άδικίας

Padric. και τους προς αυτον. Ειθί. και τους προ αυτου.

b Duo mss. ταύτης έχθρας.

Cinus ms. πέραν όπου διέτριδεν. Ibid. Colslin. τῆς κατ' αὐτοῦ. Omnes pene Mss. πέραν ένδα διέτριδεν τῆς κατ' αὐτοῦ. alii κατ' αὐτοῦ, quam lectionem ex conjectura proposuit Fronto Ducæus, et ila legisse videtur interp. Ed. κατ' αὐτόν, sicque legit Palladius. In omnibus iere ἀπιέσταστού.

In Editis hac, η γάρ αν μυριάκις παρεγενόμεθα, desunt. Infra mss. pene omnes τον Πισινούντος. Ibid. unus Εὐλύ-~, et ibid. omnes Λουπίκινον, quæ vera est lectio. Palledias Aouxxixiavóv.

Duo mss. κάν ύπεύθυνον αίτιάσωνται καὶ έχθοόν, quæ

τούν.

h Quidam mas. ἀχοινωνήτους ελυσε. Palladius καὶ τοὺς παρ' ἐμοῦ δεδεμένους ελυσε. Paulo post, λιδελλους ἐλάμδανε, libellos accepit.

¹ Tres mss. ἐχη διάνοιαν.

j Unus cum Palladio εἰς τὰ ἐαυτῶν. Tres mss. εἰς τὰς ἐαυ
Εθιτί εἰς τὰς ἐαυτῶν ἀνεγ.

ήνέσχετο γραμμάτων, άλλ' έμενεν οίχοι, προδαλλόμενος στάσιν τοῦ δήμου, καὶ σπουδήν ἄκαιρόν τινων οξήθεν άντεχομένων αύτου · καίτοι γε πρό τῶν γραμμάτων των βασιλιχών αύτος ούτος ο δήμος μυρίαις αύτον ήν πλύνας λοιδορίαις . 'Αλλ' ού ταῦτα περιεργαζόμεθα νῦν, άλλ' ἐχείνο δείξαι βουλόμενοι, ὅτι κακουργών ἀπελήφθη, ταῦτα εἰρήκαμεν. Πλην οὐδὲ μετά ταῦτα ήμεῖς ήσυχάσαμεν, άλλ' ἐπεκείμεθα άξιουντες b δικαστήριον γενέσθαι κατά πευσιν καλ ἀπόχρισιν · Ετοιμοι γάρ είναι ἐλέγομεν δείξαι ἐαυτούς τε άνευθύνους δντας, έχείνους δὲ τὰ ἔσχατα παρανομήσαντας. Καὶ γάρ ήσάν τινες Σύροι τῶν ποτε μετ' αύτοῦ παρόντων, ἐνταῦθα ἀπολειφθέντες, οί χοινή μετ' αύτοῦ c τὸ παν εδρασαν· καὶ προσίεμεν ετοιμοι δικάζεσθαι, καὶ πολλάκις ήνωγλήσαμεν ύπερ τούτου, άξιοῦντες τὰ ὑπομνήματα ἡμῖν δοθῆναι, ἡ λιδέλλους χατηγοριών, ή φύσιν έγχλημάτων γνωρισθήναι, ή αύτους τους χατηγόρους · χαι ουδενός τούτων τετυχήχαμεν, άλλα πάλιν εξεβλήθημεν τῆς Ἐχχλησίας. Πῶς αν τα έντεῦθεν διηγησαίμην λοιπόν πάσαν ὑπερδαίνοθτα τραγφδίαν; τίς ταῦτα παραστήσει λόγος; ποία χωρίς φρίκης δέξεται άκοη; Ήμῶν γὰρ αὐτά, καθάπερ έμπροσθεν είπον, προτεινόντων, άθρόον στρατιωτῶν πλῆθος αὐτῷ τῷ μεγάλῳ σαδδάτῳ, πρὸς ἐσπέραν λοιπόν τῆς ἡμέρας ἐπειγομένης d, ταῖς ἐχχλησίαις ὲπεισελθόντες, τὸν **κλῆρον ἄπαντα τὸν σὺν ἡμῖν πρὸς** βίαν εξέδαλον, και δπλοις το βημα περιεστοίχιστο. Καὶ γυναίχες τῶν εὐχτηρίων οἴχων πρὸς τὸ βάπτισμα άποδυσάμεναι κατ' αύτον τον καιρον γυμναί [519] Εφυγον ύπο του φόθου της χαλεπης ταύτης εφόδου, ούδε την πρέπουσαν γυναιξίν εύσχημοσύνην συγ-Χωδορίπελαι μεδιθεαβαι. μογγας ος κας εδαρίπατα δεξάμεναι έξεδάλλοντο, καὶ αϊματος αἰ κολυμδῆθραι έπληρούντο, και τὰ ίερά ἀπό τῶν αίμάτων ἐφοινίσσετο νάματα. Καὶ οὐδὲ ἐνταῦθα εἰστήχει τὸ δεινόν. \*Αλλ' Ενθα τὰ ἄγια ἀπέχειντο είσελθόντες οί στρατιώται, ών ένιοι, καθώς έγνωμεν, άμύητοι ήσαν, πάντα τε εώρων τὰ Ενδον, καὶ τὸ ἀγιώτατον αξμα τοῦ Χριστοῦ, ὡς ἐν τοσούτψ θορύδω, εἰς τὰ τῶν προ ειρημένων στρατιωτών ίμάτια έξεγείτο καλ ώς έν αίχμαλωσία βαρδαρική πάντα έτολματο. Και ό δήμος πρός την έρημίαν ηλαύνετο, και πάς ό λαός έξω της πόλεως διέτριδε, και κεναι έν έορτη τοιαύτη των λαών αι εκκλησίαι εγίνοντο, και πλείους ή τεσσαράχοντα ἐπίσχοποι οἱ χοινωνοῦντες ἡμῖν μετὰ τοῦ λαοῦ καὶ τοῦ κλήρου είκῆ καὶ μάτην ήλαύνοντο. καὶ όλολυγαὶ, καὶ θρῆνοι , καὶ πηγαὶ δακρύων πανταχού κατά τὰς άγορὰς, κατά τὰς οἰκίας, κατά τάς έρημίας, και πάν τῆς πόλεως μέρος τῶν συμφορων ἐπληροῦτο 1 τούτων · διά γάρ την ὑπερδολήν τῆς παρανομίας ούχ οι πάσχοντες μόνον, άλλά και οι μηδέν τοιούτον ύπομένοντες συνήλγουν ήμεν, ούχ οί όμόδοξοι μόνον, άλλά καὶ αίρετικοί, καὶ Ἰουδαίοι καὶ "Ελληνες, και ώς τῆς πόλεως κατά κράτος άλούσης, ούτως εν θορύδοις και ταραχαίς και ολολυγαίς απαντά ήν. Καὶ ταῦτα ἐτολμᾶτο παρά γνώμην τοῦ εὐσεδε-

a Duo mss. αὐτὸν ἔβαλε λοιδορίαις.

b Tres mss. άλλ' ἐπεθέμεθα ἀξιούντες. Inira ἐλέγο-

μεν deest in tribus mss.

Omnes mss. uno excepto ol και μετ' αὐτοῦ. Infra tres

mss. η λιθελλους κατηγόρων, et sic etiam Palladius.
d Sic m·s. pene omnes. Editi male ἐπιγινομένης. Hic locus aftertur a Nicephoro Call. lib. xm, cap. 49.

e Mss. pene omnes όλολυγαί και οίμωγαι και κωκυτοί και

θρήνοι.

Morel. et Montf.... ἐρημίας, καὶ κατά παν... ἐπληροῦτο,
το non habet ad quod referatur. Præpositionem xará delevimus cum Savilio. Epir.

στάτου βασιλέως, νυχτός χαταλαδούσης, επισκόπων αύτά κατασκευαζόντων, και πολλαχού στρατηγούντων, οι ούχ ήσχύνοντο καμπιδούκτορας άντί διακόνων προηγουμένους έχοντες. Ἡμέρας δὲ γενομένης, πάσα ή πόλις έξω τῶν τειχῶν μετωχίζετο ὑπὸ δένδρα καὶ νάπας, χαθάπερ πρόδατα διεσπαρμένα την έορτην ἐπιτελοῦντες.

δ΄. Έξεστιν ύμιν τὰ ἐντεῦθεν λογίσασθαι λοιπὸν δπαντα· ώσπερ γὰρ ξφθην εἰπὼν, οὺχ οἶόν τε πάντα ἐπελθεῖν τῷ λόγῳ καθ' ἔκαστον γινόμενα. Τὸ δὴ χαλεπόν, ότι τοσαύτα καὶ τηλικαύτα κακά οὐδέπω καὶ νῦν λύσιν Ελαδεν, άλλ' οὐδὲ ἐλπίδα λύσεως• άλλ' έχτείνεται ε χαθ' έχάστην ήμέραν το δεινόν, χαί γέλως γεγόναμεν τοίς πολλοίς μάλλον δε γελά μεν ούδελς, κάν μυριάκις παράνομος ή, θρηνούσι δέ πάντες, ὅπερ ἔφην, τὸν κολοφῶνα τῶν κακῶν, τἡν

καινήν ταύτην παρανομίαν.

Τί ἄν τις είποι τὰς τῶν λοιπῶν Ἐχχλησιῶν ταραχάς; Ούδὲ γὰρ ἐνταῦθα ἔστη τὸ κακὸν, ἀλλά καὶ μέχρι τῆς ἔω Εφθασε. Καθάπερ γὰρ ἀπὸ κεφαλῆς πονηροῦ ρεύματος ἐχχυθέντος, τὰ λοιπά διαφθείρεται μέρη, ούτω δή και νύν ώσπερ έκ πηγής τής μεγάλης ταύτης πόλεως τῶν χαχῶν ἀρξαμένων, όδῷ τὰ τῶν θορύδων πανταχού προέδη, και κληροι πανταχού έπανέστησαν έπισκόποις, καὶ ἐπίσκοποι ἐπισκόπων, καί λαοί μέν λαών διεσχίσθησαν h, οί δὲ μέλλουσι, [520] και πανταχού των κακών ώδινες, και της οίχουμένης ἀπάσης ἀνατροπή. Μαθόντες τοίνυν ἄπαντα, χύριοί μου τιμιώτατοι χαλ εύλαδέστατοι, την προσήχουσαν ύμιν άνδρείαν και σπουδήν επιδείξασθε, ώστε παρανομίαν τοσαύτην ἐπεισελθοῦσαν ταῖς Ἐκκλησίαις άναστείλαι ί. Εί γάρ τοῦτο χρατήσειε τὸ ἔθος, καὶ έξον γένηται τοῖς βουλομένοις είς τὰς ἀλλοτρίας ἀπιέναι παροικίας έχ τοσούτων διαστημάτων, και ἐχδάλλειν ους αν εθέλοι τις, κατ' έξουσίαν ίδιαν πράπτειν i. άπερ αν εθέλωσιν, ίστε ότι πάντα οίχησεται, και πόλεμός τις άχηρυχτος πάσαν έπιδραμείται την οίχουμένην, πάντων πάντας βαλλόντων και βαλλομένων. "Ινα οὖν μὴ τοσαύτη σύγχυσις καταλάδη τὴν δφ' ήλιον πάσαν, επιστείλαι παρακλήθητε k τά μεν ούτω παρανόμως γεγενημένα άπόντων ήμων, και έκ μιζε μοίρας, καὶ οὐ παραιτησαμένων κρίσιν, μηδεμίαν έχειν ίσχὺν, ώσπερ οὖν οὐδὲ έχει τἢ οἰκεία φύσει 1 . τούς δὲ τοιαύτα παρανομήσαντας ἐλεγχομένους τῷ ξπιτιμίω ὑποδάλλεσθαι τῶν ἐχχλησιαστιχῶν νόμων. ήμας δὲ τοὺς οὐχ ἀλόντας, οὐχ ἐλεγχομένους, οὺχ άποδειχθέντας ύπευθύνους, των γραμμάτων των ύμετέρων δότε άπολαύειν συνεχώς, και της άγάπης, και πάντων των άλλων, ώνπερ και ξμπροσθεν. Ει δε βούλοιντο καὶ νῦν οἱ τὰ τοιαῦτα παρανομήσαντες ἐγκλήματα γυμνάζειν, εφ' οίς ήμας άδιχως εξέδαλον. ύπομνημάτων ήμεν οὐ δοθέντων, οὐ λιδέλλων, οὐ κατηγόρων φανέντων · δικαστηρίου καθίσαντος άδεκάστου, καὶ δικασόμεθα, καὶ ἀπολογησόμεθα, καὶ άποδείξομεν έαυτους άνευθύνους των έπαγομένων ήμεν, ωσπερ ούν και εσμέν · τὰ γὰρ νῦν γεγενημένα παρ' αὐτῶν πάσης ἐχτός ἐστιν ἀχολουθίας, χαὶ παν-

Quatuor mss. πράττοντας. Palladius πράττοντες.

<sup>5</sup> Tres mss. et Palladius άλλ' ἐπιτείνεται. Edit. άλλ' ἐχτείνεται

h Alii και κλήροι πολλαχού ἐπανέστησαν, ἐπίσκοποι ἐπισχόποις, και λαοί διεσχίσθήσαν. Palladius και κληρικοί.
i Duo mss. ἀναστείλητε. Palladius ἀποστείλαι.

k Editi παρακλήθητι, tres mes. παρακλήθητε, recte, nam plurimos alloquitur. Palladius παρακαλώ. 1 Sic omnes inss. recte : Editi thy olneian quan.

rumdam intempestivum, qui ei favebant; tametsi populus illic quoque ante literas conviciis eum innumeris prosciderat. Verum hæc nunc exacte prosequi nolumus, sed hæc tantum ideirco diximus, ut eum in nefariis conatibus deprehensum ostenderemus. Itaque nos non quievimus, sed in hoc incubuimus, orantes Imperatorem, ut haberetur judicium, in quo agere et respondere liceret: dicebamus enim nos paratos ad ostendendum nos non esse reos, sed illos legum extremos transgressores. Erant autem relicti hic Syri, qui com eo affuerant, et cum illo communiter omnia fecerant; ad hos accessimus, ad dandam rationem parati, atque super ea re sæpe eos interpellavimus, obsecrantes ut dignarentur nobis libellos et accusationum acta dare, vel genus criminum, vel accusatores ipsos significare: verum nihil horum impetravimus, sed iterum ex Ecclesia ejecti sumus. Ouomodo quæ tunc gesta sunt, et omnem excedunt tragædiam, enarraverim? quis ea sermo explicabit? quæ auris sine horrore percipiet? Cum enim illa quæ dixi prætenderemus, ipso magno sabbato collecta manus militum, ad vesperam diei in ecclesias ingressa, clerum omnem qui nobiscum erat vi ejecit, et armis sanctuarium undique obsedit. Mulieres quoque sacrarum ædium, quæ per illud tempus se exuerant, ut baptizarentur, metu gravis istius incursus nudæ aufugerunt : neque enim concedebatur ut se velarent, sicut mulieres honestas decet; multæ etiam acceptis vulneribus ejiciebantur, et sanguine implebantur piscinæ, et cruore sacri latices rubescebant. Neque hic rerum anis erat. Nam et locum, in quo sancta condita servabantur, ingressi sunt milites, quorum aliquos scimus nullis initiatos mysteriis, et viderunt omnia quæ intus erant. Quin et sanctissimus Christi sanguis, sicut in tali tumultu contingit, in prædictorum militom vestes effusus est, fiebantque quasi in barbarica captivitate omnia. Vulgus enim in solitudinem fugabatur, multitudo omnis extra civitatem versabatur, erantque in tanto festo vacuæ populo ecclesiæ, et plures quam quadraginta episcopi, qui nobis communicarant, cum populo et clero sine causa fugabantur: et ob prodigiosa flagitia, ubique per fora, per domos, per solitudines, per omnes civitatis partes, omnia lamentis, ejulatibus, et fontibus lacrymarum plena erant : ut non modo qui affligebantur, sed et qui nihil tale patichantur, et non solum qui nostræ fidei erant, sed et hæretici, et Judæi, et gentiles, ob sceleris atrocitatem nobiscum dolerent, et quasi per vim capta civitate, tumultu, trepidatione ac planetu plena crart omnia. Talia ausi sunt præter sententiam piissimi Imperatoris, nocte multa, episcopis hæc instrucntibus, et multis in locis ordines ducentibus, nec erubescentibus, quod pro diaconis campiductores (a) præeuntes haberent. Ubi vero illuxit dies,

(a) Campiductores ii erant qui exercitiis militaribus præerant, quique tirones docebant, ut ait Vegetius I. 1, cap. 15. Hæc vox occurrit etiam apud Lampridium in Severo, c. 53: Certe Campiductores vestri hanc vos docuerunt contra Sarmatas, etc. Ubi restituendum pulat Salmasius, Campiductores; sed vox Campiductores loc Chrysostomi exemplo

omnis civitas extra muros sub arbores et in nemora emigravit, ibi festum diem celebrans, quasi oves dispersæ.

4. Licet vobis ex his et cætera omnia pensare: nam omnia quæ facta sunt sigillatim sermone complecti, ut dixi, impossibile est. Est autem et hoc perquam molestum, quod talia tantaque inala nullum adhuc finem accipiant, neque spes sit ea finem habitura; sed augentur in dies magis ac magis, nosque plerisque ridiculi facti sunus; imo ridet nullus, etiam si valde sit perversus; lugent autem omnes propter extremam et inauditam hanc malitiam, malorum facile colophonem.

Perturbatio rei ecclesiasticæ in Oriente. - Quis vero reliquarum Ecclesiarum perturbationes eloqui possit? Non enim hic cessavit hoc malum, sed usque ad Orientem pervenit. Nam sicut a capite malis humoribus defluentibus, reliqua membra corrumpuntur: ita nunc quoque tumultus, qui in hac magna civitate cœperunt, quasi ex fonte in omnia loca sensim effluunt. et clerici ubique in episcopos insurgunt, et episcopi ab episcopis, et populi a populis 1 scissi sunt, et alii propediem scindentur, et exspectatur ubique malorum partus, orbisque totius subversio. lgitur, domini mei maxime venerandi et pii, cum hæc ita se habere didiceritis, studium vestrum et magnam diligentiam adhibete, quo retundatur hæc quæ in Ecclesias irrupit iniquitas. Quippe si mos hic invaluerit, et sas suerit cuivis in alienam parœciam irrumpere, idque ex tantis intervallis, et ejicere quos voluerit, et auctoritate propria quæque pro libidine sua sacere, scitote quod brevi transibunt omnia, et totus orbis premetur bello inexpiabili, omnibus ejectis, et omnes ejicientibus. Quapropter ne confusio hac omnem qua sub cælo est nationem invadat, obsecro ut scribas quod hæc tam inique facta, et ab una solum parte absentibus nobis, et non declinantibus judicium, non habent robur . sicut neque sua natura habent: illi autem qui adeo inique egisse deprehensi sunt, pænæ ecclesiasticarum legum subjaceant : nobis vero, qui nec convicti . nec redarguti , nec habiti ut rei sumus , literis vestris et caritate vestra, aliorumque omnium, quorum scilicet et antea societate fruebamur, frui concedite. Si autem adversarii nostri, qui ita inique egerunt, adhuc fingunt crimina quædam propter quæ nos injuste ejecerunt, non datis nobis actis, neque libellis, neque manifestatis accusatoribus : si dentur judices incorrupti, agemus, et tuebimur etiam nos libenter causam, monstrabimusque nos non esse reos eorum quæ nobis objiciunt, sicut et plane innoxii sumus : et contra quæ ab ipsis facta contra omnem sunt ordinem, contra omnes leges, contra omnes ecclesiasticos canones. firmatur: tria item profert exempla Cangius in Glossario Græco ex Leonis Imp. Tacticis, tihi semper Rauntsolarup legitur. Sic etiam Ammianus Marcellinus 1. 19. Videtur Salmasius Campidoctorem malle, quia Vegetius supra allato loco et in duobus aliis Campidoctorem legit. Verum monet stewechius ad singula loca Campiductorem legendum esse, et ad lib. III, cap. 6, addit sic in membranis haberi. Attamen exempla duo præfert Gruterus in Thesauro, ubi Campidoctor legitur.

1 ralladius, clerici a clericis.

Et quid dico canones ecclesiasticos? Neque in gentilium judiciis, neque in barbarorum tribunalibus talia attentata sunt umquam: imo vero neque Scythæ, neque Sauromatæ umquam judicarunt, judicium dandum uni parti, absente ea quæ accusatur, et vitante non judicium, sed inimicitias, et invocante multa millia judicum, et protestante coram toto orbe declaraturam se non esse ream, depulsuramque crimina, et ostensuram suam in omnibus innocentiam. Hæc igitur omnia cum ita se habere intellexeritis a dominis meis

piissimis fratribus nostris episcopis, obsecro ut præstetis id quod petent officii. Quo non solum nobis gratificabimini, sed et Ecclesiarum universitati, mercedemque accepturi estis a Deo, qui nihil non propter Ecclesiarum pacem facere dignatur. Semper vale, et ora pro me, domine reverendissime et sanctissime <sup>1</sup>.

Apud Palladium epistola sic desinit: semper facere dignatur. Hæc eliam scripta est ad Venerium episcopum Mediolani, et ad Chromatium Aquileiæ episcopum. Utrunque epistolam infra habes ad Venerium, nempe Mediolanensem, et ad Chromatium Aquileiensem.

## INNOCENTIO, EPISCOPO ROMÆ,

JOANNES IN DOMINO SALUTEM (a).

Corpus quidem nostrum uno tantum loco tenetur; caritatis autem ala in universo orbe circumvolitat. Proinde licet tanta itineris intercapedine separati simus, a pietate tamen vestra non absumus, sed quotidie vobis præsentes sumus 1: caritatis enim oculis videmus vestram illam fortitudinem, sincerum affecium, constantiamque non mutabilem, consolationemque illam magnam, perpetuam, atque stabilem, quam nobis affertis. Quanto enim fluctus extolluntur sublimius, et plures latent scopuli, vehementioresque sunt tempestates, tanto magis vigilantia vestra augetur : neque vos tanta viæ prolixitas, neque tantuni temporis intervallum, neque rerum difficultates segniores reddiderunt : sed perseveranter imitamini optimos gubernatores, qui tunc maxime vigiles sunt, cum excitari fluctus, mare intumescere et multum aquarum fragorem, profundissimamque interdiu noctem ingruere vident. Eapropter et gratias vobis habemus multas, et desideramus quidem ad vos dare crebras literas, id quod nobis maximo foret solatio. Verum quia nobis hoc denegat solitudo hujus loci, neque facile ad nos pervenire valent, non modo qui istuc pergunt\*, sed nec ii qui in vicino habitant, tum quod longe distet, atque extremis finibus locus iste situs sit, in quo residemus, tum quod latrones vias illas undique obsideant: precamur ut diuturnum silentium nostrum efficiat, ut magis nobis condoleatis, quam ut nos reos putetis negligentiæ. Quod enim non ex incuria silentium ortum sit, vel inde liquet, quod post longum temporis spatium venerabilem et illectum Joannem presbyterum, Paulumque disconum nacti, et scribendi et gratias vobis agendi finem non faciamus, quia paterna majorem erga nos benevolentiam declarastis. Nam quantum in vestra pietate

<sup>1</sup> Hare, vobis præsentes sumus, desunt in Fabric.; et tune sic construitur phrasis: Sed quotidie caritatis oculis videmus, etc.

<sup>2</sup> Just Frontonem Duccoum legendum est qui isthine

3 Juxta Frontonem Ducæum legendum est, qui isthinc veninnt. Equidem vix aliter sensus quadraret.

(a) Collata cum Fabric., Vatic. et Regio uno ; scripta anno, ut putatur, 406.

situm fuit, jam res omnes sedatæ et emendatæ, et sublata omnia scandala fuissent, gauderentque Ecclesiæ tranquilla et sincera pace : et essent plane secunda omnia, ac contemptæ leges violatæque patrum constitutiones vindicatæ forent. At quoniam reipsa nihil tale contigit, cum ii qul priora aggressi sunt, novis ea sceleribus cumulare contendant: nolo cquidem omnia, quæ interim gesta sunt, sigillatim recensere, quandoquidem non solum epistolæ, sed et historiæ modum transcenderet narratio; cæterum vestram oro vigilantiam, ut licet illi omnia tumultibus impleverint, laboraverintque morbis incurabilibus, et pœnitentiæ non capacibus, cum tamen curare morbos illorum statucritis, malis ne cedatis, neve animum despondeatis, considerata tanti operis magnitudine. Certamen enim illud ferme pro toto orbe est, pro Ecclesiis dejectis atque prostratis, pro populis dispersis, pro clero divexato, pro episcopis exsulibus, pro constitutionibus patrum violatis. Et idcirco iterum atque iterum, et sæpius vestram oramus diligentiam. ut quanto major est tempestas, tanto majus adhibeatur studium. Exspectemus quidem futurum, ut res aliquanto amplius corrigantur. Quod si minus fiet, vos vestram coronam paratam apud misericordem Deum habetis: et hi, qui injuria assiciuntur, consolationem ex fervore caritatis vestræ non parvam accipient: nam et nos tertium nunc annum in exsilio versantes, in fame, peste, bello, continuis obsidionibus, solitudine incredibili, quotidiana morte, et Isauricis gladiis, non mediocriter consolantur stabilis et constans vester affectus ac fiducia, mirificeque oblectatur benefica et sincera vestra caritas. Hic noster murus, bæc securitas, hic portus absque fluctibus, hic innumerorum bonorum thesaurus, hæc kætitiæ mirisicæque voluptatis causa est. Etsi in desolatiorem, quam sit iste, locum iterum abigemur, non parvam bine habentes nostrarum afflictionum consolationem abimus.

τὸς νόμου καὶ κανόνος ἐκκλησιαστικοῦ. Καὶ τί λέγω κανόνος ἐκκλησιαστικοῦ; Οὐδὲ ἐν τοῖς ἔξω μὲν οὖν δικαστηρίος τοιαῦτα ἐτολμήθη ποτὲ, μάλλον δὲ οὐδὲ ἐν βαρδαρικῷ δικαστηρίω, οὐδὲ Σκύθαι, οὐδὲ Σαυρομάται οῦτως ἄν ποτε ἐδίκασαν ἐκ μιᾶς μοίρας κρίναντες, ἀπόντος τοῦ αἰτιωμένου, παραιτουμένου οὐ κρίσιν, ἀλλ' ἀπέχθειαν, καλοῦντος δικαστάς μυρίους, ἀνεύθυνον ἐπυτὸν εἶναι λέγοντος, καὶ τῆς οἰκουμένης παρούσης ἀποδύσασθαι τὰς αἰτίας, καὶ δείξαι ἑαυτὸν ἐν ἀπασιν ἀθῶον ὅντα. Ταῦτα οῦν πάντα λογισάμενοι, καὶ παρὰ τῶν κυρίων μου τῶν εὐλαδεστάτων

άδελφῶν ἡμῶν τῶν ἐπισκόπων σαφέστερον ἄπαντα μαθόντες, τὴν παρ' ἐαυτῶν ἡμῖν εἰσενεγκεῖν σπουδὴν παρακλήθητε. Οὕτω γὰρ οὐχ ἡμῖν μόνοις χαριεῖσθε, ἀλλὰ καὶ τῷ κοινῷ τῶν Ἐκκλησιῶν, καὶ τὸν παρὰ τοῦ Θεοῦ λήψεσθε μισθὸν \*, τοῦ διὰ τὴν τῶν Ἐκκλησιῶν εἰρἡνην πάντα ποιοῦντος. Διηνεκῶς ἐρρωμένος ὑπερεύχου μου, δέσποτα τιμιώτατε καὶ ὁσιώτατε.

c Apud Palladium epistola sic desinit : πάντα ποιούντος διηνεκώς. Έγράτη δὲ αύτη και πρὸς Βενέριον ἐπίσκοπον Μεδιολάνου, και Χρωμάτιον ἐπίσκοπον 'Ακυληγίας.

# [521] ΙΝΝΟΚΕΝΤΙΩ, ΕΠΙΣΚΟΠΩ ΡΩΜΗΣ,

Ίωάννης ἐν Κυρίω χαίρειν.

Τὸ μὲν σώμα ἡμίν ἐν ἐνὶ ίδρυται χωρίω, τῆς δὲ άγάπης τὸ πτερὸν πανταχοῦ τῆς οἰχουμένης περι-Ιπταται. "Όταν και ήμεζς όδου τοσούτω διωκισμένοι μήχει, πλησίον της εύλαδείας ύμων έσμεν, χαλ χαθ' έχάστην ύμιν συγγινόμεθα την α ημέραν, όφθαλμοίς τοις έχείνης βλέποντες ύμων την άνδρείαν της ψυχης, τὸ γνήσιον τῆς διαθέσεως, τὸ στερρόν, τὸ ἀπερίτρεπτον, την πολλην ύμων παράκλησιν και διαρκή και μόνιμον. Όσιο γάρ τὰ τῶν χυμάτων ἐπὶ πλείον αἴρεται, και πλείους υφαλοι και σπιλάδες φύονται, και πολλαλ αι καταιγίδες, τοσούτω και τά τῆς άγρυπνίας αύξει τὰ τῆς ὑμετέρας καὶ οὺχ όδοῦ μῆκος τοσοῦτον, ού γρόνου πλήθος, ού δυσκολία πραγμάτων ύπτίους γενέσθαι ύμας παρεσχεύασεν. άλλά μένετε μιμούμενοι τους άρίστους των χυδερνητών, οι τότε μάλιστα διεγείρονται, όταν ίδωσι τὰ χύματα χορυφούμενα, την θάλατταν έπι μείζον φερομένην, πολύν των ύδάτων τον πάταγον, βαθυτάτην εν ημέρχ νύκτα. Διο καὶ χάριτας ύμιν ίσμεν πολλάς, και έπιθυμούμεν και νιφάδας ύμιν πέμπειν γραμμάτων, ήμιν αύτοις τὰ μέγιστα χαριζόμενοι. 'Αλλ' ἐπειδή τοῦτο ἀφηρήμεθα παρά τῆς τοῦ τόπου ἐρημίας οὐδὲ γὰρ μόνον τῶν ἐχεῖσε ἀφιχνουμένων b, άλλ' ούδὲ τῶν ἐν τῆ καθ' ἡμᾶς σέχουμένη διατριδόντων, δύναιτ' άν τις ράδίως ήμιν συγγενέσθαι, διά τε τὸ πόρρω καὶ πρὸς αὐτάς τὰς Εσχατιάς κείσθαι τὸ χωρίον ἐν ῷ καθείργμεθα, καὶ διά τον ληστρικόν φόδον πάσαν άποτειχίζοντα την **Φό**δον · παραχαλούμεν έλεειν μάλλον ήμας τῆς μαχράς σιγής, ή ραθυμίαν έντεῦθεν καταγινώσκειν ήμων. ΤΟτι γάρ ούχ όλιγωροῦντες ἐσιγήσαμεν, ἐπιλαβόμενοι διά πολλοῦ τοῦ χρόνου νῦν τοῦ τιμιωτάτου καὶ άγαπητοῦ Ἰωάννου τοῦ πρεσδυτέρου, καὶ Παύλου τοῦ διαχόνου, καὶ γράφημεν, καὶ εὐχαριστοῦντες ὑμῖν ού διαλιμπάνομεν, ότι πατέρας φιλοστόργους άπεπρύψατε τη περί ήμας εύνοία τε καί σπουδή. Καί τδ μέν εί; την εύλάβειαν ήχον την ύμετέραν, την προσήχουσαν διόρθωσιν είληφεν άπαντα, καὶ ὁ φορυτός των χαχών και τά σκάνδαλα άνήρηται, και αί Έχκλησίαι είρήνης ἀπήλαυσαν και λευκής γαλήνης. καὶ πάντα κατά ροῦν φέρεται, καὶ καταφρονηθέντες έξεδιχήθησαν ε νόμοι, χαὶ θεσμοί πατέρων παραδαθέντες. Έπειδή δὲ ἐπὶ τῶν ἔργων αὐτῶν οὐδὲν τούτων γέγονε, τῶν τὰ πρότερα τολμησάντων τοῖς προτέροις έπαγωνιζομένων έτι παρανομήμασιν, απαντα μέν τά παρ' αὐτῶν μετὰ ταῦτα γεγενημένα χαθ' ἔχαστον διηγήσασθαι α παρίημι · και γάρ ίστορίας ύπερδαίνει μέτρον, ούκ ἐπιστολής μόνον, ἡ διήγησις εκείνο δὲ παρακαλώ την άγρυπνον ύμων ψυχην, κάν οι πάντα θορύδων εμπλήσαντες άμετανόητα νοσωσι καλ άνίατα, αύτους [522] τους θεραπεύσαι αυτά έλομένους μή περικακήσαι, μηδε άπαγορεύσαι, το μέγεθος τού κατορθώματος εννοήσαντας. Καὶ γὰρ ὑπερ τῆς οίκουμένης σχεδόν άπάσης ο παρών ύμιν άγων πρόκειται, ύπερ Έκκλησιών είς γόνυ κατενεχθεισών, ύπερ λαών διασπαρέντων, ύπερ κλήρων πολεμουμένων, ύπερ επισκόπων φυγαδευομένων, ύπερ θεσμών πατέρων παραδαθέντων °. Διὸ καὶ παρακαλοῦμεν ὑμῶν την εμμέλειαν, και απαξ και δις και πολλάκις, δοφ πλείων ή ζάλη, τοσούτω πλείονα ἐπιδείξασθαι τὴν σπουδήν. Προσδοχώμεν γάρ καὶ ἔσεσθαί τι πλέον εἰς διόρθωσιν. Εί δ' άρα μή τοῦτο γένοιτο, άλλ' ὑμεζς άπηρτισμένον έχετε τον στέφανον παρά του φιλανθρώπου Θεού, και τοίς άδικουμένοις ού μικρά τούτο έσται παράχλησις, τῆς ὑμετέρας ἀγάπης ἡ ἔνστασις • έπει και ήμας τρίτον έτος τουτο ι έν έξορια διατρίδοντας, λιμφ, λοιμφ, πολέμοις, πολιορχίαις συνεχέσιν, έρημία άφάτφ, θανάτφ καθημερινώ, μαχαίραις Ίσαυρικαζς ἐκδεδομένους, οὐχ ὡς ἔτυχε παρακαλεῖ και παραμυθείται το διαρκές και μονιμον ύμων της διαθέσεως και της παρρησίας, και το δαψιλεί και γνησίμε ούτως έντρυφαν ύμων τη άγάπη. Τούτο ήμιν τείχος, τοῦτο ἀσφάλεια, τοῦτο λιμήν ἀκύμαντος, τούτο θησαυρός μυρίων άγαθών, τούτο εύφροσύνη, και πολλής ήδονής ύπόθεσις. Κάν είς έρημότερον τούτου πάλιν άπενεχθώμεν χωρίον, οὺ μικράν ταύτην έχοντες παράκλησιν των παθημάτων ήμων ἄπιμεν.

w; -

Πæς, ὑμῖν συγγινόμεθα τήν, desunt in Fabric.
 Ηίς suspicatur legendum Fronto Ducæus τῶν ἐκεῖθεν
 ἐφ:κνουμένων.

c Dun mss. ἐξεδικήθησαν, et sic habet Savilius. Morelἐξεδιώχθησαν. Unus ibid. παραθάντες. d Tres mss. διηγείσθαι.

Unus παραδάντων.

Sic mss. In Editis τουτο deest.

<sup>5</sup> Sic mss. Editi vero perperam το έν φιλή και γνησές.

# 4 ΤΩ ΑΓΑΠΗΤΩ ΑΔΕΛΦΩ ΙΩΑΝΝΗ ΙΝΝΟΚΕΝΤΙΟΣ.

Εί και πάντα δεί τον άναίτιον προσδοκάν τὰ χρηστὰ, και παρὰ τοῦ Θεοῦ τὸν Ελεον αἰτεῖν, ὅμως καὶ παρὰ τοῦ Θεοῦ τὸν Ελεον αἰτεῖν, ὅμως καὶ παρὰ ἡμῶν τὴν ἀνεξικακίαν συμδουλευόντων τὰ καθἡκοντα γράμματα διὰ Κυριακοῦ τοῦ διακόνου ἐξαπέσταλται · ῶστε μὴ πλέον δυνηθῆναι τὴν ὕδριν ἐν τῷ συντρίδειν, ἡ τὸ ἀγαθὸν συνειδὸς ἐν τῷ ἐλπίζειν. Οὐδὰ γὰρ ἀφείλεις διδαχθῆναι, ὁ τοσούτων λαῶν διδάσκαλος καὶ ποιμὴν, τοὺς ἀρίστους ἀεὶ καὶ πολλάκις δοκιμάζεσθαι, εἰ ἐν τῇ ἀκμῆ τῆς ὑπομονῆς παραμένουσι, καὶ οὐδενὶ πόνω κακοπαθείας ὑποπίπτουσι · καὶ ἔστιν ὡς ἀληθῶς βέδαιον πρᾶγμα τὸ συνειδὸς εἰς πάντα τὰ ἀδίκως σχιμπίπτοντα · ἕπερ εἰ μὴ νικήσειέ τις ὑπομένων, τεκμήριον φαύλης ὑπολήψεως ἐκφέρει. Πάντα

Hæ dure Innocentii epistolæ ex Latino in Græcum translatæ fuere : quamobrem ne mireris aliquam in Græcis deprehendi peregrinitatem. γάρ ὑπομένειν όφείλει ὁ τῷ Θεῷ πρῶτον, εἶτα καὶ τῷ ἰδίῳ πεποιθὼς συνιιδότι · ὁπότε μάλιστα γυμνά-ζεσθαι εἰς ὑπομονὴν ὁ καλὸς καὶ ἀγαθὸς δύναται, νικάσθαι δὲ οὐκ, ἐπειδήπερ αὐτοῦ τὴν διάνοιαν αὶ θεῖαι Γραφεὶ φυλάττουσι · καὶ περιττεύουσιν ὑποδείγμασιν αὶ θεῖαι ἀναγνώσεις, ἀς τοῖς λαοῖς παραδιδόαμεν · αἴτινες πάντας σχεδὸν τοὺς ἀγίους καταπεπονῆσθαι διαφόρως καὶ συνεχῶς ἐπιστώσαντο, [523] καὶ δοκιμάζεσθαι καθάπερ ἔν τινι διαγνώσει, οὕτω τε εἰς τὸν στέφανον τῆς ὑπομονῆς ἐληλυθέναι. Παραμυθείτω τὴν ἀγάπην σου αὐτὸ τὸ συνειδὸς, ἀδελφὲ τιμιώτατε, δπερ ἐν ταῖς θλίψεσιν ἔχει τὴν παραμυθίαν τῆς ἀρετῆς. 'Εποπτεύοντος γὰρ τοῦ Δεσπότου Χριστοῦ, ἐν τῷ λιμένι τῆς εἰρήνης καθαρισθεῖσα ἡ συνείδησις στήσεται.

### ΙΝΝΟΚΕΝΤΙΟΣ ΕΠΙΣΚΟΠΟΣ

Πρεσθυτέροις καὶ διακότοις καὶ καντὶ τῷ κλήρφ καὶ τῷ λαῷ τῆς Κωνσταντινουκόλεως Έκκλησίας, τοῖς ὑκὸ τὸν ἐκίσκοπον Ἰωάννην, ἀγακητοῖς άδελφοῖς, χαίρειν.

Έχ των γραμμάτων της ύμετέρας άγάπης, άτινα διά Γερμανού του πρεσθυτέρου και Κασιανού του διακόνου άπεστάλκατε, την σχηνην τῶν κακῶν, ην πρό τῶν ὀφθαλμῶν ἐθήχατε, ἐμμερίμνω φροντίδι κατέμαθον, όσαις τε ή πίστις κάμνει ταλαιπωρίαις τε και πόνοις, επαναληφθείση πολλάκις τη άναγνώσει κατείδον . όπερ πράγμα μόνη ή παράκλησις τής ύπομονής ίσται · δώσει γάρ έν τάχει ο ήμέτερος Θεός ταίς τοσαύταις θλίψεσι τέλος, και τάυτα συνοίσει ύπενηνοχέναι. Άλλα γάρ αύτην την άναγκαίαν παράκλησιν, εν άρχη της επιστολής της ύμετέρας άγάπης κειμένην, έγκωμιάζοντες ύμων την πρόθεσιν έπεγνώκαμεν, πολλάς πρός το ύπομένειν μαρτυρίας περιέχουσαν την γάρ ήμετέραν παράχλησιν, ην όφείλομεν ώμιν επιστείλαι, τοίς ύμετέροις γράμμασι προεφθάσατε. Ταύτην γάρ τοις κάμνουσιν ό ήμέτερος Δεσπότης ύπομονήν παρέχειν εκυθεν, ίνα και έν ταίς: θλέψεσι τυγχάνοντες, έπυτους οἱ τοῦ Χριστοῦ δοῦλοι παραμυθώνται, άναλογιζόμενοι έν έαυτοίς, και πρότερον γεγενησθαι τοίς άγίοις άπερ, αύτολ πάσχουσι. Και ήμεις δε εξ αύτων των ύμετέρων γραμμάτων δυνάμεθα ήμιν προσενέγκαι παράκλησιν· ού γάρ τοῦ συναλγείν ύμιν έσμεν άλλότριοι, έπειδήπερ καλ ήμεζς πολαζόμεθα εν ύμεν. Τές γάρ ενέγκαι δυνήσεται τά **ἐξαμαρτανόμενα ὑπ΄ ἐ**χείνων, οῦστινας ἐχρῆν μάλιστα του γαληνού τής είρηνης και αύτης σπουδαστάς είναι της όμονοίας. Νύν ενηλλαγμένω τρόπω άπο της προεδρίας των ίδιων Έχκλησιών έξωθούνται άθωοι ίερεζς, "Ο δή και πρώτος ό άδελφος ήμων και συλλειτουργός Ίωάννης ὁ ὑμέτερος ἐπίσκοπος ἀδίκως πέπονθε, μηδεμιάς τυχών άπροάσεως ούδεν έγκλημα επιφέρεται, οὐδ' εἰσακούεται. Καὶ τίς ή ἀπηγορευμένη έπίνοια; Ίνα μή πρόφασις χρίσεως γένηται. ή ζητηθή, είς τόπους ζώντων ιερέων άλλο: ἀποχαθίστανται, ως δυναμένων των έχ τοιούτου πλημμελήματος όρμωμένων, όρθως τι έχειν, ή πεπράχθαι ύπό τινος κριθήναι. Ούδε γάρ πώποτε παρά τῶν πατέρων τῶν ήμετέρων τοιαύτα τετολμήσθαι έγνώχαμεν άλλά μάλλον χεχωλύσθαι τῷ μηδενί εἰς τόπον ζῶντος χειροτονείν άλλον δεδόσθαι έξουσίαν. Οὐ γάρ χειροτονία άδόχιμος την τιμήν δύναται άφελέσθαι τοῦ ἱερέως.

έπειδήπερ ούδε επίσχοπος δύναται είναι έχεινος, δς άδιχως ύποχαθίσταται. "Ο τι χαλ περλ τῆς τῶν χανόνων παραφυλακής, τούτοις δείν Επεσθαι [524] γράφομεν, οίτινες εν Νιχαία είσιν ώρισμένοι, οίς μόνοις όφείλει έξακολουθείν ή καθολική Έκκλησία, και τούτους γνωρίζειν. Εί δὲ Ετεροι ὑπό τινων προφέρονται, οίτινες άπὸ τῶν κανόνων τῶν ἐν Νικαία διαφωνοῦσι, και ύπο αίρετικών ελέγχονται συντετάχθαι, ούτος παρά των καθολικών έπισκόπων άποδάλλωνται. Τά γάρ ύπο των αίρετικών εύρεθέντα, ταύτα ούκ έστι τοίς καθολικοίς κανόσι προσάπτειν . άελ γάρ διά των έναντίων και άθέτμων την τών έν Νικαία μειούν βουλήν εθέλουσιν. Ου μόνον ουν λέγομεν τούτοις μά δείν έξαχολουθείν, άλλά μάλλον αύτούς μετά αίρετικών καὶ σχισματικών δογμάτων είναι κατακριτέους. καθάπερ και πρότερον γέγονεν εν τή Σαρδική συνόδω όπο των πρό ήμων έπισκόπων. Τὰ γάρ καλώς πραχθέντα χαταχρίνεσθαι μάλλον προσήχεν, ή άντιχρυς τῶν χανόνων γενόμενα ἔχειν τινὰ βεδαιότητα, ἀδελφοί τιμιώτατοι. Άλλα τί χατά των τοιούτων γύν έν τῷ παρόντι ποιήσωμεν; 'Αναγχαία έστι διάγγωσις συνοδική, ήν και πάλαι έφημεν συναθροιστέαν, μόνη γάρ έστιν ήτις δύναται τάς χινήσεις τῶν τοιούτων χαταστείλαι χαταιγίδων . ής ένα τύχωμεν, χρήσιμόν έστι τέως ύπερτίθεσθαι την ιατρείαν τη βουλήσει του μεγάλου Θεού και του Χριστού αύτου του Κυρίου ήμων. Πάντα ότα ούν τῷ φθόνψ τοῦ διαδόλου πρὸς τὴν τῶν πιστών δοχιμασίαν τετάραχται, πραϋνθήσεται · οὐδεν δφείλομεν τη στερρότητι της πίστεως παρά του Κυρίου ἀπελπίσαι. Και γάρ ήμεις πολλά σχεπτόμεθα ον τρόπον ή σύνοδος οίχουμενική συναχθείη, όπως τή βουλήσει του Θεού αι ταραχώδεις χινήσεις παύσωνται. Υπομείνωμεν ούν τέως, και τῷ τείχει τζς ύπομονῆς όχυρούμενοι, ὲλπίσωμεν π**άντα τῆ βοηθείς**. του θεου ήμων άποχατασταθήναι. Πάντα δὲ ὄσα ύμας δφίο τασθαι είρηχατε, χαλ πρότερον συνδραμόντων είς την 'Ρώμην των ημετέρων συνεπισχόπων, εί και τα μάλιστα διαφόροις χρόνοις, τουτέστι Δημητρίου, Κυριαχοῦ, Εύλυσίου, καὶ Παλλαδίου, οἴτινες σύνεισι hee, ihmen' teyeid fomthate hehrafikahes.

# DILECTO FRATRI JOANNI INNOCENTIUS (a).

Etsi insontem omnia exspectare bona et a Deo misericordiam petere deceat, tamen etiam a nobis, qui patientiam suademus, competentes literæ per Cyriacum (b) diaconum sunt transmissæ: ne contumelia plus virium habeat ad opprimendum, quam bona conscientia ad spem habendam. Neque enim tu doceri debes, tot populorum doctor et pastor, optimos quosque semper et assidue probari, num in vigore petientiæ permaneant, nec ulli labori ac molestiæ auconumbant: et conscientiam esse rem admodum sir-

(a) Prior epistola scripta est anno 40%. In illa Innocentius Joannis nomen primo, deinde suum ponit; secus in sequenti, ubi presbyteros et clerum alloquitur. Hæ duæ epistolæ babentur apud Sozom. l. 8, c. 26.

(b) Cyriacus diaconus ab Jeanne nostro ad Innocentium missus, cum hac epistola remissus fuisse creditur; quo tempore missus remissusve, in Vita Chrysostomi disquisilum est. mam adversus omnia que infuste accidunt: que nic: quis tolerantia superaverit, malæ suspicionis argumentum de se præbet. Cuncta enim tolerare debet is qui Deo primum, deindeque propriæ conscientiæ confidit; vir quippe bonus exerceri quidem potest ad tolerantiam, vinci autem nequit, quia ejus mentem divinæ Scripturæ custodiunt: abundant enim exemplis divinæ lectiones, quas populis tradimus: quæ omnes fere sanctos variis modis sæpeque vexatos fuisse, et quasi in examine quodam probatos fuisse, atque ita patientiæ coronam adeptos esse testificantur. Consoletur caritatem tuam ipsa animi conscientia, frater carissime, quæ in calamitatibus solet esse virtutis consolatio. Inspectante enim Domino Christo, in portu pacis purgata conscientia sistetur.

### INNOCENTIUS EPISCOPUS

PRESBYTERIS ET DIACONIS UNIVERSOQUE CLERO AC POPULO ECCLESIÆ CONSTANTINOPOLITANÆ, QUI SUBDITI SUNT EPISCOPO JOANNI, DILECTIS FRATRIBUS, SALUTEM.

Ex literis caritatis vestræ, quas per Germanum presbyterum et Cassianum diaconum misistis, scenam malorum, quam ob oculos posuistis, anxia sollicitudine cognovi; quantisque arumnis ac difficultatibus fides laboret, sæpius repetita lectione cognovi: quam rem sola consolatio patientiæ sanare potest; dabit enim brevi Dous noster tantis ærumnis finem, et bac tolerasse juvabit. Enimyero hanc ipsam necessariam consolationem in exordio literarum vestræ caritatis positam propositum vestrum laudibus celebrantes agnovimus, multis testimoniis ad patientiam indneentibus instructum; ita ut consolationem quam per literas vobis dare debebamus, ipsi literis vestris præveneritis. Hanc quippe Dominus noster patientiam laborantibus præstare solet, ut etiam in ærumnis semetipsos servi Christi consolentur, secum reputantes ea , quæ ipsi patiuntur , sanctis viris jam antea contigisse. Imo nos etiam ex ipsis literis vestris consolationem depromere possumus : neque enim a doloris vestri consortio alieni sumus, cum et ipsi vobiscum cruciemur. Quis enim facinora eorum ferre possit, quos in primis decebat tranquillitatis, pacis et concordiæ studiosos esse? Nunc præpostero more ex sedibus Ecclesiarum suarum exturbantur sacerdotes insontes. Quod quidem primus injuste perpessus est frater et comminister noster Joannes episcopus vester, qui non auditus in judicio fuit : nullum crimen profertur, nullum auditur. Quodnam hoc est perniciosum consilium? Ut no vel suppetat vel guæratur occasio judicii, in locum viventium sacerdotum alfi substituuntur: quasi vero ii qui ab boc facinore auspicati sunt, aliquid boni habere, aut aliquid recti egisse, a quoquam judicari possint. Neque enim talia unaquam a patribus nostris gesta esse comperimus; quin potius ea prohibita sunt, cum nemini facultas data sit alium ordinandi in locum viventis cujuspiam . Neque enim reproba ordinatio sacerdotis dignitatem

auserre potest : quandoquidem episcopus non potest esse is qui injuste substituitur. Quantum ad canonum observantiam attinet, solis illis parendum dicimus qui Nicææ definiti sunt : quos solos sectari et agnoscere debet catholica Ecclesia. Quod si a quibusdam alii proferantur, qui a Niconis canonibus differant, et ab hæreticis compositi esse arguantur, hi a catholicis episcopis rejiciendi sunt. Nam quæ ab hæreticis sunt excogitata, catholicis canonibus conjungere non licet : semper enim per contraria et illicita Nicænorum Patrum consilium labefactare student. Non solum ergo dicimus his non harendum esse canonibus. verum etiam cum hæreticis et schismaticis dogmatibus condemnandos illos esse : quemadmodum et antes in Sardicensi synodo ab episcopis, qui ante nos fuerunt, factum est. Satius enim fuerit ea condemnari quæ recte facta sunt, quam ea, quæ contra canones acta sunt, firmitatem aliquam obtinere, fratres honoratissimi. Sed quid adversus ista in præsenti faciemus? Necessaria erit synodi cognitio, quam jam pridem congregandam esse diximus : ea quippe sola est qua tempestates hujusmodi sedare possit : quam ut obtineamus, e re suerit, ut horum malorum remedinm ex nutu magni Dei et Christi ejus exspectemus. Omnia siquidem quæ nunc per invidiam diaboli ad sidelium probationem commota sunt, pacabuntur; firmi ac stabiles in fide nihil a Domino non sperare debemus. Nos enim multum deliberamus quomodo œcumenica synodus celebranda sit, ut per voluntatem Dei turbulenti motus sedentur. Exspectemus itaque tantisper, et patientiæ muro communiti. cuncta auxilio Dei restituenda esse speremus. Omnia porro quæ vos perferre dixistis, jam antea a coepiscopis qui Romam licet diversis temporibus confugerunt, id est a Demetrio, Cyriaco, Eulysio, et Palladio. qui nobiscum sunt, sciscitando plane comperera-

# EXEMPLUM SACRÆ (a) HONORII AUGUSTI,

MISSE AD PRINCIPEM ORIENTIS ARCADIUM.

Quamvis super imagine muliebri, novo exemplo per provincias circumlata, et diffusa per universum mundum obtrectantium fama literis aliis commonuerim, ut talis facti pænitentia et intermissione propositi rumor æmulus consenescat, et quod in moribus carpat, publica lingua non habeat : quamvis etiam super excidio pereuntis Illyrici pio apud vos prodiderimus affectu, esse nobis dolori, cur ista vos detrimenta reipublicæ nolucritis agnoscere, et aliis potius indicibus quam pietatis vestræ literis fuerint nuntiata: tamen ne illud quidem apud serenitatem vestram dissimulare nos fas est, quod in rebus divinis non sine publici discriminis metu nuperrime contigisse, cita semperque malorum annuntiatrix fama non tacuit : et ut natura fert hominum, quæ ad obtrectandum novis semper casibus excitatur, oblata occasione carpendi, malitiam suam in tempora studio sava ( sceva ) loquacitatis exercet.

Est enim nuper proditum, apud Constantinopolim, sacratissimo Paschæ venerabilis die, cum omnes pene in eumdem locum vicinarum urbium populos religio castigatiore sub præsentia principum ritu celebranda collegerat, clausas subito catholicas ecclesias, trusos in custodiam sacerdotes: scilicet ut eo potissimum tempore, quo indulgentia principali tristia noxiorum claustra reserantur, piæ legis et pacis ministros sævus carcer includeret: omniaque bellicum in modum turbata mysteria, nounullos in ipsis ecclesiæ sacrariis interemptos, tantamque circa altaria vim sæviisse, ut et venerabiles episcopi in exsilium traderentur, et sanguis humanus, quod dictu nesas est, cælestia sacramenta persunderet (b).

His repente compertis, turbatos esse nos fateor. Quis enim in facinore tam cruento Dei omnipotentis non timeret offensam? aut quo pacto extra summum Romani orbis omniumque mortalium putaret esse discrimen? Cum ipse auctor nostri Imperii, et Reipublicæ, quam nobis credidit, gubernator omnipotens Deus, funestis admodum exsecrabilibusque commissis crederetur irasci, domini sancti frater, neposque Augusti Venerabiles: cum et si quid de causa religionis inter antistites ageretur, episcopale oportuerit esse judicium: ad illos enim divinarum

(a) Sacra. Vox frequens ad significanda diplomata et epistolas Imperatorum: est vero quasi Sacra Epistola. Harum epistelarum usum videas apud Cangium in Glossario Latino. Quod initio dicitur de imagine muliebri circumlata, jam explicatum fuit in Monito, ut et illud quod mox adjicitur de excidio pereuntis Illyrici.

(b) Hic agit Honorius de violenta in Ecclesiam irruptione de qua Chrysostomus supra in Epist. 1 ad Innocentium papam, et nos supra in Monito. Quæ res pluribus tractata est ua villa chrysostomi. rerum interpretatio, ad nos religionis spectat obsequium. Sed esto, sibi de mysticis et catholicis questionibus amplius aliquid principalis cura præsumpserit: itane usque ad exsilia sacerdotum, usque ad hominum cædes debuit indignatio concitata procedere, ut ubi castæ preces, ubi vota sincera, ubi sacrificia illibata solvuntur, illic se gladius, haud facile etiam in jugulum noxiorum distringendus, exereret? Rebus denique ipsis docetur, quid super his senserit divina majestas. Primum quidem hoc præsentis commonitionis judicium (indicium) fuit, atque utinam solum. Facit enim humana trepidatio tanti sibi conscia perpetrati, ut gravius aliquid, quod avertat omnipotens Deus, post terribilis ultionis experimenta metuamus.

Audio Ecclesiam sacrosanctam tot Imperatorum opibus expositam, pretiosis cultibus nobilem, tanta supplicantium Principum oratione augustissimam flagrasse; et illud Constantinopolitanæ urbis Ecclesiæ unicum lumen in favillas dilapsum, Deo non vetante, fumasse: exsecrari enim videtur inquinata mysteria, et avertisse oculos ab eo loco, quem jam sanguis infecerat, ne obsecrare quis pietatem cælestem sub eruentis posset altaribus. Ædificia quoque divins. non minore splendore nobilia, ex concitatione savientis incendii, flamma se latius effundente, consumpta; et quæ publicam faciem elaborata a majoribus nostris ornamenta decorabant, velut quodam orbis funere concremata. Hæc ergo quamvis crebrius injuriis lacessitus tacere debuerim, nec conjunctissimum fratrem regnique consortem tam sideliter admonere; tamen necessitudinem sanguinis stimulo taciti doloris anteferens, hortor atque suadeo, ut hæc, si sieri potest, emendatis in posterum moribus corrigantur; ac divina iracundia, quantum re proditur, excitata, votorum sedulitate placetur.

Accipite a me summum simplicitatis indicium. Idcirco hoc elementiæ vestræ insinuandum putavi, ne me velut gratulatione occulta faceret apud quemque taciturnitas ipsa suspectum: neve quis crederet, me talibus factis præbere consensun; et qui sæpe ne acciderent commonuerim, posteaquam commissa sunt, non dolerem. Nam quis posset expers doloris qui se meminit Christianum, tantam (videns) subito perturbationem religionis inductam, ut omnem catholicæ fidei statum necesse sit fluctuare? Erat inter episcopos causa, quæ collato contractoque concilio, deberet absolvi: missis ad sacerdotes urbis æternæ atque Italiæ utraque ex parte legatis, exspectabatur ex omnium auctoritate sententia, informatura regulam discipli-

næ: integrum nempe esse debuerat, neque quidquam novari, dum definitio deliberata procederet: cum interea mirum quoddam præcipitium festinationis exarsit, ut non exspectatis literis sacerdotum, qui fuerant mutua partium legatione consulti, non examinatis rebus, in exsilum traderentur, antistites, animadversioni prius addicti, quam sententiam judicii episcopalis experti. Denique quam immatura illa damnatio fuerit, res probavit. Nazuque ii, quorum exspectabatur auctoritas, pacifica Joanni episcopo communione præmissa, sanciendam concordiam censuerunt, nec quemquam putarunt ante judicium consortio repellendum.

Quid nunc aliud superest, quam ut Catholicam

fidem schismata in diversum dissociata dilacereut? quam ut hæreses communioni semper inimicæ ex tanta rerum varietate nascantur? ut jam populo non debeat imputari, si forte in dissonas partes sectarum diversitate discedat: cum ex auctoritate publica discordiarum materies sit præmissa, et fomes quidam nutriendæ seditionis animatus. Quod ne in magnam aliquam generis humani perniciem recrudescat, vota facienda sunt, ut ad humanas prolapsiones patiens Deus rem male gestam prosperet ac secundet. Nam quantum in nobis est, possumus timere quod gestum est: quantum ad pietatem semper placabilis Dei, non erit meriti impunitas indulta, sed veniæ.

# [525-526] ΤΟΙΣ ΕΓΚΕΚΛΕΙΣΜΕΝΟΙΣ ΕΠΙΣΚΟΠΟΙΣ,

Πρεσδύτεροις καλ διακόνοις εν δεσμωτηρίφ δι' εὐσέδειαν.

Μαχάριοι τοῦ δεσμωτηρίου, και τῆς ἀλύσεως, και εής των δεσμών υποθέσεως ύμεζς. μαχάριοι χαι τρισμαχάριοι, και πολλάκις τουτο, οι πάσαν άνηρτήσασθε την οίχουμένην τῷ περὶ ὑμᾶς φίλτρω, ἐραστὰς ὑμῶν καλ τους πόρρωθεν όντας πεποιήκατε. Πανταχού γής καὶ θαλάττης ἄδεται ὑμῶν τὰ κατορθώματα, ἡ άνδρεία, ή ἀπερίτρεπτος γνώμη, τὸ ἀδούλωτον φρόνημα. Ούδεν ύμας κατέπληξε των δοκούντων είναι δεινών, ού διχαστήριον, ού δήμιος, ού βασάνων νιφάδες, ούχ άπειλαλ μυρίων γέμουσαι θανάτων, οὐ δικαστής πῦρ άπό τοῦ στόματος ἀφιείς, ούκ ἐχθροί θήγοντες τοὺς όδόντας, καλ μυρία είδη κινούντες επιδουλής, ού συχοφαντίαι τοσαῦται, ούχ άναίσχυντοι χατηγορίαι, ού θάνατος πρό των όφθαλμών καθ' ἐκάστην ἡμέραν φαινόμενος· άλλ, ήρχεσεν ημίν είς παράχλησιν των γινομένων ή των γινομένων υπόθεσις. Διά ταυτα φανερώς μέν ύμας πάντες στεφανούσι, και άνακηρύττουσι, ού φίλοι μόνον, άλλά καὶ αὐτοὶ οἱ ἐχθροὶ, καί ταύτα κατασκευάζοντες εί και μή φανερώς, κάν τις αύτων άναπτύξειε το συνειδός, πολύ καὶ παρ' έχείνοις ύμων εύρήσει τὸ θαύμα. Τοιούτον γάρ άρετή, καί παρά τοις πολεμούσιν αύτην θαυμάζεται τοιούτον κακία, καλ παρά τοίς μετιούσιν αύτην καταγινώσχεται. Καὶ τὰ μὲν ἐνταῦθα τοιαῦτα, τὰ δὲ ἐν ούρανοί; τίς παραστήσαι δυνήσεται λόγος; Έγγέγραπται ύμῶν τὰ ὀνόματα ἐν βίδλφ ζωῆς, μετὰ τῶν ἀγίων κατηριθμήθητε μαρτύρων. Οίδα ταῦτα ἐγὼ σαφῶς, ούχ είς τον ούρανον άναδάς, άλλ' άπο θείων αύτά μαθών χρησμών. Εί γάρ ὁ γάμφ παρανομουμένφ παραστάς, και μή διορθώσαι δυνηθείς την παρανομίαν, άλλ' έλέγξαι αύτην μόνον, ό τῆς στείρας χαρπός, ό τῆς ἐρήμου πολίτης, ἐπειδή διὰ τοῦτο τὸ δεσμωτήριον ψχησε καλ άπετμήθη . καλ μάρτυς, καλ Ιταδιρόθης ο μέστος ξαιίλ, ρίπεις οι λοίποις ματέδικη καί θεσμοίς παραδαθείσι, και ιερωσύνη επηρεαζομένη καί παρανομουμένη παραστάντες, καί τοσαύτα παθόντες ύπερ άληθείας, και τοῦ λῦσαι συκοφαντίας άναισχύντους ούτως, έννοή σατε ήλίκην λήψεσθε την άμοιδήν. Ούκ έξεστί σοι έχειν την γυναϊκα Φιλίππου τοῦ άδελφοῦ σου, είπε τοῦτο ο γενναίος εκείνος και ύψηλος άνηρ, και ήρκεσεν αύτῷ πρὸς ταρρησίαν άφατον. Είπατε καὶ ύμεζς, Πρόκειτας ήμων τὰ σώματα κολάσεσι, τιμωρίαις, βασάνοις άνάλισκε, δαπάνα ταῦτα τιμωρίαις οῖαις βούλει • συκοφαντείν ούχ αίρούμεθα, άλλά άποθνήσκειν μυριάχις. Άλλ' ούκ άπετμήθητε, άλλά πολλώ χαλεπώτερα

ροπή κεφαλήν άποθέσθαι, και τοσαύταις έπι τοσούτω χρόνω παλαίειν δδύναις, φόδοις, άπειλαζς, [527] δεσμωτηρίοις, άπαγωγαϊς, δικαστηρίοις, δημίων χερσί, συχοφαντών άναισχύντοις γλώτταις, δνείδεσι, λοιδορίαις, σχώμμασι. Καὶ γὰρ καὶ τοῦτο μέγιστον ἄθλου είδος, και τίθησιν αύτο έν τάξει μεγάλων άγώνων ό μακάριος Παύλος, ούτω λέγων . Άναμιμνήσκεσθε τάς πρότερον ήμέρας, έν αίς ψωτισθέντες πολλην άθλησιν υπεμείνατε παθημάτων. Είτα λέγων την άθλησιν, τούτο τέθειχεν, ούτως εἰπών · Τούτο μέν δνειδισμοίς και θλίψεσι θεατριζόμενοι, τουτο δέ κοιτωνοί των ουτως πασχόντων γενηθέντες. Εί δὲ οἱ χοινωνήσαντες ήθλησαν, πολλώ μάλλον οἱ ύπομείναντες. Οὐδὲ γὰρ ἔνα, καὶ δύο, καὶ τρεῖς, άλλὰ πολλούς ύπομεμενήχατε θανάτους τῆ γνώμη, εί καὶ μή τή πείρα. Χάρητετοίνυν και σκιρτήσατε τούτο γάρ ὁ τῶν οὐρανῶν Δεσπότης ἐκέλευσε, μὴ μόνον μἡ άλγεῖν, μηδὲ καταπίπτειν, άλλά καὶ σκιρτῷν, καὶ ¶ίδεσθα:, όταν δνομα πονηρόν ύμῶν ἐκδάλλωσιν. Εἰ 5₺ έπι συχοφαντία χαίρειν δεϊ, όταν και τοσαύτα προσή, συχοφαντίαι, πληγαλά, βάσανοι, ξίφη ήχονημένα, δεσμωτήρια, άλύσεις, άπαγωγαί, περιαγωγαί, έχθρων στίφη τοσαύτα, έγνόησον ήλίχος ὁ μισθός, που χορυφούται τὰ τῆς ἀμοιδῆς. Χαίρετε τοίνυν, σχιρτᾶτε, άνδρίζεσθε, χραταιούσθε, έννοήσατε πόσους ήλείψατε δι' ων ἐπάθετε, πόσων φρονήματα άνεστήσατε, πόσους έστηρίζατε σαλευομένους, ούχι παρόντας, άλλά καὶ ἀπόντας, οὐ διὰ τῆς δψεως ὧν ὑπομεμενήκατε, άλλά και διά μόνης τῆς άκοῆς και τους πόρρωθεν τὰ μέγιστα ώφελήσαντες. Συνεγῶς ἐχεῖνο περιφέρετε τὸ ἀποστολικόν · "Ότι οὐκ ἄξια τὰ παθήματα τοῦ νῦν καιρού πρός την μέλλουσαν δόξαν αποκαλύπτεσθαι είς ήμᾶς. Προσδοκάτε δὲ καὶ τὴν ταχίστην τῶν πειρασμών λύσιν, καλ τελείαν άπαλλαγήν, καλ ευγεσθε συνεχώς ύπερ ήμων. Εί γέρ και πολλώ διωχίσμεθα ύμῶν τῷ μήχει τῆς όδοῦ, καὶ ἐπὶ πολύν έγωρίσθημεν ύμῶν χρόνον, ἀλλ' ὡς παρόντες καὶ συνόντες ύμιν, ουτως ύμας περιπτυσσόμεθα, ουτως ύμων έκάστου την φίλην καταφιλούμεν κεφαλήν, ύπτίαις χεροί τούς στεφανίτας δεχόμενοι, και μέ γιστον καὶ ἐντεῦθεν προσδοκῶντες ἡμῖν ἔσεσθαι κέρδος άπο της πολλης περί ήμας • άγάπης. Εί γάρ τους άγαπώντας ύμας πολύν άναμένειν δεί τον μισθέν, έννοήσατε ήλίχα ύμιν τὰ τῆς ἀντιδόσεως τοις έν τοσούτοις διαλάμψασιν άγῶσιν.

πεπόνθατε. Ου γάρ εστιν ίσον εν βραχείμ καιρου

• Unus ταύτα τιμώρει σύ· el βούλε.

Sic mss. omnes. lu editis καὶ ἀπετμήθη deest.
 Savil. εἰπε τότε.

d Idem τοσαυτα πρός τη συκοφαντία, πληγαί. e Sic mss. omnes. Edit. της άλλης περί ήμας.

# AD EPISCOPOS,

PRESBYTEROS ET DIACONOS OB PIETATEM IN CARCERE INCLUSOS (a).

Beali vos ob carcerem, ob catenas, ob injecta vincula : beati, inquam, et ter beati, imo sepius. Totum orbem vobis conciliastis : ctiam longe absentes amicos vobis fecistis. Ubique terrarum et marium canuntur vestra præclara facinora, fortitudo, constans sententia, animusque minime servilis. Nihil, quantumvis grave videater, ves deterruit : non tribunal, non carnifex, non tormentorum multa genera, non minæ quæ innumeras mortes nuntiabant : non judex, qui ignem ab ore spirabat, non adversarii, qui frendebant dentibus, et innumeras insidias struebant, non tantæ calumnize, non impudentissimæ accusationes, non mors ante oculos quotidie proposita, sed hare omnia vobis uberem potius ac sufficientem consolationis materiam præstitere. Et ideirco vos et coronant et prædicunt omnes, non amici solum, sed et inimici ipsi qui hæc effecerunt; etsi non palatn, sed si quis in corum introspiciat conscientiam, illos etiam vestri admiratione teneri deprehendet. Talis enim res est virtus, ut illam etiam impugnatores ejus admirentur; talis res est malitia, ut ctiam ii qui eam operantur condemnent. Et ita in hac vita res vestræ se habent : quæ autem in carlis funt, quis sermo digne explicabit? Inscripta sunt nomina vestra in libro vitæ : cum sanctis martyribus connumerati estis. Scio hæc ego certo, non quod in cælum transcenderim, sed e divinis oraculis didici. Nam si Joannes ille infecundæ fructus, et deserti civie, cum illegitimum vidisset Herodis conjugium, cum prævaricationem corrigere non posset, arguit tamen, et propterea in carcerem conjectus, et decollatus 1, martyr, et martyrum primus fuit : vos qui legibus et constitutionibus patrum, quas transgrediuntur aliqui, et sacerdotio, quod invadunt et contaminant, patrocinamini, et cum propter veritatem bæc patimini, tum ut cessent impudentes calumniæ, cogitate qualem accepturi sitis mercedem. Non licet ribi habere usorem Philippi fratris tui (Matth. 14. 4), dixit fortis et sublimis ille, satisque el fuit ad ingentem arguendi libertatem. Vos quoque dixistis, En exposita sunt etiam nostra corpora pœnis, suppliciis, tormenlis : absume, confice ista quibus voles suppliciis : adduci non possumus ut calumniemar, sed millies mori pobis satius est. At capite truncati non estis : imo

s ste Mss. omnes. In Editis, et decollatus, detat.
(a) Collata cum Vatic., l'abric., Coislin. et Regio uno;
scripta autem anno 404.

longe acerbiora tulistis. Non enim idem est brevi temporis momento caput amittere, et tanto tempore cum talibus luctari doloribus, terroribus, minis, carceribus, abductionibus ad tribunal, carnificum manibus, sycophantarum impudentissimis linguis, conviciis, salibus et dicacitatibus. Nam et hoc maximum certaminis genus, poniturque a beato Paulo in magnorum certaminum ordine, cum sic ait: Recordamini dies pristinos, in quibus illuminati, ingens certamen affictionum sustinuistis (Hebr. 10. 32). Deinde certamen narrans. ipsum ponit sic dicendo: Partim opprobriis et affliccionibus speciaculum fucii : partim communicantes iis, qui sic affligientar (1b. v. 33). Si ergo qui combiunicant. certant, multo magis qui sustinent. Non cuim unam, aut duas, aut tres, sed longe plures sustinuistis mortes: etsi non experientia, certum tamen quod animo. Gaudete igitur, et exsultate (Matth. 5. 12); Dominus extorum jussit non solum non dolcre, vet frangi animo, vel decidere, sed gaudere et exsultare, quando nomen vestrum tamquam malum ejicient. Oped si in sycophantiis gaudendum; quando his accedunt calumniæ, verbera, tormenta, gladii acuti, carceres, catenæ, abductiones, traductiones, tot inimicorum catervæ, cogitate qualis merces, quam coacervatæ erunt retributiones. Goudete igitur, et exsultate, viriles estate, corroboramini, cogitate quot vestro exemplo ad certamina armastis, quot fluctualiundos confirmastis, quam multorum animos excitastis non præsentlum modo, sed etism absentium; non ærumnarum vestrarum conspectu, sed carum auditu solum plurimis procul positis magnam utilitatem attulistis. Continuo versetur-in ore vestro illud apostolicum dictum : Non sunt condignæ passiones hujus temporis ad futuram glorium in nobis revolundum (Rom. 8. 18). Exspectate: brevi tentationum finis erit, liberatioque perfecta. Orate etiam jugiter pro nobis. Nam etsi longo viarum intervallo disjungimur, multoque tempore a vobis segregati sumus : attamen vos ut præsentes et nobiscum versantes complectimur, vestrum amicum caput exosculamer, coronatos victores vos expansis manibus excipimus, exspectantes et ipst ex mutua erga vos caritate lucrum maximum. Nam si magnam mercedem exspectare licet iis qui vos amant : cogitate qualia vos, qui tot in certaminibus clari et insignes fuistis, maneant præmia.

## **ADMONITIO**

#### IN EPISTOLAS SANCTI JOANNIS CHRYSOSTOMI

AD OLYMPIADEM ET AD ALIOS MULTOS.

Epistolarum S. Jeannis Chrysostomi verum ordinem assequi hactenus non potuimus: nam is, quem præ se ferunt Editiones Morelli, nec temporum, nec personarum ad quas epistolæ mittuntur, rectam seriem exhibet. In omnium optimo et antiquissimo Codice Coisliniane epistolarum ordo cum Editis non consentit, atque et ipse interturbatam seriem exhibet, qualem dedimus in Bibliotheca Coisliniana p. 565. Cæteri autem Mss. Regii sive Vaticani nec cum hoc nec cum Editis consentiunt. Savilius epistolas omnes ordine alphabetico disposuit; ita ut a nominibus personarum, ad quas epistolæ diriguntur, series earum ducatur: qui ordo etiamsi quid utilitatis præ se ferat, non est tamen amplectendus. Si omnino potuissemus temporis ordinem certum atque indubitatum in epistolis constituere, hæc certe fuisset vera et omnium utilissima ordinandi ratio; at illud nulla arte fieri potest: nam ut sunt quædam epistolæ quæ alias quaspiam præcessisse omnino videntur, ita in maxima aliarum parte frustra quæras quæ prior, quæ posterior data fuerit. Quamobrem ordinem a Jacobo Billio et a Frontone Ducæo constitutum servare visum fuit: unde illud commodi accedit, ut epistolarum numeri sexcenties a scriptoribus præteriti præsentisque sæculi memorati iidem reperiantur, in promptuque sit epistolas in loco solito positas adire.

Joannis Chrysostomi epistolas numero 173 primus dedit Jacobus Billius Prunæus, S. Michaelis in Eremo Abbas, hac præmissa præfatiuncula.

#### CANDIDO LECTORI S.

Quod D. Joannem Chrysostomum hoc epistolarum libro nunc primum auctiorem habes, optime lector, id eruditissimo viro Jacobo Cujacio debes, qui pro summa sua humanitate, atque in rempublicam litterariam studio, henigne mihi Codicem Græcum commodavit. Etsi autem in his epistolis multæ sunt ejusdem argumenti, quæ fortasse propterea non nihil fastidii nasuto lectori parere possint, aliarum tamen, et præsertim earum quæ ad Olympiadem scriptæ sunt, utilitas hoc quidquid est molestiæ facile, ut spero, compensabit. Tu opellam nostram boni consulas velim, ac pro mea salute ad Deum preces fundas. Vale.

His CLXXIII] epistolis sexaginta octo adjecit Fronto Ducœus ex Codice Ms. Collegii Antverpiani Societatis Jesu, et septuagesimam nonam subjunxit ex apographo Joannis Sambuci, in quo centesimam septuagesimam octavam sequebatur. Etsi autem in his epistolis non paucæ sint, ubi cadem fere repetentur, fatendum tamen est hoc corpus epistolarum inter nobilissima ecclesiastica monumenta computandum esse: hinc accuratissimas omnium notitias excerpinius circa magnum illud schisma orientalis Ecclesiæ, et exsilium Chrysostomi, ubi dira quæque S. Vir passus est, raptatus, et tantis affectus malis, ut quam ferro non audebant ipsi necem inferre adversarii, immissis molestiis et cruciatibus intulcrint. Ordo epistolarum, ut diximus, ita interturbatus est, ut vix ac ne vix quidem possit restaurari: sed ad lectoris commodum satis nobis fuit in cujusque epistolæ initio tempus quantum licuit, ac sæpe ex conjectura tantum, annotare.

Epistola septemdecim ad Olympiadem, quæ cæteris præmittuntur, omnium longissimæ et elegan-

tissimæ sunt, omniumque utilissimæ, ait Photius. Cod. 86: carum quædam consolatoriæ et hortatoriæ sunt, [525] atque homiliarum more concinnatæ, aliæ ad ærumnarum ipsius historiam texendam opportunissimæ. Circa hanc Olympiadem hæc scribit Henricus Savilius in notis p. 851.

· Olympias, ad quam sunt hæ μέλιτος χαταλειδομένοιο dulciores epistolæ, neptis fuit Ablabii, qui sub Constantino Magno præfectus prætorio fuit, Anysii secundi comitis filia. Utrum vero Ablabii neptis fuerit ex filia Olympiade, quæ primum Constanti nupsit Augusto, tum Arsaci Armeniæ regi, quam tertium putat Cardinalis Baronius Anysio nupsisse, ex eoque banc nostram Olympiadem juniorem matri ὁμώνυμον suscepisse, pro certo non dixerim. Veri mihi simile videtur auctores illorum temporum in bujus nostræ laudes satis effusos, de tanta gloria non fuisse tacituros, si Augustæ ejusdemque reginæ filia exstitisset. Alteram sororem habuit Olympias, ut ex Nazianzeni epistola ad Anysium patrem patet, cujus initium, Ίδου και δεύτερος σοι γαμβρός, et in tenera ætate rectricem et formatricem morum Theodosim, magni Amphilochii sororem germanam. Jamque nubilis collocata est a patre in matrimonium Nebridio ex præfectis. Ad quas nuptias invitatus Nazianzenus, Anysio per epistolam, cujus initium, Alouávoμαι των λγκλημάτων, etc., seipsum excusat, podagricum nuptiis interesse neque commode posse neque etiam decere · carmen tamen egregium, quod exstat Tom. 2, p. 132, Paris. Editionis, epithalamium, seu potius paræneticum ad novam sponsam misit. Ex quo apparet nuptias hasce celebratas fuisse ante finitum concilium Constantinopolitanum, quo tempore relicto episcopatu in Cappadociam secessit Gregorius : et fortasse ipso concilii tempore, hoc est anno 381, consulibus Siagrio et Eucherio. quod nuptiis illis intersuisse scribat Gregorius magnum episcoporum numerum, και παρην επισκόπων δμιλος, quos per occasionem concilii in regiam urbem confluxisse par erat. In hoc matrimonio vixit menses viginti, id est, usque ad annum 383, quo vita sunctus est Nebridius. In ipso itaque estatis flore in magna rerum omnium copia et affluentia marito viduata, in codem perpetuæ viduitatis proposito usque ad mortem constantissime perseveravit : neque precibus aut minis Theodosii Magni Imperatoris dimoveri potuit, qui eam forma, opibus, omnium virtutum decoratam corona, Elpidio cognato suo, homini Hispano, summa vi despondere ambiebat. Qua repulsa offensus Imperator, antequam contra Maximum tyrannum proficisceretur, quod anno 388 contigit, præfecto urbis mandavit, ut quæsito aliquo egis colore, omnem ejus substantiam custodiret, quousque trigesimum ætatis implesset annum. Quam illa fortunarum suarum direptionem adeo excelso, et supra sexum virili animo tulisse perhibetur, ut etiam sibi illam ab Imperatore illatam injuriam gratam babuisse videretur, in eodem, ut dixi, viduitatis tenore permanens. Nam de virginitate perpetuo conservata fabulosum esse cum Baronio fatebitur, quisquis cum judicio legerit illam epistolæ secundæ Joannis nostri ad eam scriptæ partem (vide infra col. 559, num. 4 sqq). Post reditum a bello contra Maximum gesto, hoc est anno 391, Theodosius, intellecta Olympiadis constantia, res suas sibi habere jussit. Quæ ex eo tempore commune aperuit domi suæ diversorium omnibus episcopis, monachis, sacerdotibus, et viris ecclesiasticis eo vementibus. Inter cæteros, magno Amphilochio, Optimo episcopo, Petro Basilii fratri, Epiphanio Cypri episcopo pecunias donavit et villas, illos etiam θεοστυγείς, Theophilum, Antiochum, Acacium, Severianum omni liberalitatis et munificentiæ genere complexa. Itaque ab ipso Nectario Constantinopolitano episcopo facta est diaconissa: cujus etiam morientis, ut et Optimi episcopi oculos suis manibus clausit. Post Nectarium quam fuerit chara Joanni, quam ipsi charus Joannes, declarant hæ epistolæ. Et quidem post exsilium Joannis rapta in judicium, et incendii templi S. Sophiæ inter cæteros Joannis fautores rea, cum constantissime quæsitoribus respondisset, auri tamen non mediocri summa mulctata, relicta Constantinopoli, concessit Cyzicum, tempora exspectatura mitiora. Ilac et multo his plura inveniet lector de hac divina cemina litteris prodita a Gregorio Nazianzeno, Palladio, Sozomeno, Ammiano, Menologiis, Georgio: Alexandrino, cæterisque βιογράφοις. >

Quæ de Olympiadis origine hic dicuntur aliquot sunt intricata difficultatibus, quas solvere non est præsentis instituti; quod autem dicit Savilius, Olympiadem Nebridio nupsisse anno 381, Siagrio et Eucherio consalibus, omnino stare nequit. Siquidem, ut optime observat Tillemontius, Nebridius viginti circiter mensibus tantum post ductam Olympiadem obiit; si autem illam duxerit anno 381, fato functus erit anno 383, cum tardissime. Atqui lex ad illum dirigitar, in Codice Theodosiano, anno 386, 29 Junii, atque adeo quærendus alius nuptiarum Olympiadis annus. Nupserit ergo Olympias, ut putatur, anno vertente 384.

Ordo [526] epistolarum ad Olympiadem ut et cæterarum omnium subsequentium interturbatus est: nullam temporis rationem observarunt qui epistolas illas cellegerunt, ut animadvertet is qui temporis notulas initio cujusque epistolæ positas perleget. Ordo ille, quisquis est, et in Editis et in Manuscriptis tantiflum variat: nam quæ quarta ad Olympiadem ponitur in Editionibus Morelli, in Edito Savilii et in aliquot M.s. decima sexta locatur: in cæteris series eadem.

Post epistolas ad Olympiadem Savilius reliquas omnes ordine alphabetico ponit secundum nomina eorum ad quos epistola mittuntur. Eum ipsum ordinem et nos Latine expressis nominibus hic repræsentamus.

Acacio presbytero una CCVIII.

Adolice sex epist. 1. XXXIII. 2. LIL 3. LVII. 4. CXXXIII. 5. CLXXIX.6. CCXXXI.

Aetio una CXCVI.

Agapeto tres. 1. XX. 2. LXXIII. 3. CLXXV.

Alexandro episcopo Corinthi una CLXIV.

Alphio quatuor. 1. XXI. 2. XXXV. 3. XLIX.
4. LXXII.

Atypio una CLXXXVI.

Ampracte diaconiose tres. 1. XCVI. 2. Clil. 3. CXCI.

Anatolio præfectiano una CCV.

Anatolio episcopo Adanæ una CX1.

Anthemio una CXLVII.

Antiocheno episcopo una CCXXXIII.

Antiocho una CLXXXIX.

Anysio episcopo Thessalonicæ una CLXII.

Anysio et aliis episcopis una CLXIII.

Aphthonio, Theodoto, Chæreæ presbyteris et monachis duæ. 1. LXX. 2. XCIII.

Arabio duæ. 1. XLVIII. 2. CXXI.

Artemidoro una CLXXVII.

Asello episcopo una CLI.

Asyncritic quateer. 1. XL. 2. LXXVII. 3. XCIX. 4. CVI.

Aurelio episcopo Carthaginensi una CXLIX.

Basilio presbytero una XXVIII.

Bassianæ una CX.

Basso episcopo una CX.

Brisoni duæ. 4. CXC. 2. CCXXXIV.

Callistrato Isauriæ episcopo una CC.

Candidiano una XLII.

Carteriæ quatuor. 1.XVIII. 2. XXXIV. 3. CCXXVII.
4. CCXXXII.

Carterio duci una CCXXXVI.

Casto Valerio, Diophanto, etc. sex. 1. XXII. 2. LXII. 3. LXVI. 4. CVII. 5. CXXX. 6. CCXXII.

Chalcidiæ quatuor. 1. XXXIX. 2. LXXVI. 3. XGVIII. 4. CV.

Chalcidia et Asyneritia tres. 1. XXIX. 2. LX. 3. COXLIL.

Chromatio episc. Aquileiæ una CLV.

Claudiano una CXCV.

Constantino presbytero duz. 1. CCXXI. 2. CCXV.

Cyriaco, Demetrio, Palladio, Eulysio una CXLVIII.

Cyriaco episcopo tres. 1. LXIV. 2. CXXV. 3. CCII.

Cytherio una LXXXIL

Danieli presbytero una CXCIX.

Diogeni quatuor. 1. L. 2, Lf. 3. CXXXIV. 4. CXLIV.

Bomno episcopo una XXVII.

Elpidio episcopo sex. 1. XXV. 2. CXIV. 5. CXXXI.
4. CXXXVIII. 5. CXLII. 6. CCXXX.

Episcopis epistolie quinque, 1. CLII. 2. CLIII. 4. CLIV. 5. CLXXXI.

Episcopis qui venerant ab Occidente tres. 1. CLVII. 2. CLVIII. 3. CLIX.

Episcopo qui venerat ab Occidente una CLX.

Episcopis qui venerant cum occidentalibus tres. 1. CLXV. 2. CLXVI. 3. CLXVII.

Episcopis et presbyteris in carcere positis duz. 1. post epistolam Honorii supra p. 526. 2. CLXXIV.

Episcopis, presbyteris et diaconis in carcere inclusis
una CXVIII.

Evethie una CLXXXIII.

Eulogio episcopo una LXXXVII.

Euthaliæ duæ. 1. XXXII. 2. CLXXVIII.

Euthymio presbytero una CCXVIII.

Faustine una LXXXIV.

Firmino una LXXX.

Gaudentio episcopo Brixiæ upa CLXXXIV.

Gemello quatuor. 1. LXXIX. 2. CXXIV. 3. CXXXII.
4. CXCIV.

Gerontio presbytero una LIV.

Harmatic una LXXV.

Helladio episcopo una CLXXII.

Heortio episcopo una XXX.

Herculio una CCI.

Hesychio quinque. 1. XXIV. 2. LXXIV. 3. CLXXVL

5. CXCVIII. 5. CCXXIII.

Hesychio Salonæ una CLXXXIII.

Hymnetio archistro duze. 1. XXXVIII. 2. LXXXI.

Hypatio presbytero duæ. 1. XCVII. 2. CLXXX.

Joanni episcopo Jerosolymitano una LXXXVIII.

Italicæ una CLXX.

[527'] Julianæ una CLXIX.

Leontio una LXXXIII

Lucio episcopo una LXXXV.

Magno episcopo una XXVI.

Halcho una LXXI.

Marcellino duæ. 1. XXXI. 2. CLXXXVIII.

Marciano et Marcellino sex. 1. XIX. 2. LXV. 3. C. 4. CXXIX. 5. CCXXIV. 6. CCXXI.

Murciano una CXXII.

Mari episcopo una LXXXVI.

Mariniano uno CXXVIII.

Maroni presb. et monacho una XXXVI.

Maximo episcopo una CL.

Monachis Gotthis una CCVII.

Montio una CLXXI.

Mousi episcopo una XC.

Nousi presbytero una XCII.

Musonio una CCXVI.

Namea una XLVII.

Nicolao presbytero tres. 1. Lill. 2. LXIX. 2. CXLV.

OAUT.

Onesicratiæ una CXCII.

Pæanio quatuor. 1. XCV. 2. CXCIII. 3. CCIV. 4. CCXX.

Palladio episcopo una CXIII.

Pelagio presbytero una CCXV

Peniadiæ diaconissæ tres 1. XCIV. 2. CIV. 3. CLXXXV.

Philippo presbytero una CCXIII.

Phæniciæ presbyteris una CXXIII.

Polybio duæ. 1. CXXXVIII. 2. CXLIII.

Porphyrio episc. Rhosensi una CCXXXV.

Presbyteris Romanis una CLXI.

Probæ una CLXVIII.

Procopio una CLXXXVII.

Romano presbytero quatuor. 1. XXIII. [2. XXXVI.

secund. Savil. 3. LXXVIII. 4. XCI.

Romylo et Byso una LVI.

Rufino una XLVI.

Rufino presbytero una CXXVI.

Rufino episcopo una CIV.

Salvioni CCIX. [V. not.]

Salustio presbytero una CLIII.

Sebastiano presbytero una CCXIV.

Severæ una CCXXIX.

Severinæ et Romy'æ una CCXIX.

Severo presbytero una CI.

Studio præfecto urbis una CXCVII.

Symeoni et Mari presbyteris una LV.

Symmacho presbytero una XLV.

Theodoræ duæ. 1. CXVII. 2. CXX.

Theodoro consulari Syriæ una CXXXIX.

Theodoro episcopo una CXII.

Theodoro medico una CCXXVIII.

Theodoro una CCX.

Theodosio ex ducibus una LVIII.

Theodosio episcopo Scythopolis una LXXXIX.

Theodoto diacono septem. 1. XLIV. 2. LIX. 3. LXVII. 4. LXVIII. 5. CXXXV. 6. CXXXVII.

7. CXL.

Theodoto lectori duæ. 1. Cll. 2. CXXXVI.

Theodoto exconsuli duæ. 1. LXI. 2. CXLI.

Theodoto, Nicolao, Chæreæ una CXLVI.

Theodulo diacono una CCVI.

Theophilo presbytero tres. 1. CXV. 2. CXIX. 3. CCXII.

Timotheo presbytero una CCXI.

Tranquillino episcopo una XXXVII.

Tranquillino una. LXIII.

Valentino tres. 1. XLI. 2. CXVI. 3. ECXVII.

Venerio episcopo Mediolanensi una CLXXXII.

Urbicio episcopo uno CVIII.

Constantii presbyteri epistola 1. ad matrem CCXXXVII. 2. ad sororem CCXXXVIII. 3. ad Valerium et Diophantum CCXXXIX. 4. ad Cashum presbyterum CCXL. 5. ad Cyriacum presbyterum CCXLI.

## ΤΗ ΔΕΣΠΟΙΝΗ ΜΟΥ

Τή αίδεσιμωτάτη και θεοφιλεστάτη διακόνω Όλυμπιάδι, Ίωάντης ἐπίσκοπος ἐν Κυρίω χαίρειν. Έπιστ. α'.

α'. Φέρε δη άπαντλήσω σου τῆς άθυμίας τὸ ἔλχος, χαὶ διασχεδάσωτοὺς λογισμοὺς τὸ νέφος τοῦτο συνάγοντας. Τί γάρ έστιν δ συγχεί σου την διάνοιαν, καὶ λυπή, καὶ άδημονείς; "Οτι άγριος ό χειμών ό τὰς Ἐκκλησίας καταλαδών και ζοφώδης, και νύκτα άσέληνον [528-525\*, 526', 527', 528'] πάντα είργάσατο, καὶ καθ' ἐκάστην κορυφούται την ημέραν, πικρά τινα ωδίνων ναυάγια, καὶ αύξεται ή πανωλεθρία τῆς οἰκουμένης; Οἶδα τοῦτο κάγὼ, καὶ οὐδεὶς ἀντερεῖ, καὶ εἰ βούλει, καὶ είχόνα άναπλάττω τῶν γινομένων, ὥστε σαφεστέραν φοι ποιήσαι την τραγφδίαν. Θάλασσαν δρώμεν ἀπ' αύτῆς κάτωθεν άναμοχλευομένην τῆς άδύσσου, πλωτῆρας τοίς ὕδάσι νεκρούς ἐπιπλέοντας, ἐτέρους ὑποδρυχίους γενομένους, τὰς σανίδας τῶν πλοίων διαλυομένας, τὰ Ιστία διαβρηγνύμενα, τοὺς Ιστοὺς διακλωμένους, τάς κώπας των χειρών <sup>α</sup> των ναυτών άποπτάσας, τους κυδερνήτας άντι οιάκων επί τῶν καταστρωμάτων καθημένους, τὰς χεῖρας τοῖς γόνασι περιπλέχοντας, χαλ πρός την άμηχανίαν των γινομένων χωχύοντας, όξέως βοώντας, θρηνούντας, όλοφυρομένους μόνον, ούχ ούρανδη, ού πέλαγος φαινόμενον, άλλά σχότος πάντα βαθύ χαι άφεγγες χαι ζοφῶδες, ὡς οὐδὲ τοὺς πλησίον ἐπιτρέποντα βλέπειν, καὶ πολύν τὸν πάταγον τῶν κυμάτων, καὶ θηρία θαλάττια πάντοθεν τοίς πλέουσιν ἐπιτιθέμενα. Μάλλον δὲ μέχρι τίνος διώχομεν ἀχίχητα; Οἶαν γὰρ ἄν ζητήσω τῶν παρόντων χαχῶν εἰχόνα, ἡττώμενος ὁ λόγος άναχωρεί. 'Αλλ' όμως και ταῦτα ίδων οὐκ ἀπογινώσκω τῆς χρηστοτέρας ἐλπίδος, τὸν κυδερνήτην τουδε του παντός έννοων, ός ου τέχνη περιγίνεται του χειμώνος, άλλὰ νεύματι λύει την ζάλην. Εί δὲ μη ἐχ προοιμίων, μηδέ εύθέως, έθος αὐτῷ τοιοῦτο, μὴ ἐν άρχη τὰ δεινά καταλύειν, άλλ' ὅταν αὐξηθή, καὶ πρός το τέλος Ελθη, και παρά τῶν πλειόνων ἀπογνωσθή, τότε θαυματουργεί και παραδοξοποιεί, τήν τε οίχείαν ένδειχνύμενος δύναμιν, καί των έμπιπτόντων την ύπομονην έγγυμνάζων. Μη τοίνυν άναπέσης.

"Εν γὰρ μόνον ἐστὶν, 'Ολυμπιὰς, φοδερὸν, εἶς πειρασμὸς, ἀμαρτία μόνον καὶ τοῦτο συνεχῶς ἐπάδων σοι τὸ ρῆμα οὐκ ἐπαυσάμην τὰ δὲ ἄλλα πάντα μῦθος, κὰν ἐπιδουλὰς εἴπης, κὰν ἀπεχθείας, κὰν δόλους, κὰν συκοφαντίας, κὰν λοιδορίας, κὰν κατηγορίας, κὰν δημεύσεις, κὰν ἐξορίας, κὰν ξίφη ἡκονημένα, κὰν πέλαγος, κὰν τὸν τῆς οἰκουμένης ἀπάσης πόλεμον. Οἶα γὰρ ἄν εἵη ταῦτα, πρόσκαιρά τέ ἐστι

καὶ ἐπίκηρα, καὶ ἐν θνητῷ γενόμενα σώματι, καὶ την νήφουσαν οὐδὲν παραβλάπτοντα ψυχήν. Διά τοι τούτο και τῶν χρηστῶν και τῶν λυπηρῶν τῶν κατά τον παρόντα βίον το εύτελες ο μαχάριος Παύλος δείξαι βουλόμενος μιᾳ λέξει τὸ πᾶν ἐνέφηνεν, εἰπών · Τὰ γάρ βλεπόμενα πρόσκαιρα. Τί τοίνυν τὰ πρόσκαιρα δέδοικας, τὰ ποταμίων ρευμάτων δίκην παραβρέοντα; Τοιαῦτα γάρτὰ παρόντα, κᾶν χρηστὰ ή, κᾶν λυπηρά. Προφήτης δὲ ἔτερος ἄπασαν την άνθρωπίνην εύημερίαν ου [529] χόρτω, άλλ' ετέρα ύλη ευτελεστέρα παρέδαλεν, ἄνθος αὐτὴν ὀνομάσας χόρτου πᾶσαν όμοῦ. Οὐδὲ γὰρ μέρος αὐτῆς ἔθηκεν, οἶον πλοῦτον μόνον, ή τρυφήν μόνον, ή δυναστείαν, ή τιμάς · άλλά πάντα τὰ ἐν ἀνθρώποις δοχοῦντα είναι λαμπρὰ μιῷ προσηγορία τη της δόξης περιλαδών, ούτως επήγαγε την είχονα του χόρτου, είπών Πάσα δόξα άνθρώπου ώς ἄνθος χόρτου.

β'. 'Αλλ' ή δυσημερία δεινόν καὶ βαρύ. 'Αλλ' δρα καλ ταύτην πάλιν ετέρα παραδαλλομένην είχόνι, καί καταφρόνει και ταύτης. Τάς γάρ λοιδορίας, και τάς ύδρεις, καλ τὰ όνείδη, καλ τὰ σκώμματα τὰ παρὰ των έχθρων, και τας επιδουλάς ίματίφ παλαιωθέντι και ερίφ διαδρωθέντι παρεικάζων, Ελεγεν · 'Orειδισμόν ανθρώπων μή φοδείσθε και τῷ φαυλισμῷ αύτων μη ήττασθε, ότι ώς ίματιον παλαιωθήσονται, και ώσει ξριον ύπο σητός, ούτω βρωθήσονται. Μηδέν σε τοίνυν ταραττέτω τῶν γινομένων, ἀλλ' άφεζσα τον δείνα και τον δείνα παρακαλείν, και τάς σχιάς παρατρέγειν (τοῦτο γάρ ή άνθρωπίνη συμμαχία), τὸν Ἰησοῦν, ῷ λατρεύεις, ἐνδελεχῶς παρακάλει νεῦσαι μόνον καὶ πάντα ἐν μ:ἄ καιροῦ λύεται ροπή. Εί δὲ παρεκάλεσας, καὶ οὐκ ἐλύθη, τοιοῦτον τῷ Θεῷ έθος, μή έχ προοιμίων (τὸν γὰρ ἔμπροσθεν ἀναλήψομαι λόγον) χαταλύειν τὰ δεινά , άλλ' δταν χορυφωθή, ζταν αύξηθή, δταν σχεδόν μηδέν ὑπολελειμμένον ή της των πολεμούντων κακίας, τότε άθρόον πάντα μεταδάλλειν έπὶ τὸ γαληνὸν, καὶ πρὸς ἀπροσδοχήτους τινάς χαταστάσεις αὐτά πραγμάτων άγειν. Ού γάρ τοσαῦτα δύναται μόνον ποιῆσαι χρηστά, δσα προσδοχώμεν και ελπίζομεν, άλλα και πολλώ πλείονα, και άπείρως μείζονα. Διό και Παῦλος Ελεγε • Τῷ 💍 🕏 δυταμέτφ ύπερ πάντα ποιῆσαι, ύπερ έπ περισσοῦ ὧν αlτούμεθα ἡ νοοῦμεν. Μἡ γὰρ οὐχ ἡδύνατο έχ προοιμίων χωλύσαι τούς παϊδας τούς τρείς είς τον πειρασμόν έχεινον μή έμπεσειν; 'Αλλ' ούχ ήδου-

b Unus lúciv tà δεινά.

<sup>\*</sup> Sic omnes ferme mss. Editi τὰς κώπας τῶν ναυτῶν.

### DOMINÆ MEÆ

SUMMOPERE VENERANDÆ, AC RELIGIOSISSIMÆ OLYMPIADI, DIACONISSÆ, JOANNES EPISCOPUS SA-LUTEM IN DOMINO. EPIST. I (a).

-00

1. Age vero mœstitiæ tuæ ulcus rursum mitigabo, atque cogitationes eas, quæ hanc nubem cogunt, diseutiam. Quid enim est, quod animum tuum perturbat ? cur doles, cur excruciaris? An quod sæva et caliginosa est hæc tempestas quæ Ecclesias occupavit, cunctaque in obscurissimam noctem commutavit, atque in dies augetur, et acerba quædam naufragia parturit, orbisque terrarum interitus ingravescit? Id ego quoque perspectum habeo, nec quisquam est, qui inficias ire queat; ac, si vis, eorum etiam quæ fiunt imaginem quamdam effingam, quo clariorem tibi tragodiam reddam. Mare cerninus ab imis usque gurgitibus undique revulsum, nautas mortuos summa unda natantes, alios pessum euntes, navium tabulas dissolutas, perrupta et lacerata vela, malos effractos, remos e nautarum manibus elapsos, naucleros gubernaculorum loco tabulatis insidentes, manus genibus innectentes, atque in eam consilii inopiam redactos, ut tantummodo lugeant, ac gemitus et ejulatus edant; non cælum, non mare conspiciunt, sed densas atque obscuras tenebras caliginemque tantam, ut ne propinquos quidem perspicere sinat, ingentem denique fluctuum sonitum, ac marinas belloas in eos, qui navigant, omni ex parte impetum acientes. Imo vero quousque id persequimur, quod consequi non possumus? Quamcumque enim præsentium calamitatum essigiem exquiram, oratio vi malorum superata, pedem refert. Cæterum, etiamsi hæc perspicio, tamen meliorum rerum spem non amitto: hujusce universitatis Gubernatorem ante animum proponens, qui non arte atque industria tempestatem superat, verum nutu solo procellam frangit. Quod si hand primum ac statim facit, hæc scilicet ipsius consuctudo est, ut rerum acerbitates non in principio exstinguat: verum cum creverint, atque ad finem extremum pervenerint, jamque spes omnis a permultis abjecta sit, tum denique mira atque ab hominum opinione aliena facinora edere soleat; et vim suam ostendens, et eorum, qui in calamitates incidunt, patientiam exercens. Quamobrem ne animum dejicias.

Nihil grave præter peccatum. Deus non statim semper adversa tollit. — Etenim una dumtaxat res gravis se pertimescenda est, o Olympias, una tentatio, sempe peccatum; atque hoc verbum numquam tibi necimere destiti: reliqua autem omnia, mera fabula, sive insidias dixeris, sive inimicitias, sive fraudes, sive calumnias, sive maledicta, sive accusationes, sive bo-

(a) Epistolæ ad Olympiadem collatæ sunt cum Fabric., Crislin. et tribus Regiis. Unus Reg.: Epistola prima scripta Cucuso Ciliciæ ad beutam Olympiadem: Έπιστολή π΄ γραφείσα ἀπὸ Κουπουσοῦ τῆς Κιλιπίας πρὸς τὴν μεπιρίαν Ολυμπιάδα.

norum proscriptiones, sive exsilia, sive gladios præacutos, sive mare, sive totius terrarum orbis bellum. Nam quæcumque tandem hæc omnia sint, certe temporaria et caduca sunt, atque in mortali corpore exsistunt, nec vigilanti animæ detrimentum afferunt. Quocirca etiam beatus Paulus et jucunditatum et molestiarum hujus vitæ imbecillitatem demonstrare studens, unico vocabulo id prorsus indicavit, cum ita loquutus est : Quæ enim videntur, temporalia sunt (2. Cor. 4. 18). Quid igitur ea quæ temporaria sunt, ac fluminum instar fluunt, extimescis? Hujusmodi quippe sunt res præsentes, tam lætæ, quam molestæ. Quin alter quoque propheta humanam omnem felicitatem. ne fœno quidem, verum alteri viliori materiæ comparavit, eam videlicet universam sœni slorem appellans. Neque ipsius dumtaxat partem quamdam posuit, ut opes tantum, aut luxum ac delicias, aut potentiam. aut honores : verum omnia ea quæ apud mortales præclara et splendida esse videntur, unico gloriæ vocabulo complexus, ita demum subjunxit, fæni simulacrum dicens: Omnis gloria hominis tamquam flus fæni (Isai, 40. 6).

2. At, inquis, gravis et acerba res est adversitas. At vide quomodo hæc quoque cum alia imagine conferatur : sicque hanc etiam contemne. Siquidem convicia et contumelias, ac probra, et offendicula ca quæ ab inimicis objiciuntur, et insidias indumento vetustate consumpto, ac lanæ exesæ comparans, his verbis utebatur : Nolite timere opprobrium hominum, et blasphemias eorum ne metuatis. Sicut enim vestimentum, sic comedet cos vermis : et sicut lanam, sic devorubit eos tinea (Isai. 51. 7. 8). Quamobrem nihil eorum, quæ accidunt, animum tuum conturbet : verum alium atque alium rogare et umbras persequi supersedens (neque enim aliud est humanum auxilium), Jesum quem colis, sine ulla intermissione obsecra, ut vel solum annuat : atque omnia unico temporis momento dilabentur. Quod si obsecrasti, nec tamen malum depulsum est, id scilicet Deo usitatum est, ut non statim (ut quod superius dixi repetam) acerbitates exstinguat : sed cum ex intumuerint atque aucta fuerint, iique qui bellum inferent, nihil fere ad omnem improbitatem sibi reliqui fecerint, tum denique omnia in tranquillum repente mutet, atque in inopinatos quosdam rerum status ea adducat. Neque enim tot dumtaxat bona efficere potest, quot exspectamus ac speramus : verum multo plura, atque infinitis partibus majora. Ob idque etiam Paulus dicebat : Ei autem qui potens est facere superabundanter quam petimus au cogitamus (Ephes. 5. 20). Annon statim prohibere poterat, ne tres pueri in tentationem illam laberentur (Dan. 3)? Verum id minime facere voluit, ut ingentem

ipsis quæstum concillaret. Esque de causa cos in barbarorum quoque manus cadere passus cat, ac fornacem in incredibilem quamdam altitudinem accendi, regiamque iracundiam fornace atrocius inflammari, eosque manibus ac pedibus arctissime vinciri, atque in ignem conjici; cum autem omnes, qui eos spectabant, eorum salutem pro deplorata habuissent, tum demum subito ac præter spem omnem sosc exseruit præstantissimi artificis Dei in miraculis edendis facultas, atque eximium quemdam in modum emicuit. Siquidem ignis vinciebatur, qui autem vincii erant solvebantur; ac fornax in templum et fontem ac rorem mutabatar, regiaque aula magnificentior augustiorque reddebatur : naturamque illam edacissimam, ac ferrum etiam et lapides, atque omnem denique materiam superantem, crinium natura vincebat. Atque modulatissimus illic sanctorum chorus stabat, utrasque res conditas ad mirificum hune concentum invitans: hymnosque ad grati animi significationem ad Deum transmittebant, quod videlicet vinculis constricti, quod, quantum quidem in hostibus fuerat, exusti ', quod patriis sedibus exturbati, quod captivi abducti, quod libertate spoliati fuissent, quod urbibus, quod domibus carerent, extorresque essent, auod denique in aliena et barbara terra degerent : boc enim grati animi est. Postquam autem et hostium improbitas partibus omnibus absoluta fuit, (quid enim ultra mortem jam conari poterant?) et pugilum virtus expleta est, atque etiam contexta corona, et præsnia ipsis collecta sunt, nec jam ad gloriam nominisque splendorem quidquam restabat : tum demum scilicet mala depelluntur, et qui fornacem accenderat, eosque tam gravi supplicio addixerat, idem sanctos illos pugiles mirificis laudibus effert, ac miraculum a Deo editum prædicat, literasque ingenti laude refertas quoquo gentium mittit, ea quæ acciderant commemorans, atque fide dignum divinorum miraculorum præconem se præbens. Nam quoniam inimicus et hostis ipse erat, idcirco jam apud hostes etiam ab omni suspicione remota erant, quæ scribebantur.

3. Vidisti Dei solertiam? vidisti sapientiam? vidisti quid præter hominum opinionem patravit? vidisti benignitatem et curam? Proinde ne commovearis ac perturberis, verum pro omnibus rebus constanter il si gratias age, eumque lauda, roga, supplexque obsecra; etiamsi sexcenti tumultus, sexcentæ perturhationes ac procellæ tihi ob oculos versentur, nihil Jamen horum te perturbet. Neque enim Dominus nohis rerum difficultate antevertitur, etiamsi alioqui omnia in extremam perniciem devoluta sint. Potest quippe ipse et jacentes excitare, et errantes in viam revocare, et eos qui offendiculum passi sunt, corrigere, et eos qui innumeris peccatis cooperti sunt, liberare ac probos efficere, et exstinctos vita donare, et iis quæ diruta sunt, majorem splendorem comparare, et quie vetustatem contraxerunt, renovare. Nam cum boc efficiat, ut quæ non erant oriantur, et lis que musquam omnino cernebantur, ut sint, afferat,

sic Mas. In Editis deest von, exusti; sed Interpres legit.

muito sane magis ea quæ sunt, et quæ facta sunt, smendabit. At multi sunt qui pereant, multi quibus scandalum inferator? Sed multa hujusmodi siepe contigerunt, quæ tamen posten eam, quam par erat, medicinam consequuta sunt : nisi qui fortasse mutatis etiam rebus, in incurabili morbo pertinaciter hæserunt. Quid autem eo nomine perturbatione afficeris animumque dejicis, quod ille ejectus sit, ille contra introductus? Christus in crucem agehatur, ac Barabhas latro poscebatur, atque corruptum vulgus homicidam petius quam Servatorem ac tet beneficiorum auctorem conservandum esse clamabat. Quot hominibus hæc offensionem attulisse, quet hominibus exitium invexisse existimas? Verum præstat sermonem altius repetere. Annon is, qui cruci affixus est, statim ut in lucem prodiit, solum vertit, atque cum universa demo ab ipsis incunabulis in exteram terram fogitivos migravit, in barbarorum scilicet regionem tam longo itineris intervallo distantem abductus? Qua quidem ex causa ingens etiam vis cruoris profusa est, cædes et mactationes exstiterant, teneraque omnis ætas non secus atque in prælio et acie concidebatur, infantesque a mamillis avulsi trucidabantur, cumque lac adhuc in faucibus haberent, eorum in jugulo et collo ferrum adigebatur. Quid bac tragedia gravius acerbiusque fingi potest? Atque bac ab eo perpetrabantur, qui ipsum ad necem quærebat : et tamen Deus pro sua lenitate, cum tam tragicum scelus designaretur, tantaque vis cruoris fluerct, id patiebatur, id, inquam, cum prohibere posset, patielatur, arcana nimirum sapientia tuntam animi æquitatem ac lenitatem præ se ferens. Postquam autem e barbarorum regione in patriam rediit, atque a:tate auctus est, bellum undique adversus eum excitabatur. Ac primum Joannis discipuli livore concitabantur, ipsique invidebant; tametsi alioqui Joannes ipsum coleret et observaret; atque his verbis utebantur : Qui eral tecum trans Jordanem, ecce ipse baptizat, et omnes ad eum veniunt (Joan. 3. 26). Hæc enim verha hominum erant, qui jam invidiæ stimulis pungerentur, atque hoc morbo laborarent. Ob eamque causam unus etiam ex discipulis, qui hanc orationem habuerant, cum Judæo quodam contendebat ac decertabat. disputationem de purificationibus movens, ac baptismum Joannis cum baptismo discipulorum Christi conferens. Facta est enim, inquit ille, ex discipulis Joannis cum Judæo quodam quæstio de purificatione (Joan. 3. 25). Ut autem miracula edere coepit, quot calumniis appetitus est? Alii enim Samaritanum eum et dæmoniacum appellabant, his verbis, Samaritanus es tu, et damonium habes (Joan. 8. 48); alii imposto rem, dicentes: Hic non ex Deo, sed seducit turbam (Joan. 7. 12); alii præstigiatorem, his verbis utentes: In Beelzebub principe dæmoniorum ejicit dæmonia (Matth. 9. 54); ac subinde hæc repetebant, Deique hostem et helluonem ac voracem et vino deditum. atque improborum ac perditorum hominum amicum eum vocabant. Venit enim, inquit, Filius homisus manducans et bibens, et dicitis: Ecce homo vorax et

λήθη, πολλήν αὐτοῖς συνάγων την ἐμπορίαν. Διὰ τούτο άφτικε και χερσίν αύτους βαρδαρικαίς παραδοθήναι, και την κάμινον εξαφθήναι πρός ύψος άφατον, καί την βασιλικήν όργην της καμίνου χαλεπώτερον έπκαηναι, και χείρας δεθήναι και πόδας μετά πολλής της σφοδρότητος, και είς το πύρ έμβληθηναι και ότε πάντες οι θεωρούντες αύτους άπέγνωσαν αυτών την σωτηρίαν, τότε άθρόον και περ' ελπίδα πάσαν άνεφαίνετο ή θαυματοποιία τοῦ άριστοτέχνου Θεοῦ, καὶ μετά πολλης εξέλαμπε της ύπερβολης. Το μέν γάρ πυρ έδεσμείτο, οἱ δεσμώται δὲ ἐλύοντο· καὶ ναὸς εὐκτήριος ή χάμενος έγένετο, χαλ πηγή, χαλ δρόσος, χαλ αύλῶν βασιλιχών σεμνοτέρα, χαὶ τὴν παμφάγον οὐσίαν έκείνην, και σιδήρου, και λίθων περιγινομένην, και πάσης χρατούσαν ύλης, τριχών ένίχα φύσις. Καί χορός ίστατο παναρμόνιος [530] αὐτόθι τῶν άγίων exelver exarepar the atlace els the baumaglar tain την χαλούντων μελφιβίαν . ήδόν τε εύχαριστηρίους άνεπέμποντες δμνους ύπερ ων εδέθησαν, ύπερ ων έχάησαν ε, τό γε έχθρων μέρος, ύπερ ων πατρίδος έξέπεσον, ύπέρ ὧν αίχμάλωτοι γεγόνασιν, ύπέρ ὧν την έλευθερίαν άφηρέθησαν, όπερ ων απόλιδες, άοιχοι χαὶ μετανάσται ἐγένοντο, ὑπὲρ ὧν ἐν ἀλλοτρία καὶ βαρδάρφ διέτριδον γξ τοῦτο γάρ ψυχῆς εύγνώμονος. Καὶ ἐπειδή καὶ τὰ τῆς κακίας τῶν πολεμούντων ἀπήρτιστο (τί γάρ μετά θάνατον λοιπόν ἐπιχειεησαι ηδύναντο;), xxl τὰ τῶν ἀθλητῶν ἐπεπλήρωτο, και ο στέφανος επλάκη, και τὰ βραδεία αὐτοίς συνελέγη, και ούδεν λοιπόν Ελ[ε]ιπεν είς εύδοκίμησιν τότε δή τὰ δεινά λύεται, καὶ ὁ τὴν κάμινον ἐνάψας καὶ τοσαύτη παραδούς τιμωρία, ούτος θαυμαστός έπαινέτης των άγίων έχεινων άθλητων γίνεται, και χήρυξ της του Θιού παραδοξοποιίας, και πανταχού της oiποιμένης έχπέμπει γράμματα πολλής γέμοντα εύφη+ μίας, διηγούμενος τὰ γεγενημένα, καὶ ἀξιόπιστος γινόμενος κήρυξ των του παραδοξοποιού Θεού θαυμάτων. Έπειδή γάρ έχθρος ήν και πολέμιος, ανύποπτα λοιπόν και παρά τοις έχθροις τὰ γραφόμενα ξίν.

γ. Είδες το εύμηχανον του Θεού; είδες το σοφόν; είδες το παράδοξον; είδες το φιλάνθρωπον και κηδεμονικόν; Μή τοίνυν θορυδοῦ, μηδέ ταράττου, άλλά μένε διηνεχώς ύπερ πάντων τῷ θεῷ εύχαριστοῦσα, δεξολογούσα, παρακαλούσα, δεομένη, Ικετεύουσα κάν μυρίοι θόρυδοι, κάν μυρίαι ταραχαί έπίωσι, κάν καταιγίδες επ' δψιν κέωνται b, μηδέν σε τούτων τα**ραττέ**τω. Ού γάρ προλαμδάνεται ήμιν ο Δεσπότης ύπο της των πραγμάτων δυσκολίας, κάν είς ξοχατον δλεθρον πάντα κατενεχθή. Δυνατόν γάρ αὐτῷ καλ τούς πεπτωκότας έγείραι, και τους πεπλανημένους ἐπιστρέψαι, καὶ τοὺς σκανδαλισθέντας διορθώσαι, καὶ τούς μυρίων πληρωθέντας άμαρτημάτων άπαλλάξαι καὶ δικαίους ποιῆσαι, καὶ τοὺς νεκρωθέντας ζωογονήσαι, και κατασκαφέντα λαμπρότερα έργάσασθαι, και τὰ παλαιωθέντα άνανεωσαι. Εί γάρ τὰ μή δυτα

ποιεί γενέσθαι, καλ τοίς μηδαμού μηθαμώς φαινομε. νοις χαρίζεται το είναι, πολλή μαλλον τα διτα και γενομένα διορθώσεται. 'Αλλά πολλοί οἱ ἀπολλύμενοι. πολλοί οἱ σκανδαλιζόμενοι; Πολλά πολλάκις καὶ ήδη τοιαύτα γέγονεν, άλλ' ύστερον την προσήχουσαν Ελαδε πάντα διόρθωσιν, πλην εί μη τινες άνι**άτως έμει**ναν έχοντες καὶ μετά τὴν τῶν πραγμ<del>άτων μεταδο-</del> λήν. Τι ταράττη, και αλύεις, εί ο δείνα εκδέδληται, και ο δείνα είσενήνεκται; Ο Χριστός έσταυρούτο, καὶ Βαραδδάς ὁ ληστής ἐξητεῖτος, καὶ ὁ διεφθαρμένος έδόα δήμος, τὸν ἀνδροφόνον τοῦ Σωτήρος καὶ εὐεργέτου δείν μαλλον σωθήναι. Πόσους [531] νομίζεις ταύτα έσχανδάλισε τότε; πόσους ταύτα τέως άπώλεσε; Μάλλον δὲ άνώτερον τὸν λόγον άναγχα**ῖον** άγαγείν. Οὐχ εύθέως τεχθείς οὕτος ό σταυρωθείς, μετανάστης εγίνετο και φυγάς και μετά όλοκλήρου τῆς οίχίας πρός την άλλοτρίαν εξ αύτων σπαργάνων άπφχίζετο, διάστημα όδοῦ τοσοῦτον εἰς βάρδαρον ἀπο αγόμενος χώραν; Καὶ αἰμάτων ρύακες ἐκ τῆς ὑποθέσεως ταύτης έγίνοντο, καὶ φόνοι άδικοι, καὶ σφαγαὶ, και ή δωρος ήλικία πάσα καθάπερ έν παρατάξει και πολέμω κατεκόπτετο, καλ τῶν μαζῶν ἀποσπώμενος οί παίδες σφαγή παρεδίδοντο, καλ έτι του γάλακτος έπε του φάρυγγος δυτος, διλ του λαιμού και της δέρρης το ξίφος ήλαύνετο. Τί ταύτης χαλεπώτερον τραγφδίας; Καὶ ταῦτα ἔπραττεν ὁ ζητῶν αὐτὸν ἀνελεῖν. καλ ό μακρόθυμος Θεός ήνείχετο τοιαύτης τολμωμένης τραγφδίας, τοσούτου βέοντος αϊματος, καλ ήνείχετο χωλύσαι δυνάμενος, άποββήτφ τινὶ σοφίφ την τοσαύτην ἐπιδειχνύμενος μαχροθυμίαν. Έπειδή δὲ έπανηλθεν από της βαρδάρου χώρας, και ηυξήθη. πόλεμος αὐτῷ πανταχόθεν ἀνερριπίζετο. Καὶ πρῶτον μέν οἱ Ἰωάννου μαθηταὶ διεφθόνουν, καὶ ἐδάσκαινον, καίτοι γε έκείνου τὰ αύτοῦ d θεραπεύοντος, καὶ Ελεγον, δτι "Ος ήτ μετά σοῦ πέρατ 'Ιορδάτου, ίδε οὗτος βαπτίζει, καὶ πάντες ξρχονται πρὸς αὐτόν. Ταῦτα γάρ ὑποχνιζομένων ήν λοιπόν τὰ βήματα, καὶ φθόκρ βαλλομένων, καὶ τηκομένων τῷ πάθει. Διά τοι τοῦτο και μετά Ίουδαίου τινός είς των μαθητών των ταυτα είρηχότων έφιλονείχει, και έπύχτευε τον περί καθαρσίων λόγον χινών, και βάπτισμα βαπτίσματι παραδάλλων, τὸ Ἰωάννου τῷ τῶν μαθητῶν τοῦ Χριστοῦ. Έγενετο γάρ, φησίν, έχ τῶν μαθητῶν Ίωάννου μετά Ιουδαίου τιτός ζήτησις περί καθαρισμού. Έπειδη δὲ καὶ τῶν σημείων ήψατο, πόσαι συκοφαντίαι; Οι μέν Σαμαρείτην έχάλουν και δαιμονώντα, λέγοντες, ότι Σαμαρείτης εί σύ, και δαιμότιος έχεις οι δε πλάνον, λέγοντες. Οὖτος οὐκ ἔστιν έμ τοῦ Θεοῦ, d.l.à πλατά τὸν öχλον : ol δὲ γόςτα, λέγοντες, ότι 'Er τφ άρχοντι των δαιμονίων · τφ Βεελζεδούλ έχδάλλει τὰ δαιμόνια καὶ συνεχῶς ταύτα επέλεγον, και άντίθεον ώνόμαζον, και γαστρίμαργον, και άδηφάγον, και μέθυσον, και πονηρών και διεφθαρμένων φίλον. Ήλθε γάρ, φησίν, ο Υίος τοῦ άνθρώπου έσθίων καὶ πίνων, καὶ λέγουσιν, Ἰδοψ

Sie mss. In editis hæc, ύπλρ ὧν ἐπάησαν, desunt; sed interpres legit.

Dunnes unanuscripti καταιγίδες κὰν πάντα ἐπ' δψιν κάγται. pastrema verba in prius editis variant; sed interpretis lectio cum mss. consonat.

Sic Coislin. recte, atque ita legit interpres editi ἐξήγετο. Quidam mss. ἐζητεῖτο.
 Aliquot mss. τὰ αὐτῶν.

<sup>·</sup> Sic mss. in editis very demovier deest.

άνθρωπος φάγος και οίνοπότης, τελωνών φίλος και άμαρτωλών. Και ότε δε τη πόρνη διελέγετο, ψευδοπροφήτην αυτόν εκάλουν. Εί τάρ ήτ προφήτης, φησίν, ήδει τίς έστιν αυτη ή γυνή ή λαλου. σα αὐτῷ· καὶ καθ' ἐκάστην ἡμέραν τοὺς ὀδόντας ἡχόνων κατ' αὐτοῦ. Καὶ οὐκ Ἰουδαῖοι μόνον οῦτως επολέμουν αυτώ, άλλ' ουδε αυτοί οι δοχούντες είναι άδελφοι ύγιῶς εἶχον πρὸς αὐτὸν, άλλά και ἐκ τῶν οίχείων ο πόλεμος αὐτῷ [532] ἀνερβιπίζετο. "Ορα γοῦν, πῶς καὶ αὐτοὶ ἦσαν διεφθαρμένοι, ἐξ ὧν καὶ ὁ εύαγγελιστής επάγων Ελεγεν Ούδε γάρ οι άδελφοι αὐτοῦ ἐπίστευον εἰς αὐτόν.

δ. 'Αλλ' ἐπειδή σκανδαλιζομένων μέμνησαι πολλών καὶ πλανωμένων, πόσους οἶει κατά τὸν καιρὸν τοῦ σταυροῦ σκανδαλισθῆναι τῶν μαθητῶν; \*Ο μέν προέδωκεν, οί δὲ ἐδραπέτευσαν, ὁ δὲ ἡρνήσατο, καὶ πάντων άναχωρησάντων ήγετο μόνος δεδεμένος. Πόσους τοίνυν οίει πρώην έωρακότας τὰ σημεία αὐτὸν έργαζόμενον, νεκρούς έγείροντα, λεπρούς καθαίροντα ... δαίμονας άπελαύνοντα, άρτους πηγάζοντα, τὰ άλλα τεράστια έργαζόμενον, σχανδαλισθῆναι χατά τὸν καιρον έχεινον, θεωρούντας μόνον άπαγόμενον και δεδεμένον, εύτελῶν αὐτὸν στρατιωτῶν περιστοιχιζόντων, καὶ ἰερέων Ἰουδαϊκῶν ἐπομένων καὶ θορυδούντων καὶ ταραττόντων, καὶ τοὺς ἐχθροὺς ἄπαντας μόνον ἐν μέσω έχοντας ἀπειλημμένον αύτον, χαὶ τον προδότην παρόντα καὶ ἐναδρυνόμενον τέως; Τί δὲ, ἡνίκα ἐμαστιγούτο; Καὶ είχὸς παρείναι πληθος ἄπειρον. Έορτη γάρ ήν περιφανής ή πάντας συνάγουσα, καὶ μητρόπολις ή το δράμα της παρανομίας δεξαμένη, και έν μεσημδρία μέση. Πόσους τοίνυν οίει παρείναι τότε καὶ σχανδαλίζεσθαι, όρωντας αύτον δεδεμένον, μεμαστιγωμένον, αϊματι περιρρεόμενον Β, ύπο ήγεμονικοῦ δικαστηρίου έξεταζόμενον, καλ οὐδένα τῶν μαθητῶν παρόντα; Τί δὲ, ἡνίκα καὶ ποικίλαι ἐκεῖναι καὶ συνεχείς και επάλληλοι εγένοντο κατ' αὐτοῦ κωμιφδίαι, καί ποτέ μέν αὐτὸν ἀκάνθαις ἐστεφάνουν, ποτὲ δὲ χλαμύδα περιετίθεσαν, ποτέ δὲ κάλαμον ἐνεχείριζον, ποτέ δε πίπτοντες αύτον προσεχύνουν, παν είδος χλευασίας κινούντες και γέλωτος; Πόσους οίει σκανδαλίζε σθαι, πόσους θορυδείσθαι, πόσους ταράττεσθαι, ότε έπι χόρρης αυτον Επαιον και Ελεγον, Προφήτευσον ήμιν, Χριστέ, τίς έστιν δ παίσας σε; καλ ήγον καὶ περιήγον, πάσαν την ημέραν · είς τοῦτο άνηλίσχοντο, είς σχώμματα καὶ λοιδορίας καὶ χλευασίαν καὶ γέλωτα ἐν μέσφ θεάτρφ Ἰουδαϊκῷ; Τί δὲ, ότε αὐτὸν ἐρράπιζεν ὁ δοῦλος τοῦ ἀρχιερέως; τί δὲ, ότε τὰ ἰμάτια αὐτοῦ διεμερίζοντο οἱ στρατιώται; ήνίκα δὲ ἐπὶ τὸν σταυρόν ἀνήχθη γυμνός ἐπὶ τοῦ νώτου τὰς μάστιγας ἔχων, καὶ ἀνεσκολοπίζετο; Οὐδὲ γάρ τότε οἱ ἄγριοι θτρες ἐμαλάττοντο, ἀλλὰ μανιχώτεροι μάλλον έγίνοντο, καλ τά τῆς τραγφδίας ἐπετείνετο, και τὰ τῆς χλευασίας ηδξετο. Οι μέν γάρ έλεγον · 'Ο καταλύων τὸν ναὸν, καὶ ἐν τρισὶν ἡμέραις έγείρων αὐτόν. Οι δὲ Ελεγον Αλλους Εσωσεν

έαυτον ου δύναται σωσαι. "Αλλοι δε έλεγον. Εί Υίδς εί τοῦ Θεοῦ, κατάδηθι ἀπό τοῦ σταυροῦ, καί πιστεύσομέν σοι. Τί δὲ, ὅτε τῆ σπογγιὰ χολὴν καὶ δξος ποτίζοντες ένεπαρψνουν αὐτῷ; τί δὲ, δτε οἰ λησταλ έλοιδόρουν αὐτῷ; τί δὲ, ὅπερ καλ ἔμπροσθεν έλεγον, τὸ φρικτὸν έκεῖνο καὶ παρανομώτατον, ότε τὸν ληστιν [533] ἐκεΐνον καλ τοιχωρύχον καλ μυρίων γέμοντα φόνων ἄξιον Ελεγον είναι έξαιτηθήναι μάλλον αὐτοῦ, καὶ λαδόντες αῖρεσιν παρά τοῦ δικαστοῦ τὸν Βαραδόᾶν προετίμησαν, ού σταυρώσαι μόνον, άλλά καλ πονηράν βουλόμενοι τῷ Χριστῷ περιθεΐναι δόξαν; Ένόμιζον γάρ δύνασθαι κατασκευάζειν έκ τούτων, ότ: τοῦ ληστοῦ χείρων ήν, καὶ οὕτω παράνομος, ώστε μήτε φιλανθρωπία, μήτε έορτης άξιώματι δύνασθαι σώζεσθαι. Πάντα γάρ τούτου Ένεχεν ἐποίουν, ὧστε αὐτοῦ τὴν ὑπόληψιν διαδαλείν· διά τοι το το καὶ τοὺς δύο ληστάς αὐτῷ συνεσταύρωσαν. 'Αλλ' ἡ ἀλήθεια συ συνεσκιάζετο, άλλά και μειζόνως διέλαμπε. Και τυραννίδα δὲ αὐτῷ ἐνεκάλουν λέγοντες, Πᾶς ὁ ποιῶν ξαυτόν βασιλέα, ούκ έστι φίλος τοῦ Καίσαρος d. τῷ οὐχ ἔχοντι ποῦ τὴν κεφαλὴν κλίναι, τυραννίδος ἐπάγοντες ἔγκλημα. Καὶ ἐπὶ βλασφημία δὲ αὐτὸν έσυχοφάντουν. Ο μέν γάρ άρχιερεύς διέββηξε τά ξμάτια αὐτοῦ λέγων· 'Εβλασφήμησε · τί ἔτι χρεία» έχομεν των μαρτύρων; 'Ο δὲ θάνατος, οίος; · Οὐ βίαιος; ού καταδίκων; ούκ ἐπαράτων; ούχ ὁ αἴσχιστος; ούχ ό τῶν τὰ ἔσχατα παρανενομηκότων, καὶ ούκ άξίων δυτων ούδε έπι τῆς γῆς την ψυχην άφείναι; Τὸ δὲ τῆς ταφῆς εἴδος οὐκ ἐν χάριτος πληροῦται μέρει ; Έλθων γάρ τις τὸ σῶμα αὐτοῦ ἐξῃτήσατο. Οὅτως ούδε ὁ θάπτων αύτὸν ῆν τῶν οἰχείων, τῶν εὐεργετηθέντων, τῶν μαθητῶν, τῶν τοσαύτης ἀπολελαυκότων παρρησίας και ι σωτηρίας, πάντων φυγάδων γενομένων, πάντων ἀποπηδησάντων. Ἡ δὲ πονηρὰ ἐκείνη ύπόληψις, ήν κατεσκεύασαν διά τῆς άναστάσεως, εἰπόντες, ότι "Ηλθον οι μαθηται αὐτοῦ και Εκλεψαν αὐτὸν, πόσους ἐσκανδάλισε, πόσους ὑπεσκέλισε τέως; Καὶ γὰρ ἐχράτησεν ὁ λόγος τότε, χαίτοι γε πεπλααπενος ων και Χομπατων λενομενος φινητος. αγγ, δμως έχράτησε παρά τισι, μετά τὰ σήμαντρα, μετά την περιφάνειαν της άληθείας την τοσαύτην. Οὐδε γάρ τον περί της άναστάσεως ήδεσαν λόγον το πληθος, όπου γε ούδε αύτοι οι μαθηταί ηπίσταντο · Ουδε γάρ ήδεσαν, φησί, τότε, δτι δεί αὐτόν έκ νεκρών draστηται. Πόσους τοίνυν οίει κατά τὰς ἡμέρας έχείνας σχανδαλισθήναι; 'Αλλ' δμως ό μακρόθυμος θεὸς ἡνείχετο, τἢ οἰκεία σοφία καὶ ἀποβρήτψ πάντα oixovouwv.

ε'. Είτα μετά τὰς ἡμέρας ἐχείνας πάλιν χρυπτόμενοι, λανθάνοντες, φυγαδευόμενοι οί μαθηταλ, δεδοικότες,

<sup>·</sup> Savil χαθαρίζοντα.

b Unus περιφρέοντα.

Sic mss. in prius editis aliqua deficiebant.

d Dno mss. βασιλέα αντιλέγει τῷ Καίσαρι. Sic mss. omnes. In editis quædam desiderabantur.

f Hæc, παρρησίας καί, desunt in quibusdam mes.; ibidem quidam mss. πάντων φρούδων.

potator vini, publicanorum et peccatorum amicus (Luc. 7.34). Quin etiam cum ipse cum scorto colloqueretur, falsum prophetam eum nuncupabant: Si enim propheta esset, inquiebant, sciret quæ et qualis est hæc mulier quæ loquitur ad eum (Luc. 7.39); denique quotidie adversus cum dentes acuebant. Nec vero Judaci dumtaxat, ad hunc modum eum bello lacessebant: nam ne ii quidem, qui ipsius fratres esse credebantur, sincero erga eum animo crant, verum a propinquis ipsis bellum in eum movebatur. Perspice quippe ex his quæ evangelista postea subjiciebat, quomodo ipsi quoque corrupti erant: Neque enim ipsius fratres credebant in eum (Joan. 7.5).

4. Porro quoniam multos offensos fuisse atque reeta via aberrasse commemoras, quot, quæso, discipulos fuisse putas, qui crucis tempore offensi sint? Unus prodidit, alii in fugam se contulerunt, alius abjuravit : cumque omnes secessissent, solus ipse vinctus ducebatur. Quot igitur homines tibi videntur, cum non ita pridem eum res miras efficientem, mortnos excitantem, leprosos purgantem, dæmones expellentem, panes sontis instar essundentem, ac denique alia miracula perpetrantem vidissent, co tempore offensi fuisse, cum eum solum abduci, ac vinctum teneri conspicerent, vilibus et abjectis militibus eum cingentibus, Judaicisque sacerdotibus a tergo sequentibus ac tumultuantibus, atque hostes omnes solum eum sibi hærentem in medio habentes, præsentemque ac tutum insolenter se efferentem proditorem? Quid, cum flagris cæderetur? Verisimile enim est intinitam multitudinem affuisse. Erat quippe festum perillustre, quod omnes congregabat : et metropolis erat, quæ nefarii sceleris tragædiam exceperat : et meridiano tempore res gerebatur. Quot igitur mortales tune affuisse existimas, qui cum eum vinctum, flagris affectum, cruore stillantem atque ad præfecti tribunal causam dicentem, nec discipulorum quemquam præsentem cernerent, animis offensi sint? Quid, cum variis ipsi modis illudebant, atque nunc cum spinca corona donabant, nunc chlamydem ipsi imponebant, nunc calamum in manum dabant, nunc procumbentes eum adorabant, nullum denique irrisionis ac ludibrii genus prætermittebant? Quot homines offensos, atque agitatos et perturbatos fuisse arbitraris, cum in malam eum feriebant, atque his verbis utebantur, Prophetiza nobis, Christe, quis est qui te percussit ( Matth. 26. 68)? atque ipsum huc et illuc ducebant, totum diem in cavillis et conviciis, in ludibrio et risu consumentes, idque in medio Judworum theatro? Quid, cum Pontificis servus alapam ipsi impingeret? quid, cum milites ipsius vestimenta inter se partirentur? quid, cum nudus ac verberum notas in tergo inustas gerens, ad crucem abduceretur, atque in crucem tolleretur? Nam ne tum quidem immanes illæ feræ molliebantur, verum majori etiam furore præcipites ferebantur, tragœdiaque ingravescebat, ac ludibria crescebant. Alii enim dicebant : Vah! qui destruis templum Dei, et in triduo readificas illud (Matth. 27. 40). Alii item : Akos salvos fecit : seipsum non po-

test salvum facere (Matth. 27. 42). Alii rursum Si Filins Dei es, descende de cruce, et credemus tibi (Ibid. v. 40). Quid, cum spongiam, fel et acetum potionis causa offerentes, per summam contumeliam ipsi insultabant? quid, cum latrones maledictis eum proscindebant? quid horrendum illud maximeque nefarium scelus, quod etiam a me jam commemoratum est, nempe cum latronem illum ac parietum effractorem, innumerisque cædibus coopertum, digniorem, quam ipsum, esse dicebant, quem petitione sua supplicio eximerent : dataque a judice optione Barabbam prætulerunt: nimirum non Christum dumtaxat cruce afficere, sed etiam improbam famam ipsi inurere cupientes? Hinc enim se illud probare posse statuebant, quod latrone quoque sceleratior esset, tantisque flagitiis devinctus, ut nec misericordia, nec festi diguitas salutem ipsi afferre posset. Huc enim actiones omnes suas referebant, ut ipsius existimationem læderent : eaque de causa duos etiam latrones una cum ipso cruci affixerunt. At veritas non obscurabatur, imo splendidius elucebat. Ad hæc etiam affectatæ tyrannidis eum insimulabant, his verbis: Quicumque se regem facit, non est amicus Cæsaris 1 (Joan. 19, 12) : tyrannidis videlicet cum arcessentes, qui ubi caput reclinaret non habebat. Quin blasphemiam quoque ipsi per calumniam objiciebant. Pontisex enim scidit vestimenta sua, dicens : Blasphemavit; quid adhuc egemus testibus (Matth. 26.65)? Quid mors ipsius? Nonne violenta? nonne capitalis noxæ convictorum? nonne exsecrandæ improbitatis hominum? nonne turpissima? nonne corum, qui gravissimis flagitiis sese obstrinxissent, ac ne digni quidem essent, qui in terra extremum vita spiritum emitterent? Annon sepulturæ genus beneficii gratixque loco ipsi præstatur? Accedens enim quispiam corpus petiit. Adeo ne ex propinquis quidem, nec ex iis, quos beneficiis affecerat, nec ex discipulis, nec ex iis qui tantam ab eo siduciam ac salutem obtinuerant, quisquam erat, qui eum sepulturæ mandaret : quod videlicet omnes evanuissent, omnes profugissent. Jam sinistra ea et improba fama, quani per resurrectionem struxerant, dicentes, Venerunt discipuli ejus, et surati sunt eum (Matth. 28, 13), quam multis offensioni fuit? quam multos in fraudem impulit? Siquidem hie sermo, quamquam falsus, ac pretio emptus, tum valuit. Valuit, in juam, apud nonnullos, post sigilla, post tantam veritatis perspicuitatem. Neque enim promiscuum vulgus resurrectionis doctrinam norat. Nec mirum (a), cum ne ipsi quidem discipuli cam nossent : Neque enim, inquit ille. discipuli ejus sciebant, quod oporteret eum a mortuis resurgere (Joan. xx, 9). Quam multos igitur illis diebus fuisse putas qui offensi sint? Et tamen Deus pro sua lenitate id serebat, arcana sua sapientia omnia administraus.

5. Deinde post eos dies discipuli rursum latitantes, sugati, metu perterriti, trementes, ac de

<sup>1</sup> Duo Mss., contradicit Cæsari.

<sup>(</sup>a) Hic quædam deerant, quæ ex manuscriptis restituta sunt. Quæ sequuntur, quæn multos igitur illis diebus, etc., ex iisdem manuscriptis desumpta sunt.

loco in locum subinde migrantes, sese occultabant: atque post quinquaginta dies cum sese conspiciendos præbere ac miracula edere cæpissent, ne sic quidem tamen hoc consequuti sunt, ut nihil ipsis metuendum esset. Etenim post signa illa edita, infinita offendicula inter imbecilliores fuere : quod ipsi virgis cæderentur, Ecclesia turbaretur, ipsls expulsis, hostes multis in locis superiores essent, ac tumultus cierent. Nam cum ingentem ob miracula siduciam loquendique libertatem adepti fuissent, tunc rursum Stephani mors gravem persequutionem accersivit, omnesque dispersit, atque Ecclesiam in tumultum et perturbationem conjecit: rursumque discipuli in metu, rursum in fuga, rursum in summa sollicitudine atque angore versari coeperunt. At sic quoque tamen Ecclesiæ res semper augebantur, cum per signa florebant, cum læta principia habebant. Et unus quidem per fenestram demittebatur, sicque e præfecti manibus elapsus est : alios autem angelus eduxit, sicque a vinculis liberavit; alíos rursum ab iis, qui opibus ac potentia florebant, vexatos et exagitatos, circumforanei homines atque opifices omni officii genere complectebantur, purpurariæ nempe mulieres, ac tentoriorum artifices, et coriarii, in extremis urbium recessibus atque ad littus et mare habitantes. Persæpe etiam ne in mediis quidem urbibus comparere audebant; aut si audebant, hospites certe cos excipere haudquaquam audebant. Atque ad hunc modum per tentationes, et animorum recreationes i negotia texebantur: et qui non multo ante offensi fuerant, postea sanabantur: et qui aberraverant, in viam reducebantur : et quæ prostrata ac solo æquata fuerant, præclarius et magnificentius instaurabantur. Ob eamque causam cum Paulus precibus contendisset, ut per quietem solam et tranquillitatem evangelium progrederetur, sapientissimus ac solertissimus Deus discipulo morem minime gessit, nec, cum sæpe rogaretur, precibus ipsius cessit, verum his verbis usus est : Sufficit tibi gratia mea : virtus enim mea in infirmitate perficitur (2. Cor. 12. 9). Si igitur nunc cum molestiis lætos quoque successus subducere volueris, si non multa signa et miracula, at multas tamen res miraculis non dissimiles conspicies, quæ quidem ingentis Dei providentiæ atque auxilii perspicua argumenta sint. Verum ne omnia nullo cum labore a nobis audias, hanc tibi partem relinquo, ut accurate ac diligenter cuncta colligas, atque cum rebus molestis et acerbis conferas, sicque præclara occupatione animum distinens, teipsam a mœstitia et angore avoces : hinc enim maximam consolationem percipies. Tu velim universæ tuæ benedictæ domui plurimam a me salutem dicas. Faxit Deus ut et sirma corporis valetudine, et læto atque hilari animo semper sis, domina mea summopere veneranda et religiosissima.

Si vis mihi longiores scribere literas, hac de re me certiorem facito, nec me decipias; nempe te omnem animi mœrorem deposuisse, et in tranquillitate agere. Nam in hoc situm est literarum mearum remedium, ut tibi magnam animi letitiam pariant: ac frequentes accipies epistolas. Verum ne mihi iterum scribas, te magnam ex literis meis accipere consolationem: nam illud ego probe novi; sed tantam quantam ego cupio; ita ut neque animo perturberis, neque lacrymas effundas, sed tranquille et cum gaudio degas (a).

#### Ad eamdem Epist. II (b).

1. Quamquam epistola ca, quam nuper ad te misi. ad doloris tui tumorem comprimendum abunde sufficlebat : tamen quia mœroris acerbitas majorem in modum te afflixit, idcirco necesse mihi esse existimavi alteram quoque epistolam superiori adjungere, quo tu copiosam et uberem consolationem percipias, ac jam valetudo tua in tuto versetur. Age igitur, aliunde quoque pulverem eum, quem ex animi mærore contrazisti, discutiam. Siquidem eum ex ulcere gravissimisque tumoribus in pulverem conversum esse existimo. Verum ne sic quidem valetudinis tuæ cura deserenda est : etenim pulvis quoque, nisi quis eum summo studio propellat, parti omnium præstautissimæ exitium affert, pupillæ nimirum perspicuitatem inflciens, ac totum mærentis oculum turbans. Ne igitur hoc quoque hic accidat, mali reliquias summa cura et studio evellamus. At tu quoque te erige, manumque nobis præbe. Nam quemadmodum in iis qui ægro corporo sunt evenire solet, ut, si medici quidem ea, quæ muneris sui sunt, præstent, illi autem partes suas minime expleant, sanitatis lucrum interrumpatur: eodem modo in anima quoque res sese habere consuevit. Quamobrem, ne hoc accidat, pro ea prudentia, quæ abs te postulatur, da operam, ut tuas quoque partes obeas : quo utraque ex parte ingens utilitas oriatur. At forte dices, cupio quidem istud, verum nequeo, nec, quamvis etiam magnam contentionem alhibens, densæ tamen atque atræ mæroris nubi propulsandæ par sum. Meræ excusationes ac meri prætextus ista sunt : novi enim mentis tuæ nobilitatem, piæ tuæ animæ robur, prudentiæ magnitudinem, sapientiæ vim, scioque sat tibi esse furenti huic mæstitiæ mari imperare, ut tranquilla omnia reddantur. Verum quo id facilius consequi possis, ea quoque quæ nostrarum partium sunt, conferamus. Quanam igitur ratione id efficère poteris? Nempe si et ea omnia, quæ superiore epistola continentur, tecuni consideres (siquidem multa a me, quæ ad hoc argumentum specient, in ea commemorata sunt), ac præterea hoc agas quod tibi nunc ego impero.

Perniciosum est pro atienis peccatis animo françi.— Quidnam autem hoc est? Cam ad te allatum fuerit, Ecclesiarum aliam pessum iisse, aliam tempestate jactari, aliam sævis fluctibus obrui, aliam etiam gravissimis cladibus affici, aliam lupum pro postore, aliam prædonem pro gubernatore, aliam emnificem pro medico accepisse, doleas quidem licet;

(b) Scripta Cucuso anno 404.

t Duo Mes., non per animorum recreationes.

<sup>(</sup>a) Hoc additamentum a verbis, Si vis multi longitorer, in tribus vetustissimis manuscriptis habetur, et germanum haud dubie est, dignissimumque quod e tenebris equatur.

555

τρέμοντες, τόπον έκ τόπου συνεχώς άμειδοντες, ούτως ελάνθανον, και μετά πεντήκοντα ήμέρας άρξάμενοι φαίνεσθαι, καλ σημείων άπτεσθαι, οὐδὲ οὕτως άδείας άπήλαυσαν. 'Αλλά και μετά έκεινα, τά μυρία σχάνδαλα μαστιζομένων αὐτῶν ἐγίνετο ἐν τοῖς ἀσθενεστέροις, της Έχχλησίας ταραττομένης, αὐτῶν ἐλαυνομένων, των έχθρων χρατούντων πολλαχοῦ 🔭 χαὶ θορυδούντων. "Ότε γάρ πολλην έχ των σημείων [534] έχτήσαντο παρρησίαν, τότε πάλιν ή του Στεφάνου τελευτή διωγμόν χαλεπόν είργάσατο, και πάντας διέσπειρε, και την Έκκλησίαν εν θορύδω κατέστησε. καὶ πάλιν ἐν φόδφ τὰ τῶν μαθητῶν, καὶ πάλιν ἐν φυγή, και πάλιν δν άγωνία. Και ούτω διαπαντός τά της Έχχλησίας ηθέετο, ότε ήνθει διά τών σημείων, ότε φαιδρά έχ προοιμίων έγίνετο. Καλ ό μέν διά θυρίδος έχαλατο b, και ούτως έξέφυγε του άρχοντος τάς χείρας τους δε άγγελος εξέδαλε, και ούτως των άλύσεων άπήλαττε · τους δέ άγοραίοι και χειροτέχναι ύποδεχόμενοι παρά των έν δυναστείαις έλαυνομένους, παντί εθεράπευον τρόπφ , πορφυροπώλιδες γυναίκες, και σκηγορράφοι, και σκυτοδέψαι, πρός αύτάς ολχούντες τάς έσγατιάς των πόλεων, παρ' αλγιαλόν καὶ θάλασσαν. Πολλάκις δὲ καὶ οὐδὲ ἐν μέσαις ἐτόλμων φαίνεσθαι ταζς πόλεσιν: εί δε και αὐτοί ετόλμων, άλλ' οἱ ξενοδόχοι οὐκ ἐτόλμων. Καὶ οὕτως ὑφαίνετο τά πράγματα διά πειρασμών, δι' άνέσεων d, καλ οί πρώην σχανδαλισθέντες, μετά ταῦτα διωρθοῦντο, καλ οι πλανηθέντες έπανήγοντο, και τα κατεσκαμμένα ώχοδομείτο μειζόνως. Διά τούτο και Παύλου αίτησαντος δι' ανέσεως μόνης βαδίζειν το χήρυγμα, δ πάνσοφος καλ εύμηχανος θεός ούκ ηνέσχετο του μαθητοῦ, ἀλλὰ καὶ πολλάκις παρακαλοῦντος οὐκ ἐπένευσεν, αλλ' είπεν 'Αρχεί σοι ή χάρις μου ' ή γάρ δύraμίς μου èr ασθενεία τελειούται. Εί βούλει τοίνυν και νύν λογίσασθαι μετά των λυπηρών τά χρηστά, πολλά δψει γεγενημένα, καί εί μή σημεία καί θαύματα, άλλ' ἐοικότα σημείοις πράγματα, καὶ δείγματα της πολλης του Θεού προνοίας και άντιλήψεως ἄφατα. 'Αλλ' ΐνα μἡ πάντα μετ' εὐχολίας παρ' ἡμῶν άχούης, τουτό σοι καταλιμπάνω το μέρος, ώστε μετά αχριδείας αναλέξαι σπάντα, καλ παραθείναι τοίς λυπηροίς, και καλήν άσχολουμένην άσχολίαν, ούτως άπαγαγείν σαυτήν τῆς άθυμίας πολλήν γάρ και έντεύθεν δέξη την παράκλησιν. Πάντα σου τον εύλογημένον οίχον παρ' ήμων πολλά προσειπείν παραχλήθητι. Έρρωμένη και εύθυμουμένη διατελοίης, δέσποινά μου αίδεσιμωτάτη καλ θεοφιλεστάτη.

Εί βούλει μοι μαχρά γράφειν, καὶ τοιαῦτα δήλωσόν μοι, μὴ ἀπατῶσα μέντοι με, ὅτι πᾶσαν ἀπέθου τὴν άθυμίαν, καὶ ἐν ἀνέσει διάγεις. Τοιοῦτον γὰρ τῶν γραμμάτων τοῦτο τὸ φάρμαχον, ὡς καὶ εὐθυμίαν σοι

 Duo mes. πρατούντων πανταχόθεν. Editi πρατούντων πολλαχού, et sic interpres. [535] 'Αλλά μή μοι γράψης πάλιν, ότι Ηαραμυθίαν ξχω πολλήν ἐκ τῶν γραμμάτων σου · τυῦτο γὰρ οἶδα κάγώ · άλλ' ὅτι τοσαὐτην ὅσην ἐγὼ βούλομαι, ὅτι οὐ ἐμποιῆσαι τοὐ δακρύεις, ἀλλ' ἐν ἀνέσει καὶ εὐθυμἰᾳ διάγεις.

### Πρός την αυτην έπιστολη β'.

α'. Ήρκει μέν καὶ ή πρώην ελθοῦσα έπιστολή πρός την εμμέλειαν την σην, καταστείλαι σου της όδύνης την φλεγμονήν επειδή δέ σε σφόδρα κατειργά. σατο τῆς άθυμίας ή τυραννίς, άναγκαῖον είναι ἐνόμισα καλ δευτέραν προσθείναι τη προτέρα, ώστε σε μετά δαψιλείας πολλής χαρπώσασθαι την παράκλησιν, καλ έν άσφαλεί σοι τὰ τῆς ὑγείας είναι λοιπόν. Δεῦρο δή ούν και ετέρωθεν διασκεδάσω σου της άθυμίας την χόνιν. Καὶ γάρ ἀπὸ ἔλχους καὶ οἰδημάτων χαλεπών χόνιν οξμαι αύτην γεγενήσθαι. Πλην άλλ' ούδε οῦπως άμελητέον της επιμελείας της σής, έπει και ή κόνις τὸν μή μετά σπουδῆς αὐτήν ἐχχλίνοντα ἐν τῷ χαιριωτάτφ τῶν μελῶν ἐπάγει τὴν λύμην, τὸ διειδὲς τῆς χόρης θολούσα, καὶ όλόκληρον διαταράττουσα τοῦ ῥαθυμούντος τὸ δμμα. Ίν' οὖν μἡ καὶ ἐνταῦθα τοῦτο γένηται, μετά σπουδής πολλής και το λείψανον άνέλωμεν του κακου. 'Αλλά διανάστηθι, και χεϊρα ήμιν δρεξον. "Οπερ γάρ ἐπὶ τῶν τὰ σώματα χαμνόντων συμδαίνειν είωθεν, αν τλ των ίατρων μέν είσφέρηται, τά δὲ ἐχείνων ἐλλιμπάνῃ, διακόπτεται τῆς ὑγείαζ τὸ χέρδος, τοῦτο χαὶ ἐπὶ τῆς ψυχῆς γίνεσθαι πέφυκεν. "Ιν' ούν μη γένηται τούτο, και τὰ παρά σεαυτής μετά τῆς προσηχούσης σοι συνέσεως σπούδαζε είσφέρειν ήμιν, ώστε έχατέρωθεν πολλήν γενέσθαι τήν ώφέλειαν. 'Αλλά βούλομαι μέν, ίσως έρεις, ού δύναμαι δέ · ούδε γάρ άρχω διαχρούσασθαι τὸ νέφος τὸ πυχνόν και ζοφώδες της άθυμίας, καίτοι σφόδρα φιλονεικούσα. Σκήψις ταύτα καλ πρόφασις έγω γάρ οδόά σου των λογισμών την εύγένειαν, οδόα της εύλαδούς σου ψυχής την ίσχυν, οίδα της συνέσεως τλ πληθος, της φιλοσοφίας την δύναμιν, και ώς άρχε: σοι μόνον επιτάξαι τῷ μαινομένῳ τῆς ἀθυμίας πελάγει, και πάντα ποιῆσαι γαλήνην. Ίνα δέ σοι τοῦτο καλ εύκολώτερον γένηται, καλ τὰ παρ' ἐαυτῶν εἰσοίσωμεν. Πώς οὖν ραδίως δυνήση τοῦτο ποιῆσαι; Καὶ τά έν τη προτέρα έπιστολή άναλογιζομένη πάντα (καὶ γὰρ πολλά ταύτης ἔνεκεν ἡμῖν εῖρηται τῆς ὑποθέσεως εν έχείνη), και μετ' έχείνων και τούτο ποιούσα δπερ ἐπιτάττω νῦν ἐγώ.

Τί δὲ τοῦτό ἐστιν; "Θταν ἀκούσης ὅτι τῶν Ἐκκλησιῶν ἡ μὲν κατέδυ, ἡ δὲ σαλεύεται, ἐτέρα χαλεποῖς
περιαντλεῖται κύμαστν, ἄλλη τὰ ἄλλα τὰ ἀνήκεστα
πέπονθεν, ἡ μὲν λύκον ἀντὶ ποιμένος λαδοῦσα, ἡ δὲ
πειρανην ἀντὶ κυδερνήτου, ἡ δὲ δήμων ἀντὶ ἰστροῦ,

Tres mes. πύξετο, ότε ήνθει διά τῶν σημείων, ότε φαιδρά ἐπ προοιμίων ἐφαίνετο καὶ ὁ μὲν διά σπυρίδος ἐχαλάτο.
 Βυο mes. πάντα ἐθερέπευον τρόπον.

 <sup>1910</sup> mes. πάντα εθερέπευον
 Duo mss. οὐ δι' ἀνέσεων.

e Tres mss. avaletacton.

f Sic incipit lunc epistola in omnibus fere mss., atque ita legit interpres. In prius editis legehatur: ήρκαι μέν και ή πρώτη έπιστολή πρός την έμμελειαν. In hancvocem haus habet Regius unus in inferiore margine prima manu: Έμρελεια, ή σύνθεσις, ή ώς αν είποι τις ή ἐπιμέλεια.

άλγει μέν · ού γάρ δεί [536] τὰ τοιαῦτα άνωδύνως φέρειν. άλγει δὲ, μέτρον ἐπιθείσα τἢ λύπη. Εἰ γὰρ έν οίς ήμεις αύτοι πλημμελούμεν, και ύπερ ών μέλλομεν τάς εύθύνας ύπέχειν, ούκ άναγκαῖον, οὔδὲ άσφαλές, άλλά και σφόδρα όλέθριον και βλαδερόν το πετά πολλής άλγειν τής σφοδρότητος. πολλώ ιταλλον ύπερ τῶν ετέροις πλημμελουμένων το χαταμαλαχίζεσθαι καὶ κατακλάσθαι περιττόν τε καὶ μάταιον, καὶ πρός τούτοις σατανικόν καὶ ψυχή όλέθριον .

β'. Καὶ ίνα μάθης ότι ταῦτα τοῦτον έχει τὸν τρόπον, Ιστορίαν σοι διηγήσομαι παλαιάν. Κορίνθιός τις άνήρ των ίερων άπολαύσας ναμάτων, και καθαρθείς διά τῆς ο τοῦ βαπτίσματος μυσταγωγίας, καὶ τῆς φρικωδεστάτης μετασχών τραπέζης, καλ πάντων άπαξαπλώς τών παρ' ήμιν χοινωνήσας μυστηρίων (πολλοί δέ φασιν, ότι καὶ διδασκάλου τάξιν ἐπεῖχε), μετὰ τἡν teράν ταύτην τελετήν, και το πάντων έντος γενέσθαι τών ἀπορρήτων άγαθών, και τά πρωτεία έχειν έπι τής Έχχλησίας, ήμαρτεν άμαρτίαν χαλεπωτάτην. Την γάρ γυναϊκα τοῦ πατρὸς ἀδίκοις ἰδών ὀφθαλμοῖς, ούχ έστη μέχρι τῆς πονηρᾶς ταύτης ἐπιθυμίας, ἀλλά καλ είς έργον την άκόλαστον γνώμην έξήγαγε· καλ ήν τὸ τολμηθὲν ούχὶ πορνεία μόνον, ἀλλὰ καὶ μοιχεία, μάλλον δέ και μοιχείας πολλώ χαλεπώτερον. Διά δή τούτο καὶ ὁ μακάριος Παύλος ἀκούσας, καὶ οὐκ ἔγων δνομα επιθείναι πρός άξίαν τῷ άμαρτήματι χύριον, έτέρως εμφαίνει τον δγχον τῆς` παρανομίας, ούτωσὶ λέγων: "Ολως άκούεται έν ύμῖν πορνεία, καὶ τοιαύτη πορrεία, οΐα οὐδὲ ἐν τοῖς ἔθνεσιν ὀνομάζεται. Ούχ εἶπεν, Ούδὲ τολμᾶται, άλλ', Οὐδὲ ὀγομάζεται, την ύπερδολην δείζαι θέλων της παρανομίας ἐχείνης. Καὶ παραδίδωσιν αὐτὸν τῷ διαδόλῳ, καὶ πάσης έχτέμνει τῆς Ἐχχλησίας, χαὶ οὐδὲ τραπέζης κοινής άφίησιν αὐτόν τινι κοινωνείν. Τῷ γὰρ τοιούτω μηδέ συνεσθίειν δείν φησι, καλ πολύς πνεί την έσχάτην αύτον άπαιτων δίκην, και δημίφ πρός τουτο κεχρημένος τῷ Σατανά, καὶ κατακόπτων αὐτοῦ δι' ἐκείνου την σάρκα. 'Αλλ' δμως ό της 'Εκκλησίας αποτεμών Παύλος, ὁ μηδὲ τραπέζης χοινῆς ἀφείς τινι χοινωνείν, ό πάντας κελεύσας δι' έκείνον πενθείν ( Kal ύμεῖς γάρ πεφυσιωμένοι έστε, φησί, και ούχι μαλλον επενθήσατε, lra εξαρθή εκ μέσου υμών ότο ξργον τοῦτο πεποιηκώς), ὁ πανταχόθεν αὐτὸν ὧσπερ λοιμόν τινα άπελαύνων, ό πάσης αύτον άποχλείσας οίχίας, ό τῷ Σατανῷ παραδούς, ὁ τοσαύτην παρ' αὐτοῦ δίκην άπαιτών, ότε είδεν άλγήσαντα καλ μεταγνόντα έφ' οίς ήμαρτε, και παλινωδίαν διά των έργων άδοντα, ούτως αύτὸς μετετάξατο πάλιν, ώς έχείνοις, οίς ταῦτα ἐπέταξε, τὰ ἐναντία χελεῦσαι. Ὁ γὰρ εἰπὼν, Ἐχχόψατε, άποστράφητε, πενθήσατε, χαι λαμδανέτω αὐτὸν ὁ διάδολος, τί φησιν; Κυρώσατε εἰς αὐτὸν είγαπης, μήπω τη περισσοτέρα λύπη καταποθή ό τοιοῦτος, και πλεονεκτηθώμεν ὑπό τοῦ Σατανᾶ· ού γάρ αύτοῦ τὰ τοήματα άγτοοῦμετ. 'Ορᾶς πῶς έστι σατανικόν [537] το άμέτρως άλγειν και τῆς

έχείνου παγίδος Εργον, το σωτήριον φάρμακον τή άμετρία ποιούντος δηλητήριον; Καλ γάρ γίνεται δηλητήριον, κάκείνω τον άνθρωπον παραδίδωσιν, όταν είς άμετρίαν έχπέση διό και Ελεγεν, "Ιναμή πλεονεκτηθωμεν υπό του Σατανά. "Ο δε λέγει, τοιουτόν έστι. Ψώρας το πρόδατον έμπέπληστο · πολλῆς, ήλλοτριώθη τῆς ἀγέλης, ἀπερράγη τῆς Ἐκκλησίας, άλλά διώρθωσε την νόσον, γέγονε πρόδατον οίον Εμπροσθεν ήν τοιαύτη γάρ της μετανοίας ή δύναμις. Γέγονε λοιπόν της ποίμνης της ήμετέρας. Όλοκλήρως επισπασώμεθα αύτον, ύπτίαις ύποδεξώμεθα ταίς γερσί, περιλάδωμεν, περιπτυξώμεθα, ένώσωμεν ήμίν αὐτοῖς. Εί γάρ μή βουληθείημεν τοῦτο ποιήσαι, πλεονεχτεί λοιπόν ήμας ὁ διάδολος, οὐ τὸν αὐτοῦ λαμδάνων, άλλά τον ήμέτερον γενόμενον άπο τῆς ραθυμίας της ήμετέρας, και διά της άμετρίας της κατά την άθυμίαν καταποντίζων, και αύτου λοιπόν ποιών είναι. Διὸ καὶ ἐπήγαγεν, Οὐ γὰρ αὐτοῦ τὰ roήματα άγγοουμεν, ότι καὶ διὰ τῶν ώφελούντων πολλάχις, όταν μη δεόντως ταῦτα γένηται, τοὺς μη προσέχοντας ύποσκελίζειν είωθεν.

γ'. Εί δὲ ὑπὲρ ὧν αὐτός τι ἀ ἐπλημμέλησε, καὶ πλημμέλημα τοιούτον, ούκ άφίησιν ό Παῦλος πολλή τῆ λύπη κεχρησθαι, άλλά σπεύδει και ἐπείγεται, και πάντα ποιεί και πραγματεύεται, ώστε ἐχχόψαι τὸν δγχον της άθυμίας, σατανιχήν είναι λέγων την άμετρίαν, και διαδόλου πλεονεξίαν, και τῆς ἐκείνου κακουργίας καὶ τῶν πονηρῶν αὐτοῦ νοημάτων ἔργοντ ύπερ ών ετεροι πεπλημμελήκασι, και άλλοι μέλλουσιν εύθύνας ὑπέχειν, πῶς οὐκ ἐσχάτης ἀνοίας τε καὶ μανίας ούτω κατακόπτεσθαι καλ άλγεϊν, ώς καλ σκότος άφατον επάγειν τη διανοία, και πολύν τον θόρυδον, καὶ σύγχυσεν, καὶ ταραχήν, καὶ ζάλην **ἄ**φατον; Εί δὲ πάλιν μοι τὰ αὐτὰ λέγεις, ὅτι Βούλομαι μέν, ούχ Ισχύω δε, πάλιν σοι και εγώ τα αύτα ερώ, ότι σκήψις και πρόφασις ταύτα και γάρ οίδά σου τής φιλοσόφου ψυχῆς τὰ νεῦρα.

"Ινα δὲ ἐτέρωθεν εὐχολωτέραν σοι ποιήσω τὴν χατά της άθυμίας ταύτης της άχαιρου και όλεθρίας άντίστασίν τε καλ νίκην, τουτο πάλιν όπερ επιτάττω ποίει. "Όταν άχούσης διηγουμένου τινός την πανωλεθρίαν ταύτην, ἀποπήδα ταχέως ἀπό τῶν λογισμῶν τούτων, καλ τρέχε έπλ την εννοιαν της ημέρας έχείύης τῆς φοδερᾶς, καὶ ἀναλογίζου παρὰ σαυτή το βήμα το φρικώδες, τον δικαστήν τον άδέκαστον, τους ποταμούς του πυρός, τούς πρό του βήματος έχείνου συρομένους και σφοδροτάτη καχλάζοντας τή φλογι. τὰς ήχονημένας φομφαίας, τὰς ἀποτόμους τιμωρίας, την κόλασιν την ούκ ξχουσαν τέλος, τον ζόφον τον άφεγγή, το σκότος το εξώτερον, τον σκώληκα τον ίοδόλον, τὰ δεσμά τὰ ἄλυτα, τὸν βρυγμὸν τῶν ὁδόντων, καλ τον κλαυθμόν τον άπαραμύθητον, το θέατρον τῆς οἰχουμένης, μάλλον δὲ τὸ [558] θέατρον ἐχατέρας τῆς κτίσεως, τῆς ἄνω, τῆς κάτω. Καὶ γὰρ ai δυτάμεις των οὐρανων σαλευθήσονται, φησίν. Εί γάρ καλ μηδέν έαυταϊς συνίσασι, μηδέ μέλλουσιν ὑπέχειν εύθύνας, άλλ' όρωσαι το γένος άπαν των άνθρώπων, και τους άπείρους δήμους κρινομένους, ούκ άδεως

a Omnes ferme καὶ ψυχής όλεθρος b Aliquot mss. καὶ καθαρισμού διὰ τῆς.

c Omnes mss. έμπέπλητο. Editi έμπέπλησται Infra ileκλήρως deest in quatuor mss.
d Tres mss. αυτός τι, et hæc est vera lectio. Editi τις.

neque enim hæc sine doloris sensu ferre oportet: verum ita doleas, ut modum dolori imponas. Nam cum in iis rebus, in quibus ipsi peccamus, et de quibus rationes reddituri sumus, minime necessarium ac tutum sit, verum perquam funestum ac pestiferum, nimis vehementer discruciari: quanto magis supervacaneum et vanum est, imo satanicum atque animæ exitiosum, pro alienis sceleribus animo frangi ac debilitari?

2. Atque ut hæc ita esse intelligas, veterem tibi historiam narrabo. Vir quidam Corinthius, sacrosancta unda tinctus (1. Cor. 5), ac per baptismi sacramentum lustratus, tremendæque ctiam mensæ adhibitus, atque, ut summatim dicam, omnium religionis nostræ mysteriorum particeps factus, ac præterea, ut plerique aiunt, magistri munere fungens, post sacram illam initiationem, post arcana illa bona ad quæ admissus fuerat, post primos dignitatis gradus quos in Ecclesia obtinuerat, in gravissimum crimen incidit. Nam cum patris uxorem sceleratis oculis conspexisset, non in hac improba et nesaria cupiditate gradum fixit, verum etiam impudicam vo-Intatem in opus perduxit : atque hoc scelus non modo stuprum erat, sed etiam adulterium, imo adulterio quoque multo atrocius. Ob idque beatus Paulus re cognita, cum proprium ac satis dignum huic sceleri nomen imponere minime posset, alio modo flagitii hujusmodi magnitudinem et gravitatem declarat, his verbis utens: Omnino auditur inter vos fornicatio, et talis fornicatio, qualis nec inter gentes nominatur (1. Cor. 5. 1). Non dixit, Nec perpetratur, sed, Nec nominatur: his videlicet verbis incredibilem quamdam sceleris illins magnitudinem indicare cupiens. Et quidem eum diabolo addicit, atque ab universa Ecclesia exscindit; ac ne ad communem quidem mensam ipsum admittendi potestatem cuiquam facit. Cum ejusmodi enim homine ne cibum quidem capere sas esse ait (1. Cor. 5. 11). Denique magno impetu fertur, extremam ab eo poenam expetens, carnificemque ad eam rem satanam adhibens, ac per illum carnem ipsins lacerans. Et tamen is qui ab Ecclesia hominem absciderat, qui ne profanam quidem mensam communem cum eo habere cuiquam permiserat, qui omnibus luctum ipsius causa indixerat ( Et vos inflats estis, inquit, et non magis luctum habuistis, ut tollatur de medio vestrum qui hoc opus secit [1. Cor. 5.2]), qui eum non secus ac pestiferum quemdam undecumque pellebat, qui ex omnium ædibus excluserat, qui satanæ tradiderat, is, inquam, qui tantum ab eo supplicium exigebat, postquam eum dolore affectum, scelerisque admissi pœnitentem vidit, palinodiamque reipsa canentem, in hunc modum ipse quoque sententiam retexuit, ut iis, quibus hæc edixerat, contraria jam imperaret. Nam qui dixerat, Exscindite, rejicite, lugete, ac diabolus ipsum arripiat, quid ait? Firmate in eum caritatem, ne abundantiori tristitia hujusmodi homo absorbeatur, ac circumveniamur a salana : non enim Ipsius cogitationes ignoramus (2. Cor. 2. 7.11). Videsne quemodmodum satanæ instinctum redoleat, laqueique

ipsius opus sit, immodico dolore affici, ut qui videlicet salutare pharmacum per immoderationem in venenum convertat? Siquidem in venenum degenerat, atque hominem satanæ tradit, cum modum excesserit; ideoque dicebat: Ne circumveniamur a satunu. Quod perinde ac si diceret : Ingenti scabie cooperta pecus hæc erat, a grege remota est : ab Ecclesiæ cœtu abrupta ; vorum morbum depulit, atque in pristinum statum restituta est : ca enim prenitentiæ vis est. Ad gregem nostrum jam rediit. Prorsus eum alliciamus, supinis manibus excipiamus, amplectamur, exosculemur, nobis ipsis adjungamus.Nisi enim id facere in animum induxerimus, fraudat jam nos satanas, non suum accipiens, sed eum qui noster effectus est, per socordiam nostram, atque immodicum ipsius mororem demergens, sibique in posterum asserens. Ob idque etiam subjunxit, Non enim ipsius cogitationes ignoramus (2. Cor. 2. v. 11), nempe quod etiam per ca, quæ cum utilitate conjuncta sunt, cum non, ut par est, fiunt, eos qui animum haud satis attendunt, in fraudem impellere consuevit.

3. Quod si pro eo scelere, et quidem tam gravi, quod quispiam commisit, Paulus eum nimio mœrore se conficere non sinit, verum summam diligentiam adhibet, nihilque non agit ac molitur, quo mœroris tumorem exscindat, satanæ videlicet ac diaboli circumscriptionem hujusmodi immoderationem esse, atque ab ipsius versutia et improbis cogitationibus proficisci asscrens: annon extremæ stultitiæ atque insaniæ est, pro peccatis alienis, et de quibus aliis judicium subeundum ac pœna luenda est, in tanto dolore et cruciatu versari, ut etiam densissimas tenebras, ingentemque tumultum et confusionem ac perturbationem, atque horrendam tempestatem animo invehas? Quod si mihi rursum eadem dixeris, nimirum te velle, sed minime posse, rursum tibi eadem quoque ipse regeram, nempe meras excusationes merosque prætextus hæc esse: nervos enim philosophicæ animæ tuæ cognitos ac perspectos habeo.

In publicis calamitatibus quid agendum. — Ut autem alia quoque ratione faciliorem tibi adversus importunum hunc et pestiferum mærorem pugnam ac victoriam reddam, hoc rursus, quod jubeo, facias velim. Cum aliquem hanc perniciem commemorantem audieris, ab hujusmodi cogitatione quam primum te remove, atque ad formidandi illius diei cogitationem curre, tecumque horrendum illud tribunal considera, incorruptum Judicem, igneos annes, qui pro illo tribunali trahuntur et ardentissima flamma ebulliunt, peracutos gladios, atroces pænas, cruciatum sempiternum, tetram caliginem, exteriores tenebras, pestiferum vermem, vincula quæ nulla vi frangi queant, dentium stridorem, ejulatum consolationis expertem, orbis theatrum, vel potius utriusque nature theatrum, hoc est superioris et inferioris. Virtutes enim cælorum movebuntur (Matth. 24. 29), ait Christus. Nam etsi nullius sceleris sibi consciæ, nec judicium subituræ sunt, tamen universum hominum genus conspicientes, atque infinitas nationes causam dicentes, non sine metu illic adstabunt. Tantus videlicet tunc terror erit. Hæc considera, eaque argumenta, ex quibus elabendi ratio nulla sit. Neque enim accusatoribus judex ille opus habet, nec testibus, nec argumentis, nec probationibus: verum omnia, ut gesta sunt, in medium profert, atque ante oculos eorum qui deliquerunt. Tum nemo, qui e supplicio eripiat, adfuturus est, non pater, non filius, non filia, non mater, non alius quispiam cognatus, non vicinus, non amicus, non patronus, non pecuniarum largitio, non opum amplitudo, non auctoritatis ac potentiæ tumor; verum hæc omnia non secus ac pulvis e pedibus excussa sunt, ac solus is qui causam dicit, ex iis quæ ab ipso gesta sunt, vel absolvitur, vel condemnatur. Tunc nemo ob ea quæ alius perpetravit, in judicium vocatur, sed pro iis quæ ipsemet commisit. His igitur omnibus in unum coactis, atque hoc terrore adaucto, satanicæque ac permiciem animo afferenti mœstitiæ opposito, ita demum adversus eam in acie sta: in qua vel ipso oblatu eam facilius, quam araneæ telam, discerpere ac de medio tollere poteris. Nam ea præterquam quod inanis ac supervacanea est, ingens quoque detrimentum ae perniciem parit : contra timor ille necessarius est, ct commodus atque utilis, magnoque cum emolumento ac fructu conjunctus. Verum imprudens orationis impetu abstractus sum : atque, cum id tibi minime conveniret, hoc mihi sumpsi, ut to moncrem: mibi enim iisque, qui mei instar scelerum mole depressi atque obruti sunt, necessaria est hac oratic: terret enimatque excitat; tibi autem tot virtutum ornamentis Aorenti, atque adeo ipsum cælorum axem jam attingenti, ne tantillum quidem timoris afferre queat. Ideirco ad alterum musices genus me convertam, te alloquens, ac nervum alterum pulsabo: quandoquidem hic te metus perstringere nequit, nisi quantum angelos quoque perstringit. Quocirca huc quoque nos convertamus : ac tu etiam simul cum oratione nostra le converte, atque eorum quæ recle et cum lande gessisti præmia cum animo tuo reputa, luculentas palmas, splendidas coronas, choream cum virgînibus, sacros thalamos, cælorum cubiculum, sedem cum angelis, fiduciam et familiarem cum sponso consuetudinem, mirabilem illum splendorem, bona illa quæ sernionem omnem ac mentis captum excedunt.

4. Viduæ ipsas Virgines meritis possunt superare.—
Ne sermones meos propterea, carpe quod te in virginum chorum et classem adscripserim sanctarum illarum, quæ in viduitate vixisti. Sæpe enim me tum privatim, tum publice audisti, cum, quæ virginitatis definitio esset, explicarem, illudque contenderem, nibil umquam impedimento fore, quominus ea in virginum numerum et ordinem referretur, imo etiam eas longo intervallo superaret, quæ in cæteris rebus ingentis philosophiæ specimen edidisset. Eaque de causa l'aulus etiam, cum virginem describeret, non cam dumtaxat quæ matrimonii virilisque concubitus expers esset, virginem appellavit, verum etiam eam cui ea, quæ ad Dei cultum pertinerent, caræ essent (1 Cor. 7. 54). Quin ipse quoque Chri-

stus, ostendens quantum eleemosyna, cujus tu jamdiu principatum tenes, ac coronam adepta es, virginitatem antecellat, ex virginum choro dimidiam partem ejecit, quoniam absque hac virtute ingressæ fuerant, vel potius quia eam haud copiose possidebant : ctenim oleum habebant, at parcius quam conveniret. Contra, eos qui sine virginitate accesserant, quod misericordia ornati essent, honorifice excepit, benedictos Patris sui eos appellans, ad se vocans, regnique hereditatem ipsis impertiens, ac spectante universo terrarum orbe virtutes eorum prædicans ( Matth. 25); atque adeo præsentibus angelis atque universo mortalium genere, ipsos nutritios et hospites suos nuncupare non dubitavit. Hanc tu quoque beatam vocem tunc audies; hanc tu mercedem amplissime consequeris. Porro cum pro eleemosyna sola tanta præmia, tantæ coronæ, tanta claritas, tantus splendor, tanta gloria percipiatur, si alias quoque virtutis tuæ partes recenseam, quam tandem veniam obtinere queas, quæ cum ideo festum agere, exsultare, choros ducere, ac corona caput devincire deberes, teipsain contra, quia alius furore captus est, alius pracipitem se dedit, angore conficias, facilemque diabolo, quem ad hunc usque diem lancinare non destitisti, adversus sanctam animam tuam incursum reddas? Nam quid variam ac multiplicem patientiam tuam commemorem? quæ oratio, quod historiæ volumen ad eam rem mihi satis esse queat, si calamitates eas, quas a puerili ætate ad hoc usque tempus pertulisti, recensere velim; boc est, quas tam a tuis, quam ab alienis, tam ab amicis, quam ab hostibus, tam ab iis qui tecam genere conjuncti erant, quam qui nullo propinquitatis gradu te attingebant, tam ab iis qui potentia florebant, quam ab humilibus et abjectis, tam ab iis qui magistratu fungebantur, quam a privatis, ac denique ab fis qui inter clericos censebantur, accepisti? Nihil enim horum est, quod, si sigillatim ab aliquo referatur, integram historiam efficero nequeat. Quod si quis ad alia jam hujusce virtutis genera se convertat, easque afflictiones, quas nou jam alii, sed ipsamet tibi accersivisti, oratione complectatur, quod saxum, quod ferrum, quem adamantem non reperiet abs te superatum? Nam cum carnem usque adeo teneram ac delicatam, atque omni luxus generi assuetam accepisses, cam variis afflictionibus ita oppugnasti, ut nunc nihilo meliore statu sit, quam si prorsus exstincta esset: tantum enim in ea morborum examen excitasti, ut et medicorum artem, et medicamentorum vim ac facultatem, et omne curationis genus vincat, atque ipsa in perpetuis doloribus verseris.

5. Olympiadis virtutes. — Jam vero si quis tuam in mensa et in nocturnis vigiliis tolerantiam et asperitatem exponere velit, qua utatur oratione? Quamquam continentiæ aut tolerantiæ vocabulo in te jam non est quod quispiam utatur: verum aliud his virtutibus nomen multo præstantius exquirendum est. Siquidem eum continentia ac tolerantia præditum esse dicimus, qui cupiditate aliqua vexatur, camque vincit. Tu au-

λχεί παρεστήχασι. Τοσούτος ο φόδος τότε. Ταύτα τοlγυν έννζει, και τους άφύκτους ελέγχους. Ούδε γάρ κατηγόρων δείται έχείνος ο διχαστής, οὐδὲ μαρτύρων, οίδε ἀποδείξεων, ούδε ελέγχων, άλλα πάντα ώς επράχθη φέρει είς μέσον και πρό των όφθαλμών των πεπλημμεληχότων. Τότε οὐδείς ὁ παρεσόμενος χαὶ ἐξαρπάσων τῆς τιμωρίας, οὐ πατήρ, οὐχ υίὸς, οὐ θυγάτηρ, ού μήτηρ, ούχ άλλος τις συγγενής, ού γείτων, ού φίλος, ού συνήγορος, ού χρημάτων δόσις, ού πλούτου περιουσία, οὐ δυναστείας δγχος, άλλά πάντα ταῦτα ώσπερ χόνις έχποδών έλήλαται, χαὶ μόνος ό χρινόμενος από των αύτῷ πεπραγμένων, ή τὴν έλευθερούσαν, ή την δικάζουσαν ύπομένει ψηφον. Τότε ούδεις ύπερ ών άλλος επλημμέλησε χρίνεται, άλλ' ύπερ ὧν αύτος έχαστος ήμαρτε. Ταῦτα οὖν ἄπαντα συναγαγούσα, καὶ τὸν φόδον τοῦτον = ἐξογκώσασα, καλ επιτειχίσασα τη σατανική καλ ψυχοδλαδεί λύπη, ούτως εν τη πρός αύτην στηθι παρατάξει, εν ή και φανείσα μόνον, άράχνης αὐτὴν εὐκολώτερον διασπάσαι καλ άφανίσαι δυνήση. Αύτη μέν γάρ μετά τοῦ μάταιος είναι b και περιττή, και όλέθριος σφόδρα και βλαδερά εκείνος δε και άναγκαϊος ο φόδος, και χρήσιμος καὶ ἐπωφελής, καὶ πολύ τὸ κέρδος ἔχων. Άλλὰ γάρ Ελαθον ύπο τῆς τοῦ λόγου ρύμης παρασυρείς, καὶ ούχ άρμόζουσάν σοι ταύτην ποιησάμενος την παραίνεσιν έμοι μέν γάρ και τοίς κατ' έμε βεδαπτισμένοις άμαρτημάτων πλήθει άναγχαίος ούτος ό γολος. Φορει λφό και φιακίστμαι. αξ θξ ξη εοσοήτοις πατορθώμασι κομώσαν, και αυτής ήδη της άψιδος των ούρανων άψαμένην, ούδὲ άπλως νύττειν δύναιτ' δν. Διο προς ετέραν χαταστήσομαι μελφδίαν προς σε διαλεγόμενος, καὶ ἐτέραν ἀνακρούσομαι νευράν, ἐπειδή σου ούτος ο φόδος καθικέσθαι ού δύναται, πλην δουν και των άγγέλων. Μεταταξώμεθα τοίνυν και δεύρο, και αυτή μετάστηθι μετά του λόγου, και άναλογίζου τῶν κατωρθωμάτων σου τὰς ἀντιδόσεις, τὰ βραθεία τὰ λαμπρά, τοὺς φαιδροὺς στεφάνους, τὴν μετά των παρθένων χορείαν, τὰς παστάδας τὰς ἱερὰς. **σον νυμφώνα των ο**ύρανων °, την μετά των άγγέλων λήξιν, την πρός τον νυμφίον παρρησίαν και όμιλίαν, την θαυμαστην δαδουχίαν έχείνην, τὰ άγαθά τὰ χαὶ λόγον και νουν θπερδαίνοντα.

δ. Άλλά μή μου τῶν λόγων ἐπιλάδη, εἰ καὶ εἰς τὸν χορὸν τῶν παρθένων σε κατελέξαμεν τὸν ἀγίων ἐκείνων, ἐν χηρεία βεδιωκυζαν. "Ηκουσας γάρ μου πολλάκις καὶ ἰδία καὶ δημοσία διαλεγομένου, τίς ποτέ ἐστι τῆς παρθενίας ὁ δρος, καὶ ὡς οὐκ ἄν [539] κωλυθείης ποτὰ εἰς τε τὸν ἐκείνων καταλεγῆναι χορὸν, μαλλον δὲ καὶ ἐκείνας ὑπερδῆναι μετὰ πολλῆς τῆς περιουσίας, ἡ πολλὴν ἐν τοῖς ἄλλοις ἐπιδειξαμένη φιλοσοφίαν. Διά τοι τοῦτο ὁ Παῦλος ὅρον τῆς παρθενίας τιθεὶς, οὐ τὴν ἐπειρόγαμον καὶ ἀπηλλαγμένην πυνουσίας ἀνδρὸς παρθένον ἐκάλεσεν, άλλὰ τὴν τὰ τοῦ Κυρίου μεριμνῶσαν. Καὶ αὐτὸς δὲ ὁ Χριστὸς δειτοῦ Κυρίου μεριμνῶσαν. Καὶ αὐτὸς δὲ ὁ Χριστὸς δειτοῦς Κυρίου μεριμνῶσαν. Καὶ αὐτὸς δὲ ὁ Χριστὸς δειτοῦς δενουν ἐκάνεσεν, ἀλλὰ τὴν τὰ

χνύς όσφ μείζων παρθενίας έλεημοσύνη, ής τά σχήπτρα κατέχεις αύτη, και τον στέφανον άνεδήσω πάλαι, άπ' έχείνου μέν τοῦ χοροῦ τὸ ήμισυ μέρος ἐξέδαλεν, ἐπειδή ταύτης εἰσῆλθον χωρίς, μάλλον δὲ ἐπειδή δαψιλώς αύτην ούχ ἐχέχτηντο και γάρ είχον Ελαιον, άλλ' ούχ άρχοῦν. Τοὺς δὲ χωρίς παρθενίας εἰσελθόντας, ἐπειδή ταύτην ήσαν περιδεδλημένοι, μετά πολλης ύπεδέξατο της τιμης, εύλογημένους τε του Πατρός όνομάζων, καὶ πρός ἐαυτὸν καλῶν, καὶ τῆς βασιλείας την κληρονομίαν αύτοις χαριζόμενος, και έν μέση άναχηρύττων τη οίχουμένη και ού παρητήσατο, καὶ ἀγγέλων καὶ τῆς κτίσεως πάσης παρούσης, τροφέας τε αύτοῦ καὶ ξενοδόχους αύτοὺς προσειπείν. Ταύτης και αὐτή ἀκούση τότε τῆς μακαρίας φωνῆς, ταύτης ἀπολαύση τῆς ἀμοιδῆς μετὰ πολλῆς τῆς περιουσίας. Εί δὲ ὑπὲρ ἐλεημοσύνης μόνον τοσαῦται αί άντιδόσεις, τοσούτοι οί στέφανοι, τοσαύτη ή λαμπρότης, τοσαύτη ή περιφάνεια καλ ή δόξα, εί καλ τά άλλα τῆς ἀρετῆς ἐπέλθοιμί σοι μέρη, ποίαν ἄν σχοίης συγγνώμην, όφείλουσα έντεῦθεν ήδη έορτην άγειν, καὶ σχιρτάν, και χορεύειν, και στεφανούσθαι, έπειδή δε ό δείνα έμάνη, και όδείνα κατά κρημνῶν ἤλθε, κατακόπτουσα έαυτην, και ευκολον κατά τῆς άγιας σου ψυχῆς τῷ διαδόλφ ποιοῦσα τὴν ἔφοδον d, δν μέχρι σήμερον καταξαίνουσα ούκ ἐπαύσω; Τί γὰρ ἄν τις είποι τὴν ὑπομονήν την ποιχίλην και πολυειδή και πολύτροπον; και πόσος ήμίν είς τουτο άρχέσει λόγος, πόσον δε ίστορίας μέτρον, εί τις τὰ ἐκ πρώτης ἡλικίας μέχρι τοῦ νῦν • παθήματά σου καταλέγοι, τὰ παρὰ τῶν οἰκείων, τὰ παρά τῶν ἀλλοτρίων, τὰ παρά τῶν φίλων,τὰ παρά τῶν έχθρων, τά παρά των γένει προσηχόντων, τά παρά των μηδαμόθεν προσηχόντων, τὰ παρά των εν δυναστείαις, τὰ παρὰ τῶν εὐτελῶν, τὰ παρὰ τῶν ἀρχόντων, τὰ παρά τῶν Ιδιωτῶν, τὰ παρά τῶν εἰς τὸν χλῆρον τελούντων; Τούτων γάρ Εχαστον, εί τις διεξίοι αύτο καθ' έαυτο μόνου, Ιστορίαν ολόκληρον Ικανον ποιήσαι το διηγημα. Εί δέ τις και πρός τα έτερα είδη της άρετης ταύτης μετασταίη, και μηκέτι τά παρ' έτέρων, άλλα τα παρά σου κατασκευασθέντα διηγήσαιτο πάθη, τίνα λίθον, τίνα σίδηρον, ποϊον άδάμαντα ούχ εύρήσει νικηθέντα παρά σοῦ; 'Απαλήν γάρ ούτω σάρχα λαδούσα χαλ τρυφεράν, παντί είδει τρυφής συντραφείσαν, ούτως αύτην ποικίλοις έπολιόρχησας πάθεσιν, ώς μηδέν άμεινον [540] τῆς νεκρωθείσης διακείσθαι. και τοσούτον άνηψας έν σεαυτἢ νοσημάτων ἐσμὸν, ὡς καὶ ἰατρῶν τέχνην, καὶ φαρμάχων δύναμιν, χαὶ πάντα ἐπιμελείας ἐλέγξαι τρόπον, και διηνεκέσι συζήν όδυναις.

ε'. Τὴν δὲ ἐπὶ τῆς τραπέζης ι καρτερίαν τε καὶ ἐγκράτειαν, καὶ τὴν ἐν ταῖς νυξιν εἴ τις βουληθείη
διεξελθείν, πόσων δεήσεται λόγων; Μάλλον δὲ οὐδὲ
εἴασας αὐτὴν ἐγκράτειαν καλεἴσθαι λοιπὸν, οὐδὲ καρτερίαν ἐπὶ σοῦ, ἀλλ' ἔτερον δνομα ταὐταις ἡμῖν ζητητέον ταῖς ἀρεταῖς πολλῷ μεῖζον. Καὶ γὰρ ἔγκρατεύεσθαι ἐκεῖνόν φαμεν καὶ καρτερεῖν, τὸν ὑπό τινος
ἐπιθυμίας ἐνοχλούμενον, καὶ κρατοῦντα ταὐτης. Σὸ δὲ

Duo mas. καὶ τῷ φόδφ τούτφ. Alius τῷ φόδφ τούτων.

Duo mss. paraia civat.

Lidem νυμέωνα τὸν οὐράνιον.

d Coislin. et Reg. thy elocov.

e Tres mss. ἡλικίας ἔως νῦν. Γ' Ἐπὶ τας τραπέζας, sic duo mss.

ούκ έχεις ότου κρατήσεις. πολλή γάρ τή ρύμη παρά την άρχην πνεύσασα κατά της σαρκός, Εσδεσας αύτης τὰς ἐπιθυμίας ταύτας, οὐ χαλινώσασα τὸν ἵππον, άλλλ συμποδίσασα, και χαμαί ρίψασα, και ποιήσασα μένειν ακίνητον. Καλ τότε μεν εγκράτειαν κατορθώσ. σα, νῦν δὲ ἀπάθειαν λοιπόν. Οὐ γὰρ διενοχλεί τρυ. φής ἐπιθυμία, καὶ πόνον ἔχεις ὥστε αὐτής κρατήσαι. άλλά καθάπαξ αύτην άφανίσασα, καλ άδατον αύτη την σάρκα ποιήσασα, τοσούτον απολαύειν σίτου καλ ποτού την γαστέρα επαίδευσας, όσον μη άποθανείν καὶ δίκην δοῦναι. Διά τοι τοῦτο οὐ νηστείαν, οὐδὲ ἐγχράτειαν τούτο χαλώ, άλλ' ετερόν τι τούτου μείζον. Τούτο και επί της άγρυπνίας σου της Ιεράς Εστιν ίδειν και γάρ ή του καθεύδειν επιθυμία, εκείνης σδεσθείσης, συγκατεσδέσθη· τροφή γάρ υπνου σιτία. Καὶ ἐτέριο δὲ αὐτὴν κατέλυσας τρόπω, ἐξ ἀρχῆς μὲν καὶ αύτην βιασαμένη την φύσιν, καὶ όλοκλήρους νύχτας άθπνους διάγουσα. ύστερον δε τη συνεχεί συνηθεία και είς φύσιν άγαγούσα το πράγμα. "Ωσπερ γάρ τοῖς ἄλλοις κατά φύσιν το καθεύδειν, οὕτω σοὶ τό έγρηγορέναι. Θαυμαστά μέν ούν ταύτα καί έκπλήξεως γέμοντα, καὶ καθ' ἐαυτά · εἰ δέ τις καὶ τὸν καιρόν έξετάσειεν, ότι εν άώρφ ήλικία ταύτα κατωρθούτο, και την έρημιαν των διδαξόντων, και το πλήθος τῶν σκανδαλιζόντων, καὶ ὅτι ἐν ψυχῇ ἐξ ἀσεδοῦς οίκου νύν αυτομολησάση πρός την άληθειαν, και ότι έν σώματι γυναιχείφ τε χαὶ ἄλλως ἀπαλῷ διὰ τὴν τῶν προγόνων περιφάνειαν καὶ τρυφήν, πύσα πελάγη θαυμάτων ευρήσει καθ' Εκαστον τούτων άνοιγόμενα; Διά τοι τούτο των άλλων ούδε επιμνησθήσομαι, τῆς ταπεινοφροσύνης, τῆς ἀγάπης, τῶν λοιπῶν ἀρετῶν της άγίας σου ψυχης. Καὶ γάρ μόνον, ὡς ἐμνήσθην κ τούτων, και τάς προσηγορίας είπον, μυρίας άνέβλυσέ μοι πάλιν ή διάνοια πηγάς, και βιάζεται και είπειν τούτων, ώς τῆς προτέρας, κάν ἐκ μέρους, τὰ είδη, μαλλον δε τάς υποθέσεις μόνον. εχείνο γάρ ο άπειρον σφόδρα ἐπιζητεῖ λόγον. Άλλὰ οὐχ ἀνέξομαι, ὥστε μή τῆς ὑποθέσεως ἐχπεσείν, ἡν προειλόμην χατορθώσαι, είς άπειρον έξενεχθείς πέλαγος. Έπει εί μή τούτο προύχειτά μοι νύν τὸ πρόββιζον την άθυμίαν [541] άπὸ σοῦ ἀνασπάσαι, ἡδέως τούτοις ἐνδιέτριδον τοίς λόγοις, και πέλαγος άπειρον Επλεον, μάλλον δε πελάγη, έχάστης σου άρετῆς τὰς πολυσχιδεῖς άνατέμνων όδους, ων έκάστη όδος πέλαγος έτικτε πάλιν, κάν τἢ ὑπομονἢ, κάν τἢ ταπεινοφροσύνη, καὶ ἐλεημοσύνη τῆ πολυειδεί και πρός αύτα τῆς οἰκουμένης τά πέρατα άπλωθείση, κάν τη άγάπη τη μυρίας νεκώση καμίνους, κάν τἢ συνέσει τἢ ἀπείρω, καὶ πολλῆς γεμούση χάριτος, καὶ τὰ μέτρα τῆς φύσεως ὑπερδάτη. Τὰ δὲ κατορθώματα τὰ ἐντεῦθεν τεγθέντα e! τις βούλοιτο επιέναι, ταύτον ποιήσει οίον εί τις και τὰ χύματα θαλάσσης άριθμεῖν ἐπιγειροίη.

ς'. Διὸ τὰ ἄπειρα ταῦτα παραδραμῶν πελάγη, τὸν λέοντα ἀπὸ τοῦ ὅνυχος δεῖξαι πειράσομαι, ὀλίγα ἄττα περὶ τῆς στολῆς σου διαλεχθεὶς, περὶ τῶν ἀπλῶς καὶ εἰκῆ σοι περικειμένων ἱματίων. Τῶν μὲν γὰρ ἄλλων ἔλαττον εἶναι δοκεῖ τὸ κατόρθωμα· εἰ δέ τις ἀκριδῶς

αύτο έξετάσειε, οφόδρα ευρήσει μέγα τε υπάργον και φιλοσόφου δεόμενον ψυχής, καὶ τὰ βιωτικά ἄπαντα καταπατούσης, και πρός αύτον ίπταμένης τον ούρανόν. Διόπερ ούχ έν τῆ Καινῆ μόνον, άλλὰ καὶ ἐν τῆ Παλαιά, ότε διά σχιάς και τύπου το των άνθρώπων ό θεὸς ήγε γένος, καὶ σωματικώτερον τὰ τῆς πολιτείας ερρυθμίζετο, και περί των ούρανίων ούδεις ούδέπω λόγος ήν, οὐδὲ μελλόντων μνήμη, οὐδὲ τῆς νῦν κατεχούσης φιλοσοφίας αίνιγμα, άλλά παχύτερόν πως καλ σαρκικώτερον οἱ νόμοι τοῖς Ἐδραίοις ἐγράφοντο, μετά πολλής τής σφοδρότητος την έν τοις ίματίοις άπαγορεύων φιλοκοσμίαν, ταῦτα διά τοῦ προφήτου φησί: Τάδε λέγει ο Κύριος έπὶ τὰς ἀρχούσας θυγατέρας Σιων, `Ανθ' ων υψώθησαν αί θυγατέρες αυτων, καὶ ἐπορεύθησαν ὑψηλῷ τραχήλω, καὶ νεύμασαν όφθαλμῶν, και τῆ πορείατῶν ποδῶν σύρουσαι τοὺς χιτώνας, και τοίς ποσιν άμα παίζουσαι και ταπειrώσει Κύριος τὰς ἀρχούσας θυγατέρας Σιων, καλ draxalivyειτὸ σχῆμα αὐτῶr, xai dựεlεῖ τὴr δόξαr τοῦ Ιματισμοῦ αὐτῶν, καὶ ἔσται σοι ἀντὶ ὀσμῆς ήδείας κονιορτός, και άντι ζώνης σχοινίφ ζώση, και drτί τοῦ κόσμου τῆς κεφαλῆς σου φαλάκρωμα ἔξεις: διά τά έργα σου, άντι δέ τοῦ χιτώνος τοῦ μεσοπορφύρου περιζώση σάκκον ταῦτά σοι άντι καλλωπισμού. Είδες όργην άφατον; είδες κόλασιν καλ τιμωρίαν σφοδροτάτην; είδες αίχμαλωσίαν επιτεταμένην; Έχ τούτου ο στοχάζου τοῦ άμαρτήματος τὸ μέγεθος. Οὐ γάρ αν σφοδροτάτην ούτως ἐπήγαγε τιμωρίαν ο φιλάνθρωπος ποτε, μή της άμαρτίας της έπισπωμένης αύτην πολύ μείζονος ούσης. Εί δὲ τὸ άμάρτημα μέγα, εύδηλον ότι καλ τὸ κατόρθωμα μέγιστον, τὸ ἀπεναντίας έστηκὸς τούτω. Διά τοι τοῦτο καί βιωτικαίς γυναιξί διαλεγόμενος ὁ Παῦλος, οὐ μόνον του γρυσοφορείν αυτάς άπάγει, άλλ' ουδέ ίματια πολυτελή περιχείσθαι άφίησιν. Οίδε γάρ, οίδε σαφώς, ότι χαλεπόν τοῦτο ψυχῆς νόσημα, καὶ δυσκαταγώνιστον, καὶ γνώμης διεφθαρμένης δείγμα [542] μέγιστόν έστι, καὶ σφόδρα φιλοσόφου δεόμενον γνώμης. και δηλούσιν ούχ αι βιωτικαι γυναϊκες μόνον, και άνδράσιν όμιλήσασαι, ὧν οὐδεμία ρφδίως ταύτης ήνέσχετο τῆς παραινέσεως, άλλά και αι φιλοσοφείν δοκοῦσαι, χαλ είς τον τῆς πα ρθενίας τελείν χορόν λαγοῦσαι. Πολλαί γάρ τούτων πρός τυραννίδα φύσεως άποδυσάμεναι, καλ καθαρώς τον της παρθενίας διανύουσαι δρόμον, και άγγελικήν εν τούτω μιμούμεναι πολετείαν, και εν θνητῷ σώματι τὰ τῆς ἀναστάσεως ἐπεδειχνύμεναι προοίμια ( Ένγάρ τῷ αἰῶνι ἐχείνῳ, φησίν. ούτε γαμούσιν, ούτε έχγαμίσχονται), και πρός τάς άσωμάτους δυνάμεις θέμεναι την αμιλλαν, καλ πρός την άφθαρσίαν εν φθαρτῷ σώματι φιλονειχοῦσαι, και ο πολλοίς ούδε άκουσαι φορητόν, διά των έργων κατορθούσαι, και καθάπερ λυττώντα κύνα και συνεχῶς ἐπιπηδῶντα, τὴν ἐπιθυμίαν διακρουόμεναι, καὶ μαινομένην θάλασσαν χαταστέλλουσαι, χαλ έν άγρίσις

Tres mss. μόνον ἐμνήσθην.

Alli exciva yap.

c Duo έχ τούτου ούν.

tem, quid vincas, jam non habes : tanto enim impetu adversus carnem jam inde ab initio irrupisti, ut ipsius cupiditates exstinxeris: non enim equum frenasti, sed plane constrinxisti, atque humi prostravisti, immotumque reddidisti. Ac tum quidem omnes continentiæ numeros explevisti : nunc autem id jam consequuta es, ut omni perturbatione careas. Neque enim negotium tibi facessit deliciarum cupiditas, neque ut eam superes, laboras : verum ea semel de medio sublata, omnique ipsi ad carnem tuam aditu præcluso, ventrem tantum cibi ac potus capere docoisti, quantum necesse est, ne intereas, ac pænam luas. Ob eamque causam non jejunium, non continentiam id voco, sed aliud quiddam hoc sublimius. Atque hoc in sacris quoque tuis vigiliis perspicere licet : nam dormiendi cupiditas una cum superiore illa exstincta est : cibo quippe somnus alitur. Quin hanc quoque alia ratione oppressisti, dum ab initio naturæ etiam vim intulisti, integrasque noctes insomnes duxisti, ac denique assidua consuetudine in naturam hoc convertisti. Ut enim aliis dormire naturale est, codem modo tibi vigilare. Atque bæc quidem mirifica et stuporis plena sunt, etiamsi per se considerentur. Quod si quis tempus etiam expendat, immaturam nempe, in qua hæc præstabas, ætatem, et magistrorum penuriam, et eorum qui offendiculo tibi erant, frequentiam, et quod in ea anima, quæ ex impia domo ad veritatem nunc transfugerat, et quod in corpore muliebri, atque alioqui propter majorum splendorem ac luxum molli et delicato, quanta ei cuncta hæc sigillatim consideranti miraculorum maria se aperient? Quocirca ne aliorum quidem mentionem facturus sum, hoc est, bumilitatis, caritatis, ac cæterarum sanctæ animæ tuæ virtutum. Siquidem dum hæc recordor et commemoro, sexcentos mihi rursum fontes animus protulit, ac me harum etiam, ut et prioris, sigillatim saltem genera ipsa, vel potius argumenta dumtaxat, referre cogit : nam illud infinitam orationem requireret. Verum ne ab ea, quam exsequi institui, materia excidam, in immensum pelagus præcipitem me auserri haud patiar. Nam alioqui, nisi id nunc mihi propositum esset, ut mæstitiam tuam radicitus ex animo tuo evellerem, lubens in hac oratione versarer, atque immensum pelagus, vel immensa potius maria navigarem : multiplices nimirum singularum virtutum tuarum vias obiens, quarum singulæ novum rursum pelagus procrearent, sive de patientia mihi sermo esset, sive de humilitate, sive de omnis generis eleemosyna, ad ipsos usque orbis terrarum fines diffusa, sive de caritate, quæ innumeras fornaces ardore superat, sive de infinita atque ingenti lepore perfusa naturæque modum excedente prudentia. Quinam autem hinc fructus orti sint, si quis narrare instituat, perinde faciet, ut si quis maris fluctus numerare aggrediatur.

6. De vestitu vili ac neglecto Olympiadis. — Quocirca vastissimis his maribus præteritis, leonem ab un gue demonstrare conabor: pauca minirum de vestitu tuo atque indumentis, quibus corpus tuum ne-

glectim amictum est, verba faciens. Quamquam enim hæc virtus aliis cedere videtur, tamen si quis eam accurate perpenderit, admodum ingentem eam esse reperiet, atque ejusmodi, quæ sapiente animo, ac humana superante, et ad ipsum usque cælum volitante opus habeat. Ac propterea non in Novo dumtaxat, sed etiam in Veteri Testamento, cum per umbram ac figuram Deus hominum genus, atque ea quæ ad vivendi rationem pertinebant, crassius quodammodo moderabatur, necdum de cælestibus rebus verbum, nec de futuris ulla mentio erat, nec philosophiæ hujus quæ nunc viget ulla vel obscura significatio, verum pinguiore quodam et crassiore modo leges llebræis scribebantur, elegantioris vestitus studium vehementissime interdicens, per prophetam sic nit : Hæc dicit Dominus adversus dominatrices filias Sion: Pro eo quod elevatæ sunt filiæ eorum, et ambulaverunt extento collo, et nutibus oculorum et progressu pedum tunicas trahebant, et pedibus suis simul ludebant; et humiliabit Donninus donninatrices filias Sion, et denudabit habitum earum, et auferet gloriam vestimenti earum. Et erit tibi pro suavi odore pulvis, et pro zona funiculo cingeris, et pro ornamento capitis tui calvitium habebis propter opera tua : et pro tunica clavatæ purpure sacco cingeris (Isai. 3. 16-18. 21): hac tibi ornamenti loco erunt. Vides iracundiam, omnem sermonis vim superantem? vides acerbissimum supplicium et cruciatum? vides acerrimam captivitatem? Hine peccati magnitudinem conjicias licet. Neque enim benignus Deus tam gravem et acerbam pænam umquam inflixisset, nisi peccatum, quod eam accerseret, longe gravius esset. Quod si magnum hoc scelus est, virtus ea quæ ipsi opponitur haud duble maxima. Ac proinde Paulus quoque, cum ad mulieres eas, quæ mundanam vitam complexæ sunt, orationem haberet, non modo ab auro gestando eas abducit, sed ne sumptuosis quidem vestibus utendi potestatem ipsis facit (1. Tim. 2. 9). Norat enim, perspicue, inquam, norat, gravem hunc ac profligatu perdifficilem animi morbum esse, corrupticque mentis apertissimum Indicem, quique sapienti animo opus haberet : id quod indicant non eæ dumtaxat feminæ, quæ commune vitæ genus sequentur, matrimonioque cum viris copulatie sunt, quarum nulla huic consilio sacile paruit, verum etiam eæ, quæ philosophiæ speciem præ se ferunt, atque in virginum chorum adscriptæ sunt. Permultæ enim ex ipsis, cum ad vim naturæ inferendam se accinxerint, cumque virginitatis curriculum sine ulla labe conficiant, atque angelicam in hac re vitæ rationem imitentur, et in mortali corpore resurrectionis præludia ostendant (in illo enim sæculo, inquit Christus, Nec nubent, nec nubentur [Luc. 20. 55]), atque cum virtutibus illis quie corpore vacant, certamen susceptum habeant, et in mortali corpore cum naturis ab omni interitu alienis contendant, idque quod multi ne auribus quidem ferre possunt, reipsa præstent, et libidinem non secus ac rabidum canem, perpetuoque insultantem propulsent, et marefurens comprimant, et inter immanes fluctus tranquille navigent, et perturbatissimo mari ex animi sententia ferantur, atque in naturalis cupiditatis fornace stantes haud tamen deflagrent, verum instar luti carbones istos pedibus premant, hac tamen cupiditate turpiter admodum ac misere captæ sunt, cumque ea quæ majora erant præstitissent, buic vitio succubuerunt.

7. Quanta res sit virginites. — Tanta enim res est virginitas, tantoque labore indiget, ut Christus, cum e cælo descendisset, ut homines angelos efficeret, ac carlestem vitæ rationem hic sereret, ne tum quidem id imperare, ac lege lata præscribere ausus sit, verum emori quidem; quo quid gravius excogitari queat? ac perpetua cruce affici, hostesque beneficiis prosequi jusserit , virginitatem autem minime præceperit , verum eam in audientium arbitrio ac voluntate reliquerit, his verbis utens : Qui potest capere, capial (Matth. 19. 12). Etenim magna hujus rei moles est, magna certaminum horum difficultas, et pugnarum sudor, atque hic virtutis locus admodum præceps ac lubricus: id quod etiam declarant, qui in Veteri Testamento meltis virtutibus floruerunt. Siquidem magnus ille Moses, prophetarum caput, sincerus Dei amicus, quique tantam apud eum siduciam et auctoritatem obtinuit, ut sexcenta hominum milia, supplicio obnoxia, divinitus immissæ plagæ eriperet; vir, inquam, tantus ac tam insignis mari quidem imperavit, et pelagus secuit, et rupes fregit, et acrem ima:utavit, et Niliacam undam in cruorem convertit, et ranarum ac locustarum exercitum Pharaoni opposeit, et res omnes conditas in novam naturam transtulit, aliaque infinita miracula edidit, atque multa virtutis documenta præbuit : nam utraque ex parte claruit; verum ad bæc certamina ne oculos quidem obvertere patuit, sed matrimonio, et uxoris complexu, atque hujusmodi præsidio indiguit, nec virginitatis mari, quod illius fluctus pertimesceret, se committere ausus est. Quin etiam patriarcha iste, filii sui sacrificus, violentissimum naturæ affectum proculcare potuit, ac filium, et quidem filium Isaac, in ipso ætatis flore, in ipso juvenilis ætatis vigore, unigenitum, carum, ac præter spem omnem ipsi concessum, et multis virtutibus Aorentem, quoque solo nitebatur, etiam in extrema senectute morte afficere voluit, eumque in montem subvehere, cum ad tale facinus subvecturus esset, petuit, atque aram exstruxit, et ligna composuit, et victimam imposuit, et mucronem arripuit, eumque pueri jugulo adegit (Gen. 22): nam adegit ac cruentavit adamas ille, imo adamante omni firmior : etenim hoc quidem ille vi naturæ habet; hic autem per philosophicam voluntatem naturalem illam sirmitatem et duritiem imitatus est, atque angelicam tranquillitatem omni perturbatione vacuam præstitit. Et tamen is, qui tantum tamque præclarum certamen inire potuit, atque ex ipsis naturæ finibus excessit, virginitatis certamen suscipere minime ausus est : verum ipse quoque hanc palæstram extimuit, matrimonique solatium est am-

8. Lans Jobi; calamitates ejus. — Vis Johum etiam

his adjungam? justum inquam illum, veri amantem, pium, atque ab improba omni actione sese abstinentem (Job 1)? Hic igitur Job diaboli os contudit; percussus iose, non percutiens, totam illius pharetram eximanivit; cumque assiduis ab ipso sagittis peteretur, omnia tamen tentationum genera sustinuit, et unumquodque immanem in modum. Nam quæ in hac vita molestiæ speciem habent, et revera molesta sunt, hæc præsertim sunt, paupertas, morbus, filiorum amissio, hostium impetus, amicorum ingratus animus, fames, perpetui corporis dolores, convicia, calumniæ et sinistra existimatio : quæ omnia in unum corpus effusa, atque adversus unam animam structa sunt. quodque etiam gravius est, inepinantem adorta sunt. Quod autem dico sic intelligendum: Qui tenuibus parentibus ortus est, atque in ejusmodi domo educatus, paupertatis molestiam facile tulerit, utpote usu et consuctudine exercitus; at qui tot pecuniis circumfluit, tantisque opibus abundat, ac postea in contrarium repente labitur, hujusmodi mutationem haud facile tulerit : nam inexperto, qui repente in eam incidit, acerbior videtur. Ac rursum : qui ignobilis est, obscurosque parentes habuit, atque in perpetuo contemptu vivit, is maledictis et contumeliis haud admodum conturbatur : qui autem, cum tantam prius gloriam obtineret, et ab omnibus stiparetur, atque omnium sermone celebraretur, magnoque cum splendore prædicaretur, postea in infamiam et contemptum cecidit, huic idem quod ei, qui ex divite pauper effectus est, accidat necesse est. Pari modo qui filiis orbatur, etiam si omnes amittat, dum tamen non eodem tempore, luctum, quem ex iis qui mortem obieruat capit, reliquorum solatio levat : ac sedato eo mœrore , quem priorum interitus attulit, si interjecto aliquo tempore alterum e vita discedere contingat, mitior ei hæc calamitas redditur : neque enim recenti adbuc vulneri supervenit, verum sedato, ac de medio sublato, quod quidem non parum de dolore detrahit. At contra hic universum filiorum chorum uno temporis puncto, et quidem acerbissimo mortis genere abreptum vidit. Nam et violenta et immatura bæc mors erat, ac tempus ctiam et locus haud parvum dolori cumulum afferebat : siquidem et epularum tempore, et in ea domo quæ hospitibus aperta erat, et denique domus ipsis sepulcrum fuit. Nam quid novum illud, quodque nullis verbis exprimi possit, famis genus commemorem? voluntarium dicam an coactum? neque enim, quo eam vocabulo appellem, scio, nec quod tam inopinatæ calamitati nomen imponam reperio. Quippe ab apposita mensa abstinebat, nec cibos eos, quos cernebat, attingebat. Yulnerum enim, quibus ipsius corpus afficiebatur, fætor appetitionem omnem opprimebat, mensamque etiam ipsam molestia perfundebat. Id quod etiam his verbis declarabat : Fætorem video cibos meos (Job. 6.7). Ac vis quidem famis eum, ut oblatos cibos degustaret, adigebat : verum incredibilis quidam fœtor, qui ex ipsius carnibus promanabat, vim famis superabat. Ideo, ut jam dixi, quo eam pacto appellem non habeo. Voluntariam? At appositos cibos

χύμασι μετά γαλήνης πλέουσαι, του ταραττομένου σφοδρώς του πελάγους έξουρίας φερόμεναι, και έν κιμίνο φυσικής επιθυμίας έστωσαι, και μή καταχαιόμεναι, άλλ' ώς πηλόν τούς άνθραχας τούτους χαταπατούσαι, ύπὸ τῆς ἐπιθυμίας ταύτης ἐάλωσαν αισχρώς πάνυ και έλεεινώς, και τὰ μείζονα δυνηθείσαι, ύπο τούτου χατηγωνίσθησαν.

ζ'. Τοσοῦτον γάρ ἐστιν ἡ παρθενία πράγμα, καὶ τοσούτου δείται του πόνου, ότι κατελθών ό Χριστός έξ ούρανοῦ, ἔνα τοὺς ἀνθρώπους ἀγγέλους ποιήση, καὶ την άνω πολιτείαν ένταῦθα καταφυτεύση, οὐδὲ τότε Εθάρρησεν επιτάξαι τοῦτο, οὐδε είς νόμου αὐτό τάξιν άγαγείν - άλλ' άποθνήσκειν μεν ενομοθέτησεν (οῦ τί βιρύτερον γένοιτ' άν;), καὶ σταυροῦσθαι διηνεκῶς, καὶ έχθρούς εύεργετείν, παρθενεύειν δε ούχ ένομοθέτησεν. άλλ' άφηκεν έν τη των άκουόντων κείσθαι προαιρέσει \*, είπων, Ο δυνάμενος χωρείν, χωρείνω. Καλ γλρ μέγας ο δγχος τοῦ πράγματος, καὶ ή δυσκολία τών παλαισμάτων τούτων, καλ ό ίδρως των άγώνων, και σφόδρα απόκρημινον τούτο της αρετής το χωρίον. **π**εί τοῦτο δηλούσε καὶ οί ἐν τἢ Παλαιἄ πολλά κατορθώσαντες. Καὶ γάρ Μωϋσής ἐχεῖνος ὁ μέγας, τῶν προφητών το πεφάλαιον, ο γνήσιος τῷ θεῷ φίλος, ό τοσαύτης άπολαύσας παφόησίας, ώς έξαικοσίας χιλιάδας ύπευθύνους γενομένας χολάσει έξαρπάσαι θεηλάτου πληγής, ούτος τοσούτος και τηλικούτος άνηρ θαλάττη μέν επέταξε, και πέλαγος έσχισε, και πέτρας διέρδηξε, και άέρα μετέδαλε, και το Νειλφον ύδωρ είς αίμα μετέτρεψε b, καὶ βατράχων καὶ άκρίδων στρατόπεδον έπετείχισε τῷ Φαραώ, καὶ πάσαν την κτίσιν μετεστοιχείωσε, καλ μυρία έτερα επεδείξατο θαύματα, καὶ ἀρετῆς δὲ πολλά κατορθώματα. καλ γάρ εξ έκατέρου μέρους Ελαμψε πρός δε τούς άγωνας τούτους ούδὲ άντιδλέψαι ζαχυσεν, άλλ' ἐδεήθη [543] γάμου καὶ όμιλίας γυναικός, καὶ τῆς ἐντεῦθεν ἀσφαλείας, και ούκ ετόλμησεν είς το της παρθενίας πέλαγος ξαυτόν ξχδούναι, τά ξχείθεν χύματα δεδοιχώς. Καὶ ὁ πατριάρχης δὲ, ὁ τοῦ παιδὸς ἱερεὺς, τὸ μὲν τυραννικώτατον της φύσεως καταπαλαίσαι ίσχυσε πάθος, και παίδα άνελείν ήδυνήθη, και παίδα τόν **Lacex έν αύτ**ῷ τῆς ἡλιχίας τῷ ἄνθει, ἐν αύτῆ τῆς νεότητος τή άκμή, μονογενή, γνήσιον, καλ παρ' έλπίδα πάσαν αύτῷ δεδομένον, καὶ ἐπ' αὐτῷ σαλεύων μόνο ε, καὶ ἐν ἐσχάτφ γήρα, καὶ ἀρετἢ κομῶντα πολλή, και άναγαγείν αύτον έπι το δρος ίσχυσεν, έπι σοιαύτη μέλλων άνάγειν πράξει, καί θυσιαστήριον ώχοδόμησε, και ξύλα συνέθηκε, και το ιερείον επέθηκε, καὶ μάγαιραν ήρπασε, καὶ διά τοῦ λαιμοῦ τοῦ παιδός το ξίφος ώθησε. Και γάρ και ώθησε, και ημαξεν ο άδάμας έχεινος, μάλλον δὲ καὶ άδάμαντης στεββότερος · ό μέν γάρ έν τή φύσει τοῦτο χέχτηται, ούτος δε διά της κατά προαίρεσιν φιλοσοφίας φυσικην έμιμήσατο στερρότητα, και άγγέλων άπάθειαν δεά των ξργων επεδείξατο. 'Αλλ' όμως ο τοσούτον και τηλικούτον Ισγύσας διανύσαι άθλον, και αύτης **ξελθών της** φύσεως, πρός τούς άγωνας της παρθεγίας ἀποδύσασθαι ούκ ἐτόλμησεν, άλλ' ἔδεισε καὶ αὐ-

Τῶν ἀχουόντων προαιρέσει, omisso κεῖσθαι quidam mss.

 Plorinegium μετέστησε. Μοχ τῷ Φαραώ deest in duobiis.
 Duo mss. ἐπ' αὐτῷ σαλευομένφ. Paulo post tres μέλλων άγαγείν.

τὸς τὰ σχάμματα ταῦτα, χαὶ τὴν ἀπὸ τοῦ γάμου παραμυθίαν επεσπάσατο.

η'. Βούλει προσθώ και τον 'Ιώδ τοις είρημένοις, τον δίχαιον, τον άληθινον, τον θεοσεδή, τον άπεχόμενον άπὸ παντὸς πονηροῦ πράγματος; Οὖτος ὁ Ἰκὸδ συνέχοψε τοῦ διαδύλου τὴν δψιν, παιόμενος οὐ παίων ἐκένωσεν αὐτοῦ τὴν βελοθήκην ἄπασαν, καὶ κατατοξευόμενος παρ' αύτοῦ συνεχῶς, ἄπαν ὑπέμεινε πειρασμών είδος, και έκαστον μεθ' ύπερδολής ἀπάσης. Τὰ γὰρ δοχοῦντα είναι κατά τὸν βίον λυπηρά καὶ δυτα, ταῦτα μάλιστα πάντων ἐστὶ, πενία, καὶ νόσος, και παίδων άποδολή, και έχθρων έπανάστασις, και φίλων άγνωμοσύνη α, και λιμός, και σαρκός δδύναι διηνεχείς, και λοιδορίαι και συκοφαντίαι, και το την πονηράν χτήσασθαι ύπόληψιν καὶ ταῦτα ἄπαντα εἰς εν έξεχύθη σώμα, καλ μιάς κατεσκευάσθη • ψυχῆς• καὶ τὸ δὴ χαλεπώτερον, ὅτι καὶ ἀμελετήτφ ὅντι ἐπέθετο. "Οδε λέγω τοιοῦτόν έστιν. 'Ο έχ πενήτων τεχθείς, καὶ ἐνοἰκία τοιαύτη τραφείς, ἄτε γυμνασάμενος καὶ μελετήσας, ραδίως αν ένέγκαι τῆς πενίας το βάρος • ὁ δὲ τοσούτοις περιβρεόμενος χρήμασι καὶ τοσούτω πλούτω χομών, είτα άθρόον είς το έναντίον μεταπεσών, ούχ ἄν εύχόλως ύπομείναι την μεταδολήν. καὶ γὰρ άγυμνάστω δντι χαλεπωτέρα φαίνεται άθρόον προσπεσούσα. Πάλιν ό ἄσημος καὶ ἐξ ἀσήμων γενόμενος, καλ εν τῷ διηνεκῶς καταφρονεῖσθαι ζῶν, οἰκ αν σφόδρα λοιδορούμενος και ύδριζόμενος ταραχθείη. ό δὲ τοσαύτης ἀπολαύσας δόξης, καὶ παρὰ πάντων δορυφορούμενος, καὶ ἐν τοῖς ἀπάντων στόμασιν ὢν, και πανταχού μετά πολλής άνακηρυττόμενος περιφανείας, είς άτιμίαν καλ εύτέλειαν κατενεχθελς, τό αύτο αν πάθοι τῷ ἀπο πλουσίου άθροον γενομένω πένητι. Καὶ ὁ παϊδας ἀποδαλιὸν πάλιν, κὰν ἄπαντας ἀποδάλη, μή ἐν ἐνὶ δὲ χαιρῷ, τοὺς λειπομένους ἔχει [544] τῶν ἀπελθόντων παραμυθίαν, καὶ τῆς ἐπὶ προτέρων τελευτής του πάθους λήξαντος, αν ή του δευτέρου προσγένηται μετά χρόνον, τοῦτο αὐτῷ προσηνέστερον γίνεται το πάθος, ου γάρ νεαρώ όντι ξπεισι τῷ Ελχει, άλλλ χοιμηθέντι ήδη καλ άφανισθέντι, όπερ ούχ όλίγον ὑποτέμνεται τῆς όδύνης. Οὐτος όλόχληρον αύτῷ τὸν γορὸν εἶδεν ἐν μιᾳ ἀναρπασθέντα καιρ:ῦ ροπή, και τρόπο πικροτάτω τελευτής. Και γάρ καλ βίαιος και άωρος ὁ θάνατος ήν, και ὁ χαιρός δὲ καὶ: ο το πος ου μικράν εποίει τῷ πένθει προσθήκην καλ γάρ εν ώρχ συμποσίου, και εν οικίς τη τοις ξένοις άνεψημένη, και τάφος αύτοις ό οίκος έγένετο. Τί άν. τις είποι τον λιμόν έχείνον τον χαινότερον, χαλ έρ... μηνευβήναι μή δυνάμενον, τον έκούσιον, τον άκούσιον; ού γλρ οίδα πώς αύτον καλέσω, ούδε γάρ εύρίσκω. τὸ ὄνομα ἐπιθείναι τῷ παραδόξι τῆς συμφοράς είδει. Καὶ γάρ παρακειμένης ἀπείχετο τῆς τραπέζης, καὶ όρωμένων ούχ ήπτετο των σιτίων. Των γάρ περί το σώμα τραυμάτων ή δυσωδία προσαπαντώσα κατέλυς την επιθυμίαν, και αύτην ένεπίμπλα την τράπεζαν τῆς άπδίας. Καλ τουτο δηλών έλεγεν Βρώμον γάρ όρω τά σιτά μου. Καλ ή μεν άνάγχη του λιμού των προχειμένων απτεσθαι εδιάζετο ή δε της δυσωδίας ύπερδολή τῆς ἐχ τῶν σαρχῶν γινομένης ἐνίχα τοῦ λιμοῦ την βίαν. Διά δη τούτο εἶπον, Ούκ ἔχω πῶς αὐτὸν κα-

d Unus φίλων άγνωμοσύναι.

<sup>•</sup> Duo κατεσκευάσθη. Edit. κατεσκεδάσθη.

λέτω. Έχούσιον; Άλλ' ἐδούλετο γεύτασθαι 🖣 τῶν προχειμένων. 'Αλλά άχούσιον; 'Αλλά παρῆν τὰ σιτία, καὶ οὐδεὶς ὁ κωλύων ῆν. Ηῶς ἄν διηγησαίμην τὰς όδύνας, τάς πηγάς τῶν σκωλήκων, τὸν ἰχῶρα τὸν καταρρέοντα, τὰ όνείδη τῶν φίλων, τὴν καταφρόνησιν τῶν οἰχετῶν; Οὐ γὰρ ἐφείσαντό μου, φησίν, οί olκέται μου ἀπὸ προσώπου ἐμπτυσμάτων τοὺς ἐπεμδαίνοντας, τοὺς ἐφαλλομένους; Οῦς γὰρ οὐχ ήγησάμην, φησίν, άξίους είναι χυνών των έμων **ν**ομάδω**ν**, οὖτοι νῦν ἐπιπεπτώχασί μοι, καὶ rouθετοῦσί με έλάχιστοι. Οὐ δοκεί σοι ταῦτα πίντα χαλεπά είναι; και γάρ έστι χαλεπά. Είπω τὸ χεφάλαιον τῶν καχῶν, τὸν χολοφῶνα τῆς συμφορᾶς τὸν μάλιστα ἄγχοντα αὐτόν; Ὁ χειμῶν τῶν θορύδων των εν τῷ λογισμῷ γινομένων αύτῷ μάλιστα ἦν ὁ άποπνίγων αύτον, και άφορητα b, και το συνειδός αὐτοῦ τὸ καθαρὸν τοῦτο μάλιστα ἐποίει τὴν ἔνδον ζάλην, καὶ ἐσκότου τὸν λογισμὸν, καὶ τὸν κυδερνήτην ἐτάραττεν. Οἱ μὲν γὰρ ἐαυτοῖς συνειδότες ἀμαρτήματα πολλά, κάν πάθωσί τι δεινόν, ξχουσι κάν τόν λόγον εύρειν των γινομένων, τλς άμαρτίας τλς ξαυτων λογιζόμενοι ε, και λύοντες την επι τη άπορία [545] ταραχήν. Πάλιν οι μηδέν έαυτοῖς συνειδότες, άλλά κατορθώμασι κομώντες, αν πάθωσί τι τοιούτον, τον περί της άναστάσεως είδότες λόγον, και τας άμοι-**6**άς έννοοῦντες έχείνας, οιδασιν, ότι ἄθλοι τὰ συμβαίνοντα καὶ μυρίων στεφάνων ύποθέσεις. Οὕτος δὲ καὶ δίκαιος ών, καὶ περὶ άναστάσεως ἐπιστάμενος οὐδὲν, ταύτη μάλιστα έχλυδωνίζετο, ούχ είδως την αίτίαν ών ξπασχε, καὶ τῶν σκωλήκων καὶ τῶν ὀδυνῶν, ὑπὸ της απορίας ταύτης μάλλον χεντούμενος. Καλ ενα μάθης, ότι ταῦθ' οῦτως ἔχει, ότε χατηξίωσεν ὁ φιλάνθρωπος Θεός είπειν αύτῷ τῶν ἀγώνων τούτων την αίτίαν, ότι "Ινα δίχαιος άναφανής ταῦτα συνεχωρήθη, ούτως άνέπνευσεν, ώς μηδέ πεπονθώς τι των λυπηρών έχείνων, και τουτο έξ ών έφθέγξατο έδήλωσεν. 'Αλλ' όμως και πριν ή μαθείν την αιτίαν, ώδυνατο μέν, έφερε δε γενναίως, και μετά το πάντα άποδαλείν, την θαυμασίαν έχείνην άφηχε φωνήν · Ο Κύριος έδωκεν, ο Κύριος άφει.lετο· ώς τῷ Κυρίφ έδοξεν, οδτως καλ έγενετο · είη τὸ δνομα Κυρίου εὐλογημένον είς τοὺς αίῶνας.

θ'. 'Αλλά γάρ ξοιχα ὑπό τοῦ ξρωτος τοῦ ἀνδρὸς χατεχόμενος, πορρωτέριο τῆς ὑποθέσεως ἐληλαχέναι τῆς προχειμένης · διὸ όλίγα προσθεὶς ἄψομαι τῶν προκειμένων πάλιν. Οὕτος τοίνυν ὁ τοσοῦτος καὶ τηλικοῦτος ἀνὴρ, ὁ τοσαύτας ἀνάγχας φύσεως χαταπατήσας, οὐχ ἐτόλμησεν οὐδὲ αὐτὸς εἰς τὸν ἀγῶνα τοῦτον χαθεῖναι, ἀλλὰ καὶ γυναιχὸς ἀπέλαυσε, καὶ πατὴρ ἔγένετο παίδων τοσούτων. Τοσαύτη τῆς παρθενίας ἡ δυσχολία, οὕτως ὑψηλοὶ καὶ μεγάλοι αὐτῆς οἱ ἀγῶνες, καὶ χαλεποὶ οἱ ἱδρῶτες, καὶ πολλῆς δεόμενοι τῆς εὐτονίας. 'Λλλ. ὅμως πολλαὶ τῶν πρὸς τὸν ἀγῶνα τοῦτον ἀποδυσαμένων, ἐχεῖνο οὐ χατηγωνίσαντο τὸ πάθος, τὸ τοῦ χαλλωπισμοῦ τῆς περιδολῆς τῶν ἱμα-

Iidem ἀπογεύσασθαι.
 Iidem ὁ αὐτὸν ἀποπνίγων ἀφορήτως. Duo alii ὁ ἀποπνίνων αὐτὸν καὶ ἀφόρητος.

<sup>e</sup> Duo άναλογιζόμενοι.

τίων, άλλ' ξάλωσαν και ξγειρώθησαν και των βιωτ:χων γυναιχών μάλλον. Μή γάρ μοι τούτο λέγε, ότι χρυσίον ού περίχειται, ούδε σηρικά και χρυσόπαστα περιδέδληνται ίμάτια, ούδε περιδέρβαια λιθοχόλλητα ξχουσι. Τὸ γάρ χαλεπώτερον μάλιστα πάντων τοῦτό έστι, καὶ ὁ μεθ' ὑπερδολῆς δείκνυσιν αὐτῶν τὸ νόσημα, καὶ τοῦ πάθους τὴν τυραννίδα, ὅτι ἴσχυσαν καὶ ἐφιλονείκησαν καὶ ἐδιάσαντο δι' εὐτελῶν ἰματίων έχείνων ύπεραχοντίσαι τον χαλλωπισμόν τών τά χρυσά περιχειμένων καὶ τὰ ἰμάτια τὰ σηρικά, καὶ ἐπέραστοι μαλλον ἐντεῦθεν d αὐτῶν φανῆναι, ὡς μὲ**ν** αύταὶ νομίζουσιν, άδιάφορον μετιούσαι πράγμα, ώς δὲ ἡ τοῦ πράγματος φύσις δείχνυσιν, όλέθριον καὶ βλαδερόν και βαθύ το βάραθρον έχου. Διο μυρίοις στόμασιν άναχηρύττειν σε χρή ταύτης ένεχεν τῆς ύποθέσεως, ότι παρθένοις γέγονε δυσκαταγώνιστον, τουτο τη έν χηρεία ζώση ουτω ράδιον και ευκολον, ώς αὐτὴ τῶν πραγμάτων ἔδειξεν ἡ ἀλήθεια. Οὐδὲ γὰρ την ευτέλειαν θαυμάζω της περιδολης μόνον την ἄφατον °, καὶ αὐτοὺς τοὺς προσαιτοῦντας ὑπερακοντ!ζουσαν, [546] άλλά καὶ τὸ ἀσχημάτιστον μάλιστα, τὸ άνεπιτήδευτον των περιδλημάτων, των υποδημάτων, της βαδίσεως, άπερ άπαντα χρώματά έστιν άρετης. την έναποχειμένην τη ψυχή φιλοσοφίαν Εξωθεν άναζωγραφούντα. Στολισμός γάρ άνδρός, φησίν, καί γέλως όδόττων, και βημα ποδός άναγγελείτα περί αὐτοῦ. Εί γάρ μή μεθ' ὑπερδολῆς τοὺς γεώδεις της βιωτικής φαντασίας λογισμούς χαμαί Ερβιψας καὶ κατεπάτησας, οὐκ ἄν οῦτως Γ εἰς τοσοῦτον έξεπήδησας ύπεροψίας αὐτῶν, οὐκ ἄν οῦτω κατὰ κράτος την χαλεπωτάτην άμαρτίαν ταύτην ένίχησάς τε καλ άπήλασας. Άλλά μηδείς ύπερδολήν καταγινωσκέτω τοῦ λόγου, εἰ χαλεπωτάτην ταύτην άμαρτίαν ἐχάλεσα. Εί γάρ έπι των βιωτιχών χαι Έδραίων γυναιχών, καὶ ἐν ἐκείνω τῷ καιρῷ τοσαύτην ἔφερε τὴν κόλασι» το πλημμέλημα, έπι των οφειλουσών το πολίτευμα έχειν εν ούρανοίς, και άγγελικον μιμείσθαι βίον, και έν χάριτι πολιτευομένων, τίνα αν σχοίη συγγνώμην τὸ αὐτὸ τοῦτο τολμώμενον μετά πλείονος τῆς ὑπερδολης; "Όταν γάρ ίδης παρθένον χατακλωμένην έν τοίς ίματίοις, σύρουσαν τούς χιτώνας, όπερ προφήτης ενεχάλεσε, διαθρυπτομένην εν τή βαδίσει, χαλ διά φωνῆς, χαὶ διὰ όμμάτων, χαὶ διὰ στολῆς τὸ δηλητήριον κεραννύσαν ποτήριου τοίς άκολάστως όρωσι, καὶ τὰ βάραθρα ἐπιπλεῖον ἀνασκάπτουσαν τοῖς παριούσι, καὶ παγίδας τιθείσαν έντεύθεν, πώς ταύτην λοιπόν προσερείς παρθένον, άλλ' οὐ μετά τῶν πορνευομένων αύτην άριθμήσεις γυναιχών; Ού γάρ τοσούτον εκείναι δέλεαρ, όσον αύται γίνονται, πανταχόθεν άναπεταννῦσαι τῆς ἡδονῆς τὰ πτερά. Διὰ ταῦτά σε μακαρίζομεν, διὰ ταῦτά σε θαυμάζομεν, ότι πάντων άπαλλαγείσα τούτων καλ έν τούτφ την νέχρωσιν ε ἐπεδείξω τῷ μέρει, οὐχ ὡραϊζομέντ. άλλά νεανιευομένη, ού καλλωπιζομένη, άλλ' όπλεζομένη.

d 'Evreußev deest in duobus mss.

<sup>·</sup> Duo mss. την ευτέλειάν σου θαυμάζω την άφατοι.

ι Ούτως deest in duobus. Flidem τὴν νίκην.

degustare cupiebat. Coactam? At cibi præsto erant, nec quisquam crat qui eum his uti prohiberet. Jam quomodo ipsius dolores commemorem, vermium scaturigines, defluentem saniem, probra quibus cum amici incessebant, samulorum contemptum? Neque enim famuli mei, inquit, mihi pepercerunt, quin in faciem meam exspuerent (Job 30. 10): eos qui ipsius calamitati insultabant, eamque exagitabant? Quos enim, inquit, non dignabar ponere cum canibus gregis mei, hi nunc impetum in me secerunt, et infini homines me castigant (a) (Job 30 .1). Annon hæcomnia tibi gravia esse videntur? gravia enim procul dubio sunt. Dicamne id quod malorum caput est, totiusque calamitatis velut colophon, quodque eum potissimum excruciabat? Tumultuum eorum, qui in ipsius animo exsistebant, tempestas, id præsertim erat, quod eum intolerando modo præfocabat, ejusque conscientia pura intestinam tempestatem excitabat, rationique tenebras offundebat, ac gubernatorem perturbabat. Nam qui multorum scelerum sibi conscii sunt, etiamsi acerbi aliquid ipsis accidat, id saltem habent, ut eorum quæ accidunt causas inveniant, peccata sua secum reputantes, ac perturbationem eam, quæ ex dubitatione oritur, discutientes. At qui nullius criminis sibi conscii sunt, verum eximiis virtutum ornamentis præditi, si quid ejusmodi patiantur, dummodo resurrectionis dogma norint, ac futura illa præmia considerent, illud intelligunt, ca quæ accident certamina, ac sexcentarum coronarum materiam esse. At hic cum et probus vir esset, et de resurrectione nihil exploratum haberet, hine potissimum jactabatur, quod malorum suorum causam ignoraret, acriusque eum hæc dubitatio, animique anxietas, quam vermes ac corporis dolores, stimularent. Atque ut rem ita se habere intelligas, quo tempore Deus pro sua benignitate ipsi certaminum horum causam aperire dignatus est, nempe se hac de causa hæc permisisse, ut perspicua esset ipsius justitia tum denique, tamquam nihil earum molestiarum perpessus, respiravit : idque ex iis, quæ tunc loquatus est, liquido constat. Cæterum prius etiam quam causam intellexisset, dolore quidem afficiebatur: verum forti animo eum ferebat, atque amissis omnibus rebus admirabilem illam vocem entittebat, Dominus dedit, Dominus abstulit, sicut Domino placuit, ita factum est; sit nomen Domini benedictum in sæcula (Id. 1. 21).

9. Verum hujusce viri amore correptus, ab instituta oratione longius recessisse videor: quare, postquam pauca adjunxero, rursum ad ea, quæ mihi proposita sunt, me referam. Hic igitur tanta tamque eximia virtute vir, qui tot naturæ necessitates protrivit, ne ipse quidem in hoc certamen descendere ausus est, verum et uxorem adhibuit, et ingentem filiorum numerum procreavit. Tanta virginitatis est difficultas, tam ul.a et sublimia ipsius certamina, tam graves sudores, magnamque animi firmitatem requirentes. Et tamen multæ ex iis, quæ ad hoc certamen se

(a) Hic locus et præcedens, quasi ad Johum pertinerent, citati, paulo aliter habentur in hiblis. Sed Chrysesteinus hie, ut sæpe alibi, memoriter loquitur.

accinxerunt, hanc ornatus et elegantiæ immodicique vestitus cupiditatem minime superarunt, verum ea captre et subactre sunt magis, quam mulieres illæ qua mundo se addixerunt. Neque enim hoc mihi commemora, eas aurum minime gestare, nec sericis et auro distinctis vestibus indutas esse, neque gemmata monilia gestare. Nam quod gravius est, quodque ipsarum morbum atque hujus affectus tyrannidem apertissime prodit, illud est, quod omni animi studio et conatu in hoc incubuerunt, ut per viles et abjectas illas vestes, carum quæ auro redimitæ ac sericis vestibus amictæ sunt, elegantiam et ornatum superarent, atque hinc amabiliores illis viderentur: in hoc seilicet, ut quidem ipsæ putant, indifferenti minimeque reprehendendæ rei studentes, ut autem rei natura demonstrat, perniciosæ ac pestiferæ, atque altam voraginem habenti. Quocirca hoc nomine sexcentis linguis laudes tuas prædicari oportet, quod. quæ res a virginibus ægre superari potest, hæe tibi, quæ in viduitate degis, ita facilis ac prompta est, ut ipsa rerum veritas planum fecit. Neque enim incredibilem quaindam, atque ipsos etiam mendicantes superantem, vestium vilitatem dumtaxat admiror, verum illud etiam, quod in vestitu, et calceamentis, atque incessu tuo, nibil est fucatum, nibil de industria comparatum est et elaboratum, quæ quidem omnia virtutis colores sunt, quibus sapientia ea quæ in animo recondita est, externe depingitur. Amictus enim corporis, inquit Scriptura, et risus dentium, et ingressus hominis enuntiabunt de illo (Eccli. 19. 27). Nam nisi terrenas pomparum hujus vitæ cogitationes incredibilem quemdam in modum humi prostravisses ac proculcasses, non in tantum ipsarum contemptum erupisses, nec grave hoc peccatum tam fortiter superasses. Ne vero me quisquam nimia exaggeratione uti existimet, quod gravissimum hoc peccatum appellarim. Nam cum mundanis Hebræorum mulieribus, atque illa tempestate scelus hoc tantam pænam accersiverit, iis quæ conversationem in carlis habere, atque angelorum vitam imitari debent, et in gratia vitam agunt, quam veniam idem istud obtinere queat, multo gravius perpetratum? Nam cum virginem m vestitu mollem tunicam trahentem, id quod propheta crimini dedit, lascive ambulantem, atque voce, et oculis, et amictu, venenatum poculum iis qui ipsam impudico oculo intuentur miscentem, ac voragines jis qui transcunt magis ac magis effodientem, atque hinc laqueos tendentem videris, quomodo jam eam virginem appelles, ac non potius in scortorum numero reponas (Isai. 3. 16)? Neque caim scorta tantam illecebram objiciunt, quantam ista, voluptatis pennas omni ex parte explicantes. Ac propterca te beatam prædicamus ac miris laudibus efferimus, quod his omnibus I berata, in hac quoque parte mortificationis specimen 1 cdidisti, non ut ornatum et elegantium ostentares, sed ut fortiter te gereres; non ut mundum muliebrem tibi quæreres, sed ut armis te munires.

<sup>1</sup> Duo Mes., victoriam.

46. Verum quoniam ab ungue leonem nunc ostendimus, idque quadam dumtaxat ex parte; neque enim totam hane tuam virtutem perenri ; guippe, ut superius a me dictum est, in immensa cieterarum tuarum virtutum maria pedem inferre metuo; atque etiam hoc loco milii propositum non est, sanctæ anima tuæ laudes efferre, verum consolationis pharmacum conficere : age, ea rursum, quæ superius dicta sunt, resumam. Quid autem illud est, quod prins diximus? Nimirum ut, quid hic peccarit, aut quid ille sceleris admiserit, cum animo tuo reputare desinas, ae patientiæ tuæ, tolerantiæ, jejuniorum, precationum, sacrarum vigiliarum, continentiæ, elecmosynie, hospitalitatis, variarumque et gravium ac frequentium tentationum certamina perpetuo cogites. Con idera quemodo a prima ætate ad hunc usque diem Christum fame laborantem alere, sitienti potum præbere, nudum vestire, hospitem tecto excipere, morbo affectum visere, in vincula conjectum adire non destitisti. Caritatis tuæ pelagus animadverte, quod usque eo aperuisti, ut ad ultimas veque terrarum oras magno cum impetu pervenerit. Neque enim tua dumtaxat domus cuilibot accedenti patebat : verum etiam passim tota terra totoque mari permultis hae tea liberalitate per hospitalitatem frui contigit. llæc omnia in unum cogens, coronarum harum et præmiorum spe animum exhilara, gaudioque perfunde. Quod si flagitiosos istos et sanguinarios homines, quique his multo graviora perpetrarunt, pœnas dantes perspicere cupis, id quoque tu videbis. Nam ct Lazarus divitem constagrantem vidit (Luc. 16.23). Quauquam enim ob vitæ discrimen locus ipsis distinctus erat, cosque chaos dirimebat, atque alter in Abrahæ sinu , alter in intolerandis fornacibus sedem habebat; at nihilo secius tamen et eum vidit Lazarus. et vocem audivit, et respondit. Hæc tibi quoque tum usu venient. Nam si qui unum dumtaxat hominem contempsit, tanto cruciatu afficitur, ac rursum ei qui unum tantummodo scandalizavit, expedit ut mola asinaria suspendatur in collo ejus, et demergatur in mare (Matth.18.6); qui tantæ orbis terrarum parti offensionem attulerunt, et tot Ecclesias everterunt, et tumultibus ac perturbatione omnia impleverunt, et prædones ac barbaros immanitate ac sævitia superarunt, atque a diabolo, quem belli ducem habebant, et dæmonibus, quorum ope atque auxilio utebantur, tanto surore affecti sunt, ut tremendam hanc et sanctitatis plenam ac donatore dignam doctrinam Judæis ac gentilibus ridendam propinarint; qui innumeras animas demerserunt, atque innumera toto orbe naufragia effecerunt, qui tantum incendium excitarunt, ac Christi corpus sciderunt, et membra hine et inde abjecerunt : Vos enim, inquit, estis corpus Christi, et membra ex parte (1. Cor. 12. 27); imo vero quid eorum surorem, qui nullo sermone explicari potest, exprimere contendo? quantam pœnam pestiferos istos ac sanguinarios homines subituros tunc esse existimas? Nam si qui Christum esnrientem non aluerunt, sempiterno igni cum diabolo addi-

cuntur: qui monachorum et virginum greges in famem conjecerunt, et vestitos nudarunt, et peregre agentes non modo non collegerunt, sed etiam exputerunt, et morbo laborantes non modo non visitarunt, sed etiam vehementius afflixerunt, et non modo ad eos qui in vinculis erant sese non contulerunt, sed etiam ut ii qui liberi ac soluti erant in carcerem conjicerentur, operam dederunt, quantas pœnas luituri sint, cogites licet. Tum igitur eos flammis excruciatos et conflugrantes, vinctos, dentibus stridentes, frustra lamentantes, inutili luctu se conficientes, atque divitis illius in modum, incassum poenitentes videbis. Ac rursum te illi in beatis illis sedibus coronam gestantem, cum angelis tripudiantem, atque cum Christo regnantem videbunt, ac vehementer exclamabunt et ingemiscent, contumeliarum, quas tibi inusserunt, pœnitentes, ac supplices libellos tibi offerentes, misericordiamque et humanitatem tuam incassum implorantes.

11. Consolatur Olympiadem ob absentiam ipsius dolentem. — llæc igitur omnia tecum considera, eaque animæ tuæ perpetuo accine : sicque hunc pulverem discutere peteris. Quoniam autem, ut quidem mea opinio fert, aliud quidem est, quod te præscrtim angit et excruciat, age huic quoque cogitationi per ea, quæ dicta sunt et quæ nunc dicturi sucuus, pharmacum paremus. Etenim non ob harc tantum mihi in dolore versari videris, sed etiam, quod a me vili homunculo sejuncta sis: illudque lugere, atque apud omnes dicere: Linguam illam non audimus nec ea, qua solebamus, doctrina fruimur, verum fame coercemur: quodque Deus Hebræis quendam minabatur, id nune patimur, nempe non panis famem, nec aquæ sitim, sed divinæ doctrinæ famem (Amos 8. 11). Quid igitur ad bæc dicemus? Nimirum illud maxime, quod tibi etiam nobis absentibus in librorum nostrorum lectione versari licet. Nos quoque, si tabellarios nanciscamur, operam dabimus, ut crebras ac prolixas epistolas a nobis accipias. Quod si doctrinam nestram viva etiam voce audire cupis, fortasse hoc quoque continget, ac nos rursus permittente Deo, visura es : imo non fortasse, sed certo : cave dubites. Illud enim tibi in memoriam redigam, quod non temere hac dixerim, nec te fallens ac circumscribens: verum quæ nunc per literas accipis, ea quoque de viva voce exceptura es. Quod si tibi mora molesta est, illud cogita, eam tibi minime infructuosam fore, verum ingentem mercedem allaturam esse, si paticatiam adhibeas, nec acerbum ullum verbum proferas. quin potius hoc quoque nomine Dei gloriam prædices, ut etiam perpetuo facis : neque enim exiguum ae leve hoc certamen est, verum ingens, ac perquain strenuum animum mentemque philosophicam roquirens, nempe amici digressum et absentiam ferre. Quisnam istud ait? Si quis amare sincere novit 1, si quis vim caritatis exploratam babet, quod dico intelligit. Ac ne huc atque illuc obambulemus,

1 Hæc, si quis amare sincere novil, εί τις οίδε φιλείν γνησίως, in Edito deerant, sed in Mss. omnibus habentur.

ι'. 'Αλλ' έπειδή άπο τοῦ δνυγος τον λέοντα τέως έδείξαμεν, καὶ τοῦτο ἐν μέρει (οὐδὲ γάρ τοῦτο δλον ἐπῆλθόν σου κατόρθωμα· καθάπερ γάρ ξφθην είπων, είς τά άπειρα τῶν άλλων σου χατορθωμάτων δέδοιχα εἰσελθείν πελάγη. άλλως ούδε έγχωμιον προεθέμεθα νον είπειν της άγιας σου ψυχης, άλλά παραμυθίας κατασκευάσαι φάρμακον), φέρε πάλιν άναλάδωμεν τά Εμπροσθεν είρημένα. Τί δὲ ἔμπροσθεν είρήχαμεν; \*Απαλλαγείσα τοῦ λογίζεσθαι τί ὁ δείνα ήμαρτε, καὶ τί ό δείνα ἐπλημμέλησεν, ἐννόει σου τοὺς ἄθλους διηνεχώς της χαρτερίας, της ύπομονης, της νηστείας, των εύχων, των παννυχίδων των ίερων, της έγχρατείες, της έλεημοσύνης, της φιλοξενίας, των ποιχίλων καὶ χαλεπών καὶ πυκνών πειρασμών α. 'Αναλόγισαι πως έχ πρώτης ήλιχίας ξως τῆς παρούσης ήμέρας ούχ επαύσω τρέφουσα πεινώντα τον Χριστόν, διψώντα ποτίζουσα, γυμνόν ενδύουσα, ξένον συνάγουσα, άβρωστούντα ἐπισχοπούσα, πρὸς δεδεμένον ἀπιούσα ١. Έννόησόν σου τῆς ἀγάπης τὸ πέλαγος, ὁ τοσοῦτον ηνέωξας, ως πρός αυτά της οίχουμένης τά πέρατα μετά πολλής άφικέσθαι τῆς ρύμης. Οὐ γάρ ή οἰκία [517] σου παντί έλθόντι ήνέφατο μόνον, άλλά καί πανταχού γής και θαλάττης πολλοί ταύτης ἀπήλαυσαν τῆς φιλοτιμίας διά τῆς φιλοξενίας. Ταῦτα δή πάντα συνάγουσα, τρύφα καλ εύφραίνου τη έλπίδι των στεφάνων τούτων και των βραδείων. Ει δε και τούς παρανόμους τούτους, και αιμοδόρους, και πολλῷ τούτων χαλεπώτερα έργασαμένους ἐπιθυμεῖς δίκην διδόντας ίδειν, όψει καλ τούτο τότε. Έπει και ό Αάζαρος τὸν πλούσιον είδεν ἀποτηγανιζόμενον. Εί γόρ και ό τόπος αύτοις διώριστο διά την του βίου διαφοράν, και το χάος αύτους διείργεν, και ο μέν ήν έν τοῖς χόλποις τοῦ ᾿Αδραάμ, ὁ δὲ ἐν ταῖ; χαμίνοις ταϊς άφορήτοις - άλλ' όμως και είδεν αύτον ό Λάζαρος, καὶ φωνής ήκουσε, καὶ ἀπεκρίνατο. Ταῦτα καὶ ἐπὶ σοῦ Εσται τότε. Εἰ γὰρ ὁ ἔνα παριδών ἄνθρωπον τοιαύτας δίδωσε τιμωρίας, καλ τῷ σκανδαλίσαντι πάλεν ξνα λυσιτελές μύλην έχχρεμασθήναι κατά του τραχήλου, καὶ εἰς τὴν θάλασσαν καταποντισθῆναι · οἱ τοσαύτην οίπουμένην σκανδαλίσαντες, καλ τοσαύτας άνατρέψαντες Έχχλησίας, και πάντα θορύδων και ταραχῆς έμπλήσαντες, και ληστών και βαρδάρων νικήσαντες ώμοτητα και απανθρωπίαν, και ούτω κατά κράτος έκδακχευθέντες ύπό του στρατηγούντος αύτοις διαδόλου και των συνεργούντων αύτοις δαιμόνων, ώς τό φρικτον τουτο δόγμα, και άγιωσύνης γέμον, και του δεδωκότος άξιον, καταγέλαστον καλ Ίουδαίοις καλ Ελλησι ποιήσαι οί μυρίας καταδύσαντες ψυχάς, καλ μυρία ναυάγια πανταχοῦ τῆς οἰχουμένης ἐργασάμενοι, οί το σαύτην άνάψαντες πυράν, και το σώμα τοῦ Χριστού σχίσαντες, καλ τὰ μέλη αὐτοῦ πολλαχοῦ διασπείραντες 'Υμείς γάρ, φησίν, έστε σωμα Χριστοῦ, καὶ μέλη ἐκ μέρους· μάλλον δὲ τί φιλονεικῶ ποσραστήσαι την μανίαν αύτων, έρμηνευθήναι μή δυναμένην λόγω; πόσην τοίνυν οίει ύποστήσεσθαι τιμωρέπν τότε τους λυμεώνας τούτους και αιμοδόρους: Εί γάρ οι μή θρέψαντες πεινώντα τον Χριστόν, μετά του διαδόλου καταδικάζονται τῷ πυρί τῷ ἀσδέστιμο.

οί και λιμφ παραδόντες μοναχών και παρθένων χορούς, καλ ενδεδυμένους γυμνώσαντες, καλ ξένους δν. τας ού μόνον μή συναγαγόντες, άλλά καὶ ἐλάσαντες, χαὶ ἀρρωστοῦντας οὐ μόνον οὐχ ἐπισχεψάμενοι, ἀλλά και έπιπλείον συντρίψαντες, και ού μόνον δεδεμένους ούχ ιδόντες, άλλά και λελυμένους είς δεσμωτήριον παρασχευάσαντες εμβαλέσθαι, εννόησον δσην ύποστήσονται τιμωρίαν. Τότε τοίνυν δψει αύτους άποτηγανιζομένους, κατακαιομένους, δεδεμένους, τοὺς όδόντας βρύχοντας, όλοφυρομένους, άνόνητα λοιπόν • θρηνούντας, καὶ ἀνωφελῆ μετανοούντας καὶ ἀκερδῆ. καθάπερ ο πλούσιος έκεῖνος. "Οψονταί σε καὶ οὕτος πάλιν εν τή μαχαρία λήξει εχείνη στεφανηφορούσαν, μετά τῶν ἀγγέλων χορεύουσαν, τῷ Χριστῷ συμδασιλεύουσαν, χαὶ βοήσονται πολλά χαὶ θρηνήσουσι, μεταγινώσχοντες ἐφ' οἶς εἰς σὲ παρώνησαν d, καὶ ixeτηρίαν σοι προστιθέντες, καλ έλέου μεμνημένοι καλ φιλανθρωπίας, και ούδεν έσται πλέον αύτοζο.

[548] ια'. Ταῦτα οὖν ἄπαντα λογιζομένη ἔπαδε συνεχώς σου τῆ ψυχῆ, καὶ τὴν κονίαν (al. κόνιν) ταύτην διασχεδάσαι δυνήση.. Έπειδή δε και έτερον έστι το μάλιστά σε όδυνῶν, ὡς ἔγωγε οἶμαι, φέρε καὶ τούτψ τῷ λογισμῷ κατασκευάσωμεν τὸ φάρμακον μετά τῶν είρημένων καλ άνῦν έροῦμεν. Καλ γάρ οἶμαί σε άλγεῖν ού διά ταῦτα μόνον, άλλά και διά το κεγωρίσθαι τῆς ούδενείας της ήμετέρας, και τούτο διηνεκώς θρηνείν σε, καί πρός ἄπαντας λέγειν. Ούχ ἀχούομεν τῆς γλώττης εχείνης, ούδε άπολαύομεν της συνήθους διδασκαλίας, άλλά εν λιμφ κατακεκλείσμεθα. καλ δπερ ήπείλησεν ό Θεός τοις Έδραίοις τότε, τουτο νύν ύπομένομεν, οὐ λιμόν ἄρτου, οὐδὲ δίψαν ὕδατος, άλλὰ λιμόν θείας διδασκαλίας. Τί ούν ήμεζς πρός ταύτα έρουμεν; "Οτι μάλιστα μέν έξεστί σοι καὶ ἀπόντων ήμιον όμιλειν τοις βιδλίοις τοις ήμετέροις. Καλ ήμεις δε σπουδήν ποιησόμεθα, αν έπιτυγχάνωμεν γραμματηφόρων, συνεχείς σοι καί πυκνάς καί μακράς πέμπειν έπιστολάς. Εί δε και παρά ζώσης φωνής βούλει τά παρ' ήμῶν ἀχούειν, ἴσως καὶ τοῦτο ἔσται, καὶ ήμας δψει πάλιν, του Θεού ἐπιτρέποντος · μάλλον δὲ ούχ ίσως, άλλά χαι μπδέν άμφίδαλλε. Άναμνήσομεν γάρ σε ότι ούχ είχη ταῦτα εἰρήχσμεν, οὐδὲ ἀπατῶντές σε, καὶ παραλογιζόμενοι, άλλὰ καὶ παρά ζώσης άχούση φωνής α διά των γραμμάτων νύν. Εί δε ή μέλλησίς σε λυπεί, εννόησον ὅτι οὐδε αὕτη ἀχερδής σοι γίνεται, άλλλ πολύν οίσει σοι τον μισθον χαρτερούση, και μηδέν έκφερούση πικρόν ρήμα, άλλά καλ ύπερ τούτων τον Θεον δοξαζούση, δ δή και διατελούσα πειείς · ούδὲ γὰρ μικρὸς σύτος ἄθλος, άλλά καξ σφέδρα νεανικής δεόμενος ψυχής, και φιλοσόφου διανοίας, ώστε άγαπωμένης ψυχής ένεγκείν χωρισμόν. Τίς ταῦτά φησιν; Εί τις οίδε φιλείν γνησίως, εί τις ἐπίσταται δύναμιν άγάπης, οίδεν δ λέγω. 'Αλλ' δνα

lidem χαλεπών συνεχών πειρασμών.

Sic Coisin. recte. Edit. προσξεδεμένω συναπιούσα.

<sup>\*</sup> Tres mss ανόνητα λοιπόν. Editi ανόνητον.

d Duo mas, είς σε διεπράξωντο.

μή περικόντες ζητώμεν τους γνησίως φιλούντας (καλ γάο σπάνιον τούτο), δράμωμεν έπλ τὸν μακάριον Παύλον, κάκεῖνος ημίν έρει ηλίκος ούτος ὁ ἄθλος, καὶ ήλίχης δεόμενος ψυχῆς. Οὖτος γάρ ο Παῦλος, ο χαλ σάρχα ἀποδυσάμενος, καὶ τὸ σῶμα ἀποθέμενος, καὶ γυμνή σχεδόν την οίχουμένην περιιών τη ψυχή, καί πᾶν πάθος εξορίσας τῆς διανοίας, καλ τῶν ἀσωμάτων δυνάμεων τὴν ἀπάθειαν μιμούμενος, καὶ τὴν Υῆν ὡς ούρανδη οίχῶν, καὶ μετὰ τῶν χερουδὶμ ἐστὼς ἄνω, καί τῆς μυστικῆς ἐκείνης μελώδίας αὐτοῖς κοινωνῶν, τὰ μὲν ἄλλα πάντα ραδίως ἔφερεν, ὡς ἐν ἀλλοτρίψ πάσχων σώματι, καὶ δεσμωτήρια καὶ άλύσεις, καὶ άπαγωγάς και μάστιγας, και άπειλάς και θάνατον, καί το καταλεύεσθαι ε, καί το καταποντίζεσθαι, καί παν χολάσεως είδος. Μιας δε ψυχης άγαπωμένης παρ' αύτου χωρισθείς, ούτω συνεχύθη και διεταράχθη, ώς εύθέως και της πόλεως άποπηδήσαι, έν ή τον [549] άγαπώμενον προσδοχῶν ίδεῖν ούχ εὖρεν. Καὶ ταῦτα αύτῷ σύνοιδεν ἡ Τρωάς, ἡ διά τοῦτο καταλειφθείσα παρ' αύτοῦ, ἐπειδή ούχ ἔσχεν ἐπιδεῖξαι αὐτῷ τότε έχείνου. Έλθων γάρ, φησίν, είς Τρωάδα, είς τό Εὐαγγέλιον τοῦ Χριστοῦ, καὶ θύρας μοι ἀνεφγμένης έν Κυρίφ, ούκ δοχηκα άνεσιν τῷ πνεύματί μου, τῷ μὴ εὐρεῖτ με Τίτοτ τὸτ ἀδελφότ μου, άλλὰ ἀποταξάμενος αὐτοῖς, ἐξῆλθον εἰς Maxeδοrlar. Τί τοῦτο, ὧ Παῦλε; Ξύλφ μὲν δεδεμένος, καλ δεσμωτήριον οίκῶν, καλ μάστιγας έχων έπικειμένας, και τὰ νῶτα αῖμασι περιρρεόμενος, και **ὲμυσταγώγεις, καὶ ἐδάπτιζες, καὶ θυσίαν προσῆγες,** και ένος ου κατεφρόνησας μέλλοντος σώζεσθαι είς δὲ τὴν Τρωάδα ἐλθών, καὶ τὴν ἄρους αν ὁρῶν ἐκκεκαθαρμένην, καλ έτοίμην ούσαν τὰ σπέρματα ύποδέξασθαι, καὶ τὴν ἀλείαν πεπληρωμένην, καὶ πολλήν παρέχουσάν σοι την εύχολίαν, τοσούτον Ερριψας άπο τῶν χειρῶν κέρδος, ὡς καὶ διὰ τοῦτο παραγενόμενος (Ἐλθών γάρ, φησίν, είς την Τρωάδα είς τό Εὐαγγέλιον, τοῦτ' ἔστι, διά τό Εὐαγγέλιον), καὶ ούδενδς άντιπίπτοντος (Θύρας γάρ μοι, φησίν, άνεφγμένης), ἀπεπήδησας εύθέως; Ναὶ, φησί πολλή γάρ κατεσχέθην άθυμίας τυραννίδι, καὶ σφόδρα μου συνέχεε την διάνοιαν η Τίτου απουσία, και ούτω μου έχράτησε καὶ περιεγένετο, ώς άναγκάσαι τοῦτο ποιῆσαι. "Ότι γάρ διά άθυμίαν τοῦτο Επαθεν, οὐδὲν ήμας δεί στοχάζεσθαι, άλλά παρ' αὐτοῦ καὶ τοῦτο στοχάζεσθαι καὶ μανθάνειν. Καὶ γὰρ τὴν αἰτίαν της αναχωρήσεως τέθειχεν είπών. Ούπ Εσχηπα ärεσι τῷ πrεύματί μου τῷ μὴ εὐρεῖ με Titor, άλ là ἀποταξάμενος αὐτοῖς ἐξῆλθον.

αχ τα ακοταζαμενος αυτοίς το η πουσν.

ιβ'. Είδες πῶς μέγιστος ἄθλος τὸ δυνηθῆναι ἐνεγκεῖν πράως τοῦ ἀγαπωμένου χωρισμόν; καὶ πῶς όδυνη-ρὸν πράγμα καὶ πικρόν; πῶς ὑψηλῆς δεόμενον καὶ νεανικῆς ὑυχῆς; Τοῦτον τὸν ἄθλον καὶ αὐτὴ διανύεις νῦν. "ὑσιφ δὲ μέγιστος ὁ ἄθλος, τοσούτι καὶ ὁ στέφανος μείζων, καὶ τὰ βραδεῖα λαμπρότερα. Τοῦτό σοι τῆς μελλήσεως ἔστω παραμυθία καὶ τὸ πάντως ἡμᾶς δψεσθαί σε πάλιν βρύουσαν τῷ ἐντεῦθεν μισθῷ, καὶ στεφανουμένην, καὶ ἀνακηρυττομένην. Οὐδὲ γὰρ

άρχει τοις άγαπωσι μόνον το τη ψυχή συνδεδέσθαι. ούδὲ ἀποχρώνται τούτψ είς ταραμυθίαν, άλλά καὶ σωματικής δέονται παρουσίας καν μή τουτο προσή. ού μιχρόν της εύφροσύνης ύποτέτμητα: μέρος. Καί τούτο πάλιν πρός τον της άγάπης τρόφιμον ελθόντες. εύρησομεν ουτως έχον. Μακεδόσι γάρ επιστέλλων ουτως έλεγεν· Ήμεῖς δὲ, ἀδελφοὶ, ἀπορφανισθέντες άφ' ὑμῶν πρὸς καιρὸν ὥρας, προσώπφ, οὐ καρδία, περισσοτέρως έσπουδάσαμεν το πρόσωπον υμών ίδεῖν εγώ μεν Παῦλος καὶ ἄπαξ καὶ δίς, και drέκοψεν ήμᾶς ὁ Σατανᾶς. Διὸ μηκέτι στέγοντες, ηὐδοκήσαμεν καταλειφθηναι έν Άθήναις μόνοι, καὶ ἐπέμψαμεν Τιμόθεον. 🤼 λέξεως έχάστης δύναμιν! την γάρ [550] έναποκειμένην αὐτοῦ τἢ ψυχἢ φλόγα τῆς ἀγάπης μετὰ πολλης ενδείχνυται της σαφηνείας. Οὐδε γάρ εἶπε, χωρισθέντες ύμων, οὐδὲ διασπασθέντες ύμων, οὐδὲ διαστάντες, οὐδὲ ἀπολειφθέντες, ἀλλ', ἀπορφανισθέντες ύμῶν. Λέξιν εζήτησεν ίχανην εμφηναι την όδύνην αύτοῦ τῆς ψυχῆς. Καίτοι γε ἐν τάξει πατέρος **ἦν ἄπασιν αὐτὸς, ἀλλὰ παιδίων ὀρφανῶν ἐν τῇ ἀώρφ** ήλικία τὸν γεγεννηκότα ἀποδαλόντων φθέγγεται ρήματα, την ύπερδολην της άθυμίας ένδείξασθαι βουλόμενος. Ούδεν γάρ όδυνηρότερον όρφανίας άώρου, δταν τῆς τε ἡλικίας πρὸς οὐδὲν αὐτοῖς ἀρκούσης, τῶν τε προστησομένων γνησίως ούκ δντων, καλ των έπιθησομένων καλ ἐπιδουλευόντων πολλῶν ἀθρόον ἀναφαινομένων, ωσπερ άρνειοί d, ουτως είς μέσον προχέωνται λύχοις, οι πανταχόθεν σπαράττουσιν αύτους χαί ξαίνουσιν. Οὐδείς δύναται παραστῆσαι τῆς συμφοράς ταύτης τῷ λόγῳ τὸ μέγεθος. Διὰ τοῦτο καὶ Παύλος περιελθών, καὶ ζητήσας καὶ ἐρημίας καὶ συμφοράς χαλέπης ρησιν ενδεικτικήν, ίνα παραστήση δπερ ξπασχε τῶν ἀγαπωμένων χωριζόμενος, ταύτη έχρήσατο τή λέξει • είτα και έπιτείνει πάλιν αυτήν διά τῶν ἐξῆς. Ἀπορφανισθέντες γάρ, φησίν, οὐ χρόνον, άλλά πρός καιρόν ώρας, και χωρισθέντες ού διανοία, άλλά προσώπφ μόνφ, ούδε οῦτω φέρομεν την έντεῦθεν όδύνην. Χαίτοι γε ίχανην έχοντες παραμυθίαν, τὸ τῇ ψυχῇ συνδεδέσθαι, τὸ ἐν καρδίᾳ ύμας είναι τη ήμετέρα, το χθές και πρώην ύμας έωρακέναι · άλλ' οὐδὲν τούτων ἡμᾶς ἀπαλλάττε: τῆς άθυμίας. Άλλά τί βούλει καλ ἐπιθυμεῖς, εἰπέ μοι, καὶ ἐπιθυμεῖς μεθ' ὑπερδολῆς; Αὐτὴν αὐτῶν τὴν δψιν. Περισσοτέρως γάρ, φησίν, έσπουδάσαμεν τὸ πρόσωπον ύμων ίδειν. Τί φής, ό ύψηλός και μέγας; Ο τὸν χόσμον Εχων ἐσταυρωμένον, καὶ τῷ κόσμιρ σταυρωθείς, ὁ πάντων ἀπαλλαγείς τῶν σαρχιχῶν, δ σχεδδν ασώματος γενόμενος, ούτως αίχμαλωτος ύπο της άγάπης εγένου, ώς είς σάρχα χατενεχθηναι την πηλίνην, την άπο γης, την αίσθητην; Ναι, φησί, καὶ οὐκ αἰσχύνομαι ταῦτα λέγων, ἀλλὰ καὶ ἐγκαλγωμίζομαι. την λφο πιτέδα των φλαθων έχων έπος βρύουσαν την άγάπην, ταῦτα ἐπιζητῶ. Καὶ οὐδὶ άπλως σωματικήν επιζητεί παρουσίαν, άλλά το πρόσωπον αύτῶν μάλιστα ἐπιθυμεἴ θεάσασθαι. Περισ**σο**-

Duo mss. σαλεύεσθαι.

b la tribus mss. στοχάζεσθαι καί deest.

Dun mes. oùte apretor touto elc.

d Savil. aprol.

cos qui sincera caritate præditi sint, quærentes (etenim rara hæe virtus est), ad beatum Paulum curramus: atque ille, quantum hoc certamen sit, quantumque animum requirat, nobis exponet. Hic enim Paulus, qui carnem exuerat, et corpus abjecerat, ac nuda propemodum anima terrarum orbem peragrabat, et turbidum omnem motum ex animo ejecerat, atque virtutum incorporearum tranquillitatem imitabatur, terramque non secus ac cælum incolebat, et cum Cherubim sursum stabat, mysticæque illius musicze una cum ipsis particeps erat, alia quidem omnia perinde alque in alieno corpore perpetiens, leviter ferebat, carcerem nimirum, vincula, exsilia, flagra, minas, mortem, lapidationem, submersionem, se denique quodvis supplicii genus. At idem ab uno homine a se dilecto semotus, tanta perturbatione affectus est, ut statim etiam ex ea urbe excederet, in qua amicum, quem se visurum sperabat, minime invenerat. Hujus rei ipsi Troas conscia est, quæ ideo ab eo relicta est, quod tum eum ipsi ostendere minime potuisset. Cum enim venissem Troadem, inquit, propter evangelium Christi, et ostium mihi apertum eset in Domino, non habui requiem spiritui meo, eo qued non invenerim Titum fratrem meum; sed valedicens eis, profectus sum in Macedoniam (2. Cor. 2. 12. 13). Quid ais, Paule? Ligno alligatus, atque in vincula conjectus, ac virgarum notas tergo impressas habens, et cruore diffluens, sacris initiabas et bapiizabas, et sacriscium offerebas, nec unicum ctiam bominem, qui salutem accepturus esset, contemnebas: Troadem autem profectus, ac repurgatum arvum sementemque excipere paratum, et plenam aream, cunctaque tibi prona et facilia præbentem conspiciens, tantum de manibus lucrum ejecisti, ut quamvis etiam ob eam causam filac te contulisses (Came enim venissem Troadem, inquit, ad evangelium, hoc est evangelici negotii causa), nec quisquam tibi obsisteret (Et ostium, inquit, mihi apertum esset), pedem tamen statim referres? Ita sane, inquit : magna enim me mœroris tyrannis invasit, Titique absentia meum animum vehementer conturbavit, atque ita me fregit ac superavit, ut a me, hoc ut facerem, extorscrit. Nam quod illi propter mærorem hoc acciderit, nibil nobis conjecturis opus est, verum ab ipsomet hoc conjicere atque i intelligere debemus. Etenim discessus sui causam his verbis exposuit: Non habui requiem spiritui meo, eo quod non invenerim Titum; sed valedicens eis, egressus sum.

42. Videsne quantum certamen sit, amici digressum aquo ac placido animo ferre, quamque gravis et acerba bæc res sit, quamque sublimem ac strenuum animum desideret? Hoc porro certamen tu quoque aunc obis. At quo majus hoc certamen est, eo etiam corona præstantier erit, præmiaque splendidiora. Quare hoc tibi tarditatis sit solatium; illudque præterea, quod mercede hinc manante refertam, corona redimitam, amplissimisque laudibus affectam te visuri simus. Neque enim ii qui amant, eo solo contenti

s un tribus Mas. desunt verba, conjicere atque.

sunt, quod animorum vinculis inter se constringantur, neque hoc ad consolationem sibi satis esse ducunt, verum etiam corporis præsentiam requirunt : qua si careant, haud exigua voluptatis pars succisa est. Atque hoc rursum, si ad caritatis alumnum nos contulerimus, ita se habere comperiemus. In ea enim Epistola, quam ad Macedonas scribebat, his verbis utebatur : Nos autem, fratres, orbati a vobis ad tempus horæ, aspectu, non corde , abundantius festinavimus saciem vestram videre : ego quidem Paulus semel et iterum : sed impedivit nos satanas. Propter quod non sustinentes amplius, placuit nobis remanere Athems, solis: et misimus Timotheum (1. Thess. 2. 17. 18. et c. 3. v. 1. 2). O quanta in singulis dictionibus vis inest! etenim conditam in ipsius animo caritatis sammam magna cum perspicuitate demonstrabat. Non enim dixit, Sejuncti a vobis, aut abstracti, aut distantes, aut absentes; verum, Orbati a vobis. Vocabulum investigavit quod declarando animi sui dolori par esset. Nam cum ipse parentis loco cunctis esset, tamen pupillorum puerorum, qui immatura ætate patrem amiserint, verbis utitur : quo videlicet singularem quamdam animi mœstitiam ostendat. Neque enim præmatura orbitate quidquam acerbius excogitari potest. cum nec ætas ad rem ullam idoneam ipsis opem afferre potest, nec qui eorum curam ac defensionem sincero animo suscipiant, præsto sunt, et multi subito exsistant, a quibus insidiæ ipsis comparantur : nom tum velut agni lupis in medium proponuntur, a quibus omni ex parte cæduntur et lacerantur. Nemo est qui calamitatis hujus magnitudinem ulla oratione consequi possit. Quocirca Paulus, cum in omnes partes se versasset, atque ejusmodi vocem, qua solitudinem acerbamque calamitatem indicaret, quæsivisset, ut quo animo esset, cum ab iis quos amabat distraheretur, planum faceret, hac dictione usus est : et deinde per ea quæ sequuntur hanc rursum exaggeravit. Orbati enim, inquit, non ad diuturnum aliquod temporis spatium, sed Ad tempus horæ (1. Thess. 2. 17): ac non animo, sed Facie sola disjuncti, ne sic quidem tamen dolorem eum, quem hinc concipimus, ferre possumus; quamvis ea nobis satis ampla consolatio sit, quod animi nostri inter se devincti sint, quodque vos in corde nostro conditos habeamus, ac denique illud, quod heri et nudiustertius vos viderimus : tamen nihil eerum mærore nos liberat. Quid ergo vis, dic quæso? quid expetis, imo tam vehementer expetis? Ipsam corum faciem cernere. Abundantius enim, inquit, festinavimus faciem vestram videre (1. Thess. 2. 17). Quid ais, o magne atque excelse vir? Qui mundum in te crucifixum habes, ipse vicissim mundo crucifixus, qui ab omnibus carnalibus rebus te removisti, qui pene corporis expers effectus, siccine te captivum caritas tenuit, ut in luteam, ac terrenam atque in sensum cadentem carnem provolutus sis? Maxime, inquit: nec id dicere me pudet, imo etiam eo nomine glorior : nam cum caritatem, bonorum omnium matrem, in me scatentem habcam, hac requiro. Neque simpliciter corporcam præsentism

expetit, verum corum faciem intueri gestit. Abundantius enim, inquit, festinavimus faciem vestram videre. Conspectum igitur expetis, heus tu, vultusque spectandi cupiditate flagras? Et quidem vehementer, inquit: quod illic sensuum instrumenta collecta sint. Nudus enim animus per se cum altero animo conjunctus, nec dicere, nec audire quidquam poterit: at si mihi corporea præsentia frui contingat, et aliquid ipse dicam, et ab iis quos amo vicissim audiam. Propterea faciem vestram intueri aveo, in qua lingua est, quæ vocem emittit, animique sensa enuntiat, et auris quæ verba excipit, et oculi qui animi motus pingunt: etenim adamatæ animæ consortio melius per illa frui licet.

43. Atque ut intelligas quantum hujus conspectus cupiditate ardeat, posteaquam dixit, Abundantius festinavinus, hac dictione minime contentus fuit, verum subjungit, In multo desiderio. Ac mox cæteris sere admiscere non sustinens, verum ostendens se aliis acrius amare, postquam his verbis usus est, Abundantius sestinavimus ac cupivimus venire ad vos, a reliquis seipsum segregavit, solumque se statuens dixit, Ego quidem Paulus semel et iterum: hinc videlicet ostendens se vehementiore, quam alios, studio in id incubuisse. Postea, quoniam id minime assequutus est, literis non contentus, socium suum Timotheumi, qui literarum instar ipsi futurus esset, ad extremum mittit; propter quod adjecit, Ideo non ultra sustinentes (1. Thess. 3. 1). O dictionis nobilitatem ac vim, ipsius caritatem, quæ nullo freno coerceri ac tolerari posset. commonstrantem! Et sicut cum quis ignis ardore deflagrans, atque incendii solatium aliquod invenire studens, nullum non lapidem movet : eodem modo hic quoque, cum incenderetur, præfocaretur, inflammaretur, prout licebat et sieri poterat, consolationem excogitavit. Non enim jam sustinentes, inquit, misimus Timotheum, evangelii ministrum, socium et adjutorem nostrum, ac membrum in primis necessarium a nostro cœtu avellentes, ac mœrorem mærore commutantes. Nam quod ne ipsius quidem absentiam facile ferret, verum ipsorum causa hanc molestiam susciperet, hoc quoque ipsum his verbis indicavit : Placuit nobis manere solis. O animum in ipsam caritatem mutatum! Postquam enim ab uno fratre disjunctus est, solum se esse ait, idque cum tot alios secum haberet.

Patientiæ merces. — Hæc igitur ipsa quoque tecum perpetuo meditare, et quo ea res cruciatum tibi majorem affert, eo etiam cam, si grato animo feras, majorem fructum allaturam esse existima. Non enim corporeæ dumtaxat plagæ illatæ, sed etiam animi dolor onini sermone sublimiores coronas affert, et quidem animi dolor magis quam corporis, cum qui feriuntur, cum gratiarum actione ferunt. Quemadmodum igitur si corpore lacerata verberibusque concisa, forti ac generoso animo id ferres, Deique gloriam hoc nomine prædicares, ingentem hine mercedem conse-

\* Coislin., caput sociorum suorum Timotheum. In'ra klem has voces, ad extrenum, omittit.

quereris : eodem modo , cum hæc animus tuus patiatur, magna hinc præmia exspecta. Exspectes vetim etiam fore omnino, ut rursum nos videas, atque hoc dolore libereris, amplumque et uberem hujus doloris quæstum, et posthac et nunc, percipias. Atque hæc tibi ad mæroris levamen sussiciunt : imo vero non tibi dumtaxat , verum etiam cuivis , quamlibet alioqui vecordi ac saxea mente prædito. At ubi tanta prudentia est , tantæque pietatis divitiæ, tamque sublimis philosophia, atque animus rerum hujusce vitæ pompam proculcans, illic quoque facilior curandi morbi ratio est. Quocirca in hoc quoque tuam erga nos caritatem ostende, quod magnam, etiam scribentes, apud te auctoritatem obtineamus, nec minorem quant si præsentes essemus. Illud autem perspicue demonstrabis, si literas nostras aliquid profecisse intelligamus, nec aliquid tantum, sed quantum cupimus. Cupimus porro te in cadem animi lætitia versari, in qua te, cum istic essemus, cernebamus. Quod si istud intelligamus, haud parvam nos quoque solitudinis hujus, in qua nunc sumus, consolationem capiemus. Itaque si tibi nos in majori animi tranquillitate constituere cordi est; scio autem te id velle et magnopere curare: illud fac sciamus, te omnem mœroris colluviem abs te submovisse, tuasque res tranquillo in statu esse : ac nobis hanc nostræ erga te benevolentiæ mercedem repende. Non enim te fugit, non inquam profecto te fugit, quantopere, si hoc præstiteris, de eoque nos per literas certiores feceris, animum nostrum recreatura sis.

#### Ad eamdem epist. 111 (a).

1. Nec corpora ea, quæ cum gravi febre colluctata sunt, contractum ex febre detrimentum, nec maris aquæ, quibus cum sævis ventis certamen fuit, eam, quam fluctus attulerunt, tempestatem subito deponunt, verum sensim ac paulatim. Nam et corporibus longiore temporis spatio ad hoc opus est, ut post depulsas febres ad integram sanitatem redeant, eamque quam ipsis morbus reliquam fecit, imbecillitatem abstergant : et aquæ, sedatis etiam ventis, diutius adhuc agitantur et incitantur, magnoque impetu feruntur ac reciprocant, atque aliquanto tempore indigent, ut ad integram tranquillitatem redeant. Iloc porro præludii genere non temere ad te usus sum : verum ut intelligas, nos necessitate adductos esse . ut hanc epistolam ad te mitteremus. Nam etsi mæroris tyrannidem superioribus literis sustulimus, ipsiusque arcem evertimus : tamen orationi nostræ ingenti adhuc assiduitate opus est, ut altam tibi pacem conciliet, ac deleta perturbationum omnium, quæ ex illo angore fluxerunt, memoria, candidam tibi ac certam tranquillitatem ostendat, atque in magna animi alacritate te collocet. Id enim nunc ago, atque in eo elaboro, ut non modo tristitia te liberem, verum etiam ingenti ac perpetua voluptate perfundam. Hoc enim sieri potest, si quidem velis. Non enim in naturæ legibus, quas revellere atque immutare non pos-

(a) Scripta Cucuso, anno 401.

τέρως γάρ, φησίν, ἐσπουδώσαμεν τὸ πρόσωπον δμῶν ίδεῖν. "ὑψεως οῦν ἐρᾶς, εἰπέ μοι, καὶ προσώπου θεωρίας ἐπιθυμεῖς; Καὶ σφόδρα, φησίν, ἔνθα τῶν αἰσθητηρίων ἡ συναγωγή. Ψυχὴ γάρ γυμνὴ κκθ՝ ἑαυτὴν ἐτέρα ψυχἢ συγγενομένη, οῦτε εἰπεῖν τι, οῦτε ἀκοῦσαι δυνήσεται σωματικῆς δὲ ἀν ἀπολαύσω παρουσίας, καὶ ἐρῶ τι, καὶ ἀκούσομαι παρὰ τῶν ἀγαπωμένων. Διὰ τοῦτο ἐπιθυμῶ τὸ πρόσωπον ὑμῶν ἰδεῖν, ἔνθα καὶ γλῶττά ἐστι φωνὴν ἀφιεῖσα, καὶ τὰ ἔνδον ἡμῖν [551] ἀπαγγέλλουσα, καὶ ἀκοἡ ρήματα δεχομένη, καὶ ὀφθαλμοὶ κινήματα ψυχῆς διὰ τούτων ἀκριδέστερον τῆς συνουσίας ἔστιν ἀπολαῦσαι.

ιγ. Καί ίνα μάθης πῶς ἐχχαίεται είς τὴν θεωρίαν ταύτην, είπων, Περισσοτέρως έσπουδασαμεν, ούχ ἡρχέσθη τ $\eta$  λέξει ταύτη, άλλ' ἐπήγαγεν, Έr πολλ $ilde{\eta}$ ἐπιθυμία . Εἶτα οὐκ ἀνεχόμενος ἐαυτὸν μετὰ τῶν άλλων έγχαταμίξαι, άλλά δειχνύς, ὅτι σφοδρότερον των άλλων φιλεί, είπων, ότι Περισσοτέρως έσπουδάσαμεν, καὶ ἡθελήσαμεν ἐλθεῖν πρὸς ὑμᾶς, ἀπέρρηξεν έαυτον τῶν λοιπῶν, καὶ μόνον στήσας, **ἐ**πήγαγεν· Έγὼ μέν Παῦλος καὶ ἄπαξ καὶ δὶς, δειχνύς ότι πλέον των άλλων εσπούδαζεν. Είτα έπειδή ούχ ἐπέτυχε τούτου, ούχ ἀρχεῖται τοῖς γράμμασιν, άλλα πέμπει το χεφάλαιον, τον σύν αύτῷ Ε Τιμόθεον, τὸν ἀντὶ γραμμά:ων ἐσόμενον αὐτῷ · διὸ καὶ ἐπάγει λέγων · Διό μηκέτι στέγοντες. "Ω πάλιν λέξεως εὐγένεια! ω ρήσεως δύναμις, την άκάθεκτον αύτοῦ και ακαρτέρητον αγάπην δηλούσα! Και ώς αν τις **έμπυριζόμενος, καὶ ζητών ε τοῦ ἐμπ**υρισμοῦ παραμυθίαν τινά εύρεῖν, πάντα χινεῖ οὕτω όἡ οὖτος άναπτόμενος, άγχόμενος, χαιόμενος, χατά τὸ έγχωρούν την δυνατην επενόησε παραμυθίαν. Μηκέτι γέρ στέγοντες, φισίν, ἐπέμψαμεν Τιμόθεον τόν διάχονον τοῦ Εὐαγγελίου, καὶ συνεργόν ἡμῶν, ελ άναγκαιότατον μέλος διασπάσαντες ήμῶν τῆς συνουσίας, και λύπην άλλαξάμενοι λύπης. "Οτι γάρ ούδε **ἐκείνου** ἀπουσίαν εὐκόλως ἔφερεν, ἀλλὰ διὰ τούτους είλετο το βαρύτατον τούτο, και τούτο αύτο εδήλωσεν εἰπών Ηὐδοχήσαμεν καταλειφθῆναι μόνοι. 🏖 ψυχής μετά άχριδείας πρός αὐτην ποιωθείσης την άγάπην! Έπειδη γάρ άδελφου έχωρίσθη ένδς, μεμονώσθαί φησι, και ταυτα τοσούτους έχων μεθ' έαυτου.

Ταῦτα δἡ συνεχῶς μελέτα καὶ αὐτἡ, καὶ δοψ σοι τὸ πρᾶγμα ὁδυνηρὸν, τοσούτῳ κερδαλεώτερον εἶναι νόμιζε εὐχαρίστως φερούση. Οὐ γὰρ δἡ μόνον σωματικαὶ πληγαὶ ἐπαγόμεναι, ἀλλὰ καὶ ψυχῆς ὁδύνη ἀφάτους φέρει τοὺς στεφάνους, καὶ ψυχῆς ὁδύνη μιλλον ἡ σώματος, ὅταν οἱ πληττόμενοι φέρωτιν εὐχαρίστως. Ὅσπερ οὖν εἰ καταξαινομένη τὸ σῶμα καὶ μαστιγουμένη, γενναίως ἔφερες, τὸν Θεὸν ὑπὲρ τοῦτων ὁοξάζουσα, πολλὴν ἄν ἀπέλαδες τὴν ἀμοιδήν τοῦτω ψυχῆς ταῦτα πασχούσης νῦν πολλὰς ἀνάμενε τὰς ἀντιδόσεις. Προσδόκα δὲ καὶ τὸ πάντως ἡμᾶς

δψεσθαι πάλιν, και τῆς ὸδύνης ἀπαλλαγήσεσθαι ταώτης, καὶ τὴν ἐκ τῆς ὀδύνης γενομένην ἐμπορίαν πολλήν ἀπολήψεσθαι, και τότε, και νῦν. 'Αρκεί ταῦτά σοι πρός παραμυθίαν, μάλλον δέ ούχλ σοί μόνον, άλλά και εί τις άνόητος είη, και αυτολίθενος την ψυχήν. "Οπου δὲ σύνεσις [552] τοσαύτη, καὶ εὐλαδείας πλούτος και φιλοσοφίας ύψος, και ψυχή των βιωτικών την φαντασίαν καταπατήσασα, πλείων ή εύχολία της θεραπείας. Δείξον δη κάν τούτω την άγάπην την περί ήμας, ότι και μεγάλην γράφοντες έχομεν παρά σοι δύναμιν, και τοσαύτην, όσην παρόντες. Δείξεις δὲ σαφῶς, ἄν μάθωμεν, ὅτι σοι γέγονέ τι πλέον άπό των γραμμάτων των ήμετέρων · μάλλον δὲ οὺχὶ πλέον μόνον, άλλὰ καὶ τοσοῦτον, ὅσον ἐπιθυμούμεν. Έπιθυμούμεν δὲ ἐν τἢ αὐτἢ εὐφροσύνη είναι σε νῦν, ἐν ή και αὐτόθι διατρίδοντες ἐδλέπομεν. Κάν τούτο μάθωμεν, ού μικράν και αύτοι τῆς ἐρημίας, έν ή νῦν ἐσμεν, χαρπωσόμεθα την παράχλησιν. "Ωστε εἰ βούλει καὶ ἡμᾶς ἐν εὐθυμίμ καταστῆσας πλείονι (οίδα δὲ ὅτι βούλει, καὶ σφόδρα ἐσπούδακας), δήλωσον ότι πάντα τῆς άθυμίας ἀπήλασας τὸν φορυτον, και έν γαλήνη τὰ σά, και δὸς ήμιν ταύτην τῆς περί σὲ εὐνοίας καὶ ἀγάπης ἀμοιδήν. Οἶσθα γάρ, οίσθα σαφώς, δπως ήμας άνακτήση κατορθώσασα τούτο, και μετά άληθείας δηλώσασα διά γραμμάτων ήμ**ι**ν.

#### Πρός την αυτην έπιστολη γ'.

α'. Καλ τὰ σώματα τὰ σφοδροίς παλαίσαντα πυρετοίς, καί τὰ πελάγη τὰ άγρίοις πυχτεύσαντα πνεύμασιν, ούχ άθρόαν ούτε έχεινα την άπο των πυρετών βλάδην, ούτε ταύτα την άπο των χυμάτων άποτίθενται ζάλην, άλλ' ἡρέμα και κατά μικρόν. Και γάρ τὰ σώματα πλείονος δείται χρόνου, ώστε μετά την των πυρετών άπαλλαγήν είς χαθαράν έπανελθείν ύγίειαν, και άπονίψασθαι τὸν ἀπὸ τῆς ἀρρωστίας ἐναπομείναντα αὐτοῖς μαλαχισμόν · τὰ δὲ ὕδατα, καὶ τῶν πνευμάτων παυσαμένων, ἐπιπολύ σαλευόμενα καὶ κινούμενα μένει, φερόμενά τε καὶ πολλή πάλιν ἐπαγόμενα τή ρύμη, και δείται και αύτα χρόνου, ώστε είς καθαράν έπανελθείν γαλήνην. Ταῦτα δέ μοι είρηται προοίμια πρός την σην εύλάδειαν ούχ άπλῶς, άλλ' ΐνα μάθης, ότι καλ ταύτην άναγκαίως σοι πέμπομεν την έπιστολήν. Εί γάρ καὶ τὴν τυραννίδα κατελύσαμεν τῆς άθυμίας, και την άκροπολιν ταύτης κατεσκάψαμεν διά των ξημόορθεν λοαπίτστων, αγγ, όπω: μογγώς έστι γρεία τῷ λόγῳ τῆς προσεδρίας, ἔνα σοι καὶ βαθείαν έργάσηται την είρήνην, και την μνήμην πάντων τῶν ές εκείνης γενομένων εξαλείψασα d θορύδων, λευκήν σοι και παγίαν δείξη γαλήνην, και εν πολλή σε καταστήση τη εύθυμία. Τούτο γάρ ήμιν το σπουδαζόμενον, ούχ άθυμίας σε άπαλλάξαι μόνον, άλλά χαλ εύφροσύνης εμπλήσαι πολλής και διηνεκούς. Δυνατίν γάρ εάν θέλης. Ού γάρ εν τοίς άκινήτοις τῆς φύσεως

<sup>ு 1 :</sup> Græco Novi Testamenti textu legitur ἐν πολλῆ கோசியுட்டி, atque ita legit Billius, ut liquet, et sic habebat erelex Perronianus teste Frontone Ducæo. Edit. ἐν πολλῆ கிரைய்க.

Cúislin. τὸ κεφάλαιον τῶν σὺν αὐτῷ, non male.
 Δἰἰ ἐμπυριζόμενος ὡς ἄν τις καιόμενος, καὶ ζητῶν.

d Sic mss. Editi έξαλείψας, male.

νόμοις, ούς άναμοχλεύσαι ήμιν άδύνατον καλ μεταθείναι, άλλ' εν ελευθέροις τῆς προαιρέτεως λογισμοίς, εδς μεταχειρίζειν ήμιν ράδιον, τὰ τῆς εὐθυμίας ἀπόχειται. Καὶ οίδας, είγε μέμνησαι, καὶ πρώην (οὐ γάρ πολύς [553] ό μεταξύ χρόνος) πολλούς μοι καλ μακρούς ύπερ τούτων άναλωθέντας λόγους . ότε δή συνεχώς επέλεγον τάς ιστορίας, ας είς μέσον ήγον. () ὑ γὰρ ἐν τῇ φύσει τῶν πραγμάτων οὕτως, ὡς ἐν τη γνώμη των άνθρωπων τα της εύθυμίας ζοτασθαι πέφυχεν. Έπει ούν τούτο τούτον έχει τὸν τρόπον, χαι πολλοί τῷ πλούτῳ περιβρεόμενοι τὸν βίον ἀδίωτον ξυόμισαν είναι, έτεροι δέ πενίς συζώντες έσχάτη πάντων εύθυμότεροι διετέλεσαν . καί οί μεν δορυφορίας ἀπολαύοντες, καὶ δόξης καὶ τιμῆς, πολλάκις ἐαυτῶν ἐπηράσαντο τἢ ζωἢ Þ, οἱ δὲ ἄσημοι καὶ ἐξ ἀσήμων, και ούδενι γνώριμοι, πολλών έαυτούς μακαριωτέρους είναι ενόμισαν, ος λαρ εν τμ φραει πραγμάτων, ώς εν τη γνώμη άνθρώπων τά της εύθυμίας (ου γάρ παυσομαι συνεχώς τουτο επάδων). μή άναπέσης, άδελφή, άλλά διανάστηθι, και χείρα δρεξον τῷ λόγῳ, καὶ τὴν καλὴν ταύτην παράσχου συμμαχίαν ήμίν, ίνα σε όλοσχερώς έξαρπάσωμεν τῆς πιχράς των λογισμών αίχμαλωσίας. Εί γάρ μή βουληθείης και αυτή τοσαύτην σπουδήν ποιήσασθαι, δσην και ήμεζς, ούδεν ήμιν δφελος έσται τῆς ίατρείας. Καὶ τί θαυμαστόν, εἰ ἐφ' ἡμῖν τοῦτο συμδαίνει ; Καὶ γάρ ὁ πάντα δυνάμενος θεός, όταν παραινή καὶ συμδουλεύη, ὁ δὲ ἀχούων μὴ πείθηται τοῖς λεγομένοις, οὐδέποτε ε γίνεται τι πλέον, άλλὰ καὶ μείζονος ἔσται πολάσεως εφόδιον τουτο τῷ μὴ πεισθέντι. Καὶ τουτο δηλών ό Χριστός Ελεγεν · ΕΙ μή ήλθον και έλάλησα σύτοῖς, άμαρτίαν ούκ είχον νῦν δὲ πρόφασιν ούκ έχουσι περί τῆς άμαρτίας αὐτῶν. Διὰ δή τοῦτο και την Ίερουσαλημ θρηνών τούτου γε αὐτοῦ ἔνεκεν, Ελεγεν 'Ιερουσαλήμ, 'Ιερουσαλήμ ή αποκτείνουσα τούς προφήτας, και λιθοδολούσα τούς άπεσταλμένους πρός αὐτήν, ποσάκις ήθέλησα έπισυναγαγεῖν τὰ τέκνα ὑμῶν, καὶ οὐκ ἡθελήσατε! Ίδου άφίεται ο οίχος υμών έρημος.

β'. Ταύτα ούν είδυία, δέσποινά μου θεοφιλεστάτη, κάμνε και φιλονείκει, και βιάζου την άπο των είρημένων έχουσα συμμαχίαν, έξωθεϊσθαι καλ έκδάλλειν μετά πολλής τής σφοδρότητος τούς ταράττοντάς σε λογισμούς, καὶ θόρυδον καὶ ζάλην ἐμποιοῦντας τοσαύτην. 'Αλλ' ότι μεν εργάση τούτο καλ άνέξη τῆς παραινέσεως τῆς ήμετέρας, οὐδένα οἶμαι δεῖν άμφιβάλλειν · δεί δέ σοι κατασκευάσαι λοιπόν ξίφη καλ δόρατα και τόξα, και βίλη, και θώρακα, και άσπίδα και κνημίδας, ώστε τοις μεν φράττεσθαι, τοις δε βάλλειν και κατασκάπτειν α, και νεκρούς τιθέναι τούς έπιόντας σοι τῆς ταραχῆς λογισμούς. Πόθεν ούν σοι τά μηχανήματα ταύτα καί τάς σφενδόνας κατασκευάσομεν, ώστε μηδε έγγυς άφείναι προσιέναι τους πολεμίους, άλλ' ώς ποβρωτάτω μετά πολλης άπελαύνειν σης ύπερδολης; 'Από της άθυμίας αύτης, όλίγα τινά περί αύτης φιλοσοφήσαντες, και δείξαντες όπως βαρύ το πράγμα και έπαχθές. Η γάρ άθυμία, ψυχῶν ἐστι βασανιστήριον χαλεπόν, όδύνη τις άρρητος καὶ δίκη [551] δίκης άπάσης καλ τιμωρίας πικροτέρα. Καλ

γάρ σχώληχα μιμείται Ιοδόλον, ούχλ τῆς σαρχός μόνον, άλλά και αυτής καθαπτομένη τής ψυχής, και σής έστιν ούχι όστέων μόνον, άλλά και διανοίας - και δήμιος διηνεκής, ου πλευράς καταξαίνων, άλλά και δύναμιν ψυχῆς λυμαινόμενος, καὶ νὺξ διηνεκής, καὶ σχότος άφεγγές, καὶ χειμών, καὶ ζάλη, καὶ πυρετός άφανής πάσης φλογός σφοδρότερον χαταχαίων, χαὶ \ πόλεμος άναχωχήν ούχ έχων, νόσος πολλοίς των όρωμένων επισκοτούσα . "Ο τε γάρ ήλιος, ή τε του άέρος φύσες τούτου τοῦ διειδοῦς, τοῖς οῦτω διαχειμένοις παρενοχλείν δοχεί, χαι εν μεσημορία μέση νύχτα μιμείται βαθείαν. Διό και ό θαυμάσιος προφήτης τούτο δηλών έλεγε. Δύσεται ό ήλιος αὐτοῖς ἐν μεσημ**βρία · ούχ ὡς ἀφανιζομένου τοῦ ἄστρου, ούδ' ὡς τοῦ** συνήθους διαχοπτομένου δρόμου, άλλ' ώς της άθυμούσης ψυχης εν τῷ φανοτάτψ της ημέρας νύχτα φανταζομένης. Ού γάρ τοιούτο τῆς νυχτός τὸ σχότος, οἴα τῆς ἀθυμίας ἡ νὺξ, οὐ κατὰ νόμον φύσεως παραγενομένη, άλλά κατά λογισμών σκότωσιν συναγομένη, φοδερά τις ούσα και άφόρητος, άμειλικτον έχουσα το πρόσωπον, τυράννου παντός ώμοτέρα, ούδενὶ ταχέως είκουσα τῶν διαλύειν αὐτήν ἐπιχειρούντων, άλλ' ἀδάμαντος στεββότερον χατέχουσα πολλάχις την άλουσαν ψυχήν, όταν αύτη μη πολλή ή κεχρημένη τη φιλοσοφία.

γ'. Τί δεί πολλά λέγειν οίχοθεν περί αὐτῆς ἀποφαινόμενον, παρόν ἐπὶ τοὺς ἀλόντας ἐλθεῖν, κάκεἴθεν αὐτῆς την ίσχὺν ἄπασαν καταμαθείν; Μάλλον δὲ, εί δοκεί, τέως πρότερον ετέρωθεν αύτης ποιησόμεθα την άπόδειξιν. "Ότε γάρ ήμαρτεν ό Άδὰμ τὴν ἀμαρτίαν ἐχείνην την χαλεπήν, και το κοινόν απάντων ανθρώπων κατεδίκασε γένος, μόχθω τότε ! κατεδικάζετο . ή δλ μείζονα άμαρτούσα, και ούτω μείζονα, ώς την άμαρτίαν την τούτου πρός έχείνην συγχρινομένην, μηδ: άμαρτίαν είναι νομίζεσθαι. Άδάμ γάρ ούκ ήπατήθη, φησίν, ή δέ γυνή άπατηθείσα έν παραβάσει reporer auth tolvor h anathbeida, xal er mapaδάσει γενομένη, και το δηλητήριον και έαυτή και τω άνδρι κατασκευάσασα φάρμακον, πλείονι τη λύπη χαταχρίνεται ε, ώς χατατείναι δυναμένη τοῦ μόχθου μειζόνως. Πληθύνων γάρ, φησί, πληθυνώ τάς λύπας σου, καὶ τὸν στεναγμόν σου. Έν λύπαις τέξη τέκτα. Ούδαμοῦ πόνος, ούδαμοῦ ίδρως, καλ ούδαμοῦ μόχθος, άλλ' άθυμία και στεναγμός, και ή έντευθεν τιμωρία, και πόνων και μυρίων θανάτων άντιρροπος ούσα h, μάλλον δε και πολλφ χαλεπωτέρα.

Καίτοι τί θανάτου χεῖρον; οὐχὶ τὸ κεφάλαιον τῶν ἐν ἀνθρώποις κακῶν, τὸ φοδερὸν καὶ ἀφόρητον καὶ μυρίων ἄξιον θρήνων τοῦτο εἶναι δοκεῖ; οὐχὶ παρανομίας τῆς χαλεπωτάτης ταὐτην ἔφησε δίκην ὁ Παῦλὸς; Τοῦς γὰρ ἀναξίως τῶν ἱερῶν ἀπτομένους μυστηρίων, καὶ τῆς φρικτῆς ἐκείνης [555] μετέχοντας τραπέζης, ταὐτην ἔφησε τίνειν δίκην, οῦτω λέγων λιὰ τοῦτο ἐν ὑμῖν πολλοὶ ἀσθενεῖς καὶ ἀρρωστοι, καὶ κοιμῶνται ἰκανοί. Οὐχὶ καὶ νομοθέται πάντες τοὺς τὰ ἀνήκεστα πλημμελοῦντας τοὐτω καταδικάτους τὰ ἀνήκεστα πλημμελοῦντας τοὐτω καταδικάτους καὶ ἀνήκεστα πλημμελοῦντας τοὐτω καταδικάτους καὶ ἐνρωστοι και ἀνόκεστα πλημμελοῦντας τοὐτω καταδικάτους καὶ ἀνήκεστα πλημμελοῦντας τοὐτω καταδικάτους καὶ ἐνερωστοις καὶ ἀνήκεστα πλημμελοῦντας τοὐτω καταδικάτους καὶ ἐνομοθέται πάντες τοὺς τὰ ἀνήκεστα πλημμελοῦντας τοὐτω καταδικάτους καὶ ἐνομοθέται πάντες τοὺς τὰ ἀνήκεστα πλημμελοῦντας τοὐτω καταδικάτους καὶ ἐνομοθέται πάντες τοὺς τὰ ἀνήκεστα πλημμελοῦντας τοὐτω καταδικάτους καὶ ἐνομοθέται πάντες τοὺς ἐνομοθέται πάντες τοὺς τὰ ἀνήκεστα πλημμελοῦντας τοὐτω καταδικάτους καὶ ἐνομοθέται πάντες τοὺς τὰ ἀναξιως τοῦνομοθέται πάντες τοὺς τὰ ἀναξιως τοῦνομοθέται πάντες τοὺς τὰ ἀνημερομονομο ἐνομοθέται πάντες τοὺς τὰ ἀναξιως τοῦνομοθέται πάντες τοὺς τὰ ἀνημερομονομοθέται πάντες τοὺς τὸν ἀνομοθέται πάντες τοὺς τὰ ἀνερομονομο ἐνομοθέται πάντες τοὺς τὰ ἀνημερομονομοθέται πάντες τοὺς τὰ ἀναξιως τοῦνομοθέται τὰ ἀναξιως τοὺς τὰ ἀναξιως τοὺς τὰ ἀνημερομονομομονομο ἐναξιως τὸν ἀναξιως τὸν ἐνομοθέται τὰνενομο ἐναξιως τὸν ἐνομοθέται τὰν ἐνομοθέται τὰν

Dun mss. ἀναλωθέντας χρόνους καὶ λόγους.

b liden την ζωήν.

Creatificatur Fronto Perronianum codicem habuisse οὐδὶ τότε, quam lectionem secutus fuerat vetus interpres : ne lum quidem, etc.

<sup>4</sup> L'nus xataopátteiv.

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup> Duo mss. νόσος πολλή τὸ ὁρώμενον ἐπισχοτοῦσα. Infra Perronianus codex, inquit Ducœus, ήλιος μεσημερίας, ut legitur in Amos viu, 9.
f lidem γένος λύπη τότε. Mox iidem μεζον άμαρτήσασα,

I lidem γένος λύπη τότε. Mox lidem μεζον άμαρτήσασα, κὶ οῦτω μείζον.

Idem ἀνδρὶ περάσασα τὸ φάρμακον, πλείον. ταύτη καταπρίνεται.
 à lidem ἐπίτροπος οὖσα.

sumus, sed in liberis voluntatis cogitationibus, quas tractare ac moderari nobis facile est, alacritas animi consistit. Atque ipsa scis, si modo meministi, plurimos ac longos de his rebus puper (nec enim diuturnum tempus interea fluxit) sermones a nobis consumptos fuisse: cum scilicet historias subinde colligerem atque in medium proferrem. Non enim tam in rerum natura, quam in bominum voluntate atque sententia tranquillitas animi sita est. Quoniam igitur hæc ita se habent, ac multi opibus circumfluentes vitam acerbam esse duxerunt, multi contra in extrema paupertate versantes curriculum vitæ omnium tranquillissime confecerunt; atque alii quidem satelhitio, gloria et honore fruentes, vitam suam diris persæpe devoverunt, alii autem obscuri atque obscuro genere nati, omnibusque ignoti, multis sese beatiores esse censuerunt; neque enim tam in rerum natura, quam in hominum mente ac judicio posita est tranquillitas (non enim istud assidue inculcare desinam): cave animum dejicias, verum te excita atque erige, manumque sermoni nostro porrige, ac præclaram banc nobis opem præbe, ut te ex acerba cogitationum captivitate prorsus extrahamus. Nam nisi ipsa tantum studii adhibere volueris, quantum nos adhibemus, nullam nobis curatio utilitatem allatura est. Quid autem mirum, si hoc in nobis contingat? Nam etiam, cum rerum omnium præpotens Deus aliquid monet ac suadet, atque auditor ipsius verbis minime obtemperat, nihil aliud hinc evenit, quam quod id majorem ei pænam accersit, qui dicto audientem non se præbuit. Quod etiam Christus his verbis indicabat: Nisi venissem et loquutus suissem eis, peccatum non haberent : nunc autem excusationem non habent de peccato suo (Joan. 15. 22). Ob eamque causam cum Jerusalem hoc ipso nomine lugeret, his verbis utebatur : Jerusalem, Jerusalem, quæ occidis prophetas, et lapidas eos qui ad le missi sunt, quoties volui congregare filios vestros, et noluistis? Ecce relinquetur domus vestra deserta (Matth. 23. 37. 38).

2. Afflictam consolatur; mæroris naturam explicat; meror Evæ pæna. —llæcigitur cum tibi perspecta sint, domina mea religiosissima, labora, tibique vim adhibe, atque eorum quæ a nobis commemorata sunt, ope ac subsidio munita, in id enitere, ut cogitationes eas quæ perturbant, ac tantos motus tantamque tempestatem cient, magno cum impetu extrudas ac propulses. Verum quin id factura, consilioque nostro paritura sis, nemini dubitandum esse arbitror. Jam tibi gladios, hastas, arcus et sagittas, thoracem, clypeum et tibialia comparemus oportet : quo partim his te munias, partim eas, quæ te perturbatione afficiunt, cogitationes prosternas, atque obtrunces et interimas. Undenam igitur machinas istas ac fundas tibi conficiemus, ut ne hostes quidem propius accedere sinas, verum cos quam longissime ac nullo negotio submoveas? Ab ipso mœrore : nimirum si de eo non nihil disseramus, quamque gravis ac molesta res sit, demonstremus. Mæror enim grave animorum tormentum est, dolor omnem sermonis vim excedens, ac

supplicium omni supplicio et cruciatu acerbius. Siquidem pestiferum vermem imitatur, non carnem dumtaxat, sed ctiam animam perstringens : ac tinea est, non ossium tantum, verum etiam mentis : et perpetuus carnifex, non latus fodiens, verum animi vires labefactans: et perpetua nox, et tetræ tenebræ, et tempestas ac procella, et obscura febris, quavis flanıma vehementius exurens : et bellum induciarum expers : et morbus, rerum earum, quæ oculis cernuntur, prospectum magna ex parte impediens. Nam et sol, et liquidi hujus aeris natura iis, qui ita affecti sunt, molestiam exhibere videtur, atque in meridiana luce profundam noctem imitari. Eaque de causa eximius ille propheta dicebat, Occidet illis sol in meridie (Amos 8. 9): non quod sidus illud delitescat. aut consuctus ipsius cursus interrumpatur : sed quod mœsto ac mœrenti animo clarissimo die noctis species sesc objiciat. Neque enim tantæ noctis tenebræ sunt, quanta mœroris nox est : non quidem illa naturæ lege accedens, verum per rationis ac mentis obscurationem conflata: horrenda sane atque into-. leranda, truculentum vultum habens, quovis tyranno crudelior, nemini eorum, qui eam discutere conantur, facile cedens, verum animam eam, quam corripuit, adamante sirmius plerumque retinens, cum videlicet ea non multum sapientiæ adhibuit.

3. Quid autem longa oratione opus est, ut de co ipse pronuntiem, cum ad eos, qui illo capti sunt. venire, atque hinc universam ipsius vim perspicere liceat? Imo vero liceat, si lubet, eam aliunde prius demonstremus. Nam cum Adamus grave illud peccatum admisisset, atque commune hominum omnium genus condemnasset, labore tum mulciatus est (Gen. 3); ea autem, quæ gravius peccaverat, et quidem usque eo gravius, ut illius peccatum, cum bujus peccato collatum, ne peccatum quidem existimetur: Adam enim, inquit Scriptura, non est seductus, sed mulier seducta in prævaricatione fuit (1. Tim. 2. 14): hæc, inquam, quæ decepta fuerat, ac Dei legem violaverat, atque et sibi, et marito venenatum poculum temperaverat, ampliori mœrori addicitur, quod videlicet ille majorem ad premendum vim habeat. quam labor. Multiplicans enim, inquit, multiplicabo dolores tuos, et gemitum tuum. In doloribus paries filios (Gen. 3. 16). Nusquam hic labor, nusquam sudor et ærumna : verum mæstitia et gemitus, atque hinc nascens cruciatus, sexcentas mortes adæquans, imo etiam longe gravior.

Morte nihit gravius aut terribitius esse demonstrat. — Quamquam quid morte gravius? annon humanorum malorum caput est? annon ea horrenda et intoleranda innumerisque luctibus digna esse videtur? annon eam atrocissimi sceleris pœnam esse dixit Paulus? Nam eos, qui sacrosancta mysteria indigne attingunt, tremendæque mensæ participes fiunt, banc pænam pendere his verbis asseruit: Propterea inter vos multi imbecilles et infirmi, et dormiunt multi (1. Cor. 11. 30). Annon legislatores omnes hoc supplicio eos mulctant, qui atrocissima scelera committunt? annon ctiam Deus

extremam hanc in lege pænam iis constituit, qui magnis criminibus sese devinciunt? annon hujus metu patriarcha ille perterritus, eo adductus est, ut, natura etiam ipsa superata, uxorem suam barbaricæ lasciviæ, atque Ægyptiacæ tyrannidi dederet, atque hanc petulantis libidinis sabulam et ipse strueret, et uxorem, ut gravein hunc et tragicum gestum secum ageret, obsecraret? Atque adeo ne hujusmodi quidem tamquam scenicæ simulationis causam afferre pudore deterretur : Erit enim , inquit , cum viderint te Ægyphi egregia forma præditam, atque faciei pulchritudine præstantein, interficient me, et te servabunt. Die igitur quod soror niea sis, ut bene sit mihi propter te, et vivat anima mea ob gratiam tui (Gen. 12. 12. 13). Vidisti metum, vidisti tremorem, excelsum illum ac philosophicum animum quatientem? vidisti adamantem formidine fractum? Genus mentitur, atque alteram pro altera personam uxori suæ imponit, agnamque lupis in prædam exponit : quodque viris malorum omnium acerbissimum est, nempe constupratam uxorem cernere, imo etiam vel suspicari, hoc, et quod hac re multo acerbius est (non enim suspicio tantum erat, sed stuprum reipsa tentabatur), non modo cernit, sed etiam, ut perpetretur, laborat : idque ipsi leve ac ferendum videtur. Etenim affectus affectum superabat, gravem nimirum gravior, ac mortis terror zelotypiam vincebat. Magnus quoque ille Elias ob mortis metum solas libidinosæ ac nefariæ mulieris minas veritus, in fugam se contulit, ac solum vertit (3. Reg. 19): et qui cadum clauserat, et tot miracula patrarat, sermonis terrorem minime tulit : verum excelsum illum atque ad cælos usque sublimem animum pavor ita perculit, ut post illam siduciam, post tantam in loquendo libertatem, post tantum virtutis specimen ditum, et patriam, et tantum populum, cujus causa tot pericula audax adierat, repente linqueret, et quadraginta dierum iter solus obiret et in locum desertum migraret. Vehementer enim borrenda hujus rei natura est, ac propterea quotidie in genus nostrum imnetum faciens, ad unumquemque mortuum nos usque adeo percellit atque consternat, metuque perturbat et contrahit, ut quæ nec opinato appareat. Nec vero ad consolationem ullam vim habuit aut temporis meditatio, aut quotidiana in hac contemplatione consuetudo et exercitatio : nec temporis diuturnitate hujusmodi mœror terrorque consenuit, verum perpetuo juvenescit ac viget, recentemque ac florentem quotidie metum affert. Nec sane immerito. Quis enim non perturbetur et consternetur, cum cum, qui hesterno die, aut paucis ante diebus ambulabat, sexcenta domus acgotia gerebat, uxoris, filiorum, mancipiorum, sæpe etiam integrarum civitatum curam suscipiebat, minabatur, terrebat, supplicia partim solvebat, partim inferebat, innumera tum in urbibus, tum in regionibus efficiebat, repente plusquam lapidem mutum et jacentem videt? cumque innumerabiles homines plorent, et amicissimi quique lugcant, et uxor dolore distorqueatur, genas cædat 1, comam vellat, magnoque cum ululatu

1 In Edito, hæ voces, genas cædat, deerant.

ancillarum greges circum se collocet, ipsum tamen nihil eorum sentientem? cum videt omnia repente de medio sublata esse, rationem, ingenium, animam, oris florem ac venustatem, membrorum motum? injucunda aytem iis successisse, nimirum silentium, stuporem, corruptionem, saniem, vermes, cinerem, pulverem, fætorem, interitum integrum, corpusque totum eo properans, ut in vilia et deformia atque ignobilia ossa desinat?

4. Mors mærore levior. - Et tamen istud, quod et per res ipsas, et per sanctorum illorum virorum formidinem horrendum esse constat, mœrore longe levius est. Nam ipsius causa longa hæc sermonum curricula emensus sum, ut ex me discas, quantam pænam pendas, ac parem ipsi, imo vero nultis partibus majorem, bonorum mercedem exspectes. Atque ut hæc ita se habere intelligas, jam ad eos qui eo affectu capti sunt, confugiam, quo scilicet prius nostra sestinabat oratio. Plebs Hebræorum, Mose veniente, ac libertatem et Ægyptiacæ captivitatis finem nuntiante, ne audire quidem ipsum sustinebant. Causamque etiam exponens legislator dicebat: Loquutus est autem Moses ad populum : et non audivit populus Mosem præ pusillani. mitate (Exod. 6. 9). Quinetiam cum Deus graves Judæis ob multa flagitia minas intendit, post captivitatem atque in aliena regione commorationem, post servitutem, famem, pestem atque humanarum carnium esum hanc pænam subjunxit, his verbis utens : Dabo eis cor mærens, et deficientes oculos, et tabescentem animam (Deut. 28. 65). Quid autem Judaos, petulantem et ingratum, carnisque servituti addictum populum, nec philosophari scientem, commemoro: cum mihi a magnis et excelsis viris hujus rei argumentum capere liceat? Etenim apostolorum chorus, cum triennium jam cum Christo consuetudinem habuissent, multaque de immortalitate aliisque arcanis rebus ex ipso didicissent, signaque admiranda et ab humanis sensibus remota edidissent, ipsumque tanto tempore mira perpetrantem conspexissent, ejusdemque cum eo mensæ, et colloquii, ac tam eximiorum sermonum participes exstitissent, atque omni doctrinæ genere eruditi fuissent, posteaquam verba, quæ mærorem afferebant, audierunt, qui prius eum perpetuo retinebant, deque ipso velut lactentes pueri pendebant, nec percontari desinebant, Quo vadis? iidem rursus hujus mæroris tyrannide ita oppressi sunt, seque totos angori dediderunt, ut jam ab ipso hæc minime percontarentur. Quo etiam nomine Christus cos insectans, dicebat : Audistis quia vado ad eum qui misit me, et venio ad vos, et nemo ex vobis interrogat me, Quo vadis? Sed quia hæc loquutus sum vobis, tristitia implevit cor vestrum (Joan. 16. 5. 6). Videsne quomodo mœroris tyrannis amori tenebras offuderit, eosque in captivitatem sibi addixerit, suique juris fecerit? Rursum Elias ille (nam ne nunc quidem ab eo abscedam) post fugam ac secessionem a Palæstina, mæroris acerbitatem non ferens (si quidem in magno mœrere atque angore versabatur : quod etiam is, qui eam historiata literis mandavit, his verbis declarat, Abiit juzta aniζουσι τῷ ἐπιτιμίω; καὶ ὁ Θεός δὲ οὐ ταύτην ἐπέθηκεν έσχάτην τιμωρίαν έν τῷ νόμφ τοῖς μεγάλα πλημμελούσιν; οὐ διά τὸν τούτου φόδον ὁ πατριάρχης έχεινος ό και την φύσιν αύτην νικήσας, την γυναίχα την έαυτοῦ κατεδέξατο ήδυπαθείαις έκδοῦναι βαρδαρικαίς, και Αίγυπτιακή τυραννίδι, και το δράμα της ύδρεως αύτός τε κατεσκεύαζε, καλ την γυναϊκα παρεκάλει την χαλεπήν ταύτην συνυποκρίνασθαι τραγφδίαν αύτῷ; Καὶ ούδὲ τὴν αἰτίαν αἰσχύνεται τιθεὶς τῆς τοιαύτης σχηνής: "Εσται γάρ, φησίν, ώς år ίδωσί σε ούτω τῆ ώρα λάμπουσαν, και τῷ κάλλει τῆς δψεως πρατούσαν, αποπτενούσι με, σε δε περιποιήσονται. Είπε οὖν οτι άδελφή μου εἶ, ἴνα εὖ μοι γένηται διὰ σὲ, καὶ ζήσεται ή ψυχή μου έτεχετ σοῦ. Είδες φόδον, είδες τρόμον χατασείοντα την ύψηλην εκείνην και φιλόσοφον ψυχήν; είδες τον άδάμαντα διαλυθέντα τῆ άγωνία; Ψεύδεται τὸ γένος, καὶ ἔτερον άνθ' ἐτέρου παρατίθησι τἢ γυναικὶ τὸ πρόσωπονα, καὶ τοῖς λύκοις εὐάλωτον ποιεῖ τὴν άμνάδα · καὶ ὁ πάντων ἐστὶν ἀνδράσιν ἀφορητότερον, γυναϊχα ίδειν ύδριζομένην, μάλλον δέ και ύποπτευομένην μόνον, τουτο καὶ τὸ τούτου χαλεπώτερον (ούδλ γάρ ὑποψία ήν, άλλ' ὕδρις ἔργφ τολμωμένη) οὐ μόνον όρά, άλλά και όπως τολμηθείη κατασκευάζει, καὶ κοῦφον αὐτῷ φαίνεται τοῦτο καὶ φορητόν. Καὶ γάρ πάθος έχράτει πάθους, τοῦ χαλεποῦ τὸ χαλεπώεερον, και ζηλοτυπίας περιεγένετο δειλία θανάτου. Καὶ ὁ μέγας δὲ Ἡλίας ἐκεῖνος διὰ τὸν τούτου φόδον δραπέτης και φυγάς και μετανάστης εγένετο, άπειλήν μόνον δείσας πορνευομένης καλ έναγούς γυναικός • καὶ ό τὸν οὐρανὸν ἀποκλείσας, καὶ τοσαῦτα θαύ. ματα έργασάμενος, ρημάτων φόδον ούχ ήνεγχεν: άλλ' ούτω την ούρανομήχη ψυχήν έχείνην χατέσειεν ή άγωνία, ώς και πατρίδα και δήμον τοσούτον, δι' δυ τοσαύτα παρεχινδύνευσε, χαταλιπείν άθρόου, χαλ μόνον τεσσαράχοντα ήμερων όδευσαι όδον, χαλ πρός την έρημίαν μετοικισθήναι, μετά την παρρησίαν έχείνην, μετά την τοσαύτην έλευθεροστομίαν, μετά την τοσαύτην της άνδρείας επίδειξιν. Και γάρ φοδερά σφόδρα του πράγματος ή φύσις διά τοι τουτο καθ' ἐκάστην ἡμέραν ἐπιοῦσα ἡμῶν τὸ γένος, οὕτω καθ' Εκαστον ήμας έκπλήττει νεκρόν και συγχέει και συστέλλει, ώς άθρόον τότε φαινομένη. Καὶ οὐδεν ίσχυσεν είς παραμυθίαν ή του χρόνου μελέτη, οὐδὲ τὸ χαθ' ἐχάστην ἐν ταύτη γυμνάζεσθαι τἤ θεωρία. ούδε έπαλαιώθη τῷ χρόνφ τὰ τῆς άθυμίας καὶ τῆς εκκλήξεως ταύτης, άλλά και νεάζει και άκμάζει διηνεχώς, και τον φόδον άκραιφνή και άνθουντα έρχεται χαθ' έχάστην φέρουσα την ήμέραν . χαὶ μάλα είκότως. Τίς γάρ ούκ αν αισχυνθείη και καταπέσοι b, [556] όταν ίδη τον χθές και πρό όλίγων ήμερῶν βαδίζοντα, άγοντα, φέροντα μυρία πράγματα, οίχίας, γυναικός, παίδων, οίκετῶν, πολλάκις δὲ καὶ πόλεων δλοχλήρων προϊστάμενον, άπειλοῦντα, φοδοῦντα, λύοντα χολάσεις, ἐπάγοντα χολάσεις, μυρία χατὰ

D.o mss. סטֹא מֿע סֿטץצְטַלּאָן אמן אמדמתנידסו.

πόλεις και χώρας έργασάμενον, άθρόον λίθων άφωνότερον κείμενον; καὶ μυρίων κωκυόντων, καὶ τῶν φιλτάτων κατακοπτομένων, καὶ τῆς γυναικὸς καταθυπτομένης, παρειὰς ξαινούτης ο, πλοκάμους λυούτης ολολυγῆς, οὐδενὸς κίσθανόμενον; καὶ πάντα έξαίφνης έκποδών, καὶ λογισμὸν καὶ διάνοιαν καὶ ψυχὴν, καὶ δψεως ἄνθος, καὶ μελῶν κίνησιν; καὶ τὰ ἀτερπῆ διαδεχόμενα, ἀφωνίαν καὶ ἀναισθησίαν, φθορλν, ἰχῶρα, σκώληκας, τέφραν, κόνιν, δυσωδίαν, ἀφανισμὸν παντελῆ, καὶ ὀστέα εἰδεχθῆ καὶ ἄσημα τὸ πᾶν ἐπειγόμενον καταλῦσαι σῶμα;

δ'. 'Αλλ' όμως το φοδερον τούτο, και διά τών πραγμάτων δειχνύμενον, καὶ διὰ τῆς τῶν ἀγίων ἐχείνων δειλίας, άθυμίας πολύ χουφότερον. Ταύτης γάρ **ἔνεχεν τοὺς μαχροὺς τούτους τῶν λόγων διαύλους** ἀνήλωσα, ΐνα σε διδάξω, οῖαν τίνεις δίχην, χαὶ ἀντίρροπον αύτῆς, μᾶλλον δὲ καὶ πολλῷ μείζονα τῶν ἀγαθων άναμένεις την άμοιδήν. Καλ ένα μάθης ότι ταυτα τούτον έχει τον τρόπον, επί τους άλόντας λοιπόν καταφεύξομαι, είς δ Εμπροσθεν ήπειγόμην έλθεζν. Ο γάρ των Έδραίων δήμος, Μωσέως έλθόντος και έλευθερίαν εὐαγγελιζομένου, καὶ τῶν Αἰγυπτιακῶν κακῶν άπαλλαγήν, ούδε άκοῦσαι ήνέσχετο, και τήν αιτίαν τιθείς ο νομοθέτης Ελεγεν Έλαλησε δε Μωϋσῆς τῷ λαῷ, καὶ οὐκ ἡκουσεν ὁ λαὸς Μωθσέως ἀπὸ της ολιγοψυχίας. Καὶ όταν μεγάλας ἀπειλή τοις Τουδαίοις ο Κύριος άπειλας ύπερ άνομίας πολλης, μετά την αίχμαλωσίαν, και την έν άλλοτρία διατρ:by Tid, xal boulelay, xal rous lemous, xal rous λοιμούς, και την άνθρωποφαγίαν, και ταύτην επάγει την δίχην λέγων. Δώσω αὐτοῖς χαρδίαν άθυμοῦσαν, καὶ ἐκλείποντας ὀφθαλμούς, καὶ τηκομένην ψυχήν. Αλλά τί χρη λέγειν Ίουδαίους, δημον άτακτον, άγνώμονα, καὶ τῇ σαρκὶ δεδουλωμένον, καὶ φιλοσοφείν ούχ είδότα, παρόν άπο τῶν μεγάλων καὶ ύψηλῶν ἀνδρῶν λαπεῖν την ἀπόδειξιν; Ὁ γὰρ τῶν άποστόλων χορός τρίτον έτος συγγενόμενος τῷ Χριστῷ, καὶ πολλά περὶ άθανασίας παιδευθεὶς, καὶ τῶν άλλων ἀπορόήτων, σημείά τε ἐργασάμενοι θαυμαστὰ καλ παράδοξα, καλ αύτον έπλ τοσούτον χρόνον θαυματουργούντα θεασάμενοι, και τραπέζης αύτῷ και όμιλίας και λόγων τοιούτων κοινωνήσαντες, και πάντα παιδευθέντες τρόπον, ἐπειδή ἐημάτων ἤκουσαν ἀθυμίαν αύτοις εμποιούντων, συνεχώς αύτον κατέχοντες καὶ ἐκκρεμάμενοι καθάπερ ὑπομάζια παιδία, καὶ διηνεχώς αύτον έρωτώντες, Ποῦ ὑπάγεις; οὕτω τῆ τυραγνίδι της άθυμίας έσθέσθησαν ταύτης, καὶ δλοι τῆς λύπης ἐγένοντο, ὡς μηκέτι [557] αὐτοῦ ταῦτα πυνθάνεσθαι. Καὶ τοῦτο όνειδίζων αὐτοῖς ὁ Χριστὸς Ελεγεν· Ήχούσατε, ότι ὑπάγω πρ`ς τὸν πέμψαντά με, καὶ ἔρχομαι πρὸς ὑμᾶς, καὶ [οὐδεὶς ὑμῶν] έρωτῆ με, Ποῦ ὑπάγεις; Άλλὰ ὅτι ταῦτα λελά. ληχα ύμῖν, ή λύπη πεπλήρωχεν ύμῶν την καρδίατ. Είδες Ερωτα πῶς ἐπεσκότησεν ο άθυμίας τυραννίς, και πώς αιχμαλώτους ειργάσατο, και αύτης είναι πεποίηκεν; 'Ο δε 'Ηλίας πάλιν έκείνος (οὐ γάρ άποστήσομαι αύτοῦ οὐδὲ νῦν), μετά την φυγην καὶ την άναχώρησιν την άπο Παλαιστίνης, ου φέρων τῆς άθυμίας την τυραννίδα (χαί γάρ σφόδρα ήθύμει. τούτο γούν ό την Ιστορίαν γράψας εδήλου λέγων, ότι

Unus προσωπεΐον. Infra duo manuscripti μάλλον καὶ ὑποπτεῦσαι μόνον, τοῦτο καὶ τὸ τούτου χαλεπώτερον, οὐ μόνον δρὰν, ἀλλὰ καὶ ὅπως τολμηθείη κατασκευάζειν. Alius μάλλον δὲ καὶ ὑποπτεῦειν μόνον. Mox hæc, οὐδὲ γὰρ ὑποψία ἡν. ἀλλ ὑδρις, sic ponenda monet Ducæus, duorum mss. œnçteritate fultus.

c Sic iidem mss. atque ita legit interpres. In edito παρειάς ξαινούσης deerat. d Duo mss., ut notat Ducmus, καὶ τὸ ἐν άλλη διατρί-

δειν τη.
• Duo mss. είδες έρωτι πόσω έπεσχότισεν. Alius έρωτα πόσον έπεσχότισεν,

'Απηλθε κατά την ψυχήν · αὐτοῦ), ἄκουσον τί φησιν εὐχόμενος · Ίκανούσθω τὰ νῦν, Κύριε. Λάδε την ψυχήν μου ἀπ' έμοῦ, ὅτι οὐ πρείττων ἐγώ είμι ύπέρ τους πατέρας μου. Καλ το φοδερώτερον έχεινο, τον χολοφώνα της τιμωρίας, το χεφάλαιον τών κακών, το πάσης άμαρτίας επιτίμιον, τούτο εν εύχης αίτει τάξει, και εν χάριτος μέρει βούλεται λαβείν. Ουτω πολύ θανάτου φοδερώτερον άθυμία b. "Iva γάρ ἐχείνην διαφύγη, χαταφεύγει ἐπὶ τοῦτον\_

ε'. Ένταῦθα δέ σοι καλ ζήτημά τι διαλῦσωι βούλομαι. Οίδα γάρ σου την περί τάς λύσεις των τοιούτων έπιθυμίαν. Τί ποτ' ούν έστι το ζήτημα; Εί θάνατον χουφότερον άθυμίας είναι ένόμιζε, διά τί και πατρίδα καὶ δημον ίνα μὴ θανάτφ περιπέση, καταλιπών άπέδρα; και τότε αύτον φεύγων, νῦν αύτον ἐπιζητεῖ; Ίνα είδης και έντεῦθεν μάλιστα, πῶ; χαλεπώτερον άθυμία θανάτου. Ότε μέν γάρ αύτον έχεῖνος ο φόδος κατέσεισε μόνος, είκότως ἄπαντα Επραττεν ώστε αὐτον εκφυγείν. Έπειδη εγκαθημένη αυτη την οίκείαν ἐπεδείξατο φύσιν, κατεσθίουσα, δαπανῶτα, τοῖς ὁδοῦσιν αύτον χαταναλίσκουσα, ἀφόρητος αύτῷ γενομένη, τύτε δή λοιπόν το πάντων βαρύτερον χουφότερον αύτῆς εἶναι ἐνόμισεν. Οὕτω καὶ Ἰωνᾶς ἐκείνην φεύγων, ènt τούτον κατέφυγε, και αύτος θάνατον αίτείται λέγων· Λάδε τὴν ψυχήν μου ἀπ' ἐμοῦ, ὅτι καλόν μοι τὸ ἀποθανεῖν ἡ ζῆν με. Καὶ ὁ Δαυξό δὲ, εἴτε ἐξ οίχείου προσώπου, είτε έτέρων τινών όδυρομένων ψαλμόν γράφων, τὸ αὐτὸ δή τοῦτο ἐνδείχνυται. Έν γάρ τῷ συστῆται τὸν άμαρτωλὸν ἐναντίον μου, φησίν, έχως ώθην, και έταπεινώθην, και έσίγησα έξ άγαθών, και τὸ άλγημά μου άνεκαινίσθη. 'Εθερμάτθη ή καρδία μου έντός μου, καί έν τῆ μελέτη μου έκκαυθήσεται πῦρ Εκείνο τὸ πῦρ τούτου τοῦ πυρὸς σφοδρότερον°, τὸ τῆς ἀθυμίας πάθος δηλών. Διὸ μηχέτι φέρων τὰς πληγάς αὐτῆς χαὶ τὰς εδύνας, φησίν· Έλάλησα έν τῆ γλώσση μου. Καλ τί λαλείς, είπέ μοι; Θάνατον και ούτος αίτει λέγων. Γrώρισόν μοι, Κύριε, τὸ πέρας μου, καὶ τὸν άριθμον των ήμερων μου τίς έστιν, Ira γνω τί ύστερω έγω ετέροις μέν ρήμασι, τοίς δε αύτοίς νοήμασι τὰ τοῦ Ἡλίου φθεγγόμενος. Όπερ γὰρ [558] έχεινος είπεν. Ότι οὐ πρείττων έγώ είμι ὑπέρ τούς πατέρας μου, τοῦτο καὶ οὖτος ἡνίξατο λέγων. Γνώρισόν μοι, Κύριε, τὸ πέρας μου, Ινα γνω τί υστερώ έγώ. Τίνος ενεχεν άπελείφθην, φησίν, έγώ, και ύστερω, και εν τῷ παρόντι διατρίδω βίω, τῶν άλλων άπελθόντων; Καὶ οῦτως αὐτὸν ἐπιζητεῖ, εἶτε αύτὸς, εἴτε ἐχεἴνοι, ὧν τῷ προσώπῳ χεχρημένος φθέγγεται, ότι και μή παρόντος τον καιρον τῆς παρουσίας επιθυμεί μαθείν. Γνώρισόν μοι, φησί, τό πέρας μου · ζνα καλ έντεῦθεν μεγίπτην καρπώσηται την ήδονήν. Ούτω το φοδερον ποθεινόν γίνεται διά την άφορητον της άθυμίας όδύνην, και το πυρ το έκκαιόμενον εν τη διανοία. Έν γάρ τη μελέτη μου έχχαυθήσεται πῦρ. Τοσαύτης τοίνυν τιμωρίας μεγάλας προσδόχα τὰς ἀμοιδὰς, πολλὰ τὰ βραδεῖα,

Duo mss. κατά της ψυχής. Infra duo mss. φοδεριότατον

έκεινο. Edit. φοδερώτερον. b Duo mss. βαρύτερον εθυμία. Que lectio non spernenda. Infra itrieni επιθυμίαν και σφόδρα επίσταμαι, όσον σοι χαριούμαι. Τί ποτ'.

\* lidem το πύς καὶ πυρός σφοδρότερον.

άφάτους τὰς ἀντιδόσεις, φαιδρούς καὶ σφόδρα ἀνθούντας των τοσούτων άγώνων τούς στεφάνους. Ού γάρ το ποιήσαί τι χρηστον μόνον, άλλα και το παθείν τι χαχόν πολλάς έχει τάς άμοιδάς, χαι μεγάλα τά ξπαθλα. Και πρός τοῦτον ήδη βαδιούμαι τὸν λόγον, σφόδρα και σοι και πάσι χρήσιμον δντα, και ίχανὸν πρός ὑπομονὴν ἀλεῖψαι καὶ καρδίαν διεγεῖραι . καὶ μὴ ἀφιέναι πρὸς τοὺς τῶν παθημάτων καταμαλαχίζεσθαι ίδρῶτας.

ς'." Οτι μέν οὖν ἀπάντων τῶν χακῶν χαλεπώτερον άθυμία, καὶ ὁ κολοφών καὶ τὸ κεφάλαιον τῶν δεινῶν. τούτο ίχανώς ήμιν ό λόγος ἀπέδειξε · λείπεται τοίνυν χατορθωμάτων χαι παθημάτων ποιήσασθαι σύγχρισ:ν, ϊνα μάθης σαφώς, ότι ού κατορθώμασι μόνον, άλλά και παθήματιν άμοιδαι κείνται, και άμοιδαι σφόδρα μεγάλαι, και παθήμασιν ούκ Ελαττον, ή κατορθώμασιν, μάλλον δε έστιν όπου και πλείονα παθήμασιν. Καλ είσαγάγωμεν, εί δοχεί, τον μέγαν τής ύπομονής άθλητην εν εχατέροις διαλάμψαντα τρόποις, τὸν ἀδάμαντα, τὴν πέτραν, τὸν ἐν τῇ Αὐσίτιδι μέν γενόμενον χώρα, πάσαν δε την οίχουμένην χαταλάμψαντα τῆ τῆς οἰχείας ἀρετῆς ὑπερδολῆ, χαὶ εἴπωμεν αύτοῦ τά τε χατορθώματα χαὶ τὰ παθήματα, ζνα είδης πόθεν μειζόνως διέλαμψε. Τίνα ούν αὐτοῦ τὰ χατορθώματα; Ὁ οἶχός μου, φησὶ, παντί &lθόντι ήνόφατο, και κοινός ήν τοῖς όδοιπόροις Διμήν · και τοιζ δεομένοις τὰ αὐτοῦ πάντα σχεδόν ἐκέκτητο. Έγω γαρ ήμην, φησίν, όφθαλμός τυμλών, και πούς χωλών. Έγω ήμην πατήρ άδυνάτων, δίχην δέ, ην ούχ ήδειν, έξιχνίασα, καὶ συνέτριψα μύλας άδικων, και έκ μέσου όδόντων αὐτῶν έξήρπασα ἄρπαγμα. Άδύνατοι δὲ, ῆν ἄν ποτε είχον γρείαν, ούκ απέτυχον, ούδε εξηλθέ τις την θύpar μου κόλπω κενώ. Είδες διάφορα φιλανθρωπίας είδη, και ποικίλους έλεημοσύνης λιμένας, και διά πάντων αὐτὸν βοηθοῦντα τοῖς δεομένοις; εἶδες πενίαν άνέχοντα, χήραν διορθούμενον, άδικουμένων [559] προϊστάμενον, φοδερόν τοις έπηρεάζουσιν όντα; Ού γάρ δή μέχρι τοῦ παραστῆναι καλ συμμαχήσαι μόνον την σπουδην ἐπεδείχνυτο ( τοῦτο δη τὸ τῶν πολλῶν), άλλά και μέχρι τοῦ πρὸς τέλος τὸ πράγμα άγαγεῖν, χαι μετά πολλής τής σφοδρότητος. Συνέτριψα γάρ μύλας των άδίκων, φησί, τή φιλονεικία τή έκείνων την έαυτοῦ πρόνοιαν έπιτειχίζων. Οὐκ άνθρώπων δέ μόνον έπηρείαις, άλλα και φύσεως έπιδουλαίς άντέστησεν αύτου την χηδεμονίαν, τὰ άμαρτήματα αὐτῆς τη της οίχείας συμμαχίας ύπερδολη διορθούμενος. Έπειδή γάρ τὰ μέλη αὐτοίς ἀποδοῦναι οὐκ είχε, τοίς πηροίς τὰ δμματα, τοίς χωλοίς τους πόδας, ἀντὶ τῶν. μελών αύτοζς έγίνετο, καὶ δι' αύτοῦ καὶ οί τοὺς όφθαλμούς πεπηρωμένοι, και οι τά σκέλη κεκομμένοι, οι μέν εδλεπον, οι δε εδάδιζον. Τι ταύτης ίσον γένοιτ' αν αύτου της φιλανθρωπίας; Οίσθα αύτου και τάς άλλας άρετάς , ίνα μή πάντα καταλέγων μακρόν ποιήσω τον λόγον, την επιείκειαν, την πραότητα, την σωφροσύνην, την ακρίδειαν, πως, σφοδρός ων τοίς άδιχοῦσι (τὸ γὰρ δἡ θαυμαστὸν τοῦτό ἐστι), προσ-

d Unus καὶ πρὸς καρτερίαν διεγεῖραι alter καὶ καρτερίαν διεγεῖραι. Paulo post lidem ἀπάντων τῶν παθῶν καλ. Infra iidem λείπεται δὲ λοιπόν.

Interpres legerat λειμώνας, qui verterat prata.
 Sic mss. atque ita legit interpres. Editi τήν ελλην COSTÁV.

mam suam), quid in sua ad Deum precatione dicat, audias velim: Et sufficiat nunc, Domine. Accipe animam meam a me: non enim sum melior quam putres mei (3. Reg. 19. 3. 4). Ita illud quod formidabilius erat, illum supplicii colophonem, illud malorum caput, illum sceleris omnis pœnam exoptat, atque in beneficii loco petit. Usque adeo morte terribilior est mæror. Ut enim hunc effugeret, ad illam perfugit.

Hic autem quæstionem quamdam tibi explicare volo. Nec enim me fallit, quantum hujusmodi quæstiones tibi dissolvi cupias. Quænam igitur hæc quæstio est? Si mortem mœrore leviorem esse existimabat. quid causæ est, cur vitandæ mortis causa relicto solo patrio ac popularibus suis profugerit? et cur qui prius eam fugiebat, nunc eam expetat? Nimirum ut hinc vel maxime, quantum mœstitia mortem acerbitate superet, intelligas. Nam cum mortis dumtaxat metus eum quateret, non abs re quidvis efficiebat, quo eam effugeret. At postcaquam mæror in ipsius pectore insidens naturam suam ostendit, eum videlicet exedens, absumens, dentibus conficiens, atque intolerandum in modum excrucians, tum denique id quod omnibus rebus gravius et acerbius est, levius esse judicavit. Eodemque modo Jonas etiam mærorem fugiens, ad mortem confugit : mortemque ipse quoque bis verbis a Deo petivit : Accipe animam meam a me : melius est enim mihi mori, quam vivere (Jonæ 4.3). Davidque item, sive ex sua, sive ex alicrum quorumdam lugentium persona psalmum conscribens, hoc ipsum indicat. Cum consisteret, inquit, peccator adversum me, obmutui, et humiliatus sum, et silui a bonis, et dolor meus renovatus est. Concaluit cor meum intra me, et in meditatione mea exardescet ignis (Psal. 38. 2-4): per ignem illum scilicet mœroris affectum, qui quovis igne acerbior est, designans. Ideo plagas ipsius ac dolores minime jam ferens, his verbis utitur : Loquutus sum in lingua mea. Quid autem loqueris, dic quaso? Mortem quoque hic petit, dicens : Notum fac miki, Domine, finem meum et numerum dierum meorum quis est, ut sciam cur morer ego ( Ib. v. 5 ). Quæ quidem verba tametsi ab Eliæ verbis discrepent, eamdem tamen sententiam habent. Nam quod ille dixit, Non sum melior quam patres mei, hoc iste his verbis significavit: Notum sac miki, Domine, finem meum, ut sciam quid morer ego. Hoc est, Qua de causa ego relictus sum, seriusque abeo : qua de causa, cum alii jam e vita discesserint, ipse tamen remaneo, atque in præsenti vita diuturniorem moram traho? Ac tanta mortis cupiditate tenetur, sive ipse, sive illi, quorum nomine loquitur, ut etiam, ea nondum præsente, præsentiæ tempus scire aveat. Notum, inquit, sac wiki, Domine, finem meum, quo videlicet hinc quoque maximam voluptatem capiat. Ita id quod horrendum est, propter intolerandum mæroris dolorem, atque ignem in animo exardescentem, expetendum reddibur. In meditatione enim mea, inquit, exardescet ignis.

Erumnæ coronas pariunt. — Quocirca cum tantam pænam luas, magnam hine mercedem, multa præmia, remunerationes inenarrabiles, splendidas ac valde florentes hujusmodi certaminum coronas exspecta. Non enim solum aliquid boni efficere, scd etiam aliquid mali perpeti, magnam mercedem atque ampla pramia obtinet. Atque ad hanc orationem jam me confero, ut quæ et tibi, et cunctis magnopere utilis sit, animisque ad patientiam acuendis sufficiat, nec cos ad calamitatum sudores debilitari sinat.

6. Quod igitur calamitatum omnium atrocissima ac malorum colophon et caput, mœstitia sit, satis fuse a nobis est demonstratum : superest jam ut virtutes et calamitatum perpessiones iuter se comparemus, ut perspicue intelligas non virtutibus solum, sed etiam calamitatibus mercedem constitutam esse, et quidem admodum amplam : nec calamitatibus minus, quam virtutibus; imo amplins interdum calamitatibus. Ac. si lubet, magnum patientiæ pugilem in medium producamus, eum, inquam, qui utroque laudis genere splenduit, adamantem illum, petram illam, eum qui in Ausitide quidem regione exstitit, verum singulari quadam virtutis suæ magnitudine universum terrarum orbem collustravit, atque ipsius tum virtutes, tum calamitates exponamus, ut, qua ex parte magis effulscrit, compertum habeas. Quænam igitur ipsius virtutes erant? Domus enim mea, inquit, omni venienti patuit, communisque erat viutoribus portus (Job 31. 32). Quin bona sua ita possidebat ut ea pene omnia non sibi, sed pauperibus haberet. Oculus enim, inquit, fui cacorum, et pes claudorum (Job 29. 15 - 17). Pater eram imbecillium : et causam, quam nesciebam, investigabam : conterebam molas iniquorum : et de dentibus illorum auferebam prædam. Imbecilles autem, si qua re opus habebant, minime repulsam serebant : neque quisquam ex ædibus meis umquam vacuo sinu egressus est (Job 31. 16. 34). Vides varia humanitatis genera. et varios eleemosynæ portus, eunique quavis ratione opem iis, quibus injuria siebat, afferentem? vides eum egestatem sublevantem, viduas foventem, læsis opitulantem, Ledentibus terrorem incutientem? Neque enim eo solum studium suum demonstrabat, quod iis, qui lædebantur, præsto esset. atque auxilium ferret (quod multi faciunt), verum etiam eo usque laborabat, quoad negotium confecisset, et quidem magna cum vehementia. Conterebam enim, inquit, molas iniquorum (Job 29. 17): corum videlicet conatibus providentiam suam muri instar opponens. Nec vero hominum tantum injuriis, sed etiam naturæ insidiis curam suam ac sollicitudinem objiciens, ipsius nimirum vitia singulari auxilii sui magnitudine corrigens. Nam quia membra ipsis restituere minime poterat, hoc est excis oculos, claudis pedes, membrorum instar ipsis erat : atque ipsius opera ii qui oculis capti erant, videbant; et ii qui cruribus oblassi ac mutilati erant, ambulabant. Quid cum hac humanitate comparari queat? Alias etiam ipsius virtutes exploratas habes; ne omnia enumerans orationem protraham : morum facilitatem, lenitatem, summam modestiam ac temperantiam; quonam pacto, cum in eos qui injuriam aliis inferebac vehemens esset (nam hoc sane mirandum), suavis tamen et mansuetus, atque lpso etiam melle dulcior erat, cum erga omnes alios, tum erga famulos suos, qui magnum sui erga ipsum amoris argumentum edentes, dicebant: Quis det nobis, ut de carnibus ejus saturemur (Job 31. 31)? Quod si famulis ita carus et amabilis erat, quibus su pe terrori esse necesse est, quanto magis cunctis aliis hominibus?

7. Hæc igitur, atque his plura, cum apud te collegeris, age jam ad calamitatum, quas perpessus est, numerum subducendum mecum te confer : atque comparando videamus quo tempore clarior erat, an cum illis virtutis muneribus fungebatur, an cum acerba pateretur que magnum ipsi mœrorem inurebant? Utro igitur tempore illustrior erat Job? tumne cum domum suam omnibus qui eo iter faciebant, apertanì habebat, an cum ea prostrata nullum acerbum verbum pronuntiavit, sed Deum laudibus affecit? Atqui illud virtutis munus erat, hoe perpessio. Utro tempore insignior erat, dic quæso, cum filiorum causa sacrificium offcrebat, eosque inter se conciliabat, an cum ipsis domus ruina obrutis, acerbissimoque mortis genere de medio sublatis, perquam sapienter hunc casum tulit? Utro tempore magis emicuit, cum de ovium ipsius velleribus nudorum humeri caleliebant, an cum allato nuntio ignem de carlo cecidisse, et universum gregem una cum pastoribus absumpsisse, minime commotus ac perturbatus est, verum calamitatem hanc æquo animo tulit? Utro tempore major crat, cum firma corporis valetudine frueretur, qua ad corum qui injuriam acceperant, defensionem utebatur, et iniquorum molas conterebat, atque ex mediis ipsorum dentibus prædam eripiebat, oppressisque portus erat : an cum corpus suum, læsorum præsidium, a vernibus corrodi conspiciebat, atque in sterquilinio sedens, accepta testa illud ipse radebat? Glebas enim terræ mollio, inquit, saniem radens (Job 7. 5). Atqui omnia illa virtutis opera erant : contra, hæc omnia perpessiones : et tamen hæc ipsi majorem, quam illa, splendorem attulerunt. Hoc enim acerbissima prælii pars erat, majoremque fortitudinem animique firmitatem, et mentis sapientiam, atque ampliorem erga Deum caritatem requirebat. Eaque de causa, cum illa flerent, impudenter quidem ac perquam improbe, sed tamen obluctabatur diabolus, his verbis utens: Numquid Job frustra colit Deum (Job 1. 9)? At cum læc accidissent, pudore suffusus terga dedit, ac secessit, ut qui ne impudentis quidem ullius objectionis umbram aliquam haberet, quam prætenderet. Hoc enim coronarum colophon est, hoc summus virtutis apex, hoc perspicuum fortitudinis argumentum, hoc summæ philosophiæ culmen. Illud etiam ostendens hic idem beatus Job, quanto acerbior sit mœroris tyrannis, quam mors, hanc requiem appellabat: Mors enim, inquit, viro requies (Job 3. 23); alque eam gratiæ loco petebat, ut a mærore liberaretur. dicons: Quis det ut veniat petitio mea, et quod exspecto, tribuat miki Deus? Et qui capit, ipse me conterat, et snecidal me usque in finem : et urbs ea, super cujus nuros saltabam, sepulcrum mihi sit (Idem, 6. 8.- 10). Ita omnium rerum gravissima est mostuta porro quo gravior, eo quoque majorem mercedem habet.

8. Quantus ex calamitatibus fructus oriatur. Nulla virtus sine labore magnam laudem refert. — Ut autem aliunde quoque intelligas quantus ex calamitatibus fructus promanet, etianisi non Dei causa quis perpet'atur (nemo me hoc loco hyperbolice loqui existimet), modo strenuo ac placido animo ferat, Deum in omnibus gloria afficiens : idenı hic, se propter Deum hæc pati, minime norat, et tamen ideo corona donabatur, quod etsi causam non nosset, strenuo tamen animo calamitates perferebat. Lazarus quoque ille, in morbum prolapsus ( hoc porro non erat propter Deum pati), tamen quia inopiam curantium, mæroremque illum, quem et ulcera, et sames, et divitis contemptus atque crudelitas afferebat, forti animo tulit, quas coronas consequutus sit, non te fugit. Atqui nullum illius præclarum opus invenimus : non quod pauperes misericordia prosequutus sit, non quod læsis opem tulerit, aut aliud quiddam eiusdem generis cum virtute gesserit; verum illud dumtaxat, quod pro divitis foribus jacuerit, quod adversa vale-Indine laborarit, quod ipsius vulneribus canes linguas admoverint, ac denique quod dives eum sit aspernatus, quæ omnia ad perpessionem spectabant. Et tamen, licet nullo alio egregio virtutis munere perfunctus, quia solum bujusmodi mœstitiam strenuo anime talit, eamdem quam patriarcha, qui tot res cum virtute gesserat, sortem est consequutus. Dicam præterca quidpiam, quod etsi ab hominum opinione alienum videatur, tamen verum est : nempe etiamsi quispiam magnum aliquod et illustre opus ediderit, sed sine labore, periculis et calamitatibus, eum haud magnam hinc mercedem laturum esse: Unusquisque enim propriam mercedem accipiet juxta proprium laborem (1. Cor. 3. 8): non secundum rerum ex virtute gestarum magnitudinem, sed pro calamitatum, quas pertulerit, mole. Quocirca Paulus etiam se jactans. non ob id tantum gloriatur, quod boni aliquid ac præclari gesserit, sed etiam quod malis affectus sit. Cum enim dixisset, Ministri Christi sunt, ut minus sapiens loquar, plus ego (2. Cor. 11. 23): alque, quanto eis præstantior esset, cum ex comparatione demonstrare studeret, non dixit, Tot et tot hominibus prædicavi: verum omissis iis quæ ex virtute gesserat, mala ea, quæ perpessus est, enumerat, his verbis : In laboribus abundantius, in plagis supra modum, in carceribus abundantius, in mortibus frequenter. Quinquies quadragenas una minus a Judæis accepi; ter virgis cæsus sum, semel lapidatus sum, ter naufragium feci, die es nocte in profundo maris fui : in itineribus sæpe, periculis fluminum, periculis latronum, periculis ex generc, periculis ex gentibus, periculis in civitate, periculis in solitudine, periculis in mari, periculis in falsis fratribus : in labore et ærumna, in vigiliis multis, in fame, in siti, in nuditate; præterea quæ extrinsecus sunt, instantia mea quotidiana (1b. v. 23 - 28).

1 Savil. post, gloria afficiens, addit, magnas laudes obtinet.

ηνής και ήμερος ήν, και αύτου του μέλιτος ήδίων τοις τε άλλοις άπασι καὶ τοῖς οἰκέταις τοῖ; αὐτοῦ, οἴ τοῦ Ερωτος δν ήρων έχείνου μέγα έχφέροντες δείγμα έλεγον Τίς αν δώη ήμιν των σαρχών αύτοῦ έμπλησθηναι; Εί δὲ οἰκέταις οὕτω ποθεινός ήν, οὕτως ἐπέραστος, οίς ανάγχη πολλάχις χαὶ φοδερὸν είναι, παλλώ μάλλον τοις άλλοις άπασιν άνθρώποις.

ζ. Ταῦτα δή οὖν και τὰ τούτων πλείονα συλλέξασα, δευρο βάδιζε μετ' έμου έπὶ τὸν τῶν παθημάτων αὐτοῦ κατάλογον, καὶ ίδωμεν συγκρίναντες πότε λαμπρότερος ήν, ότε έχεινα χατώρθου, ή ότε έπασχε τὰ ὀδυνηρὰ χαὶ πολλὴν ἐντιθέντα αὐτῷ τὴν ἀθυμίαν. Πότε οὖν λαμπρότερος ήν ο Ἰώδ; ότε την οίχιαν αὐτοῦ πᾶσι τοῖς παριούσιν άνέψγεν, ή ότε χατενεχθείσης αὐτῆς οὐδὲν έφθέγξατο ρημα πικρόν, άλλ' εύφήμησε τον Θεόν; Καίτοι τό μεν κατόρθωμα ήν, τό δε πάθημα. Πότε φαιδρότερος ήν, είπέ μοι, ότε έθυεν ύπὲρ τῶν παιδίων, καὶ πρὸς όμόνοιαν αύτοὺς συνηγεν, η ότε χαταχωσθέντων χαὶ τῷ πιχροτάτφ τρόπφ τῆς τελευτῆς χαταλυσάντων τον βίον, μετά πολλής της φιλοσοφίας ήνεγκε το συμβάν; Πότε μαλλον εξέλαμψεν, ότε από χουράς τῶν ἀρνῶν αὐτοῦ ἐθερμάνθησαν γυμνῶν οἱ ὧμοι, ϯ ότε άχρύσας ότι πυρ έξουρανού έπεσε, χαι χατέφαγε την άγέλην μετά \* των ποιμένων, ού διεταράχθη, ούδὲ ἐθορυδήθη, ἀλλὰ πράως ἥνεγχε τὴν συμφοράν; Πότε μείζων ήν, ότε τη ύγεία του σώματος b είς την των άδιχουμένων προστασίαν έχέχρητο, συντρίδων μύλας ἀδίχων, καὶ ἐχ μέσου τῶν ὀδόντων αὐτῶν έξαρπάζων άρπάγματα, καὶ λιμὴν αὐτοῖς γινόμενος, ή ότε τὸ σῶμα αὐτοῦ, τὸ τῶν ἀδικουμένων ὅπλον, ἐώρα χατεσθιόμενον ύπο σχωλήχων, χαι χαθήμενος επί τῆς χοπρίας, και αύτος αύτο κατέξαινε λαδών [560] δστραχον; Τήχω γάρ βώλαχας τῆς ἀπὸ Ιχῶρος ξέων, οπσί. Καίτοι έχεῖνα μέν πάντα χατορθώματα, ταῦτα δὲ πάντα παθήματα ἦν : ἀλλ' ὅμως ταῦτα αὐτὸν ἐκείνων λαμπρότερον ἀπέφηνε. Τοῦτο γάρ μάλιστα τὸ πιχρότατον τῆς παρατάξεως μέρος ἦν, καὶ μείζονος δεόμενον τῆς ἀνδρείας, καὶ εὐτονωτέρας ψυχῆς, καὶ ύψηλοτέρας διανοίας , και πλείονα περί τον Θεόν έγούσης άγάπην. Διά τοι τοῦτο, ἐχείνων μὲν γινομένων, εί και άναισχύντως και σφόδρα ληστρικώς, άλλ' δμως άντεϊπεν ό διάδολος · Μή δωρεάν σέδεται 'Ιώδ τόν Θεόν; Τούτων δὲ συμβάντων, ἐγκαλυψάμενος άνεχώρησε νώτα δούς, και ούδε άναισχύντου τινός άντιλογίας σχιάν γοῦν έχων προδαλέσθαι. Τοῦτο γάρ ό χολοφών τοῦ στεφάνου, τοῦτο ή χορωνίς τῆς άρετης, τούτο ή σαφής της ανδρείας απόδειξις, τούτο ή ακριδεστάτη της φιλοσοφίας επίτασις. Δηλών δε καὶ αὐτὸς οὕτος ὁ μακάριος Ἰωδ, ὅσον χαλεπώτερον ευραγγίς άθυμίας θανάτου, άνάπαυσιν αὐτὸν χαλεί. Θάνατος ἀνδρί, φησίν, ἀνάπαυσις, καὶ ἐν χάριτο; αὐτὸν αἰτεῖται μέρει, ώστε ἐχείνης ἀπαλλαγήναι, λέγων. Εί γάρ δώη και έλθοι μου ή αίτησις, και την έλπίδα μου δώη ο Θεός. Άρξάμενος

Duomss. τὴν ποίμνην μετά.

b Hic Montf. inserverat &, quod expunximus cum Savilio. Morel. habet δτε τὴν ὑγίειαν τ. σ. ἐκέκτητο, ἡ . ἐκέ-

χρητο, quam lectionem reddidit Interpres. Επιτ.
• Duo mss. και φιλοσοφωτέρας διανοίας. Paulo post iidem

σφόδρα ίταμῶς.

ό Κύριος τρωσάτω με, καὶ είς τέλος με άνελέτω. Είη δέ μοι ή πόλις τάφος, έφ' ής έπι τειχών ή λλόμην έπ' αὐτῆς. Οὕτω πάντων βαρύτερον άθυμία · δοφ δε βαρύτερον, τοσούτφ και μείζους έχει τάς άντιδόσεις.

η΄. Ίνα δὲ καὶ ἐτέρωθεν μάθης, ὅσον τῶν παθημάτων τὸ χέρδος, χᾶν μη διὰ Θεόν τις πάθη (χαι οὐδείς ύπερδολήν τοῦτο νομιζέτω), πάθη δὲ ὅμως, καὶ γενναίως ενέγχη και πράως, τον Θεον επί πασι δοξάζων 4 αύτος ούτος ούχ ήδει, ότι διά τον θεόν ταῦτα ἔπασχεν. δμως διά τουτο έστεφανούτο, δτι ούδε την αίτίαν έπιστάμενος έχαρτέρει γενναίως. Καὶ ὁ Λάζα**ρ**ος έχεινος άσθενεία φύσεως περιπεσών (τοῦτο δὲ οὐχ ῆν δήπου διά τὸν Θεὸν παθείν), ἐπειδή ὅλως Επαθε, καὶ έχαρτέρησε, χαὶ γενναίως ήνεγχε την έρημίαν τῶν θεραπευόντων °, την άπο των έλχων άθυμίαν, την άπό τοῦ λιμοῦ, τὴν ἀπό τῆς ὑπεροψίας τοῦ πλουσίου και της ώμότητος, οίσθα ήλίκων άπέλαυσε στεφάνων. Καίτοι γε αύτου κατόρθωμα ούδεν ευρομεν είπειν ούχ ότι πένητας έλέησεν, ούχ ότι άδικουμένοις παρέστη, ούχ δτι άγαθόν τι τοιούτον είργάσατο, άλλά την έν τῷ πυλῶνι τοῦ πλουσίου κατάκλισιν, καλ την άρρωστίαν, και των κυνών τας γλώττας, και την του πλουσίου κατ' αύτου γενομένην ύπεροψίαν, άπερ του πάσχειν κακώς άπαντα ήν. 'Αλλ' όμως καίτοι μηδέν γενναίον ποιήσας, έπειδή μόνον την έχ τούτου άθυμίαν ήνεγχε γενναίως, τῷ τοσαῦτα χατωρθωχότι πατριάρχη της αύτης έτυχε λήξεως. Είπω δή μετά τούτο καὶ ἔτερον, παράδοξον μὲν εἶναι δοκούν, άληθες δέ · Καν άγαθόν τις εργάσηται μέγα καλ γενναΐον, μή [561] μετά πόνου δὲ καὶ κινδύνου καὶ παθημάτων. ού πολύν τινα λήψεται μισθόν . Εκαστος γάρ τον ίδιος μισθός λήψεται κατά τός ίδιος κόπος· οὐ κατά τὸ μέγεθος τοῦ κατορθώματος, άλλά κατά τὸν δγκον τοῦ παθήματος. Διά τοι τοῦτο καλ Παῦλος χαυχώμενος, ούχ έπὶ τῷ χατορθῶσαι μόνον χαὶ γενναϊόν τι ποιήσαι καυχάται, άλλά καὶ ἐπὶ τῷ παθείν κακῶς. Εἰπών γάρ, Διάκονοι Χριστοῦ εἰσι, παραφρονών λαλώ, ὑπὲρ ἐγώ· καὶ τὴν κατὰ σύγκρισιν ύπερδολήν ύφαίνων , ούχ είπε, Τόσοις καὶ τόσοις έκήρυξα, άλλ' άφεις απερ κατώρθωσεν, απερ επαθε κακῶς, ταῦτα ἐξαριθμεῖται οῦτω λέγων 'Εν κόποις περισσοτέρως, èr πληγαῖς ὑπερδαλλόττως, èr φυλακαίς περισσοτέρως, έν θανάτοις πολλάκις. Πεττάκις τεσσαράκοντα παρά μίαν ύπό 'Ιουδαίων Ελαδον, τρίς ἐρραβδίσθην, ἄπαξ ἐλιθιίσθην, τρίς έναυάγησα, νυχθήμερον έν τῷ βυθῷ πεποίηκα δδοιπορίαις πολλάκις, κινδίνοις ποταμών, κινδύνοις ληστών, κινδύνοις έκ γένους, κινδύνοις έξ έθνων, κινδύνοις έν πόλει, κινδύroic er έρημία, κινδύνοις er θαλάσση, κινδύroig er ψευδαδέλφοις· er κόπφ, er μόχθφ, er άγρυπνίαις πολλάκις, έν λιμφ καὶ δίψει καὶ γυμνότητι· χωρίς των παρεκτύς ή ἐπισύστασίς μου ή καθ' ήμέρας.

! Duo mss. ύπεροχήν έμφαίνων. Edit. ύπερδολήν ύς αίνων.

d Post δοξάζων Savil. addit : μεγάλων των αναρρήσεων τυγχάνει έπει και Ιώδ. Μος id. και διως διά. Perronianus, teste Duczeo, τῶν θεραπευσόντων.

θ'. Είδες παθημάτων όρμαθδν, καί καυχήσεως άφορμάς; Είτα ἐπάγει τούτοις καί τὰ πατορθώματα, καί ἐν τούτοις πάλιν∗ τὸ πλέον τοῦ παθήματός ἐστιν, ούχι τοῦ χατορθώματος. Είπων γάρ, Η ἐπισύστασίς μου ή καθ' ήμέραν, τὰς ἀπαγωγάς λέγων τὰς συνεχείς, τούς θορύδους, τὰς περιστάσεις (τοῦτογάρ έστιν ή ἐπισύστασίς μου), ἐπήγαγεν, Ἡ μέριμνα πασών των Έππλησιών. Ούπ είπεν, ή διόρθωσις, άλλ', 'Η μέριμνα, ὅπερ παθήματος πλέον ἦν, ἢ κατορθώματος. Καὶ τὰ ἐξῆς ὁμοίως Τίς ἀσθενεῖ, φησὶ, και ούκ ἀσθενῶ; Ούκ εἶπε, Διορθοῦμαι, ἀλλ' Άσθενω και πάλιν, Τίς σκανδαλίζεται, και ούκ έγω πυρουμαι; Ούκ εἶπεν, 'Απήλλαξα τοῦ σκανδάλου, άλλ'. Έχοινώνησα τῆς άθυμίας. Εἶτα δειχνὺς, ὅτι ταῦτα μάλιστα τὰς ἀμοιδὰς ἔχει, ἐπήγαγεν · Εἰ καυχᾶσθαι δεῖ, τὰ τῆς ἀσθενείας μου καυχήσομαι. Καὶ ἔτερον πάλιν τοιουτον επάγει, την φυγην την δια της θυρίδος. την διά της σαργάνης, την διά του τείχους · τουτο δλ τοῦ παθείν κακῶς ἡν. Εἰ τοίνυν τὰ παθήματα μεγάλας έχει τὰς ἀμοιδὰς, τῶν δὲ παθημάτων πάντων χαλεπώτερον και όδυνηρότερον ή άθυμία, εννόησον όσαι αὶ ἀντιδόσεις. Οὐ παύσομαι συνεχῶς ταύτην σοι ἐπάλων την επφδην, ίνα δπερ ύπεσχόμην εν προοιμίοις, τούτο πληρώσω νύν, άπο της άθυμίας αύτης ύφαίνων τούς λογισμούς, τούς την παραμυθίαν της άθυμίας con tixtovtas.

Τνα δὲ καὶ ἐτέρωθεν μάθης ὅσον ἐστὶ τλ μετὰ παθημάτων τι ποιείν γενναίον, καὶ όσον ἀποδεί τούτου τὸ άπονητὶ τὸ αὐτὸ ποιείν, ὁ Ναβουχοδονόσορ ἐχείνος ὁ Βαδυλώνιος, έν σχήπτροις καὶ διαδήμασι ζων, εύαγγελικόν ποτε κατώρθωσε λόγον δ. Μετά γάρ την κάμινον καὶ παραδοξοποιίαν ἐκείνην τὸ κήρυγμα ἀνεδέξατο τῆς οίχουμένης, ού διά γλώττης μόνον άλλά καὶ διὰ τῶν γραμμάτων, καὶ πανταχοῦ τῆς γῆς Εγραψεν ούτως: [592] Ναβουχοδονόσορ βασιλεύς πασι τοῖς .laοῖς, φυλαῖς, καὶ γλώσσαις, τοῖς olκουσιν έν πάση τη γη, είρηνη υμίν πληθυνθείη. Τὰ σημεία και τὰ τέρατα, ά ἐποίησε μετ' ἐμοῦ ὁ Θεὸς ὁ δψιστος, ήρεσεν έναντίον έμοῦ ἀναγγεῖ-.lau ὑμῖτ, ὡς μεγάλα καὶ ἰσχυρά· ἡ βασιλεία airoŭ βασιλεία alwrioς, xul ή έξουσία airoŭ elg gerear xal gerear. Και δόγμα έθηκεν δπως πας λαός, φυλή, γλώσσα, κάν είπη ο βήμα κατά τοῦ Θεοῦ Σιδράχ, Μισάχ καὶ 'Αδδεναγώ, εἰς ἀπώλειαν Εσται, καὶ ὁ οἶκος αὐτοῦ εἰς διαρπαγήν. Καὶ προστίθησι, Καθότι ούκ έστι θεός έτερος, ος δυνήσεται ρύσασθαι οΰτως. Είδες ἀπειλην εν τοῖς γράμμασιν; είδες φόδον; είδες διδασκαλίαν; είδες κήρυκα δ ύψηλόν, καὶ πανταχοῦ τῆς οἰκουμένης ἐκτεταμένα γράμματα; Τί σύν, είπέ μοι; τον αύτον τοῖς ἀποστόλοις μισθόν λήψεται, έπειδή οῦτως άνεκήρυξε τοῦ Θεοῦ την δύναμιν, έπειδή τοσαύτην σπουδήν έποιήσατο πανταχοῦ καταγγείλαι τὸν λόγον; Οὐδὲ τὸ πολλοστὸν μέν ούν μέρος, άλλά μεθ' ύπερδολης άπάσης χαταδεέστερον. Καίτοι γε το αύτο έργον έχείνοις έποίησεν. 'Αλλ' ἐπειδή πόνος ούχ ἔστιν ἐνταῦθα συνεζευ-

d l'erronianus είδες κήρυγμα.

γμένος, ούδὲ παθήματα, διὰ τοῦτο ὑποτέμνετα: τὰ τῆς άντιδόσεως. Οδτος μέν γάρ μετ' έξουσίας καὶ άδείας τοῦτο Επραττεν · ἐκείνοι δὲ κωλυόμενοι, ἐλαυνόμενοι, χοπτόμενοι, μαστιζόμενοι, ταλαιπωρούμενοι, χαταχρημνιζόμενοι, καταποντιζόμενοι, λιμώ τηχόμενοι. χαθ' έχάστην άποθνήσχοντες την ήμέραν, την ψυχήν αύτων βασανιζόμενοι, χαθ' ξχαστον των άσθενούντων άσθενοῦντες, καθ' ξκαστον τῶν σκανδαλιζομένων πυρούμενοι και των πόνων τούτων, και της άθυμίας μάλιστα ήσαν πλείους αι άμοιδαί. Έχαστος γέρ ίδιος μισθός λήψεται, φησί, κατά τος ίδιος κόπος. ού γάρ παύσομαι αὐτὸ συνεχῶς ἐπιλέγων. Διὰ δἡ τοῦτο ό φιλάνθρωπος θεός τοῦ Παύλου πολλάχις παραχαλέσαντος τῶν παθημάτων αὐτὸν, χαὶ τῆς ἀθυμίας, χαὶ της όδύνης και των κινδύνων άπαλλάξαι, ούκ επένευσεν. Υπέρ τούτου τρίς τὸν Κύριον παρεκάλεσα, φησί, και ούκ έπέτυχον τῆς αιτήσεως. Τίνος γὰρ ένεχεν έμελλε λήψεσθαι μεγίστας άμοιδάς; "Οτι άπραγμόνως έχήρυξε τρυφών, χαὶ ἐν εὐθυμία διάγων; δτι στόμα διῆρε, καὶ γλῶσσαν ἐκίνησεν οἰκοι καθήμενος; 'Αλλά τοῦτο καλ τῷ τυχόντι ἐάδιον ῆν, και τῷ σφόδρα ἀναπεπτωκότι, και τὸν ὑγρὸν και διαλελυμένον ζώντι βίον. Νῦν μέντοι τών τραυμάτων. των θανάτων, των δρόμων των κατά γην και θάλασσαν,... τῆς ἀθυμίας αὐτῆς, τῶν δακρύων, τῶν ὀδυνῶν (Τριετίαν γάρ, φησίν, ούκ ἐπαυσάμην νύκτα καὶ ἡμέραν μετά δαχρύων νουθετών ένα έχαστον ύμών). μετά πολλής παρρησίας λήψεται τὰς ἀντιδόσεις καλ τούς στεφάνους.

ε. Ταύτα ούν εννοούσα και λογιζομένη, όσον όδυνηροῦ καὶ ἐπιμόχθου βίου τὸ κέρδος, χαῖρε καῖ εὐφραίνου την έπιχερδη και μυρίων γέμουσαν στεφάνων έχ πρώτης ήλικίας όδεύσασα όδδν, και διά συνεχών και πυχνών παθημάτων. Καὶ γὰρ ή τοῦ σώματος άββωστία, και ποικίλη και παντοδαπή, και μυρίων θανάτιον χαλεπωτέρα, ούχ επαύσατό σε συνεχώς πολιορχούσακαὶ λοιδοριών δὲ καὶ ὕδρεων νιφάδες, ['63] καὶ απχοάαντίαι ος φιεγιμον κατά αού φεδοπελαι. αθοπίσι δέ σοι πυχναί και συνεχείς και πηγαι δακρύων διά παντός ἡνώχλησαν τοῦ χρόνου. Τούτων δὲ ξχαστον καθ' έαυτό ήρκεσε τοίς ύπομεμενηκόσιν είς ώφέλειαν πολλήν. "Ο τε γάρ Λάζαρος άπο της άρρωστίας μόνης, καλτής αυτής εκοινώνησε τῷ πατριάρχη λήξεως. καὶ τῷ τελώνη δὲ αὶ λοιδορίαι τοῦ Φαρισαίου δικαιοσίνην υπερδαίνουσαν τὸν Φαρισαΐον ἐχόμισαν •• δ τε χορυφαίος τῶν ἀποστόλων ἀπὸ δαχρύων το έλχος της χαλεπης έχείνης άμαρτίας διώρθωσεν. "Όταν οὖν τῶν προειρημένων ξχαστον φαίνηται χαὶ μόνον εν τῶν παθημάτων τούτων ἀρχέσαν, ἐννόησον πόσας αύτη λήψη τὰς ἀμοιδάς, πάντα όμοῦ μετά πολλής τής ύπερδολής ι ύπομείνασα, και διά παντός του χρόνου. Οὐδὲν γάρ, οὐδὲν οῦτω λαμπροὺς ποιεί, καὶ ζηλωτούς, καὶ μυρίων ἐμπίμπλησιν ἀγαθών, ὡς τὸ πειρασμών πληθος, και κίνδυνοι, και πόνοι, και άθυμίαι, καλ τό διηνεκώς έπιδουλεύεσθαι, καλ παρ' ών οὐδαμῶς ἐχρῆν, καὶ πράως ἄπαντα φέρειν. Ἐπεὶ καὶ τὸν υίὸν τοῦ Ἰακὼδ οὐδὲν οὕτως ἐποίησε μακάριον καλ ευδόχιμον, ώς ή συκοφαντία τότε έκείνη, καλ τό δεσμωτήριον, και ή ἄλυσις, και ή ἐντεῦθεν ταλαιπω-

Tres mss. καὶ κατόρθωμα, καὶ ἐν τούτῳ πάλιν
 Duo mss. κατώρθωσε βίον. Edit. κατώρθωσε λόγον.
 Omnes mss. ἡ ἐαν εἶπῃ. Editi κᾶν εἶπᾳ.

e Duo mss. ή λοιδορία... ἐκόμισεν. f lidem πάντα όμου ὑπομείνασα, καὶ μετὰ πολλοῦ τοῦ πόνου καὶ της ύπερδολης.

9. Videsne perpessionum seriem, ac gloriandi occasiones? Mox autem quæ etiam præclare gesserit, subjungit: atque in iis rursum perpessiones majorem sibi, quam res præclare gestæ, partem vindicant. Nam cum dixisset, Instantia mea quotidiana, scilicet continuæ abductiones, tumultus, atque calamitates (nam hoc significat ἐπισύστασις), subjunxit, Sollicitudo omnium Ecclesiarum (1b. r., 28). Non dixit, Correctio, sed Sollicitudo, quæ ad perpessionem magis quam ad res ex virtute gestas pertinet. Et quæ sequantur eodem modo: Quis, inquit, infirmatur, et ego non infirmor? Non dixit, Corrigo et medeor: sed, Infirmor. ac rursum : Quis scandalizatur, et ego non uror (1bid. v. 29) ? Non dixit, Eum scandalo'liberavi : sed, Mceroris particeps sui. Postea ostendens ista præsertim mercede donari, ait : Si gloriari oportet, in iis quæ infirmitatis meæ sunt, gloriabor (1b. v. 30). Ac rursum alind ejusdem generis subnectit, nimirum fugam cam quam per fenestram et sportam ac murum corripuit : hoc porro ex perpessionum genere erat. Si igitur ærunnæ magna mercede donantur, ærumnarumque gravissima est mœror, cogita quanta sint mœroris præmia. Neque enim hanc tibi cantilenam canere desinam: ut, quod initio pollicitus sum, boc nunc præstem, nempe ut ab ipsamet mæstitia rationes eas texam, quæ tibi mæstitiæ consolationem pariant.

Aliquid præclari agere cum perpessione aliqua multo majus est quam sine labore idem præstare. - Atque ut afiunde discas quanta res sit, cum mali perpessione aliquid præclari agere, et quanto inferius sit sine labore id ipsum præstare, Babylonius ille Nabuchodonosor, in sceptris ac diadematibus vivens, evangelico quondam munere functus est. Etenim post fornacis historiam ac miraculum hoc muneris suscepit, ut universo orbi concionatorem se præberet, non per linguam modo, sed etiam per literas, in omnes terræ partes ad hunc modum scribens: Nabuchodonosor rex onmibus populis, tribubus et linguis, qui habitant in universa terra, pax vobis multiplicetur. Signa et prodigia quæ Deus excelsus apud me fecil, placuit annuntiare vobis. Magna enim sunt et fortia: regnum ejus regnum sempiternum, et potestas ejus in generationem et generationem (Dan. 3. 98-100). Et edicto sanxit, ut omnis populus, tribus et lingua, quæ loquuta fuerit contra Deum Sidrach, Misach et Abdenago, dispereat, et domus ejus sit in direptionem. Additque : Neque enim alius est Deus, qui possit ita salvare (Ib. v. 96). Vides minas in literis? vides terrorem? vides sublimem præconem 1, ac literas quaquaversum dissus ? Quid igitur, dic mihi? paramne apostolis mercedem consequetur, quoniam Dei potentiam ita prædicavit, tantumque studii ac diligentiæ adhibuit, ut hanc doctrinam toto orbe nuntiaret? Certe non magnam ejus partem, verum manitis partibus inferiorem. Atqui eodem, quo illi, munere functus est. Sed quia nullus hic labor, nec ullius mali perpessio adjuncta est, ideirco merces minuitur. Hic enim ex potestate, ac sine ullo periculo

1 Perronianus, rides prædicationem,

hoc agebat : cum illi contra prohiberentur, pellerentur, tunderentur, flagris cæderentur, in ærumnis versarentur, in præceps agerentur, in mare demergerentur, fame conficerentur, quotidianam mortem oppeterent, animi etiam cruciatu afficerentur, ad cujusque infirmitatem infirmarentur, ad cujusque offensionem et scandalum urerentur. Itaque pro his laboribus, ac præsertim pro mærore, amplior eis merces est persoluta. Unusquisque enim, inquit ille, propriam mercedem accipiet juxta proprium laborem (1. Cor. 3. 8): non enim id assidue repetere desinam. ldeo benignus Deus, cum Paulus sæpe rogasset se ex calamitatibus et mærore, dolore atque periculis eriperet, id ipsi minime concessit. Pro hoc, inquit, ter Dominum rogavi (2. Cor. 12. 8): nec tamen quod petebam, impetravi. Et sane, cur amplissima præmia caperet? An quod sine labore prædicasset, deliciis indulgens, atque in tranquillitate degens? an quod domi sedens os diduxisset, ac linguam movisset? At hoc cuivis facile erat, quamlibet etiam ignavo, ac dissolute et delicate viventi. Nunc autem vulnerum, variorum mortis generum, cursuum tam terrenorum quam marinorum, ipsius niœroris, lacrymarum, dolorum (Triennium enim, inquit, die ac nocte cum lacrymis non cessavi, monens unumquemque vestrum) ( Act. 20. 31 ) præmia et coronas magna cum fiducia percepturus est.

20. Calamitates Olympiadis. Joseph ob calamitates clarus. - Hæc igitur animo et cogitatione complectens, quantum scilicet acerbæ ac laboriosæ vitæ lucrum sit, gaude et lætare : utque fructuosam, atque innumeris coronis dignam jam inde a prima ætate viam tenueris, crebris et continuis vexata calamitatibus. Etenim varius et multiplex, sexcentisque mortibus gravior corporis morbus numquam te obsidere destitit; conviciorum etiam et contumeliarum agmen, et calumniæ in te ferri minime desierunt; crebri denique, imo assidui mærores, ac lacrymarum fontes, per omne vitæ tempus molestiam tibi exhibuerunt. Horum singula vel sola cam vim habuerunt, ut ingentem iis, qui ca sustinuissent, utilitatem afferrent. Nam et Lazarus ob solum morbum eamdem quam patriarcha sedem consequutus est : et publicano convicium Pharisæi eam justitiam attulit, quæ Pharisæi justitiam superaret : et denique apostolorum princeps gravis illius sceleris ulcus lacrymis sanavit. Cum igitur horum unicuique unam perpessionem suffecisse constet, perpende jam quot quantasque ipsa mercedes perceptura sis, ut quæ omnia simul, et quidem cum ingenti acerbitate subicris, idque per omne vitæ tempus. Neque enim ulla res æque splendidos et admirandos homines reddit, tantoque bonorum acervo cumulat, ut tentationum frequentia. pericula, labores, mœrores, et perpetuæ insidiæ, ab iis, a quibus minime decebat, structæ : dum tamen omnia æquo animo ferantur. Quippe ne filium quidem Jacob quidquam perinde clarum ac beatum reddidit. ut illa tum in eum structa calumnia, et carcer, et catena, et hinc contracta ærumna. Magna quidem

pudicitiæ ipsius virtus erat, cum Ægyptiacam libidinem superavit, ac miseram illam feminam ad sceleratum concubitum eum vocantem propulsavit (Gen. 59) : at hoc tamen non ita magnum, ut ea quæ perpessus est. Quænam enim laus est, die, quæso, adulterium minima perpetrasse, nec alienum torum violasse, nec lectum nihil ad se attinentem contaminasse, nec homini bene de se merito injuriam intulisse, nec patroni sui domum in probrum et infamiam conjecisse? At quod eum illustrem reddidit, illud demum est, nimirum periculum, insidiæ, furor mulieris, quam libido captivam tenebat, allata vis, inevitabilis thalami carcer, quem adultera ipsi comparaverat, retia, quæ omni ex parte expanderat, accusatio, calumnia, carcer, catena, illud etiam quod nihil æqui impetrans, post tantum certamen, ob quod cum corona donari par erat, tamquam reus nocens in vincula ducebatur, ac cum iis qui gravissima flagitia perpetraverant, includebatur, squalor item et ferrum, carceris afflictio. Tum scilicct eum splendidiorem cerno, quam cum in Ægypti solio sedens frumentum egentihus tribuebat, famem pellebat, et communis omnibus portus erat. Tum, inquam, eum clariorem cerno, cum eum compedes et manicæ vinciebant, quam cum in luculentis vestibus tantam potentiam obtinebat. Etenim illud carceris tempus, negotiationis atque ingentis quæstus erat : hoc autem, luxus, remissionisque animi, atque honoris, multas quidem voluptates habens, at non multum lucri. Ideo non tam cum suspicio, cum honor ei a patre habetur, quam cum fraterna invidia exagitatur, atque contubernales hostes habet. Nam domi ipsi jam inde a primis annis grave bellum excitabatur : et quidem ab lis hostibus qui, quod ipsi succenserent, nihil habebant; verum eam ob causam tabescebant, ac dolore disrumpebantur, quod majorem ipse patris benevolentiam obtineret. Porro legislator Moses hanc vim amoris, non a pueri virtute, sed ab eo tempore, quo procreatus est, ortum duxisse asserit. Nam quoniam serius quam alii in lucem editus fuerat, inquit, atque in extrema senectute (cordi autem maxime sunt hujusmodi filii, quod præter spem orti sint), ideirco patri carus erat. Diligebat enim eum pater, inquit, quod eum senex genuisset (Gen. 37. 3).

11. Hisc autem, mea quidem sententia, scripsit legislator, non id quod res erat narrans, verum patris pratextum et obtentum. Quoniam enim adolescentem apud fratres invidia flagrare perspiciebat, ut huic corum morbo mederetur, eam amoris causam effinxit, quæ non magnum ipsi livorem procrearet. Nam quod alioqui non ea amoris causa esset, verum efflorescens animi virtus atque ætate maturior, ex Benjamin liquido perspici potest. Nam si eam obcausam ille amabatur, multo utique magis hunc amari o ortebat, qui natu minor erat. Siquidem Benjamin post Josephum satus est, atque a seniore patre procreatus. Verum, ut jam a me dictum est, patris hoc figmentum erat, fraternum bellum reprimere studentus: ac ne sic quidem id assequi potuit: verum acrius

flamma exardescebat. Et quia nihil aliud tum efficere poterant, fædam labem ipsi asperserunt, ac turpe crimen in eum conjecerunt, barbaram videlicet mulierem fratres antevertentes, ac multo sceleratiores ea se præbentes. Illa enim in alienum, hi in fratrem improbi et scelerati erant. Ac ne his quidem finibus improbitatem suam circumscripserant : verum, ut ad priora semper aliquid adderent, omni studio laborabant : eumque in deserto loco solum nacti jugularunt, et vendiderunt atque ex libero servum effecerunt, et quidem acerbissimo servitutis genere. Neque enim ejusdem nationis hominibus, verum barbaris, aliena lingua utentibus, ipsisque etiam in barbaram regionem abeuntibus fratrem dediderunt : Deus vero clariorem eum ut redderet, patiebatur ea quæ siebant, et cum periculis succederent pericula, longanimiter tolerabat, Invidiam enim ac fædam calumniam cædes excepit, et cæde atrocior servitus. Neque enim leviter a te id quod dixi prætereundum : verum in mentem tibi veniat, quantum erat, nobilem adolescentem, in paterna domo cum omni libertate ac tanto patris amore educatum, subito a fratribus, qui nihil quod ipsi objicerent habebant, vendi, atque barbaris diversa lingua utentibus, immanibus, belluisque potius quam hominibus dedi, et extorrem atque exsulem, ac servum et peregrinum liberalem juvenem essici, ac post tantam felicitatem, ad extremam servitutis calamitatem, cujus prorsus insolens erat, devolvi, crudelissimosque dominos accipere, atque in alienam et barbaram terram abduci. Quin ne hic quidem malorum finis erat, verum post admiranda illa insomnia. quæ prænuntiabant fore ut ipse a fratribus adoraretur, insidiis rursum insidiæ succedebant. Nam ne ipsi quidem mercatores qui acceperant, eum retinuerunt, verum improbioribus rursum barbaris vendiderunt. Non te fugit, quanti ad calamitatem momenti sit, tales dominos talibus dominis commutare. Hoc enim molestiorem servitutem reddit, cum externi rursum sunt qui emunt, ac prioribus atrociores. Post in Ægyptum ingreditur, tum cum Deo bellum gerentem, et furore laborantem, unde impudentia ora, unde impiæ linguæ promanabant (a): apud Ægyptios fuit, quorum vel unus potuit magnum Mosem fugitivum et exsulem reddere. Ac posteaquam aliquantum illic respiravit; quod videlicet benignus Deus res ab hominum opinione remotas administrans, immanem illam feram, quæ ipsum emerat, in ovem convertisset: confestim ipsi rursum arena comparabatur. rursum stadium, rursum pugnæ ac certamina, et sudores prioribus acriores. Sceleratis enim oculis eum hera conspicata, ipsiusque pulchritudine atque elegantia superata, prorsusque amoris affectu correpta, præ impudica hac cupiditate leænam sese pro femina præbebat. Ita rursum domesticus hostis erat, contrario tamen et alio, quam priores, animo præditus: illi enim odio adducti sunt, ut eum domo ejicerent; hæc contra amans, ac juvenis cupiditate in-

(a) Eadem fere verba usurpat Chrysostomus initio Homilia: in martyres Ægyptios, Tom. II.

ρία. Μέγα μέν γάρ αύτου και το της σωφροσύνης κατόρθωμα, ότε τῆς Αἰγυπτιακῆς ἀκολασίας περιεγένετο, καὶ τὴν ἀθλίαν γυναϊκα ἐκείνην ἐπὶ τὴν ἄδικον αὐτὸν καλοῦσαν όμιλίαν διεκρούσατο. άλλ' ούχ οῦτω μέγα τούτο, ώς τὰ παθήματα. Ποΐον γὰρ ἐγχώμιον, είπέ μοι, τὸ μἡ μοιχεῦσαι, μηδὲ άλλότριον διορύξαι γάμον, μηδὲ μιάναι εύνην ούδαμόθεν αὐτῷ προσήχουσαν, μηδέ άδιχησαι τον εύεργετήσαντα, μηδέ αισχύνη περιδαλείν του προστάτου την οικίαν; 'Αλλά τὸ ποιῆσαν αὐτὸν μέγαν ἐχεῖνο μάλιστά ἐστιν, ὁ χίνδυνος, ή ἐπιδουλή, ή μανία τῆς αίχμαλώτου, ή ἐπενεχθείσα βία, τὸ ἄφυχτον δεσμωτήριον τοῦ θαλάμου. δπερ αύτῷ κατεσκεύασεν ή μοιχαλίς, τὰ δίκτυα, & πανταχόθεν άνεπέτασεν, ή κατηγορία, ή συκοφαντία, το δεσμωτήριον, ή άλυσις, το μηδενός τυχόντα τῶν δ:χαίων μετά τον τοσούτον άθλον, ύπέρ ού στεφανούσθαι έχρην, ώς κατάδικον και ύπεύθυνον έπι το όχύρωμα άγεσθαι, καὶ μετά τῶν τὰ ἔσχατα ἡμαρτηκότων χαταχλείεσθαι, ο αύχμός, το σιδήριον, ή τοῦ δεσμωτηρίου ταλαιπωρία. Τότε αύτον όρω λάμποντα μειζόνως, ή ότε έπὶ τοῦ θρόνου τῆς Αἰγύπτου καθήμενος τον σίτον διένεμε τοίς δεομένοις, και τον λιμόν έλυε, καὶ κοινός λιμήν ἄπασιν ἐγίνετο. Τότε όρῶ αὐτὸν φαιδρόν, ὅτε αὐτῷ αἱ πέδαι καὶ χειροπέδαι περιέχειντο, ή ότε εν ίματίοις λαμπροίς την τοσαύτην δυναστείαν περιεδέδλητο. 'Ο μέν γάρ πραγματείας ήν καιρός και εμπορίας πολλής, ό του δεσμωτηρίου λέγω· ὁ δὲ τρυφής καὶ ἀνέσεως καὶ τιμής, πολλήν μὲν Εχων την ήδονην, ού πολύ δὲ τὸ κέρδος. Διὰ τοῦτο ούδε ούτως αύτον μακαρίζω τιμώμενον ύπο τοῦ πατρός, ώς φθονούμενον ύπο των άδελφων, και [564] συνοίκους έχοντα τούς πολεμίους. Καὶ γάρ ἐκ πρώτης ἡλιχίας οίχοθεν χαλεπός αὐτῷ ἀνερριπίζετο πόλεμος, τῶν πολεμούντων έγχαλείν μέν έχόντων ούδεν, τηχομένων δε και διαβρηγυμένων διά το πλείονος απολαύειν αύτον παρά τοῦ πατρος διαθέσεως. Καίτοι γε το φίλτρον ο νομοθέτης Μωσής ούκ έφησεν έξ άρετής τοῦ παιδός έχειν την άρχην, άλλ' άπό τού καιρού τῶν ωδίνων. Έπειδή γάρ υστερον των άλλων α έτέχθη, καὶ ἐν ἐσχάτφ γήρα (ποθεινά δὲ τὰ τοιαῦτα παιδία, Δτε παρ' ἐλπίδα γεννώμενα), διὰ τοῦτο ἐφιλεῖτο. Ηγάπα γάρ αὐτὸν ὁ πατήρ, φησίν, ὅτι υἰὸς γήρως ἦr αὐτῷ.

ια΄. Ταῦτα δὲ ὁ νομοθέτης ἔγραψεν, ὡς ἔγωγε οἶμαι, ού τὸ ὄν διηγούμενος, ἀλλὰ τοῦ πατρὸς τὴν σχῆψιν χαὶ την πρόφασεν. Έπειδη γάρ έώρα φθονούμενον τό μειράχιον, παραμυθήσασθαι τὸ πάθος τῶν ἀδελφῶν βουλόμενος, Επλασεν άγάπης αιτίαν ου πολύν τίχτουσαν αύτῷ τὸν φθόνον. "Ότι γὰρ ού τοῦτο αἶτιον ἦν τοῦ φίλτρου, άλλὰ ἡ ἀκμάζουσα τῆς ψυχῆς ἀρετἡ, **και τῆς ἡλικίας ἀκμαιοτέρα ούσα, δῆλον ἐκ τοῦ** Βενιαμίν. Εί γάρ διά τοῦτο ἐχεῖνος ἐφιλεῖτο, πολλῷ μάλλον τὸν νεώτερον αὐτοῦ φιλείσθαι ἐχρῆν. Μετά γάρ τον Ίωσηφ έχεινος έτέχθη, και ούτος μαλλον υίος γήρως ην αὐτῷ. 'Αλλ', ὅπερ ἔφην, τοῦ πατρὸς ην τὸ πλάσμα, βουλομένου καταλύσαι τον άδελφικόν πόλεμον άλλ' ούδε ούτως ζοχυσεν, άλλ' εξεκαίετο σφοδροτέρα ή φλόξ. Και έπειδη ούδεν ίσχυον ποιήσαι τέως, χατήνεγχαν αὐτῷ ψόγον πονηρόν, αἰσχρά περ:έδαλον αίτία, την βάρδαρον γυναϊκα προφθάσαντες οι άδελ-

φοί, και πολλώ χείρους φανέντες αὐτῆς. Ή μεν γάρ είς άλλότριον, οἱ δὲ εἰς άδελφὸν ἐγίνοντο πονηροί. Καὶ οὐδὲ ἐνταῦθα ἔστησαν τῆς χαχίας. ἀλλ' ἐπηγωνίζοντο τοίς προτέροις άελ, καλ λαδόντες μόνον εν ερημία καλ ἔσφαξαν, χαὶ ἀπέδοντο, χαὶ δοῦλον ἀντ' ἐλευθέρου ἐποίησαν, καὶ δουλείαν την ἐσχάτην b. Οῦτε γὰρ ὁμοφύλοις τισίν, άλλά βαρδάροις έτερογλώσσοις, καί τοῖς είς βάρδαρον άπιοῦσι χώραν εξέδωκαν τὸν άδελφόν. δ δὲ Θεὸς λαμπρότερον αὐτὸν ποιῶν, ἡνείχετο τῶν γινομένων, καλ εμακροθύμει, κινδύνων κινδύνους διαδεχομένων. Μετά γάρ τὸν φθόνον καὶ τὴν αἰσχράν διαδολήν σφαγή παρέδωκαν, και δουλεία σφαγής χαλεπωτέρα. Μη γάρ μοι παραδράμης άπλῶς τὸ είρημένον άλλ' εννόησον ήλίκον ήν μειράκιον εύγενες, έν οίχι πατρική τραφέν μετά έλευθερίας άπάσης, μετά άγάπης πατρός τοσαύτης, άθρόον ὑπὸ ἀδελφῶν ἀπεμποληθηναι, οὐδὲν ἐχόντων ἐγκαλεῖν, καὶ βαρδάροις έχδοθηναι έτερογλώσσοις, χαὶ ήθεσιν άλλοχότοις, χαὶ αὐτοθηρίοις μάλλον, ή ἀνθρώποις καὶ ἄπολιν, καὶ μετανάστην, και οικέτην, και ξένον άντ' έλευθέρου καλ πολίτου γενέσθαι, καλ τοσαύτης άπολαύσαντα τῆς εύημερίας, πρός την έσχάτην κατενεχθήναι ταλαιπωρίαν δουλείας άήθη δντα μεθ' ὑπερδολῆς ἀπάσης, [565] και πικροτάτους λαβείν δεσπότας, και πρός άλλοτρίαν καλ βάρδαρον μετενεχθηναι ο γην. Άλλο οὐδὲ ἐνταῦθα ἴστατο τὰ δεινὰ, ἀλλ' ἐπιδουλαὶ πάλιν ἐπιδουλὰς διεδέγοντο μετά τὰ ὀνείρατα ἐκεῖνα τὰ θαυμαστά και την των άδελφων αύτου προσκύνησιν προαναφωνούντα. Λαβόντες γάρ αὐτὸν οὕτοι οἱ ἔμποροι ού κατέσχον, άλλ' έτέροις αύτον πάλιν χείροσιν ἀπέδοντο βαρδάροις. Οἶσθα δὲ ἡλίχον τοῦτο εἰς συμφοι ας λόγον, το δεσπότας τοιούτους έχ τοιούτων άμείδειν. Τοῦτο γάρ δυσκολωτέραν ποιεί τὴν δουλείαν, δταν καὶ ξένοι πάλιν οἱ κτώμενοι, καὶ τῶν προτέρων ωσι χαλεπώτεροι. Καλ γίνεται εν Αλγύπτω τη θεομάγω τότε έχείνη και μαινομένη, όθεν τὰ ἀναίσχυντα στόματα, όθεν αι βλάσφημοι γλώσσαι d. Καλ γίνεται παρ' Λίγυπτίοις, ὧν καὶ εἶς ἥρχεσε μόνος τὸν μέγαν Μωϋσέα δραπέτην και φυγάδα ποιήσαι. Και επειδή μιχρόν άνέπνευσεν έχει, του φιλανθρώπου Θεού, του τλ παράδοξα οίχονομούντος, τον άγριον θήρα τον ώνησάμενον αύτον ποιήσαντος πρόδατον, εύθέως αύτῷ σχάμματα παρεσχευάζετο πάλιν, καὶ στάδιον, καὶ παλαίσματα, και άγωνες, και ίδρώτες σφοδρότεροι τῶν προτέρων. Ἰδοῦσα γὰρ αὐτὸν ἀδίχοις ὀφθαλμοῖς ή χεχτημένη, χαλ τῷ χάλλει τῆς δψεως αὐτοῦ χειρωθείσα, καὶ κατά κράτος άλοῦσα τῷ πάθει, λέαινα άντὶ γυναικός ύπό τῆς άκολάστου ταύτης ἐπιθυμίας ἐγένετο. Καὶ πάλιν σύνοιχος ὁ πολέμιος ἢν ἐναντίαν τοις προτέροις την υπόθεσιν έχων έχεινοι γάρ μισούντες αύτον της οίκιας εξέδαλον αυτη δε ερώσα

<sup>•</sup> lidem mss. ὕστερος τῶν ἀλλων.

b sidem και δούλων δουλείαν την πικροτάτην εποίησαν.

<sup>\*</sup> Iidem ἀπενεχθήναι. d Cf. Homil. in martyres Ægyptios (init.) Tom. II, p. 699: Αλγύπτου της θεομάγου και μανικωτάτης, καί δθεν τὰ ἀθεα στοματα, δθεν αί βλάσφημοι γλώσσαι.

καὶ περικαιομένη τοῦ νεανίσκου καὶ ξινδιπλοῦς, μάλλον δε τριπλούς και πολλαπλούς ο πόλεμος. Μή γάρ ξπειδή τὰ δίχτυα ὑπερήλατο, χαὶ τὸν βρόχον διέτεμεν ξν βραχεία καιρού ροπή, νομίσης άπραγμόνως αὐτὸν ήνυχέναι τον άθλον τούτον. και γάρ πολύν τον ίδρώτα δπέμεινε.

ιβ'. Καὶ εί βούλει καὶ τοῦτο σαφῶς μαθεῖν, ἐννόησον οδόν έστι γεότης, και γεότητος άκμή. Έν γάρ αὐτῷ τῷ ἄνθει τῆς ἡλιχίας ἐτύγχανεν ὢν τότε, ὅτε σφοδροτέρα τῆς φύσεως ή φλὸξ ἐγείρεται, ὅτε πολλή τῆς επιθυμίας ή ζάλη, δτε άσθενέστερος ο λογισμός. Των γάρ νεωτέρων αι ψυχαι ου σφόδρα πολλή φράττονται τη συνέσει, ούδε πολλην της άρετης ποιούνται σπουδήν άλλ' ὁ μεν χειμών των παθών χαλεπώτερος, ὁ δέ τὰ πάθη κυδερνών λογισμός ἀσθενέστερος. Μετά δὲ τῆς φύσεως καὶ τῆς ἡλικίας, πολλή καὶ τῆς γυναικός ήν ή ακολασία. Και καθάπερ την Βαδυλωνίαν κάμινον αι Περσικαί γείρες έκείναι μετά πολίης άνηπτον της σπουδης, δαψιλη τῷ πυρί παρέχουσαι την τροφήν, καὶ ποικίλα ύπεκκαύματα εμβάλλουσαι τη φλογίο ούτω δή και τότε ή άθλία και ταλαίπωρος έχείνη γυνή τῆς χαμίνου ταύτης χαλεπωτέραν άνῆπτε την φλίγα, μύρων δζουσα, έπιτρίμμασι παρειών, ύπογραφαϊς όφθαλμών, χαταχεχλασμένη φωνή, χινήμασι, βαδίσμασι διαθρυπτομένη \*, ίματίοις μαλαχοί;, [566] περιδολή χρυσίων, καὶ ἐτέραις τοιαύταις μυρίαις μαγγανείαις καταγοητεύουσα το μειράκιον. Καλ καθάπερ τις θηρευτής δεινός δυσάλωτον μέλλων χειρούσθαι ζώον, ἄπαντα χινεί τῆς τέχνης τὰ δργανα, ούτω δή και αύτη, την σωφροσύνην είδυζα τοῦ νεανίσχου (οὐδὲ γάρ ἔμελλεν ἐν τοσούτιο χρόνιο λανθάνειν), πολλής ενόμισεν αύτή δείν παρασκευής επί την αίχμαλωσίαν τοῦ νεανίσκου, και διά τοῦτο πάντα ἐκίνει τῆς ἀχολασίας τὰ μηχανήματα. Καὶ οὐδὶ τούτοις ήρχείτο μένοις, άλλά και καιρόν και τόπον έπετήρει ο πρός την θήραν επιτήδειον. Διά τοῦτο οὐδε εὐθέως άλουσα προσέδαλεν, άλλα πολύν ανέμεινε χρόνον, τήν πονηράν ταύτην έπιθυμίαν ιδίνουσα καλ παρασκευαζομένη, δεδοιχυία μή τῷ τάχει καὶ ταίς ἐσχεδιασμέναις αύτης επιδουλαίς διαφύγη το θήραμα. Καί ποτε εύροῦσα μόνον εν οίχω τὰ συνήθη ποιεύντα, άνασχάπτει βαθύτερον λοιπόν βάραθρον, καὶ τὰ πτερά τῆς ήδονης πάντοθεν άναπετάσασα, ώσπερ εν μέσοις δικτύοις λοιπόν έχουσα τον νέον, ἐπεισέρχεται, καὶ πολυ πολωλ φμογαρούρα. Μαγγολ οξ ος πολύ. και λφο και την ηλικίαν και την φύσην και τά αύτης μηχανήματα συμπαρόντα είχεν αύτη. Ελχει λοιπόν έπι την άδικον πράξιν πρός βίαν τον γενναίον έκείνου. Τί τοῦ πειρασμού τούτου χαλεπώτερον; ποίας τούτο χαμίνου και φλογός οὐ σφοδρότερον, νέον σφριγώντα, δούλον. Ερημον, ἄπολιν, ξένου, μετανάστην, ύπο δεσποίνης ούτως άκολάστου καὶ μαινομένης, ούτω πλουτούσης, καὶ τοσαύτην δυναστείαν περιδεδλημένης, έν έρημία rosauty (suvreyer lab xat touto about the totaithe άλωτιν), συνειλημμένον κατέχεσθαί τε καλ κολακεύεσθα:, καὶ πρὸς εὐνὴν ἄγεσθαι δεσποτικὴν, καὶ ταῦτα μετὰ το τούτους χινδύνους χαὶ ἐπιδουλάς; Οἶσθα γὰρώς οἰ πολλοί, όταν τεταριχευμένοι τυγχάνωσι, καί έν τοίς δεινοίς ώσιν, είτα είς τρυφήν χαλώνται, χαί άγεσιν,

Duo έπεζήτει, unus έπενόει.

χαί του ύγρου και ε διαλελυμένου βίου, προθυμότερου ἐπιτρέγουσιν. 'Αλλ' οὐχ ἐχεῖνος, ἀλλ' ἔμενε διὰ πάντων την οίχείαν χαρτερίαν επιδειχνύμενος. Έγω τον θάλαμον έχεινον και την Βαδυλωνίαν κάμινον, και τὸν τοῦ Δανιὴλ λάκκον τῶν λεόντων, καὶ τὴν γαστέρα του θαλαττίου θηρίου, είς ήν ό προφήτης ενέπεσε, θαβρών ίσην αν προσείποιμι α, μαλλον δε και πολλώ τούτων χαλεπώτερον. Έκει μέν γάρ της επιδουλής ή νίκη σώματος ήν ἀπώλεια, ἐνταῦθα δὲ ψυχῆς πανωλεθρία, και θάνατος άθάνατος, και συμφορά παραμυθίαν ούχ έχουσα. Ού ταύτη δέ μόνον χαλεπός ό λάχχος ούτος ήν, άλλ' ότι μετά της βίας χαλ του δάλου, καὶ πολλης ἔγεμε της κολακείας, πολλοῦ τοῦ ποικίλου καλ παντοδαπού πυρός, ού σώμα καίοντος, άλλά αύτην φλέγοντος την ψυχήν. Καὶ τοῦτο αύτὸ δηλών ό Σολομών ό μάλιστα ταύτα μετά άκριδείας είοως ήλίκον έστι το γυναικί συμβάλλειν ανόρα έχούση. Άποδήσει τις, φησί, πῦρ ἐν κόλπφ, τὰ δὲ ίματια ού χαταχαύσει; η περιπατήσει τις έπ' άνθράχων πυρός, τοὺς δὲ πόδας οὐ καταφλέξει; Ουτως ο πορευόμενος πρός γυναϊκα υπανδρον καί πᾶς ο ἀπτόμενος αὐτῆς, οὐκ ἀθωωθήσεται. [567] "Ο δε λέγει, τοιούτόν έστιν "Δσπερ, φησίν, ούκ ένι όμιλούντα πυρί, μή χαταχαίεσθαι, ούτως ούδε γυναιζί συνόντα διαφεύγειν τον έντευθεν έμπρησμόν. Ούτος δέ δ πολλώ γαλεπώτερον ήν ύπέμεινεν. Ού γάρ αύτος αύτης ή ματο, άλλ' ύπ' έχείνης κατείχετο, μόνος ύπο μόνης άπειλημμένος καίτοι τοσούτοις ήδη κακοίς κατειργασμένος, καὶ τοσαύταις τεταριχευμένος έπιδουλαίς, και άνέτεως επιθυμών και άδείας.

ιγ'. 'Αλλ' όμως έν τοσούτοις δικτύοις ών, και ποικίλον θηρίον όρων αὐτῷ προσδάλλον, καὶ διὰ πάντων αύτὸν καταξέον °, διά τῆς ἀφῆς, διά τῆς φωνῆς, διά τῶν ὁμμάτων, διὰ τῶν χρωμάτων, διὰ τῆς ὑπογραφη-, διά τῶν χρυσίων, διά τῶν μύρων, διά τῶν ἰματίων, διά του ήθους, διά των ρημάτων, διά του κόσμου του περιχειμένου, διά της μονώσεως, διά του λανθάγειν, διά του πλούτου, διά τῆς δυναστείας. Εχουσαν μετά τούτων συνεργόν, όπερ ξμπροσθεν είπον, την hixiar, thy outer, the Bouleiar, to be allotpia alναι, πάσαν ενίκησε την φλόγα εκείνην. Έγω τουτον τὸν πειρασμόν και τοῦ φθόνου τῶν ἀδελφῶν, και τοῦ μίσους τοῦ συγγενιχοῦ, καὶ τῆς πράσεως, καὶ τῆς των βαρδάρων δεσποτείας, και της μακράς άποδημίας, καί της έν άλλοτρία διατριθής, καί του δεσμωτηρίου, και της άλύσεως, και του μακρού χρόνου, και της αὐτόθι ταλαιπωρίας πολύ χαλεπώτερον είναί φημικαι γάρ περί των έσχάτων ο κίνδυνος ήν. Έπειδή ω καὶ τοῦτον διέφυγε τὸν πόλεμον 1, καὶ ἐγένετο ἐνταῦθα πνευμα δρόσου διασυρίζον, από τε της του Θεού χάριτος και της άρετης του νέου. τοσούτο γάρ αὐτῷ περιην άταραξίας και σωφροσύνης, ότι και την της ξχείνης μανίαν καταλύσαι έσπούδασε, πλήν έπειδή αύτος εξηλθεν ανέπαφος, ώσπερ οι νεανίσκοι την Περσικήν διαφυγόντες φλόγα (Οὐδέ γλρ όσμη πυρός

<sup>·</sup> lidem βαδίσμασι διαθρυπτομένοις.

flidem τεταριχευμένοι τύχωσι τοῖς δεινοῖς, εἰς τριφή, καλοόμενοι καὶ ανεσιν, καὶ τὸν ύγρὸν τοῦτον καί.

d Duo mss θαρσών αν μίαν προσείποιμι.

\* Unus κατατοξεύον, et sic legeral Billius. Ibid duo manuscripti διά των έπιτριμμάτων, διά τῆς. Pau.o post iidem περικειμένου, διά τῆς έρημίας, διά τῆς μονώσεως.

\*\*\*Της πολεμον.\*\*

\*\*\*Της πολεμον.\*\* f Unus διέφυγε τον χίνδυνον, και διέδρα τον πόλεμον.

censa; et quidem duplex, imo triplex, ac multiplex hoc bellum erat. Neque enim quia retia saltu superavit, ac brevi temporis puncto laqueum dissecuit, idcirco eum hoc certamen sine labore confecisse existimes: siquidem ingentem sudorem in ea re subiit.

12. Ac si id perspicue scire tibi cordi est, cogites velim cujusmodi res sit juventus, ac juventutis flos. Nam tum in ipso juventutis flore erat: quo tempore acrior naturæ flamma excitatur, quo ingens libidinis tempestas, quo denique tempore imbecillior ratio. Juvenum enim animi non admodum magno prudentiæ præsidio muniuntur, nec magnum virtutis studium gerunt : verum et affectuum tempestas atrocior est, et ratio, quæ eas gubernat ac moderatur, insirmior. Ad naturam autem et ætatem illud etiam accedebat, quod ingens mulieris impudicitia erat. Et sicut Persicæ illæ manus Babylonicam fornacem magno studio accendebant, copiosam igni alimoniam præbentes, ac varios flammæ fomites admoventes: eodem quoque modo tunc infelix illa et ærumnosa mulier flammam fornace illa graviorem ac periculosiorem accendebat, unguenta nimirum olens, genarum pigmentis, oculorum picturis, fracta et enervata voce, motibus, ingressibus lasciviens, molli vestitu, auri ambitu, ac sexcentis aliis ejusdem generis illecebris et imposturis adolescentem a mente deducens. Et quemadmodum peritus quidam venator, fera captu difficili potiri studens, omnia artis instrumenta admovet : sic ipsa, juvenis pudicitiam perspectam habens (nec enim ea ipsi tanto tempore incognita esse poterat), ingenti sibi ad juvenem in captivitatem redigendum apparatu opus esse judicavit, ob eamque causam nulla libidinis machina erat quam non moveret. Ac ne hæc quidem satis esse ducens, tempus insuper et locum ad prædam appositum requirebat. Quamobrem haud statim atque se ipsius amore captam esse sensit, eum adorta est : verum diu exspectavit, improbam hanc cupiditatem parturiens, ac se comparans: quod vereretur, ne, si celeritatem adhiberet, ac tumultuarie insidias moliretur, præda effugeret. Cum autem aliquando eum domi solum invenisset solitis vacantem rebus, foveam profundiorem jam fodit, ac voluptatis pennis undique expansis, tamquam mediis retibus interceptum juvenem habens, irrepit, ac sola solum nacta; imo non sola: nam et ætatem et naturam ac denique suas ipsius machinas socias habebat; generosum illum adolescentem ad nefarium facinus per vim deinceps trahit. Ouid hac tentatione gravius? quid hac fornace ac flamma vehementius et acrius, juvenem vigentem, servum, destitutum, urbe carentem, extraneum, exsulem, ab hera usque adeo libidinosa et furente, tantis opibus tantaque potentia circumsluente, in tanta solitudine (nam hoc quoque ad hujusmodi capturam conducit), correptum teneri atque illecebris deliniri et ad herilem lectum duci, idque post tot pericula et insidias? Non enim te sugit plerosque posteaquam calamitatibus ac rerum acerbitatibus confecti sunt, si

ad luxum animique remissionem, et molle ac dissolutum vitæ genus vocentur, promptius accurrere solere. At non ille : verum tolerantiam constanter in omnibus rebus præ se tulit. Equidem hunc thalamum et Babylonicam fornacem, et Danielis lacum leonum, et marinæ belluæ ventrem, in quem propheta incidit, appellare haud dubitem : imo etiam his longe graviorem. Illic enim corporis interitus insidiarum victoria erat : hic autem animæ exitium, et mors sempiterna, et calamitas omnis consolationis expers. Nec vero dumtaxat hoc nomine gravis ac periculosus hic lacus erat, sed etiam quia præter vim ac dolum ingenti quoque libidine plenus erat, multoque ac multiplici igne, non corpus urente, verum animam ipsam inflammante, ld quod etiam Salomon, qui, quam periculosum sit cum muliere matrimonio cum viro copulata congredi, maxime perspectum habebat, his verbis testatur : Quis alligabit ignem in sinu suo, et vestimenta ejus non ardebunt? quis ambulabit super prunas, et pedes ejus non comburentur? Sic omnis qui ingreditur ad mulièrem proximi sui, non erit mundus, cum tetigerit eam (Prov. 6. 27-29). Quod autem ait, hanc sententiam habet: Quemadmodum sieri nequit, ut qui in igne versatur, non exardescat : sic nec sieri potest, ut qui consuetudinem cum seminis habet, incendium quod hinc oritur effugiat. Hic autem quod multo gravius erat sustinuit. Non enim eam ipse attigit, verum ab ea detinebatur, solus a sola comprehensus : idque, cum jam tot calamitatibus confoctus, tot insidiis afflictus esset, ac requietis et securitatis cupiditate teneretur.

13. Et tamen, cum inter tot retia versaretur, ac multiplicem feram impetum in se facere, et omni ex parte se laniare conspiceret, per tactum, per vocem, per oculos, per fucum et pigmenta, per aurea ornamenta, per unguenta, per indumenta, per mores, per verba, per mundum muliebrem quem gestabat, per solitudinem quæ id afferebat ut nemo id scire posset, per opes, per potentiam; ac præter ea ipsa, ut superius a me dictum est, ætatem, naturam, servitutem, atque in aliena regione commorationem, rei gerendæ socias haberet : omnem illam flammam supcravit. Ego vero hanc tentationem et fratrum invidia, et propinquorum odio, et venditione, et barbarorum dominatu, et longa percgrinatione, et in aliena regione commoratione, et carcere, et catena, et diuturno tempore, et omnibus ærumnis, quibus illic conflictatus est, multo graviorem esse confirmo: siquidem de extremis periculum ipsi crcabatur. Posteaquam autem hoc quoque bellum effugit1, atque hic etiam. tum Dei gratia, tum juvenis virtute, hic roscidus spiritus persians suit : tanta enim in eo tranquillitatis animi et pudicitiæ copia crat, ut etiam illius furorem comprimere et exstinguere studuerit; posteaquam, inquam, ipse intactus excessit, non secus videlicet atque adolescentes illi qui Persicam sammam essugerunt (Neque enim, inquit, ignis odor in illis erat

1 Unus Ms., postsaquam autem hoc quoque periculum effugit, et huic bello se subduxit.

[Dan. 3. 28. In vulg. 94] ), magnusque castitatis pugil emicuit, atque adamantem imitatus est : quid statim sit consequutus, et quænam præmia victorem exceperint, videamus. Insidiæ rursum, et voragines, et mors, et pericula, et calumniæ, et odium iniquum ac stolidum. Misera enim illa mulier gravi furore amorem solatur, affectumque affectui copulat, atque impudicæ cupiditati sceleratam iram adjungit, et post adulterium carnifex efficitur. Atque ingentem feritatem spirans, sanguinariis oculis respiciens, tribunal constituit, corruptumque judicem collocat, hoc est illius herum, virum suum, barbarum, Ægyptium; crimenque sine teste inducit. Ac ne tribunal quidem ingrediendi potestatem reo facit, verum secure accusat¹, judicis nimirum stultitia et benevolentia, suo quasi side digno testimonio, ac denique ejus qui accusabatur servitute freta: ac rem contra quam gesta fuerat narrans judicem superavit, eumque adduxit, ut secundum se judicaret, insontemque damnaret, eique gravissimam pænam imponeret, ac statim carcer, et abductio, et vincula. Ac ne judice quidem viso condemnabatur eximius ille vir. Et, quod gravius est, ut adulter condemnabatur, ut herilis lecti appetitor, ut alieni matrimonii violator, ut convictus et deprehensus. Nam et judex, et accusatrix, ac denique pœna quæ subsequebatur, apud multos ac veritatis ignaros hoc efficiebant, ut fabula fidem inveniret. At nihil horum animum illius conturbavit, nec dixit: Hæccine somniorum remuneratio est? hiccine visorum illorum eventus? hæccine pudicitiæ præmia? Præceps ac stolidum judicium, iniqua sententia, atque improba rursum existimatio. Tàmquam amasius domo patria nuper ejectus sum : tamquam adulter et muliebris pudicitiæ violator in carcerem nunc ducor, atque omnes de me sententiam ferunt. Ac fratres quidem, a quibus adorandus eram (hoc enim somnia ostendebant), in libertate et securitate, ac deliciis, atque in patria et paterna domo sunt : ego autem, in cujus imperio ac potestate illi futuri erant, cum sepulcrorum effossoribus, cum prædonibus, eum furibus hic vinctus teneor; ac ne patriis quidem sedibus exturbatus, tumultibus negotiisque liberor: verum etiam in extera regione barathra nos rursum ac præacuti mucrones excipiunt. Cumque ea quæ talia designavit, calumniamque struxit, atque utriusque sceleris nomine supplicium extremum meretur, choros nunc agat et exsultet, ac velut tropæis ornata victoriæque signis : ego contra, qui nihil sceleris admisi, gravissimam pœnam pendo. Nihil horum ille aut loquutus est, aut mente agitavit : verum, ut pugil per coronas gradiens, sic ipse læto atque hilari animo erat, atque ita comparato, ut injuriarum, quas a fratribus et ab adultera acceperat, memoriam nullam retineret. Unde autem id constat? Ex iis nempe verhis quæ ipse ad aliquem eorum, qui illic la vinculis erant, habuit. Tantum enim ab eo aberat, ut mœrore caperetur, ut aliis etiam mœstitias discuteret. Nam cum illic quosdam perturbatos ae mœrere affectos

\* Due Mss., absentem accusat.

vidisset, ad eos statim, ut causam intelligeret, accessit. Cumque hujusmodi perturbationem a quibusdam somniis profectam esse cognovisset, somnia illa solvit. Ac postea cum uno eorum agens, ut pro sua liberatione verba ad regem faceret: nam etsi fortis atque admirandus vir erat, at homo tamen erat, nec in catenis illis contabescere cupiebat: cum eg. inquam, agens, ut sui apud regem memor esset, eique, ut se e vinculis emitteret, persuaderet, coactusque causam memorare, ob quam in carcerem conjectus fuerat; quo videlicet is qui pro se deprecaretur, speciosam suscepti sui patrocinii causam haberet: nullius eorum, a quibus læsas fuerat, mentionem fecit : verum cum se criminibus liberasset, his finibus se tenuit, nec cos, a quibus injuriam acceperat, adjunxit. Ego enim, inquit, furtim sublatus sam de terra Hebræorum, et hic nullo scelere perpetrato in lacum injectus sum (Gen. 40. 15). Ecquid autem taces de meretrice, de adultera, de fratricidis, de invidia, de venditione, de heræ furore, de impetu, de libidine. de laqueis, de machinis, de calumnia, de iniquo judicio, de corrupto judice, de nesaria sententia, de condemnatione ab omni ratione aliena? ecquid hac siles et occultas? Quoniam, inquit, injuriarum memoriam retinere nescio; quia hæc mihi coronæ sunt et præmia, majorisque lucri occasio.

14. Vides animum philosophicum? vides purum ab ira, ac rebus adversis atque retibus sublimiorem? vides eorum potius, a quibus læsus fuerat, vicem dolentem, quam injuriarum memorem? Nam ne fratres, aut carnificem illam in medium proferret. Furtim , inquit , sublatus sum de terra Hetræorum , et his nihil sceleris perpetrari. Nec usquam personæ meminit, nec lacus, nec Ismaelitarum, nec cujusquam alterius rei. Et tamen postea non vulgaris eum tentatio excepit. Is enim qui tantam ab eo consolationem acceperat, atque juxta ipsius vaticinium vinculis liberatus, et in pristinum honoris gradum restitutus fuerat, et beneficii et precationis viri justi memoriam abjecit. Ac famulus quidem in regia aula erat ingenti felicitate fruens: is autem qui solem splendore superabat, atque adeo claros ac nitentes virtutis radios emittebat, carcerem adhuc habitabat, nec quisquam erat qui de eo regem, commonesaceret. Siquidem plures adhuc ipsi coronas texi, majoresque palmas comparari oportebat. Ac propterea longiora cursuum spatia tum figebantur : Deo nimirum scammata quidem manere sinente, ac eum tamen haudquaquain omnino deserente, verum insidiatoribus, quæ sua erant, eo usque ostendere atque exsequi permittente, ut tamen pugili exitium minime afferret, nec virtutis oppugnatorem (a) de medio tolleret. Etenim in la eum quidem cum conjici, ac vestem cruentari permisit: at non item ipsi cædem inferri sivit verum id quidem unus e fratribus suasit, sed id totum divino consilio ac providentia fiebat. Quod etiam in . Egyptiaca

(a) Grace, intermets. Male verterat Billius, propugnatorem, cum e converso oppugnatorem vertendum esset, sique ita series postulat, ut recte monuit Fronto Ducaus.

ην έν αύτοῖς, φησί), και σωφροσύνης μέγας φθλητης άνεδείχθη, καλ άδάμαντα έμιμήσατο, ίδωμεν οίων εύθέως ἀπήλαυσε, καὶ τίνα Επαθλα διαδέχεται τὸν • στεφανίτην. Έπιδουλαὶ πάλιν, καὶ βάραθρα, καὶ θάνατος, και κίνδυνοι, και συκοφαντίαι, και μίσος άλογον. Η γάρ άθλία τότε έχείνη θυμῷ παραμυθείται τον έρωτα, και πάθος συνάπτει πάθει, και έπιθυμία άχολάστω προστίθησιν όργην άδικον, καλ μετά την μοιγείαν γίνεται και άνδροφόνος. Και πνέουσα θηριωδίας πολλής και φόνιον βλέπουσα, καθίζει δικαστήριον διεφθαρμένον, τον δεσπότην τον έκείνου, τον άνδρα τον έαυτης, τον βάρδαρον, τον Αιγύπτιον, και εἰσάγει κατηγορίαν ἀμάρτυρον. Καὶ οὐδὲ ἀφίησιν είσελθείν είς δικαστήριον τον έγκαλούμενον. άλλ' †ρέμα χατηγορεί, τη b τε άνοία και τη εύνοία του δικάζοντος, τή τε άξιοπιστία του οίκείου προσώπου, και τῷ δοῦλον είναι τὸν ἐγκαλούμενον θαρροῦσα, και τλ έναντία είπουσα των γενομένων έχράτησε του δικαστού, καλ την νικώσαν έπεισε ψήφον [568] έξενεγχείν, και καταδικάσαι τον άνεύθυνον, και τιμωρίαν -ἐπιθείναι χαλεπωτάτην, και δεσμωτήριον εύθέως, καὶ ἀπαγωγή, καὶ ἄλυσις. Καὶ μηδὲ ίδων δικαστήν χατεχρίθη ὁ θαυμαστὸς ἐχεῖνος ἀνήρ. Καὶ τὸ δὴ χαλεπώτερον, κατεκρίνετο ώς μοιχός, ώς δεσποτικής έπιθυμήσας εύνης, ώς άλλοτριον διορύξας γάμον, ώς άλους, ως έληλεγμένος. "Ο τε γάρ δικαστής, ή τε κατήγορος παρά τοῖς πολλοῖς καὶ τὴν ἀλήθειαν οὐκ είδόσιν, ή τε τιμωρία έπομένη άξιόπιστον έποίει τὸ δράμα φαίνεσθαι. 'Αλλ' ούδεν τούτων εθορύδησεν έχεῖνον, ούτε εἶπεν · Αὖται τῶν ὀνείρων αἱ ἀμοιδαί; τοῦτο τῶν δψεων ἐχείνων τὸ τέλος; ταῦτα τῆς σωφροσύνης τὰ ἔπαθλα; Κρίσις ἄλογος, καλ ψῆφος ἄδικος, και πονηρά πάλιν υπόληψις. "Ωσπερ γάρ ήταιρηχώς έξεδλήθην Εναγχος τῆς πατρώας οίχίας, ώς μοιχός και σωφροσύνην διορύξας γυναικός είς δεσμωτήριον εἰσάγομαινῦν, καὶ ταῦτα περί ἐμοῦ πάντες ψηφίζονται. Καὶ οι μέν άδελφοὶ, οι μέλλοντές με προσχυνείν (τοῦτο γάρ τὰ ὀνείρατα ἐδήλου), ἐν ἐλευθερία και άδεια και τρυφή, και πατρίδι και οίκία πατρέιά. έλφ 95 ο πεγγολ αρτώλ χρατείν' πετμ τυρδωρύχων, μετά ληστών, μετά βαλαντιοτόμων ένταύθα δέδεμαι · ούτε μετά το της πατρίδος έκπεσείν θορύδων ἀπηλλαγμένος καὶ πραγμάτων, ἀλλά καὶ ἐν άλλοτρίς πάλιν βάραθρα ήμα; και ξίφη ήκονημένα διαδέχεται. Καὶ ή μέν τοιαύτα δράσασα καὶ συκοφαντή σασα, δι' . έχατέρων των τολμημάτων άποτμηθήναι δικαία, χορεύει καλ ακιρτά νύν ώσπερ έπλ τροπαίοις και λαμπροίς επινικίοις εστεφανωμένη ε εγώ δε ό μηδεν ήδικηκώς την έσχάτην τίνω δίκην. Ούδεν τούτων έχείνος είπεν, ούδὸ ένενόησεν τάλλ' ωσπερ άθλητης διά στεφάνων όδεύων, ούτως έχαιρε, καλ ηύφραίνετο, ούτε τοίς ἀδελφοίς, ούτε τη μοιχαλίδι μνησικακών. Πόθεν τούτο δήλον; Έξ ών αὐτὸς πρός τινα τών αύτόθεν δεδεμένων διελέχθη ποπέ. Τοσούτον γάρ άπείχεν ύπο άθυμίας άλωναι, ότι και έτέροις Ελυσε λύπας. Έπειδή γάρ είδέ τινας αυτόθι τεταρα-

h lidem άλλ' ἐρήμην κατηγορίαν τη.

· lidem στεφανουμένη.

γμένους καί συγκεχυμένους ο καί άθυμουντας, προσηλθεν εύθέως την αίτίαν εἰσόμενος. Καὶ μαθών ότι έξ δψεως όνειράτων ο θόρυδος, Έλυσε τὰ όνείρατα. Είτα παρακαλών άναμνησαι τον βασιλέα, της άπαλλαγής ένεκεν τής αύτου εί γάρ και γενναίος και θαυμαστός ήν, άλλ' άνθρωπος ήν και ούκ εδούλετο ταίς άλύσεσιν ένταλαιπωρείσθαι έχείναις παρακαλών τοίνυν μνησθήναι αύτοῦ πρὸς τὸν βασιλέα, καλ πείσαι άφειναι αύτον των δεσμων, και άναγκαζόμενος και την αιτίαν είπειν, δι' ην ένεδεδλητο, ώστε κάκείνον τὸν ὑπὲρ αὐτοῦ δεόμενον εὑπρόσωπον ἔχειν πρόφασιν τής ύπερ αύτοῦ συνηγορίας, ούδενος εμνημόνευσε των ήδικηκότων, άλλ' άπαλλάξας έσυτὸν των έγχλημάτων ξοτη μέχρι τούτου μόνον, καὶ οὐ προσέθηκε τοὺς εἰς αὐτὸν πεπλημμεληκότας. [569] Καὶ γάρ Έγω, φησί, κλοκή έκλάπην έκ γής Έδραίων. και ὧδε ούκ ἐποίησα ούδὲν, και ἐνέδαλόν με είς tor Adakor toutor. Kal tivos Evenev of heyers thy πόρνην, την μοιχαλίδα, τούς άδελφοκτόνους, τὸν φθόνον, την πράσιν, την μανίαν της δεσποίνης, την ἔφοδον, τὴν ἀχολασίαν, τὰ δίχτυα, τὰ μηχανήματα. την συχοφαντίαν, την άδιχον χρίσιν, τον διεφθαρμένον δικαστήν, την παράνομον άπόφασιν, την καταδίχην τὴν οὐχ ἔχουσαν λόγον ; διὰ τί ταῦτα σιγἄς καὶ κρύπτεις; "Ότι μνησικακείν ούκ οίδα, φησίν ότι έμοὶ ταῦτα στέφανοι καὶ βραδεῖα, καὶ μείζονος έμπορίας υπόθεσις.

ιδ'. Είδες ψυχήν φιλόσοφον; είδες τῆς όργῆς χαθαράν καλ των δικτύων ύψηλοτέραν; είδες συναλγούντα τοίς ήδικηκόσι μάλλον ή μνησικακούντα; "Ωστε γάρ μήτε robs doedpobs eis medon evararein, whre the aimoδόρον εχείνην, Κλοπή, φησίν, έπλάπην έπ γής Έδραίων, καὶ ὧδε οὺκ ἐποίησα οὐδέν. Καὶ οὐδαμού προσώπου μέμνηται, ούδὶ τοῦ λάκκου, ούδὶ των Ίσμαηλιτών, οὐδὲ ἄλλου τινός. 'Αλλ' δμως καὶ κατά ταύτα αύτον ούχ ό τυχών διεδέξατο πειρασμός. 'Ο γάρ τοσαύτης παρ' αύτοῦ παρακλήσεως τυχών, καί των δεσμών κατά την τούτου πρόββησιν έλευθερωθείς, και έπι την προτέραν άνακληθείς τιμήν, της εύεργεσίας ἐπελάθετο, καὶ τῆς τοῦ δικαίου ἐκετηρίας. Καὶ ὁ μὲν οἰκέτης ἐν βασιλικαῖς ἡν αὐλαῖς πολλῆς άπολαύων εύημερίας. ὁ δὲ ύπὲρ τὸν ήλιον λάμπων, και ούτω φαιδράς άφιεις της άρετης τάς άκτινας, έτι δεσμωτήριον ώχει, και ούδεις ήν ό άναμιμνήσκων τὸν βασιλέα. Έχρην γάρ αὐτῷ πλείους πλακήναι στεφάνους, και μείζονα παρασκευασθήναι βραδεία: διό καὶ μακρότεροι τῶν δρόμων οἱ δίαυλοι τότε ἐπήγνυντο : εωντος μέν του θεου μένειν τά σχάμματα, ού μήν τέλεον έγχαταλείποντος, άλλά τοσούτον συγχωρούντος τοίς ἐπιδουλεύουσιν τὰ αὐτῶν ἐπιδείχνυσθαι, δσον μηδέ άφανίσαι τον άθλητην, μηδέ έχποδών ποιήσει της έρετης τον άνταγωνιστήν. Είς λάκκον μέν γάρ αύτον εμβληθηνει συνεχώρησε, και το ίμάτιον αίμαχθηναι, είς δε σφαγήν αύτους ελθείν ουκ άφζχεν, άλλά συνεδούλευσε μέν τοῦτο ὁ άδελφὸς, τὸ δε πάν της του Θεού προνοίας έγένετο. Τούτο και επί τῆς Αίγυπτιακῆς συνέδη γυναικός. Τίνος γὰρ ἔνεκεν, είπέ μοι, ό θερμός ούτω, και άκόλαστος (ίστε γάρ

<sup>\*</sup> Duo mes. και τί μετὰ τὸν ἄθλον τοῦτον διαδέχεται τόν.

d Sic mss. omnes. In edito xal συγκεχυμένους deest.

των Αίγυπτίων το γένος), ο θυμώδης και όργίλος (και γάρ τοῦτο μεθ' ὑπερδολῆς αὐτοῖς πρόσεστι τὸ πάθος), ον επίστευσεν είναι μοιχόν και γυναϊκα ήδικηκέναι την αύτοῦ, ούχ ἀπέτεμεν εὐθέως, οὐδὲ πυρὶ παρέδωκεν, άλλ' ούτως άλόγιστος ων, ώς έχ μιᾶς μοίρας άποφήνασθαι, καὶ μηδὲ λόγου μεταδοῦναι τῷ ἐγκαλουμένφ, εν τῷ καιρῷ τῆς τιμωρίας πολλήν ἐπιείπειαν επεδείζατο, και ταυτα, όρων την γυναϊκα μαινομένην, [570] λυττώσαν, βίαν ἀποδυρομένην, τά Ιμάτια διεβρωγότα περιφέρουσαν, καὶ μειζόνως καὶ έντεῦθεν ἐχχαιομένην, χαὶ θρηνοῦσαν χαὶ όλοφυρομένην; 'Αλλ' διμως τούτων ούδεν αύτον είς σφαγήν έξηψε. Πόθεν, είπέ μοι ; Ούκ εύδηλον ότι ό τοὺς λέοντας χαλινώσα;, καλ την κάμινον καταψύξας, ούτος καλ θηρίου τούτου τον άμετρον έπέσχε θυμόν, καλ την άφατον όργην Εσδεσεν, ώς χερασθηναι συμμέτρως την τιμωρίαν; Τουτο και έν τῷ δεσμωτηρίφ συμδάν ίδοι τις άν. Δεθηναι μέν γάρ αύτον συνεχώρησε, και μετά τῶν καταδίκων εἶναι, τῆς δὲ τοῦ δεσμοφύλακος άπηνείας εξήρπασεν. Οίσθα γάρ οδόν έστι δεσμοφύλαξ· άλλ' ἐκείνψ τότε πράος καὶ ημερος ην, καὶ οὐ μόνον οὐχ ἀπέτεινεν αὐτὸν πόνοις τισὶν, ἀλλά χαὶ άρχοντα πάντων εποίησε των αὐτόθι, καὶ ταῦτα ὡς μοιχόν δεξάμενος, κατάδικον, καὶ μοιχόν ἐπίσημον. Ού γάρ είς οἰχίαν εὐτελή, άλλ' εἰς μεγάλην καὶ λαμπράν το δράμα τοῦτο τετολμῆσθαι ἐνομίζετο. 'Αλλ' δμως ούδεν τούτων έχείνον έφόδησεν, ούδε έπεισεν έχεινφ γίνεσθαι χαλεπόν. 'Αλλά και οι στέφανοι άπο των παθημάτων επλέχοντο · και ή του Θεού συμμαχία μετά πολλης επέρρει της δαψιλείας. Έδουλόμην και έτερον προσθείναι τῆ ἐπιστολή μῆκος · ἀλλ' ἐπειδή και τουτο μετά πολλής τής περιουσίας οίμαι το μέτρον ὑπερδεδηχέναι, ἐνταῦθα χαταλύσας τὸν λόγον, έχεινο παρακαλώ σου την ευλάσειαν, όπερ άελ διετέλεσα παραχαλών, άθυμίας μεν άπαλλάττεσθαι. δοξάζειν δε τον Θεον, όπερ άει πεποίηκας, και ποιούσα διατελείς, χάριτας όμολογούσα ύπερ πάντων αὐτῷ τῶν χαλεπῶν τούτων καὶ όδυνηρῶν. Οὕτω γάρ καὶ αὐτή τὰ μέγιστα άγαθὰ καρπώση, καὶ τῷ διαδόλω καιρίαν δώσεις πληγήν, και πολλήν ήμιν παρέξεις παράκλησιν, καλ τῆς ἀθυμίας τὸ νέφος μετά πολλής άφανίσαι δυνήση τής εύκολίας, και καθαράς άπολαῦσαι γαλήνης. Μἡ δἡ καταμαλακίζου, άλλ' άνενεγχούσα άπό του χαπνού τούτου (χαπνού γάρ, εάν θέλης, βάδιον διασκεδάσεις πάσαν την άθομίαν ταύτην), δήλον τουτο πάλιν ποίησον ήμιν, ίνα και πόρ-

έωθεν <mark>δντες, πο</mark>λλήν άπὸ τῶν τοιούτων γραμμάτω<del>ν</del> χαρπωσώμεθα την εὐφροσύνην.

Πρός την αυτην έπιστολη Δ'.

α'. Τῆς σφοδρότητος Ενεχεν τοῦ χειμῶνος, καὶ τῆς του στομάχου ήμων άσθενείας, και των Ίσαυρικών χαταδρομῶν, μηδὲν ἔνεχεν ήμῶν · μερίμνα, μηδὲ κατάτεινε σαυτήν φροντίσιν. 'Ο μέν γάρ χειμών γέγονεν οίον είκος εν Άρμενία είναι οὐδεν γάρ δεί πλέον είπειν ήμας δε ού μέγα τι παραδλάπτει. Ταυτα γάρ προορῶντες, πολλά μηχανώμεθα πρός τὸ τἡν ὲντεῦθεν διακρούσασθαι βλάδην, καὶ πῦρ ἀνακαίο<del>ν-</del> τες συνεχώς, και το δωμάτιον, ένθα καταμένομεν, πανταχόθεν [571] περιφράττοντες, καὶ ἐπιδλήμασι κεγρημένοι πλείοσι, χαὶ διὰ παντός ἔνδον μένοντες. "Οπερ έστι μεν ήμιν έπαχθές, πλήν διά το έντεῦθεν πέρδος φορητόν. "Εως μέν γάρ ένδον μένωμεν, ού σφόδρα κατατεινόμεθα τῷ χρυμῷ · ἐάν δὲ ἀναγχασθῶμεν μιχρόν προελθείν, και τῷ ἔξω ὁμιλῆσαι ἀέρι, οὐ μικράν προστριδόμεθα βλάδην. Διό και την τιμιότητά σου παραχαλώ, χαὶ ἐν μέγιστης αἰτώ γάριτος μέρει, πολλήν ποιείσθαι επιμέλειαν, ώστε την τοῦ σώματός σου διορθοῦν ἀσθένειαν. Ποιεϊ μέν γάρ νόσον καλ ἀθυμία · ὅταν δε και σώμα πεπονηκός ή και εξησθενημένον, και εν άμελείς διακέηται b πολλή, και μήτε Ιατρών άπολαύη, μήτε άέρων εύχρασίας, μήτε τῆς τῶν ἐπιτηδείων άφθονίας, εννόησον, δτι ού μικρά εντεύθεν προσθήκη γίνεται τοῦ δεινοῦ. Διὸ παρακαλῶ σου τὴν τιμιότητα, καί ίστροξς διαφόροις και έμπείροις και φαρμάκοις χρησθαι, τοίς τὰ τοιαύτα διορθούν δυναμένοις. Έπελ καὶ ήμεις πρό τούτων των όλίγων ήμερων, εὐεμπτώτως ήμιν έχοντος του στομάχου πρός τους έμέτους, έχ τῆς τοῦ ἀέρος χαταστάσεως, τῆ τε ἄλλη ἐπιμελείᾳ χρησάμενοι, καὶ τῷ φαρμάκῳ τῷ ἀπεσταλμένῳ παρὰ της χυρίας μου της χοσμιωτάτης Συγχλητίου, χαλ ού δεηθέντες πλέον ή τριών ήμερών αύτο έπιθείναι, διωρθώσαμεν αὐτοῦ τὴν ἀσθένειαν. Παραχαλῶ τοίνυν και αύτην σε χρήσασθαι τούτφ, και παρασκευάσαι πάλιν ήμεν εξ αὐτοῦ πεμφθήναι. Και γάρ και πάλιν αίσθανόμενοί τινος άνατροπής, πάλιν αύτῷ ἐχρησάμεθα, και το παν διωρθώσαμεν. Και γάρ φλεγμονάς χαταστέλλει τάς έν τῷ βάθει, νοτίδα άνιμαται, καλ συμμέτρως έστι θερμόν, και τόνον έντίθησιν ου τον

Sic omnes mss. In editis illud ένεκεν ήμῶν doest.
 Tres mss. κέηται.

muliere contigit. Quid enim causæ est, dic, quæso, quamobrem ferox hic vir et intemperans (Ægyptiorum enim mores nostis); hic, inquam, furiosus et iracundus (nam hic quoque morbus incredibilem in modum ipsis inest) eum, quem adulterum esse, atque uxori injuriam intulisse credebat, non statim gladio concidit, aut flammis dedit; verum cum ita præceps atque inconsideratus esset, ut ad unius partis arbitrium sententiam ferret, nec causam dicendi potestatem reo faceret, tamen supplicii tempore ingentis facilitatis et clementiæ specimen ediderit : idque cum furentem, rabie laborantem, vim illatam querentem, laceratas vestes circumferentem, atque hinc magis exardescentem, ac lugentem et lamentantem uxorem perspiceret? Et tamen nihil horum ipsum ad cædem incendit. Qui tandem istud, dic, quæso? Annon perspicuum est, eum qui leones tanquam injecto freno repressit, et fornacis ardorem sustulit, immodicam quoque hujus belluæ indignationem, atque immanem iram exstinxisse, ut supplicium adhibita mediocritate temperaretur? Id quod etiam in carcere contigisse quispiam perspiciat. Deus enim ita eum in vincula conjici, ac cum nocentibus et facinorosis esse permisit, ut tamen eum ab ejus qui carceri præerat, importunitate ac sævitia eripuerit. Nam cum, quibus moribus esse carceris præfectus soleat, minime ignores, tamen ipsi tum lenis ac placidus erat, ac non modo eum nullis laboribus premebat, sed etiam eorum omnium, qui illic tenebantur, principatum ipsi concesserat, idque cum eum ut adulterum accepisset, ut nocentem, et insignem adulterum. Non enim in tenuem, sed in magnam et splendidam domum scelus hoc aggressus esse censebatur. Nec tamen quidpiam horum eum terruit, eique persuasit ut acerbitate in ipsum uteretur. Verum simul et per calamitates viro justo coronæ texebantur, et Dei auxilium largissime ipsi affluebat. Longiorem adhuc epistolam facere cupiebam : sed quia hæc quoque, quæ scripsi, epistolæ modum longe superant, hic finem scribendi faciam, illud abs te petens, quod numquam petere destiti, nempe ut et mœrorem abjicias, et quod semper fecisti, nec facere desinis, Dei gloriam prædicare, ac de gravibus et acerbis omnibus his rebus ipsi gratias agere ne intermittas. Hac enim ratione tum ipsa maxima bona percipies, tum mortiferum diabolo vulnus infliges, tum nobis ingentem consolationem afferes, et mœroris nubem nullo negotio discutere ac de medio tollere, puraque tranquillitate frui poteris. Quocirca nec animo elanguescas, verum ab hoc fumo emersa et liberata (omnem enim hunc mœrorem, si volueris, fumo citius dissipabis), de hac re nos rursum certiores facias : ut licet alioqui procul a te remoti, magnam tamen ex hujusmodi literis consolationem capianius.

### Ad samdem epist. IV. (Anno forte 407.)

1. De hiemis acrimonia, et stomachi nostri imbecillitate, atque Isauricis incursionibus, nihil est quod nestri causa sollicita sis, curisque te conficias. Hiems quidem fuit, qualis in Armenia esse solet; nee enim amplius quidquam dicendum est; nos tamen haud magnopere lædit. Hoc quippe prospicientes, ad incommodum, quod bine contrahitur, propulsandum multa molimur: nimirum et ignem perpetuo accendentes, et cubiculum, in quo commoramur, undique obsepientes et pluribus vestibus ac stragulis utentes, et domi semper manentes. Quod etsi nobis molestum est, tamen ob lucrum quod hinc capimus tolerabile est. Quamdiu enim domi nos tenemus, frigore haud admodum divexamur: sin autem aliquantum progredi atque in externo aere versari cogamur, non parvo hinc detrimento afficimur. Quamobrem te obsecro, atque summi beneficii gratizeque loco id abs te peto, ut ad depellendam corporis infirmitatem magnam curam et diligentiam conferas. Etenim morbum quidem mœror etiam parit : cum autem corpus quoque laboribus confectum, et morbis debilitatum est, neglectum jacet, ac nec medicorum ope, nec aeris temperie, nec rerum necessarium copia fruitur: quanta hinc acerbitatis et periculi accessio siat, velim tecum reputes. Quamobrem te oro, ut et varios peritosque medicos adhibeas, et iis medicamentis utaris, quæ hujusmodi morbos pellere queant : quandoquidem nos etiam paucis ante diebus, cum ob aeris statum proclivis nobis ad vomitus stomachus esset, atque et aliis curationis generibus, et pharmaco eo, quod a domina mea lectissima et ornatissima Syncletio (a) missum est, usi essemus, nec ultra tres dies illud adhibere nobis necesse fuisset, ipsius imbecillitatem correximus. ltaque te quoque hortor atque oro ut his utaris, desque operam ut hujusmodi medicamentum ad nos rursum mittatur. Nam cum quamdam stomachi subversionem rursum sensissemus, eodem rursum remedii genere usi, malum omnino profligavimus. Quippe ct inflammationes in imo pectore conditas sedat, et pituitam exhaurit, et mediocri calore præditum est, et

(a) In Gracco legitur, each the molec now the monutative Dyalactico. Sic habent omnes omnino Mss. Editi, Dyalacture, quod dignitatem aliquam significare putaverunt Billius et Fronto Ducaeus, qui postremus hanc habet notam : zupakrente. Ita Perronianus et Sambuci varians lectio : at duo alii Mss. Deplation mendose: nam ut Deplatus, Senator est apud Plu-tarchum et Lucianum, teste Budæo, ita Deplatus Senatoris uxor: Xiphilinus ex Dione in Nerone, pas or, Kason, in Dyphyrade a: Odi te, Cæsar, quod Senator es: neque enim audiendus est Sylburgius, qui mavult, quod Senatorius es, id est, Senatus studiosior: siquidem perirel istius dicti lepos: certe apud Pæanium lego in Cannensi pugna periisse zuralatuole todicore, quod Eutropius diaerat, Senatores XXX. At existimo hoc esse matronæ cujusdam nomen proprium: am quæstio est ex duabus lectionibus, utra sit alteri anteierenda. Omnes Mss. nostri numero quinque, Dynagrico, habent, et ita quoque Savilius, et duo ex Mas. a Frontone Du-cæo memoratis, qui tamen fortasse ex numero quinque Mss. nostrorum fuerint : et hoc vere fuisse Matronæ nomen arbitror, Syncletion, vel Syncletium, ut Glycerium, Eustochium, et alia multa hujusmodi nomina. Alia lectio, 20241004, a librariis Grecis inducta fuerit, quibus notior Syncletica, quæ in Sanctorum Legendis et in Menæis occurrit. Hæc,
autem in duobus solum Mss. habetur. Memoratur in Vita Chrysostomi per Palladium cap. 14 Syncletius episcopus Trajanopolitanus : viri nomen est Syncletius, feminæ syncletium, perinde atque Glycerius et Glycerium; Epiphanius et Epiphanium, quam postremam infra memoratam videbis in epistola quadam Constantii presbyteri, Tillemontius etiant My druk, ut legebatur in Editis, pro nomine proprio habuit.

vigorem hand vulgarem affert, et ciborum appetitum excitat : atque harum omnium rerum nobis paucis diebus experimentum præbuit. Fac igitur dominus meus cum primis venerandus Theophilus Comes exoretur, ut nobis rursum idem medicamentum conficiat, atque ad nos mittat. Nec vero hoc nomine discrucieris, quod nos hic hiememus: multo enim meliore nune atque commodiore, quam superiori anne, valetudine sumus : quare si tu quoque, quam par est, curam adhiberes, multo melius valeres. Quod si ex animi mœstitia morbos tuos ortum duxisse ais, ecquid rursus a nobis epistolas requiris, cum hinc ad alacritatem animi nihil fructus ceperis, verum mœroris undis ita demersa sis, ut nunc etiam ex hac vita migrare cupias? An ignoras quanta animæ gratias agenti propter morbum quoque merces constituta sit? Annon de hac re et coram, et per literas persæpe ad te disserui? At quoniam te fortasse vel negotiorum turba, vel ipsa morbi natura, et crebræ adversitates, corum que a nobis dicta sunt memoriam animo tuo perpetuo insidentem habere non sinunt, audi nos rursum mœroris tul ulceribus cadem accinentes : Eadem enim scribere, miki quidem non pigrum, inquit, pobis autem tutum est (Philipp. 3. 1).

2. Patientia nikil gloriosius; morbo nikil acerbins. - Quid igitur aio, ac literis mando? Nibil est, Olympias, quod ad laudem et gloriam adipiscendam cum patientia in doloribus perferendis comparari possit. Nam ea præsertim virtutum regina, et coronarum apex est: et quemadmodum ea virtutibus aliis præstat, ita in ea hoc potissimum genus aliis antecellit. Obscurius aliquanto fortasse est quod dice. ideireo planius ae dilucidius istud faciam. Quidnam igitur est quod aio? Non opibus spoliari, etiamsi omnibus prorsus facultatibus quispiam nudetur, non honore dejici, non patriis sedibus exturbari, atque in exsilium abduci, non laboribus ac sudoribus distorqueri, non carcerem incolere ac catenis vinciri, non probra, et convicia, et scommata; neque enim parvum tolerantize genus esse existimes res ejusmodi strenuo animo ferre, idque ostendit Jeremias, vir tantus tamque eximius qui hac tentatione non mediocriter commotus ac perturbatus est (Jer. 15); non liberorum amissio, etiamsi omnes repentina morte abripiantur, non hostes frequenter insultantes, non aliud quidpiam ejusmodi, non denique mors ipsa, quæ rerum omnium, que molestize et acerbitatis speciem habent, caput est, atque usque adeo formidabilis et horrenda est, æque gravis et acerba, ut adversa corporis valetudo. Cui rei testimonio est summus ille patientiæ pugil (Job), qui postquam in corporis morbum incidit, prementium malorum depulsionem mortem esse judicavit; et quidem, cum cuncta alia perpeteretur, minime sentiebat, quamvis etiam crebras sibique invicem succedentes plagas accipiens, ac postremam acerbissimam et letalem. Neque enim hoc exigui momenti esse putandum est, verum extremæ queque ejus, qui bellum ipsi inferebat, improbitatis et versutiæ, quod non recenti et vegeto, ac tum prinjum

ia certamen descendenti, sed jam continuorum telorum mole confecto, tum denique mortiferum hoc vulnus, filiorum nempe interitum, inferret, idque tam graviter et acerbe, ut ex utroque sexu omnes subito, et immatura ætate, et violenta morte opprimeret, ac mortis modum extemporaneum ipsis tumulum efficeret. Neque enim pater jacentes in lecto vidit, nec manus exosculatus est, nec extrema verba excepit, nec pedes et genua tetigit, nec moribundorum ora contraxit, oculosque clausit; quæ quidem parentibus, cum a filiis divelluntur, non parvam consolationem afferunt; nec aliis ad sepulcrum præmissis alies domi invenit, ex quorum aspectu morrorem, quem ii qui e vita excesserant, ipsi afferebant, minueret : verum convivii tempore, et quidem convivii, non temulentia, sed caritate conferti, in fraterni amoris mensa, super torum jacentes, omnes defossos atque obrutos esse audivit, omniaque inter se mixta fuisse, nimirum cruorem, domum, pocula, tectum, mensam, pulverem, membra filiorum. Et tamen cum bæc audiisset, ac prius etiam alia quæ et ipsa gravia et acerba erant; nam et illi alia misere perierant; pecudum greges, et universa armenta, partim igne cælitus lapso absumpta, partim a variis hostibus repente abrepta, et cum ipsis pastoribus concisa et obtruncata fuisse improbus hujus tragædiæ nuntius referebat; cum, inquam, tantam in agris, domi, in pecudibus, in liberis tempestatem brevi temporis momento excitatam, fluctusque fluctibus succedentes, et continuos scopulos, et profundam caliginem, et intolerandos fluctus conspiceret : nec mærore premebatur, nec ea quæ acciderant pene sentiebat, hoc est, hactenus demtaxat, quatenus homo, et pater erat. At posteaquam morbo atque ulceribus deditus est, tum vero et mortem exoptabat, et in luctu ac lamentis versabatur. Ex quo intelligas licet, hoc omnibus rebus adversis gravius esse, ac summum patientiæ genus. Atque hoc ne perversus quidem dæmon ignorabat; ac proinde, cum omnibus illis rebus tentatis pugilem tranquillum et a perturbatione immunem manere perspiceret, ad hoc certamen, tamquam omnium maximum, se contulit, cætera videlicet omnia tolerabilia esse ducens, etiamsi quis liberos, etiamsi fortunas, etiamsi quidquam aliud amittat (id enim his verbis designatur, Pellem pro pelle [Job 2. 4]), at eam demum mortiferam plagam esse, cum quispiam in corpore delores excepit. Quocirca post hoc certamen superatus, ne hiscere quidem ausus est : cum aliequi prius impudentissime obniteretur ac contra pugnaret. Hic, inquam, jam ne impudens quidem aliquid reperire potuit, quod singeret : verum pudore suffusus pedem retulit.

5. Verum ne hoc tibl ad excusandum mortis desiderium idoneum esse ducas, quod ille dolorum vim et acerbitatem non ferens, mortem exoptaret. In mentem enim tibi veniat, quonam ille tempore, quoque rerum statu eam expetebat: hoc est, cum nec lex data esset, nec prophetæ exstitissent, nec gratia ita diffusa esset, nec ipse alia divinæ philosophiæ genera perce-

τυχόντα, και δρεξιν διεγείρει την πρός τά σιτία, και τ ύτων ἀπάντων ήμιν εν όλίγαις ήμέραις πείραν παρέσχεν. Ποίησον τοίνυν παρακληθήναι τον δεσπότην μου τον αίδεσιμώτατον Θεόφιλον τον χόμητα, ώστε πάλιν εξ αὐτοῦ κατασκευάσαι ήμίν και ἀποστείλαι. Καὶ μή σε λυπείτω τὸ ἐνταῦθα ἡμᾶς γειμάζειν· καὶ γάρ πολλώ βάον και ύγιεινότερον νῦν ή πέρυσι διακείμεθα. Φοτε εί καὶ αὐτή την προσήκουσαν ἐπιμέλειαν έποιου, πολλφ αν αμεινον διετέθης. Εί δε έξ άθυμίας φής τετέχθαι σοι τά νοσήματα, πῶς πάλιν έπιστολάς ζητείς παρ' ήμων, μηδέν έντευθεν είς εύθυμίαν χαρπωσαμένη, άλλ' ούτω τη τυραννίδι της άθυμίας βαπτισθείσα, ώς καλ έπιθυμείν νῦν τῆς [572] έντεῦθεν ἀποδημίας; Ούχ οίσθα όσος καὶ ἀρρωστίας κείται μισθός εν εύχαρίστω ψυχή; Ού πολλάκις σοι καὶ παρών καὶ δι' ἐπιστολών ταύτης ἔνεκα διείλεγμαι της ύποθέσεως; 'Αλλ' επειδή ίσως ή ό των πραγμάτων δχλος, ή αυτή τῆς ἀρρωστίας ή φύσις, και αί ἐπάλληλοι περιστάσεις ≡ οὐκ ἐῶσί σε διηνεκῶς ἔναυλον έχειν των είρημένων την μνήμην, άχουε πάλιν τά αὐτά ἐπαδόντων ἡμῶν τοῖς ἔλκεσί σου τῆς ἀθυμίας. Τὰ τὰρ αὐτὰ τράφειν, φησίν, έμοι μέν οὐκ όχνηρὸν, υμῖν δὲ ἀσφαλές.

β΄. Τί οὖν καὶ λέγω καὶ γράφω; Οὐδὲν, Ὁλυμπιάς, της έν άλγηδόσιν ὑπομονής είς εὐδοχιμήσεως λόγον Ισον. Ή γάρ βασιλίς των άγαθων, και των στεφάνων ή χορωνίς αύτη μάλιστά έστι και καθάπερ αύτη των άλλων χρατεί κατορθωμάτων, ούτως έν αψτή πούτο μάλιστα το είδος των άλλων έστι λαμπρότερον. Τάχα ἀσαφὲς τὸ εἰρημένον : οὐχοῦν αὐτὸ ποιήσω σαçέστερον. Τί οὖν ἐστινο φημι; Οὐ τὸ χρήματα ἀφαιρεθήναι, κάν πάντων τις γυμνωθή τῶν δντων, οὐ τὸ τιμής έκπεσείν, οὐ τὸ πατρίδος ἐκδληθήναι, καὶ πρὸς την ύπερορίαν άπενεχθηναι, ού το πόνφ και ίδρωτι κατατείνεσθαι, ου το δετμωτήριον οίκειν, και άλυσιν περικείσθαι, ούκ όνειδισμοί, καὶ λοιδορίαι καὶ σκώμhata. hy Agb hugg tonto hixbon nohique sinai xabτερίας είδος, το γενναίως τα τοιαύτα ένεγχείν, χαλ δείχνυσιν Ίερεμίας ό τοσούτος και τηλικούτος άνηρ, ούχ ώς έτυχεν ύπο τούτου θορυδηθείς του πειρασμού . άλλ' ούδε τούτο, ού παίδων άποδολή, κάν άθρόον πάντες άναρπασθώσιν, ούχ έχθρολ συνεχώς έπεμδαίνοντες, ούχ άλλο τῶν τοιούτων ούδὲν, ούχ αὐτὸς ὁ χολοφών τῶν δοχούντων είναι λυπηρῶν, ὁ θάνατος, ό φοδερός ούτω και φρικώδης, ούτως έστί βαρύς, ώς σώματος άρρωστία. Καὶ ταῦτα δείχγυσιν ρ μέγιστος τῆς ὑπομονῆς ἀθλητής, ος ἐπειδή σωματική περιέπεσε νόσω, ἀπαλλαγήν των κατεγόντων δεινών την τελευτήν είναι ένόμιζε · καί ότε μέν τὰ άλλα έπασχεν άπαντα, ούδὲ ἡσθάνετο, καίτοι ἐπαλλήλους δεχόμενος τάς πληγάς, και τελευταίαν την καιρίαν. Ούδε γάρ τουτο μικρόν, άλλά και της χαλεπωτάτης του πολεμούντος αύτῷ κακουργίας, το μή νεάζοντι, μηδε νῦν είς τοὺς άγωνας χαθιέντι πρώτον, άλλ' ήδη τή πυκνότητι των επαλλήλων βελών κατειργασμένφ, τότε την χαιρίαν δούναι την έπι τοίς παισι πληγην, και ταύτην ούτω χαλεπώς, ώς και έξ έκατέρας τῆς φύσεως, και πάντας άθρόον, και έν άώρω ήλικία,

· Omnes mss. xal al nollal nepiorageis

xal Biala redeuth biapbelpai, xal tou bavatou tou τρόπον ξσχεδιασμένον αὐτοῖς ἐργάσασθαι τάφον. Οὐδὲ γάρ είδεν εν κλίνη κειμένους, ούδε εφίλησε χείρας, ούδε εσχάτων ήχουσε ρημάτων, ούδε ποδών [573] ήψατο καὶ γονάτων, οὐ στόμα συνείλεν, οὐ καθείλεν όφθαλμούς μελλόντων αύτῶν τελευτἄν, ἄπερ ού μιχρά είς παραμυθίαν τοίς παίδων χωριζομένοις πατράσιν · ούδε τούς μεν προέπεμψεν έπὶ τὸν τάφον, τούς δε επανελθών εύρε παραμυθίαν των απελθόντων . άλλ' έν καιρώ συμποσίου, συμποσίου ού μέθην, άλλ' άγάπην βρύοντος, έν τραπέζη φιλαδελφίας, έπλ στιδάδος κειμένους ήκουσε πάντας κατακεχώσθαι, καλ πάντα όμου μιγήναι, τὸ αξμα, τὸν οἶνον, τὰς κύλικας, τον δροφον, την τράπεζαν, την κόνιν, τὰ μέλη των παίδων. 'Αλλ' δμως ήνίχα μέν ταῦτα ήχουσε, και πρό τούτων τὰ ἄλλα, και αὐτὰ χαλεπά και γάρ κάκεινα χαλεπώς ἀπολώλει · τά τε ποίμνια, και όλοκλήρους άγέλας, τάς μέν όπο πυρός άνωθεν κατενεχθέντος άνηλωσθαι έλεγεν ο πονηρός τῆς τραγφιδίας ταύτης άγγελος, τὰς δὲ ὑπὸ πολεμίων διαφόρων άθρόον πάσας άναρπαγηναι, και κατακοπηναι σύν αύτοις τοις ποιμέσιν . άλλ' όμως τοσαύτην ζάλην έν βραχεία καιρού ροπή διεγερθείσαν όρων επί των άγρων, επί τῆς οίχιας, επί των θρεμμάτων, επί των παίδων, ἐπάλληλα τὰ κύματα, καὶ τὰς σπιλάδας συνεχείς, και τον ζόφον βαθύν, και το κλυδώνιον άφόρητον, ούτε άθυμία κατετείνετο, ούτε ήσθάνετο σχεδόν των γεγενημένων, πλήν τοσούτον όσον άνθρωπος ήν και πατήρ. Έπειδη δε γόσφ παρεδόθη και έλχεσι, τότε χαι θάνατον επεζήτει, τότε χαι άπωδύρετο, και εθρήνει, ίνα μάθης πώς τοῦτο πάντων εστι γαλεπώτερου, και τῆς ὑπομονῆς τὸ ἄκρον είδος. Και τούτο ούδε αύτος ο πονηρός άγνοει δαίμων άλλ. έπειδή πάντα έχεῖνα χινήσας, ἐώρα τὸν ἀθλητήν ἀτάραχον μένοντα καὶ άθόρυθον, ὡς ἐπὶ μέγιστον ἄθλον τούτον ώρμησε, λέγων, ότι τά μέν άλλα πάντα φορητά, κάν παιδά τις ἀποδάλη, κάν κτήματα, κάν άλλοτιοῦν (τοῦτο γάρ ἐστι, Δέρμα ὑπέρ δέρματος), ή δὲ καιρία πληγή, ὅταν ἐν σώματί τις δέξηται τὰς όδύνας. Διά τοι τοῦτο μετά τὸν ἄθλον τοῦτον ήττηθείς, ούδε γρῦξαι ἔσχεν, εί και τὰ μάλιστα και τὰ πρότερα άναισχύγτως άντέλεγεν. Ένταῦθα μέντοι ούδὲ ἀναίσχυντον πλάσφι τι λοιπόν εύρεν, άλλ' ἐγκαλυψάμενος άνεχώρησεν.

γ. 'Αλλά μη νόμιζέ σοι τοῦτο ἀπολογίαν εἶναι εἰς τὸ καὶ αὐτῆς ἐπιθυμεῖν τελευτῆς, εἰ ἐκεῖνος ἐπεθύμει θανάτου, τὰς ὀδύνας οὐ φέρων. 'Εννόησον γὰρ πότε ἐκεῖνος ἐπεθύμει, καὶ πῶς τῶν πραγμάτων διακειμένων, οὐ νόμου δοθέντος, οὐ προφητῶν φανέντων, οὐ τῆς χάριτος οῦτως ἐκχυθείσης, οὐδὲ ἄλλης φιλοσφίας μετασχών. "Ότι γὰρ ἡμεῖς τῶν τότε πολιτευο-

μένων πλείονα ἀπαιτούμεθα, καὶ μείζονα ἡμῖν κεῖται τά σκάμματα, ἄκουσον τοῦ Χριστοῦ λέγοντος · Έὰν μή περισσεύση ή δικαιοσύνη ύμῶν πλέον τῶν γραμματέων και Φαρισαίων, ού μη είσέλθητε είς την |574| βασιλείαν των ουρανών. Μη τοίνυν το εύχεσθαι νῦν τὴν τελευτὴν, ἀπηλλάχθαι ἐγκλήματος νόμιζε, άλλ' άχουε τῆς τοῦ Παύλου φωνῆς τῆς λεγούσης. Τὸ ἀγαλῦσαι καὶ σὺν Χριστῷ εἶναι πολλῷ μᾶλλον κρείσσον, τὸ δὲ ἐπιμεῖναι τῷ σαρκὶ ἀναγκαιότεpor δι' ύμας. "Οσφ γάρ αν επιτείνηται τα της θλίψεως, τοσούτω πλεονάζει και τά τῶν στεφάνων · ὄσω αν πυρωθή το χρυσίον, τοσούτω καθαρότερον γίνεται. δσφ μαχρότερον αν πλεύση πέλαγος έμπορος, τοσούτφ πλείονα συνάγει τὰ φορτία. Μή τοίνυν νομίσης μιχρόν σοι προχεζσθαι νῦν ἄθλον, άλλὰ πάντων ὧν ὑπομεμένηχας τὸν ὑψηλότερον, τὸν ἐπὶ τῆ τοῦ σώματος ἀρφωστία λέγω. Και γάρ και τῷ Λαζάρφ (εί γάρ και πολλάχις τούτο εξρηχα πρός σέ, ούδεν χωλύει χαι νύν είπειν) ήρχεσε τούτο είς σωτηρίαν και τού κοινήν την οίκιαν τοιζ παριούσι κεκτημένου, και μετανάστου συνεχώς γινομένου διά το του Θεού πρόσταγμα, καί τὸν υίὸν κατασφάξαντος τὸν γνήσιον, τὸν μονογενῆ, τον εν έσχάτω γήρα δοθέντα, ο μηδέν τούτων πεποιηχώς είς τους χόλπους άπήει, έπειδή ήνεγχεν ευχόλως πενίαν, και άρφωστίαν και την των προστησομένων έρημίαν. Τοσούτον γάρ έστιν άγαθὸν τούτο τοίς γενναίως φέρουσε τι, ότι κάν τὰ μέγιστα ήμαρτηκότα τινά ευρη, άπαλλάττει του βαρυτάτου των άμαρτιών φορτίου · κάν κατωρθωκότα καλ δίκαιον δντα, ού μιχράς, άλλά και σφόδρα μεγίστης παρρησίας γίνεται προσθήκη. Και γάρ και στέφανός έστι λαμπρός έπι των δικαίων, και ύπερ τον ήλιον μεθ' ύπερδολής λάμπων, καὶ καθάρσιον μέγιστον ἐπὶ τῶν ἡμαρτηκότων. Διά τοι τουτο την διορύξαντα γάμον πατρώον. και την εύνην διαφθείραντα την έκείνου, είς δλεθρον τῆς σαρχὸς παραδίδωσιν ὁ Παῦλος, τούτω χαθαίρων αύτλη τῷ τρόπω. "Ότι γὰρ καθάρσιος τὸ γινόμενος ήν τῆς τοσαύτης κηλίδος, ἄκουσον αὐτοῦ λέγοντος, "Ira τὸ πrεῦμα σωθή ἐr τῆ ἡμέρα τοῦ Κυρίου ἡμῶr Ίησοῦ Χριστοῦ. Καὶ ἐτέροις δὲ ἐγκαλῶν φρικωδεστάτην ετέραν άμαρτίαν, τοίς τῆς ίερας τραπέζης άναξίως άπολαύουσε καὶ τῶν ἀπορρήτων μυστηρίων έχείνων, καὶ εἰπών, ὅτι ὁ τοιοῦτος Ενοχος Εσται τοῦ σώματος καὶ τοῦ αίματος τοῦ Κυρίου · δρα πως φησι καλ αύτους καθαίρεσθαι της χαλεπης ταύτης χηλίδος, ούτω λέγων Διά τοῦτο ἐν ὑμῖν πολλοί ἀσθενεῖς καὶ ἄρρωστοι. Είτα δεικνύς ὅτι οὐ μέχρι τῆς τιμωρίας ταύτης στήσεται τὰ ἐχείνων, άλλ' Εσται τι κέρδος άπο του πράγματος, το των ευθυνών τών έπὶ τἢ άμαρτία ταύτη άπαλλαγῆναι, ἐπήγαγεν· Εὶ γὰρ ἐαυτοὺς διεχρίτομετ, οὐχ ἄτ ἐχριróμεθ**u. Nūr δὲ πριτόμε**τοι, ὑπὸ Κυρίου παιδευόμεθα, Ιτα μή σὺν τῷ κόσμφ κατακριθῶμεν. "Οτι δέ και οι τὰ μεγάλα κατωρθωκότες ἐντεῦθεν πολλὰ κερδαίνουσιν, άπό τε τοῦ Ἰωδ δήλον μειζόνως έντεῦθεν λάμψαντος, ἀπό τε τοῦ Τιμοθέου, ὅς οῦτω καλὸς ων, και τοιαύτην διακονίαν έγκεχειρισμένος, και συμπεριιπτάμενος Παύλφ την οίκουμένην, οὐ δύο καί

τρείς ήμέρας, ούδε δέχα, και είκοσι, και έκατον, άλλά πολλάς και συνεχείς εν άρρωστία εζη, του [575] σώματος αὐτῷ μετὰ πολλῆς τῆς σφοδρότητος έξησθενημένου. Καὶ τοῦτο δηλών ὁ Παῦλος Ελεγεν . Οίτφ όλίτφ χρώ διά τὸν στόμαχόν σου, και τὰς πυκτάς σου άσθετείας. Και ού διώρθωσεν αύτου την ασθένειαν ο νεκρούς έγείρων, άλλ' άφηκεν είναι εν τή καμίνω τής νόσου, ώστε μέγιστον αὐτῷ καὶ ἐντεῦθεν συναχθῆναι παρρησίας πλοῦτον. "Ων γάρ αὐτὸς ἀπολέλαυχε παρά τοῦ Δεσπότου, και άπερ επαιδεύθη παρ' έκείνου, ταυτα καὶ τὸν μαθητὴν ἐδίδασκεν. Εἰ γάρ καὶ μὴ άộρωστία περιέπιπτεν, άλλ' άβρωστίας ούχ Ελαττον περιασμοί αύτον χολαφίζουσι, χαί πολλήν όδύνην ἐπιφέρουσι τἢ σαρχί. Ἐδόθη γάρ μοι, φησὶ, σκόλοψ τῆ σαρκί ἄγγελος Σατάr, Ira με κο-Ασφίζη τάς πληγάς λέγων, τὰ δεσμά, τὰς ἀλύσεις, τὰ δεσμωτήρια, τὸ ἄγεσθαι, καὶ σπαράττεσθαι καὶ κατατείνεσθαι μάστιξιν 🍨 ύπὸ δημίων πολλάχις. Διὸ καὶ μὴ φέρων τὰς ὀδύνας τὰς ἐντεύθεν τή σαρχί προσγινομένας, Ελεγεν · Υπέρ τούτου τρίς τον Κύριον παρεκάλεσα (τρίς ένταῦθα τὸ πολλάχις λέγων), ώστε έλευθερωθηται του σκόλοπος τούτου. Είτα έπειδη ούχ ἐπέτυχε, μαθών τοῦ πράγματος τὸ χέρδος, χαλ ήσύχασε, καὶ ήσθη ἐπὶ τοῖς γινομένοις.

Καὶ σὸ τοίνυν κὰν οἴκοι μένης, καὶ τῆ κλίνη προσηλωμένη ἦς, μὴ νόμιζε ἀργὸν βίον ζῆν τῶν γὰρ ὑπὸ δημίων ἐλκομένων σπαραττομένων, τεινομένων, τῶν τὰ ἔσχατα πασχόντων χαλεπώτερα ὑπομένεις, δήμιον διηνεκῆ καὶ σύνοικον ἔχουσα, τῆς ἀρρωστίας ταύτης τὴν ὑπερ-δολήν.

δ. Μή τοίνυν μήτε τελευτής επιθύμει νῦν, μήτε άμέλει θεραπείας οὐδὲ γάρ τοῦτο άσφαλές. Διά τοι τοῦτο καὶ Τιμοθέφ παραινεί σφόδρα έπιμελεϊσθαι έαυτοῦ ὁ Παῦλος. Τῆς μέν οὖν άρρωστίας Ενεχεν άρχει ταῦτα είπειν. Εί δὲ τὸ κεχωρίσθαι ήμῶν ποιεί σοι τὴν άθυμίαν, προσδόκα τούτου λύσιν. Καλ τοῦτο ούχ ζνα παραχαλέσω σε είπον νύν, άλλ' οίδα ότι πάντως έτται. Εί γάρ μή ξμελλεν ξσεσθαι, πάλαι αν, ώς ξγωγε οίμαι, ἀπεληλύθειν ἐντεῦθεν, τό γε ήχον εἰς τούς επενεχθέντας μοι πειρασμούς. Ίνα γάρ τά εν Κωνσταντινουπόλει παρώ πάντα, μετά την έχειθεν έξοδον, έξεστι μαθείν όσα χατά την όδδν την μαχράν ταύτην χαλ χαλεπην, ών τά πλείω ίχανά ήν θάνατον τεχείν, υπομεμένηκα, δσα μετά την ένταῦθα ἄφιξιν, δσα μετά την μετανάστασιν την άπο Κουχουσοῦ, δσα μετά την έν 'Αραδισσφ διατριδήν. 'Αλλά ταῦτα πάντα διεφύγομεν, και νῦν ἐσμεν ἐν ὑγιεία και ἀσφαλεία πολλή. ώς καὶ 'Αρμενίους πάντας ἐκπλήττεσθαι, ὅτι ἐν οὕτως

Tres mss. καὶ κατατείνεσθαι, προτείνεσθαι μάστιξιν.

pisset. Nam quod a nobis plura, quam ab illis qui tum vivebant, requirantur, majoresque nobis palæstræ constitutæ sint, audi Christum dicentem : Nisi abundaverit justitia vestra plusquam scribarum et Phariscorum, non intrabitis in regnum colorum (Matth. 5. 20). Quamobrem ne mortem nunc exoptare, culpa carere existimes, verum hanc Pauli vocem audias: Dissolvi et esse cum Christo multo melius est : manere autem in carne, necessarium propter vos (Philipp. 1. 23. 24). Quanto enim magis ingravescit calamitas, tanto etiam magis exuberant coronæ: quanto magis aurum inflammatur, tanto etiam purius redditur: quanto longius navigat mercator, tanto plures merces cumulat. Quocirca ne parvum nunc tibi propositum esse certamen putes, verum omnium quæ sustinuisti altissimum maximeque sublime, de eo loquor quod in corporis adversa valetudine situm est. Nam et Lazaro (licet enim hoc exemplo sæpe ad te usus sim, quo minus tamen nunc adhuc eo utar nihil prohibet) ad salutem hoc satis fuit (Luc. 16); atque in sinum ejus, qui communem omnibus prætereuntibus domum habuit, et propter Dei jussum atque imperium perpetuo extorris fuit, ac germanum et unicum filium, in senectute acceptum obtruncavit, is qui nihil horum fecerat, idcirco abscessit, quia paupertatem et morbum, ac patronorum inopiam æquo et facili animo tulit. Tantum enim bonum istud est iis, qui forti ac strenuo animo aliquid ferunt, ut etiamsi hominem aliquem, qui maximis peccatis sese devinxerit, nanciscatur, gravissima peccatorum sarcina eum liberet: sin autem probum virum ac multis muneribus perfunctum, ei non exiguum, sed perquam ingentem fiduciæ cumulum afferat. Siquidem justis splendida corona est, solisque fulgorem incredibili quodam intervallo superans, et iis qui in peccatum lapsi sunt, maxima expiatio. Eaque de causa eum quoque qui paternum matrimonium violaverat, ipsiusque lectum contaminarat, Paulus in interitum carnis tradit: bac videlicet eum ratione purgans. Nam quod ea re tanta macula purgaretur, audi eum dicentem : Ut spiritus salvus sit in die Domini nostri Jesu Christi (1. Cor. 5. 5). Quin etiam cum aliis maxime horrendum crimen objiceret, boc est iis qui sacrosancta mensa et arcanis illis mysteriis iodigne fruuntur, dixissetque eum qui id sceleris admisisset, reum fore corporis et sanguinis Domini (1bid. 11. 27), vide quanam ratione hos etiam ab hac fœda et gravi macula repurgari atque abstergi dicat, his verbis utens, Propterea inter vos multi infirmi et imbecilles (Ibid. v. 30). Ac postea illud demonstrans, res eorum non in hoc supplicio mansuras esse, verum nonnibil lucri atque utilitatis binc rediturum, nempe ut sceleris pœuis hac ratione liberemur, hæc verba subjungit: Si enim nosipsos judicaremus, non utique judicaremur. Dum judicamur autem, a Domino corripimur, ut non cum hoc mundo damnemur (1bid. v. 31. 32). Quod autem etiam ii, qui multa recte et cum virtute gesserunt, plurimum hinc lucri referant, tum ex Job liquido persplcitur, qui majorem hinc splendorem consequutus est, tum ex

Timotheo, qui, cum et a vitio alienus esset, et tantum munus administraret, et cum Paulo orbem circumvolaret, non duos aut tres dies, non decem, aut viginti, aut centum, sed multo plures, imo assidue in morbo versabatur, atque ingenti corporis imbecillitate laborabat. Quod quidem etiam Paulus indicans, his verbis utebatur : Modico vino utere propter stomachum tuum, et frequentes tuas infirmitates (1. Tim. 5. 23). Nec ipsius morbum profligavit is qui mortuos ad vitam revocabat, verum eum in morbi fornace versari permisit, quo amplissimæ libertatis ac fiduciæ opes hinc ipsi cogerentur. Nam quæ a Domino ipse perceperat quæque ab eo didicerat, eadeni quoque discipulo tradebat. Quamvis enim ipse in morbum minime laberetur, et tentationes tamen eum non minus quam morbi, tamquam impactis colaphis torquebant, et multum carni dolorem inurebant. Datus est enim mihi, inquit, stimulus carnis, angelus Satanæ, qui me colaphizet (2. Cor. 12. 7), his nimirum verbis vincula, et catenas, et carcerem intelligens, illudque etiam, quod raptaretur, ac laceraretur, virgisque a carnificibus sæpius excruciaretur. Quamobrem etiam dolores eos, qui hinc carni accedebant, non ferens, hunc sermonem habebat: Propter hoc ter Dominum rogavi (ter autem hoc loco sæpe significat), ut ab hoc stimulo liberarer (Ibid. v. 8). Postquam autem id minime obtinuit, quantaque hujus rei utilitas esset, intellexit, tum vero conquievit, atque ex iis quæ fiebant voluptatem cepit.

Morbus non est otium. Chrysostomus putat ab exsilio se rediturum esse; in Armenia exsulat Chrysost. — Et tu quoque, etiamsi domi maneas lectoque affixa sis, ne propterea inertem vitam ducere te existimes. Siquidem iis, qui a carnificibus raptantur, lacerantur, excruciantur, atque extremis suppliciis mactantur, graviora et atrociora sustines, nimirum summam hujus morbi acerbitatem domestici atque intestini tortoris loco habens.

4. Onæ cum ita sint, cave aut mortem nunc expetas, aut corpus curare negligas : neque enim hoc tutum fuerit. Ac propterea Paulus quoque Timotheum, ut valetudini suæ diligenter consulat, admonet. Sed de morbo satis multa a nobis verba facta sunt. Quod si tibi mœroris causam id affert, quod a nobis sejuncta sis, bujus etiam rei lætum finem exspecta. Aque hoc non consolandi animi tui causa nunc dico, sed quia exploratum mihi est ita fore. Nam nisi ita futurum esset, jampridem, nisi me opinio fallit, quantum quidem ad illatas mihi calamitates attinet, e vita cessissem. Ut enim etiam omnia quæ Constantinopoli perpessus sum, præteream, quanta, posteaquam ex urbe excessi, in tam longo ac molesto itinere pertulerim; quorum multa erant ejusmodi, nt mortem afferre possent; quanta postquam buc veni, quanta postquam Cucuso migravi, quanta denique postquam Arabissi commoratus sum, intelligere tibi licet. At bæc omnia effugimus, ac nunc percommoda valetudine utimur, atque in magna securitate sumus: adeo ut Armenii ad stuporem usque mirentur, me in tam

imbecilli et gracili corpore tam intolerandam frigoris vim perferre, ac spiritum ducere posse, cum ii etjam qui biemi assuett sunt, hinc non vulgarem in modum afficiantur. At nos ad hunc usque diem illæsi atque incolumes mansimus: et prædonum manus effugimus, qui sæpe in nos impetum fecerunt, et rerum necessariarum inopia laboramus, ac ne balneo quidem uti nobis licet. Atqui, cum istic degeremus, ee nobis assidue opus erat : nunc autem in eum statum atque habitum evasimus, ut ne hujusmodi quidem solatii cupiditate teneamur, verum majorem sanitatem consequuti simus, quam ut illud adhibere necesse habeamus. Ac nec cæli intemperies, nec locorum solitudo, nec rerum venalium angustia, nec eorum, a quibus curemur, inopia, nec medicorum inscitia, nec balneorum penuria, nec quod perpetuo in cubiculo tamquam ergastulo clausi teneamur, nec quod progredi nequeamus; quod quidem nobis assidue facere necesse erat; nec quod semper cum fumo atque igne simus, nec prædonum metus, nec perpetua obsidio, nec denique quidquam aliud hujusmodi nos fregit ac superavit: verum melius commodiusque, quam cum istic essemus, adhibita tamen ingenti cura, valemus. Hæc igitur omnia tecum reputans, mærorem, qui his de causis nunc te tenet, propelle, nec supervacaneas et graves a te ipsa peenas exige. Mitto ad te id quod nuper literis mandavi (a), nempe eum qui seipsum non læserit, a nemine alio lædi posse: hoc quippe contendit, atque in eo elaborat ea oratio, quam nune ad te mitto. Quare fac cam assidue pervolvas, imo ctiam, si per valetudinem licet, recites. Id enim pharmacum, si quidem volueris, tibi sufficit. Sin autem nobis pertinacius oblucteris, ac neque teipsam cures, nec, quamvis innumeras admonitiones et cohortationes præsto kabeas, e mæroris tamen cæne emergere animum inducas: nos quoque haud facile tibi morem geremus, neque adducemur ut longas et crebras epistolas mittamus, si nihil ad animi alacritatem hinc fructus atque utilitatis perceptura es. Quonam igitur pacto id sciemus? Non si dizeris, sed si ex rebus ipsis declararis, quandoquidem nunc quoque hoe confirmasti, nikil aliud quam mororem bunc tibi morbum conflavisse. Quoniam igitur hoc ipsa confessa es, nisi morbo libereris, minime nobis sidem sacies te animi mœrorem depulisse. Nam cum hic sit, ut ipsamet scripsisti, qui morbum accersat, non est profecto dubium, quin eo sublato morbus quoque de medio tollatur, evulsaque radice una etiam ipsius rami pereant. Nam quamdiu florere ac vigere, fructumque, quem minime par sit, proferre perstiterint. id nobis persuaderi non poterit, te radice liberatam esse. Quocirca, ne mihi verba, sed res ostende: ac si sanitatem obtinueris, literas rursum, quæ orationis modum excedant, ad te mitti videbis. Nec vero levem hanc consolationem existimare debes, quod vivimus, quod valemus, quod, cum in tantis wrum difficultatibus ac molestiis versemur, a morbo tamen et adversa valetudine liberi sumus: quod quidem hostes

(a) Liber, fuod nemo læditur nisi a seipse.

mostros, ut comperi, non mediocri tristitia et dolore afficit. Quare consentaneum est vos etiam magnam consolationem hanc, atque adeo consolationum caput existimare. Cœtum tuum, qui nunc per eas quas perfert, calamitates magis in cælis ascriptus est, desertum ac destitutum ne voca. De Pelagio (a) monacho magno dolore affectus sum. Cogita igitur quot quantisque coronis digni sint qui forti animo in acie stoterunt, cum viros qui tam pie ac sancte, tantaque cum tolerantia vixerunt, ahripi, atque in fraudem impelli videamus.

Ad camdem epist. V. (Anno, ut putatur, 406.)

1. Vestræ auctæ sunt ærumnæ, latiora rursum vobis scammata, cursuumque longiora spatia constituta sunt : atque eorum qui vobis insidias moliuntur iracundia in majorem flammam assurgit. At minime propterea commoveri ac perturbari debetis, verum hoc ipso potissimum nomine lætari et exsuktare, coronisque caput redimire, ac choros agitare. Nam nisi mortiferas prius diabolo plagas intulissetis, non usque adeo fureret hæc bellua, ut ultra progredi auderet. Quamobrem tum vestræ fortitudiqis et victoriæ, tum ingentis illius cladis hec est argumentum, quod ille acrius nunc in vos impetum faciat atque insultet, majorisque impudentiæ documentum edat, ac profusius venenum effundat. Quandoquidem etiam in beato Job, posteaquain in bonorum amissione ac filiorum ereptione victus est, tum quoque se gravibus vulneribus affectum esse perspicue ostendens, ad id quod malorum caput erat, hoc est ad carnis oppugnationem, et vermium scaturiginem, et ulcerum chorum se contulit; chorum enim et coronam, et sexcentarum victoriarum examen appello. Ac ne hic quidem constitit : verum quoniam nulla alia paris momenti machina ei reliqua erat (etenim velut extremam calamitatum lineam ipsi morbum illum invexerat), alia rursum tormenta bellica movebat, uxorem videlicet armans, amicos in eum exstimulans, famulos concitans atque efferes reddens, atque omni ratione ipsius vulnera exulcerans: id quod etiam nunc tentare non desinit; verum in suum ipsius caput; quandoquidem hinc fit ut res vestræ magis splendeant, sublimioresque in dies ac luculentiores flant: majores enim tunc vobis opes exsistunt, uberior fructus, crebræ atque continuæ coronæ; magnum etiam per ipsas rerum acerbitates vobis fortitudinis incrementum affertur, ac per hostiles insidias acuitur vestra tolerantia. Ea enim est afflictionis natura, ut eos qui eam placido ac strenuo animo ferunt, rebus acerbis superiores, ac diabeli telis sublimiores reddat, insidiasque aspernari doceat. Siquidem et arbores quæ in umbris aluntur, majorem mollitiem contrahunt, atque ad fructuum procreationem minus commodæ redduntur: quæ autem aeris inconstantiam experiuntur, ac ventorum impetus, ardentesque solis radios excipiunt, plus roboris hine colligunt, et foliis abundant, ac fructuum copia curvantur. Sic nimirum in mari quoque usu venire consuevit: nam qui primum navem conscen-

(a) Hunc Pelagium suspicantur quidam esse hæresiarcham.

ά τθενεί σώματι καλ άραχνώδει οῦτως άφόρητον φέρω χρυμόν, δτι άναπνεζν δύναμαι, των έθάδων τοῦ χειμωνος [576] οὺ τὰ τυχόντα ἐντεῦθεν πασχόντων. 'Αλλ' tuei; èueivanes abhabei; uéxpi the othepos, xal hiστών χείρας διαφυγόντες πολλάχις επελθόντων, χαλ άπορίτ άναγκαίων συζώντες, και μηδε βαλανείω χρήσθαι δυνάμενοι · καίτοι ήνίκα αὐτόθι διετρίδομεν, συνεχώς τούτου δεόμενοι, νῦν δὲ ἐν τοιαύτη ἔξει κατέστημεν, ώς μηδε έπιθυμείν της έντευθεν παραμυθίας, άλλα και ύγιεινότεροι ταύτη γενέσθαι. Και ούτε αίρων δυσκολία, ού τόπων έρημία, ούκ ώνίων στενοχωρία, οὐ τῶν θεραπευσόντων ἐρημία, οὐχ ἰατρῶν ἀμαθία, ού βαλανείων άπορία, ού τὸ διόλου, καθάπερ εν δεσμωτηρίφ, εν ενί οἰχήματι καθείρχθαι, οὐ τὸ μή χινεζσθαι, ούπερ άει συνεχώς εδεόμην, ού το καπνώ καλ πυρλ διηνεκώς όμιλείν, ού ληστών φόβος, ού πολιορχία διηνεχής, ούχ άλλο τῶν τριούτων οὐδὲν ἡμῶν περιγέγονεν. άλλ' ύγιεινότερον = διαχείμεθα ή αὐτόθι Τιμεν, πολλή μέντοι χεχρημένοι τή ἐπιμελεία. Ταῦτα ούν πάντα λογιζομένη, διαχρούου την χατέχουσάν σε νῦν ὑπὲρ τούτων ἀθυμίαν, καὶ μὴ σαυτὴν ἀπαίτει δίχας περιττάς και χαλεπάς. "Επεμψά σοι άπερ Εγραψα πρώην, ότι τον έαυτον ούχ άδιχούντα ούδελς ξτερος παραδλάψαι δυνήσεται · καλ τουτον ήγωνίσατο τὸν ἀγῶνα ὁ λόγος, ὄν ἀπέσταλκά σου τῆ τιμιότητι νῦν. Συνεχῶς δὴ οὖν αὐτὸν ἐπέρχου · εί δὲ ὑγιαίνοις, καὶ ἐπὶ γλώττης φέρε. Ίχανὸν γάρ ἔσται σοι φάρμα-200, εάν εθέλοις. Εί δε φιλονειχοίης ήμεν, χαι μήτε θεραπεύοις σαυτήν, μήτε μυρίας άπολαύουσα παραινέσεώς τε και παρακλήσεως, βουληθείης άνενεγκείν έκ των τελμάτων της άθυμίας, ού ράδίως ούδε ήμεις ύπαχουσόμεθα πρός τό πυχνάς σοι καί μαχράς πέμπειν έπιστολάς, εί μηδέν μέλλοις έντευθεν περδαίνειν είς εύθυμίαν. Πώς ούν τούτο εἰσόμεθα; Ούχ ἐὰν λέ-Υης, άλλ' έὰν διὰ τῶν πραγμάτων δειχνύης, ἐπεὶ καὶ νῦν Εφης μηθέν τῶν ἄλλων, άλλά την άθυμίαν σοι την νόσον είργάσθαι ταύτην. Έπελούν αὐτή τοῦτο ώμολόγησας, αν μή τῆς άρρωστίας ἀπαλλαγῆς, οὐ πεισόμεθα, ότι και της άθυμίας άπηλλαξαι. Εί γέρ αυτη έστιν ή την νόσον ποιούσα, καθώς και αυτή ἐπέσταλκα;, εύδηλον δτι λυθείσης αύτης κάκείνη συναναιρεθήσεται, και τῆς ρίζης άνασπασθείσης, και οι ταύτης συναπολλυνται χλάδοι. 'Ως εάν μένωσιν άνθοῦντες χαὶ ἀχμάζοντες, καὶ καρπὸν φέροντες τὸν οὐ πρέποντα, ού δυνάμεθα πεισθηναι, ότι της ρίζης ηλευθέρωσαι. Μή τοίνυν μοι βήματα, άλλά πράγματα δείξον, κάν δγιαίνης, δψει πάλιν έπιστολάς πεμπομένας σοι λόγων ύπερδαινούσας μέτρον. Μή δή μιχράν νόμιζέ σοι παράκλησιν είναι, ότι ζώμεν, ότι ύγιαίνομεν, ότι έν σοσαύταις πραγμάτων δντες περιστάσεσιν, νόσου καλ ἀρρωστίας ἀπηλλάγμεθα, ὁ τοὺς ἐχθροὺς ἡμῶν,[577] ώς έγνων, σφόδρα λυπεί και όδυνα. Ακόλουθον ούν και ύμας μεγίστην ταύτην ήγεισθαι παράκλησιν, καί

Duo mes. & ) ' bytetyótepot.

κεφάλαιον παραμυθίας. Μή κάλει την συνοδίαν σου ξρημον, την νύν μειζόνως ἐν ούρανοῖς ἐγγεγραμμένην διὰ τῶν παθημάτων, ὧν ὑπομένει. Σφόδρα ἤλγησα ὑπὲρ Πελαγίου τοῦ μονάζοντος. Ἐννόησον τοίνυν δαων ἄξιοι στεφάνων εἰσὶν οἱ γενναίως στάντες, ὅταν ἄνδρες ἐν τοσαύτη ἀσκήσει διαγαγόντες καὶ καρτερία, οὕτω φανῶσιν ὑποσυρόμενοι.

# Πρός την αυτην έπιστολή Ε'.

α'. Έπετάθη τὰ τῆς θλίψεως ὑμῖν, καὶ πλατύτερα πάλιν ετέθη τὰ σκάμματα, καὶ μακρότεροι τῶν δρόμων οί δίαυλοι, και πρός μείζονα φλόγα των επιδουλευόντων ύμιν αίρεται ό θυμός. 'Αλλ' ού θορυδείσθαι, ούδλ ταράττεσθαι, άλλά διὰ ταῦτα μὲν οὖν μάλιστα χαίρειν δεί, και σκιρτάν, και στεφανούσθαι, και χορεύειν. Εί γάρ μη χαιρίας έν τοίς ξμπροσθεν έδώχατε τῷ διαδόλψ τὰς πληγὰς, ούχ ἄν οῦτως ἡγριώθη τὸ θηρίον, ώς και περαιτέρω προελθείν. Δείγμα τοίνυν και της ύμετέρας άνδρείας και νίκης, και της ήττης έκείνου της πολλης, το μειζόνως εφάλλεσθαι, καλ έπιπηδάν, και πλείονα έπιδείκνυσθαι την άναισχυντίαν, και δαψιλέστερον έκχειν τον ίον. Έπει και έπι τοῦ μακαρίου Ἰωδ, ἐπειδη ἐν τῆ τῶν χρημάτων άποδολή ήττήθη, και τή των παίδων άφαιρέσει, δείγμα και τότε έκφέρων τοῦ χαλεπά τραύματα δέξασθαι, ἐπὶ τὸ χεφάλαιον ὥρμησε τῶν χαχῶν, τἡν τῆς σαρχός πολιορχίαν, την τῶν σχωλήχων πηγήν, τὸν των τραυμάτων χορόν. Χορόν γάρ αύτον έγω, και στέφανον καλῶ, καὶ μυρίων βραδείων ἐσμόν. Καὶ οὐδὲ ένταῦθα ἔστη · άλλ' ἐπειδή οὐδὲν ὑπελείπετο ἔτερον αὐτῷ μηχάνημα τοιοῦτον (ὡς γὰρ ἔσχατον ὅρον συμφορών, ούτως τὴν νόσον ἐπήγαγεν ἐχείνην), καὶ ἔτερα πάλιν έχίνει μηχανήματα, γυναϊχα όπλίζων, τούς φίλους παροξύνων, τους οικέτας διεγείρων και θηριώδεις ποιών, και διά πάντων τὰ τραύματα ἀναξαίνων. 🛈 δή και νύν επιχειρών ού παύεται. άλλά κατά τῆς έαυτου πεφαλής. ώς τά γε ύμέτερα έντευθεν λαμπρότερα και μείζονα και φαιδρότερα καθ' έκάστην γίνεται την ημέραν, πλείων ύμιν ό πλούτος, δαψ:λεστέρα ή έμπορία, επάλληλοι και συνεχείς οι στόφανοι, πολλή δι' αὐτῶν τῶν δεινῶν τῆς ἀνδρείας ὑμἶν ή προσθήκη, και αι έπιδουλαι των έχθρων άλειμμα γίνονται τῆς χαρτερίας τῆς ὑμετέρας. Τοιαύτη γάρ τῆς θλίψεως ἡ φύσις τοὺς πράως αὐτἡν καὶ γενναίως φέροντας άνωτέρους ποιεί των δεινών, ύψηλοτέρους τῶν τοῦ διαδόλου βελῶν, καὶ παιδεύει καταφρονείν των επιδουλών. Έπει και τά δένδρα τά μεν πκιατροφούμενα, μαλακώτερα γίνεται, καλ πρός την καρπών λένετιν [218] αχδυατοτεία. τα οξ αξύων ανωπαγίτ όμιλοῦντα, καὶ πνευμάτων δεχόμενα ἐμδολάς, καὶ θέρμην άκτίνος, αὐτά τε Ισχυρότερα καθίσταται, καὶ τοίς φύλλοις κομά, και τῷ καρπῷ βρίθεται. Ούτω και έπι της θαλάσσης συμδαίνειν είωθεν. οι μέν γάρ πρώτον επιδάντες νηὸς, κᾶν σφόδρα γενναῖοί τινες τυγχάνωσιν δντες, ὑπὸ τῆς ἀπειρίας ταράττονται, θορυθούνται, σκοτοδίνοις ιλίγγοις κατέχονται οι δε

πολλά διαδάντες πελάγη, και πολλούς ύπομείναντες χειμώνας, και υφάλους και σκοπέλους, και σπιλάδας, καὶ θηρίων ἐφόδους, καὶ πειρατῶν ἐπιδουλάς, καὶ καταποντιστών, καλ συνεχών άνασχόμενοι χειμώνων, των επί γης λοιπον βαδιζόντων θαρραλεώτερον επί τῆς νηὸς κάθηνται, οὐκ ἔνδον παρὰ τὴν τρόπιν, ἀλλὰ και αύτοις ενιζάνοντες τοις τοίχοις της νηός, και επί πρώρας και ἐπὶ πρύμνης ἀδεῶς Ιστάμενοι· και οι πρὸ τούτου ἐπ' δψιν μετὰ τρόμου καὶ φόδου κείμενοι, μετά την πολλην του χειμώνος πείραν, και σχοίνον ελχουσι, χαὶ Ιστία ἀνάγουσι, χαὶ χωπῶν ἄπτονται, καλ πανταχοῦ τῆς νηὸς μετὰ εὐχολίας περιτρέχουσι. Μηδέν τοίνυν ύμας θορυδείτω των συμπιπτόντων. Είς τοῦτο γὰρ ἡμᾶς κατέστησαν οἱ ἐχθροὶ ἄκοντες, είς τὸ μὴ δύνασθαι χαχῶς παθεῖν πάντα μὲν αὐτῶν χενιύσαντες τὰ βέλη, οὐδὲν δὲ πλέον ἐντεῦθεν ἀνύσαντες, ή το καταισχύνεσθαι, καὶ γελάσθαι, καὶ ὥσπερ κοινοὺς τῆς οἰχουμένης ἐχθροὺς, οὕτω πανταχοῦ φαίνεσθαι 👢 Ταῦτα τῶν ἐπιδουλευόντων τὰ ἐπίχειρα, τοῦτο τῶν πολέμων το τέλος. Βαδαί, πηλίχον έστιν ή άρετή, καὶ τῶν παρόντων ὑπεροψία πραγμάτων. δι' ἐπιδουλών κερδαίνει, διά των επιδουλευόντων στεφανουται, διά τῶν κακῶς ποιούντων διαλάμπει μειζόνως, διά των επισύρειν επιχειρούντων ίσχυροτέρους ποιεί τούς μετιόντας αὐτὴν, ὑψηλοτέρους, ἀχειρώτους, ἀναλώτους, ούχ δπλων, ού δοράτων δεομένους', ού τειχῶν, ού τάφρων, ού πύργων, ού χρημάτων, ού στρατοπέδων, άλλά γνώμης στερράς μόνον, καλ άπεριτρέπτου ψυχῆς, και πάσαν άνθρωπίνην επιδουλήν ελέγχει.

β'. Ταῦτα οὖν, δέσποινά μου θεοφιλεστάτη, καὶ σαυτῆ και ταις μετά σου τον καλον τουτον άγωνα άγωνιζομέναις επάδουσα, άνίστη ο τά φρονήματα πασών, συγκροτούσά σου την παράταξιν, ώστε διπλούν και τριπλούν και πολλαπλασίονα γενέσθαι σοι τὸν στέφανον της άρετης, δι' ών τε αυτή πάσχεις, δι' ών τε έτέρας ε είς ταῦτα ἐνάγεις· καὶ πείθουσα πάντα πράως φέρειν, και ύπεροράν των σκιών, και καταφρονείν τῆς τῶν ὀνειράτων ἀπάτης, καὶ καταπατείν τὸν πηλόν, καὶ τοῦ καπνοῦ μηδένα ποιείσθαι λόγον. καὶ τὰς ἀράχνας μή νομίζειν ὑμῖν διενοχλεῖν, καὶ παρατρέχειν τὸν σηπόμενον χόρτον. Ταῦτα γὰρ ἄπαντα της ανθρωπίνης εύημερίας ή ματαιότης, και τούτων δὲ εὐτελέστερα. Καὶ ούχ ἄν τις ραδίως εἰχόνα εῦροι άκριδως αύτης την ματαιότητα παριστώσαν. Μετά γάρ τῆς οὐδενείας ταύτης οὐ μικράν φέρει καὶ [579] βλάδην τοῖς πρὸς αὐτὰ ἀ κεχηνόσιν, οὐκ ἐν τῷ μέλλοντι μόνον αἰῶνι, άλλὰ καὶ ἐν τῷ παρόντι βίφ, καὶ κατὰ ταύτας τὰς ἡμέρας, ἐν αἶςδοχοῦσιν αὐταῖς ἐντρυφάν. Καθάπερ γὰρ ἡ ἀρετἡ, καὶ κατ' αὐτὸν τὸν καιρὸν καθ' ον πολεμεϊται, σχιρτά καλ θάλλει, καλ φαιδροτέρα δείγνυται· ούτω καὶ ή κακία, καὶ κατ' αύτὸν τὸν καιρὸν καθ' δν θεραπεύεται καλ κολακεύεται, δείκνυσιν αύτῆς τὴν ἀσθένειαν, καὶ τὸν πολύν γέλωτα, καὶ τὴν άφατον χωμφδίαν. Τί γάρ, είπέ μοι, τοῦ Κάῖν έλεεινότερον γέγονε, καί κατ' αύτον τον καιρόν, καθ'

a Duo mss. πανταχού φονεύεσθαι.

h Savil. conj. ἀνίστα.

Lidem erepouc.

d lidem πρός αὐτήν. Paulo post duo mse. δοχούσιν αὐτῆς εντρυφάν, unus αὐτοίς. Edit. αὐταίς,

ον εδόκει κρατείν του άδελφου, καλ περιγεγενήσθαι. και του θυμού και της όργης έμπεφορησθαι, έκείνης της άδίχου χαι μυσαράς; τι δε της δεξιάς εχείνης ἀκαθαρτότερον, της δοκούσης νενικηκέναι, της δεξι**άς,** ή την πληγην επήγαγεν, και τον φόνον ειργάσατο, και της αισχίστης γλώττης, ή τον δόλον Ερραψε, και τὰ δίχτυα ήπλωσεν; Καὶ τί λέγω τὰ μέλη τὰ τὸν φόνον έργασάμενα; Καὶ γὰρ ὅλον τὸ σῶμα ἐκολάζετο, τῷ στεναγμφ, τφ τρόμφ διηνεχώς παραδοθέν. "Ω χαινών πραγμάτων! ὢ παραδόξου νίκης! ὧ ξένου τροπαίου! O μέν σφαγείς και νεκρός κείμενος έστεφανούτο και άνεχηρύττετο ό δὲ νιχήσας καὶ περιγεγονώς, οὐ μόνον άστεφάνωτος ξιμενεν ο, άλλὰ δι' αὐτὸ μέν οὖν τούτο ἐχολάζετο, χαὶ ἀφορήτοις παρεδίδοτο τιμωρίαις. και διηνεκεί βασάνφ. και του κινουμένου και ζώντος καὶ φθεγγομένου ὁ πεπληγώς καὶ τεθνεώς, καὶ τοῦ φθεγγομένου ὁ ἄφωνος κατηγόρει· μάλλον δὲ ούδὲ ὁ τεθνεώς, άλλά το μέν αξμα ψιλον, και τοῦ σώματος χωρισθέν, ήρχεσεν είς τοῦτο μόνον. Τοσαύτη τῶν έναρέτων ή περιουσία, καὶ τελευτησάντων τοσαύτη τῶν πονηρών ή άθλιότης, και ζώντων. Εί δὲ ἐν τῷ σκάμματι τοιαύτα τὰ βραδεία, ἐννόησον μετά τοὺς ἀγώνας ήλίκαι αι άμοιδαλ, έν τῷ καιρῷ τῆς ἀντιδόσεως, ἐν τη χορηγία των άγαθων έχείνων, των πάντα ύπερδαινόντων λόγον. Τὰ μὲν γὰρ λυπηρά, οἶα ἄν ἢ, παρά άνθρώπων ἐπάγεται, καὶ μιμεῖται τῶν ἐπιφερόντων την ευτέλειαν· τά δε δώρα και αι άμοιδαι παρά του θεοῦ δίδονται· διὸ καὶ τοιαῦτά ἐστιν, οἶα εἰκὸς παρά της αφάτου δωρεάς έχεινης διδόμενα. Χαίρε τοίνυν χαὶ εύφραίνου, στεφανηφοροῦπα, πομπεύουσα, τὰ χέντρα των εχθρών καταπατούσα μάλλον, ή πηλον Ετεροι. Και δήλου συνεχώς ήμιν τα περι της ύγιείας σου, ΐνα και έντεῦθεν πολλην καρπωσώμεθα την εὐφροσύνην. Οἶσθα γὰρ ὡς οὐ μικρὰ ἡμῖν ἔσται παραμυθία, καὶ ἐν ἐρημία καθημένοις, ὅταν συνεχῶς μανθάνωμεν περί της ρώσεως της σης. "Ερρωσο.

## Πρός την αυτην έπιστολή Γ'.

α'. 'Απ' αὐτῶν ἀναδὰς τῶν τοῦ θανάτου πυλῶν, ταῦτα έπιστέλλω πρός την σην χοσμιότητα . διό χαλ σφόδρα ησθην, ότι νύν άπηντήκασιν οί παίδες είς λιμένα [580] λοιπόν όρμίζουσιν ήμιν. Εί γάρ πελαγίψ μοι σαλεύοντι έτι, και τὰ χαλεπὰ τῆς ἀρρωστίας ἐκδεχομένω κύματα συνήντησαν, ούδὲ ἀπατῆσαί μοι βάδιον ῆν την σήν εύλάδειαν, χρηστά άντι δυσχερών άπαγγέλλοντι. Καὶ γάρ ὁ χειμών τοῦ συνήθους γενόμενος σφοδρότερος, χαλεπώτερον ήμιν και τοῦ στομάχου τὸν χειμώνα ἐπήγαγε· καὶ νεκρών οὐδὲν ἄμεινον τοὺς δύο διετέλεσα μῆνας τούτους, άλλά καὶ χαλεπώτερον. Τοσούτον γάρ έζων, όσον επαισθάνεσθαι των πάντοθεν χυκλούντων με δεινών, καὶ πάντα μοι νὺξ ῆν, καὶ ήμέρα, και δρθρος, και μεσημορία μέση, και διημέδεπολ εψ κγιλύ μδοαυγωίτελος. και habia huxangμενος, ούχ ζοχυον την έχ τοῦ χρυμοῦ βλάδην άποτι-

e Duo mss. ἀστεφάνωτος ἀπήει.

dunt, tametsi admodum strenui sint, ob navigandi insolentiam perturbantur, tumultuantur, tenebricosa vertigine corripiuntur: at qui multa maria peragrarunt, ac multas tempestates, et saxa latentia sub undis, et scopulos, et belluarum impetus, et prædonum ac piratarum insidias pertulerunt, et continuas procellas sustinuerunt, fidentiore deinceps animo, quam qui in terra ambulant, in navi se ent, non intus dumtaxat ad carinam, sed etiam in ipsis navis lateribus insidentes, atque tum in prora, tum in puppi sine ullo metu stantes : et qui prius ante omnium oculos cum metu ac tremore jacebant, posteaquam diuturnum tempestatis periculum fecerunt, jam et funem trahunt et vela pandunt, remos capessunt, atque in omnes navis partes facile concursant. Quocirca ne quid eorum quæ accidunt, vos perturbet. Huc enim nos hostes vel inviti redegerunt, ut nullo jam malo affici queamus, quippe qui effusis omnibus suis telis, nullum binc aliud emolumentum perceperint, quam ut ignominia perfundantur, et irrideantur, atque ut communes orbis universi hostes ubique conspiciantur. Hæc insidiatorum præmia sunt: bic bellorum finis. Papæ, quanta res est virtus, et præsentium rerum contemptio ! per insidias lucra comparat, per insidiatores coronam consequitur; per eos a quibus male mulctatur, illustrius splendet; per eos qui hoc agunt ac moliuntur, ut ipsam dejiciant, homines sui studiosos firmiores, sublimiores, invictos et inexpugnabiles reddit, non lanceis, non mænibus, non vallo, non turribus, non pecuniis, non militaribus copiis, sed firma tantum voluntate animique constantia opus babentes: ac denique humanas omnes insidias vincit.

2. Illam cui scribit, ut forti animo sit hortatur. Humanæ felicitatis vanitas. — Hæc igitur, religiosissima domina mea, tum tibi ipsi, tum iis quæ tecum præclarum hoc certamen obeunt, accinens, da operam ut omnium animos erigas, tuamque aciem instruas, quo tibi duplex et triplex, ac multo etiam copiosior virtotis corona comparetur, tam per ea quæ ipsa perpeteris, quam quia alios ad eadem subeunda impellis, eosque adducis ut leviter ac placide omnia ferant, et umbras contemnant, atque insomniorum imposturam aspernentur, ac lutum proculcent, nullamque fumi rationem habeant, nec aranearum telas molestiæ quidquam vobis afferre existiment, fœnumque putredini obnozium prætereant. Nam humanæ felicitatis vanitas id omne est, atque adeo his omnibus rebus vilior. Nec facile quisquam simulacrum ullum reperire queat, quod ipsius vanitatem exacte repræsentet. Siquidem præter hanc vanitatem haud parvum insuper iis qui ipsi inhiant detrimentum affert, non in future dumtaxat zvo, sed etiam in przesenti vita, atque ipsismet etiam diebus, quibus magna sibi ex iis voluptate affici videntur. Quemadmodum enim virtus, zum etiam cum bellum adversus eam geritur, exsultat et floret, ac splendidius lucet : eodem modo improbitas, tum etiam cum colitur atque observatur, imbecillitatem suam prodit, atque ingentem risum, cosacediamque omni sermonis facultate superiorem

ostendit. Quid enim, quæso, Caino miserabilius fuit. eo etiam tempore quo fratrem vicisse ac superasse atque iniquam illam et exsecrandam iracundiam animique concitationem explevisse videbatur? quid impurius dextra illa, quæ vicisse visa suit? dextra, inquam, quæ plagam inflixerat et cædem perpetrarat ? quid fœdissima illa lingua, quæ fraudem texuerat, et laqueos expanderat? Quid autem membra ea commemoro, quæ cædem admiserant? Nam corpus universum excruciabatur, perpetuo gemitui ac tremori mancipatum. O singuiarem rerum novitatem! o admirandam victoriam ! o novum tropæi genus ! Is qui obtruncatus fuerat, atque exanimis jacebat, corona donabatur ac celebrabatur : qui autem vicerat et superior discesserat, non modo coronæ expers manebat, verum hoc etiam nomine in cruciatu versabatur et intolerando supplicio perpetuoque tormento addicebatur; atque eum qui motu et vita præditus erat, is qui percussus fuerat ac mortem oppetierat, eum qui loquebatur, is qui vocis expers erat, accusabat : imo vero ne mortuus quidem ipse, verum et sanguis, etiam a corpore sejunctus, ad eam rem vel solus sufficiebat. Tanta hominum virtute præditorum, etiam mortuorum, vis est ! tanta rursum improborum, etiam viventium, miseria! Porro cum in ipso certamine tanta præmia sint, cogites velim quanta post certamina merces futura sit, cum piis viris præmia referentur, ac bona illa quæ omnem sermonem superant, ipsis suppeditabuntur. Molestiæ namque, quæcumque tandem illæ fuerint, ab hominibus inferuntur : ac proinde inferentium vilitatem imitantur; at dona et præmia a Deo tribuuntur : ob idque etiam ejusmodi sunt, qualia ea esse par est, quæ ab illa ineffabili munificentia conceduntur. Gaude igitur et lætare, corollis caput redimiens, ac triumphans, hostiumque aculeos magis proculcans, quam lutum alii. Ac de tua valetudine quam creberrime fac nos certiores, ut hinc quoque ingentem voluptatem capiamus. Non enim te fogit magnæ nobis, etiam in solitudine, eam rem consolationi fore, cum de tua sanitate quam sæpissime ad nos literæ afferentur. Vale.

## Ad eamdem epistola VI. (Cucuso anno 405.)

1. Ab ipsis mortis januis revocatus hæc ad te scriba: eoque etiam nomine pueros tuos nunc denique ad nos accessisse, vehementer gavisus sum, cum janı ad portum appelleremus. Nam si mihi, cum adhuc in mari jactarer, gravesque morbi fluctus exspectarem, occurrissent, pietatem tuam fallere mihi non facile fuisset, læta pro tristibus nuntianti. Iliems enim gravior quam solebat exorta, graviorem quoque nobis stomachi hiemem invexit: nihiloque melius ac commodius, quam qui mortem obierunt, imo etiam gravius, hos duos menses confeci. Hactenus enim lucis bujus usura fruebar, ut malerum, quibus undique cingebar, sensu afficerer; omniaque mihi noctis instar erant, hoc est tam dies, quam diluculum, atque ipsa meridies: totosque dies lecto assixus exigebam; cumque innumeras rationes comminiscerer, contractum

tamen ex acerrimo frigore detrimentum haudquaquam excutere poteram : quamvis enim ignem etiam accenderein, et gravissimum fumum perferrem, et cubiculo inclusus tenerer, sexcentisque pannis memet obvolverem, ae ne limen quidem excedere auderem, nihilominus extremos cruciatus patiebar : quippe cum vomitus subinde orirentur, capitis dolores, cibi fastidia, perpetuæque vigiliæ. Noctis ergo pelagus usque adeo longum insoninis exigebam. Verum ne commemorandis rebus molestis diutius immerans, animum tuum vexem, his omnibus nunc liberati sumus. Nam simulatque ver adfuit, atque exigua quedam aeris mutatio contigit, omnia sponte sua dilapsa sunt. Attamen magna mihi adhuc in victus ratione eura opus est; ac proinde operam do ut levem sarcinam stomacho imponam, quo eam facile digerere queat. Illud vero non vulgari sollicitudine nos affecit, quod te extremo vitæ spiritu conflictari intelleximus. Quamquam pro ingenti meo erga te amore ac rerum tuarum cura et sollicitudine, antequam etiam literas tuas reciperem, hac cura solutus sum: permulti enim istine ad nos venerunt, teque commoda valetudine esse mintiarunt.

Præsentis vitæ calamitates mera fabula sunt. - Ac nunc majorem in modum lætor et gaudeo, non tantum quod morbo liberata sis, sed potissimum quod ea, quæ accidunt, adeo fortiter ac generose feras, Abulam nimirum hæc omnia vocans; tum etiam, quod majus censendum est, quia etiam corporis morbo hujusmodi nomen imposuisti, quod quidem strenuæ animæ est, ac fortitudinis fructu abundantis. Nam incommodas et adversas res non modo forti animo ferre, sed ne quidem cum adsunt persentire, verum eas pro nihilo putare, ac perfacili negotio patientiæ coronam adipisci, non inborantem, non sudantem, non negotia habentem, nec aliis facessentem, verum tamquam exsilientem ac tripudiantem, hoc demum perfectissime ac numeris omnibus absolute philosophiæ argumentum est. Ideo gaudeo et exsuko, ac præ voluptate volito, nec præsentis solitudinis cæterarumque ærumnarum sensu afficior, sed lætor ac voluptate perfundor, deque tua animi magnitudine crebrisque victoriis vehementer glorior, non tua dumtaxat, sed etiam magnæ illius ac numerosissimæ civitatis causa, cui etiam turris et portus ac muri loco exstitisti, luculentam per res ipsas vocem emittens, atque in tuis calamitatibus utrumque hominum genus erudiens, ut ad hujnsmodi certamina prompte atque impigre sese accingant, ac cum omni animi fortitudine in arenam descendant, collectosque ex huiusmodi certaminibus sudores facile ferant. Quodque mirabile est, non in forum te injiciens, nec in mediam civitatem progressa. sed in exiguo cubiculo ac thalamo sedens, lis qui adsunt animum addis, cosque ad certamen acuis, marique ita furente, ac fluctibus adeo intumescentibus, scopulisque et latentibus sub unda saxis et petris, ac truculentis belluis undique sese estendentibus, atque altissima nocte cuncta occupante, tu, velut meridiano et tranquillo tempore, ventoque ad puppin

flante, sic expansis patientiæ velis summa cum facilitate navigas, tantumque ab eo abes ut gravi hac tempestate obruaris, ut ne leviter quidem aspergaris: idque sane merito: hujusmodi enim sunt virtutis gubernacula. Et quidem mercatores et gubernatores, ac nautæ, et vectores, cum nubium concursum, aut sævorum et immanium ventorum impetum, rapidosque fluctus majorem in modum spumantes conspiciunt, naves intra portum continent. Quod si etiam fortasse in mari jactentur, quidvis faciunt ac moliuntur, ut ad littus, aut insulam, autripam aliquam navim appel-Iant. At tu, cum sexcenti venti, cum tot immanes fluctus omni ex parte inter se collidantur, cum mare ab imis usque gurgitibus ob tempestatis acerbitatem sursum erumpat, atque alii pessum ierint, alii exstincti supra undas emineant, cæteri in tabula nudi ferantur; ipsa in medium malorum pelagus insiliens, omhia hæc fabulam appellas, prospero cursu in tempestate navigans: neque id mirum. Navarchi enim, quantumvis scientiam illam teneant, artem tamen, qua omni tempestati reluctentur, non habent : eoque etiam fit, ut certamen cum fluctibus sæpe fugiant. At tibi scientla est omni tempestate superior, nimirum philosophici animi robur, quod et innumeris exercitibus valentius est, et quibusvis armis potentius, et turribus atque muris tutius. Militibus quippe arma et muri, et turres, ad corporis dumtaxat præsidiom adjumento sant, idque etiam non semper, nec perpetuo: nonnumquam enim omnia ista vincuntur, eosque qui ad se confugiunt, præsidio suo destitutos relinquunt. At vero arma tua, non barbarica tela, non hostium machinas, non hujusmodi impetus et astus fregerunt, sed ipsas naturæ necessitates protriverunt, ac tyrannidem sustulerunt, earumque arcem humi prostraverunt. Ac cum dæmonibus perpetuo dimicans, innumeras palmas adepta, nullam plagam accepisti; verum inter densissimas sagittas incolumis perstitisti, ac tela ca quæ in te conjiciuntur, in cos rursum, a quibus missa sunt, resiliunt. Hæc nimirum artis tuæsapientia est, ut per ea mala quæ tibi inferuntur, eos, a quibus inferuntur, ulciscaris, et per insidias quætibi comparantur, eos qui bellum tibi indicunt, mærore afficias, amplissimam scilicet adipiscendæ majoris gloriæ segetem habens illorum improbitatem. Quæ cum et comperta habeas, et reipsa persentias, non abs re fabulam hæc omnia nuncupas. Quidni enim, quæso, fabulam appelles, cum corpus mortale nacta sis, et tamen mortem perinde contemnas, ut qui exteram deserere, atque ad suam patriam redire festiment? cum in acerbissimo morbo verseris, et tamen suavius quam qui optima valetudine ac vegeto corpore sunt, degas, ut que nec contumeliis dejiciaris, nec honoribus aut gloria attollaris, id qued multis innumerorum malorum causa fuit, qui, cum etiam in sacerdotii manere folsissent, atque ad extremam senectutem et canitiem pervenissent, hinc tandem corruerunt, ac cuivis tamquam commune quoddam theatrum proponuntur? At tibi, que et femina es, et gracifi admedum corpore, et tot ac tentes Impetus sustinuisti, non modo nil tale ac-

νάξασθα: · άλλά καὶ πῦρ ἀνακαίων €, καὶ καπνοῦ χαλεπωτάτου άνεχόμενος, και εν ενι δωματίω καθειργμένος, και μυρία επιδλήματα έχων, και μηδέ τὸν ούδὸν ὑπερύηναι τολμῶν, τὰ ἔσχατα ἔπασχον, έμετων τε συνεγώς επιγινομένων πεφαλαλγίας, άνορεξίας, άγρυπνίας διηνεχούς. Τά γούν πελάγη της νυχτός τὰ ούτω μαχρά άγρυπνῶν διετέλουν. 'Αλλ' ενα μή πλέον τοίς δυσχερέσιν ένδιατρίδων χατατείνω σου την διάνοιαν, πάντων άπηλλάγμεθα τούτων νύν. Όμου τε γάρ ἐπέστη τὸ ἔαρ, καὶ μικρά τις τοῦ ἀέρος γέγονε μεταδολή, αὐτόματα πάντα ἐλύθη. 'Αλλ' ὅμως καὶ νῦν πολλής δέομαι τῆς ἀχριδείας χατά την δίαιταν. διά δή τούτο χούφον ποιώ τῷ στομάχω τὸ φορτίον, ώστε αύτο δύνασθαι καλ ρφδίως διατιθέναι. Ούχ ώς έτυχε δέ ήμας κατέστησεν έν φροντίδι και το μαθείν πρός έσχάτας άναπνοάς είναι σου την ποσμιότητα. 'Αλλ' όμως διά το στέργειν σφόδρα και μεριμνάν 🕨 χαὶ φροντίζειν τὰ σὰ, καὶ πρὸ τῶν γραμμάτων τῆς τιμιότητός σου, ταύτης άπηλλάγημεν τῆς μερίμνης, πολλών έχειθεν έλθόντων και άπαγγειλάντων τά περί જમુંદ્ર ઇγાદીવદ જનેદ વનેદ.

Και νῦν χαίρω σφόδρα και εύφραίνομαι, ούχ ότι τής άρρωστίας άπηλλάγης μόνον, άλλά πρό πάντων, ότι ούτω γενναίως φέρεις τά συμπίπτοντα, μύθον Exave rauta xadousa, xal to of heitor, ou nat th του σώματος άρφωστία ταύτην περιέθηχας την προσηγορίαν, ο ψυχῆς έστι νεανικῆς καὶ πολλῷ τῷ τῆς **ἀνδρ**ίας βρυούσης καρπφ. Το γάρ μη μόνον φέρειν γενναίως τὰ δυεχερή, άλλὰ μηδὲ παρήντων αὐτῶν αίσθάνεσθαι, άλλ' ύπερορφίν και μετά πολλής τής άπραγμοσύνης τον της ύπομονής άναδήσασθαι στέφανον, οὐ χάμνουσαν, οὐδὲ ίδροῦσαν, οὐδὲ πράγματα έχουσαν, οὐδὲ ἐτέροις παρέχουσαν, άλλ' ώσπερ σχιρτώσαν καὶ χορεύουσαν, τοῦτο τῆς ἀκριδεστάτης φιλοσοφίας εστίν απόδειξις. Διά ταῦτα χαίρω καί σπιρτώ, πέτομαι ύπο της ήδονης, ούκ αἰσθάνομαι της παρούσης έρημίας, ούδε των λοιπών περιστάσεων, εύφραινόμενος καλ γαννύμενος, καλ σφόδρα [581] παλλωπιζόμενος έπὶ τῆ σῆ μεγαλοφροσύνη καὶ ταξς έπελλήλοις γίχαις, οδ διά σε μόνον, άλλά χαι διά την μεγάλην και πολυάνθρωπον πόλιν εκείνην, ή και άντι πύργου και λιμένος γέγονας και τείχους, λαμπράν την διά τῶν πραγμάτων ἀφιείσα φωνήν, καὶ Ακάτερον το γένος αν τούς παθήμασί σου παιδεύουσα, παι αποδύεσθαι ράδιως πρός τοιούτους άγωνας, και παταδαίνειν είς τὰ σκάμματα μετὰ ἀνδρείας ἀπάσης, καλ φέρειν εθκόλως τούς έχ των τοιούτων άγώνων δορώτας. Και το δή θαυμαστόν, ότι ούχ τις άγοραν έμβάλλουσα, ούδε τὰ μέσα τῆς πόλεως καταλαμβάworde, axx en olxioxi poaxel xel baxalin xebilitali νευροίς, άλείφεις τους έστωτας, και της θαλάττης ούτω μαινομένης, και των χυμάτων ούτω χορυφουμένων, σκοπέλων τε καὶ δφάλων, καὶ σπιλάδων, καὶ θηρίων πάντοθεν άγρίων άναφαινομένων, καλ γυπτός βαθυτάτης πάντα κατεγούσης, ώσπερ έν μεσημβρία και γαλήνη και κατά πρύμναν τοῦ πνεύματος ίστα-

μένου, οδτως άναπετάσασα της ύπομονης τὰ Ιστία. μετά πολλής πλέεις τής εὐχολίας, οὐ μόνον οὐ χλυδωνιζομένη ύπο του χαλεπου τούτου χειμώνος, άλλ' οὐδὲ περιββαντιζομένη · καὶ μάλα γε εἰκότως · τοιαῦτα γάρ τῆς άρετῆς τὰ πηδάλια. Καὶ ἔμποροι μὲν, καὶ κυδερνήται, και ναυται,και πλωτήρες, επειδάν ίδωσι νοφῶν συνδρομήν, ξι ἀγρίων ἀνέμων ἐμδολήν, ξι τὸ ρόθιον τοῦ χύματος σφοδροτάτω ζέον άφρῷ, εἴσω λιμένος τὰ πλοία κατέχουσιν· εί δέ που καὶ τύχοιεν ἐν πελάγει σαλεύοντες, πάντα ποιούσι καὶ μηχανώνται, ώστε πρός δρμον, ή νήσον, ή άπτην προσορμίσαι το σπάφος. Σύ δὲ μυρίων πνευμάτων, τοσούτων άγρίων χυμάτων πάντοθεν συρφηγνυμένων, του βυθού τῆς θαλάττης άναστραφέντος διά την χαλεπότητα του χειμώνος, καί τῶν μὲν ὑποδρυχίων γενομένων, τῶν δὲ ἐπιπλεύντων νεχρών τοις υδασιν, έτέρων γυμνών έπι σανίδος φερομένων, είς μέσον άλλομένη τὸ πέλαγος τῶν κακῶν, μύθον άπαντα ταύτα καλείς, έξουρίας έν γειμώνε πλέουσα · καὶ μάλα εἰκότως. Οἱ μὲν γὰρ κυδερνῆται, παν μυριάκις ώσι σοφοί την έπιστήμην έκείνην, άλλ' ούχ έχουσι τέχνην άρχοῦσαν άντιστῆναι παντί χειπωνι. οις κας δεπλοπαι μογγακις εψη μόρς εφ κηπαεσ μάχην. Σοι δέ έστιν έπιστήμη παντός άνωτέρα χειμώνος, τῆς φιλοσόφου ψυχῆς ἡ δύναμις, ἡ καὶ στρατοπέδων μυρίων εστίν ισχυροτέρα, και δπλων δυνατωτέρα, και πύργων και τειγών άσφαλεστέρα. Στρατιώταις μέν γάρ και δπλα, και τείχη, και πύργοι, πρός σώματος ἀσφάλειαν χρήσιμα μόνον, καὶ τοῦτο οὐκ ἀεὶ, ούδε διά παντός · άλλ' έστιν ότε και ήτταται άπαντα ταύτα, και ερήμους αὐτών προστασίας τους καταφεύγοντας αφίησιν. Τα δε σα ού βέλη βαρδαρικά, ούδε μηχανήματα πολεμίων άνθρώπων, ούδε εφόδους και κλοπάς τοιαύτας διελέγχει, άλλά τάς της φύσεως κατεπάτησεν ανάγκας, και την τυραννίδα κατέλυσε, και την ακρόπολιν αύτων καθείλε. Και δαίμοσι πυχτεύοσσα δτη**ν**εχώς, μυρίας μέν ήρω νίχας, οὐδεμίαν δὲ ἐδέξω πληγήν, άλλ' ἔστηκας ἄτρωτος ἐν τοσαύτη βελών νιφάδι, καὶ τὰ ἀκόντια τὰ κατὰ [582] σοῦ ριπτόμενα πρός τοὺς ἀφιέντας ὑποστρέφει πάλιν: Τοιαύτη σου της τέχνης ή σοφία δι' ων πάσχεις χαχώς, τούς ποιούντας άμύνη δι ών έπιδουλεύη. τούς πολεμούντας λυπεζς, ὑπόθεσεν μεγίστην έγουσα πρός εύδοχιμήσεως άφορμήν μείζονος την έχείνων κακίαν. Ταϋτα καὶ αὐτή είδυἴα καλῶς, καὶ τῆ πείρχ την αίσθησιν έχουσα, είκοτως μύθον άπαντα ταύτα καλείς. Πώς γάρ ούκ διν καλέσης, είπε μοι, μύθον, θνητόν σώμα λαχούσα, καὶ θανάτου ούτω καταφρονούσα, 🖦 οι την άλλοτρίαν ἐπειγόμενοι καταλιπείν, καί πρός την οίκειαν επανελθείν πατρίδα; άρρωστία συζώσα χαλεπωτάτη, και τών εύσαρκούντων καξ σφριγώντων ήδιον διαχειμένη, ούχ ύδρεσι ταπεινουμένη, ού τιμαίς και δόξαις έπαιρομένη, τουτο δή τδ μυρίου πολλοίς αίτιον γενόμενον κακών, οί καί έν τερωσύνη διαλάμψαντες, και πρός έσχατον γήρας έλάσαντες καὶ βαθυτάτην πολιάν, ἐντεῦθεν ώλισθον, και κοινόν πρόκεινται τοξς βουλομένοις κωμιρδείν θέατρον; 'Αλλ' ή γυνή, και άραχνώδες περιπειμένη σώμα, καὶ τοσαύτας ἐνεγκοῦσα προσδολάς, οὐ μόνον ούδεν Επαθες τοιούτον, άλλά παι έτέρους πολλούς

Duo mes. nal nuo avantuv, alii et editi nal nuo avanuav.

Alii δά τὸ σφόδρα μεριμνῷν, οἰε.

παθείν εκώλυσας. Κάκείνοι μεν ούδε μέχρι πολλού τῶν ἀγώνων προελθόντες \*, ἀλλὰ ἐξ αὐτῶν τῶν προοιμίων, και βαλδίδος αὐτῆς, ὡς εἰπεῖν, ἀλλόμενοι κατηνέχθησαν · σὸ δὲ μυριάχις την ἐσχάτην νύσσαν περιελθούσα, καθ' έκαστον δρόμον το βραδείον ήρπασας, ποιχίλα παλαισμάτων ἐπιδειξαμένη χαὶ άγώνων είδη. και μάλα είκότως. Ούδε γάρ εν ήλικία, ούτε εν σώματι τά παλαίσματα τῆς άρετῆς, άλλ' ἐν ψυχῆ μόνη καὶ γνώμη. Οϋτω καλ γυναϊκες έστεφανώθησαν, καλ άνδρες ύπεσκελίσθησαν · ούτω και παίδες άνεκηρύχθησαν, και γεγηρακότες κατησχύνθησαν. 'Δει μέν ούν γρή θαυμάζειν τους μετιόντας άρετην b, μάλιστα δὲ **όταν πολλών αύτην ἀπολειπόντων, εύρεθώσί τινες** αὐτῆς ἀντεγόμενοι. Διὰ δή τοῦτο καὶ τὴν σὴν ἐμμέλειαν θαυμάζειν άξιον μεθ' ύπερδολής, ότι τοσούτων τραπέντων άνδρων, γυναικών, γεγηρακότων, των δοχούντων μεγίστην υπόληψιν έχειν, πάντων επ' δψιν κειμένων, ούδὲ ἐχ πολλῆς πολέμου ρύμης, ούδὲ ἀπὸ σφοδράς τῶν ἐχθρῶν παρατάξεως, ἀλλὰ πρὸ ουμδολης πεσόντων, πρό συμπλοχης ήττηθέντων, αυτή μετά τοσαύτας μάχας καὶ παρατάξεις ού μόνον οὐ κατεμαλακίσθης, ούδε εταριχεύθης τῷ πλήθει τῶν χαχῶν, ἀλλὰ χαὶ νεανιεύῃ μειζόνως, χαὶ τῶν ἀγώνων ή προσθήκη προσθήκην σοι δίδωσιν Ισχύος. Ή γάρ των ήδη κατορθωθέντων μνήμη, καὶ εύφροσύνης, καὶ χαράς, και μείζονός σοι γίνεται προθυμίας ὑπόθεσις. Διά ταῦτα χαίρομεν, σχιρτώμεν, εύφραινόμεθα ού γάρ παύσομαι συνεχώς τοῦτο λέγων, καὶ περιφέρων μου πανταχού της χαρός την υπόθεσιν. "Ωστε εί καλ ό ήμέτερός σε λυπεί χωρισμός, άλλά μεγίστη σοι αύτη των κατορθωμάτων [583] ή παράκλησις · επεί καὶ ήμεῖς τοσούτον ἀπωχισμένοι μῆχος ὁδοῦ, οὐ μικράν έντεῦθεν, ἀπό τῆς σῆς ἀνδρείας λέγω, καρπούμεθα εύφροσύνην.

Πρός την αύτην έπιστολή Ζ',

α'. Τί φής; Ούκ Εστησας τρόπαιον, ούδὲ ήρω νίκην λαμπράν; οὐδὲ ἀνεδήσω στέφανον ἀνθοῦντα διηνεχώς; 'Αλλ' οὐ ταῦτά φησιν ή οἰχουμένη πάσα, ή πανταχοῦ τῆς γῆς ἄδουσά σου τὰ κατορθώματα; Εἰ γὰρ καὶ τὰ σχάμματα, χαὶ οἱ ἀγῶνες ἐν ἐνὶ ῖδρυνται χωρίφ, χαὶ οι διαυλοί σου των δρόμων, και τὰ άντι ιδρώτος αίματος εμπεπλησμένα σου παλαίσματα αὐτόθι γέγονεν. άλλ' ή δόξα τούτων και ή εύφημία τὰ τέρματα κατείληφε τῆς ο οίχουμένης. Σὸ δὲ αὐτὰ μείζω βουλομένη ποιησαι, και πλείονα τὰ βραδεία έργάσασθαι, και τούς άπὸ τῆς ταπεινοφροσύνης αὐτοῖς προσέθηκας στεφάνους, λέγουσα τοσούτον ἀπέχειν των τροπαίων τούτων, όσον οι νεχροί των ζώντων. "Ότι γάρ ταπεινοφροσύνης τὰ βήματα, μάλλον ἐξ αὐτῶν σε ἐλέγξαι πειράσομαι των γεγενημένων. Έξέπεσες πατρίδος. οίκίας, φίλων, συγγενών πρός την ύπερορίαν μετέστης · οὐ διέλιπες καθ' ἐκάστην ἀποθνήσκουσα τὴν ήμέραν, και το τή φύσει λείπον τή περιουσία τῆς προαιρέσεως άναπληρούσα. Έπειδή γάρ ούκ ένι άνθρωπον δντα τῆ πείρα πολλούς θανάτους ἀποθανείν. τή γνώμη τοῦτο πεποίηχας. Καὶ τὸ δὴ μέγιστον, τὰ

a Duo mas. των άγωνων διελθόντες.

b idem θαυμάζειν την ίσχυν των μετιόντων την άρετην.

© Duo mss. τέρματα χατέμαθε της. Infra iidem χαὶ τοὺς ἀπὸ της ταπεινοφροσύνης σαυτή περιέθηχας στεφάνους.

μέν πάσχουσα, τὰ δὲ πείσεσθαι προσδοχῶσα, οὐκ επαύσω τῷ συγχωροῦντι Θεῷ ταῦτα γίνεσθαι τἡν ύπὲρ αὐτῶν ἀναφέρουσα δοξολογίαν, καὶ καιρίαν τῷ διαδόλφ διδούσα πληγήν. "Οτι γάρ και καιρίαν έδέξατο, έδειξε δι' ὧν μειζόνως προσιών ώπλίζετο• διδ καὶ χαλεπώτερα τὰ ὕστερα τῶν πρώτων γέγονε. Καθάπερ γάρ σχορπίος ή δφις, όταν βαθυτέραν λάδη πληγήν, μειζόνως το κέντρον άρας κατά του πλήξαντος εξανίσταται, της πολλης άλγηδόνος απόδειξιν παρέχων την ραγδαίαν χατά τοῦ παίοντος ρύμην. ούτω δή καλ τὸ ἀναίσχυντον θηρίον ἐκεῖνο, ἐπειδή τὰ τραύματα εἰς βάθος ἐδέξατο παρὰ τῆς θαυμασίας σου καὶ ὑψηλῆς ψυχῆς, μειζόνως ἐπεπήδησε, καὶ πλείους επήγαγε πειρασμούς. Έπηγαγε μεν γάρ έχεινος, ούχ ό Θεός: συνεχώρησε δε ό Θεός, αυξων σου τον πλούτον, μείζονα ποιών την έμπορίαν, πλείονα δὲ προξενῶν τὸν μισθὸν, δαψιλεστέραν τὴν ἀντίδοσιν. Μή τοίνυν ταράττου, μηδέ θορυδού. Τίς γάρ ποτε έκαμε πλουτών; τίς συνεχύθη ἐπὶ τὰς ὑψηλοτάτας • ἐρχόμενος ἀρχάς; Εί δὲ οἱ τὰ ἀνθρώπινα ταῦτα συνάγοντες, τὰ ἐπίκηρα καὶ σκιᾶς ἀδρανέστερα, καὶ άνθων [584] σηπομένων μάλλον μαραινόμενα, σχιρτωσι, χορεύουσι, πέτονται ύπο τῆς ήδονῆς, τῆς όμοῦ τε φαινομένης καλ άφιπταμένης, καλ ποταμίων ρευμάτων μιμουμένης δρόμον· πολλώ μαλλον σε δίκαιον, καλ εί πρότερον ής έν άθυμίαις, τὸν παρόντα χαιρόν εύθυμίας μεγίστης ποιήσασθαι πρόφασιν. Καλ γάρ ὁ θησαυρός σου δν συνήγαγες, ἄσυλος καὶ τὸ άξίωμα, τὸ διὰ τῶν παθημάτων σοι τούτων συγκροτηθέν, διαδοχήν ούχ οίδεν, ούδε άναμένει τέλος, άλλ' Εστιν απέραντον, οὐ δυσκολία καιρών, οὐκ άνθρώπων ἐπιδουλαϊς, οὐ δαιμόνων ἐφόδοις, οὐχ αὐτῆ διαχοπτώμενον τη τελευτή. Εί δε βούλει και θρηνείν, τους τά τοιαύτα έργαζομένους θρήνει, τούς τῶν χαχῶν τούτων αύθέντας, τούς ύπηρέτας, οί και είς το μέλλον μεγίστην έθησαύρισαν έαυτοίς τιμωρίαν, καὶ ένταῦθα δίκην έδοσαν ήδη την έσχάτην, τοσούτων άποστρεφομένων αύτους, και πολεμίους ήγουμένων, επαρωμένων, χαταδιχαζόντων. Εί δὲ οὐχ αἰσθάνονται τούτων, καὶ διὰ τοῦτο μάλιστά εἰσιν έλεεινοὶ, καὶ δακρύων άξιοι, καθάπερ οἱ φρενίτιδι κατεχόμενοι νόσφ, λακτίζοντες μέν και παίοντες τους άπαντωντας είκη και μάτην, πολλάχις δέ και τους εύηργετηκότας και φίλους, ούχ αἰσθανόμενοι δὲ τῆς μανίας, ῆς μαίνονται. Διό καλ άνίατα νοσούσιν, ούτε ιατρούς προσιέμενοι, ούτε φαρμάχων άνεχόμενοι, άλλά χαι τούς θεραπεύειν χαὶ εὐεργετείν βουλομένους τοίς ἐναντίσις άμειδόμενοι. "Ωστε και διά τοῦτο έλεεινοι, εί γε μή αισθάνονται τη; τοσαύτης πονηρίας. Ει δε και πρός την έτέρων κατάγνωσιν ούκ επιστρέφονται, του οίκείου συνειδότος τον έλεγχον άμήχανον αύτούς διαφυγείν, τὸν ἄφυκτον, τὸν ἀδέκαστον, τὸν οὐδενὶ ε είκοντα φόδω, τὸν οὐ χολαχεία, οὐ χρημάτων δόσει διαφθειρόμενον, οὐ χρόνφ μακρῷ μαραινόμενον.

β'. 'U γάρ τοῦ 'laxωδ υίδς, ό πρός τον πατέρα εἰπων, δτι θηρίον πονηρόν κατέφαγε τον 'lωσήφ, καὶ τὸ πονηρόν ἐκεῖνο ὑποκρινάμενος δράμα, καὶ τῷ προσ-

d lidem ύψηλοτέρας.

e Tres mss. τὸν ἀφυχτον, τὸν ἀδέχαστον, τὸν οὐθενί. Ιτο edit. τὸν ἀδέχαστον deest.

cidit, sed ctiam ipsa, ne id aliis multis accideret, prohibuisti. Atque illi non longe in certaminibus progressi, verum in ipsis præludiis, ipsisque, ut ita dicam, carceribus prosilientes dejecti sunt : tu autem extremam metam sexcenties circumiens, in singulis cursibus palınam arripuisti, multis variisque certaminum generibus editis; et merito quidem. Neque enim in ætate, nec in corpore, sed in animo solo et voluntate virtutis certamina constituta sunt. Sie et seminæ coronam obtinuerunt, et viri prostrati sunt : sic et pueri celebrati sunt, et senes pudore atque ignominia suffusi. Semper quidem admirari par est eos qui virtutis studium consectantur, tum vero præcipue, cum multis eam deserentibus quidam reperiuntur qui eam complectantur. Hoc igitur nomine te quoque summopere admirari ac suspicere convenit, quod cum tot viri, tot seminæ, tot semes, qui maxima virtutis existimatione florebant, terga verterint, atque ante omnium oculos prostrati jaceant, non ex ingenti belli impetu, aut acri hostium conflictu, sed ante pugnam prolapsi, ante dimicationem victi ac profligati; tu contra post tot pugnas et conflictus non modo malorum agmine fracta confectaque non es, sed etiam majorem inde animi vigorem collegisti, ac certaminum incrementum roboris accessionem tibi affert. Etenim rerum earum, quas jam cum laude gessisti, memoriam tum lætitiæ ac voluptatis, tum majoris alacritatis ansam tibi suppeditat. Ac proinde gaudemus, exsilimus, et lætamur : neque enim hoc subinde repetere, atque ubique gandii mei materiam circumferre desinam. Quocirca si absentia nostra te angit, at maxima tibi ex iis, quæ cum virtute gessisti, consolatio suppetit: quandequidem nos quoque, tanto itineris intervallo a te disjuncti, non parvam hinc, hoc est ex tua animi magnitudine, delectationem capimus.

Ad eamdem epistola VII. (Cucuso anno 405.)

1. Quid ais? Tropæum non erexisti, nec præclaram victoriam obtinuisti, nec perpetuo virentem coronam adepta es? Annon bæc orbis universus aftirmat, qui ubique terrarum tua recte facta decantat? Quamquam enim et palæstræ, et certamina in uno loce sita sunt, et cursuum tuorum spatia, et concertationes tuæ, san. guine, non sudore refertæ, illic exstiterunt : at earum tamen rerum gloria et commendatio extremos terræ fines occupavit. Tu vero ea auctiora reddere, ac palmas amplificare studens, eas quoque, quas animi submissio parit, coronas ipsis adjunxisti, dum te tantum ab hisce tropæis abesse asseris, quantum mortui a vivis remoti sunt. Nam quod hæc verba ab animi submissione profecta sint, ex iis ipsis potius quæ contigerunt, planum facere conabor. Patria pulsa es, donio, amicis, cognatis; in exsilium missa es; quovis dic mori non desiisti, atque quod naturæ deerat voluntatis et animi amplitudine supplevisti. Nam qu'a fieri nequit, ut homo reipsa multas mortes oppetat, animo ac voluntate hoe fecisti. Et quod maximum est. cum alia perferres, alia jam jamque exspectares, Dei tamen cujus permissu bæc Gebant, gloriam ob ea

prædicare, letalemque diabolo plagam inforre non destitisti. Nam quod letale vulnus acceperit, hinc declaravit, quod majoribus postea armis sese instruxit: unde etiam atrociora prioribus posteriora facta sunt. Quemadmodum enim scorpius et serpens, cum alte defixum vulnus acceperunt, sublato altius aculeo adversus eum, a quo percussi sunt, insurgunt, per acrem scilicet in percussorem impetum acerrimi doloris argumentum exhibentes : eodem etiam modo impudens hæc bellua, quoniam ab admirabili et sublimi anima tua profunda vulnera intimo pectore accepit, vehementiorem in te impetum fecit, ac plures tentationes admovit. Etenim eas ille quidem admovit, non Deus: permisit autem Deus, ut opes tuas augeret, quæstumque uberiorem efficeret, atque ampliorem mercedem et largius præmium tibi conciliaret. Quamobrem nihil est quod perturberis ac tumultueris. Ecquis enim unquam animo elanguit, opibus circumfluens? ecquis perturbatus est, ad summas dignitates ascendens? Quod si ii qui humana ista congerunt, ista. inquam, caduca et umbra imbecilliora, citiusque quam putridi flores marcescentia, saltant, tripudiant, præ voluptate volitant, præ ea, inquam, voluptate quæ simul et apparet et avolat, fluminumque cursum imitatur : quanto tandem æquius est te, etiamsi prius in mœroribus fueris, ex præsenti tamen tempore maximæ lætıtiæ atque alacritatis occasionem haurire? Thesaurus enim ille quem collegisti, furto subduci non potest: nec decus illud, quod per has calamitates tibi comparatum est, successionem novit, aut finem exspectat, sed ab omni termino alienum est, ut quod nec temporum disticultate, nec hominum insidiis, nec dæmonum insultibus, nec denique morte ipsa interrumpatur. Quod si etiam lugere animus est, eos qui bæc perpetrant luge, horum, inquam, malorum auctores, horum administros, qui et maximos sibilpsis in futurum cruciatus condiderunt, et bic etiam acerbissimas pœnas luerunt, upote quos homines aversentur, hostiumque in numero habeant, et diris devoveant alque condemnent. Qui si hæc non sentiunt, hoc quoque nomine potissimum miseri sunt lacrymisque digni; non secus videlicet ac phrenesi laborantes, qui frustra quidem ac temere calcibus obvios quosque incessunt ac feriunt, sæpe etiam amicos ac de se bene meritos: eum tamen furorem, quo perciti sunt, minime sentiunt. Ob idque incurabili morbo tenentur, nec medicos admittunt, nec medicamenta: quin potius eos quoque qui ipsis mederi atque opem ferre student, rebus contrariis remunerantur. Itaque ob hoc quoque ipsum miseri isti sunt, si tantæ improbitatis sensu carent. Quod si aliorum condemnationem nihil morantur, at certe sieri non potest ut suæ conscientiæ judicium effugiant, quod nec vitari, nec corrumpi potest, nec ulli terrori cedit, nec blanditiis aut pecuniarum largitione labefactatur, nec temporis diuturnitate marcescit.

2. Etenim ille Jacobi filius, qui Josephum a mala bestia devoratum esse patri dicebat (Gen. 37), ac sceleratam fabulam agebat, atque hac larva fraternæ

cædis crimen obvelare conatus est, patri quidem fucum tunc fecit, conscientiam autem syam minime fefellit, nec ab ca ut conquiesceret impetrare potuit : verum ea constanter adversus ipsum insurgebat, clamans perpetuo, neque umquam compesci poterat. Nam cum diuturnum jam temporis spatium intercessisset, is qui admissum scelus patri inficiatus fuerat, neque cuiquam alii prodiderat, nemine accusante, nemine convincente, nemine instante, ac fabulam illam in memoriam ipsi redigente, cum de libertate ac de ipsa vita periclitaretur, conscientiæ accusatorem in tam longo tempore non siluisse, non compressum fuisse ostendit, cum his verbis uteretur: Certe: in peccalis enim sumus pro fratre nostro: quia despeximus tribulationem ejus, et dolorem animæ illius, dum deprecaretur nos; en sanguis ejus a nobis exquiritur (Gen. 42. 21). Atqui aliud erat crimen quod ipsi intendebatur : nam furti insimulabatur, atque, ut aureum poculum suffuratus, in judicium trahebatur; verum quoniam nullius ejusmodi criminis sibi conscius erat, non hoc nomine discruciabatur, nec se ob ea, de quibus judicium subibat atque in vincula ducebatur, hæc perpeti dicebat : sed ob ea quæ nemo ipsi objiciebat, nec de iis pœnas expetebat, nec eum in judicium trahebat, imo quæ nondum perpetraverat, ob ea, inquam, ipse se prodebat et accusabat. Conscientia enim ipsum perstringebat : et qui animo usque adeo sirmo et intrepido fratris cruorem essuderat, nullo mœroris sensu affectus, nunc contra illius vicem dolebat; et quos sceleris socios ac participes habuerat, accusabat, crudelitatemque omnem tragicis verbis exaggerabat, dicens, Dum deprecaretur nos, et despeximus tribulationem ejus, et dolorem animæ illius. Quod perinde est ac si diceret : Ad emolliendos ammos nostros, atque ad misericordiam inflectendos, natura ipsa sola sufficiebat : at ille lacrymas etiam adjungebat, supplexque nos obsecrabat; ac ne sic quidem nos inflexit, verum Despeximus tribulationem ejus, et dolorem animæ illius. Idéo, inquit, judicium hoc nobis paratum est, ideo in sanguinis perículo versamur, quoniam in sanguinem peccavimus. Ad hunc modum etiam Judas coarguentem conscientiam minime ferens, ad laqueum se contulit, eoque vitam sibi ademit. Et quidem, cum impudens illud pactum inire non dubitabat, dicens: Quid vultis mihi dare, et ego vobis eum tradam (Matth. 26. 15)? non eos, qui id audiebant, verebatur, nempe quod discipulus in magistrum ejusmodi scelera moliretur, nec per eos dies, qui interca fluxerunt, ullo dolore pungebatur, verum ea voluptate, quam ei pecuniæ cupiditas afferebat, temulentus, conscientiæ accusationem non admodum sentiebat. At postquam scelus peregit, pecuniamque sumpsit, ac lucri quidem voluptas sinem accepit, criminis autem accusatio vigere cepit, tum denique nemine accusante, nemine vim afferente, nemine cohortante, sponte sua abiens, tum pecuniam iis a quibus acceperat, projecit, tum scelus suum audientibus illis consessus est, his verbis : Peccari, tradens sanguinem justum (Matth. 27. 4). Neque enim

conscientiam, que ipsum coarguebat, ferre potuit.

Peccati conscientia carnifex; lugendi peccatores; vitium est animæ mors. — Ea namque peccati natura est, ut priusquam perpetratum sit, hominem temulentia afficiat; posteaquam autem expletum ac perfectum est, tunc ea voluptas sese proripiat et exstinguatur, ac solus jam deinceps stet accusator, conscientia nimirum carnificis locum obtinente, ac peccatorem lancinante, ab eoque extremas pænas exigente, ac

plumbo quovis gravius ipsi incumbente.

3. Atque hujusmodi quidem in hac vita supplicia sunt : in futura autem, quanta iis qui se his sceleribus devinxerint, proponentur, exploratum habes. Quapropter hos lacrymis prosequi ac destere oportet : nam et Paulus sic facit, dum iis qui certant ac dimicant, malisque afficiuntur, gratulatur; eos autem qui peccant, luget : ob idque etiam aiebat : Ne sorte cum venero, humiliet me Deus meus ad vos, et lugeam multos eorum qui ante peccaverunt, et non egerunt pænitentiam super immunditia et fornicatione et impudicitia quam egerunt (2. Cor. 12. 21); ac rursus ad eos qui in certamine versabantur: Gaudeo, et gratulor vebis omnibus (Philipp. 2. 17). Quocirca nec eorum quæ contigerunt, nec eorum quæ tibi denantiantur, quidquain te perturbet. Neque enim fluctus rupem percelfunt, verum quo vehementiore impetu in eam irruunt. eo magis ab ea infringuntur ac de medio tolluntur: quod etiam in istis quoque contigit, et continget, imo multo magis. Etenim rupem quidem fluctus non labefactant : at te non modo non labefactarunt, sed etiam firmiorem reddiderunt. Ea enim improbitatis, ea virtutis natura est. Illa dum bellum infert, opprimitur : bæc dum bello vexatur, clarius effulget. Atque hæc non modo post certamina, sed etiam in ipsis certaminibus palmam obtinet, ac certamen ipsi certaminis præmium efficitur : illa autem cum vincit, tum majore pudore suffunditur, tum excruciatur, tum ingenti ignominia perfunditur , atque ante recenditum ipsi supplicium, non modo post perpetratum scelus, sed in ipso etiam opere cruciatur. Quod si id obscurius tibi videtur, beatum Paulum audi, utraque ista distinguentem. Ad Romanos enim quondam scribens, atque impuram nonnullorum vitam traducens, ostendensque peccatum, etiam ante illatam pænam, in ipsa actione adjunctum supplicium habere, cum sceleratos tum feminarum tum virorum, qui præscriptas a natura leges violaverant, ac prodigiosam quamdam libidinem excogitaverant, coitus commemorasset, ad bunc modum loquitur : Nam seminæ eorum immutaverunt naturalem usum in eum qui est contra naturam. Similiter autem et masculi, relicto naturali usu feminæ, exarserunt in desideriis suis invicem, masculi in masculos turpitudinem operantes, et mercedem, quam oportuit, erroris sui in semetipsis recipientes (Rom. 1. 26. 27). Quid ais, Paule? Annon voluptate afficientur qui hæc audent, atque cum cupiditate flagitiosum lnınc divinisque legibus interdictum concubitum perpetrant? Quonam igitur pacto eos in hoc ipso pœnas dare ais? Quod sententiam, inquit, non ab ægrotauωπείω τούτω την άδελφοκτονίαν συσκιάσαι έπιχειρήσας, τὸν μὲν πατέρα ἡπάτησε τότε, τὸ δὲ συνειδὸς ούχ ήπάτησεν, ούδε Επεισεν ήσυχάζειν : άλλ' Εμενεν αὐτοῦ κατεξανιστάμενον, καταδοῶν διηνεκῶς, καὶ οὐδέποτε ἐπιστομιζόμενον. Χρόνου γὰρ παρελθόντος μαχρού, ό τὸν γεγεννηχότα άρνησάμενος τὸ τόλμημα, δπερ ετόλμησεν, ό μηδενί τῶν ἄλλων ἀνθρώπων εξειπών, ούδενος κατηγορούντος, ούδενος ελέγχοντος, ούδενος έφεστώτος, ούδὲ άναμιμνήσχοντος τῆς δραματουργίας έχείνης, χινδυνεύων περί έλευθερίας χαί αύτου του ζήν, δειχνύς ότι ούχ επεστομίσθη του συνειδότος ό κατήγορος έν ούτω μακρῷ χρόνω, ούδὲ κατεγώσθη, ταῦτά φησι τὰ βήματα · Nal· ἐr άμαρτίαις γάρ έσμεν περί τοῦ άδελφοῦ ήμῶν δτε κατεδέετο ήμῶν, καὶ ὑπερείδομεν τὴν θλίψιν αὐτοῦ, και την οδύνην της ψυχης αύτου και νυν έκζητεῖται τὸ αἶμα αὐτοῦ ἐξ ἡμῶν. [585] Καίτοι ἔτερον ήν, δπερ ἐπήγετο αὐτῷ ἔγκλημα, καὶ διὰ κλοπήν έχρίνετο, καὶ ὡς ὑφελόμενος κύλικα χρυσῆν οὕτως είς διχαστήριον ήγετο άλλ' έπειδή τούτων έαυτώ ούδεν συνήδει, ύπερ μεν τούτων ούχ ήλγει, ούδε έφη ταύτα πάσχειν ύπερ ων εκρίνετο και δέσμιος ήγετο. ύπερ δε ών ούδεις ενεκάλει, ούδε εύθύνας άπήτει, ούδε είς διχαστήριον είλχε, μάλλον δε ούδε ήδη τετολμημένων αύτῷ, ὑπὲρ δἡ τούτων αὐτὸς ἐαυτοῦ καὶ Ελεγχος και κατήγορος γίνεται. Έπελαμδάνετο γάρ αύτοῦ τὸ συνειδός, καὶ ὁ μετὰ ἀδείας τοσαύτης τὸ αξμα έχχέας του άδελφου, και μηδέν παθών, νύν και συμπαθητικός έγίνετο, και του χορού των κοινωνησάντων αὐτῷ τῆς μιαιφονίας χατηγόρει, χαὶ τὴν ώμότητα πάσαν ετραγώδει, λέγων. Ότε κατεδέετο ήμων, και ύπερείδομεν την θλίψιν αὐτοῦ, καί την όδυνην της ψυχης αυτου. "Ηρχει μέν γάρ ή φύσις, φησί, μαλάξαι καὶ ἐπικάμψαι πρός ἔλεον ό δέ και δάκρυα προσετίθει, και ίκετηρίαν ετίθει, και ούδε ούτως ήμας επέχαμψεν άλλ' Υπερείδομεν την θλίψιν αὐτοῦ, καὶ την όδύνην της ψυχης σύτου. Διά τουτο ήμιν το δικαστήριον τουτο συγκεχρότηται, φησί, διά τουτο περί αξματος χινδυνεύομεν, έπειδή και ήμεζς είς αξμα ήμαρτήκαμεν. Ούτω και ό Ἰούδας ούκ ἐνεγκών τοῦ συνειδότος τὸν ἔλεγγον, ἐπὶ βρόχον ὥρμησε, καὶ δι' ἀγχόνης τὸν βίον κατέλυσεν. Καὶ ότε μὲν τὸ ἀναίσχυντον ἐκείνο συμ**δόλαιον ετόλμα, λέγων· Τί θέλετέ μοι δοῦναι, κάγὼ** ύμῶν αὐτὸν παραδώσω; οὐ τοὺς ἀκούοντας ἡσχύνετο, ότι μαθητής ών τοιαύτα περί διδασκάλου ετύρευεν, ούχ εν ταίς ήμέραις ταίς μεταξύ χατενύγη, άλλα μεθύων έτι τη ήδονη της φιλαργυρίας, ού σφόδρα ήσθάνετο τῆς χατηγορίας τοῦ συνειδότος. Ἐπειδή δὲ ἔπραξε την άμαρτίαν, και τὸ ἀργύριον ἔλαδε, και ή ήδονή μεν έπαύσατο τοῦ λήμματος, ή δε κατηγορία του πλημμελήματος ήνθει λοιπόν, τότε μηδενός άναγχάζοντος, μηδενός βιαζομένου, μηδενός παραινούντος, αυτόματος άπελθών, τό τε άργυριον προσέρριψε τοίς ζεδωκόσι, και την παρανομίαν ώμολόγησεν αύτοῦ, ἀχουόντων ἐχείνων λέγων "Ημαρτον παραδούς αίμα άθῶον. Οὐ γὰρ ήνεγκε τοῦ συνειδότος τὸν ἔλεγχον.

Τοιούτον γάρ ή άμαρτία πρίν ή μέν άπαρτισθή-

ναι, μεθύειν ποιεί τον άλόντα επειδάν δε πληρωθή και άπαρτισθή, τότε τά μεν τής ήδονής ταύτης ύπεξίσταται και σδέννυται, γυμνός δε έστηκε λοιπόν ό κατήγορο;, τοῦ συνειδότος δημίου τάξιν ἐπέχοντος, και καταξαίνοντος τόν πεπλημμεληκότα, και την ἐσχάτην άπαιτοῦντος δίκην, και μολίδδου παντός βαρύτερον ἐπικειμένου.

[586] γ'. Καὶ τὰ μὲν ἐνταῦθα τοιαῦτα • τὰ δὲ ἐκεῖ, οίσθα ήλίχα τοϊς τοσαῦτα έργασαμένοις χαχά χείσεται τότε. Τούτους ούν χρή δακρύειν, τούτους θρηνείν, έπει και Παύλος ούτως έποίει, τοίς μεν άθλουσι, καὶ ἀγωνιζομένοις, καὶ κακῶς πάσχουσι συνηδόμενος, τους δε άμαρτάνοντας πενθών . διό και έλεγε. Μήπως έλθέντα με ταπεινώση ο Θεός μου πρός ύμᾶς, καὶ πενθήσω πολλούς τῶν προημαρτηκότων, καὶ μὴ μετανοησάντων ἐπὶ τῷ ἀσελγεία καὶ ακαθαρσία ή επραξαν· τοῖς δε αγωνιζομένοις· Χαίρω καὶ συγχαίρω πᾶσιτ ὑμῖτ. Μηδὲν τοίνυν σε θορυδείτω μήτε τῶν γενομένων, μήτε τῶν ἀπειλουμένων. Ούδε γάρ την πέτραν διασαλεύει τά χύματα, άλλ' όσφ μετά πλείονος προσρήγνυνται τῆς φύμης, τοσούτφ μειζόνως έαυτά άφανίζει . δ δή και έπι τούτων και γέγονε και Εσται, μάλλον δε και πολλφ πλέον. Τὴν μὲν γὰρ πέτραν οὐ διασαλεύει τὰ χύματα · σὲ δὲ οὐ μόνον οὐ διεσάλευσεν, άλλὰ καὶ ἰσχυροτέραν πεποίηκεν. Τοιούτον γάρ ή κακία, τοιούτον ή άρετή. Ή μέν πολεμούσα, χαταλύεται • ή δὲ πολεμουμένη, διαλάμπει μειζόνως. Καὶ ἡ μὲν οὐ μετὰ τοὺς άγῶνας μόνον, άλλά καὶ ἐν αὐτοῖς τοῖς άγῶσιν ἔγει τὰ βραδεῖα, καὶ ό άθλος Επαθλον αυτή γίνεται ή δε όταν νικήση, τότε μάλλον καταισχύνεται, τότε κολάζεται, τότε πολλῆς πληρούται τῆς ἀτιμίας, καὶ πρὸ τῆς ἀποκειμένης αὐτή χολάσεως, εν αύτῷ τῷ πράττειν τιμωρουμένη, χαλ ούχι μετά το πράξαι μόνον. Εί δε άσαφέστερος ό λόγος, άχουσον του μαχαρίου Παύλου ταυτα άμφότερχ διακρίνοντος. Γράφων γάρ ποτε 'Ρωμαίοις, καὶ τὸν άκάθαρτόν τινων έκπομπεύων βίον, και δεικνύς ότι χαὶ πρὸ τῆς τιμωρίας, ἐν αὐτῇ τῇ πράξει τὴν τιμωρίαν ή άμαρτία • συγχεχληρωμένην έχει, μίξεων παρανόμων μνησθείς γυναιχών τε και άνδρών, τών τους δρους της φύσεως παραδάντων, και επιθυμίαν τινά άλλόχοτον επινοησάντων, ούτω πώς φησιν . Αί γάρ θήλειαι αὐτῶν μετήλλαξαν τὴν φυσικὴν χρῆσιν είς την παρά φύσιν. 'Ομοίως δέ και οι άζρεreg, agerteg thr guoixhr aphoir the Onlelag. έξεχαύθησαν μέν τῆ όρέξει αὐτῶν εἰς ἀλλήλους, άζφενες ἐν ἄφφεσι τὴν ἀσχημοσύνην κατεργαζόμενοι, καὶ τὴν ἀντιμισθίαν, <mark>ἡν ἔ</mark>δει, τῆς **π.λάν**ης αὐτῶν, ἐν ἐαυτοῖς ἀπολαμβάνοντες. Τί λέγεις, ὧ Παυλε; Καὶ μὴν ήδονται οί ταυτα τολμώντες, καὶ μετ' ἐπιθυμίας τὴν παράνομον ταύτην ἐργάζονται μίξιν; Πώς οὖν αὐτοὺς ἔφης χολάζεσθαι ἐν αὐτῷ δη τούτω; "Ότι την ψηφον, φησίν, ουκ από της ήδονης των νοσούντων, άλλ' άπο τῆς των πραγμάτων ἐκφέρω

Duo mss. τὴν πονηρίαν ἡ ἀμαρτία. Infra tres mss. τοὺς ὅρους τῆς φύσεως ὑπερδαινόντων. Editi τῆς φύσεως παραβάντων, minus recte.

φύσεως. Έπειδή και ό μοιχός και πρό της τιμωρίας, ἐν αὐτῷ τῷ μοιχεύειν χολάζεται, κᾶν ἤδεσθαι δοκῆ, την ψυχην χείρονα ποιών και φαυλοτέραν. Και ό άνοροφόνος, πριν ή δικαστήριον ίδειν, και ξίφη ήκονημένα, χαὶ δοῦναι εὐθύνας τῶν τετολμημένων, ἐν αὐτῷ τῷ φονεύειν ἀπόλωλεν, πάλιν καὶ αὐτὸς φαυλοτέραν έαυτῷ κατασκευάζων την ψυχήν. [587] Καὶ ὅπερ έστιν έπι σώματος άρρωστία, πυρετός, ή ύδερος, ή έλλο τι των τοιούτων, και έπι σιδήρου ίδς, και έπι έρίου σής, καὶ ἐπὶ ξύλου σκώληξ, καὶ ἐπὶ κεράτων [πες, τοῦτο ἐπὶ τῆς ψυχῆς xaxia. Καὶ γὰρ ἀνδραποδώδη αύτην ποιεί και άνελευθέραν τι λέγω άνδραποδώδη και άνελευθέραν; 'Αλόγων αύτην έργάζεται ψυχήν, την μέν λύχου, την δέ χυνός, την δέ δφεως, την δὲ ἐχίδνης, την δὲ ἐτέρου θηρίου ποιούσα. Καὶ τούτο δηλούντες οί προφήται, και την έκ της κακίας μεταδολήν πάσι γνώριμον ποιούντες, ό μέν έλεγε. Κύνες ένεοι, οὐ δυνάμενοι ύλακτεῖν, τοὺς ὑπούλους τῶν ἀνθρώπων, καὶ λαθραίως ἐπιδουλεύοντας τοῖς λυττῶσι τῶν χυνῶν παραβάλλων. Οὐδὲ γὰρ μετὰ ύλαχης, όταν λυττώσιν, ἐπέρχονται ἐχεῖνοι, άλλά σιγή προσιόντες, χείρονα των ύλακτούντων έργάζονται τους άλόντας. 'Ο δε χορώνην εχάλει πάλιν τινάς άνθρώπους. 'Ο δὲ ἔλεγεν ' Ανθρωπος ἐν τιμῆ ὢν ού συνήκε παρασυνεβλήθη τοῖς κτήνεσι τοῖς άνοήτοις, και ώμοιώθη αὐτοῖς. 'Ο δὲ περισσότερος προφητών, ό τῆς στείρας υίὸς, καὶ ὄφεις καὶ γεννήματα έχιδνών, παρά τὸν Ἰορδάνην ἐστώς, τινὰς ώνόμασεν. Τί ταύτης τοίνυν Ισον γένοιτ' αν τῆς τιμωρίας, όταν ό κατ' είκόνα θεοῦ γενόμενος, καὶ τοσαύτης ἀπολαύσας τιμῆς, τὸ λογικὸν καὶ ἡμερώτατον ζώον, είς τοσαύτην καταπίπτει θηριωδίαν.

δ. Είδες πώς και πρό της κολασεως έν έαυτη την τιμωρίαν ή κακία έχει; Μάθε πῶς καὶ ἐν τἢ ἀρετἢ. και πρό των επάθλων αύτη έαυτης Επαθλον ή άρετη γίνεται. "Ωσπερ γάρ εν τῷ σώματι οὐδεν γάρ κωλύει πάλιν τῷ αὐτῷ χρήσασθαι παραδείγματι, πολλήν έργαζομένω την σαφήνειαν ώσπερ ούν εν κώ σώματι, ό ύγιαίνων καὶ εὐσωματῶν, καὶ πάσης ἀπηλλαγμένος άρρωστίας, καλ πρό τῆς τρυφῆς αὐτῷ τούτῷ τρυφά, συγκεκληρωμένην ἔχων τἢ ὑγιεία τὴν ήδονήν, καὶ οῦτε ἀέρων αὐτὸν ἀνωμαλίαι, οῦτε αὐχμός, ούτε χρυμός, ούδε εύτέλεια τραπέζης, ούχ άλλο τι των τοιούτων λυπήσαι δύναιτ' αν, άρχούσης τῆς ύγιείας την έχ τούτων διαχρούσασθαι βλάδην · οδτω δή και έπι της ψυχης συμβαίνειν είωθε. Διά τοῦτο και ό Παῦλος μαστιγούμενος, έλαυνόμενος, τά μυρία πάσχων δεινά, έχαιρεν, ούτω λέγων · Χαίρω έν τοῖς **παθήμασί μου ύπὲρ ὑμῶν. Οὑ μόνον ἐν τῆ βα**σιλεία των ούρανων το Επαθλον κείται της άρετης, άλλα και εν αύτῷ τῷ πάσχειν, ἐπεὶ καὶ τοῦτο μέγιστον Επαθλον, το υπέρ άληθείας τι παθείν. Διά τούτο και ό χορός των αποστόλων επανήεσαν έκ τού συνεδρίου των Ἰουδαίων χαίροντες, οὐ διὰ τὴν βασιλείαν μόνον των ομρανών, άλλ' ότι κατηξιώθησαν ύπερ τοῦ ὀνόματος τοῦ Ἰησοῦ ἀτιμασθῆναι. Καὶ αὐτὸ γὰρ τοῦτο καὶ καθ' ἐαυτὸ μεγίστη τιμή καὶ στέ-

φανος, και βραδείον, και ήδονης υπόθεσις άμαράντου.[588]Χαΐρε τοίνυν καὶ σκίρτησον.Ού γάρ μικρός άθλος, άλλά και σφόδρα μέγας ούτος ό της συκοφαντίας έστὶ, καὶ μάλιστα όταν ἐπὶ τοιούτψ μεγάλψ \* έγκλήματι γίνηται, έφ' ῷ νῦν ἡμᾶς ἐσυκοφάντησαν, έν δημοσίφ δικαστηρίφ τον έμπρησμον έγκαλουντες. Διό και Σολομών το τραχύ του άγωνος παραστήσαι βουλόμενος, Είδον, φησί, τάς συποφαντίας τάς γιroμένας ὑπὸ τὸν ἥλιον, καὶ ἰδοὺ Þ δάκρυον τῶν συκοφαντουμένων, και ούκ δην αὐτούς ο παρακαλών. Εί δὲ μέγας ὁ ἀγὼν, ὥσπερ οὖν μέγας, εὕδηλον ότι και ό κείμενος έπι τούτφ στέφανος μείζων. Διά τούτο και ό Χριστός κελεύει χαίρειν και σκιρτάν τους τουτον άγωνιζομένους τον άγωνα μετά τῆς προσηχούσης ύπομονής. Χαίρετε, γάρ, φησί, καί σχιρτήσατε, δταν είπωσι πᾶν πονηρὸν ῥῆμα καθ' ύμῶν ψευδόμενοι, ἔνεκεν έμοῦ, ὅτι ὁ μισθὸς ὑμῶν πολύς έν τοῖς οὐρανοῖς. 'Ορᾶς πόσης ἡδονῆς, πόσου μισθού, πόσης εύφροσύνης ήμιν αίτιοι οί πολέμιοι γίνονται; Πῶς οὖν οὐκ ἄτοπον, ἄ μἡ ἡδυνήθησάν σε **ἐργάσασθαι ἐκείνοι κακά, ἀλλ' ὧν τὰ ἐναντία πε**ποιήχασι, ταύτα σαυτή διατιθέναι; Τί δέ έστιν δ φημι; Έχεινοι μέν ού μόνον σε δίχην άπαιτησαι ούχ ζοχυσαν, άλλά και άφορμήν σοι παρέσχον εύφροσύνης, και ήδονης υπόθεσιν άμαράντου · συ δε ούτω σαυτήν κατατείνουσα ύπὸ τῆς ἀθυμίας, δίκην σαυτήν άπαιτείς, συγχεομένη, ταραττομένη, πολλής πληρουμένη λύπης. Ταῦτα γὰρ ἐχείνους ἔδει ποιείν, είγε όψὲ γοῦν ποτε τὰ οίχεῖα ἡδουλήθησαν ἐπιγνῶναι χακά. Ἐκεῖνοι πενθείν δίχαιοι αν είεν νύν, θρηνείν, χαταδύεσθαι, έγχαλύπτεσθαι, χατορωρίχθαι, μηδέ τον ήλιον τοῦτον όρᾶν, άλλ' ἐν σκότψ που κατακλείσαντες ἐαυτοὺς τά τε οίχεια θρηνείν κακά, και οίς τοσαύτας Έκκλησίας περιέδαλον · σε δε άγάλλεσθαι και χαίρειν χρή, δτι το κεφάλαιόν σοι των άρετων κατώρθωται. Οξοθα γάρ, οίσθα σαφώς, δτι ύπομονής ίσον ούδεν, άλλ' αύτη μάλιστά έστιν ή βασιλίς των άρετων, ό θεμέλιος των κατορθωμάτων, λιμήν ὁ ἀκύμαντος, ή ἐν πολέμοις είρηνη, η εναλύδωνι γαλήνη, η εν επιδουλαίς άσφάλεια, ή τὸν κατωρθωκότα αὐτὴν ἀδάμαντος στερρότερον ποιούσα, ήν ούχ δπλα κινούμενα, ού στρατόπεδα παραταττόμενα, οὐ μηχανήματα προσαγόμενα, ού τόξα, ού δόρατα άφιέμενα, ούχ αύτο τῶν δαιμόνων τὸ στρατόπεδον, ούχ αἱ φοδεραὶ φάλαγγες ο τῶν άντιχειμένων δυνόμεων, ούχ αύτὸς ὁ διάδολος, μετά πάσης αὐτοῦ παραταττόμενος τῆς στρατιάς καὶ τῆς μηχανής, παραδλάψαι δυνήσεται. Τί τοίνυν δέδοικας; τίνος ενεχεν άλγεις, και αύτου του ζήν μελετήσασα καταφρονείν, ήν καιρός καλή; 'Αλλά λύσιν έπιθυμείς ίδειν των κατεγόντων κακών. "Εσται και τούτο, και

Mεγάλφ deest in quibusd. mss. Ibid. ἐφ' ῷ νῦν ἡμῶς.
 Tres mss. καὶ ἰδού. Edit. καὶ είδεν.
 Tres mss. αὶ ζοφεραὶ φάλαγγες.

tium voluptate, sed ab ipsa rerum natura proferam. Quandoquidem etiam adulter, prius quam pœnas peudat, in ipso etiam adulterii opere punitur, ctiamsi voluptate affici se arbitretur, dum pejorem ac sceleratiorem animam reddit. Sicarius item, prius etiam quam tribunal ac præacutos gladios prospiciat, atque admissorum scelerum pœnas det, in ipso cædis facinore periit, ut qui etiam ipse deteriorem sibi ipsi animam effecerit. Quodque in corpore morbus est, aut sebris, aut hydropisis, aut aliud ejusmodi quidpiam, et in ferro rubigo, et in lana tinea, et in ligno vermis, et in cornibus ipes, hoc in anima vitium est. Servilem cnim atque subjectam et sordidam eam reddit; quid autem servilem et sordidam dico? Brutorum eam animam efficit, illam nempe lupi, illam canis, illam serpentis, illam viperæ, illam cujuspiam alius bestiæ. Idque ut indicarent prophetæ, mutationemque ex improbitate contractam omnibus conspicuam facerent, alius dicebat: Canes muti, non valentes latrare (Isai. 56. 10), subdolos scilicet, ac veteratores homines, aliisque insidias clam struentes rabidis canibus comparans. Non enim illi, cum rabie laborant, latrantes impetum faciunt, sed compresso clamore accedentes, gravius quam ii qui latrant, eos quos mordent vulnerant. Alius rursum cornicem (a) homines quosdam appellabat (Jer. 3. 2). Alius item aiebat : Homo cum in honore esset, non intellexit: comparatus est jumentis insipientibus, et similis factus est illis (Psal. 48. 13). Is denique qui plusquam propheta erat, is, inquam, sterilis filius, ad Jordanem stans, serpentes ac vinerarum progeniem quosdam nuncupabat. Quidnam igitur buic supplicio par esse queat, cum is qui ad divinam imaginem conditus, tantoque honore ornatus est, illud, inquam, ratione ac summa mansuetudine præditum animal, in tantam feritatem prolabitur?

4. Vidisti quomodo etiam ante supplicium improbitas in seipsa pœnam babeat? Intellige nunc quonam pacto virtus, etiam ante præmia, ipsa sibi præmium sit. Ut enim in corpore; nil enim prohibet, quominus codem rursus exemplo, quod perspicaitatis plurimum affert, ulamur; ut, inquam, in corpore, is qui sanus est, ac firma valetudine præditus, atque ab omni morbo alienus, etiam ante delicias hoc ipso nomine im deliciis est, utpote qui conjunctam cum sanitate voluptatem habeat, atque ita comparatus sit, ut nec aeris varietas, nec æstus, nec algor, nec mensæ vilitas, nec quidquam aliud ejusmodi molestiam ipsi afforre possit, quod videlicet sanitas iis, quæ inde oriuntur, detrimentis propulsandis par sit : eodem modo in anima quoque usu venire consuevit. Ac propterea Paulus etiam cum flagris cæderetur, vexaretur, innumeris malis afficeretur, gaudebat, his verbis utens, Gaudeo in passionibus meis pro vobis (Col. 1. 24). Non modo, inquam, in calorum regno virtuti præmium paratum est, sed etiam in ipsa calamitatum perpessione; quandoquidem istud quoque am-

(a) Verisimiliter in mente habuit hunc locum Jeremiæ, 5. 2: In viis sedisti sicut cornux desolata; vel certe, quod est in epist. Jerem. v. 54, sicut enim corniculæ in medio cæli et terræ. Hæc Frunto Ducaus.

plissimi præmii instar est, nempe pro veritate incommodo aliquo affici. Ob eamque causam apostolorum chorus e Judæorum concilio lætus rediit, non tantum ob regnum cælorum, sed quia digni habiti fuerant pro nomine Jesu contumeliam pati (Act. 5. 41). Nam et hoc ipsum per se amplissimus honor, et corona, et præmium est, voluptatisque perpetuæ materia. Gaude igitur et exsulta. Non enim parvum, sed perquam ingens hoc certamen est, nimirum calumnia: ac præsertim cum ob tam ingens crimen exsistit, cujusmodi nunc nobis 1 affinxerunt, in publico nimirum tribunali nobis incendium objicientes. Quamobrem etiam Salomon certaminis hujus atrocitatem declarare cupiens, Vidi, inquit, calumnias qua fiunt sub sole, el ecce lacrymas eorum qui calumniis impetuntur, et non erat qui eos consolaretur (Eccle. 4. 1). Quod si magnum certamen est, ut revera est, liquet profecto majorem quoque coronam ipsi constitutam esse. Ac propterea Christus eos gaudere et exsultare jubet. qui cum ea qua par est patientia hoc certamine funguntur. Gaudete enim, inquit, et exsultate, cum dixerint verbum omne malum adversum vos mentientes, propter me, quoniam merces vestra copiosa est in calis (Mauh. 5. 11. 12). Videsne quantam voluptatem, quantam mercedem, quantam animi oblectationem hostes nobis accersant? Annon igitur præposterumfuerit, quibus te malis illi afficere non potuerunt, imo quibus contraria effecerunt, his teipsam a te mulctari? Quidnam autem his verbis volo? Illi non modopænam a te expetere non potuerunt, sed etiam delectationis ac perpetuæ voluptatis ansam tibi portexerunt : tu vero ita teipsam præ anımi consternatione premens, supplicium de teipsa sumis, dum sic anxia. perturbaris, atque ingenti mœstitia impleris. Hæc enim illos facere oportebat, si quidem aliquando saltem mala sua agnoscere vellent. Illos, inquam, siere. lugere, erubescere, præ pudore ora sua obtegere, atque in terram se abdere æquum erat, ac ne solem quidem hunc prospicere, sed sese in tenebris includentes, tum sua mala deplorare, tum ea in quæ tot Ecclesias conjecerunt : te vero exsultare ac lætitia diffundi convenit, quia quod virtutum caput est præstitisti. Nosti enim, nosti profecto nihil esse quod patientiam adæquare possit, verum ipsam potissimum virtutum reginam esse, rerum præclare gestarum fundamentum, portum tranquillum, in bello pacem. in tempestate tranquillitatem, in insidiis securitatem: quæ sectatorem suum adamante firmiorem reddit, hancque naturam habet, ut cam nec arma mota, nec instructi exercitus, nec adhibita tormenta, nec arcus. nec lanceæ emissæ, nec ipsum dæmonum agmen, nec terrificæ adversariarum potestatum phalanges, nec denique diabolus ipse cum omnibus suis copiis machinisque in aciem prodiens, detrimento ullo afficere possit. Quid igitur extimescis? quid excruciaris, cum

<sup>1</sup> Unus Ms., vobis, teste Frontone Ducaeo. Utraque lectio quadrat: nam cam Chrysostomi adversarii, ipsina asseclia incendii crimen afferrent, potuit Chrysostomus dicere, nobis, sese in accusatorum numero comprehendens; vel, nobis, de Olympiade aliisque sui fautoribus loquens.

ipsam quoque vitam, si tempus postularit, aspernari diuturna meditatione didiceris? At urgentium malorum finem videre cupis. Erit quoque istud, et quidem brevi, Deo concedente. Gaude igitur et oblectare, atque cogitandis tuis recte factis animum exhilara: nec umquam despera, quin te rursum visuri simus, atque in horum verborum memoriam te revocaturi.

Ad eamdem epistola VIII. (Cum Cucusum peteret anno 404.)

Hoc certe futurum erat, ut ne quidem cum ab urbe secessissem, iis qui animum nostrum conterunt, liberarer. Nam qui mihi in via obviam flunt, partim ab Oriente, partim ab Armenia, partim ex alia quavis orbis parte, lacrymarum fontes profundunt cum nos intuentur, et gemitus edunt, ac toto itinere lamentis nos prosequuntur. Hæc autem idcirco a me commemorata sunt, ut intelligatis nos multos habere qui in eodem, quo vos, dolore versentur; hoc porro ad consolationem non parum momenti affert. Nam cum id quod contrarium est, tamquam grave et intolerandum propheta deploret, cum ait, Et sustinui qui simul contristaretur, et non fuit, et qui consolarentur, et non inveni (Psal. 68. 21): liquet prosecto istud magnam consolationem afferre, nimirum orbem universum mœroris socium habere. Quod si etiam alteram consolationem quæris, nos qui tot ac tanta mala pertulinus, commoda valetudine utimur, atque in securitate degimus, varias continuasque nostras afflictiones et calamitates atque insidias in summa quiete recensentes, earumque recordatione nos ipsos perpetua lætitia perfundentes. Hæc igitur ipsa quoque tecum reputans mœroris nubem discute, deque tua valetudine quam sæpissime ad nos scribe. Quandoquidem nunc, cum carissimus dominus meus Arabius ad me scripsisset, admiratus sum te nihil ad me literarum misisse : idque cum domina mea, ipsius uxor, valde te amet. Illud etiam animadverte, res omnes hujusce vitæ tam lætas et jucundas, quam graves ac molestas præterire. Nam etsi arcta porta et angusta via est, at via tamen est (Matth. 7. 13. 14); verbum enim illud tibi in memoriam redigam, de quo sæpe tecum sum loquutus. Etsi lata porta et spatiosa via est : tamen hæc quoque via est.

Timenda scelerum impunitas. — Quæ cum ita sint, da operam, ut a terra, imo ab ipso quoque corporis vinculo te abstrahas, tuasque philosophiæ pennas excites, neque eas sinas ab umbra et fumo (id enim res humanæ sunt ) demergi. Quin potius etiam si eos qui tot scelera in nos designarunt, et suis urbibus frui, et honoribus affici, et satellitibus stipari videris, istud verbum accine, Lata est porta et spatiosa via quæ ducit' ad perditionem (Matth. 7. 13), eosque ob hoc ipsum magis luge ac deplora. Nam qui hic sceleris aliquid perpetrat, ac propterea non modo nullas pœnas luit, sed etiam honorem ab hominibus consequitur, ita discedet, ut hujusmodi honor maxima sit illi supplicii materia. Ob eamque causam dives etiam ille atrocem in modum torrebatur, non crudelitatis dunitaxat illius, qua in Lazarum usus fuerat, pœnas pendens, sed

etiam florentis status, quo in tanta inhumanitate per omnem vitæ cursum fruens, ne hinc quidem meitor effectus est. Hæc aliaque id genus (neque enim ea tibi umquam inculcare destitimus) tecum ipsa disserens, religiosissima domina mea, gravem hanc mæroris sarcinam abjice, deque eo nos fac certiores, ut quemadmodum etiam ad te scripsi, cum mærorem tuum literis nostris levari perspectum habuero, crebrius hujusmodi pharmacum adhibeam.

Ad eamdem epist. IX. (Cum Cucusum peteret anno 404.)

Cum viros ac feminas magno agmine, per mansiones (a), per urbes sese esfundentes, atque ad nostri aspectum collacrymantes intueor, quo in statu ipsi sitis animadverto. Nam cum ii qui nunc primum nos viderunt, mœrore ita frangantur, ut ne emergere quidem facile possint, verum, cum eos rogamus et obsecramus atque admonemus, ferventiores lacrymarum fontes profundant, dubium profecto non est, quin gravior apud vos tempestas sit. Sed quo gravior tempestas est, eo quoque ampliora præmia futura sunt, si perpetuo ea cum gratiarum actione sufferatis, ut etiam suffertis. Nam et gubernatores vehementi vento flante, si vela ultra modum expandant, navim subvertunt : si autem modice, et ut convenit, ea dirigant, tutissime navigant. Quæ cum explorata habeas, religiosissima domina mea, ne te mœroris tyrannidi constrictam trade, sed ratione tempestatem supera: potes enim istud, nec tempestas artem tuam excedit: atque ad nos literas quæ hoc significent, mitte, ut etiam in extera regione degentes, maximam hinc voluptatem percipiamus, cum te hunc mœrorem ea, quæ te decet, prudentia et sapientia tulisse intellexerimus. Hæc, cum jam, Cæsarea non longe abessem, ad te

Ad eamdem epist. X. (Nicææ scripta cum iret in exsilium anno 404.)

At hunc quoque metum excutias velim, quem ex itinere nostro concepisti. Etenim, ut jam ante per literas tibi significavi, corpus nobis et sanitatis et roboris accessionem habuit. Siquidem et aer benigne nobiscum egit, et ii a quibus in exsilium avehimur, curam omnem et studium, etiam supra quam volumus, adhibent, ut nos recreent ac reficiant, eaque in re operam navant. Cum autem Nicæa discessurus essem, hanc epistolam ad te dedi, tertia die Julii. Fac igitur ad nos de tua valetudine quam sæpissime scribas. Ad eam enim rem operam tibi navabit dominus meus Pergamius, cui magnopere confido. Nec vero de tua dumtaxat bona valetudine certiores nos facias, verum illud etiam significes velim, mœroris nubem a te dissipatam esse. Nam si hoc ex tuis literis intellexerimus, sæpius quoque ad te literas dabimus, ut qui scribendo aliquid proficiamus, Quamobrem si crebras a nobis literas accipere cupis, illud nobis aperte indica, ex frequentibus nostris literis aliquid commodi promanare: ac videbis nos id muneris largissime prae-

(a) Erant Mansiones loca et diverticula in viis publicus, ubi manebatur ; qua de re infra.

ταχέως έσται, τοῦ θεοῦ ἐπιτρέποντος. Χαῖρε τοίνυν καὶ εὐφραίνου, καὶ ἐντρύφα σου τοῖς [589] κατορθώμασι, καὶ μηδέποτε ἀπογνῷς, ὅτι σε ὀψόμεθα πάλιν, καὶ τῶν ῥημάτων σε ἀναμνήσομεν τούτων.

## Πρός την αυτην έπιστολή Η

Ούχ Εμελλον άρα ούδὲ τῆς πόλεως ἀναχωρήσας ἀπαλλάττεσθαι τῶν συντριδόντων ἡμῶν τὴν διάνοιαν. Οι γάρ κατά την όδον ημίν απαντώντες, οι μέν έξ άνατολής, οί δε εξ 'Αρμενίας, οι δε και άλλαγόθεν α της οίχουμένης, πηγάς άφιασι δαχρύων, ήμας βλέποντες, και κωκυτούς προστιθέασι, και δι' όδυρμῶν πάσαν παραπέμπονται την όδόν. Ταῦτα δὲ εξρηκα, ίνα μάθητε, ότι πολλούς έχω συναλγούντας ύμίν ού μικρον δε και τουτο είς παραμυθίας λόγον. Εί γάρ το έναντίον ώς βαρύ και άφόρητον ό προφήτης θρηνεί λέγων· Kal ὑπέμειτα συλλυπούμετοτ, κal οὐχ ύπῆρξες, και παρακαλοῦςτας, και ούχ εδρος· εύδηλον ότι τουτο πολλήν φέρει την παραμυθίαν, το χοινωνούς έχειν τῆς ἀθυμίας τὴν οἰχουμένην ἄπασαν. Εί δε και ετέραν ζητείς παραμυθίαν, ήμεις οι τά τοσαθτα καλ τηλικαθτα παθόντες κακά, εν ύγιεία, εν άδεία διάγομεν, εν ήσυχία πολλή, άριθμοῦντες ήμῶν τά παθήματα τά ποιχίλα καὶ συνεχῆ, τάς θλίψεις. τάς επιδουλάς, και τη μνήμη τούτων εντρυφώντες διηνεχώς. Ταῦτ' οὖν καὶ λογιζομένη αὐτή, σκέδασον τῆς ἀθυμίας τὸ νέφος, καὶ γράφε συνεχῶς ἡμῖν περὶ της ύγιείας της σης. Έπει και νύν του κυρίου μου του ποθεινοτάτου 'Αραδίου ἐπεσταλχότος ἡμίν, ἐθαύμασα πώς ή ση τιμιότης ούχ ἐπέσταλχε, χαίτοι τῆς χυρίας μου, της έλευθέρας αύτου, σφόδρα σου φίλης ο ούσης. Έννόει δὲ κάκεῖνο, ὅτι καὶ τὰ γρηστὰ καὶ τὰ λυπηρά του παρόντος βίου παροδεύεται ἄπαντα. Εί γάρ και στενή πύλη, και τεθλιμμένη ή όδος, άλλ' διμως όδός : άναμνήσω γάρ σε βήματος, ου πολλάχις διελέχθην πρός σέ: Εί και πλατεία ή πύλη, και εὐρύχωρος ή όδὸς, άλλά και αὕτη όδός.

'Απαλλαγείσα τοίνυν τῆς γῆς, μάλλον δὲ αὐτοῦ τοῦ συνδέσμου τῆς σαρχός, διέγειρόν σου τῆς φιλοσοφίας τὸ πτερὸν, μηδὲ ἀφῆς ὑπὸ τῆς σχιᾶς αὐτὸ καὶ τοῦ καπνοῦ (τοῦτο γάρ τὰ ἀνθρώπινα) βαπτίζεσθαι ·. \*Αλλά κάν ίδης ἐκείνους, τοὺς τοσαῦτα εἰς ἡμᾶς παρανομήσαντας, και τάς πόλεις αὐτῶν ἔχοντας, και τεμής απολαύοντας και δορυφορίας, επίλεγε το ρήμα τοῦτο, Πλατεῖα ἡ πύλη, και εὐρύχωρος ἡ όδὸς, ἡ **ἀπάγουσα είς τὴν ἀπώλειαν, καὶ δάκρυε διὰ ταῦτα** μάλλον αὐτούς, καὶ θρήνει. Ο γὰρ ἐνταῦθα κακόν τι ποιών, είτα πρός τῷ μὴ δοῦναι δίκην καὶ τιμῆς παρά άνθρώπων άπολαύων, μέγιστον άπελεύσεται τιμωρίας εφόδιον έχων την τιμήν. Διά τοι τούτο καλ δ πλούσιος έχεῖνος χαλεπώς ἀπετηγανίζετο, οὐ τῆς ωμότητος μόνης ένεχεν, ήν περί d τον Λάζαρον έπεδείξατο, δίκας διδούς, άλλά καὶ τῆς [590] εὐημερίας, ής ἐν ὑμότητι τοσαύτη διηνεχῶς ἀπολαύων, οὐδὲ ταύτη βελτίων ἐγένετο. Ταῦτα καὶ τὰ τοὐτοις διμοια (οὐ γὰρ διελίπομεν ταῦτά σοι συνεχῶς ἐπφόοντες) διαλεγομένη πρὸς ἐαυτήν, δέσποινά μου θεοφιλεστάτη, ἀπόθου τὸ βαρὺ τοῦτο τῆς ἀθυμίας φορτίον, καὶ ὅῆλον ἡμῖν τοῦτο ποίησον ' ἴνα ὅπερ καὶ ἔμπροσθεν ἐπέσταλκα, μαθὼν ὅτι γίνεταί σοί τι πλέον εἰς παραμυθίας λόγον καὶ ἀπὸ τῶν ἡμετέρων γραμμάτων, συνεχέστερον χρήσωμαι τῷ φαρμάκῳ.

## Πρός την αύτην έπιστολή &.

"Όταν ίδω δήμους άνδρῶν καὶ γυναικῶν κατά τὰς όδους, κατά τους σταθμούς ο, κατά τάς πόλεις έκχεομένους, και όρωντας ήμας και δακρύοντας, έννοω έν τίσι τὰ ὑμέτερα. Εὶ γὰρ οὖτοι νῦν πρῶτον ἡμᾶς ἐωραχότες, ούτω κατακλώνται ύπο τῆς άθυμίας, ώς μηδε άνενεγχείν ράδίως, άλλά ίχετευόντων ήμῶν χαλ παραχαλούντων χαι συμβουλευόντων, θερμοτέρους άφιέναι δαχρύων χρουνούς, εύδηλον ότι παρ' ύμιτ. σφοδρότερος ό χειμών. 'Αλλ' δσω σφοδρότερος ό χειμών, τοσούτφ καὶ μείζονα τὰ βραδεία, εἰ διηνεκῶς αύτον εύχαρίστως ενέγχοιτε, και μετά τῆς προσηχούσης ανδρείας, ώσπερ ούν και φέρετε. Έπει και κυδερνήται άνέμου σφοδρού πνέοντος, άν μέν πέρα του μέτρου τὰ ἱστία ἀναπετάσωσιν, περιτρέπουσι τὸ σχάφος. αν οξ απιτιέτους και ως προσήκεν ιθηνωσιλ αύτὸ, μετὰ ἀσφαλείας πλέουσι πολλῆς. Ταῦτ' οὖν εἰδυία, δέσποινά μου θεοφιλεστάτη, μη ἐκδῷς σεαυτήν τή τής άθυμίας τυραννίδι, άλλά χράτει τῷ λογισμῷ του χειμώνος. δύνασαι γάρ, καλ ού μεζζόν σου τῆς τέχνης το κλυδώνιον και πέμπε γράμματα ήμιν τούτο άπαγγέλλοντα, ίνα και εν άλλοτρία διατρίδοντες, πολλήν χαρπωσώμεθα την εύφροσύνην, μαθόντες ότι μετά τῆς προσηχούσης σοι συνέσεως χαλ φιλοσοφίας ήνεγκας την άθυμίαν ταύτην. Ταῦτα έγγύς Καισαρείας λοιπόν ελθών επέσταλκά σου τή τιμιότητε.

#### Πρός την αυτην έπιστολή Γ.

'Αλλά και τοῦτό σοι λελύσθω το δέος, το τῆς όδοιπορίας της ημετέρας. Καὶ γάρ, δπερ έφθην επιστείλας, τὸ σῶμα ἡμίν εἰς ὑγίειαν καὶ πλείονα ῥῶσιν ἐπέδωχε, τοῦ τε ἀέρος χαλῶς ἡμῖν χεχρημένου, τῶν τε ἀπαγόντων ήμᾶς πᾶσαν ποιουμένων σπουδήν, ὑπὲρ δ βουλόμεθα άναπαύειν ήμας, καὶ ἔργον τοῦτο ποιουμένων. Μέλλων δε άπο τῆς Νιχαίας ἐξιέναι, ταύτην διεπεμψάμην την έπιστολην, τρίτη μηνός τοῦ Ίουλίου. Γράφε ούν ήμιν συνεχώς περί της ύγκείας της σῆς. Διακονήσεται γάρ σοι πρὸς τοῦτο ὁ δεσπότης μου Περγάμιος, ῷ σφόδρα τεθάρρηκα. Μή περί τῆς ύγιείας μόνον ήμιν δήλου της σης, άλλά και [591] περί του έσκεδάσθαι σοι τῆς άθυμίας τὸ νέφος. Εί γάρ μάθοιμεν διά τῶν γραμμάτων τῶν σῶν τοῦτο, καλ συνεχέστερον επιστελούμεν, ώς άνύοντές τι πλέον δι' ών γράφομεν. Εί τοίνυν ἐπιθυμεῖς πυχνότητος άπολαύειν ἐπιστολῶν, δήλου σαφῶς ἡμῖν ὅτι γίνεταί τι πλέον άπο τῆς πυχνότητος, χαι δψει μετά δαψιλείας τούτο παρέχοντας. Έπει και νύν, πολλών παρ-

<sup>\*</sup> lidem mss. οἱ δὲ ἀλλαχόθεν πολλαχόθεν. Infra iidem πασεν παραπέμπονται. Editi παραπεμπόμενοι. Ibid. ὅτι πολλοὺς ἔχω συναλγούντας ἡμίν. Edit. ἔχετε... ὑμίν.

έχω συναλγούντας ήμιν. Edit. έχετε... ύμιν.
 Duo mss. σφόδρα σοι φίλης.
 Duo mss. βαπτίζεσθαι καὶ καθέλκεσθαι.
 İklem ής περί, et infra ής ἐν ὡμότητι.

ε Σταθμός hic idipoum putatur esse, quod infra in Epistola quadam ad Rufinum μονή, seu Mansio appellatur,

ελθόντων εντεύθεν των δυναμένων γράμματα χομί- σαι, μή δεξάμενος παρά τῆς σῆς τιμιότητος επιστολὴν, σφόδρα ἥλγησα.

## Πρός την αὐτην ἐπιστολή ΙΑ'.

"Όσφ τὰ τῶν πειρασμῶν ἡμῖν ἐπιτείνεται, τοσούτφ καί τὰ τῆς παρακλήσεως ήμιν αύξεται, και χρηστοτέρας έχομεν περί των μελλόντων τάς έλπίδας. νῦν δὲ χατά ροῦν ἡμίν ἄπαντα φέρεται, καὶ ἐξουρίας πλέομεν. Τίς είδεν; τίς ήχουσεν; "Υφαλοι και σπιλάδες, στρόδιλοι καὶ καταιγίδες καταρρήγνυνται νὸξ άσέληνος, ζόφος βαθύς, χρημνοί και σκόπελοι καί διά τοιούτου πλέοντες πελάγους, τῶν ἐν λιμένι σαλευόντων οὐδὲν χεῖρον διακείμεθα α. Ταῦτ' οὖν καὶ αύτη λογιζομένη, δέσποινά μου θεοφιλεστάτη, ύψηλοτέρα γίνου τῶν θορύδων τούτων, καὶ τῶν κλυδώνων, και δηλώσαι μοι καταξίωσον τα περι της ύγιείας της σης. ήμεις γάρ εν ύγικία και έν εύθυμία διάγομεν. Και γάρ χαι το σώμα ήμιν ερρωμενέστερον γέγονε. καί καθαρόν άναπνέομεν άέρα, οι τε συναποδημούντες ήμιν έπαρχικοί, ούτω θεραπεύουσιν, ότι οὐδὲ οίκετων ήμας άφιασι δεϊσθαι, τά οίχετων ποιούντες. Καί γάρ ήρπασαν τὸ ἐπίταγμα τοῦτο διά τὸν περὶ ἡμᾶς Ερωτα. Καὶ δορυφορίαι πανταχοῦ, ἐκάστου ἐαυτὸν μαχαρίζοντος διά την διαχονίαν ταύτην. "Εν έστιν ήμας το λυπούν, το μή θαρρείν ότι και αυτή έν ύγιεία διάγεις b. Δήλωσον δή τοῦτο, ΐνα καὶ τῆς ἐνσεῦθεν ἀπολαύσωμεν εύφροσύνης, καὶ τῷ κυρίφ μου 6ε τῷ ποθεινοτάτφ τέχνφ ήμῶν Περγαμίφ πολλάς χάριτας είσωμεθα c. Καν έθέλης ήμιν επιστέλλειν, εύτῷ πρὸς τοῦτο χρῆσαι, γνησίφ τε όντι, καὶ σφόδρα ήμιν άναχειμένω, χαὶ πάνυ αίδουμένω την χοσμιότητά σου, καὶ τὴν εὐλάδειαν.

## Πρός την αυτην έπιστολή ΙΒ.

Την άρρωστίαν διαφυγών, ην κατά την όδον ύπέμεινα, ής και τὰ λείψανα είς Καισάρειαν ἐκόμισα, καὶ πρὸς τὴν ὑγίειαν ἐπανελθών λοιπὸν καθαράν, ξπιστέλλω σου τη εύλαβεία από Καισαρείας αύτης, έν ή πολλής ἀπολαύσας θεραπείας, ράον διετέθην, ἱατρῶν ἀρίστων, καὶ σφόδρα εὐδοκιμωτάτων, [592] και συμπαθεία και φίλτρο μαλλον, ούχι τέχνη μόνη θεραπευόντων ήμας επιτυχών, ών θάτερος και συναπελθείν ήμιν ύπέσχετο, και έτεροι δε πλείους των έν άξιώμασι. Καλ ήμεζς μέν πολλάκις επιστέλλομεν τά καθ' ήμας · αύτη δέ, δ και ξμπροσθεν ένεκάλεσα, σπανιάχις τοῦτο ποιεῖς. Καὶ ΐνα μάθης ὅτι ῥαθυμίας σής έστι τούτο, και ούχι ή σπάνις τών γραμματηφόρων τούτο ποιεί, ο χύριος μου, ο άδελφος του μαμαρίου Μαξίμου τοῦ ἐπισκόπου, πρὸ δύο τούτων ἀπήντησεν ήμερων, καὶ αἰτηθεὶς παρ' ήμων γράμματα, ξφησε μηδένα βουληθηναι δούναι αύτῷ . άλλὰ χαὶ τὸν Τίγριον τὸν πρεσδύτερον αίτηθέντα παρ' αὐτοῦ μή παρασχείν. Παρακαλώ, όνείδισον αύτῷ τοῦτο, καὶ τῷ γνησίφ και θερμφ ήμων έραστή, και τοις άλλοις δέ πάσιν τοίς περί Κυριακόν τον ἐπίσκοπον. Τοῦ γάρ

° Savil. lopes.

τόπου ένεχεν ώστε έναλλαγήναι, μήτε αύτῷ, μηδε άλλφ μηδενί ένοχλήσητε. Δεδέγμεθα την χάριν. Ίσως γάρ ήδουλήθησαν, και ούκ ήδυνήθησαν. Δόξα τῷ Θεῷ πάντων ξνεχεν· ού γάρ παύσομαι τοῦτο ἐπιλέγων άεὶ ἐπὶ πάσί μοι τοῖς συμβαίνουσιν. "Εστω τοῦτο. ούχ ήδυνήθησαν. Μή και γράφειν ούχ ήδύναντο. Πολλά εύχαρίστησον ταίς χυρίαις μου ταίς άδελφαίς τοῦ χυρίου μου τοῦ τιμιωτάτου ἐπισχόπου d Περγαμίου, πολλήν ύπερ ήμων ποιουμέναις σπουδήν. Καλ γάρ τὸν χύριόν μου τὸν δοῦκα τὸν γαμδρὸν αὐτοῦ σφόδρα παρεσκεύασαν περί ήμας διακείαθαι, ώς σφόδρα κάκείνον επιθυμείν ήμας έκείσε ίδειν . Καί αύτη δε συνεχώς δήλου ήμεν τά περε της ύγιείας της σῆς, καὶ τῶν ἀγαπώντων ἡμᾶς. Ἡμῶν δὲ ἔνεκεν ἄφροντις ἔσο, Καὶ γάρ ἐν ὑγιεία ἐσμὲν, καὶ εὐθυμία, καὶ πολλης ἀπολαύομεν της ἀνέσεως , μεχρὶ της σή ιερον ήμέρας. Έπιθυμουμεν δε μαθείν, περί των κατά Κυριακόν τόν ἐπίσκοπον εί ἀφέθησαν καὶ ούδείς ήμιν σαφές ούδεν ἀπήγγειλεν καν τουτο ήμιν δηλώσατε. Είπε Κυριαχῷ τῷ ἐπισχόπφ ὅτι λυπούμενος αὐτῷ οὐχ ἐπιστέλλω.

## Πρός την αυτην έπιστολή ΙΓ.

Μόλις ποτε άνεπνεύσαμεν είς την Κουχουσόν άφιχόμενοι, δθεν και επιστέλλομεν . μόλις ποτε διεδλέψαμεν άπό του καπνού, και της ποικίλης των κακών νεφέλης, τῶν χατὰ τὴν όδὸν ἡμᾶς χαταλαδόντων. Νῦν γὰρ έπειδή παρηλθε τὰ όδυνηρά, διηγούμεθά σου ταῦτα τή εύλαδεία ε. "Ότε γάρ εν αύτοις ήμην, ούχ ή6ουλόμην τούτο ποιήσαι, μή σφόδρα σε λυπήσω. Τριάχοντα γάρ σχεδόν ή και πλείους ήμέρας πυρετοίς χαλεπωτάτοις διετέλεσα παλαίων, και ούτω την μακράν ταύτην και γαλεπήν όδεύων όδον, και έτέραις [593] χαλεπωτάταις άβρωστίαις πολιορχούμενος ταις άπο του στομάχου. Λόγισαι τὰ ἐντεῦθεν, οὐχ ἰατρῶν ὅντων, ού βαλανείων, ούχ ἐπιτηδείων, ού τῆς ἄλλης ἀνέσεως, Ίσαυρικοῦ φόδου πανταχόθεν ήμας πολιορκοῦντος, τῶν ἄλλων κακῶν, ἄπερ ἡ δυσκολία τῶν ὁδῶν τίκτειν είωθε, φροντίδος, μερίμνης, άθυμίας, έρημίας των θεραπευσόντων. 'Αλλά νῦν ἄπαντα ταῦτα λέλυται. Εἰς γάρ την Κουχουσόν ελθόντες, την τε άρρωστίαν άπασαν άπεθέμεθα μετά τῶν λειψάνων, καὶ ἐσμὲν **ἐν** ύγιεία καθαρωτάτη, τοῦ τε φόδου τῶν Ἰσαύρων ἀπηλλάγημεν, πολλών ένταῦθα στρατιωτών δντων, χαλ σφόδρα πρός αὐτοὺς παρατεταγμένων · τῶν τε ἐπιτηδείων ή άφθονία πάντοθεν ήμιν ἐπιρρεί, πάντων μετὰ πάσης εύνοίας ήμας αποδεχομένων, καίτοι σφόδρα έρημοτάτου δντος τοῦ χωρίου. 'Αλλ' Ετυχεν ὁ δεσπό-

Unus ouden ameinon diaxeimena.

b Unus ev εύθυμία διάγεις.

d Sic omnes mss. et sic legit interpres. In edit. ἐπτσκόπου deest. Paulo post δούκα ducem. Billius verterat Dominus meus Ducas; sed recte emendavit Fronto Ducæus, Dominus meus dux. Hæc vox ex Latino dux facta significabat primo duces exercitus, hinc duces provinciarum; imo civitatum urbiumque; et frequenter occurrit apud scriptores, maxime Byzantios.

Alii έχεισε vel χάχεισε είναι.
 Duo mss. τής άναπαύσεως.

<sup>5</sup> Tres mss. διηγούμαι αὐτά τη εὐλαδεία σου.

stantes. Nam nunc quoque, cum multi, qui literas ad nos afferre poterant, bac iter facerent, nec epistolam a te accepissem, ægre admodum id tuli.

609

Ad eamdem epist. XI. (Scripta cum Cucusum iret exsulatum anno 404.)

Quo tentationes nostræ magis ingravescunt, hoc etiam magis consolationes nostræ augentur, lætioremque de futuris spem concipimus : nunc autem omnia nobis ex animi sententia cedunt, ac secundo vento navigamus. Quis vidit? quis audivit? Petræ et sub aquis latentia saxa, et turbines et procellæ cum fragore ruunt : nox illunis, densa caligo, præcipitia et scopuli : et tamen per ejusmodi mare navigantes, nihilo pejore statu sumus quam qui in portu jactantur. llæc igitur ipsa quoque cum animo tuo perpendens, domina mea religiosissima, hos tumultus ac strepitus supera, deque tua valetudine fac me, quæso, certiorem: nos enim et commoda corporis valetudine et in animi hilaritate degimus. Nam et corpus nostrum firmius redditum est, et purum aerem haurimus : atque præfecti milites (a), ii qui nobiscum peregrinantur. ita nos officiis prosequuntur, ut ne famulorum quidem operam requirere nos sinant, cum ipsi famulorum munia exsequantur. Etenim pro suo erga nos amore hoc munus præripuerunt. Atque ubique satellitum manu cingimur, unoquoque videlicet hujusce ministerii nomine beatum se prædicante. Unum id demum molestum est, quod te quoque incolumi valetudine esse non exploratum habeamus. Fac itaque istud sciamus: ut hoc etiam lætitiæ nobis accedat, ac domino meo suavissimoque filio Pergamio ingentes gratias habeamus. Si tibi ad nos literas dare placuerit, ipsius opera ad hanc rem utere. Nam et sincerus amicus est, nobisque addictissimus, et tuam modestiam ac pietatem admodum reveretur.

# Ad eamdem epist. XII. (Scripta Cæsareæ in Cappadocia anno 404.)

Cum ex eo morbo evasissem, quo in itinere laboravi, cujusque reliquias Cæsaream usque tuli, jamque
ad integram valetudinem rediissem, ex ipsa Cæsarea
hæc ad te scripsi, in qua multis mihi adhibitis remediis melius habui, præstantissimos nimirum celeberrimosque medicos nactus, a quibus non tam artis subsidiis, quam commiseratione atque amicitia curabar.
Quorum etiam unus nobiscum una se profecturum
spopondit: atque item alii complures ex iis qui dignitatibus præditi sunt. Ac nos quidem de rebus nostris persæpe ad te scripsimus: tu vero, quo etiam
nomine te prius accusavi, raro id facis. Atque ut inliigas id negligentiæ tuæ, ac non tabellariorum penuriæ tribuendum esse, dominus meus, beati episcopi

(a) Præfecti milites, Græce ἐπαρχικοί, erant quasi præfectiani, seu præfectorum apparitores, et satellites, queis utebantur ad reos aliosve ducendos, quod ex Palladii verbis arguitur, quæ hic exscribere juvat: Δηγήσατο δὲ ὁ ἀναλύσας διάκονος ἀπό τῶν ἐπισκόπων, ὅτι οἱ ἐπαρχικοὶ οἱ διάκοντες αὐτοὺς ἐπὶ τοσοῦτον ἔθλιψαν και τὸ ζῆν παραιτείτος. Sic autem illa interpretatus est Emericus Bigotus: Retulti autem diacomus qui ab episcopis rediit, a præfecti meilitibus, qui eos deduxerunt, usque adeo jussu aliquorum texatos, nu mori opturent, et vivere recusarent, et paulo

Maximi frater, cum nudiustertius venisset, ab coque literas postulassem, negavit te sibi dare voluisse; atque etiam Tigrium presbyterum, cum item ab eo petiisset, id quoque facere recusasse. Itaque hoc ei exprobres velim, ac sincero et ardenti nostro amatori. cæterisque omnibus qui cum Cyriaco episcopo consuetudinem habent. Nam de loci commutatione nolim aut ipsi aut cuiquam alii negotium sacessas. Beneficium accipimus. Fortasse enim voluerunt, nec potuerunt. Gloria Deo propter omnia : neque enim umquam in iis omnibus, quæ mihi contingunt, hoc verbum usurpare desinam. Esto autem istud, non potuerint. An etiam scribere non potuerunt? At vero dominis meis, cumprimis venerandi episcopi ac domini mei Pergamii sororibus, quæ nostri causa plurimum studii atque operæ suscipiunt, ingentes gratias age. Nam, ut dominus meus Dux ipsius gener propensissimo in nos animo esset, effecerunt, adeo ut vehementer ipse quoque nos illic videre cuperet. Quin tu etiam de valetudine tua, deque iis, a quibus amamur, scribere, quæso, ad nos ne intermittas. De nobis autem sine cura esto. Nam et valemus, et tranquillo atque hilari animo sumus, ingentique ad hunc usque diem requie fruimur. De comitibus autem Cyriaci scire avenus, missine suerint: neque enim quisquam nobis de ea re perspicue aliquid retulit : quare istud quoque nobis significate. Ipsi autem episcopo Cyriaco velim boc dicas, me animi mœstitia impeditum ad eum haud scripsisse.

# Ad eamdem epist. XIII. (Postquam Cucusum pervenerat anno 404.)

Tandem aliquando respiravimus, cum Cucusum venimus, unde etiam has literas scribimus; tandem aliquando a fumo, et variis malorum eorum, quæ nos in via invaserunt, nebulis lucem conspeximus. Nunc enim posteaquam ea, quæ dolorem nobis afferebant, effluxerunt, jam tibi ea expouimus. Nam cum in ipsis adhuc versarer, hoc facere nolui, ne te in magnum mœrorem conjicerem. Triginta enim propemodum dies. aut etiam amplius, cum acerbissimis sebribus colluctari non destiti : atque ita longum hoc et molestum iter agebam, aliisque item gravissimis stomachi morbis obsessus. Jam quæ hinc sequerentur, considera. nempe cum nec medici præsto essent, nec balnea, nec res necessariæ, nec alia commoda, ac præterea Isaurorum metus nos undique premeret, aliaque mala quæ ex itinerum difficultate nasci consueverunt, hoc est cura, sollicitudo, animi consternatio, inopia eorum, a quibus curari possem. At nunc omnia hæc evanuerunt. Ut enim Cucusum venimus, tum morbum omnem una cum reliquiis abjecimus, integerrimaque valetudine fruimur, tum Isaurorum metu defuncti sumus, quippe cum multi hic milites sint, et quidem paratissimo animo, ut cum ipsis consigant : rerum quoque necessariarum copia nobis undique af-

Inferius, τοὺς ἐπαρχικούς, prætorianos milites vertit, et quidem recte utrobique: nam, ut observat Cangtus in Glossario Græco, idem qui vocantur ἐπαρχικοί in Synod. Constantinop. Act. 7, infra in eodem Conc. ταξεωταί, apparitores, appellantur.

fluit, omnibus summa cum benevolentia nos excipientibus, etiamsi alioqui desertissimus omnino hic locus sit. At casu quodam dominus meus Dioscorus hic erat, qui etiam samulum dedita opera Cæsaream misit, rogatum atque obsecratum, ne domui suæ alteram anteserrem; aliique item plures idem secerunt. Verum hanc aliis præferendam necessario mihi existimavi : itaque apud eum divertimus. Atque ipse nobis quidvis est, ita ut ob ingentem ipsius liberalitatem et largitatem, qua erga nos uti cupit, perpetuo cum eo expostulemus. Quippe nostra causa etiam ex ædibus suis in villam migravit, ut nos omni officii genere complecteretur: atque insuper domum nobis ad tolerandam hiemem idoneam exstruit, pro eaque re nihil non agit ac molitur; denique nullum omnino officii erga nos genus ab eo prætermissum est. Ad hæc plerique alii procuratores et rerum administratores, dominis id ipsis per literas imperantibus, subinde huc accedunt, parati quavis ratione nos reficere ac recreare. Ilæc autem omnia idcirco commemoravi, atque alia quidem, hoc est, priora, deflevi, alia autem, hoc est, læta et jucunda, tibi exposui, ut ne quis temere nos hinc emoveat. Nam si ii, qui nos beneficio afficere cupiunt, arbitrii hoc nostri faciant, ut quo loco velimus, nobis esse liceat, nec rursum nobis alterum locum arbitratu libituque suo assignaturi sint, hoc beneficium accipe. Sin autem nos hinc amotos in alterum locum ablegaturi sunt, nobisque rursum iter subire, ac peregrinari necesse est, mibi sane hoc longe gravius acerbiusque fuerit : primum enim illud metuendum est, ne nos in longinquiorem aut in asperiorem locum ducant : deinde itineris molestiam sexcentis exsiliis graviorem esse duco. Siquidem peregrinationis hujusce difficultas ad ipsas mortis portas nos detulit: nuncque, Cucusi degentes, perpetua sessione ac quiete nosmet recreamus, atque tam diuturni temporis ærumnæ, confractisque nostris ossibus, et fatigatæ carni, quietis ope ac subsidio medemur. Affuit etiam domina mea Sabiniana diaconissa (a) eodem ipso die quo venimus, fracta quidem ipsa et abjecta, ærumnisque affecta, utpote ea jam ætate, in qua moveri quoque dissicile est : cæterum juvenili animi alacritate prædita, nihilque adversarum rerum persentiens. Paratam enim se esse dixit etiam in Scythiam proficisci, quandoquidem constans hic rumor erat, fore ut illic deportarer. Certum est autem ei, ut ait, non jam ad'suos reverti, verum illic ubi fuerimus commorari. Atque hanc etiam perquam humane ac studiose, magnague cum benevolentia Ecclesiæ alumni exceperunt. Quin dominus quoque meus Constantius, religiosissimus presbyter, jampridem hic fuisset. Nam et mecum per literas egerat, ut ipsi huc veniendi potestatem facerem: neque enim se citra voluntatem meam atque sententiam id facere

(a) Hanc sabinianam diaconissam opmatur Tillemontius eam fuisse quæ sabiniana diaconissa vocatur a Palladio in hist. Rosveid. p. 965, quam dicit fuisse Joannis nostri amitam. Quod si non certum, verisimile utique est. Constantius infra memoratus, presbyter ille est ad quem mittitur epistola CCXXI infra.

audere, quamvis alioqui magna hujus rei cupiditate flagrantem; addebat etiam se ne illic quidem manere posse : nam latebras quærit, ac sese occultat. Itaque precibus abs te contendo, ut de loco minime aliter facias. Quod si rursus, quid ipsi in animo habeant, periclitandum ducis, tu quidem a te nihil dicas, verum pro tua prudentia, quonam me abducere constituerint, explores: id enim potes. Ac si videris ipsis in animo esse, non longe isthing in maritimam aliquam urbem, puta Cyzicum, aut non longe a Nicomedia me avehere, hoc accipe. Sin autem longius hinc uspiam, aut ita procul, ut hic locus est, ne accipias: hoc quippe mihi grave ac permolestum suerit. Hic enim in magna quiete animique remissione versamur. ita ut etiam contractam omnem ex itinere molestiam biduo absterserimus.

Ad eamdem epistola, in qua commemorat, quæ ipsi Cæsareæ acciderint. XIV. (Cucuso scripta anno 404.)

1. Quid luges? quid teipsam tundis, easque quas ne hostes quidem tui a te exigere potuerunt pœnas a teipsa expetis, ut quæ animum tuum mæroris tyrannidi usque adeo addixeris? Etenim literæ illæ, quas per Patricium ad nos misisti, ipsa animæ tuæ vulnera nobis declararunt. Quamobrem admodum doleo atque angor, quod cum nihil non agere ac moliri debeas, quo mœrorem ex animo tuo propulses, tamen ipsa huc atque illuc te vertas, molestas et acerbas cogitationes colligens, eaque, quæ non sunt (nam hoc quoque dixisti), animo essingens, teque ipsam frustra et incassum, imo summo cum detrimento lancinas. Quid enim angeris, quod nos e Cucuso alio transferre nequivisti? Quamquam aliquo modo nos transtulisti, dum nihil non ideo abs te tentatum atque actum est. Quod si res perfici non potuit, non tamen proinde angi oportet. Nam fortasse hac de causa Deus longiora cursuum spatia nobis proponi voluit, ut splendidiores coronas consequamur. Quid igitur ob ea in dolore versaris, ob quæ laudibus afficimur ? cum contra te ob eam causam exsultare ac tripudiare, caputque corollis redimere par sit, quod divino beneficio rem tantam ac meritis nostris longe præstantiorem consequuti simus. At hujus loci solitudo tibi mœrorem affert? Et quid tandem hac sede jucundius? Solitudo, tranquillitas ingens, quies, corporis firmitas. Quamquam enim nec forum, nec venale quidquam hæc urbs habet : nihil tamen istud mea interest. Mihi quippe omnia tamquam e fonte affluunt. Siquidem et dominum meum hujus loci episcopum, et dominum meum Dioscorum habeo, qui nihil aliud muneris atque operæ habere videntur, quam ut me recreent. Quin præclarus quoque vir Patricius tibi narrabit, quonam pacto in animi hilaritate, in oblectatione, in multis obsequiis degamus, quantum quidem ad hanc commemorationem attinet. Quod si ea quæ mibi Cæsareæ acciderunt, in luctum te conjiciunt, in hoc etiam rem parum te dignam facis. Nam illic quoque luculentæ rursum nobis coronæ contextæ sunt : adeo ut omnes nos laudent, prædicent, atque ad stuporem usque admirentur, quod gravibus injuriis acceptis eje-

της μου Διόσχορος ενταῦθα ῶν, ος καὶ είς Καισάρειαν ἀπέστειλεν οίχέτην είς αύτο τοῦτο, παραχαλών χαλ δεόμενος μή προτιμήσαι τής αὐτοῦ οἰχίας ἐτέραν, χαὶ Ετεροι δε πλείους. 'Αλλ' άναγχαῖον ενόμισα τῶν άλλων τούτον προτιμήσαι, και κατήχθημεν έν τοίς αύτου. Και πάντα ήμεν αύτος γίνεται, ώς και καταδοάν αύτοῦ συνεχῶς, διὰ τὴν πολλὴν αὐτοῦ δαψίλειαν, καὶ την αφθονίαν, ην βούλεται παρέχειν. Δι' ήμας γουν και μετέστη χωρίον οίκων, ώστε παντί θεραπεύσαι τρόπω, τήν τε οίκίαν ήμιν κατασκευάζει πρός χειμώνα ἐπιτηδείαν, πάντα ποιών ύπὲρ τούτου καὶ πραλίπατεποίπελος. και οχονό οπορρα εγγεγειμέται θεδαμείας Ενεχεν. Και έτεροι δε πολλοί επίτροποι και οίκονόμοι, παρά των δεσποτών των ξαυτών χελευσθέντες διά γραμμάτων, συνεχώς παραγίνονται, ετοιμοι κατά πάντα τρόπον ήμας άναπαῦσαι. Ταῦτα δὲ πάντα είρηχα, χαὶ τὰ μὲν ἀπωδυράμην, τὰ πρότερα, τὰ δὲ είπον, τὰ χρηστὰ, ἵνα μὴ προπετῶς τις ἡμᾶς ἐντεῦθεν έγειρη. Εί μέν γάρ οι βουλόμενοι δούναι ήμιν την χάριν, χυρίους ήμας ποιοίεν τοῦ είναι όπου βουλόμεθα, και μη πάλιν έτερον ημίν μέλλοιεν άποχληροῦν τόπον, δν αν εθέλωσι, κατάδεξαι την χάριν. Εί δε ενθεν ήμας ανιστάντες, είς έτερον μέλλοιεν πέμπειν τόπον, και πάλιν όδος, και πάλιν άποδημία, έμοι σφόδρα τούτο χαλεπώτερον πρώτον μέν, μήποτε είς μαχρότερον ή είς χαλεπώτερον ήμας πέμψωσι χωρίον. Επειτα δε, ότι μυρίων εξοριῶν εμοί το όδεύειν χαλεπώτερον. Καὶ γὰρ εἰς αὐτὰς ἡμᾶς κατήνεγκε τοῦ θανάτου τὰς πύλας ταύτης τῆς ἀποδημίας ἡ δυσκολία. Καὶ διατρίδομεν νῦν ἐν Κουχουσῷ, τῆ διηνεχεί χαθέδρα και ήσυχία άνακτώμενοι έαυτούς, και την έν τῷ μαχρῷ χρόνψ γενομένην ήμιν ταλαιπωρίαν, καὶ τὰ συντετριμμένα ήμῶν όστᾶ, καὶ τὴν ταλαιπωρηθείσαν σάρχα διά τῆς ήσυχίας θεραπεύοντες. Απήντησε δὲ παι ή χυρία μου Σαδινιανή ή διάχονος κατά την [594] ήμέραν την αυτήν, καθ' ήν και ήμεζς άπηντήσαμεν, συντετριμμένη μέν και τεταλαιπωρημένη, άτε έν τούτω τῆς ἡλικίας οὖσα, ἔνθα καὶ κινεἴσθαι δύσκολον. δμως δε τή προθυμία νεάζουσα, και μηδενός αίσθανομένη των λυπηρών. Έτσίμη γάρ έφησεν είναι και είς Σχυθίαν άπαντήσεσθαι, έπειδή τοιούτος έχράτει λόγος, ώς έχει ήμων άπαχθησομένων. Έτοιμη δέ έστιν, ώς φησι, μηκέτι ύποστρέφειν μηδαμού, άλλ' έκεί διατρί**δειν ένθα άν ώμεν. Σφόδρα δὲ καὶ αὐτὴν ὑπεδέξαντο** οί της Έχχλησίας μετά πολλής της σπουδής χαι της εὐνοίας. Καὶ ὁ χύριος δέ μου Κωνστάντιος, ὁ εὐλαδέστατος πρεσδύτερος, πάλαι αν ένταῦθα ην. Καὶ γάρ και επέστειλέν μοι, παρακαλών ζνα επιτρέψω αὐτῷ ἐνταῦθα ἐλθεῖν • τῆς γὰρ ἐμῆς γνώμης χωρίς μηδ' ἄν τολμήσαι παραγενέσθαι, καίτοι γε σφόδρα επιθυμών, καλ, ώς φησιν, ούδε αὐτόθι μένειν δυνάμενος \* χρύπτεται γάρ, καλ λανθάνει · τοσαύτα αύτον συνέχει κακά, καθώς φησι. Παρακαλώ τοίνυν μή άλλως ποιήσης του

τόπου ενεκεν. Εί δ' αὖ πάλιν δοκιμάσειας ἀποπειρασθήναι τῆς γνώμης αὐτῶν, αὐτἡ μὲν οἰκοθεν μηδὲν
εἰπης, δοκίμασον δὲ ποῦ προἡρηνται, κατὰ τὴν σύνεσίν σου · δὐνασαι γάρ. Κὰν ίδης ὅτι πλησίον αὐτόθι
που ἐν παραθαλασσίψ πόλει, ἢ ἐν Κυζίκψ, ἢ Νικομηδείας πλησίον, καὶ τοῦτο κατάδεξαι. Εἰ δ' ἀρα μακρότερόν που, ἢ τοῦ τόπου τούτου μακρότερον, ἢ τοσοῦτον ὅσον οὖτος, μὴ ἐλῃ · ἐπεὶ σφόδρα τοῦτό μοι
βαρὺ καὶ χαλεπώτερον. Τέως γὰρ πολλῆς ἐνταῦθα
ἀνέσεως ἀπολαύομεν, ὡς καὶ ἐν δύο ἡμέραις ἄπασαν
τὴν ἀηδίαν ἀπονίψασθαι τὴν ἐκ τῆς όδοῦ γεγενημέ—
νην ἡμῖν.

Πρὸς τὴν αὐτὴν ἐπιστολὴ ΙΔ΄, δι' ἦς διηγεῖται τὰ ἐν Καισαρεία αὐτῷ συμβάντα.

α'. Τίθρηνεζς; τί κόπτεις σαυτήν, καλ δίκας άπαιτεζς, άς ούτε οι έχθροί σου άπαιτησαί σε ίσχυσαν, ούτως τή τυραννίδι της άθυμίας εκδούσά σου την ψυχήν: Τὰ γὰρ γράμματα, & διὰ Πατρικίου ἡμῖν διεπέμψω. ταῦτα ἐδήλωσέ σου τὰ τραύματα τῆς διανοίας. Διὸ και σφόδρα άλγω και όδυνωμαι, ότι όφειλουσα πάντα χινείν και πραγματεύεσθαι, ώστε άπελαύνειν σου τῆς ψυχῆς την άθυμίαν, περιέρχη συνάγουσα λογισμούς όδυνηρούς, και τὰ μή όντα (τοῦτο γὰρ ἔφης) ἀναπλάττουσα, και καταξαίνουσα σαυτήν είκη και μάτην, καὶ ἐπὶ βλάδη μεγίστη. Τί γάρ σε λυπεί, ὅτι Κουχουσού ούχ έσχυσας ήμας μεταστήσαι; Καίτοι γε τὸ σον μέρος μετέστησας, πάντα κινήσασα και πραγματευσαμένη. Εί δὲ εἰς τέλος τὸ ἔργον οὐκ ἡλθεν, οὐδὲ διά τουτο άλγειν δεί. "Ισως γάρ έδοξε τῷ Θεῷ μαχροτέρους μοι τεθήναι των δρόμων τους διαύλους, ώστε καὶ λαμπροτέρους γενέσθαι τοὺς στεφάνους. Τί τοίνυν άλγεϊς ὑπὲρ τούτων, ἀφ' ὧν ἡμεῖς ἀναχηρυττόμεθα. δέον σε σχιρτάν διά ταῦτα καί χορεύειν καί στεφαγοῦσθαι, ότι τοσούτου χατηξιώθημεν πράγματος, [595] σφόδρα ύπερδαίνοντος ήμῶν τὴν ἀξίαν; 'Αλλ' ἡ ἐρημία σε λυπεί των ένταυθα; Και τί της διατριδής της ένταῦθα ήδιον; Ἡσυχία, γαλήνη, ἀπραγμοσύνη πολλή, σώματος εὐρωστία. Εί γάρ μήτε άγοράν, μήτε ώνιον έχει ή πόλις, ούδεν τουτο πρός εμέ. Πάντα γάρ μοι χαθάπερ έχ πηγών έπιρρεί. Και γάρ χαι τον χύριον μου τον επίσχοπον τον ενταύθα, και τον κύριον μου Διόσχορον έχω, έργον τοῦτο ποιουμένους διόλου, τὴν ήμετέραν ανάπαυσιν. Έρει δέ σοι και ο καλός Πατρίχιος, δπως διάγομεν έν εύθυμία, έν εύφροσύνη, έν θεραπεία πολλή, τό γε είς την διατριδήν την ένταῦθα ξχον. Εί δε τά εν Καισαρεία θρηνείς, και τοῦτο άναξίως σου ποιείς. Καὶ γὰρ ἐχεῖ λαμπροὶ πάλιν ἐπλάχησαν ήμιν οι στέφανοι, ώς πάντας ήμας άναχηρύττειν, άναγορεύειν, θαυμάζειν, έχπλήττεσθαι, έφ' οίζ κακώς παθόντες εξεδλήθημεν. 'Αλλά ταῦτα μηδείς τέως είδέτω, εί και πολλοί αύτά διαθρυλλούσιν, Έδή-

λωσε γάρ μοι ο χύριός μου Παιάνιος, ότι οι πρεσδύτεροι αύτου του Φαρετρίου πάρεισιν αύτόθι, ολ ξφησαν ήμιν κοινωνείν, και μηδέν κοινόν έχειν πρός τούς έναντίους, μηδέ συγγίνεσθαι αὐτοῖς, μηδέ χοινωνῆσαι. "Ιν' οὖν μή διαταράξωμεν αὐτοὺς, μηδεὶς ταῦτα είδέτω. και γάρ σφόδρα χαλεπά τά συμβάντα είς ήμας. Καὶ εἰ μηδὲν άλλο ἐπεπόνθειν δεινὸν, ήρχει τὰ ξκείσε γενόμενα μυρία μοι προξενήσαι βραβεία. ούτως περί των έσχάτων ήμιν ο χίνδυνος γέγονε. Παρακαλώ δὲ, ἀπόρρητα ἔστω παρὰ σοὶ, καὶ ἐν βραχεῖ σοι αὐτὰ διηγήσομαι, ούχ ἵνα λυπήσω, ἀλλ΄ ἵνα εὐφρανώ. Αύται γάρ μου της έμπορίας αι ύποθέσεις, ούτος μου ο πλούτος, αύτη των άμαρτημάτων μου ή δαπάνη, το συνεχώς διλ τοιούτων όδεύειν πειρασμών, καὶ ἐπάγεσθαί μοι τούτους, παρ' ὧν οὐδαμῶς προσεδόχησα. Έπειδη γάρ εμέλλομεν επιδαίνειν της Καππαδοχών χώρας, ἀπαλλαγέντες τοῦ Γαλάτου, κάκείνου δὲ σχεδὸν θάνατον ήμιν ἀπειλήσαντος, πολλοί κατὰ τήν όδον ήμιν άπήντων, λέγοντες, ότι 'Ο χύριος Φαρέτριο; άναμένει σε, καλ πανταχού περιέργεται, μή άποτύχη τῆς συντυχίας σου, καὶ πάντα ποιεί καὶ πραγματεύεται, ώστε σε ίδείν, καλ περιπτύξασθαι. και πάσαν επιδείξασθαι άγάπην· και τά μοναστήρ:α άνδρων και γυναικών έκίνησεν. Έγω δε ταύτα άχούων, τούτων μέν ούδεν προσεδόχων, άλλά τάναντία άνετύπουν παρ' έμαυτῷ · τῶν μέντοι ταῦτα ἀπαγγελλόντων ούδενὶ τούτων ούδὲν Ελεγον.

β'. Έπειδη δὲ ἐπέδην όψέ ποτε τῆς Καισαρείας, κατειργασμένος, τεταριχευμένος, εν αυτή της φλογός τη άκμή του πυρετού κείμενος, άλύων, τὰ ἔσχατα [596] πάσγων, ἐπέτυχον καταγωγίου πρὸς αὐτῆ;τῆς πόλεως τή εσχατιά κειμένου, και σπουδήν εποιούμην ώστε καί ιατροίς συντυχείν, και την κάμινον έκείνην σδέσαι. ήν γάρ αὐτή ή άκμη τοῦ τριταίου. Καὶ προσῆν καὶ ή τῆς όδοῦ ταλαιπωρία, ὁ κάματος, ἡ συντριβή, ἡ των θεραπευσόντων έρημία, ή των έπιτηδείων άπορία, τὸ μηδένα παρείναι ήμεν ἰατρὸν, τὸ χαμάτω καὶ θάλπει καὶ ἀγρυπνίαις καταταθῆναι, καὶ σχεδὸν αύτὸς νεχρὸς α ων, εἰσῆλθον εἰς τὴν πόλιν. Τότε δὴ παρεγένοντο ο κλήρος άπας, ο δήμος ο, μονάζοντες, μονάστριαι, Ιατροί, πολλής απήλαυον θεραπείας. πάντων πάντα ήμιν διαχονουμένων, ύπηρετουμένων. 'Αλλά καὶ οὕτως πολλῷ τῷ κάρῳ τῆς φλογὸς κατεχόμενος, εν εσχάτοις ήμην δεινοίς c. Τέλος κατά μικρόν έληγε καὶ ελώφα το νόσημα. 'Ο δε Φαρέτριος ούδαμοῦ · ἀλλ' ἀνέμενεν ἡμῶν τὴν ἔξοδον, ούχ οξόα τί δόξαν αὐτῷ. Ἐπειδή τοίνυν είδον ἡρέμα λωφήσαν τὸ κακόν, εδουλευόμην λοιπόν περί άποδημίας, ώστε ξπιλαδέσθαι τῆς Κουχουσοῦ, καὶ μικρὸν ἀναπαύσασθαι των της όδου συμφορών. Καὶ ἐν τούτοις ἡμών

δντων, ἀπαγγέλλονται άθρόον Ίσαῦροι πληθος ἄπειρεν κατατρέγοντες την Καισαρέων χώραν, καί τινα κώμην μεγάλην έμπρήσαντες, και τά ξοχάτα διαθέντες. Τοῦτο ἀχούσας ὁ τριδοῦνος, λαδών τοὺς στρατιώτας ους είχεν, εξηλθεν. Έδεδοίκεισαν γάρ μη και τη πόλει προσδάλωσι, καὶ πάντες ήσαν ἐν φόδφ, πάντες έν άγωνία, περί αύτου του έδάφους της πατρίδος χινδυνεύοντες, ώς χαλ αύτους τους πρεσδύτας την φυλαχήν τῶν τειχῶν μεταχειρίζεσθαι. Έν τούτοις τῶν πραγμάτων δντων, άθρόον ύπο την ξω δρούγγος μοναζόντων (ούτω γάρ δεί είπειν, και τη λέξει την μανίαν αὐτῶν ἐνδείξασθαι) ἐπέστησαν τἢ οἰκίᾳ ἔνθα ήμεν, ἀπειλούντες αύτην καίειν, ἐμπιμπράν, τὰ έσγατα ήμας διατιθέναι, εί μη εξέλθοιμεν. Και ούτε ό τῶν Ἰσαύρων αὐτοὺς φόδος, οὕτε ἡ ἀρρωστία οῦτω σφοδρώς επιχειμένη, ούτε άλλο ούδεν εποίησεν επιειχεστέρους αύτους, άλλ' ἐπέχειντο τοσούτου θυμοῦ πνέοντες, ώς καλ αύτους φοδηθηναι τους έπαρχικούς. Και γάρ και αὐτοῖς ἡπείλουν πληγάς, καὶ ἐκαλλωπίζοντο ώς και ήδη πολλούς αίσχρῶς τυπτήσαντες ἐπαρχιχούς. Ταῦτα οἱ ἐπαρχιχοὶ ἀχούσαντες, κατέφυγον εἰς ἡμᾶς, παρεκάλουν τε καὶ ἐδέοντο, ὅτι Κὰν είς Ίσαύρους μέλλωμεν έμπίπτειν, ἀπάλλαξον ήμάς των θηρίων τούτων. 'Αχούσας ό ήγεμων κατέδραμεν έπι την οίχιαν, βουλόμενος ημίν βοηθήσαι. Οὐδε έχείνου παρακαλούντος ήνέσχοντο οι μονάζοντες, άλλά και αύτος ήσθένησεν. 'Ορών τοίνυν τὰ πράγματα έν άπορία πολλή, και ούτε τολμών ήμεν συμδουλεύσαι είς φόνον φανερόν έξελθεϊν, ούτε πάλιν Ενδον μένειν, διά την τοσαύτην εκείνων μανίαν, επεμψε πρός τον [597] Φαρέτριον, παρακαλών όλίγων ενδούναι ήμερών. διά τε την άρφωστίαν, διά τε τον επιχείμενον χίνδυνον. Καὶ οὐδὲ οὕτως ἐγένετό τι πλέον, άλλά καὶ τῇ ἑξῆς σφοδρότεροι παρεγένοντο, καλ τῶν πρεσδυτέρων οὐδείς ετόλμα παραστήναι και βοηθήσαι, άλλ' αίσχυνόμενοι καλ έρυθριώντες (κατά γάρ γνώμην Φαρετρίου Ελεγον ταῦτα γίνεσθαι ) ἐχρύπτοντο, ἐλάνθανον. καλούμενοι παρ' ήμῶν οὐχ ὑπήκουον. Τί δεῖ πολλά λέγειν ; Καὶ φόδων τοσούτων ἐπικειμένων, καὶ θανάτου σχεδόν δήλου, και του πυρετού με κατεργαζομένου (ούδε γαρ ήμιν απαλλαγή ούδεπω α των κακών των έντευθεν), μεσημδρίας μέσης ρίψας έαυτον είς το λεχτίχιον, έξηγόμην έχειθεν, του δήμου παντός χωχύοντος, όλολύζοντος, ἐπαρωμένου τῷ ταῦτα πεποιηχότι, όλοφυρομένων πάντων καλ θρηνούντων. Έπειδή δὲ τῆς πόλεως ἐξῆλθον, καὶ τῶν κληρικῶν τινες ἐξελθόντες ήρέμα, ήμᾶς προέπεμψαν όδυρόμενοι. Καί τινων λεγόντων ἀχούσαντες, Ποῦ αὐτὸν ἀπάγετε είς φανερόν θάνατον; ἔτερος ἔλεγε πρός ἡμᾶς τῶν σφόδρα

c Duo mes. ήμην χινδύνοις.

Tres mss. αὐτόνεχρος.

<sup>•</sup> O δήμος deest in duobus mss., nec legit Interpres.

d Mss. omnes οὐδὲ γὰρ ήμην ἀπαλλαγεὶς οὐδέπω, etc. Sententia codem recidit.

cti simus. Verum hæc, quæso, nemo adhuc sciat, etiamsi multi sint qui in vulgus spargant. Significavit enim mihi dominus meus Pæanius, ipsius quoque Pharetrii presbyteros illic adesse, qui assirmarint se nobiscum communicare, nec cum adversariis commune quidquam habere, nec cum illis versari aut commercium ullum iniisse. Ne igitur eos conturbemus, cave ne quisquam hæc sciat : siquidem perquam gravia et acerba sunt quæ nobis acciderunt. Atque etiamsi nihil aliud molestiæ atque acerbitatis pertulissem, ea tamen quæ illic contigerunt, ad innumeras mihi palmas conciliandas abunde sufficerent : usque adeo in vitæ quoque discrimen venimus. Te autem oro, ne quid eorum evulges, ac breviter tibi ca exponam, non ut tibi mœrorem afferam, sed ut voluptatem. Nam hæ mihi sunt quæstus occasiones, hæ meæ opes, hæc scelerum meorum consumptio, dum per bujusmodi tentationes sine ulla intermissione gradior, in easque ab iis inducor, a quibus minime exspectabam. Nam cum Galata illo (a), qui etiam nobis mortem pene minitatus est, defuncti, jam in Cappadociam ingredi pararemus, multi nobis in via occurrunt, dicentes. Dominus Pharetrius te exspectat, ac quaquaversum iter facit, ne tuo congressu fraudetur, nibilque non operæ ac laboris suscipit, quo te videat et complectatur, atque omne caritatis specimen tibi exhibeat; monasteria etiam tum virorum, tum mulierum commovit. Ego autem hæc audiens, nihil quidem horum exspectabam. verum contraria omnia animo efformabam: tamen eorum qui mihi hæc nuntiabant nemini quidquam horum eloquebar.

2. Postquam autem tandem aliquando Cæsaream ingressus sum, labore ac macie confectus, in ipso febris ardore positus, languens, atque extremos dolores perpetiens, hospitium in ultimo urbis recessu situm nactus sum, dahamque operam ut medicos convenirem, ac fornacem illam exstinguerem: eram enim in ipso febris tertianæ ardore. Que etiam accedebat itineris arumna et fatigatio, corporis contritio, eorum, a quibus curarer, inopia, rerum necessariarum penuria, illudque item, quod nullum medicom præsto haberem. quodque et labore ac lassitudine, et caloris æstu, et vigiliis divexarer, ac denique pene exanimis in urbem ingressus essem. Tum vero mihi clerici omnes, populus, monachi, monachæ, medici affuerunt : a quibus perquam officiose acceptus sum, omnibus famulantibus et omnia mihi subministrantibus. Nihilominus tamen ingenti flammæ ardore deflagrans, in extremo periculo versabar. Demum paulatim remittere ac sedari morbus cœpit. At interim nusquam Pharetrius: verum discessum nostrum exspectabat : quod cur ita ipsi visum fuisset, haud scio. Cum igitur morbum sensim remissum et sedatum esse vidissem, jam de discessu mecum ipse agitabam, ut Cucusum pervenirem, atque ab itineris calamitatibus nonnihil conquiescerem. Cum hoc statu res nostræ essent, subito ad nos affertur, Isauros cum intinita hominum manu Cæsariensem

(a) Nic Galata erat verisimiliter Leontius archiepiscopus Ancyree ia Galatia, Chrysostomo infensissimus.

agrum populari, ac ingens quoddam oppidum in. cendisse, cum ingenti clade. Qua re audita tribunus, acceptis his militibus, quos habebat, ex urbe excessit. Timebat enim ne urbem quoque adorirentur, atque omnes in metu ac trepidatione erant, de ipsc quoque patrio solo periclitantes : adeo ut senes etiam ipsi murorum custodiam susciperent. Cum res eo loco essent, repente sub auroram monachorum drungus (a) (liceat enim mihi ad eorum furorem exprimendum hoc vocabulo uti), ad hanc domum, in qua eramus, accesserunt, eam incensuros nobisque extrema quæque mala illaturos minitantium, nisi abscederemus. Ac nec Isaurorum metus, nec morbus tam vehementer nos premens, nec aliud quidquain humaniores eos ac moderatiores effecit, verum instabant atque urgebant, tantum furorem spirantes, ut etiam ipsi prætorii milites metu afficerent**ur.** Nan et ipsis plagas denuntiabant, et gloriabantur, quod multos prætorios milites fæde verberassent. His verbis auditis, prætorii milites ad nos confugerunt, meque rogarunt atque obsecrarunt, ut etiamsi in lsaurorum manus nobis veniendum esset, tamen oos his belluis liberarem. Quod cum ad urbis præfectum allatum esset, ipse quoque domum, ut nobis opitularetur, accurrit. Verum ne ipsius quidem precibus monachi permoti sunt, sed ipse quoque elanguit. Cum igitur nullum rei exitum perspiceret, nec nobis ad perspicuam cædem excundi auctor esset, nec rursus ob tantum illorum furorem intra urbem ut maneremus, suadere auderet, ad Pharetrium misit, precibus ab eo contendens, ut tum ob morbum quo conflictabar, tum ob impendens periculum paucos aliquot dies nobis concederet. Nec tamen hinc quidquam profectum est; imo acriori etiam postridie impetu adfuerunt : nec presbyterorum ultus opem nobis atque auxilium serre audebat : verum pudore suffusi ac rubore affecti (nam hæc de Pharetrii voluntate et sententia fieri dicebant) sese abdebant et occultabant, nec, cum a nobis accerserentur, obtemperabant. Quid longa oratione opus est? Quamvis tot terrores imminerent, morsque pene certa et ante oculos posita esset, sebrisque me conficeret (necdum enim bic malis liberatus eram), hora ipsa meridiana in lecticam me conjiciens, illinc excessi, universa plebe lamentante, ejulante, harum rerum auctorem exsecrante ac diris devovente, omnibusque plorantibus ac lugentibus. Posteaquam autem ex urbe excessi, quidam etiam clerici venientes, lento gressu. lugentes nos prosequebantur. Cumque nonnulli dicerent, Quonam eum ad perspicuam mortem abducitis? alter ex iis qui nos plurimum amabant, ad

(a) Vox, Drunqus, græcæ voci, δρότητος, consonat, nee inusitata est. Vopiscus in Probo, c. 19: Omnium gentium drunqos usque ud quinquagenos homines ante triumphum duxit. Putat Casaubonus δρότητος et drunqus esse vocem baram; salmasius vero origine Græcam pugnat esse, factamque ex voce βιτρος, rostrum, significareque, militum multitudinem cunatiun rostratinque pugnantium, fronte sciticet in augustum desinente. Ut ut est, δρότητος, seu drungus, erat certus numerus hominum, cui imperabat Drungarius: quæ vox sexcenties occurrit apud scriptores Byzantios. Eratque magnus quispiam Drungarius, et alii Dungarii minores.

me dicebat: Abi, obsecro: in Isauros etiam incide, modo e nobis elabaris. Nam quocumque incideris, tuto incides, dummodo manus nostras effugias. Hæc audiens ac perspiciens egregia matrona Seleucia, domini mei Rufini uxor (nam ea perquam officiose nos coluit), precibus mecum egit, ut in ipsius sub-urbanam villam, quæ quinque passuum millibus ab urbe distabat, hospitii causa me conferrem, certosque homines nobiscum misit, quibuscum illuc profecti sumus.

3. At ne illic quidem hæ adversum nos comparatæ insidiæ sinem babituræ erant. Ut enim Pharetrius hoc rescivit, multas ipsi, ut dicebat, minas intentavit. Cum autem me in villam suam excepisset, nihil quidem ipse barum rerum sciebam : nam ipsa ad nos egressa, hæc nos celavit, procuratori autem suo, qui illic erat, ea exposuit, ipsique mandavit, ut nobis omne officii genus impertiret, ac si qui monachi venirent, ut nos contumeliis incesserent, aut male afficerent, ex aliis villis suis agricolas cogeret, atque ita cum monachis manum consereret. Quin me quoque rogabat, ut in domum suam quæ arcem habebat, nec ullis viribus expugnari poterat, confugerem, ut ex episcopi ac monachorum manibus elaberer. At ut id facerem, adduci non potui : verum in villa eram; horum omnium ignarus quæ postea in me comparabantur. Ne hoc quidem ipsis ad comprimendum suum adversum nos furorem satis fuit. Postea enim media nocte, me nihil horum sciente (acriter enim instabat Pharetrius, graves in eam, ut ait, minas jactaus, eamque cogens atque impellens, ut me etiam e suburbio ejiceret), hominis importunitatem non ferens mulier, insciente me, barbaros adesse signisicavit, quod scilicet vim eam, quam pateretur, dicere præ pudore minime sustineret. Atque media nocte ingressus Evethius presbyter, meque e somno excitans, magno cum clamore hæc dicebat: Surge, obsecro, adventant barbari, nec longe absunt. Hic tecum reputes velim, quonam animo eram cum hæc audirem. Cum autem ex ipso quid facto opus esset, quasivissem, neque enim nos in urbem confugere posse, ne graviora illic perpeteremur, quam quæ nobis Isauri illaturi essent, exire nos coegit. Nox illunis erat, nox media, caliginosa, tetra; id quod etiani nos in summam consilii inopiam conjiciebat: nec quisquam nobis præsto erat, qui opem serret : omnes enim nos reliquerant. Metu tamen compulsus, ac jamjam mortem exspectans, ærumnis confectus surrexi, ac faces accendi jussi. Verum has quoque presbyter exstingui jussit, ne barbari, aiebat, lucis splendore exciti, in nos impetum facerent. Exstinctis itaque facibus, mulus (a), qui lecticam nostram gestabat (aspera enim admodum et ardua ac petrosa via erat), in genu lapsus, me qui lectica inclusus eram, humi prostravit, parumque abfuit quin interirem. Deinde exsurgeus tractim ambulabam, Evethio

(a) In græco legitur, 1600, cui consonat vox latina, burdo: hæ voces apud scriptores medii ævi frequenter occurrunt. Ex verbis porro Chrysostomi arguitur lecticam, in qua ipse æger decubuisse videtur, unius muli dorso fuisse gestatam.

presbytero, qui etiam ipse ex equo desilierat, manibus me tenente; atque ita manuductus, vel, ut rectius loquar, pertractus, reptabam : neque enim in tanta loci difficultate, periculosisque montibus, media nocte incedere poteram. Cogita, quæso, quid hic mihi animi esset, cum tantis malis constrictus tenerer, ac febris urgeret, nec eorum quæ in me structa fuerant, quidquam nossem, verum barbaros timerem ac perhorrescerem, nihilque aliud exspectarem, quam ut in corum manus inciderem. Annon existimas vel has solas calamitates, etiamsi nihil aliud accidisset, multa nobis peccata obliterare, atque ingentem mihi gloriæ materiam suppeditare posse? Harum autem calamitatum, ut existimo, bæc causa fuit. Cum primum Cæsaream ingressus sum, omnes qui magistratu fungebantur, ex vicariis (b), ex præsidibus sophistæ, extribuni, plebci omnes, singulis diebus me visebant, colebant, in oculis ferebant; bxc, credo, Pharetrium pupugerunt : nec invidia ea quæ nos Constantinopoli pepulit, hic quoque a nobis abscessit, ut quidem opinor : neque enim assirmo et assevero, sed conjicio. Et quis tandem alia, quæ nobis in via perferenda fucrunt, oratione complecti queat? timores, pericula?

De calamitatibus gaudet Chrysostomus. Grave malum mæstitia. — Quæ quidem ipse quotidie recordans, animoque circumferens, præ lætitia volito et exsulto, velut ingentem thesaurum reconditum habens: nam hoc animo atque hoc affectú præditus sum. Ob idque te obsecro, ut hoc nomine læteris, gaudeas, exsultes, Deumque, cujus beneficio hoc consequuti sumus, ut tanta perpeteremur, laudes ac celebres. Atque apud te velim hæc contineas, nec cuiquam enunties: etiamsi alioqui prætorii potissimum harum rerum fama universam urbem implere possunt, ut qui etiam ipsi in summum vitæ periculum venerint.

4. Cæterum ex te nemo id resciscat: imo etiam eos, qui narrabunt, comprime. Quod si ob calamitatis reliquias doles, id pro certo habe, me omnibus afflictionibus plane liberatum esse, firmioreque valetudine esse, quam cum istic degerem. Frigus autem quid extimescis, cum et commoda nobis domicilia constructa sint, et dominus meus Dioscorus omnem operam navet, quo nos ne exiguam quidem frigoris partem sentiamus? Quod si ex initiis conjectura duci potest, mihi hoc cælum orientale esse videtur (b), neque minus quam Antiochenum. Is est tepor, ea cæli temperies. Illud autem mihi permolestum fuit, quod dixisti, Fortasse etiam nobis succenses, ut qui per incuriam officio nostro defuerimus. Atqui pridem ad te literas dedimus, quibus

(a) Vicarii olim præfectorum erant, de quibus Cangius in Glossario Græco in voce Budgos, quæ etiam nounumquam Obudgos scribitur. Ex-Vicariis vel Ex-Vicarius is erat, qui vicarius fuerat, ut Ex-præfectus, qui præfectus, et alii id genus multi.

(b) Cum ait Chrysostomus ex initiis sibi videri istum aera non minus orientalem esse quam Antiochenum, non de positione Cucusi, qualis in tabulis geographicis representatur, agit; neque enim ignorare poterat Cucusum mulsis gradibus al septentrionem magis accedere, quam Antiochiam; sed loquitur, ut liquet, de loci temperie, qualis ex suu petchatus.

ήμας φιλούντων ' "Απελθε, δέομαί σου ' εἰς Ἰσαύρους ἐμπεσον, μόνον ἡμῶν ἀπαλλάγηθι. "Όπου γὰρ ἄν ἐμπέσης, εἰς ἀσφάλειαν ἐμπίπτεις, ἄν ἡμετέρας διαφύγοις χεῖρας. Ταῦτα ἀχούσασα καὶ ὁρῶσα ἡ καλὴ Σελευκία, ἡ τοῦ κυρίου μου 'Ρουφίνου ἐλευθέρα (καὶ γὰρ σφόδρα ἡμας ἐθεράπευσε), παρεκάλεσε καὶ ἐδεήθη, ῶστε εἰς τὸ προάστειον αὐτῆς καταλῦσαι, πρὸ πέντε μιλίων τῆς πόλεως δν, καὶ συνέπεμψεν ἡμῖν ἀνθρώπους, καὶ ἀπήλθομεν ἐκεῖσε.

γ'. 'Αλλ' οὐδὲ ἐχεῖ ἔμελλεν ἡμῶν ἀποστήσεσθαι ἡ έπιδουλή αύτη. 'Ως γάρ έγνω ό Φαρέτριος, εδήλωσεν αὐτἢ, καθὼς Ελεγε, πολλάς ἀπειλάς. Ἐπεὶ δέ με εἰς τὸ προάστειον αὐτῆς ὑπεδέξατο, κάγὼ τούτων οὐκ ήδειν ούδέν : άλλ' εξελθούσα πρός ήμας, ταύτα μέν ήμας απέχρυδεν, εδήλου δε τῷ ἐπιτρόπφ ἐχείσε δντι, πάσάν τε ήμιν άνάπαυσιν παρασχείν, καλ εί τινες είς ήμας επέλθοιεν μονάζοντες, βουλόμενοι ήμας ενυδρίσαι ή συντρίψαι, συναγαγείν γεωργούς άπο τῶν ἄλλων αύτης χωρίων, και ούτω παρατάξασθαι πρός αύτούς. Παρεκάλει δε και είς την οικίαν αύτης κάστελλον έχουσαν, και άχείρωτον ούσαν καταφυγείν, ώστε τοῦ ἐπισκόπου καὶ μοναζόντων ἐκφυγεῖν τὰς χεῖρας. ᾿Αλλὰ τουτο μέν ούχ ήνεσχόμην, άλλ' ήμην έν τῷ προαστείω, οὐδὲν είδως των μετά ταῦτα κατασκευαζομένων. Ούδὲ τοῦτο αὐτοῖς ήρπεσεν εἰς τὸ ἀποστῆναι τῆς καθ' ήμῶν μανίας. Εἶτα γυκτῶν μέσων, οὐδὲν τούτων είδως (πολύς γάρ επέχειτο ό Φαρέτριος άπειλή άπειλών έχείνη, χαθώς φησι, χαταναγχάζων, ώθων, ώστε ήμας εχδαλείν και των προαστείων), ού φέρουσα ή γυνή την ἐπάχθειαν αύτοῦ, ούχ εἰδότος ἐμοῦ, ἐδήλωσεν [598] αὐτόθι, ὅτι οἱ βάρδαροι ἐπέστησαν, αἰσχυνομένη την ανάγκην είπειν, ην ύπέμεινεν. Και μέσων νυχτών είσελθών πρός με Εύήθιος ό πρεσδύτερος, χαθεύδοντά με διεγείρας, μετά πολλής τής βοής ταύτα έλεγεν · 'Ανάστηθι, παρακαλώ, βάρδαροι έπέστησαν, ενταύθα πλησίον είσίν. Έννόησον τίς ήμην ταῦτα ἀχούων. Είτα ὡς πρὸς αὐτὸν εἶπον, Καὶ τί δέοι πράξαι; είς την πόλιν ού δυνάμεθα καταφυγείν, μη γαλεπώτερα πάθωμεν ὧν οἱ Ίσαῦροι μέλλουσιν ἡμῖν ποιείν, ηνάγχαζεν εξιέναι. Νύξ ην άσέληνος, η νύξ μέση, ζοφώδης, σχοτεινή και τούτο αύτο πάλιν άπορίας ανάμεστον ήν ήμιν και ούδεις ό παρών, ούδεις ό βοηθών, πάντες γάρ ήμας έγκατέλιπον. Όμως ύπο του φόδου συνωθισθείς, και προσδοκών εύθέως άποθανείσθαι, διανέστην τεταλαιπωρημένος, κελεύσας λαμπάδας άναφθηναι. Άλλά καλ ταύτας ό πρεσδύτερος ἐχέλευσε σδέννυσθαι, μήποτε, φησίν, οἱ βάρδαροι τῷ φωτὶ καλούμενοι πρὸς ἡμάς, ἐπιτεθῶσιν ἡμίν. ἐσδέσθησαν καὶ αἱ λαμπάδες. Εἶτα ὁ βόρδων ὁ φέρων ήμων το λεκτίκιον (τραχεία γάρ ήν σφόδρα ή όδος, και άνάντης και λιθώδης), κατενεχθείς έπι γόνυ, κατήνεγκέ με ένδον όντα, και μικρού δείν, εμελλον ἀπόλλυσθαι, είτα ἐκπηδήσας, συρόμενος περιεπάτουν,

ύπὸ Εὐηθίου τοῦ πρεσδυτέρου κατεχόμενος (κατεπήδησε γάρ και αὐτὸς τοῦ ὑποζυγίου), και οῦτως χειραγωγούμενος εδάδιζον, μάλλον δε ελχόμενος σύτε γάρ βαδίζειν ήν είς τοσαύτην δυσχωρίαν, και δρη χαλεπά, εν νυκτί μέση. Έννόησον τί με πάσχειν είκος ήν τοσούτοις συνεχόμενον κακοίς, και του πυρετου ἐπιχειμένου, μηδὲν εἰδότα τῶν κατεσκευασμένων. άλλά δεδοικότα τους βαρδάρους, και τρέμοντα, και προσδοχώντα εἰς τὰς χεϊρας αὐτῶν ἐμπεσεϊσθαι. Οὐ δοχεί σοι μόνα ταῦτα τὰ παθήματα, εί καὶ μηδὲν ἄλλο μοι ετερον συμδεδήχοι, πολλά ήμων δύνασθαι διαλύειν των άμαρτημάτων, και πολλήν μοι παρέχειν εύδοχιμήσεως άφορμήν; Τὸ δὲ αΐτιον, ώς έγωγε οίμαι, πάντες εὐθέως εἰσελθόντα με ἐν Καισαρεία, οἰ εν άξιώμασιν, οἱ ἀπὸ βικαρίων, οἱ ἀπὸ ἡγεμόνων σοφισταί, οἱ ἀπὸ τριδούνων, ὁ δημος ἄπας καθ' ἐκάστην εώρων την ημέραν, εθεράπευον, επί τῆς κόρης των όφθαλμων εδάσταζον · ταύτα οίμαι ύποχνίσαι τόν Φαρέτριον, και τον φθόνον τον ελάσαντα ήμας άπο Κωνσταντινουπόλεως, οὐδὲ ἐνταῦθα ἡμῶν ἀποστῆναι, ώς έγωγε οίμαι· ούδὲ γὰρ ἀποφαίνομαι, ἀλλ' ὑποπτεύω. Τί ἄν τις είποι τὰ άλλα τὰ κατὰ τὴν όδὸν, τούς φόδους, τούς χινδύνους;

"Απερ καθ' ἐκάστην ἡμέραν ἀναμιμνησκόμενος αὐτὸς, καὶ ἀεὶ ἐν διανοία περιφέρων, πέτομαι ὑπὸ τῆ ἡδονῆς, σκιρτῶ ὡς θησαυρὸν μέγαν ἔχων ἀποκείμενον καὶ γὰρ οῦτως ἔχω καὶ διάκειμαι \*. [599] Διὸ καὶ τὴν σὴν παρακαλῶ τιμιότητα χαίρειν ἐπὶ τούτοις, εὑφραίνεσθαι, σκιρτᾶν, τὸν Θεὸν δοξάζειν, τὸν καταξιώσαντα ἡμᾶς τοιαῦτα παθεῖν. Καὶ παρὰ σαυτῆ παρακαλῶ ταῦτα ἔχειν, καὶ πρὸς μηδένα ἐξειπεῖν, εἰ καὶ τὰ μάλιστα οἱ ἐπαρχικοὶ πᾶσαν ἐμπλῆσαι τὴν πόλιν ἔχουσι, καὶ αὐτοὶ περὶ τῶν ἐσχάτων κινδυνεύσαντες.

δ. Πλην παρά τῆς σῆς εὐλαδείας μηδεὶς εἰδέτω τοῦτο, ἀλλά καὶ κατάστελλε τοὺς λέγοντας. Εἰ δὲ διὰ τὰ
λείψανα τῆς κακώσεως ἀλγεῖς, μάθε σαφῶς, ὅτι
καθαρῶς ἀπάντων ἀπηλλάγην, καὶ ἐρρωμενέστερον
ἔχω τὸ σῶμα, ἢ αὐτόθι διατρίδων. Τὸν δὲ κρυμὸν τἰ
δέδοικας; καὶ γὰρ καὶ οἰκήματα ἐπιτήδεια ἡμὶν κατεσκεύασται καὶ πάντα ὁ κύριός μου Διόσκορος ποιεῖ
καὶ πραγματεύεται, ὥστε μηδὲ μικρὰν αἴσθησιν
ήμᾶς λαδεῖν ἀπὸ τοῦ κρυμοῦ; Εἰ δὲ ἔστιν ἀπὸ τῶν
προοιμίων στοχάσασθαι, ἐμοὶ ὁ νῦν ἀἡρ ἀνατολικὸς
εἶναι δοκεῖ, καὶ οὐδὲν ἔλαττον ᾿Αντιοχείας. Τοσοῦτον
τὸ θάλπος, τοσαύτη ἡ εὐκρασία τοῦ ἀέρος. Εφόδρα
δὲ με ἐλύπησας εἰποῦσα, ὅτι ἴσως καὶ πρὸς ἡμᾶς
λυπῆ ὡς ἀμελήσαντας. Καίτοι γε πρὸ πολλῶν ἡμερῶν ἐπέστειλα πρὸς τὴν σὴν τιμιότητα, παρακαλῶν

<sup>«</sup> Dno mes. καὶ γὰρ έχων οῦτω διάκειμαι. Alius καὶ γὰρ ώς έχων οῦτω διάκειμαι.

μή πινείν με έντευθεν. Έγω δε τουτο έννοήσαι είχον, παλλής σαι άπολογίας δείν, και πολλών ιδρώτων και καμάτου, ίνα δυνηθής πρός τοῦτο ἀπολογήσασθαι τό βήμα. Τάχα δὲ ἐχ μέρους καὶ ἀπολελόγησαι, εἰποῦσα ότι άπλῶς λογίζομαι τοῦτο ὑπὲρ τοῦ αὕξειν τὴν θλίψιν. Άλλά και τοῦτο πάλιν λογίζομαι έγκλημα μέγιστον, τό λέγειν ότι και προσφιλοτιμούμαι τοίς λογισμοίς τὰς όδύνας. δέον γὰρ πάντα σε ποιείν χαί πραγματεύεσθαι ύπερ τοῦ καταλύειν την θλίψιν, τὸ θέλημα τοῦ διαδόλου ποιείς, αύξουσα την άθυμίαν και την λύπην. Ή ούκ οίσθα πόσον κακόν ή άθυμία; Των δε Ίσαύρων Ενεχεν μηδέν δέδιθι λοιπόν καλ γάρ ὑπέστρεψαν εἰς τὴν χώραν αὐτῶν καὶ ὁ ἡγεμῶν mávra emolycen oméh toúton. Kal en gadayelá ezhen πολλώ μάλλον ενταύθα δντες, ή ότε εν Καισαρεία ήμεν. Οὐδένα γὰρ λοιπὸν δέδοικα ὡς τοὺς ἐπισκόπους, πλήν όλίγων. "Όλως τοίνυν των Ίσαύρων Ενεχεν, μηδέν δέδιθι και γάρ άνεχώρησαν, και του χειμώνος καταλαδόντος οίκοι είσι συγκεκλεισμένοι, αν άρα λοιπον μετά την Πεντεχοστην έξέλθοιεν. Πῶς δὲ λέγεις γραμμάτων ούχ ἀπολαύειν; "Ηδη σοι τρείς ἔπεμψα έπιστολάς, την μέν διά των έπαργικών, την δέ δι' 'Αντωνίου, την δὲ δι' 'Ανατολίου τοῦ οἰχέτου σου, πογοστίχους. τάς δε δύο μάλιστα φάρμακον σωτήριον, πάντα άθυμοῦντα, πάντα σκανδαλιζόμενον ίκανάς άνακτήσασθαι, καὶ πρὸς καθαράν εὐθυμίαν άγαγείν. Λαδούσα τοίνυν ταύτας, ἐπέρχου συνεχώς καλ διά παντός, καὶ δψει αὐτῶν τὴν ἰσχὺν, καὶ τῆς ἰατρείας πεϊραν λήψη πολλήν, και ώφέλειαν, και ήμιν δηλώσεις, ότι γέγονέ σοί [600] τι πλέον έχείθεν. Έχω καί τρίτην ετοίμην εοικυΐαν αύταζς, ήν ούκ ήδουλήθην πέμψαι νῦν, σφόδρα άλγήσας ἐφ' οἶς λέγεις •, ότι καλ συνάγω μοι λογισμούς όδυνηρούς, καλ τά ούκ δντα άναπλάττουσα, άνάξιον σεαυτής φθεγξαμένη ρημα, έφ' ῷ καὶ αὐτὸς αἰσχύνομαι καὶ ἐγκαλύπτομαι. Πλήν άνάγνωθι έχείνας, και ούχ έτι ταῦτα έρεις, κάν μυριάκις φιλονεικής άθυμεζν. Έπειδη και περί Ήρακλείδου τοῦ ἐπισκόπου ἡμῖν ἐδήλωσας, ἔξεστιν αύτῷ, εἰ βουληθείη, δοῦναι Ενστασιν, καὶ πάντων ἀπαλλαγηναι · οὐδὲν γὰρ ἄλλο λείπεται. Έγω δὲ εί καὶ μηδέν μέγα ήνυον, άλλ' όμως εδήλωσα τη χυρία μου Πενταδία, ώστε πάσαν σπουδήν επιδείξασθαι, εί τινα έπινοήσειε τῷ κακῷ παραμυθίαν. Έφης δὲ τετολμηκέναι δηλώσαί μοι τὰ λυπηρά, διὰ τὸ παρ' ἐκείνου κελευσθηναι. Ποία τόλμα τοῦτο ;

Ούτε γοῦν ἐπαυσάμην λέγων, οὕτε παύσομαι, ὅτι ἐν λυπηρὸν άμαρτία μόνον τὰ δὲ ἄλλα πάντα κόνις καὶ καπνός. Τί γὰρ βαρὺ δεσμωτήριον οἰκῆσαι, καὶ ἄλυσιν περικεἴσθαι; τί δὲ βαρὺ πάσχειν κακῶς, ὅταν τοσαύτης ἐμπορίας τὸ πάσχειν κακῶς ὑπόθεσις γένηται; τί δὲ ἔξορία βαρύ; τί δὲ δήμευσις; Ῥήματα ταῦτά ἐστι δεινῶν πραγμάτων ἔρημα, ρήματα λύπης ψιλέ."Αν τε γὰρ θάνατον εἴπης, τὸ τῆς φύσεως

Duo mss. άλγήσας διόπερ ἔφης.
 Tres inss. πάντως ὑποστἢναί με δεῖ. Mox duo mss. λέγεις ἢ τόπον ἐκ τόπου ἀμείδειν, καὶ πολλάς.

δφλημα λέγεις · δ πάντως ὑπομεϊναι δεϊ » καὶ μηδενὸς ἐπάγοντος · ἄν τε ἐξορίαν εἴπης, οὐδὲν ἔτερον λέγεις ἢ χώραν, καὶ τὰς πολλὰς πόλεις ὀρἄν · ἄν τε χρημάπουν εἴπης, ἐλευθερίαν λέγεις, καὶ τὸ εὕλυτον εἴναι.

ε'. Μαρουθάν τον επίσκοπον μή διαλείπης, το γε είς σὲ ήχον, θεραπεύουσα, ὥστε ἀνιμήσασθαι τοῦ βαράθρου. Μάλιστα γάρ αύτοῦ δέομαι διά τὰ ἐν Περσίδι. Καὶ μάθε παρ' αὐτοῦ, ἄν δυνατόν σοι γένηται, τί τε κατώρθωται έκεισε δι' αύτοῦ, και τίνος ενεκεν παραγέγονε, και δήλωσον ήμιν, εί τὰς δύο ἐπιστολὰς, ἄς ξπεμψα αὐτῷ, ἀπέδωχας καν μὲν βουληθείη ήμιν ἐπιστείλαι, πάλιν ἐπιστελοῦμεν αὐτῷ αν δὲ μή βουληθείη, καν τη εύλαδεία σου δηλώση, εί τι γέγονεν αὐτόθι πλέον, καὶ εἰ μέλλοι τι κατορθοῦν πάλιν κατιών. Έγω γάρ διά τοῦτο και ἐσπούδαζον αὐτῷ συγγενέσθαι. Πλήν πάντα τὰ παρὰ σοῦ γενέσθω, κᾶν πάντες κατακέφαλα φέρωνται, τὰ σαυτῆς πλήρου. Ό γάρ μισθός σου έσται άπηρτισμένος. Πάνυ ούν αὐτὸν οίχείωσαι, χαὶ ὡς ἐγγωρεῖ. Παραχαλῶ, τοῦτο ὁ μέλλω λέγειν μή παραδράμης, άλλά πολλήν περί αὐτοῦ ἐπίδειξαι σπουδήν. Ἑδήλωσάν μοι οἱ μονάζοντες οἰ Μαρσείς, οί Γότθοι, ενθα άει κέκρυπτο Σεραπίων · ό ἐπίσχοπος, ὅτι Μοδουάριος ἦλθεν ὁ διάχονος ἀπαγγέλλων, δτι Οὐνίλας ὁ ἐπίσκοπος [601] ὁ θαυμάσιος έχεινος, δν πρώην έχειροτόνησα χαὶ ἔπεμψα εἰς Γοτθίαν, πολλά και μεγάλα κατορθώσας έκοιμήθη και ήλθε φέρων γράμματα τοῦ <del>ρηγός τῶν Γότθων</del> άξιοῦντα πεμφθήναι αὐτοῖς ἐπίσχοπον. Ἐπεὶ οὖν οὐδεν άλλο όρω πρός την άπειλουμένην καταστροφήν συντελούν είς διόρθωσιν, ή μέλλησιν και άναδολήν (ούδὲ γὰρ δυνατὸν αὐτοῖς πλεῦσαι εἰς τὸν Βόσπορον νῦν, ούδὲ εἰς τὰ μέρη ἐχεῖνα), ὑπερθέσθαι τέως αὐτούς διά τον χειμώνα παρασκεύασον άλλά μή άπλώς αύτο παραδράμης κατόρθωμα γάρ έστι μέγιστον. Δύο γάρ ἐστιν & μάλιστά με λυπεί εί γένοιτο, δ μή γένοιτο, τό τε παρά τούτων μέλλειν γίνεσθαι, των τοσαῦτα κακά ἐργασαμένων, καὶ παρ' ὧν ού θέμες, τό τε άπλως τινα γενέσθαι. Ότι γάρ οὺ σπουδάζουσί τινα γενναίον ποιήσαι, οίσθα και αύτή. Εί δε τούτο γένοιτο, ο μή γένοιτο, τὰ ἐξῆς ἐπίστασαι. Τν' ούν μηδέν τούτων γένηται, πάσαν σπουδήν ποίησαι · άφοφητί δὲ εί δυνατόν ήν και λανθανόντως τον Μοδουάριον απρός ήμας εκδραμείν, μέγιστα αν ήνύετο. Εί δὲ μὴ δυνατὸν, ἐχ τῶν ἐγχωρούντων τὰ δυνατὰ γενέσθω. Όπερ γάρ ἐπὶ τῶν χρημάτων γίνεται, καλ έπὶ τῆς χήρας συνέδη, τοῦτο καὶ ἐπὶ τῶν πραγμάτων. "Ωσπερ γάρ έχείνη δύο όδολούς χαταδαλούσα, άπαντας ύπερηχόντισε τοὺς πλείονα χαταδαλόντας,

Duo mss. Ενθα δή ἐκρύπτετο Σαραπίων.
 d Tres mss. σπουδήν ἀπόδειξαι γε] ἐπίδειξαι ἀψοφητί εξ δὲ δυνατόντὸν Μοδουάριον.

EPISTOLE

munisque laboribus ac sudoribus opus fore, ut mihi poteram, longa tibi oratione Ego vero de hoc verbo satisfaceres. Quamquam fortasse aliqua ex parte satisfecisti, cum his verbis usa es, Istud dumiaxat cogito, ut calamitateun meam augeam. At hoc quoque rursum in summo crimine pono, quod ais te libenter de industria dolores tibi per cogitationes accersere : nam cum te nihil non agere ac moliri oporteat, quo animi mœrorem exstinguas, ipsa tamen, quod diabolo gratum est, facis, mœrorem videlicet animique molestiam augens. An le fugit, quam grave malum sit moestitia? De Isauris autem nibil est quod Posthac metuas : etenim in regionem suam sese receperunt: idque ut facerent, a præfecto nihil est Prætermissum : multoque tutior hic sum, quam cum Cæsareæ essemus. Neminem enim tam metuo, quam episcopos, paucis exceptis. Itaque de Isauris nibil metuas : etenim recesserunt, ortaque hicme domi se incluseruni, nescio an post Pentecosten egressuri. Quomodo nullas le literas recipere ais? Tres jam ad te epistolas misi, unam per prætorios milites, alteram Per Antonium, aliam per famulum tuum Anatolium, longas omnes : præsertim autem duas ejusmodi, quæ salutiferi medicamenti instar quemlibet moerore afficium, alque scandalum patientem recreare, atque ad integram animi tranquillitatem revocare possint. Has igitur cum acceperis, subinde atque assidue pervolvas, alque earnni vim el facultatem perspicies : ac medicamenti utilitatem abunde experieris, nobisque le fructum binc percepisse nuntiabis. Est autem Penes me tertia quoque ejusdem argumenti, quam nunc ad te mittere nolui : magno enim dolore hinc sum affectus, quod te acerbas cogitationes cumulare scribis, alque ea quæ non sunt estingere. Quod quidem verbum a te proferri minime decuit : ejusque causa ipse quoque erubesco ac pudore suffundor. Celerum epistolas illas lege, ac jam his verbis uti desines, eliamsi alioqui sexcenties mœrere studeas. Quoniam autem de Heraclide quoque episcopo ad me scripsisti, licet ipsi, si velit, instantiam dare (a), alque ila molestiis omnibus defungi : nihil enim aliud Superest. Ego vero etsi nihil admodum proficiebam, tamen dominam meam Pentadiam monui, ut omnem diligentiam adhiberet, quo calamitati solatium aliquod inveniret. Ais autem te, quod ita tibi ab eo imperatum esset, de his molestiis certiorem me facere ausum

Nihil molestum præter peccatum. — Numquam igitur hoc dicere destiti, nec desistam, unam solum rem molestam esse, nempe peccatum : reliqua oninia pulveris ac fumi instar esse. Quæ molestia, carcere

claudi ac calenis vinciri? quæ molestia calamitatibus (a) In Green habetur, John Formany. In Basilicis, inquit Jagius in Glossariu Gravon han ciornificant harredis institutio-(a) In Greco babetur, the torreory. In Basilicis, inquision closestio Greco, beet significant harred is institutionally vero. The basilicis institution of the property of the Cangius in clossario Crzco, bec significant beredis institutionen: hic vero, kiest karsen per si poles los sensu accipi. Tillemontius leumas omnino folici berser, quod significaret, abdicamento folici sensus accipi. Tillemontius leumas omnino folici sensus per significaret, abdicamento folici sique loss. Isoraer, liabeant, sensum unnes omnino fulit adque Mes. Formers habeant, secucium mulare pop aus sunus.

Premi, cum calamitas tantarum opum causa sit? ( molestia, relegatio ac bonorum proscriptio? Me verba liæc sunt, rerum acerbitate vacua : verba mœrore profecta. Nam sive mortem dixeris, natur. debitum dicis, quod quidem omnino subeundum est etiamsi a nemine Inferatur : sive exsilium dixeris, nihil aliud dicis, quam regionis ac multarum civitatum prospectum: sive bonorum proscriptionem dixeris, libertalem dicis, ac solutum et expeditum

5. Marutham episcopum (a), quantum in te fuerit, omnibus officiis complecti ne desinas, ut eum e barathro extrahas. Nam ejus opera ob Persidis negotia magnopere egeo. Atque, si id a te sieri potest, cx eo intellige, quidnam illic ipsius studio alque opera perfectum sit: et cur istuc profectus sit, fac sciam, et num ei duas epistolas, quas ad eum misi, reddideris; si ad me scribere velit, rursum scribam; sin rescribere gravelur, saltem, quid illic profectum sit, tibi exponat, et numquid rursus codem proficiscens præstiturns sit. Nam ego hac de causa ipsum convenire studebam. Utcumque sit, quidquid tuarum partium esi, præsia, munusque tuum exple, eliamsi omnes prono capite in præceps ferantur. Merces enim tua numeris omnibus absoluta erit. Eum igitur quam niaxime poleris, demereare. Hoc autem quod dicturus sum, ne pretereas, verum de eo perquam ingens studium exhibeas. Narraverunt mihi Marsi ac Gotthi monachi, apud quos Serapion episcopus perpetuo delilescebat, Moduarium diaconum venisse, illud afferentem, admirandum illum episcopum Unilam, quem non ita pridem ordinavi alque in Gotthiam misi, mullis ac magnis rebus gestis, diem suum extremum clausisse: ac regis Gotthorum literas attulisse, quibus, ut ad eos episcopus mittatur, Petit. Quoniam igitur ad sulversionem cam, cujus minæ nobis intentantur, depellendam nullum aliud adjumentum conspicio, quam cunctationem ac dilationem ( neque enim nunc ipsi in Bosphorum, aut in illas partes navigare Possunt), da operam ut illos tantisper ob hiemen remoreris: hæc, quæso, ne negligenter præterens: istud enim maximi momenti est. Duo quippe sunt, quas si contingant, quod Deus avertat, maxime me excruciant; nempe et quod ab istis creandus ille sit, qui tot mala perpetrarunt, el a quibus creari nesas est; et quod simpliciter quispiam creetur. Nam quod non loc studeant, ut probum virum instituant, tihi quoque perspectum est. Quod si hoc flat, quod utinam ne liat, quae deinceps sequentur haud te fugit. Ac proinde, ne quid horum flat, omni studio contende. Quod si Moduarius clam ac sine ullo strepitu ad nos excurrere posset, id operae pretium esset. Sin autem id nequeat, fant, ut licet, quæ sieri poterunt. Nam quod in pecuniis usu venit, alque etiam in vidua illa contigit, hoc quoque in negotiis locum habet. Ut enim illa duobus obolis collatis onnes, qui plura

contulerant, superavit, ut quæ universas suas opos (a) De Marulha viro sancto Episcopo Martyropoleos pluribus actum est in vita chrysostomi.

profudisset (Luc. 21. 2. 5): sic etiam qui in negotia omni animi contentione incumbunt, quantum quidem in ipsis est, amnia confecerunt, etiamsi nihil inde utilitatis manarit, mercedemque suam numeris omnibus absolutam halænt. Ililario episcopo maximas gratias ago : per literas enim a me petiit, ut sibi in urbem suam abeundi potestatem sacerem, compositisque rebus se ad nos rediturum spopondit. Quoniam igitur ipsius præsentia non parum utilis est ( nam vir pius est, ecustantique ac fervido animo), eum hortatus sum ut, cum eo profectus fuerit, statim redeat. Ac proinde da operam, ut epistola nostra et celeriter et tuto ipsi reddatur, ac non projiciatur : siquidem magna cum cupiditate ac vehementia nostras literas postulavit, ingentemque ipsius præsentia utilitatem affert. Velim igitur eas diligenter cures, ut nisi presbyter Relladius istic sit, per prudentem aliquem virum ac cerebro præditum amicis ředdantur.

Ad eamdem epistola XV. (Arabisso anno 406.)

Tune, cum ab incunte ætate tantum philosophiæspecimen dederis, humanumque fastum proculcaris, spem liabebas fore ut tranquillam ac pacatam vitam duceres? Qui vero id steri posset? Nam cum homines cum hominibus colluctantes, innumeras tum in palæstris tum in bellis plagas accipiant : tu, quæ adversus principatus et potestates, adversus mundi rectores tenebrarum hujus sæculi, adversus spiritualia nequitiæ te accinxisti (Ephes. 6. 12), et quidem ita strenue, totque tropiea erexisti, ac tot modis ferocem illum et pestiferum dæmonem molestia affecisti, unde tandem in eam spem veneras, fore ut tranquillam ac negotiorum molestiís vacuam vitam ageres? Quocirca non eo nomine perturbari convenit, quod multa undique bella, anultique tumultus ac perturbationes oriantur: quin potius, si nihil horum contigisset, tum demum erat cur mirareris. Siquidem virtuti labor ac discrimen adnexum est. Idque tu prius etiam, quam nostras literas legas, perspectum habes, nec opus est ut ab aliis discas : nam nec ipsi, ut ignorantem doceamus, hæc scribimus. Scimus enim, nec exsilium, nec opum jacturam, quod plerique intolerandum ducunt, non contumeliam, non aliam ullam hujusmodi calamitatem te perturbare posse. Nam cum corum, qui hæc pertulerunt, socii beati prædicentur, multo certe beatiores sunt qui in iis versantur. Eaque de causa Paulus utroque nomine eos qui ab Hebræorum religione ad Christianam adem se contulerant, his verbis laudat : Rememoramini pristinos dies, in quibus illuminati magnum certamen sustinuistis passionum, in altero quidem opprobriis ac tribulationibus spectaculum sacti, in altero autem socii taliter conversantium effecti (Bebr. 10. 32. 35). Ob idque ne nos quidem longam epistolam condimus. Nemo enim ad eum qui victoriam adeptus est, ac luculentum tropæum statuit, accedit, ut opem ferat, sed at laudem et prædicationem. Quo-

1 Sic Mss. omnes; Editi, hortati sunt. Veram esse Manuscriptorum lectionem patet ex serie: Epistolam, inquit, meam ipsi cito mittito, quia in ea hortatus sum eum, ut quamprimum redeat.

miam igitur nes quoque scimus quantam in iis qua: tibi acciderunt, philosophiam exhibueris, beatam te ducimus ac suspicimus, tum ob patientiam, tum ob præmia quæ hinc tibi in posterum reconduntur. Quia autem scio te de rerum nostrarum statu certiorem seri cupere; siquidem diu tacui: hoc habeto, nos e gravissimo quidem morbo emersisse, cæterum morbi reliquias etiamnum circumferre. Optimos certe medicos præsto habemus : sed necessariarum ferum inopia medicinæ utilitatem labefactat. Hic enint non modo necessariorum medicamentorum penuria est, cæterarumque rerum quibus ægrum corpus relevari potest, verum etiam sames ac pestis imminent. Atque hæc mala perpetuus latronum impetus jam parturit, qui quam longissime grassantes, atque omnes undique vias intercludentes, hinc quoque nou parvum iis, qui iter faciunt, periculum cream. Sane Andronicus, ut ipse ait, in corum manus incidit, atque ab ipsis dispoliatus', ita salvus evasit. Quamobrem te rogo, ne quem posthac huc mittas. Est cuim verendum, ne profectionis ad nos causa ei, qui iter hoc suscipit, necem accersat. Quod si accidat, non te fugit quantum dolorem id nobis allaturum sit. Verum si quem spectatæ fidei hominem nanciscaris, qui ob alia negotia huc se conferat, per eum, quo statu valetudo tua sit, fac sciam. Privatim autem ac nostræ utilitatis causa nemo huc veniat, ob eum quem diximus

Ad eamdem epistola XVI. (Cucuso anno 405.)

Deus per læla el adversa piorum vilam gubernal.-Utrumque inessabilis Dei benignitatis argumentum est; nempe quod et tot tibi tantasque tentationes inferri permittit, quo splendidiores coronas obtineas, et quamprimum his te liberat, ne illatarum calamitatum diuturnitate rursum opprimaris. Ad hunc enim modum Deus fortium etiam illorum virorum, hoc est apostolorum et prophetarum vitam gubernavit, nunc fluctus excitari sinens, nunc autem adversarum rerum mare increpans, ac sævam tempestatem in amænam tranquillitatem convertens. Igitur ficre ac teipsam mœrore conficere desine, nec dumtaxat crebras eas, imo perpetuas acerbitates, quæ tibi inferuntur, ante oculos tibi propone, verum etiam celerrimam earum depulsionem, eamque quæ hinc tibi paritur omni oratione præstantiorem remunerationem. Nam quod araneæ tela, et umbra, et fumus est, et si quid his vilius fingi potest, hoc sunt omnes tibi inflictse acerbitates, si cum iis præmiis conferantur quæ hinc tibi tribuenda sunt. Quid enim est civitate pelli , et ex aliis locis in alia subinde migrare, atque undique exagitari et proscribi, et ad tribunalia trahi, et a militibus raptari, et ab iis qui sexcentis beneficiis affecti fuerint, contraria nunc perpeti, atque tum a famulis tum a liberis vexari, cum horum præmium cælum sit, et purissima illa bona, quæ nec verbis ullis explicari queunt, nec finem habent, verum immortalem

<sup>1</sup> Prius editi, atque extricatus, vel, dimissus. Duo Msr., atque ab spsis dispoliatus; et hanc non dultito veram esse lectionem. Hic quippe mos est latronum, obvios spoliare.

την ούσίαν πάσαν χενώσασα· οῦτω χαὶ οἱ εἰς τὰ πράγματα πάση δυνάμει σπουδάζοντες, το παν επλήρώσαν, τό γε είς αὐτοὺς ήχον, κᾶν μηδὲν γένηται πλέον, και τον μισθον άπηρτισμένον έχουσιν. Ίλαρίω τῷ ἐπισχόπῳ πολλάς ἔχω χάριτας · ἔγραψε γάρ μοι άξιῶν ἐπιτραπῆναι ἀπελθεῖν είς την αύτοῦ, καὶ διορθώσαι τὰ αὐτόθι, καὶ πάλιν παραγενέσθαι. Έπεὶ οῦν πολλά ώφελει ή παρουσία αὐτοῦ (καὶ γάρ εὐλαδής έστι, καὶ ἀνὴρ ἀπερίτρεπτος, καὶ ζέων), παρεκάλεσα • αὐτὸν ἀπελθόντα ταχέως ἐπανελθεῖν. Ποίησον τοίνυν την επιστολήν ταχέως και άσφαλώς αὐτῷ ἀποδοθήναι καὶ μή παραβριφήναι καὶ γάρ μετά πολλής επιθυμίας και σφοδρότητος απήτησε τα παρ' ήμων γράμματα, καὶ πολὺ ώφελεῖ ἡ παρουσία αὐτοῦ. Πάνυ ούν φρόντισον τάς έπιστολάς. εί μή παρείη αὐτόθι Ελλάδιος δ πρεσδύτερος, διά τινος άνθρώπου συνετου, εγκέφαλον έχοντος, ποίησον άποδοθήναι τοίς φίλοις.

## Πρός την αυτην έπιστολη ΙΕ'.

Σύ δέ μοι προσεδόκησας, τοσαύτην έχ νεότητός σου επιδειξαμένη φιλοσοφίαν, καλ τον άνθρώπινον καταπατήσασα τῦφον, ἀτάραχόν τινα καὶ ἀπόλεμον ζήσεσθαι βίον; Καὶ πῶς ἔνι τοῦτο; Εἰ γὰρ ἀνθρώποις ἄνθρωποι πυκτεύοντες, μυρία και έν άγῶτι και έν πολέμοις δέχονται τραύματα, ή πρός αύτας άποδυσαμένη τὰς ἀρχὰς, καὶ τὰς ἐξουσίας, πρὸς τοὺς [602] κοσμοκράτορας τοῦ σκότους τοῦ αἰῶνος τούτου. πρός τὰ πνευματικά τῆς πονηρίας, και ἀποδυσαμένη γενναίως ούτως, καὶ τοσαύτα στήσασα τρόπαια, καὶ διά τοσούτων λυπήσασα τον άγριον έχείνον και αλάστορα δαίμονα, πόθεν ήλπισας ήσύχιον τινα καί ἀπράγμονα βιώσεσθαι βίον »; Ού τοίν∪ν διά τοῦτο θορυδείσθαι χρή, ότι πολλοί πανταχόθεν οἱ πόλεμοι και θόρυδοι, και πολλαί αι ταραχεί · άλλά τούναντίον, εἰ μηδὲν τούτων συμδεδήχει, τότε θαυμάσαι έχρην. Τη γάρ άρετη συγχεχληρωται πόνος, και κίνδυνος. Καὶ ταῦτα οἶσθα καὶ πρὸ τῶν ἡμετέρων γραμμάτων αυτή, και ούδεν δεήση παρ' έτέρων μανθάνεεν επεί και ήμεζε ουκ άγνοουσαν διδάσκοντες, ταυτα έπιστέλλομεν "Ισμεν γάρ, ότι ούτε το πατρίδος ἐκπεσείν, ούτε τὸ χρημάτων ὑπομείναι ζημίαν (τοῦτο δή τὸ πολλοίς ἀφόρητον), ούχ ὕδρις, ούχ ἄλλη τις τοιαύτη θλίψις διαταράξαι σε δυνήσεται. Εί γάρ oi **πο**ινωνοί των ταυτα πασχόντων γινόμενοι ζηλωτοί, πολλφ μάλλον οἱ ἐν αὐτοῖς ὅντες. Διὰ τοῦτο Παῦλος ἀφ' ἐκατέρων τοὺς ἐξ 'Εδραίων πιστεύσαντας ἀνακηρύττει, λέγων 'Αναμιμνήσκεσθε τὰς πρότερον ημέρας, εν αίς φωτισθέντες πολλην άθλησιν ύπεμείνατε παθημάτων, τοῦτο μέν όνειδισμοῖς καὶ **Θλίψε**σι θεατριζόμετοι, τοῦτο δὲ κοιτωτοὶ τῶτ σύτως πασχόντων γενηθέντες. Διὰ τοῦτο οὐδὶ ἡμεῖς μακράν ποιούμεν την επιστολήν. Ούδεις γάρ τῷ νικ ήσαντι, καὶ τρόπαιον στήσαντι λαμπρὸν, παραγίνε-= σε συμμαχίαν νομίζων, άλλ' εύφημίας μόνον. Έπεὶ ο Τν και ήμεις εγνωμεν όσην περί τά συμδάντα τήν ⇔ελοσογίαν ἐπεδείζω, μακαρίζομέν σε, θαυμάζομεν

1 Duo mas. ζήσεσθαι βίον.

τῶν ἐντεῦθέν σοι ταμιευομένων. Ἐπειδή δὲ καὶ τὰ 
ημέτερα εὖ οἶδ' ὅτι βούλει μανθάνειν (καὶ γὰρ μακρὰν 
ἐσίγησα σιγήν) · τῆς μὲν χαλεπωτάτης ἀρρωστίας 
ἀπηλάγημεν, λείψανα δὲ ἔτι τῆς νόσου περιφέρομεν. 
Καὶ ἰατρῶν δὲ ἀπολαύομεν ἀρίστων · άλλ' ὅμως καὶ 
οὕτω λυμαίνεται τὴν ἀπὸ τῆς θεραπείας ὡφέλειαν ἡ 
τῶν ἐπιτηδείων ἀπορία. Οὐ γὰρ δὴ μόνον φαρμάχων 
ἐνταῦθα σπάνις, καὶ τῶν ἄλλων τῶν δυναμένων διορ- 
θῶσαι σῶμα πεπονηκὸς, ἀλλ' ἡδη καὶ λιμὸς μελετά- 
ται, καὶ λοιμός. Καὶ ταῦτα λοιπὸν ὡδίνει τὰ κακὰ ἡ 
τάτω τῶν όδῶν ἐκχεόμεναι, καὶ τὰς ὁδοὺς ἀποτειχί- 
ζουσαι, τὰς πανταχοῦ τετμημένας, ἐντεῦθεν πολὸν 
καὶ ὁδοιπόροις ἐπάγουσι κίνδυνον. 'Ανδρόνικος γοῦν,

τῆς τε είς τὸ παρὸν ὑπομονῆς, καὶ τῶν ἀντιδόσεων

καθώς φησι, καλ αύταϊς εκείνουν περιέπεσε ταίς χερ-

μένου, δι'αύτοῦ δήλου τὰ περὶ τῆς [603] ὑγιείας ἡμῖν τῆς οῆς. Ἰδικῶς μέντοι εἰς τοῦτο μηδεὶς ἐνταῦθα παραγινέσθω, μηδὲ δι' ἡμετέραν χρείαν, διὰ τὸ δέος δ προειρήκαμεν.

F 1-----

Πρός την αυτην έπιστολή Ις.

'Αμφότερα τῆς ἀφάτου τοῦ Θεοῦ φιλανθρωπίας, καί το συγχωρείν τοσούτους επάγεσθαί σοι πειρασμούς, και ἐπαλλήλους ούτως, ώστε λαμπροτέρους σοι γίνεσθαι τούς στεφάνους, και το ταχίστην αύτῶν ποιείσθαι ο την άπαλλαγην, ώστε σε μη χατατείνεσθαι πόλιν τἢ παραμονἢ τῶν ἐπαγομένων κακῶν. Οὕτω καί των γενναίων άνδρων έκείνων, των άποστόλων λέγω και των προφητών, τον βίον εχυδέρνησεν ό Θεός, νῦν μὲν ἀφιεὶς τὰ χύματα διεγείρεσθαι, νῦν δὲ ἐπιτιμῶν τῶν κακῶν πελάγει, καὶ ἀπὸ γαλεποῦ τοῦ χειμώνος λευχήν έργαζόμενος την γαλήνην. Παύσαι τοίνυν δακρύουσα, καὶ κατατεινομένη τἢ λύπη, μηδὲ τά ἐπαγόμενά σοι δεινά σκόπει μόνον, τά ἐπάλληλα καὶ συνεχῆ, ἀλλὰ καὶ τὴν ταχίστην αὐτῶν ἐλευθερίαν καὶ την άφατον έντεῦθεν τικτομένην σοι άμοιδην καὶ άντίδοσιν. "Όπερ γάρ έστιν άράχνη, καλ σκιά, καλ χαπνός, χαὶ εἴ τι τούιων εὐτελέστερον, τοῦτό ἐστι τὰ έπενεχθέντα σοι πάντα δεινά, πρός τὰ μέλλοντα δίδοσθαί σοι έντεῦθεν βραδεία. Τι γάρ έστι πόλεως έχπεσείν, και τόπους έχ τόπων άμείδειν, και πάντοθεν έλαύνεσθαι, καλ δημεύεσθαι, καλ είς δικαστήρια περιέλχεσθαι, χαι ύπο στρατιωτών σπαράττεσθαι, και ύπο των τὰ μυρία εὐεργετηθέντων τὰ ἐναντία νῦν ύπομένειν, και παρ' οίκετων, και παρ' έλευθέρων έπηρεάζεσθαι, όταν τὸ τούτων Επαθλον ὁ οὐρανὸς ἡ, καλ τά άχηρατα άγαθά έχεινα, τὰ μηδὲ λόγφ έρμηνευθηναι δυνάμενα καλ πέρας ούκ ξχοντα, άλλ' άθάνατον

d Duo mss. xal sion. Edit. xal oloba.

f lidem entreivor.

Omnes mss. παρεκάλεσα. Editi παρεκάλεσαν.

<sup>&</sup>lt;sup>c</sup> Prius editi ἀπολυθείς, duo mss. ἀποδυθείς, et sic etiam unus apud Ducæum.

e Duo mas. αὐτῶν γίνεσθαι. Editi αὐτῶν ποιεῖσθαι.

παρέγοντα την έξ αύτων άπόλαυσιν; 'Αφείσα τοίνυν τάς ἐπιδουλάς, τάς ἐπηρείας, τάς τῶν χρημάτων ζημίας, τὰς μεταναστάσεις τὰς συνεχείς, τὴν ἐν ἀλλοτρία διαγωγήν λογίζεσθαι, καλ πηλού παντός εύτελέστερον ταύτα καταπατούσα, έννόει τους έχ τούτων σοι τεχθέντας εν τοίς ούρανοίς θησαυρούς, και την ἀνάλωτον πραγματείαν, καὶ τὸν ἄσυλον πλοῦτον. 'Αλλά τὸ σῶμά σου κακῶς ἐκ τῶν πόνων τούτων καὶ ταλαιπωριών διετέθη, και τὰ τῆς άρρωστίας ἐπέτριψαν αί τιῦν έχθρῶν ἐπιδουλαί; Πάλιν ἐτέρας μοι λέγεις έμπορίας ὑπόθεσιν, μεγάλης καὶ ἀφάτου. Οἶσθα γάρ, οίσθα σαφώς ήλίχον έστι σώματο; άρρωστίαν γενναίως και μετά εύχαριστίας ένεγκείν. Τούτο, δ πολλάχις εἶπον, τὸν Αάζαρον ἐστεφάνωσε, τοῦτο ἐπὶ των άγωνων των του 'Ιωδ τον διάδολον κατήσχυνε, καὶ τὸν ἀθλητήν τῆς καρτερίας ἐκείνης λαμπρότερον άπέφηνε. Τοῦτο καὶ φιλοπτωχίας, καὶ τῆς τῶν χρημάτων ύπεροψίας, καὶ τῆς ἀθρόας ἐκείνης τῶν παίδων άποδολης, και των μυρίων επιδουλών μάλλον αὐτὸν ἀνεχήρυξε, καὶ τὸ ἀναίσχυντον τοῦ πονηρού [604] δαίμονος έχείνου στόμα ξφραξε μετά πολλής τής περιουσίας. Ταῦτ' οὖν ἀναλογιζομένη συνεχῶς καὶ αύτη, χαίρε και εύφραίνου τον μέγιστον άθλον διανύσασα, και κεφάλαιον των πειρασμών πράως φέρουσα, και ύπερ τούτων δοξάζουσα τον φιλάνθρωπον Θεόν, τον δυνάμενον μεν άθροον άφανίσαι πάντα, άφιέντα δε γίνεσθαι, ώστε σοι λαμπροτέραν την καλην ταύτην γενέσθαι πραγματείαν. Διά τοῦτο καὶ ήμεζς σε μαχαρίζοντες ού παυόμεθα. "Ησθημεν δέ δτι καλ τῶν δικῶν ἀπαλλαγεῖσα καλ πραγμάτων, ῶς σοι πρέπον ήν, ουτω τῷ πράγματι τέλος ἐπέθηκας τὸ πατά την διάλυσιν, ούτε άνάνδρως αὐτά προῖεμένη •, ούδ' αὖ κατασχοῦσα πάλιν, καὶ ἐμπείρασα σαυτὴν δικαστηρίοις, καλ τοῖς ἐκ τούτων κακοῖς ἀλλὰ μέσην όδεύσασα όδον, και την σοι πρέπουσαν έλευθερίαν καρπωσαμένη, και πολλήν την σύνεσιν εν άπασιν ἐπιδειξαμένη, καὶ τὴν μακροθυμίαν, καὶ τὴν παρτε. ρίαν, και την ὑπομονήν, και τὸ ἀνεξαπάτητον δείξασα τῆς σῆς συνέσεως.

Πρός την αὐτην ἐπιστολή ΙΖ'.

Ούδεν ξένον ο ούδε άπεικός γέγονεν επί τῆς εύλα. δείας τῆς σῆς, ἀλλά καὶ σφόδρα εlκός καὶ άκόλουθον τὸ τῆ συνεχεία τῶν ἐπαλλήλων πειρασμῶν, εὐτονώτερά σοι γενέσθαι τῆς ψυχῆς τὰ νεῦρα, καλ μείζονα πρός τὰ παλαίσματα την προθυμίαν και την ισχύν, και πολλήν έντεῦθεν παρπώσασθαί σε την ήδονήν. Τοιαύτη γάρ τῆς θλίψεως ή φύσις, ὅταν γενναίας καὶ νεανικής επιλάδηται ψυχής, ταῦτα εργάζεσθαι πέφυκεν. Και καθάπερ το πυρ δοκιμώτερον ποιεί το χρυσίον, δταν αὐτῷ συγγένηται οῦτω καὶ ταῖς χρυσαίς ψυχαίς επιούσα θλίψις, καθαρωτέρας αὐτάς εργάζεται και δοκιμωτέρας. Διο και Παῦλος Ελεγεν Η θλίψις υπομοτήν κατεργάζεται, ή δε υπομοτή δοκιμήν. Διά ταυτα και ήμεζς σκιρτώμεν και γαίρο. μεν, καλ της έρημίας ταύτης μεγίστην καρπούμεθα παράκλησιν έπὶ τῇ ἀνδρεία σου ταύτη. Διὰ ταῦτα κᾶν μυρίοι σε χυχλώσωσι λύχοι, καλ πολλαλ συναγωγαλ

πονηρευομένων, ούδεν δεδοίχαμεν. άλλ, εύγόμεθα μέν καὶ τοὺς ὅντας σδεσθῆναι πειροσμοὺς, καὶ ἐτέρους δέ μη προσγενέσθαι, δεσποτικόν πληρούντες νόμον, τὸν χελεύοντα εὕχεσθαι μή εἰσελθεῖν εἰς πειρασμόν εί δ' άρα συγχωρηθείη γενέσθαι πάλιν, θαρρούμεν ύπερ της χρυσης σου ψυχης, της καλ έντευθεν μέγιστον έαυτή συναγούσης πλούτον. Τίνι γάρ σε δεδίζεσθαι δυνήσονται, οί κατά τῆς ἐαυτῶν πάντα τολμώντες κεφαλής; Ζημίμ χρημάτων; 'Αλλ' εύ οίδ' ότι κόνις σοι ταύτα, και πηλού παντός εύτελέστερα είναι νομίζεται. 'Αλλά πατρίδος έχδολή καλ οίχίας; Αλλ' οίσθα σύ καὶ τὰς μεγάλας καὶ πολυανθρώπους πόλεις καθάπερ τὰς ἐρήμους οῦτως οἰκεῖν, ήσυχία και άπραγμοσύνη τον άπαντα συζήσατα χρόνον, καὶ τὰ; βιωτικές καταπατήσασα φαντασίας. 'Αλλά θάνατον άπειλούσιν; 'Αλλά σὺ καὶ τούτο προλαδούσα διὰ παντὸς ἐμελέτησας τοῦ χρόνου, κᾶν ἐλκύσωσιν [605] έπλ σφαγήν, νεκρόν έπλ ταύτην Ελξουσι σωμα c. Τί δει τὰ πολλά λέγειν; Οὐδείς σε οὐδεν έργάσασθαι δυνήσεται τοιούτον, ού την ύπομονην μετά πολλής ούχ εύρήσει τῆς περιουσίας εν σοι πάλαι κατορθωθείσαν. Την γάρ στενήν Δεί και τεθλιμμένην όδεύσασα όδον, εν άπασιν εγυμνάσω τούτοις. Διόπερ την καλλίστην ταύτην έπιστημην έν τοίς γυμνασίοις άσχήσασα, νῦν ἐν τοῖς ἀγῶσι λαμπροτέρα ἀνεφάνης. ού μόνον ούδεν ύπο των γινομένων θορυδουμένη, άλλά καί πτερουμένη, καί σκιρτώσα, καί χορεύουσα. 🕸 γέρ προσέλαδες τὰ γυμνάσια, τούτων τοὺς ἀγώνας μετά πολλής νύν μεταχειρίζεις τής εύχολίας, έν γυναιχείω σώματι, καὶ ἀραχνίων ἀσθενεστέρω, ἀνδρῶν σφριγώντων και τους δόδυτας βρυχόντων μετά πολλου του γέλωτος την μανίαν καταπατούσα, και πλείονα έτοίμη οδοα παθείν, ή έχεινοι παρασχευάζονται. Μαχαρία σύ χαλ τρισμαχαρία τῶν ἐντεῦθεν στεφάνων. μάλλον δε και αύτῶν τῶν ἀγώνων. Τοιαύτη γὰρ τῶν παλαισμάτων ή φύσις τούτων, καλ πρό τῶν βραδείων καί εν αὐτοῖς τοῖς σκάμμασιν ἔγει καί τὰς ἀμοιδὰς καί τάς άντιδόσεις, την ήδονην, ην χαρπούσαι νύν, την εύφροσύνην, την άνδρείαν, την χαρτερίαν, την ύπομονήν, το ανάλωτον, το άχείρωτον, το πάντων ύψηλοτέραν είναι, το ούτως έαυτην άσχησαι, ώς μηδέν δύνασθαι παρά μηδενός παθείν δεινόν, το τοσούτων χλυδωνίων γενομένων έπ! της πέτρας έστάναι, το της θαλάττης μαιγομένης έξουρίας φέρεσθαι μετά πολλής τῆς γαλήνης. Ταῦτα τῆς θλίψεως καὶ πρὸ τῆς βασιλείας των ούρανων ένταυθα, τὰ Επαθλα. Οἶδα γάρ. οίδα ότι νῦν οὐδὲ περικεϊσθαι τὸ σώμα ἡγή, ὑπὸ τῆς ήδονης πτερουμένη, άλλ' ήν χαιρός χαλή, εὐχολώτερον αύτο άποδύση, ή έτεροι τὰ Ιμάτια, α περίχεινται. Χαίρε τοίνυν και εύφραίνου και ύπερ σαυτής, και ύπερ των την μακαρίαν τελευτησάντων τελευτήν, ούχ εν χλίνη, ούδε εν οίχίμ, άλλ' εν δεσμωτηρίοις και άλύσεσι και βασάνοις. Θρήνει δε μόνους τούς ταῦτα ποιοῦντας καὶ δάκουε. Καὶ γάρ καὶ τοῦτο άξιον της σής φιλοσοφίας. Έπειδη δε και περί της του σώματος ήμων ύγιείας βούλει μανθάνειν, άπηλλάγημεν τέως τῆς πρώην ἐνοχλούσης ἡμίν ἀρρωστίας, και βάον διακείμεθα νύν· πλήν εί μή πάλιν

Γres mss. προεμένη. Edit. προϊεμένη.
 Savil. οὐδὶν ἀνάξιον.

c Duo mss. Eξουσι σῶμα.

fructum atque oblectationem præbent? Quamobrem Insidias, vexationes, opum jacturam, continuas locorum mutationes, atque in extera regione commorationem considerare supersede, atque hæc luto quovis vilius proculcans, eos thesauros qui hinc tibi in cælo creantur, quæstumque qui exhauriri et consumi nequit, atque opes ab omni prædonum injuria tutas ct immunes animo perpende. At corpus tuuni ob labores et ærumnas male affectum est, hostiumque insidiæ morbum adduxerunt? Nimirum ingentis alterius atque ineffabilis quæstus materiam mihi rursus commemoras. Scis enim, scis, inquam, plane, quanto laudis sit, corporis morbum generoso animo atque cum gratiarum actione ferre. Hoe, ut sæpe dixi, Lazaro coronam attulit : hoc in Jobi certaminibus diabolum ignominia affecit, pugileunque ob hujusmodi patientiam clariorem reddidit. Hoc magis quam paupertatis amor, opum contemptio, ac repentina illa filiorum amissio, et sexcentæ insidiæ, ipsum laude ac prædicatione extulit, atque impudens perversi illius dæmonis os perfacile obstruxit. Hæc igitur ipsa quoque perpetuo tecum reputans, gaude et oblectare, quod maximo certamine perfuncta sis, atque id quod tentationum caput est, fac placido animo feras, eoque nomine benigni Dei gloriam prædices, qui cum omnia subito delere ac de medio tollere queat, ea tamen oriri sinit, ut tibi pulcher hic quæstus splendidior exsistat Ob idque beatant te prædicare minime intermittimus. Illud autem nobis voluptati fuit, quod et litibus et negotiis, ut te dignum erat, defuncta, ejusmodi rei finem imposueris, ut nec ea ignave abjeceris, nec rursum retinueris, ac tribunalibus, iisque quæ hinc oriuntur malis teipsam transfixeris; verum medium iter ingressa sis, eamque, quæ tibi conveniebat, libertatem perceperis, atque ingentem in omnibus rebus prudentiam præ te tuleris, edito videlicet tum patientiæ ac tolerantiæ, tum ejusmodi prudentiæ, quæ fraudibus circumscribi nequit, docu-

Ad eamdem epist. X-VII. (Scripta anno 404 vel 405.) Calamitas pios robustiores reddit. — Nihil alieni 1 ac proposteri in te contigit, quin potius quod admodum rationi consentaneum esset, nempe ut per assiduas tentationes tuas animi tui nervis plus firmitatis, plusque ad subcunda certamina alacritatis ac roboris accederet, hincque magnam voluptatem perciperes. Nam bæc calamitatis natura est, ut cum fortem ac strenuam animam nacta est, hæc essicere soleat. Et sicut ignis aurum probatius essicit : eodem modo calamitas, animos aureos subiens, puriores eos ac præstantiores reddit. Eoque etiam nomine Paulus his verbis utebatur : Tribulatio patientiam operatur : patientia autem probationem (Rom. 5. 3. 4). Quocirca nos quoque exsultamus ac lætitia perfundimur, atque ex hāc tua animi magnitudine maximum hujusce solitudinis solatium haurimus. Ac proinde, etiam si mille lupi ac multi conventus malignantium te undique obsideant, nihil timemus : verum illud quidem 1 3avil., nihil indigni.

precamur, ut et præsentes tentationes exstinguantur, nec aliæ insuper accedant, dominicam scilicet legem explentes, quæ nos, ne in tentationem incidamus, precari jubet ( Matth. 26. 41 ): sin autem Deus rursum exoriri sinat, de aurea tua anima, quæ hinc etiam amplissimas sibi opes aggerit, bono ac fidenti animo sumus. Etenim quanam re terrorem tibi afferre poterunt, qui in suum caput suamque perniciem quidvis aggressi sunt? Opumne detrimento? At illud probe scio, te eas pulveris instar habere, ac quovis luto viliores existimare. An patriæ ac domus amissione? At tu amplas etiam ac frequentes urbes non secus ac solitudines incolere nosti, ut quæ in otio ac quiete omne vitæ tempus transegeris, atque hujusce vitæ pompas semper protriveris. At mortem minitantur? Tu vero antevertens nullum tempus omisisti, quin de ea cogitares : atque, si ad necem te traxerint, cadaver dumtaxat ad eam trahent '. Quid pluribus verbis opus est? Nemo te tanto ullo malo afficere poterit, quod non inveniat jampridem a te magna patientia toleratum. Nam cum per arctam et angustam viam semper iter feceris, his omnibus diuturna exercitatione assuevisti. Ac proinde cum pulcherrimam hanc scientiam in palæstris colu<del>eri</del>s, nunc in certaminibus clariorem te præbuisti : quippe quæ ob ea quæ contingunt, non modo non conturberis, verum etiam velut alis instructa exsilias ac tripudies. Nam quarum rerum exercitia occupasti, harum certamina mira cum facilitate in muliebri et araneis imbecilliore corpore nunc obis, valentissimorum ac dentibus stridentium virorum furorem ingenti cum risu calcans: ut quæ plura perpeti parata sis, quam illi inferre parent. Te vero beatam, ac ter beatam, ob coronas quæ hinc tibi comparantur, imo potius ob ipsa certamina. Ea enim horum certaminum natura est, ut etiam ante præmia in ipsa quoque arena suam mercedem habeant, nimirum voluptatem, qua nunc frueris, animi lætitiam. fortitudinem, patientiam: illudque item, quod expugnari atque opprimi nequeas, quod omnibus rebus sublimior sis, quod sic teipsam exercueris, ut nihil tibi incommodi a quoquam inferri possit, quod exorta tam gravi tempestate in petra consistas, quod denique mari furente magna cum tranquillitate secundum cursum teneas. Hæc etiam ante cælorum regnum, calamitatis præmia in hac vita sunt. Illud enim mihi exploratissimum est, te nunc animo ita comparatam esse, ut ne corpore quidem indutam te esse existimes, ita te pennatam reddit voluptas: ac si tempus id postulet, promptius illud exutura sis, quam alii vestes, quibus obtecti sunt. Gaude igitur et oblectare, tum tuo nomine, tum eorum qui beatam mortem obierunt, non in lecto, nec domi, sed in carcere et vinculis ac tormentis. Eos autem solos luge ac lacrymis prosequere, qui hæc perpetrant. Nam istud quoque tua philosophia dignum est. Quoniam autem de corporis quoque nostri valetudine certior sieri cupis, nos ex eo morbo, qui nuper nobis molestiam exhibebat, emersimus: nuncque meliore valetudine sumus, mo-

1 Duo Mss., habebunt.

do ne rursus hiems stomachi nostri imbecillitatem adventu suo lædat; nam de Isauris, omni metu vacui supus.

## XVIII. Carteriae. (Cucuso anno 404.)

Sive frequenter, sive raro scribas, nos tamen judicium illud, quod ab initio de tua caritate fecimus, firmum ac stabile retinemus. Id enim exploratum nobis est, te, sive scribas, sive sileas, eodem semper erga nos animo ac studio esse. Velim autem celerrimam tibi sanitatem Deus præbeat, atque omni morbo te liberet. Neque enim vulgari sollicitudine affecti sumus, cum de tuo morbo ad nos allatum est. Ideo te obsecramus, ut quoties lieuerit, de tua valetudine nos certiores facias, et num melius aliquando corpus teum se habeat indices. Nec enim te fugit, quam doleamus, cum te morbo teneri audimus, ac quanta lietitia afficiamur, ac præ voluptate velut pennas induamus, cum te bene valere intelligimus. Hæc igitur cum scias, ornatissima ac nobilissima domina mea, quoties facultas dabitur, ad nos scribere ne graveris, quaque valetudine sis, indicare. Neque enim vulgari beneficio nos afficies, cum ejusmodi ad nos literas miseris.

XIX. Marciano et Marcellino (a). (Anno 404 vel 405.) Illud quidem cuperemus, ut vos, a quibus tantopere amamur, præsentes quoque cerneremus. At quoniam id minime licet (nam et viæ longinquitas, et hiems, et prædonum metus ad profectionem impediendam sufficient), illud soltem optamus, ut eos qui literas a nobis ad vos ferant, saspius nanciscamur: quo cupiditatem nostram amplissime explere possimus. Quia autem, tum ob hujus loci solitudinem, tum quod a publica via procul distet, hoc nobis ademptum est, a vobis peto, ut si minus crebro hoc faciamus, nobis veniam tribuatis : atque, sive scribamus, sive sileamus, idem de nostra erga vos benevolentia judicium habeatis, illud vobiscum reputantes, diuturnioris plerumque silentii nostri causam loci potius solitudinem esse, quam negligentiam.

## XX. Agapeto. (Scripta Cucusi anno 404.)

Sincerum atque ardentem, sucique expertem, ac purum amorem tuum perspectum habeo: quodque nec negotiorum turba, nec temporis diuturnitate, nec itineris longinquitate debilitari possit; scio item quam cupias oculis nos cernere, congressuque nostro frui. Quoniam autem nunc, tum ob itineris longitudinem, tum ob anni tempus, tum ob lsaurorum metum, id vix sieri potest, da operam, ut eam quam literæ afferre solent oblectationem nobis præbcas, subinde de tua totiusque domus tuæ valetudine certiores nos faciens. Nam si hujusmodi literas a te crebro acceperimus, non vulgarem, etiam in solitudine degentes, consolationem capiemus. Neque enim ignoras, domine ini, summopere venerande atque admirande, quanto nobis studio atque curæ sit valetudo tua.

#### XXI. Alphio. (Anno forte 405.)

Te beatum ac ter beatum, atque ctiam sæpius beatum

(a) Epistolam ad Marcianum et Marcellinum castigavinus ad lidem trium Mss., quorum ope Editos non raro sarcirc datum est. qui ejusmodi res efficis, atque ejusmodi negotiis animum adjicis, quæ ingentem in cælis thesaurum tibi recondunt. Neque enim vulgariter animum nostrum erexisti, cum de domino nostro Joanne presbytero nobis illud exposuisti, te multum operæ adhibuisse, ut eum excitares, atque in Phœniciam mitteres. Quod autem aurum quoque ipsi dedisti, quamquam tu pro cætera tua pietate hoc reticuisti, minime tamen id nobis obscurum fuit : nam id etiam compertum habuimus, ac liberalitatem eam qua usus es. Ob eamque causam te admirari ac laudibus in cælum ferre non desinimus, quod in his rebus dives sis in quibus divitem esse convenit, teque obsecramus, ut crebro ad nos literas des. Nam si sieri posset, ut oculis te cerneremus, magno id sane emcremus. Quoniam autem id nondum licet, fac, quæso, subinde ad nos scribas, ac de tua totius que domus tuæ valetudine certiores nos facias. Neque enim leve solatium sapiemus hæc audientes. Cum igitur, quam nobis gratum facturus sis, minime ignores, ne committas, ut tanta lætitia careamus.

# XXII. Casto, Valerio, Diophanto, Cyriaeo, Antiochias presbyteris. (Cucuso anno 405.)

Quod longam nostram epistolam brevem dixeritis, hand equidem miror. Ea enim amantium natura est, ut satietatem nesciant, nec umquam expleri possint : verum quo plura ab iis quos amant acceperint, eo plura concupiscant. Ob eamque causam etiamsi decuplo major, quam prior, ad vos epistola venisset, ne illa quidem brevitatis vocabulum effugisset : verum ipsa quoque parva vocata fuisset, imo non vocata dumtaxat, sed etiam parva habita fuisset. Quod etiam mihi usu venit : nam ad quemcumque amoris erga nos gradum perveneritis, co minime contenti sumus : verum amoris incrementa semper expetimus, caritatisque debitum, quod etiamsi semper solvatur, semper tamen debetur (Nemini enim, inquit ille, quidquam debeatis, nisi ut invicem diligatis [Rom. 15. 8]), quotidie a vobis efflagitamus, semper quidem illud affatim accipientes, nec tamen nos illud umquam omni ex parte accepisse arbitrantes. Ne, quæso, præclarum hoc debitum, duplicemque voluptatem habens, nobis persolvere desinatis. Nam et qui persolvunt, et qui accipiunt, parem voluptatem consequentur: quippe cum utrique per hujusmodi solutionem æque locupletentur. Quod quidem in pecuniis sieri nequit: nam qui persolvit, egentior hinc efficitur; is contra, qui accepit, copiosior. At in caritatis contractu hoc usu venire minime solet. Neque enim cum qui persolvit inanem ac vacuum relinquit; id quod pecunia efficit, cum ad accipientem migrat; quin potius ipsum tum demum locupletiorem reddit, cum cam persolvit Ilæc igitur cum sciatis, præstantissimi ac piissimi domini mei, ne umquam florentem erga me benevolentiam exhibere intermitte. Nam etsi ut id faciatis, nihil nostra cohortatione indigetis : tamen quoniam vos apprime amamus, propterea vos, etiam si nihil necesse sit, admonemus, ut sape ad nos scribatis; atque quo statu valetudo vestra sit, significetis. Quamvis enim nihil ad eam rem monitore vobis opus sit, at nos tamen id quoque, quia vehementer expoἐπελθών ὁ χειμών λυμήνηται ήμῖν τοῦ στομάχου τἡν ἀσθένειαν · καὶ τῶν Ἰσαύρων ἔνεκεν, ἐν πολλή καθεστήκαμεν ἀσφαλεία.

## 1Η'. Καρτερία.

Κάν πολλάκις, κάν όλιγάκις ἐπιστείλης, ήμεζς ηνπερ εξ άρχης έχομεν ψηφον περί της άγάπης της σής, ταύτην άχίνητον διατηρούμεν. Ίσμεν γλρ ότι καλ γράφουσα καλ σιγώσα όμοίως περλ ήμας διακείσθαι έσπούδακας. 'Ο Θεός σοι ταχίστην παράσχοι την ύγείαν, καὶ πάσης ἀπαλλάξειε ἀρρωστίας. Καὶ γάρ ούχ ώς έτυχεν εν φροντίδι καθεστήκαμεν περί τῆς άρρωστίας τῆς σῆς ἀχούοντες. Διὸ χαὶ παραχαλοῦμέν [606] σου την εμμέλειαν, ήνίκα αν εξή συνεχώς ήμιν δηλούν τα περί της ρώσεως της σης, κοι εί τινα πρλς το βέλτιον επίδοσιν Ελαδέ σου το σώμα. Οξοθα γάρ και πώς άλγουμεν άκούοντές σε εν άρρω. στία είναι, και πώς εύφραινόμεθα, και πτερούμεθα ύπὸ τῆς ἡδονῆς, ἐπειδὰν ἀχούσωμεν ἐν ὑγεία σε καθεστάναι. Ταῦτ' οὖν είδυῖα, κυρία μου κοσμιωτάτη καλ εύγενεστάτη, όσάκις αν δυνατόν ή, γράφειν ήμιν μή κατόκνει, και δηλούν τὰ περί τῆς ρώσεως τῆς σῆς. Ού γάρ την τυχούσαν ημίν χαριή χάριν, τοιαύτας πέμπουσα ήμιν επιστολάς.

## ΙΘ. Μαρχιανφ και Μαρκελλίνω.

εδουλόμεθα μέν ύμας σφοδρούς ήμων δντας ούτως έραστάς, και παρόντας ίδειν. 'Αλλά ἐπειδή τοῦτο ούκ ένι (τό τε γάρ τῆς όδοῦ μῆχος, ἢ τε τοῦ χειμῶνος ώρα, και ο των ληστών φόδος ίκανα διατειχίσαι την άποδημίαν), τούς γοῦν τὰ γράμματα χομίζοντας • παρ' ήμων πρός ύμας επιθυμούμεν συνεχέστερον ήμιν περιτυγχάνειν, ώστε δύνασθαι μετά δαψιλείας πληρώσαι την επιθυμίαν την ήμετέραν. 'Αλλ' επειδή και τούτο παρείλετο ήμας ή έρημία τού χωρίου έν ώ διατρίδομεν, και το σφόδρα αύτο άπωκίσθαι τῆς δημοσίας όδου, παρακαλώ, αν μή συνεχώς τουτο ποιώμεν, συγγνώμην ήμιν νέμειν, και γραφόντων ήμων και σιγώντων, την αύτην έχειν περί τῆς ἀγάπης της ήμετέρας ψηφον, λογιζομένους ότι την σιγήν ήμιν πολλάκις μακροτέραν ή έρημία του τόπου, ούχ ή του τρόπου ραθυμία έργάζεται.

## Κ'. `Αγαπητῷ.

Οίδά σου την άγάπην την γνησίαν καὶ θερμήν, την άδολον καὶ εἰκκρινῆ, καὶ οῦτε πραγμάτων δχλφ, οῦτε χρόνου πλήθει, οῦτε όδοῦ μήκει μαραινομένην οἶδα καὶ ὅπως ἐπιθυμεῖς καὶ αὐτοψεὶ ἡμᾶς θεάσασθαι, καὶ τῆς κατὰ πρόσωπον ἀπολαῦσαι συνουσίας. 'Αλλ' ἐπειδή τοῦτο ἡδη ἐργῶδες Þ, καὶ διὰ τὸ τῆς όδοῦ μῆκος, καὶ διὰ τὴν τοῦ ἔτους ὥραν, καὶ τὸν τῶν Ἰσαύρων φόδον, τὴν διὰ τῶν γραμμάτων πάρεχε ἡμῖν εὐφροσύνην, συνεχῶς δηλῶν τὰ περὶ τῆς ἐγιείας τῆς σῆς, καὶ τοῦ οῖκου σου παντός. "Αν γάρ τοιαῦτα δεχώμεθα συνεχῶ; γράμματα παρὰ τῆς σῆς εὐγενείας καὶ θαυμασιότητος, οὐ τὴν τυχοῦσαν καὶ ἐν ἐρημία διατρίδοντες καρπωσύμεθα τὴν παράκλησιν. Καὶ γάρ οὐκ ἀγνοεῖς ὅπως ἡμῖν περισπούδαστον τὸ ἐν ὑγιεία σε εἶναι, δέσποτά μου αἰδεσιμιύτατε καὶ θαυμασιώτατε.

a In editis deerat γράμματα ante κομίζοντας. Sequens fuïv additum est ex tribus mss., quorum ope hanc epistolam correximus; tria postrema verba in omnibus mss. sic habentur, τρόπου όλιγωρία έργάζεται.

b Téw; esymbes, sie tres miss.

#### KA'. 'A. Ιφίω.

Μαχάριος και τρισμαχάριος εί, και πολλάχις τούτο, τοιαύτα έργαζόμενος, καλ τοιαύταις έπιτρέχων πραγματείαις, αξ πολύν έν ούρανοζς προαποτίθενταί σοι τὸν μισθόν τε καὶ θησαυρόν. Οὐδὲ γὰρ ὡς ἔτυχεν ήμας άνεπτέρωσας, τὰ κατὰ τὸν κύριόν μου Ἰωάννην τὸν πρεσδύτερον ἀπαγγείλας, ὅτι πολλην [607] **ἐποίησας σπουδὴν ἀναστῆσαι αὐτὸν, καὶ ἐκπέμψαι** είς την Φοινίκην. "Ότι δε και χρυσίον αύτῷ δέδωκας, αύτος μέν εσίγησας, και τοῦτο πρέπον τη εύλαδεία σου ποιών ήμας δε ούκ Ελαθες, άλλά και τοῦτο έγνωμεν, και την δαψίλειαν, ην παρέσχες. Και διά τοῦτό σε θαυμάζοντες και μακαρίζοντες οὐ παυόμεθα, ότι έν οίς δεί πλουτείν, έν τούτοις πλουτείς καί σε παραχαλούμεν γράμματα συνεχώς ήμιν επιστέλλειν. Εί μέν γάρ δυνατόν ήν καί κατ' δύιν σε ίδειν, πολλοῦ ἄν ἐπριάμεθα τοῦτο. Ἐπειδή δὲ τοῦτο τέως οὐκ ένι, γράφε συνεχῶς ἡμῖν, περί τῆς ὑγιείας τῆς σῆς εὐαγγελιζόμενος, καὶ τοῦ οίκου σου παντός. Οὐ γάρ την τυχούσαν καρπωσόμεθα παράκλησιν ταύτα μανθάνοντες. Είδως ουν ήλίκα ήμιν χαριή, μή ἀποστερήσης ήμας τῆς τοσαύτης εὐφροσύνης.

## ΚΒ΄. Κάστφ, Οὐαλερίφ, Διοφάντφ, Κυριακφ. ` πρεσδυτέροις `Αντιοχείας.

Ού θαυμάζω, δτι την μακράν ήμων επιστολήν βραχείαν έχαλέσατε. Τοιούτον γάρ οι έρώντες ούχ ζσασι χόρον, ου δέχονται πλησμονήν, άλλ' όσα αν λάδωσι παρά των έρωμένων, πλείονα επιζητούσι. Διά τοι τούτο εί και δεκαπλασίων ύμιν ήλθεν έπιστολή τῆς Εμπροσθεν, ούκ αν ούδε εκείνη το τῆς βραχύτητος διέφυγεν δνημα, άλλά καλ αύτη μικρά αν έχλήθη· μάλλον δε ούχ έχλήθη μόνον, άλλά και μεκρά αν ύμιν εφάνη. Έντεῦθεν και ύμεις, δπουπερ αν αφίκησθε φιλούντες ήμας, ούδε αύτοι κόρον λαμβάνομεν· άλλ' άελ προσθήχας επιζητούμεν ύμων του φίλτρου, και το χρέος της άγάπης το άει μεν έκτιννύμενον, ἀεὶ δὲ ὀφειλόμενον (Μηδενὶ γάρ, φησὶ, μηδεν όφείλετε, εί μη το άλληλους άγαπαν), καθ' έκάστην παρ' ήμων άπαιτουμεν ήμέραν, άει μεν αυτό μετά πολλής λαμδάνοντες της δαψιλείας, οὐδέποτε δε άπειληφέναι το παν ήγουμενοι. Μή δη παύσησθε κατατιθέντες ήμιν το καλόν τοῦτο δφλημα, καὶ διπλῆν έχον ήδονήν. Οι τε γάρ καταδάλλοντες, οι τε ύποδεγόμενοι την ζοην χαρπουνται εύφροσύνην, επειδήπερ άμφότεροι τή καταδολή όμοίως γίνονται ευποροι. "Οπερ έπλ τῶν χρημάτων οὐκ Ενι, άλλ' ὁ μὲν καταθελς, πενέστερος ταύτη γίνεται, ο δε υποδεξάμενος, εύπορώτερος. 'Λλλ' ούχ έπὶ τοῦ συμδολαίου τῆς άγάπης τουτο συμδαίνειν είωθεν. Οὐδὲ γὰρ ἀφίησιν Ερημον αύτης τον καταθέντα. όπερ ποιεί το άργύριον πρός τον υποδεχόμενον μεταστάν, άλλα τότε μαλλον αύτον εύπορώτερον καθίστησιν, όταν αύτην καταβάλη. Ταῦτ' οὖν εἰδότες, χύριοί μου τιμιώτατοι καὶ εύλαδέστατοι, μή διαλίπητε διηνεχώς άχμάζουσαν περί ήμας την διάθεσιν επιδειχνύμενοι. Εί γάρ και μηδέν δείσθε είς τούτο της παρ' ήμων παρακλήσεως, άλλ' ἐπειδὴ σφόδρα ἐρῶμεν ὑμῶν τῆς ἀγάπης, καὶ μὴ δεομένους άναμιμνήσχομεν τούτου Ένεχεν, καὶ τοῦ συνεχώς [608] Επιστέλλειν, και τά περι της ύγιείας τῆς ύμετέρας δηλούν. Εί γάρ μηδέ τούτου χάριν δεϊσθε τοῦ άναμνήσοντος, άλλ' ήμεις και τοῦτο, έπειδή σφόδρα περισπούδαστον ήμίν, ού παυσόμεθα

διηνεχώς παρ' ύμων έπιζητουντες. "Οτι μέν γάρ έργωδες τουτο λοιπόν, και διά την του έτους ώραν, και διά την της όδου δυσκολίαν, ού πολλών φαινομένων τῶν όδοι πόρων, τῶν πρὸς τοῦτο διακονησομένων δμίν, ούδε ήμεις άγνοουμεν πλην άλλ' ώς ένι, χαλ οίόν τέ έστι καὶ έν τοσαύτη δυσκολία, συνεχῶς ἐπιστέλλειν παρακαλούμεν, και παρά τῆς ύμετέρας ἀγάπης ταύτην αίτουμεν την χάριν. Και τῷ χυρίω δέ μου τῷ εὐλαδεστάτῳ πρεσδυτέρῳ Τωμανῷ, καθώς έχελεύσατε, ἀπεστάλχαμεν χαλ τούτου χάριν ύμξν είδότες πολλήν. Έπεὶ καὶ τοῦτο σφόδρα ήμας άγαπώντων έστὶ, καὶ μεθ' ὑπερδολῆς φιλούντων, τὸ τηλιχούτοις άνδράσι καλ διά τῶν γραμμάτων πειράσθαι, καὶ πολλήν ποιεϊσθαι σπουδήν άκριδέστερον συνάπτειν ήμας. Δεξάμενοι τοίνον ήμων την πρός αύτον έπιστολήν, και δούναι παρακλήθητε, και χωρίς τῆς ἐπιστολῆς προσειπεῖν αὐτὸν πάλιν ἐξ ἡμῶν. Καὶ γάρ ούχ ώς έτυχεν άνωθεν και έξ άρχης έρασται γελοναίτεν απτου αφορργιατοί. κας τούτο πανθανέτω διά της γλώττης της ύμετέρας, ότι την αύτην άγάπην μένομεν διατηρούντες, ήμιν αύτοις τὰ μέγιστα Χαυιζομενοι, κας οιι την πεταξο αιλήν ος φάθοιησά πεποιήχαμεν, άλλὰ τῷ γράμματα ἀναμένειν δέξασθαι παρά τῆς εὐλαδείας αὐτοῦ. Ἐπειδή δὲ προτέρους ήμας ήτησεν έπιστείλαι, ίδου και τούτο ποιούμεν, και παρακαλούμεν και αύτον συνεχώς τουτο προς ήμας MOLEÏY.

## ΚΓ'. 'Ρωμανφ πρεσδυτέρφ.

Οίσθα και αὐτός, κύριέ μου τιμιώτατε και εύλαδέστατε, πώς άεὶ περὶ τὴν σὴν εὐλάδειαν διετέθημεν, και πύς άει συνδεδεμένοι σοι τῷ νόμι τῆς ἀγάπης διετελέσαμεν, θαυμάζοντές σου την τῶν τρόπων ἐπιείχειαν, και έχπληττόμενοι τῆς άρετῆς σου τὴν εὐμορφίαν, δι' ής πάντας τους έντυγγάνοντας γειρουσαι. Διά δή τουτο και έκ μακρού καθήμενοι διαστήματος, άεί σε επί της διανοίας περιφέρομεν, καί οπουπερ αν έρημίας άπενεχθώμεν, έπιλαθέσθαι σου τῆς ἀγάπης οὐ δυνάμεθα · άλλ' ὡς παρόντα καὶ πλησίον όντα, ούτω καὶ όρωμεν καὶ φανταζόμεθα, τοῖς της άγάπης όφθαλμοίς συνεχώς, μαλλον δέ διηνεχώς σε βλέποντες, και πρός ἄπαντας άνακηρύττοντές σου την εύλάδειαν. Παραχαλούμεν δη καλ αύτον μεμνήσθαι ήμων διηνεχώς, και την άγάπην ην έξ άρχης περί ήμας επεδείξω, ταύτην και νῦν ἀκμάζουσαν διατηρείν, καὶ εύχεσθαι μετὰ πολλῆς ἐκτενείας ὑπὲρ της ταπεινώσεως της ήμετέρας, και επιστέλλειν ήνίχα αν εξή, και τα περί της ύγιείας της σης δηλούν. Γνα και έν έρημία καθήμενοι, πολλήν καρπωσώμεθα την παράχλησιν, της άπο των εύχων σου συμμαχίας έχ τοσούτου απολαύοντες διαστήματος.

[609] ΚΔ'. Ἡσυχίφ.

Αύτος μὲν συγγνώμης ἀξιοῖς τυχεῖν ὑπὲρ τοῦ μὴ παραγενέσθαι, τὴν ἀρρωστίαν προδαλλόμενος. 'Εγὼ δέ σε καὶ στεφανῶ καὶ ἀνακηρύττω τῆς γνώμης, ἀφ' ῆς καὶ παραγέγονας, καὶ τῶν ἐλθόντων οὐδὲν ἔλαττον ἔχεις παρ' ἡμῖν κατὰ τὸν τῆς ἀγάπης λόγον. 'Ικανὸς ἐλ ὁ Θεὸς καὶ τῆς κατεχούσης σε ἀπαλλάξαι ἀρρωστίας, καὶ πρὸς καθαρὰν ὑγείαν ἐπαναγαγεῖν, ἵνα σου καὶ τῆς κατ' ὅψιν ἀπολαύσωμεν συντυχίας. Καὶ γὰρ σγόδρα ἐπιθυμοῦμέν σε ἰδεῖν καὶ περιπτύξα-

σθαι, και την φίλην ημίν φιλήσαι κεφαλήν. Εως δ' αν ταυτα τό τε άρρωστείν α σου την εύγένειαν και ή του έτους ώρα διακωλύη, ού παυσόμεθα συνεχώς έπιστέλλοντές σου τη τιμιότητι, και την έντευθεν ήμιν αύτοις πραγματευόμενοι ήδονήν.

#### ΚΕ'. Έλπιδίφ ἐπισκόπφ.

Ήμεζς μεν εδουλόμεθα συνεχώς επιστέλλειν τή εύλαδεία τή σή, και οίσθα τούτο και αύτος, δέσποτα τιμιώτατε . άλλ, ξωειδή τούτο ήμας ωπόπιδειται το μηδένα συνεχῶς ήμιν ἐπιχωριάζειν (ή τε γὰρ ἐρημία τοῦ χωρίου τούτου, δ τε τῶν ληστῶν φόδο; ταύτην ἐπιτείνων, λοιπὸν δὲ καὶ ἡ τοῦ ἔτους ὥρα τὰς ὁδοὺς άποτειχίζουσα, πάσιν άδατον ποιεί την Κουχουσόν b). άλλ' ήνίκα ἄν. ἐπιτύχωμεν γραμματηφόρων, πληροῦμεν ήμῶν τὴν ἐπιθυμίαν, ἡμῖν αὐτοῖς τὰ μέγιστα χαριζόμενοι. Ο δέ και κύν πεποιήκαμεν διά τίθν χυρίων μου των τιμωτάτων, πρεσδυτέρων, τήν τε όφειλομένην ἀποδιδόντες πρόσρησιν τῆ θεοσεδεία σου, και παρακαλούντες ήνίκα αν έξή και αφτόν ήμεν έπιστέλλειν, και τά περι τῆς ύγείας δηλοῦν τῆς σῆς. Ού γάρ άγνοεῖς, δέσποτά μου τιμιώτατε καὶ εὐλαδέσπατε, δπως ήμιν περισπούδαστον άελ περλ ταύτης μανθάνειν. Εί γάρ καὶ πρὸς αὐτάς ἀπωχίσθημεν τῆς καθ' ήμας οίχουμένης τάς έσγατιάς, άλλ' όμως της άγάπης σου τῆς γνησίας καὶ θερμῆς, τῆς εἰλικρινοῦς καὶ άδόλου ἐπιλαθέσθαι οὐ δυνάμεθα, άλλ' δπουπερ ἄμ άπίωμεν, περιφέροντες αύτην άπιμεν, μεγίστην έντεύθεν χαρπούμενοι την παραμυθίαν.

#### Κ. Μάγνφ ἐπισκόπφ.

Εί καὶ αὐτὸς ἡμῖν ούκ ἐπέσταλκας, καίτοι τῶν κυρίων μου των πρεσδυτέρων παραγενομένων, άλλ' ήμεζς τῆς τε ἄνωθέν σου φιλίας μεμνημένοι, καλ τήν τῶν τρόπων σου θαυμάζοντες ἐπιείχειαν, χαὶ τὴν τῆς ψυχῆς ἀνδρείαν, εἰδότες δὲ καὶ τὸ φίλτρον, δ ἀεὶ περὶ ήμας έπεδείζω, πρότεροι τοῖς πρός τὴν σὴν ἐμμέλειαν έπεπηδήσαμεν γράμματι, χάριτάς τέ σοι όμολογούμεν της διαθέσεως, ήν περί ήμας επιδείχνυσαι. ού γάρ Ελαθεν ήμας τούτο, καίτοι γε έχ τοσούτου καθημένους διαστήματος παρακαλούμεν ούν, ήνίκα αν έξή, γράφειν ήμιν συνεχώς, και τα περί της ύγιείας της [610] σης εύαγγελίζεσθαι. "Όταν γάρ άκούσωμεν τούς σφοδρούς ήμῶν ἐραστλς, καὶ γενναίους, ούτω διεγηγερμένους, νήφοντάς τε καλ εγρηγορότας περί την των Έχκλησιών πρόνοιαν, έν ύγιεία διάγειν, πολλήν και έντεῦθεν καρπούμεθα την παράκλησιν. Ταῦτ' οὖν εἰδὼς, δέσποτά μου τιμιώτατε καὶ εὐ. λαδέστατε, μή χατόχνει συνεχώς ταῦτα ήμιν δηλοῦν. Ουτω γάρ, καν πρός αυτάς άπενεχθώμεν της οίκουμένης τὰς ἐσχατιὰς, πολλὴν χαρπωσόμεθα τὴν παράκλησιν, ταύτης συνεχώς ἀπολαύοντες τῆς παραμυ-Blac c.

## ΚΖ'. Δόμνφ ἐπισκόπφ.

Καὶ τοῦ πέμψαι τὸν τιμιώτατον πρεσδύτερον εἰς ἐπίσχηψιν ἡμετέραν, καὶ τοῦ γράψαι πολλὰ; ἔχω χάριτας τἢ εὐλαδεία τἢ σἢ, δέσποτα τιμιώτατε. ᾿Αμφότερα γὰρ γνησίας ἀγάπης καὶ θερμῆς διαθέσεως. Διὰ τοῦτο καὶ ἐν ἐρημία διατρίδοντες, πολλὴν ἐντεῦ-

Sic omnes mss. Editi vero τό τε άρρωστίας, male.

Valic. τὴν Κοχουσόν.
 Mss. χαρπωσόμεθα τὴν παραμυθίαν, ταύτης συνεχώς ἀπολαύοντες τῆς παρακλήσεως.

timus, a vobis postulare numquam desinemus. Et quidem quoniam tum propter anni tempus, tum propter itineris difficultatem, haud multi viatores sunt, qui vobis ad bonc rem operam navare possint, istud jam difficile esse non ignoramus : saltem ut licet, atque in tanta difficultate fieri potest, vos obsecramus, ut quam sæpissime scribatis, atque banc a vestra caritate gratiam postulamus. Quin religiosissimo quoque domino meo presbytero Romano, ut jussistis, scripsimus: eoque nomine ingentem etiam vobis gratiam habemus. Quandoquidem hoc quoque ab ingenti ac singulari quodam nostri amore proficiscitur, quod, ut tantis viris arctius nos copuletis, per literas operam datis, summumque ad id studium adhibetis. Velim itaque, ut cum nostram ad eum epistolam acceperitis, eam ipsi reddatis, atque eum licet epistola non accepta meo nomine salutetis. Jampridem enim est, quod eum vehementer amare cœpimus; idque ut ex ore vestro intelligat cupio, nos eamdem erga cum benevolentiam retinere, eaque in re de nobisipsis optime mereri ; illudque præterea, nos non negligentia et socordia nihil ad eum literarum dedisse, sed quod ab ipsius pictate literas exspectaremus. Quoniam autem, ut priores scriberemus, postulavit, et boc quoque facimus: et idem ut ipse facere ad nos non intermittat, obsecramus.

## XXIII. Romano presbytero. (Cucuso anno 405.)

Scis tu quoque profecto, domine mi reverendissime ac religiosissime, quem semper erga te animum habuerimus; et quo pacto semper caritatis lege tecum astricti fuerimus, morum tuorum suavitatem admirantes, virtutisque tux, per quam omnes eos, qui ad te accedunt, tuos reddis, pulchritudinem suspicientes. Quo etiam sit, ut quamvis longo a te intervallo dissiti, animo tamen et cogitatione te circumferamus, atque in quamoumque solitudinem avehamur, tuæ tamen caritatis oblivisci minime possimus, verum ut præsentem ac propinquum intucamur, caritatisque oculis perpetuo repræsentemus, imo ut rectius loquar, assidue te cernamus, atque apud omnes pietatem tuam prædicemus. Quamobrem abs te quoque petimus, ut nostri memoriam numquam intermittas, camque benevolentiam, quam nobis semper præstitisti, nunc quoque vigentem conserves; ac pro nostra vilitate obnixas ad Deum preces adhibeas, ad nosque, cum licuerit, literas des, ac de tua valetudine certiores nos facias : quo, etiam in solitudine sedenves, ingentem consolationem capiamus, tuarum videlicet precum subsidio e tanto locorúm intervallo fruentes.

## XXIV. Hesychio. (Cucuso anno 404.)

Petis ut illud tibi ignoscam, quod ad me non veneris, morbi excusatione utens. Ego autem voluntatis nomine te laudo ac prædico, per quam etiam venisti, atque quantum ad caritatem attinet, nihilo inferiore apud nos loco es, quam qui venerunt. Potest autem Deus ex co morbo, quo teneris, te eximere, atque integræ sanitati restituere, ut conspectu quoque tuo atque congressu fruamur. Siquidem te videre at-

que complecti, carumque istud nobis caput exosculari majorem in modum avemus. Quamdiu autem id, tum per morbum tuum, tum per anni tempus minime licebit, literas ad te dare, eamque, quæ hinc ad nos redit, voluptatem nobisipsis comparare minime intermittemus.

#### XXV. Elpidio Episcopo. (Cucuso anno 404.)

Illud quidem vellemus, nobis ad te quam sæpissime literas dare liceret : idque ipse scis, domine reverendissime. Quod quoniam nobis adimitur, propterca quod nemo ad nos crebro accedat ( nam et oppidi hujusce solitudo, et latronum metus cam. augens, ac denique anni tempus itinera intercludens, Cucusum omni ex parte inviam reddit), quoties tabel. larium nauciscimur, cupiditati nostræ satisfacimus, iu hoc scilicet nobis ipsi quam gratissimum facientes. Quod quidem nunc etiam per religiosissimos dominos meos presbyteros facimus, nimirum et debitum pietati tuæ salutationis munus persolventes, et te rogantes, ut, quoties facultas dabitur, tu quoque ad nos scribas, ac quo statu valetudo tua sit, exponas. Neque enim te fugit, reverendissime ac religiosissime domine, quanto semper nobis studio atque curæ sit de ea aliquid intelligere. Quamvis enim ad extremos usque orbis nostri fines remoti simus, tamen veræ et ardentis, ac sinceræ, atque ab omni fuco alienæ caritatis tuæ oblivisci minime possumus, verum quascumque in terras abscedamus, eam nobiscum circumferimus, maximumque hinc solatium percipimus.

## XXVI. Magno episcopo. (Cucuso anno 404.)

Etsi nullas abs te literas accepimus, idque cuin domini mei presbyteri huc venissent, nos tamen, veteris amicitiæ memores , tum morum tuorum suavi tatem animique fortitudinem admirantes, ac praterea eum erga nos amorem, quem semper præ te tulisti, perspectum habentes, priores ad te scribimus, ut et tibi ob eam benevolentiam, quam erga nos ostendisti ( neque enim nos, tanto licet abs te intervallo disjunctos, hoc fugit), gratias agamus et te oremus, ut quoties occasio dabitur, frequenter ad nos scribas, deque valetudinis tuæ statu certiores nos facias. Nam cum eos, a quibus vehementer amamur, quique strenuo atque attento ac vigilanti animo in Ecclesiarum curam incumbant, sanos et incolumes esse audimus, non parvam ex ea re consolationem capimus. Hæc igitur cum scias, domine mi reverendissime ac religiosissime, ne te, quæso, hæc nobis quam sæpissime per literas significare pigeat. Sic enim fiet ut, etiamsi ad ultimas usque terras avehamur, dum tamen hujusmodi consolatio nobis continenter suppetat, ingentem mœroris levationem sentiamus.

## XXVII. Domno episcopo. (Cucuso anno 404.) .

Magnas pietati tuæ, reverendissime domine, gratias habeo, tum quod venerabilem presbyterum visendi nostri causa miseris, tum quod ad nos scripse ris. Nam utrumque sinceræ caritatis, atque ardentis benevolentiæ argumentum est. Ideo etiam in solitu-

dine desentes, ingentem hinc consolationem hausimus. Siquidem a tantis viris tam impense amari, non levem iis, qui amantur, consolationem affert. Ac cuperem quidem tuo quoque aspectu congressuque suavissimaque benevolentia tua animum saturare. Quoniam autem id minime licet ( nam neque id nobis conceditur, nec tibi item ob Ecclesiæ istins curam, cui præes, facile est), ad secundam navigationem necessario venimus, nempe ut consolationem cam, quam epistolæ afferunt, nobis ipsis adhibeamus. Neque enim ad eorum animos, qui corporibus disjuncti sunt, consolandos parum momenti habet epistola, sincera caritate perfusa. Quamobrem ut hac consolatione quam supissime fruamur, quoties licebit, ac fleri poterit, de valetudinis tuæ statu ad nos scribere ne graveris. Siquidem amicitiam tuam amplissimum thesaurum, et bonorum congeriem omni sermonis facultate sublimiorem ducimus. Ac si ejusmodi literas subinde accipiamus, tantum ex his voluptatis capiemus, ut ne solitudinem quidem istam sentiamus.

## XX VIII. Basilio presbytero. (Anno circiter 404.)

Etsi nobis conspectu tuo atque congressu frui minime contigit, tamen cum de tua virtute ad nos affertur, ac zelo eo, quo adversus gentiles flagras, ipsorum errorem everiens, cosque velut porrecta manu ad veritatem ducens, non secus ac si adesses, tecumque diuturnum usum ac vitæ consuetudinem habnissemus, honore ac veneratione te complectimur. Eaque de causa priores ad te scripsimus, ob ea, quæ cum laude geris, beatum te prædicantes atque admirantes, ac postulantes, ut ipse quoque ad nos, cum licebit, scribas. Nam etsi corpore a te disjuncti sumus, caritatis tamen vinculis tecum adstringimur, pietatem tuam nobiscum reputantes. Hæc igitur cum scias, velim ad nos subinde scribere et gesta tua referre ne graveris : quo, etiam in solitudine commorantes, ingentem hinc consolationem capiamus. XXIX. Chalcidiæ et Asyncritiæ. (Cucuso anno 405.)

Parvi saciendæ sunt hujus vitæ molestiæ; nihil, præter peccatum, vere molestum est. - Nihil ex his molestiis, quas evenire perspicitis vos perturbet : nec densi negotiorum fluctus animis vestris tumultum afferant. Ejusmodi enim est arcta illa et angusta via, complures difficultates ac multos sudores et labores habens. Verum hæc fluunt, atque una cum hac vita exstinguuntur. Nam etiamsi arcta via est, via tamen est : ut præmia illa, quæ ii qui placido ac forti animo hæc ferunt adipiscuntur, perpetua et immortalia sunt, sudoribusque longe majora. Quamobrem tum calamitatis fragilitatem ac brevitatem, tum præmiorum perpetuitatem atque immortalitatem animadvertentes, date operam, ut omnia generoso animo feratis, nec committatis, ut ullo rerum adversarum eventu perturbemini. Una enim res molesta peccatum est : cætera omnia, hoc est, exsilia, bonorum proscriptiones, relegationes, insidiæ, cunctaque id genus alia, umbra quædam, et fumus, et araneæ tela sunt, et si quid aliud his vilius esse potest. Quocirca,

ut antehac quoque multis tentationibus perferendis assuetæ, nune quoque, quam par est, pationtiam præstate. Siquidem ea hanc vim habitura est, ut vos in magna accuritate ac tranquillitate constituat, præstantioresque efficiat. Ac si quos nanciscamini, qui ob sua negotia huc veniant, de vestra valetudine ad nos crebro literas date. Scitis enim quantopere, ejus studiosi simus, quamque crebro de ea aliquid audire cuplamus.

## XXX. Heortio episcopo. (Cucuso anno 404.)

Equidem ipse literas etiam, quibus me de tua valetudine certiorem faceres, accipere cupiebam. Scis enim, reverendissime domine, quo semper animo erga te fuerim. Verum quoniam hoc tabellariorum penuria vobis fortassis eripuit, idcirco ipse homines, qui ad te proficiscantur, nactus, literis te lacesso, teque rogo et obsecro, ut quoties facultas dabitur, ipse quoque ad nos quam sæpissime scribas, quaque valetudine sis, exponas. Quamquam enim in desertissimo orbis loco habitamus, ac prædonum metu obsidemur, multasque, ut in externa regione, tamque vasta solitudine, calamitates perpetimur : tamen si frequentes a te, cui carissimi sumus, literas accipiamus, quæ nos de tua valctudine certiores saciant, ingentem hinc, tot licet calamitatibus oppressi, consolationem capiemus. Quanta enim caritatis vis sit exploratum habes, quodque non amicorum dumtaxat præsentia, sed etiam literæ ingens solatium afferant. Quæ cum ita sint, sac, quæso, hanc nobis voluptatem frequentius impertias, de valetudine tua, de qua potissimum aliquid audire cupimus, certiores nos faciens.

## XXXI. Marcellino. (Anno forte 405.)

Etsi diuturno silentio inter nos uterque usi sumus, tamen veteris illius ac sinceræ tuæ caritatis memoriam minime abjecimus, verum slorentem eam et integram retinemus, eamque quocumque proficiscimur, nobiscum circumferimus, maximoque hinc solatio afficimur. Eaque de causa homines nunc nacti, qui ad te se conferant, debitum salutationis munus tibi persolvimus, illudque significamus, nos ctiamsi ad extremos usque orbis terrarum fines abducantur, sic tamen abire, ut te in animo nostro penitus insculptum tencamus. Quoniam autem iis, qui hoc animo præditi sunt, non tantum scribere, sed etiam ab iis, quos ita ament, literas accipere perjucundum est, hanc nobis voluptatem, domine cumprimis venerande, velim duplices: atque quoties facultas erit, subinde ad nos scribas, et qua valetudine sis exponas. Scis enim quam nobis curæ sit hæc ediscere, quantamque, etiam in extera regione degentes, consolationem ex hac re capiamus.

## XXXII. Euthaliæ. (Cucuso anno 401)

Quamvis pauciores abs te epistolas accipiam, quam ad te mittam, non tamen propterea scribere desinam. Mihi enim ipse gratum facio, dum ad animam tam sincera erga me benevolentia præditam frequentes scribo. At quoniam, qui rerum tuarum status sit, intelligere vehementer expeto, ideireo epistolas etiam

θεν έδεξάμεθα την παράκλησιν. Τό γάρ τοιούτους άνδρας ούτω σφοδρούς έραστάς έχειν, ού την τυχούσαν φέρει τοίς άγαπωμένοις παραμυθίαν. Καὶ ἐδουλόμην μέν κατ' δψιν συντυχείν τἢ εύλαδεία τἢ σἢ, καὶ ἐμφορηθήναι τής ήδίστης σου διαθέσεως. 'Αλλ' ἐπειδή τούτο ούχ ενι (ούτε γάρ ήμεν δυνατόν, ούτε τη τιμιότητί σου βάδιον, διά την της Έκκλησίας της αὐτόθι πρόνοιαν), έπὶ τὸν δεύτερον ἀναγχαίως ήλθομεν πλούν, την άπο των γραμμάτων παραψυχήν έαυτοις χαριζόμενοι. Ού γάρ μικρόν καὶ ἐπιστολή δύναιτ' άν, γνησίας άγάπης άνακεχρωσμένη, είς παράκλησιν τῶν τῷ σώματι χεχωρισμένων. "Ιν' οὖν ταύτης συνεχῶς ἀπολαύωμεν τῆς παραμυθίας, όσάχις ἄν ἐξῇ χαὶ δυνατον ή, γράφειν ήμιν τὰ περί τῆς ὑγείας τῆς σῆς μή κατόχνει. Καὶ γὰρ θησαυρόν μέγιστον καὶ πλοῦτον άφατον άγαθων την σην ήγουμεθα ήμιν είναι φιλίαν. Κάν συνεχώς τοιούτων ἀπολαύωμεν άγαθών, ήγουν των γραμμάτων, ούδε της ένταῦθα έρημίας ληψόμεθα αἴσθησιν, ἀπὸ τῶν ἐπιστολῶν τῶν σῶν πολλήν καρπρόμενοι την εύφροσύνην.

## ΚΗ'. Βασιλείφ πρεσδυτέρφ.

Εἰ καὶ τῆς κατ' δψιν σου συντυχίας οὐκ ἀπηλαύστμεν, ἀλλὰ τὴν ἀρετήν σου τῆς ψυχῆς ἀκούοντες, καὶ τὸν ζῆλον δν ἔχεις κατὰ τῶν Ἑλλήνων, καταλέων αὐτῶν τὴν πλάνην, καὶ πρὸς ἀλήθειαν χειραγωγῶν, ὡς παρόντες καὶ συγγενόμενοι, καὶ πολύν σοι συντραφέντες χρόνον, οὕτως σε αἰδούμεθα καὶ τιμῶμεν. Διὸ καὶ πρότερον ἐπεπηδήσαμεν τοῖς πρὸς σὲ γράμμασι, μακαρίζοντές σε ὑπὲρ ὧν κατορθοῖς, καὶ θαυμάζοντες, καὶ αἰτοῦντες καὶ αὐτὸν ἡμῖν ἐπιστέλλειν ἡνίκα ἄν ἔςῆ. Καὶ γὰρ εἰ καὶ τῷ σώματί σου κεχωρίσμεθα, ἀλλὰ τῆ ἀγάπῃ σοι συνδεδέμεθα, ἐννοοῦντες τὴν σὴν εὐλάδειαν. Ταῦτ' οὖν εἰδὼς, μὴ κατόκνει συνεχῶς ἡμῖν ἐπιστέλλειν, καὶ τὰ κατορθώματα τὰ σὰ δηλοῦν, ἔνα, καὶ ἐν ἐρημία διατρίδοντες, πολλὴν ἐντεῦθεν καρπωσώμεθα τὴν παράκλησιν.

## [614] Ke. Xalnıbla nal 'Aovynpırla.

Μηδεν ύμας ταραττέτω των συμδαινόντων λυπηεων, μηδε τά επάλληλα των πραγμάτων χύματα θορυδείτω ύμων την διάνοιαν. Τοιαύτη γάρ ή στενή και τεθλιμμένη όδὸς, πολλήν έχουσα την δυσχολίαν, πολλούς τούς ίδρῶτας καὶ τούς πόνους. 'Αλλά ταῦτα μέν παροδεύεται καὶ τῷ παρόντι συγκαταλύεται βίψ. Κάν γάρ στενή ή όδος, άλλ' όδός έστιν τά δέ έχ τοῦ ταύτα φέρειν πράως και γενναίως βραδεία διηνεκή και άθάνατα, και πολλώ μείζονα των ίδρώτων. Έννοούσαι τοίνυν και το επίκηρον και το πρόσκαιρον της Ολίψεως, και το διηνεκές και άθάνατον των άμοι-Εῶν, φέρετε πάντα γενναίως, μηδενλ τῶν συμπιπτόντων δυσχερών ταραττόμεναι. "Εν γάρ έστι λυπηρόν άμαρτία μόνον· τὰ δὲ ἄλλα πάντα, ἐξορίαι, δημεύσεις, ἀπαγωγαί, ἐπιδουλαί, καὶ ὅσα τοιαῦτα, σκιά τίς ἐστιν και καπνὸς και ἀράχνη, και εί τι τούτων ς ύτελέστερον. "Ατε ούν και κατά τον ξμπροσθεν χρόγον πολλούς μελετήσασαι φέρειν πειρασμούς, και νύν την άρμόττουσαν ύμιν επιδείχνυσθε ύπομονήν. Αύτη γάρ εν άσφαλεία και άδεία και γαλήνη πολλή καταστησαι ύμας δυγήσεται, και δοκιμωτέρας ποιησαι.

Καὶ γράφετε συνεχῶς ἡμῖν τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς ὑμετέρας, ἄν τινας εὕρητε δι' ἰδίαν χρείαν παραγενομένους ἐνταῦθα. Ἰστε γὰρ ὅπως αὐτῆς ἀντεχόμεθα, καὶ ὅπως βουλόμεθα πυχνότερον περὶ ταύτης μανθάνειν.

## Α. Έορτίφ ἐπισκόπφ.

Έγω μεν επεθύμουν και γράμματα δέξασθαι τῆς οής τιμιότητος περί της ύγείας της σης ήμιν δηλούντα. Οίσθα γάρ δπως άελ περλ την σην διετέθημεν εύλάδειαν, δέσποτα τιμιώτατε. 'Αλλ' ἐπειδή τοῦτο Ισως τῶν γραμματηφόρων ύμᾶς περιείλετο α ή σπάνις, ήμεζς, επιτυχόντες τῶν πρὸς τὴν σὴν εὐλάδειαν ἀφιχνουμένων, πρότεροι τοίς γράμμασιν έπεπηδήσαμεν τοίς πρός την σην τιμιότητα, καί σε παρακαλούμεν, ήνίχα αν έξη, και αύτον συνεχώς ήμιν επιστέλλειν, και περί της ύγειας της σης δηλούν. Οικούμεν γάρ χωρίον έρημότατον, καλ πάσης τῆς καθ' ήμᾶς οίκουμένης έρημότερον · πολιορχούμεθα καλ φόδω ληστών, και πολλάς ώς εν άλλοτρία και έν τοσαύτη ερημίχ θλίψεις ύπομένομεν πλήν έάν ύμων των σφόδρα ήμας άγαπώντων πυχνώς έπιτυγχάνωμεν γραμμάτων τά περί τῆς ὑγείας τῆς ὑμετέρας δηλούντων, πολλήν καλ έν τοσαύταις περιστάσεσιν δντες καρπωσόμεθα παράκλησιν. Οἶσθα γάρ ὄση ἀγάπης δύναμις, καὶ ὡς ού παρουσία τῶν φιλούντων μόνον, ἀλλά καὶ γράμματα πολλην φέρει την παραμυθίαν. Ταῦτ' οὐν εἶδὼς ἐπιδαψιλεύου ταύτην ήμῖν τὴν εὐφροσύνην, συνεχέστερον τά περί της ύγείας της σης δηλών, περί ής μάλιστα περισπούδαστον ήμιν μανθάνειν.

## [612] ΛΑ'. Μαρκελλίνφ.

Μαχράν μέν έσιγήσαμεν άμφότεροι σιγήν πρός άλλήλους, τῆς δὲ ἀγάπης σου τῆς ἀρχαίας καὶ γνησίας ήμιν έχείνης ούχ επιλελήσμεθα, άλλ' άχμάζουσαν αύτην διατηρούμεν, και δπουπερ αν απίωμεν, αύτην περιφέρομεν, μεγίστην έντευθεν καρπούμενοι την παράκλησιν. Διὸ δη καὶ νῦν ἐπιτυχόντες τῶν πρὸς την σην ευγένειαν άφικνουμένων, την τε όφειλομένην άποδιδόαμεν πρόσρησιν, καὶ δηλοῦμεν, ὅτι κὰν π**ρὸς** αύτλς άπενεχθώμεν της οίχουμένης τλς έσχατιλς, έχοντές σε άπιμεν εν διανοία έγκεκολαμμένον ήμων τῷ συνειδότι. 'Αλλ' ἐπειδή τοῖς οῦτω διαχειμένοις οὐ τὸ γράφειν μόνον, άλλὰ καὶ τὸ δέχεσθαι γράμματα παρά των ούτω φιλουμένων, πόλλην φέρει την ήδονήν, διπλασίασον ήμεν την εύφροσύνην, δέσποτα τιμιώτατε, και ήνίκα αν έξή, γράφε συνεχῶς ήμιν, τα περί της ύγιείας της σης δηλών. Οίσθα γάρ όπως ήμεν περισπούδαστον ταῦτα μανθάνειν, καὶ ὄσην καὶ έν άλλοτρία διατρίδοντες, έντεῦθεν χαρπωσόμεθα την παράχλησιν.

## AB'. Eù0alia.

Καν ελάττους δέχωμαι επιστολάς παράτης κοσμιότητος της σης, ων αύτος πέμπω πρός την σην εμμάλειαν, ούκ άποστήσομαι συνεχως γράφων. Έμαυτώ γάρ χαρίζομαι τούτο ποιών, πρός ψυχήν ούτω γνησίως περί ήμας διακειμένην καὶ θερμώς καὶ συνεχως επιστέλλων. Πλην άλλ' επειδή σφόδρα ήμεν περιτ

a Coislin. περιείλετο, recte. Edit. παρείλετο.

σπούδιστον μανθάνειν έν τίσιν όρμα τλ σλ, συνεχώς καί γραμμάτων επιθυμούμεν απολαύειν, ίνα μανθάνωμεν διηνεχώς άπερ έπιθυμούμεν, ότι έν εύθυμία και ἀσφαλεία διάγεις πολλή. Τούτων γάρ ἀπολαύουσα ", ότι πολλην ποιή της ψυχης της σης επιμέλειαν, καλ των βιωτικών ύπερορώσα, την είς τον ούρανον όδὸν βαδίζεις, ούδὲν οἶμαι δεῖν ἀμφιδάλλειν. Οἶδα γάρ σου τῆς ψυχῆς τὸ εύγενὲς, καὶ ἐλευθέριον, καὶ ἀπραγμοσύνης γέμον, καλ τῶν βιωτικῶν ἀπηλλαγμένον φροντίδων. Έννος υσα τοίνυν ήλίκα ήμεν χαρίζη τουτο ποιούσα, ήνίκα αν έξη και δυνατόν ή, συνεχώς ήμιν ἐπιστέλλειν, καθάπερ προειρήκαμεν, παρακλήθητ:, ωστε πολλην ήμας και έντεῦθεν τῆς ἐρημίας ταύτης, ἐν ἦ διατρίδομεν, λαθεῖν παραμυθίαν. Τὰ γὰρ ὑμῶν τῶν ἀγαπώντων ἡμᾶς γράμματα ὅταν συνεχῶς φέρηται πρός ήμας, τὰ περί τῆς ύγιείας ύμῶν δηλοῦντα. ού τῆς τυχούσης ήμᾶς ἐμπίπλησιν εὐφροσύνης, άλλά τοσαύτην ήμιν έμποιεί την ήδονην, ώς μηδέ μιχράν αισθησιν της έρημίας ταύτης, έν ή διατρίδομεν, λαμ**δάνειν.** 

#### ΑΓ'. Άδολία.

Καὶ ταύτη σου την άγάπην Εδειξας, την γνησίαν καί θερμήν, ότι καί εν άρρωστία ούσα, ούτω συνεχῶς ἡμῖν ἐπιστέλλεις. Ἡμεῖς δὲ ἐπιθυμοῦμεν τῆς τε άρφωστίας σε άπαλλαγήναι, και ένταῦθα παραγενομένην, όταν έξή, θεάσασθαι. Καλ τοῦτο οίσθα χαλ αύτη, χυρία μου χοσμιωτάτη χαι εύλαδεστάτη. Έπει ούν, όπερ και ξμπροσθεν επέσταλκα, νῦν εν [613] φροντίδι μείζονι καθεστήκαμεν (καλ γάρ άπο των γραμμάτων έστοχασάμεθά σου τῆς ἀβρωστίας τὴν ύπερδολήν), διά τοι τοῦτο, ήνίχα ἄν πρὸς τὸ βέλτιον ἐπιδῷ σοι τὸ σῶμα, διὰ τάχους ὡς βούλει δηλῶσαι ήμιν παρακλήθητι τουτο αύτὸ, ίνα βαρυτάτης ήμας άνεθηναι ποιήσης φροντίδος. "Ότι γάρ και νῦν ούκ εν μιχρά χαθεστήχαμεν άθυμίς τῆς άββωστίας Ένεχεν εῆς σῆς, οὐδὲ αὐτή άγνοεῖς. Είδυῖα τοίνυν την φροντίδα εν ή νῦν εσμεν, ὅπερ παρεκαλέσαμεν, ποιῆσαι σπούδασον. Εί και τὰ μάλιστα ούδέν σοι είς τοῦτο δεί παρακλήσεως · άλλ' εὖ οἶδ' ὅτι ὅσων ἄν ἐπιτύχης γραμματηφόρων, οὐ παύση δι' ἐκάστου ἡμίν ἐπιστέλλουσα.

## **ΛΔ'**. Καρτερία.

Καὶ τοῦτο τῆς ἀγάπης τῆς σῆς, τῆς μεμεριμνημένης ψυχῆς τῆς σφοδρῶς περὶ ἡμᾶς διαχειμένης,
τὸ μὴ μόνον ἀποστείλαι τὸ πολυάρχιον, ἀλλά χαὶ
σχοπῆσαι ὅπως ἄν γένοιτο χρήσιμον, προσθείναι τε
αὐτῷ τό τε νάρδινον, χαὶ τὸ γλεύχινον ἔλαιον, διορθοῦντα αὐτοῦ τὴν ἀπὸ τῆς μαχρᾶς ἀποδημίας ξηρότητα. Καὶ τὸ αὐτὴν χαὶ κατασχευάσαι τοῦτο, χαὶ
μἡ ἐτέροις ἐπιτρέψαι, χαὶ μἡ τῆς ταχύτητος γενέσθαι, ἀλλά τοῦ γενέτθαι σπουδαΐον αὐτὸ, χαὶ τοῦτο
μάλιττα ἐχπλήττεσθαι ἡμᾶς τὴν διάθεσιν τὴν περὶ
ἡμᾶς πεποίηχε. Διὰ τοῦτό σοι χάριτας ὁμολογοῦμεν
ἔν μόνον ἐγκαλοῦντες, ὅτι, ὁ μάλιστα περισπούδαστον ἡν ἡμῖν, τοῦτο οὐχ ἔπεμψας διὰ τῶν γραμμάτων, τὰ εὐαγγέλια λέγω τῆς σῆς ὑγείας. Καὶ ὡς νῦν
ἐν φροντίδι καθεστήχαμεν, οὐχ εἰδότες οἶα τῆς ἀḥ-

a Sic duo optimi mss., atque ita legit Interpres. Ed. ἀπολαύοντες. βωστίας ἔστηχε τῆς σῆς οῦτως ἄν διὰ τάχους ἡμῖν πέμψης γράμματα ἀπαγγέλλοντα ἡμῖν, ὅτι λέλυται τὰ τῆς νόσου, τὰ μέγιστα ἡμῖν χαριῆ. Εἰδυῖα τοίνυν ὅπως σφόδρα ἐπιθυμοῦμεν μαθείν, ὅτι δὴ ἐχ τῆς ἀσθενείας σύνης ἀνήνεγχας, χαρίζου ἡμῖν ταὐτην τὴν εὐφροτύνην, ἐν τῆ χαλεπωτάτη ταὐτη ἐρημία τε καὶ πολορχία οὐ μιχράν ἐσομένην ἡμῖν παράχλησιν.

## AE'. $AJ\varphi l\varphi$ .

'Ο Θεός σοι τὸν μισθὸν δψη, καὶ ἐν τῷ παρόντι βίω, και εν τῷ μελλοντι αίῶνι, τῆς γνησίας και θερμης περί ήμας άγάπης, της είλιχρινούς, και άνυποχρίτου, τῆς ἀχινήτου, χαὶ ἀπεριτρέπτου. Οὐ γὰρ μιχρά δείγματα της περί ήμας διαθέσεως, χαί ταύτα έχ τοσούτου χαθήμενος διαστήματος, έπεδείξω, χύριέ μου τιμιώτατε καὶ εὐγενέστατε, άλλὰ καὶ πολλὰ καὶ μεγάλα. Διά τοῦτό σοι χάριτας ίσμεν, καὶ συνεχῶς ἐπιστέλλειν βουλόμεθα, ἀλλ' οὐ δυνάμεθα ὀσάχις ἄν βουλώμεθα, γράφομεν δὲ όσάχις αν δυνώμεθα. Οἶσθα γάρ και την άπο του χειμώνος, και την άπο τών ληστριχών έφόδων γινομένην έν ταζς όδοζς δυσκολίαν. Μή τοίνυν νομίσης ράθυμεῖν ήμᾶς, ὅταν μαχράν σιγήσωμεν σιγήν, άλλά τἤ σπάνει τῶν γραμματηφόρων [614] τοῦτο λογίζου, μή τη όλιγωρία τη ήμετέρα. Ώς είγε δυνατόν ήν συνεχέστερον επιστέλλειν, ούχ αν ώχνήσαμεν πυχνά πέμποντές σοι γράμματα. Ήμιν γάρ έαυτοις έχαριζόμεθα, την όφειλομένην σοι πρόσρησιν συνεχέστερον ἀποδιδόντες. Ταῦτ' οὖν εἰδώς, γράφε ήμιν συνεχώς και αύτος τὰ περί τῆς ὑγιείας της σης. "Οπερ έφης άπεσταλχέναι ήμιν, τουτο ούδεις ἐχόμισεν ἐνταῦθα, ἀλλ' ὑπέστρεψεν ὁ ἔχων διὰ τὸν τῶν ληστῶν φόδον. Πλην παρακαλοῦμέν σε μη ποιείν τούτο, μηδε δυσκολίας σαυτῷ παρέχειν καλ πράγματα. Τὰ γὰρ μεγάλα σου δῶρα, τὸ γνήσιον σου καὶ θερμόν τῆς διαθέσεως, οῦ διηνεχῶς ἀπολαύοντες. έντρυφώμεν άελ τη μνήμη της σης άγάπης.

## Λζ'. Μάρωνι πρεσδυτέρω και μονάζοντι.

Ήμεζς τη μέν άγάπη συνδεδέμεθά σοι καὶ τῆ διαθέσει, καλ ώς παρόντα σε ένταῦθα οῦτως όρῶμεν. Τοιούτοι γάρ τῆς ἀγάπης οἱ ὀφθαλμοί · οὐχ ὁδῷ διακόπτονται, οὐ χρόνω μαραίνονται. Έδουλόμεθα δὲ καλ συνεχέστερον επιστέλλειν τη εύλαδεία σου, άλλ' έπειδή τούτο ούχ ένι ράδιον διά την της όδου δυσχολίαν, και την άποριαν των όδοιπόρων, ήνικα αν έξη προσαγορεύομέν σου την τιμιότητα, και δηλόν σοι ποιούμεν, ότι διηνεχώς έπὶ μνήμης σε έχομεν, έν τή ψυχή τη ήμετέρα περιφέροντες, δπουπερ αν ώμεν. Δήλου τοίνυν και αύτος ήμιν συνεχέστερον τὰ περι της ύγιείας της σης, ίνα και τῷ σώματι κεχωρισμένοι, μανθάνοντες συνεχώς τὰ περί τῆς ρώσεως τῆς σῆς, εύθυμότεροι γινώμεθα, καὶ πολλήν ἐν ἐρημία καθήμενοι δεχώμεθα την παράκλησιν. Οὐ μικράν γάρ ήμιν εύφροσύνην χομίζει τὸ ἀχούειν περὶ τῆς ὑγιείας της σης. Καὶ πρὸ πάντων εύχεσθαι ὑπὲρ ἡμῶν παραχλήθητι.

## ΛΖ'. Τραγκυλίνφ ἐπισκόπφ.

Τὸν χύριον μου τὸν τιμιώτατον ἐπίσχοπον Σέλευχον οἴχοθεν μὲν ὁ περὶ ἡμᾶς ἀνέστησε πόθος, ἐντεῦsubinde accipere aveo, quo id quod cupio subinde intelligam, nempe te in magna animi tranquillitate ac securitate versari. Nam si hæc tibi adsint, quin tu summa cura et studio animæ tuæ consulas, contemptisque hujusce vitæ rebus iter cæleste teneas, nullo modo dubitandum puto. Siquidem de animæ tuæ nobilitate atque ingenuitate mihi est exploratum, quamque a negotiorum tumultibus atque hujus vitæ curis immunis ac libera sis. Cum igitur quantam a nobis, quando id facis, gratiam ineas, animadvertas, quoties facultas continget ac fieri poterit, quemadmodum jam dixi, quæso ad nos scribas : quo nos hinc quoque solitudinis hujus, in qua degimus, levationem capiamus. Etenim literæ vestræ, hoc est eorum quibus cordi sumus, cum crebro ad nos afferuntur, ac de vestra valetudine certiores nos saciunt, non vulgarem nobis voluptatem afferunt; verum tanto nos gaudio perfundunt, ut solitudinem hanc, in qua commoramur, ne tantulum quidem sentiamus.

## XXXIII. Adoliæ. (Cucuso anno 404 vel 405.)

Tu hinc quoque sinceræ istius et ardentis tuæ caritatis documentum dedisti, quod cum adversa valetudine sis, literas tamen ad nos dare non intermittas. Nos vero te morbo liberari, atque, cum licuerit, venientem huc videre cupimus. Idque ipsa scis, ornatissima mea ac religiosissima domina. Quoniam igitur, ut etiam antehac scripsi, nunc in majore cura et sollicitudine sumus (siquidem ex literis tuis ingentem morbi tui magnitudinem esse conjecimus), idcirco, cum meliore corporis valetudine fueris, velim celeriter id nobis significes, quo nos gravissima cura leves. Nam quod nunc ob morbum tuum haud levi mœstitia afficiamur, ne ipsa quidem ignoras. Quapropter, cum curam eam, qua nunc premimur, exploratam habeas, id quod abs te petimus, facere stude. Quamquam ad hoc præsertim nihil est cur te cohorter : neque enim dubito, quin quoties tabellarios nacta fueris, totics ad nos scriptura sis.

## XXXIV. Carteria: (Cucuso anno 401.)

Istud quoque pro tua caritate animique sollicitudine, atque ingenti erga nos benevolentia abs te factum est, quod non solum polyarchium (a) misisti. verum etiam illud spectasti, quonam pacto nobis usui esse possit, atque ipsi tum nardinum, tum musteum oleum addidisti, quo ipsius siccitati ex longo itinere contractæ medereris. Quin hoc quoque nomine tuam erga nos benevolentiam sammopere admirati sumus, quod ipsamet hoc effecisti, ac non aliis id efficiendum mandasti, atque ut probe potius ac scite, quam ut sestinanter sieret, operam dedisti. Ideo gratias tibi agimus, in hoc solum te accusantes, quod id quod maxime optabamus per literas minime misisti, hoc est jucundum de tua sanitate nuntium. Ut autem idcirco anxio animo sumus, quod morbi tui statum nesciamus: eodem modo, si primo quoque tempore nobis literas miseris, quibus eum profligatum et exstinctum

(a) Genus unguenti, quod alibi memoratum non occurrit mihi; narduum et musteum oleum, unguenta quæ essent vide in mtiquitate explanatione et schematibus illustrata Tomo III, part. 2, lib. 1. cap. 3.

esse intelligamus, maximo nos beneficio devinxeris. Cum igitur scias, quam vehementer intelligere cupiamus, te ex hac adversa valetudine jam emersisse, hanc, quæso, voluptatem nobis largire quæ in hac molestissima solitudine et obsidione non parvam nobis consolationem allatura est.

## XXXV. Alphio. (Cucuso anno 405.)

Velim tibi Deus sinceræ atque ardentis ac puræ et ab omni simulatione alienæ, sirmæque et constantis erga nos caritatis, tum in hac præsenti vita, tum in futuro ævo, præmium tribuat. Nec enim parva tuæ erga nos benevolentiæ documenta, idque tanto a nobis locorum intervallo disjunctus, exhibuisti, domine mi honoratissime ac generosissime, verum et multa et pricclara. Eoque nomine gratias tibi habemus, et sæpe ad te scribere cupimus : verum quoties volumus non licet, sed quoties possumus scribimus. Scis enim quanta ex hieme ac prædonum impetu itinerum dissicultas oriatur. Quapropter cum diuturno tempore silemus, ne id negligentia nostra sieri existimes, verum tabellariorum inopiæ istud, non socordiæ nostræ adscribas. Nam si sæpius ad te scribendi facultas offerretur, frequentius ad te literas dare minime nos piguisset. Siquidem nobismet gratissimum facimus, cum debito tibi salutationis munere sæpius perfungimur. llæc cum scias, tu quoque de tua valetudine ad nos scribere ne intermitte. Quod autem te nobis misisse scribis, hoc nemo huc attulit; verum qui id afferebat, prædonum metu perterritus pedem retulit. Cæterum si me amas, ne hoc facias, ne difficultates atque negotia tibi ipsi exhibeas. Nam ingentium donorum loco sinceram atque ardentem tuam benevolentiam duco: quam cum semper obtine umus, ex caritatis tuæ recordatione semper voluptatem capimus.

# XXXVI. Maroni 1 presbytero monacho. (Ab anno 401 ad 407.)

Nos caritatis quidem ac benevolentiæ vinculis tecum adstringimur, ac te ut hic præsentem intuemur. Ejusmodi quippe caritatis oculi sunt, ut nec ullis viarum spatiis interrumpantur, nec temporis diuturnitate debilitentur. Cuperemus autem crebrius quoque ad te literas dare; verum quoniam id tum ob itineris difficultatem, tum ob eorum qui iter faciunt raritatem haud facile est, quoties licet te salutamus, tibique illud siguificamus, nos tui numquam non meminisse, teque in animo nostro, quocumque tandem in loco simus, circumferre. Cura igitur tu quoque, ut de tua valetudine quam sapissime certiores flamus, quo, licet corpore semoti, de tua valetudine subinde aliquid audientes, alacriore animo simus, ingentemque, etiam in solitudine sedentes, consolationem capiamus. Nec enim parva voluptate afficimur, cum te optime valere audimus. Ante omnia autem illud te oro, ut pro nobis preces ad Deum adhibeas.

XXXVII. Tranquillino episcopo. (Cucuso anno, ut putatur, 401, vel 405.)

Reverendissimum dominum meum episcopum Seleucum, ut relicto domo huc se conferret, nostri de-

1 Savil. in textu legit, Romano; in marg., Maroni.

siderium excitavit : ut autem hine rursus domum rediret, tui amor. Nam hic eum induxit, ut et hiemem, et itineris difficultatem, et gravissimum morbum contemneret. Collandato itaque ipsius amore ac studio, domine mi præstantissime, diuturnæ hujus ærumnæ præmium ipsi repende, hanc nimirum, quam soles, caritatem erga eum ostendens. Nos enim eum ad tuas manus, velut ad tranquillum quemdam portum, transmisimus, quippe qui tuam comitatem, ac sinceram, ferventem, firmam atque constantem caritatem compertam habeamus. Ac si quispiam istine veniat, idque facile sit, de tua valetudine velim ad nos scribas. Eupsychius enim ad nos non nunc accessit : ideo nihil ex iis quæ, cum nuper ad nos scriberes, dicturum illum aiebas, scire potuimus, quod videlicet ipse nusquam appareat. Hæc igitur cum tibi minime ignota sint, tum ea quæ per eum nuper nobis significanda curaveras, tum si quid aliud amplius nos scire necesse sit, nunc saltem fac sciamus, ac de tua valetudine, quæ nobis summæ curæ est, et de qua, cum perpetua sollicitudine laboremus, perpetuo quoque audire cupimus, aliquid nobis significa.

XXXVIII. Hymnetio (a) archiatro. (Cucuso anno, ut putatur, 405.)

Etsi non crebro ad te literas dedimus, at perpetuo tamen memoria te gestamus, ut qui ferventis tui ac probi et sinceri amoris ingens paucis diebus documentum ceperimus. Eoque nomine reverendissimum dominum meum episcopum Seleucum ad tuas manus, non secus atque in portum, transmittimus. Nam ipse gravissima tussi vexatur, quam etiam infestius anni tempus auget, gravioremque reddit. Cum igitur morbi naturam perspectam habeas, domine mi cumprimis venerande, da operam, ut eum ex hac tempestate eripias, morbo incommodo artis tuæ vim opponens, cujus ope atque adjumento multos sæpe, cum in idem periculum venissent, ne ejusmodi fluctibus obruerentur, e naufragio statim exemisti.

## XXXIX. Chalcidiæ. (Cucuso anno 404 vcl 405.)

Caritatem eam, quam jam inde ab initio erga nos habes, novi : quodque vigentem cam-retineas, ac cumulatiorem subinde reddas, eaunque ob disjunctionem nostram, tantumque temporis spatium, non modo obscurari non sinas, sed etiam magis inflammes. Illud quoque scio, te literas nostras magna cum animi voluptate accipere; teque, sive scribas, sive taceas, eodem tamen semper animo erga nos esse : id enim et multis in rebus, et sæpe sum expertus. Quamobrem te oro, ut eumdem erga nos animum retinere pergas: siquidem sinceri tui amoris multa pignora, multa monimenta habemus. Idcirco te tamquam in animo nostro insculptam perpetuo circumferimus, tuique memoriam ita tenemus, ut nulla oblivione deleri possit, etiamsi non sæpe scribamus ob tabellariorum inopiam.

(a) Vaticanus et Coislinianus et Savil. semper, hymethito, habent. Morel., hymnetio. Valic., Archiatro. An hymnetius, an hymethius sit appellatus, dicere non ausim. Plures Mss., hymethium babent. Erat hic archiater et medicus sacri palatti, unde, ut observat Ducæus, in Codice Theodosiano titulus est de Comitibus et Archiatris sacri palatii.

Hæc igitur cum non te fugiant, ornatissima et religiosissima domina mea, subinde quoque ipsa de tua valetudine ad nos scribe. Quamquam enim nòs, cum nullæ nobis abs te literæ redduntur, eos qui istinc veniunt de hac re semper sciscitamur : tamen a te quoque literas, quæ de tuæ valetudinis statu læta nobis nuntient, perpetuo accipere avemus.

## XL. Asyncritiæ. (Cucuso anno 404.)

Te in magna calamitate nunc versari scio. At quemadmodum hoc scio, sic et illud etiam, ingentein te pro his calamitatibus mercedem atque amplum præmium et remunerationem manere. Mæror etenim animæ utilitatem affert, eigue præmia multa conciliat. Hæc igitur sciens atque considerans, maximam hinc consolationem accipe: nec calamitatum dumtaxat acerbitas tibi ob oculos versetur, verum etiam emolumentum quod ex iis colligitur; ac subinde ad nos de tua valetudine scribe. Neque enim levi dolore affecti sumus, cum te adversa valetudine esse accepimus. Ideo magna cum celeritate scire veheraenter cupimus, nunde gravitate aliquid remiserit, quo ea cura, quam hinc concepimus, levemur.

## XLI. Valentino (a). (Cuenso anno 404.)

Tertiam hanc epistolam mitto, cum ipse a te nullam acceperim. Verum quod magna cum animi voluptate literas nostras acceperis, eumque qui eas reddidit, quo decebat honore affeceris, atque item id omne quod tuarum partium crat in iis rebus, quæ tuam opem requirebant, præstiteris, intelleximus, nec quidquam horum nobis latuit: interim tamen nullam epistolam accepimus. Ac si quidem alius ex iis qui minns generoso animo sunt, hujusmodi silentio usus fuisset. ita existimavissemus, cum excusationis causa negotiorum molem prætendere. Cum autem mentis tuæ sublimitatem caritatisque fervorem, sinceritatem, puritatem atque constanțiam exploratam habeamus, adduci non possumus, ut hac excusatione contenti simus. Ne item dixeris, te illie non commorari: nam illud nobis compertum est. Verum hac una dumtaxat re diuturni silentii tui consolationem capiemus, si id quod anteliac abs te neglectum est, compensare volueris, quam plurimasque ab ista lingua, ex qua mel manat, fusas literas mittere, quæ nobis valetudinis tuæ statúm certo exponant. Quamquam enim in solitudine sedemus, gravique obsidione, atque innumeris acerbitatibus und que cincti sumus, de te tamen in cura et sollicitudine esse non desinimus, singulisque dichus, ut se res tuæ habeant, percoutamur. Quamobrem ne ab aliis, verum abs te, cujus nobis dulcis ac perquam suavis benevolentia est, hac intelligamus, subinde, quaso, de tua valetudine ad nos scribe. Nihil enim erit, quod non a te accepisse existimemus, si epistolas, quæ lætum hanc nobis nuntium ferant, acceperimus.

(a) Valentinum illum fuisse præfectum prætorio aut urbi Constantinopoli suspicatur Fronto Ducæus, eo quod mugnificentiæ honorifico vocabulo compelletur. Cum vero idem titulus et rectoribus provinciarum, et patriciis, Frontone ipso fatente, tribuatur, res pendet incerta.

θεν δε ό της σης άγάπης έρως. Ούτος αύτον και χειιιώνος κατατολμήσαι, και δυσκολίας όδου, και άρρωστίας χαλεπωτάτης άνέπεισεν. Έπαινέσας τοίνυν αύτον, δέσποτά μου τιμιώτατε, του φίλτρου της σπουδής, ἀπόδος αὐτῷ τὴν ἀμοιδὴν τῆς μαχρᾶς ταύτης ταλαιπωρίας, την είωθυζαν περί αύτον άγάπην καὶ νῦν ἐπιδειξάμενος. Ἐπεὶ καὶ ἡμεῖς ὡς εἰς λιμένα αὐτὸν ἀχύμαντον εἰς τὰς σὰς παρεπέμψαμεν γείρας, είδότες σου την πολλην φιλοφροσύνην, την γνησίαν άγάπην, την θερμήν και άκλινη και άπερίτρεπτον. Κάν ἀφικνῆταί τις ἐκείθεν, καὶ ράδιον γένηται, και επιστείλαι ήμεν παρακλήθητι τά περί,τῆς ζώσεώς σου. Εύψύχιος γάρ είς το παρον ούκ άπήντησε · διὸ οὐδὲ μαθείν τι δεδυνήμεθα ὧν ἔφης ἐχείνον έρειν πρώην ήμιν επιστέλλων, διά το μηδαμοῦ τον ανθρωπον φαίνεσθαι. Ταῦτ' οὖν είδὼς, ἐκεῖνά τε άπερ δι' έχείνου πρώην έδήλωσας, χαί εί τι πλέον ήμας [615] γνώναι άναγχαΐον, νῦν γοῦν γνωρίσαι ήμιν παρακλήθητι, και τά περι της ύγειας σήμαινε τῆς σῆς, τῆς σφόδρα ἡμῖν περισπουδάστου, καὶ ὑπὲρ Ας άελ μεριμνώντες, άελ μανθάνειν έπιθυμουμεν.

## ΛΗ. Υμνητίφ άρχιητεφ.

Εί και μή συνεχώς επεστάλκαμεν τη τιμιότητί σου, άλλά συνεχώς σε έπὶ μνήμης έχομεν, πεϊράν σου τής σφοδροτάτης, τής σπουδαίας, τής γνησίας φιλίας πολλήν εν ήμεραις όλίγαις λαδόντες. Διά τοῦτο χαλ τον χύριον μου τον τιμιώτατον έπίσχοπον Σέλευ-200ν ώς είς λιμένα τάς σάς παραπέμπομεν χείρας. Καλ γάρ ὑπὸ βηχὸς πολεμεῖται χαλεπωτάτης, ἡν ἡ τοῦ Ετους ώρα σφοδρότερον επιτρίδει, και χαλεπωτέραν ποιεί. Καταμαθών τοίνυν, δέσποτά μου τιμιώτατε, τοῦ νοσήματος τὴν φύσιν, ἐξαρπάσαι αὐτὸν τοῦ κλυδωνίου πειράθητι, τη της άβρωστίας βλάδη την άπο της επιστήμης της σης επιτειχίσας δύναμιν, δι' ής πολλούς πολλάκις χινδυνεύσαντας ύπο τοιούτων χυμάτων υποδρυχίους γενέσθαι τοῦ ναυαγίου ταχέως ἀπηλλαξις.

#### AG. Xalxıbla.

Οίδα την άγάπην ην Εσγες περί ήμας άνωθεν καί ἐξ ἀρχῆς, καὶ ὅτι ἀκμάζουσαν αὐτὴν διατηρεῖς, καὶ δτι αύτη και προσθήκας έργάζη, και ού μόνον ούδεν αύτην είασας άμαυροτέραν γενέσθαι άπό τοῦ χωρισμού, χαι τού τοσούτου χρόνου, άλλά χαι μάλλον αύτην άνάπτεις. Οίδ' ότι και μετά πολλής δέχη τής εύφροσύνης τὰ παρ' ήμῶν γράμματα, καὶ ὅτι καὶ γράφουσα και σιγώσα όμοίως περί ήμας διάκεισαι, πολλήν του πράγματος και έν πολλώ τῷ χρόνψ τήν πείραν είληφώς. Διό δή παρακαλούμεν την τιμιότητά σου και περί ήμας ούτω διακείσθαι πολλά γάρ ένέχυρά σου της γνησίας άγάπης έχομεν », πολλά Οπομνήματα. Διὸ καὶ ἐν τἢ ψυχἢ σε διηνεκῶς περιφέρομεν, εγχολάψαντες ήμῶν τἢ διανοία, καὶ τὴν μνήμην σου άληστον έχομεν, κάν μή διηνεκώς γράφωμεν, διά την σπάνιν των γραμματηφόρων έγκοπτόμενοι. Ταῦτ' οὖν είδυῖα, χυρία μου χοσμιωτάτη και εύλαδεστάτη, γράφε και αυτή συνεχώς ήμιν τά

περί της ύγιείας της σης. Ήμεις μεν γάρ κάν μή δεξώμεθα γράμματα, τοὺς ἐχείθεν ἐργομένους συνεχώς έρωτώμεν τούτο. βουλόμεθα δέ και παρά της χοσμιότητος της σης συνεχώς δέχεσθαι επιστολάς, εύαγγελιζομένας ήμας τὰ περί τῆς ρώσεως τῆς σῆς.

## Μ'. 'Ασυγκριτία.

Οίδα ότι εν πολλή θλίψει καθέστηκας νῦν. 'Αλλ' ώσπερ τούτο οίδα, ούτως κάκεινο επίσταμαι, ότι πολύς σε έχ τῶν θλίψεων τούτων ἀναμένει μισθός, χαλ μεγάλη άμοιδή και άντίδοσις κείται. Εί γάρ και άθυμία, [616] άλλά την ψυχήν ώφελοῦσα, και πολλά τὰ βραδεία προξενούσα. Ταύτ' ούν είδυια και λογιζομένη, μεγίστην εντεύθεν καρπού την παράκλησιν, μή το όδυνηρον μόνον όρωσα των θλίψεων, άλλά καλ τὸ ἐχ τούτων συναγόμενον χέρδος καὶ γράφε συνεχώς ήμιν περί της ύγιείας της σης. Έπει και νύν ούχ ώς έτυχεν ήλγήσαμεν, ακούσαντές σε άββωστείν. Διό καὶ σφόδρα ἐπιζητοῦμεν μανθάνειν μετά πολλοῦ του τάχους, ει ράόν σοι διετέθη τά της άρρωστίας, ώστε της έπι ταύτη φρυντίδος άνεθηναι.

#### ΜΑ'. Βαλεντίνω.

Τρίτην πέμπω ταύτην ἐπιστολήν, οὐδεμέαν αὐτὸς δεξάμενος παρά τῆς μεγαλοπρεπείας τῆς σῆς. 'Αλλ' ότι μέν μετά πολλής τής εύφροσύνης έδέξω ήμῶν τὰ γράμματα, καὶ τὸν ἐγχειρίσαντα ταῦτα τῆς σοι προσηχούσης εποίησας ἀπολαῦσαι τιμῆς, καὶ τὰ παρά σαυτού πάντα εἰσήνεγκας, ἐν οἶς ἐδεῖτό σου τῆς δυνάμεως, Εγνωμεν, και ούδεν ήμας τούτων Ελαθεν: έπιστολήν δὲ οὐδεμίαν ἐχομισάμεθα. Καὶ εἰ μὲν δλλος τις ήν των ου σφόδρα γενναίων ο σιωπήσας τοσούτον, ενομίσαμεν αν αύτῷ πρόφασιν εἰς ἀπολογίαν είναι τῶν πραγμάτων τὸν δχλον. Ἐπειδή δέ σου τὸ ύψηλον της σης διανοίας ε ίσμεν, το θερμόν της άγάπης, το γνήσιον, το είλιχρινές, το διαρχές, το μόνιμον, ούχ αν δεξαίμεθα ταύτην απολογίαν, ούδ' αὐ τὸ my exerce grathigers con the ganhaciothea. xay lyb και τουτο έγνωμεν. 'Αλλ' ένι μόνφ καρπωσόμεθα τῆς μαχράς σιγής παραμυθίαν, εί βουληθείης είς τὸ ἐπιὸν τὸ παροφθέν έν τῷ παρελθόντι χρόνφ ά άνακτήσασθαι, καὶ πέμψαι νιφάδας γραμμάτων ήμίν, ἀπὸ τῆς μέλι ρεούσης γλώττης τὰ περί τῆς ύγιείας σοῦ τε καλ της άσφαλείας δηλούντων. Εί γάρ και έν έρημία χαθήμεθα, και πολιορχία χαλεπή, και μυρίοις περιεστοιγίσμεθα δεινοίς, άλλ' όμως ού παυόμεθα μεδιπλώντες την ομλ βαππασιοτύτα. κας καθ, ξκαστών πυνθανόμεθα • ἐν τίσιν ὀρμά τὰ σά. «Ιν' οὖν μὴ παρ' έτέρων, άλλα και παρά της γλυκείας και ποθεινοτά. της ήμιν διαθέσεως ταύτα μανθάνωμεν, γράφε συνεχώς ήμιν τά περί της ρώσεως της σης . και το παν άπειλήφαμεν, ήν δεξώμεθα έπιστολάς ταῦτα φερούσας ήμιν τὰ εὐαγγέλια.

<sup>2</sup> Duo mes. Ymoias quias Exoper.

b Coislin. χομίζει γάρ και άθυμία τξ ψυχξ ώφελειαν, καί πολλά τὰ βραβεία. Ταυτ' ούν.
• Savil. τῆς διανοίας.

d Coislin. έν τῷ παρόντι καιρῷ.

<sup>•</sup> Duo mas. πυνθανόμενοι.

#### MB. Karbibiaro.

ΙΙολύ της όδου το μέσον το διείργον ήμας, άλλι ούδε ό χρόνος βραχύς, έξ ού τῆς θαυμασιότητος έχωρίσθημεν τῆς σῆς καὶ τῶν πραγμάτων δὲ πολύς ὁ περιεστώς ήμας δχλος, έρημία χωρίου χαλεπωτάτη, πολιορχία άφόρητος, έφοδοι, χαταδρομαί ληστών, έτέρα στενοχωρία, ή τοῦ σώματος άρρωστία α. 'Αλλ' όμως ούδεν τούτων ραθυμοτέρους ήμας περί την άγάπην την σην πεποίηχεν, άλλ' άχμάζουσαν αὐτην χαλ [617] άνθοῦσαν διατηροῦμεν, ἐπὶ διανοίας σε περιφέροντες, οπουπερ αν ώμεν, και άληστόν σου την μνήμην έχοντες, και το εύγενές σου τῆς ψυχῆς, το έλευθέριον, το άτρεπτον, το άκλινες τῆς γνησίας ἀγάπης, τὸ θερμὸν τῆς διαθέσεως ἐγχολάψαντες ἡμῶν τἢ διανοία. Οῦτως ἐνταῦθα διάγομεν, μεγίστην παραμυθίαν τῆς τοσαύτης έρημίας την μνήμην τῶν σῶν κατορθωμάτων έχοντες. Γράφε δή και αυτός ήμιν συνεχώς, δέσποτά μου θαυμασιώτατε καλ μεγαλοπρεπέστατε. τά περι της ύγιείας της σης εύαγγελιζόμενος. Οίσθα γάρ ὅπως αὐτῆς ἀντεχόμεθα (καὶ γάρ περισπούδαστον ήμεν περί ταύτης μανθάνειν), και ότι διπλην καρπωσόμεθα την εύφροσύνην, τῷ τε ἐπιστέλλειν αὐτὸν, τῷ τε τοιαῦτα δέχεσθαι ἡμᾶς γράμματα παρά τῆς μεγαλοπρεπείας της σης.

## MI. Bacciarã.

Αύτη μέν μακρόν ἐσίγησας χρόνον, καὶ ταῦτα Εχουσα τον χύριον μου τον τιμιώτατον καλ εύλαδέστατον Θεόδοτον τὸν διάχονον, δυνάμενον ραδίως εύρίσχειν τούς έχειθεν ένταῦθα άφιχνουμένους. Ήμεις δέ ούδε εντεύθεν ύποπτεύομεν σου την άγάπην, ώς ραθυμοτέραν γεγενημένην περί ήμας πολλήν γάρ αύτης πείραν, και διά πολλών είληφαμεν, και έγνωμεν αύτῆς το λαμπρον καὶ είλικρινές, το γνήσιον καὶ άπερίτρεπτον. Διὸ κάν γράφης, κάν σιγάς, όμοίως διακείμεθά σου περί την εύγένειαν, και θαρρούμεν περί τῆς διαθέσεως τῆς σῆς, ώς ἀχεραίου και ἀχραιφνούς μενούσης. 'Αλλ' όμως και ούτω διακείμενοι, σφόδρα βουλόμεθα συνεχή δέχεσθαι γράμματα παρ' ύμῶν, εὐαγγελιζόμενα ήμᾶς περί τῆς ὑγιείας τῆς ύμετέρας, καὶ τοῦ οίκου ύμῶν παντός. Ἐπειδή καὶ σφόδρα ταύτης επιθυμούμεν και άντεχόμεθα, καθάπερ καὶ αὐτὴ οἴσθα. Ταῦτα οὖν εἰδυῖα, κυρία μου κοσμιωτάτη καὶ εὐγενεστάτη, χαρίζου τὴν χάριν ἡμῖν ταύτην, χούφην τε οδσαν χαὶ ράδίαν, χαὶ εδλογον, καὶ πολλὴν ἡμῖν καὶ ἐν ἐρημία καθημένοις παρέχουσαν την παραμυθίαν.

## ΜΔ'. Θεοδότφ διακόνφ.

Οίδα και αὐτὸς, ὅτι ούκ ἀν ἡμῖν διὰ γραμμάτων συνεγένου, εἰ διὰ παρουσίας ἐξῆν ἀλλὰ πάντα ἀφεὶς μεθ' ἡμῶν ἔμελλες εἶναι, εἰ μἡ κώλυμα ἤν, καὶ κώλυμα μέγιστον, καὶ ἡ τοῦ ἔτους ὥρα, καὶ τῶν πρατμάτων ἡ δυσκολία, καὶ τῶν ἐνταῦθα ἡ καθ' ἐκάστην ἡμέραν ἐπιτεινομένη πρὸς τὸ χεῖρον ἐρημία. Καὶ οὐδὲν δέομαι τοῦτο παρὰ σοῦ μανθάνειν. Ἐπειδἡ γὰρ ἔγνων ἄπαξ, ὅτι σφοδρὸς ἡμῶν ἐραστὴς εῖ,

Omnes mss. ή της τοῦ στομάχου άρρωστίας. Edit. ή τοῦ σώματος άρρωστία.

έγνων καὶ Ιτούτο καλώς. Ήμεις μέν ούν, και μή άναμνήσαντός σου, πρός πάντας αν ἐπεστάλχαμενέθαυμάσαμεν δέ σε καὶ ταύτης τῆς περὶ ἡμᾶς φιλοστοργίας, ὅτι καὶ τῷ τέλει τῆς ἐπιστολῆς παράκλησιν ύπερ τούτου προσέθηκας. Τοῦτο γάρ ψυχῆς σφόδρα μεριμνώσης τὰ ἡμέτερα, φροντιζούσης, χηδομένης, γνησίως άγαπᾶν ἐπισταμένης. Τοῖς μὲν οὖν άλλοις απασιν [618] ἐπέσταλχα · ἐπειδή δὲ χαὶ τξ χυρία μου Καρτερία πρώην ήμεν ἐπεσταλκότες, Εγνωμεν δὲ αὐτὴν μὴ διατρίσειν ἐχεῖσε, ἀλλὰ μαχράν ὁδὸν άποδεδημηχέναι εί μεν οίδν τε έχπεμφθήναι τά γράμματα τὰ ἡμέτερα ἐχεῖ, χαὶ τοῦτο γενέσθω, ἐὰν δοχιμάσης εί δὲ μή δυνατόν, τοῖς γοῦν χυρίοις μου τιμιωτάτοις καὶ εύγενεστάτοις τοῖς περὶ Μαρκελλιανὸν συντυχών διαλέχθητι, ώστε αὐτή εί ποτε ἐπιστέλλοιεν, άπολογήσασθαι ύπερ ήμῶν, ὡς οὐκ ἐρέφθυμηχότων, οὐδὲ τὸν μεταξύ χρόνον σεσιγηχότων, ἀλλ' ύπὸ τῆς μακράς αὐτῆς ἀποδημίας κωλυθέντων συνεχέστερον ἐπιστέλλειν πρὸς αὐτήν.

## ΜΕ'. Συμμάχω πρεσδυτέρω.

Ούδεν καινόν ούδε άπεικός τεθλιμμένην όδεύοντα όδον στενοχωρείσθαι. Τοιαύτη γάρ τῆς άρετῆς ἡ φύσις, πόνων γέμει και ιδρώτων, επιδουλών και κινδύνων. 'Αλλ' ή μεν όδος τοιαύτη τά δε έντεῦθεν στέφανοι, βραθεία, τὰ ἀπόρρητα ἀγαθὰ, καὶ τέλος οὐκ έχοντα. Τούτοις τοίνυν σαυτόν παρακάλει και γάρ και ή άνεσις και ή θλίψις ή τοῦ παρόντος παροδεύεται βίου, καὶ αὐτῷ τῷ βίῳ συγκαταλύεται. Μηδέν οὖν μηδε έχείνων φυσάτω, μηδε τούτων ταπεινούτω καλ συστελλέτω. 'Ο γάρ άριστος χυδερνήτης ούτε έν γαλήνη χαυνούται, ούτε εν χειμώνι ταράττεται. Ταύτ' ούν είδως παρακάλει σαυτόν, καλ παραμυθίαν έντεῦθεν καρπου την μεγίστην. Γράφε συνεχώς ήμιν τά περί τῆς ὑγιείας τῆς σῆς. Εί γάρ και πολλῷ τῷ μήκει της όδου διειργόμεθα, και πολύν σου της έμμελείας απελείφθημεν χρόνον, άλλ' ου της αγάπης, άλλ' άληστον αὐτὴν ἀεὶ περιφέρομεν καὶ ἀκμάζουσαν, οπουπερ αν ώμεν έπείπερ τοιαύτη του φιλείν χνησίως ή φύσις.

## MG'. Povgirq.

Έδουλόμην μὲν συνεχέστερον ἐπιστέλλειν σου τῆ εὐλαδεία ἡ, ἐπειδή σε φιλῶ, καὶ σφόδρα φιλῶ, δέσποτά ταῦτα οἴσθα καὶ αὐτός. 'Αλλ' ἐπειδή τὸ μὲν ἐν ἡμῖν κεῖται, τὸ δὲ σύχ ἐν ἡμῖν τοῦ μὲν γὰρ φιλεῖν ἡμεῖς χύριοι, τοῦ δὲ συνεχῶς ἐπιστέλλειν ούχ ἔτι, διά τε τῆς όδοῦ τὴν δυσκολίαν, καὶ τοῦ ἔτους τὴν ὥραν ἐχεῖνο μὲν διηνεχῶς ποιοῦμεν, τοῦτο δὲ ἡνίχα ἀν ἐξῆ · μᾶλλον δὲ καὶ τοῦτο διηνεχῶς ποιοῦμεν. Εὶ γὰρ ἀλλὰ γνώμη καὶ διανοίς · τοιοῦτον γὰρ τὸ φιλεῖν γνησίως.

## [619] MZ'. Naµala.

Τί περιέρχη ἀπολογίαν ζητούσα, και συγγνώμην

b Omnes pene mss. σου τη έμμελεία. Edit. σου τη ελλαδεία.

# XLII. Candidiano. (Cucuso anno 404).

Ingens itineris intervallum nos dirimit, nec parvum tempus est, cum abs te sejuncti suimus : quin negotiorum quoque magna nos turba circumstat, gravissima loci solitudo, intoleranda obsidio, insidiæ, latronum incursiones, aliaque præterea angustia, nimirum corporis morbus 1. Nec tamen quidquam horum nos in tui amore segniores effecit : quin potius vigentem eum ac florentem conservamus, ac te, quocumque tandem in loco simus, animo et cogitatione circumferimus, tuique memoriam oblivionis omnis expertem tenemus, animique tui nobilitatem et ingenuitatem sinceræque caritatis firmitatem atque constantiam, benevolentiæque fervorem incisum in animis nostris habemus. Ad hunc scilicet modum hic degimus, summum tantæ solitudinis solatium in earum rerum quæ abs te recte geruntur recordatione positum habentes. Tu vero ad nos quoque subinde scribe, domine mi summopere admirande ac magnifice, de tua valetudine nobis læta nuntians. Scis enim quantopere ipsam complectamur (quippe de ea aliquid audire magnæ nobis curæ est), quodque duplicem voluptatem capiemus, si et ipse scribas, et literæ abs te hoc argumento ad nos afferantur.

# XLIII. Bassiana. (Cucuso anno 403.)

Ta quidem perdin siluisti, idque, cum reverendissimum ac religiosissimum diaconum Theodotum præsto haberes, per quem facile nancisci posses, qui istinc ad nos venirent. Nos autem ne hinc quidem te in amore erga nos segniorem redditam esse suspicamur; quippe qui persæpe ac multis in rebus ipsius periculum fecerimus, ejusque splendorem, puritatem, sinceritatem atque constantiam exploratam habeamus. Quamobrem, sive scribas, sive taceas, eodem erga te animo sumus, deque tua integra et pura benevolentia minime dubitamus. Quamquam autem eo animo sumus, crebras tamen literas, quæ nobis de tua totiusque tuæ domus valetudine, quæ volumus, nuntient, accipere vehementer cupimus. Quandoquidem nosti ipsəm quoque nobis admodum curæ esse. Hæc igitur cum tibi perspecta sint, ornatissima ac nobilissima domina mea, hanc nobis gratiam velim concedas, quæ et levis, sacilis et æqua est, et nobis, qui in hac solitudine hæremus, ingentem consolationem affert.

# XLIV. Theodoto diacono. (Cucuso anno 405.)

Scio utique te per literas nos minime conventurum fusse, si coram id licuisset : verum omnibus rebus omissis ad nos te conferres, nisi et anni tempus, et negotiorum dissicultas, et hujus loci solitudo quotidie ingravescens, maximum impedimentum afferret. Nec opus est, ut ex te hoc ediscam. Nam cum illud semel mihi compertum sit, me abs te vehementer amarı, hoc quoque optime novi. Quamquam autem etiamsi minime admonuisses, nibilominus ad omnes scripturus eram : tamen hoc etiam nomine tuum erga nos amorem admirati sumus, quod extrema tua epistola

morbus.

1 Omnes Mss., nimirum stomachi morbi. Edit., corporis

me quoque de hac re exhortandum duxisti. Nam hoc animi est vehementer solliciti, ac rerum nostrarum cura laborantis, et qui sincere amare norit. Quamobrem excepta domina mea Carteria, ad quam nuper literas dedi, omnibus scripsi : eam autem illic non commorari accepi, verum longam peregrinationem iniisse. Quocirca si literæ nostræ illuc perferri queant, hoc quoque, si tibi videbitur, fiat : sin id fieri minime possit, velim saltem carissimos ac nobilissimos viros Marcellianum et socium (a) convenias, atque cum iis agas, ut si quando ad eam scribant, ei me purgent, ut qui non per negligentiam tantisper tacuerim, verum longa ipsius absentia, quominus ad eam crebro scriberem, impeditus sim.

# XLV. Symmacho presbytero. (Ab anno 404 ad 407.)

Minime novum ac præposterum videri debet, si is, qui angustum iter tenet, premitur. Nam bæc virtutis natura est, ut laboribus et sudoribus atque insidiis et periculis scateat. Verum iter quidem est ejusmodi: post autem sequuntur coronæ, præmia, et arcana bona, quibus finis nullus est constitutus. Hac igitur cogitatione te ipsum consolare : nam præsentis vitæ et voluptas et calamitas una cum hac vita fluunt, simulque cum ea intereunt. Ne igitur quidquam illorum animum tuum inflet, nec rursum quidquam horum te deprimat atque contrahat. Siquidem optimus gubernator nec tranquillo tempore remissius agit, nec grassante tempestate perturbatur. Hæc igitur cum tibi perspecta sint, teipsum solare, maximamque hinc mœroris levationem capias: ac de tua valetudine fac nos subinde certiores. Nam etsi longo itineris intervallo a te disjungimur, diuque a tua suavitate abfuimus, at non item a tua caritate : verum eam omnis oblivionis expertem ac recentem, ubicumque simus, semper circumferimus: nam hæc quoque sinceri amoris natura

# XLVI. Ruffino. (Ab anno 404 ad 407.)

Cupiebam quidem sæpius ad te literas dare, domine mi cumprimis venerande ac religiose, quia te amo, ac vehementer amo; atque utrumque hocipse quoque nosti. Quoniam autem alterum quidem nostri arbitrii est, alterum autem non in nobis situm est : ut enim te amemus, in arbitrio nostro consistit, ut autem ad te sæpe scribamus, non item, tum ob itineris difficultatem, tum ob anni tempus : illud quidem perpetuo facimus, hoc autem cum licet; imo etiam perpetuo facimus. Nam etsi atramento atque charta non semper scribimus : at voluntate tamen atque animo scribimus : ea quippe sinceri amoris natura est.

# XLVII. Namææ. (Cucuso anno 405.) Quid hucillucque te versas, dam ob eam rem excu-

(a) Grace legitur, Toic stell Magnethauste. Seepe diximus in Edit. S. Athanasii illud voic stell raro de uno solo dici, stellissime vero aut de duobus aut de pluribus. Hic certe de duobus saltem sermonem habere planum videtur ex iis quæ præcedunt, carissimos ac nobilissimos viros. Lihenter crediderim hic agere Chrysostomum de Marciano et Marcellino vel Marcelliano, nam sic quoque scriptum in Mss. légitur, quando ad utrumque literæ mittuntur, quod sæpe contingit : rariusque literæ ad singulos diriguntur, ut in harum epistolarum decursu animadvertas.

sationem quæris, ac veniam petis, ob quam te corona donamus ac prædicamus : quippe qui, quod ad nos scripseris, gratum habeamus; quod autem sero ac tarde, idcirco tibi succensere possimus? Quapropter si magnæ audaciæ id fuisse existimes, quod ad nos literas dederis, hoc omisso ad tarditatis crimen defensionem meditare atque compara. Nam quo magis dixeris, te tum præsentes, tum absentes sincere dilexisse, eo magis accusationem auxeris. Etenim si ex corum numero esses, quorum vulgaris erga nos amor esset, minime mirum mihi fuisset te diu siluisse; cum autem te tam sinceram ac ferventem erga nos caritatem præ te tulisse asseras, ut ne iter quidem usque adeo molestum totque prædonum metu obsessum suscipere recusatura fueris, nisi morbus obstitisset, una jam ratio, qua nobis satisfacias, tibi reliqua est, nimirum ut sexcentas literas ad nos mittas, quæ diuturni silentii culpam deprecari possint. Hoc igitur fac : et quidvis a te perceperimus. Nam et hæc tam sera epistola ad nos veniens, quoniam ardentem quamdam caritatem spirabat, superioris quoque temporis debitum dissolvit. Cæterum id vide, ne reliquæ hujus tarditatem imhtentur. Slc enim hæc etiam illud planum facere poterit, se non ob pigritiam, verum ob inanem metum, quemadmodum abs te quoque dictum est, serius venisse, si reliquæ et plurimæ et ccleriter ad nos veniant.

#### XLVIII. Arabio.

Caritatem erga me tuam atque ardentem tuum ac verum, sincerum et constantem amorem exploratum habeo: illudque item perspectum, nec negotiorum difficultatem, nec curarum agmen, nec rerum adversarum magnitudinem, nec temporis diuturnitatem, nec itineris longinquitatem tuo erga me amori obscuritatem afferre posse. Eoque fit, ut perpetuo abs te literas, quæ nobis ea de tua valetudine quæ volumus nuntient, accipere vehementer exspectamus. Quod si te accusamus, non ut negligentem accusamus, sed quia plures ejusmodi epistolas appetimus. Quæ cum minime ignores, honoratissime ac nobilissime domine, hoc nobis beneficium velim præbeas, quod et tibi leve ac facile est, et magnam nobis, etiam in solitudine hærentibus, voluptatem affert.

#### XLIX. Alphia. (Anno, at putatur, 405.)

Equidem frequentius literas ad te dare cuperem, rerum tabellariorum penuria me hanc cupiditatem exsequi minime sinit. Nam nec hujus loci solitudo, nec Isaurorum metus, nec hiemis asperitas aliquos ad nos crebro commeare sinunt. Nihilominus tamen, sive scribamus, sive taceamus, eamdem semper erga te benevolentiam retinemus, studium scilicet atque enram intelligentes, qua anima tuaccommodis prospicis, dum eos qui cum pietate vivunt recreare ac refieere studes, atque in hoc præelaro munere versaris. Qua cum tibi explorata sint, reverendissime ac religiosissime domine, de tua totiusque domus valetudine

certiores nos facere ne intermittas. Sic enim in hac quoque solitudine magnam voluptatem capiemus, si ejusmodi abs te literas acceperimus.

#### L. Diogeni. (Cucuso anno 401.)

Quamquam de tuæ erga nos caritatis sinceritate antehac nobis exploratum erat, tamen multo magis camdem nunc perspeximus, cum tanta coorta tempestate, non modo nihilo segniorem, sed etiam muito studiosiorem amicum te nobis præbuisti. Eoque nomine te admiramur, quotidieque prædicare non desinimus. Nam tu quidem a benigno Deo, qui eos, a quibus boni aliquid essicitur, aut dicitur, przemiia longe semper superat, mercedem omni sermone præstantiorem accepturus es. Nos autem, quibus rebus possumus, gratiam tibi rependimus, nec te admirari, laudare, beatum prædicare, amare, vereri, colere, animoque te quoquo gentium circumferre intermittimus, caritatis videlicet lege tibi copulati atque adstricti. Nam quod ex eorum numero semper suerimus, qui te apprime diligant, plane quoque ipse scis, domine mi summopere venerande atque admirande. Quapropter eorum munerum causa, quæ ad nos misisti, ne nobis succenseas. Posteaquam enim honorem eum, qui ab ipsis manabat, tamquam e vindemia quadam uvam expressimus ac percepimus, munera ipsa remisimus, non quod te sspernaremur, aut animi tui nobilitati minime consideremus, sed quod iis non indigerémus. Quod etiam in multis aliis fecimus. Nam alii quoque quamplurimi tibique nobilitate pares, ac nos ardentissime amantes, ut amplitudo tua poterit ediscere, idem istud fecerunt : atque apud eos nobis eadem hac excusatio suffecit, quam tu quoque admittas velim. Nam si in penuria versemur, majori cum animi fiducia, tamquam si nostra essent, exsposcemus: idque tu reipsa perspicies. Quamobrem ea accipe, ac diligenter serva, ut si quando tempus postularit, fidenti ac libero animo ea alse te deposcamus.

#### L1. Eidem. (Cucuso anno 405.)

Cum superiorem epistolam scripsissem, atque reverendissimum ac religiosissimum virum Aphraatem ita nobis affixum esse conspicerem, ut nec binc abire vellet, nec literas quidem a nobis accepturum se esse minaretur, nisi munera ea,quæ ad nos misisses,accepissem. typum, qui tuæ nobilitati maxime gratus futurus, animumque tuum recreaturus sit, huic rei imposui: quem tu cum ex ipso intellexeris, cum præclari hujusce consilii administrum fieri jube. Nec enim te fugit, quanta linjus rei utilitas futura sit, tum ob ipsius in Phonicia adventum, tum ob tuam liberalitatem ac munificentiam. Atque utriusque hujus rei mercedem ipse capies ; ut qui erga eos, qui in Phœnicia gentiles Christianæ fidei rudimentis imhuunt, atque ecclesiarum constructioni operam impendunt, liberalitatis tun specimen edideris, ac præterea ejusmedi virum excitaris ad eosque consolandos miseris: nune præsertim cum in tanta difficultate versantur, atque a mulis

είτουσε ύπερ ών ήμεις σε στεφανούμεν και άνακηρύττομεν, ότι μέν έγραψας, άποδεχόμενοι α, ότι δὲ off xal bradenc, exxadely exortec; "Dote el voulζεις μεγάλα τετολμηχέναι τῷ γράψαι, τοῦτο ἀφεῖσα πρός το έγκλημα τής βραδύτητος μελέτα, και συντίθει την ἀπολογίαν. Καὶ γάρ ὅσιρπερ ἄν λέγης καὶ παρόντας και άπόντας ηγαπηκέναι γνησίως, τοσούτω μειζόνως αύξεις την χατηγορίαν. Εί μέν γάρ άπλῶς των περί ήμας διαχειμένων ήσθα, ούδεν άπειχός παχρόν χρόνον ορικ αιλύσαι , εμειθή θε ορικ λλύσίαν και θερμήν περί ήμας επιδεδείχθαι άγάπην έφης, ως μηδε αν ελθείν παραιτήσεσθαι όδον ούτω χαλεπήν, καλ φόδφ ληστών τοσούτων πολιορχουμένην, εί μή τὰ τῆς ἀρρωστίας διέκοπτεν, ἔν σοι λοιπὸν ἀπολογίας λείπεται είδος, το νιφάδας ήμιν πέμπειν γραμμάτων, δυναμένων την έχ της μαχράς σιγης παραμυθήσασθαι αίτίαν. Τοῦτο δὲ ποίει, καὶ τὸ πᾶν ἀπειλήφαμεν. Έπειδη και αυτη χρονία ελθούσα ή επιστολή, έπειδή θερμής έπνει της άγάπης, και του παρελθόντος χρόνου το χρέος ἀπέτισεν. Πλην άλλ' αί λοιπαλ μή μιμείσθωσαν την ταύτης βραδυτήτα. Ούτω γάρ καὶ αυτη δυνήσεται δείξαι ότι ού δι' όχνον, άλλά διά δέος μάταιον, καθώς και αύτη Εφης, χρονία παραγέγονεν, εί αι λοιπαι μετά τάχους και πολλής παραγένοιντο τῆς συνεχείας ἡμίν.

#### ΜΗ'. `Αραδίφ.

**Uloά σου την άγάπην, ολοά σου το φίλτρον το θερ**μόν, το γνήσιον, το είλιχρινές, το διαρχές, και ώς ούτε δυσχολία πραγμάτων, ούτε δχλος φροντίδων, ούτε περιστάσεων πληθος, ούτε χρόνου μηχος, ούτε δδοῦ διάστημα δύναται ταύτην άμαυροτέραν ποιῆσαι. Διά τούτο και σφόδρα επιθυμώ συνεχώς δέχεσθαι γράμματα παρά τῆς εὐγενείας τῆς σῆς, εὐαγγελιζόμενα ήμας περί της ύγιείας της σης. Καν έγκαλωμεν, ούχ ώς ράθυμουντι έγχαλουμεν, άλλ' ώς πλειόνων ερώντες επιστολών τριούτων. Ταύτ' ούν είδως, δέσποτά μου τιμκύτατε καλ εύγενέστατε, δίδου ταύτην ήμιν την χάριν, χούφην τε ούσαν και εύκολον, καί πολλήν ήμίν και έν έρημίτ καθημένοις παρέχουσαν την εύφροσύνην.

#### ΜΘ΄. Άλφίφ.

Έγω μέν εδουλόμην συνεχέστερον επιστέλλειν, ή δε των γραμματηφόρων σπάνις ούχ άφίησι την έπιθυμίαν ταύτην είς Εργον έλθειν . χαι γάρ ή του χωρίου σούτου έρημία, και ό τῶν Ἰσαύρων φόδος, και ή τοῦ γειμώνος σφοδρότης ούχ έπιτρέπει συνεχώς τινας ήμεν επιγωριάζειν. 'Αλλ' όμω; , και γράφοντες και σιγώντες, την αύτην άελ περί σε διάθεσιν [620] τηρούμεν λ, την προθυμίαν σου και την σπουδήν μανθάνοντες, ήν ὑπὲρ τῆς ὡφελείας τῆς σῆς ἔχεις ψυχῆς, τούς τε έν εύλαβείς ζώντας άναπαύειν έσπουδαχώς, καί την καλήν ταύτην πραγματευόμενος πραγματείαν. Ταῦτ' οὖν είδως, χύριέ μου τιμιώτατε χαὶ εὐλαδέστατε, συνεχώς ήμιν επίστελλε τά περί τῆς σῆς ύγιείας, και τοῦ οίκου σου παντός. Ούτω γάρ και

έν έρημία δνέες πολλήν έξομεν την εύφροσύνην, εί τοι αυτα παρά τῆς σῆς τιμιότητος δεχόμεθα γράμματα. N'. Διογένει.

Τὸ γνήσιόν σου τῆς ἀγάπης τῆς περὶ ἡμᾶς ἤδειμεν μέν και έμπροσθεν, πολλώ δε πλέον έγνωμεν νύν, ότε τοσούτον του χειμώνος άρθέντος, ού μόνον οὐόὲν ραθυμότερος, άλλα και πολλώ σπουδαιότερος περί ήμας γεγονώς, μείζω την στοργην ένεδείζω. Διά ταῦτά σε ο θαυμάζομεν, διὰ ταῦτα καθ' ἐκάστην ἡμέραν ἀναχηρύττοντες οὐ παυόμεθα. Τὸν μὲν γὰρ άφατον τούτων μισθόν λήψη παρά τοῦ φιλανθρώπου Θεού, του ταις άντιδόσεσιν έχ πολλού του περιόντος νικώντος άελ τους άγαθόν τι ποιούντας, ή λέγοντας. Ήμεζς δέ σε οξς Εχομεν άμειδόμεθα, θαυμάζοντές σε, ἐπαινοῦντες, μαχαρίζοντες οὐ διαλιμπάνομεν, φιλούντες, αίδούμενοι, τιμώντες, έν διανοία πανταχοῦ περιφέροντες, ήνωμένοι σοι καὶ συνδεδεμένοι τῷ τῆς ἀγάπης νόμφ. "Οτι γάρ σου τῶν σφοδροτάτων άει γεγόναμεν έραστων, οίσθα και αύτος σαφως, δέσποτά μου αίδεσιμώτατε καλ θαυμασιώτατε. Διὸ παρακαλώ των ἀποσταλέντων ένεκα μηδέν άλγῆσαι πρός ήμιξς. Τρυγήσαντες γάρ και καρπωσάμενοι την έξ αιτών τιμήν, αυτά άπεστάλχαμεν ούχ έξ όλιγωρίας, ούδε έχ του μή θαρρείν σου τή εύγενεία, άλλά διά το μή καθεστάναι έν χρεία. 'Ο δή και έφ' έτέρων πολλών πεποιήχαμεν. Καὶ γάρ καὶ ἔτεροι πολλοὶ και της σης εύγενείας άξιοι, και σφόδρα ήμων έχχαιόμενοι, ώς Εξεστί σου τή θαυμασιότητι μανθάνειν, τὸ αὐτὸ δή τοῦτο πεποιήχασι, χαὶ ήρχεσε πρὸς αύτους ήμεν αυτη ή άπολογία, ήν και αυτόν προσέσθαι παρακαλούμεν. Εί γάρ δη κατασταίημεν έν χρεία, μετά πολλής άπαιτήσομεν, καθάπερ εξ ίδίων, μετά πλείονος α της παρρησίας, και τούτο δψει διά τῆς πείρας αὐτῆς. Δεξάμενος τοίνυν αὐτὰ, φύλαττε μετά άχριδείας, εν' είποτε χαιρός χαλέσειεν, μετά τοῦ θαρρείν αὐτὰ ἀπαιτήσωμεν παρά τῆς σῆς θαυμασιότητος.

#### NA'. $T\tilde{\phi}$ $a\dot{v}\tau\tilde{\phi}$ .

Μετά τὸ γράψαι την προτέραν ἐπιστολήν, ἰδών τὸν τιμιώτατον καλ εύλαβέστατον 'Αφραάτην προσηλωμέγον ήμεν, και ούκ άνεχόμενον ούτε άπάραι έντευθεν, καὶ ἀπειλούντα μήτε γράμματα δέχεσθαι παρ' ήμῶν, εί μη ἀπολάδοιμι τὰ ἀποσταλέντα, ἐπέθηχα τύπον τῷ πράγματι σφόδρα κεχαρισμένον τἢ εὐγενεία [621] σου, και άναπαύοντά σου την εμμέλειαν, δν παρ αύτου μαθών, χέλευσον διάχονον γενέσθαι της χαλης ταύτης οίχονομίας. Οίσθα γάρ ήλίχον έσται τοῦ πράγματος το κέρδος και διά τῆς παρουσίας τούτου της είς την Φοινίκην, και διά της φιλοτιμίας της σης μεγαλοπρεπείας. Καλ άμφοτέρων τούτων αύτος λήψη τον μισθον, άτε τοσαύτην δαψίλειαν επιδειχνύμενος περί τους εν Φοινίκη κατηγούντας τους Ελληνας, καί περί την οίκοδομην των έκκλησιων έσπουδακότας, καλ ἄνδρα τοιούτον άναστήσας, καλ πέμψας είς παράχλησιν αὐτών, καὶ μάλιστα νῦν ἐν τοσαύτη δυσκο-

d Verba μετά πλείονος uncis inclusit Morel., omisit. Sav.

<sup>\*</sup> In edit. post ἀποδεχόμενοι adjicitur καὶ ἀνακηρύττοντες, quæ vox supervacanea, nec a mss. nec ab interprete agnoscitur. Hæc porro epistola in tribus mss. inscribitur Nopig.

Tres mas διάθεσεν διατηρούμεν.

c Mes. multi nepi huac yeyovac dià raura oe, etc., omissis interpositis illis verbis, μείζω την στοργήν ένε-

λία καθεστηκότων, καὶ παρὰ πολλῶν πολεμουμένων. Έννοήσας τοίνυν τοῦ κατορθώματος τὸν ὅγκον, μὴ ἀφῆς μηδὲ μικρὸν αὐτὸν ἀναδάλλεσθαι, ἀλλ' ἀμελλητὶ τῆς ὁδοῦ ταὐτης ἄψασθαι παρασκεύασον, πολλὴν σαυτῷ διὰ τῆς καλῆς ταὐτης σπουδῆς, δέσποτά μου θαυμασιώτατε, προαποτιθέμενος παρὰ τῷ φιλαυθρώπῳ Θεῷ τὴν ἀμοιδήν.

#### NB'. 'Adolia.

"Ότι μέν ηρρώστησας, Έγνωμεν, καί ότι χαλεπώς τρρώστησας, και πρός αὐτὰς ήλθες τοῦ θανάτου τὰς πύλας . άλλά χολ δτι άνήνεγχας έχ τῆς άβρωστίας, καὶ τοῦ κινδύνου λοιπόν ἀπαλλαγεῖσα πρός ὑγείαν όδεύεις. 'Αλλ' ού παρά των σων γραμμάτων ξμαθόν τι τούτων, διό και σφόδρα ήλγησα άλλ' ετέρωθεν, καὶ παρ' ἐτέρων. Πλην άρκει είς παραμυθίαν ημίν το της άρρωστίας άπηλλάχθαι σου την εύλάδειαν. Ού μήν, επειδή άρχει, πράως φέρομεν την μαχράν σου ταύτην σιγήν. Έδουλόμεθα γάρ, καθάπερ καὶ αὐτή οίσθα, και παραγενομένην ένταῦθα ίδειν. Και γάρ εί μή άρφωστία παρενέπεσε, το κωλύον οὐδεν ήν. "Ο τε γάρ χειμών ό ενταῦθα ξαρ ήμερώτατον τέως μιμείται, τῶν τε Ίσαύρων ἡ ᾿Αρμενία ἀπήλλαχται. ᾿Αλλ՝ όμως ούδεν άναγκάζομεν, ούδε βιαζόμεθα μή βουλομένην ύπερ της ένταῦθα παρουσίας. 'Αλλ' ὅπερ οὕτε Ίσαύρων φόδος, ούτε χειμώνος σφοδρότης, ούτε όδοῦ ταλαιπωρία, ουτ' άλλο ουδέν χωλύει α, τοῦτο αίτοῦμεν συνεχῶς ἡμῖν ὑπάρχειν τὰ γράμματα, τὰ τῆς θερμῆς σου και γνησίας διαθέσεως. "Ην γάρ τούτων άπολαύωμεν συνεχῶς, ἀπαγγελλόντων ἡμῖν τὰ περί τῆς ὑγιείας καὶ εὐθυμίας τῆς σῆς, οὐ τὴν τυχοῦσαν καὶ έντεῦθεν καρπωσόμεθα παραμυθίαν. Έννοοῦσα τοίνυν ήλίκην ήμεν χαριή χάριν, μή κατόκνει τοῦτο ποιείν. Οίσθα γάρ όπως άντεχόμεθά σου της εύγενείας, και όσην άει περι την σην εμμέλειαν επεδειξάμεθα την άγάπην.

#### ΝΓ'. Νικολάφ πρεσθυτέρφ.

Σφόδρα ήμας άνεπτέρωσας, και πολλης ενέπλησας της ήδονης, δηλώσας ότι σοι πολλή φροντίς της Φοιγίχης έστλ, καλ έχ τοσούτου χαθήμενος διαστήματος, διά γραμμάτων άλείφεις τους αυτόθι, ζήλον [622] πληρών αποστολικόν. Δια ταῦτά σε θαυμάζοντες καί μαχαρίζοντες ού διαλιμπάνομεν, ότι χαὶ πρότερον τοὺς μοναχοὺς ἔπεμψας, χαὶ ὅτι νῦν, ἐν πραγμάτων δυσχολία τοσαύτη, ου μόνον αυτούς ουκ απήγαγες, άλλά καὶ μένειν αὐτοὺς ἐκέλευσας, ἀρίστου κυδερνήτου καὶ ἰατροῦ γενναίου πράγμα ποιῶν. Καὶ γάρ έχείνων έχαστος, ό μέν όταν ίδη τὰ χύματα έγειρόμενα, τότε μάλλον πολλήν ἐπιδείχνυται τήν σπουδήν . ό δὲ ὅταν τὸν πυρετὸν ἐπὶ μείζονα φλόγα διεγερθέντα, τότε πολλή κέχρηται τή τέχνη και αύτος τοίνυν, εύριέ μου τιμιώτατε καὶ εὐλαδέστατε. ἄξια τῆς παυτού πεποίηχας άρετης, ότε τὰ πράγματα είδες νοσούντα καὶ στασιάζοντα, τότε μάλιστα ἐπιθέμενος τοίς έχεισε διατρίδουσιν, ώστε μή λειποταχτήσαι, άλλ' ἐπιμεῖναι, καὶ τὰ παρ' ἐαυτῶν εἰσενεγκεῖν. Τὰ σαυτού τοίνυν μιμούμενος, τόν τε χύριόν μου τόν τιμιώτατον Γερόντιον τον πρεσδύτερον, εί ράον

#### [623] ΝΔ'. Γεροντίφ πρεσθυτέρφ.

Καὶ ήδη μὲν ἐπέσταλκά σου πρὸς τὴν εὐλάδειαν, νομίσας σε εν Φοινίκη είναι, και νύν δε επιστέλλω ταύτα άπερ και ξμπροσθεν, ότι νῦν μάλιστα πάντα δεί ποιείν και πάσχειν, ώστε μή καταλιπείν ξρημον την καλην ύμων γεωργίαν, μηδενάφειναι διαφθαρήναι τινα τῶν ήδη κατορθωθέντων. Καὶ γὰρ καὶ ποιμένες όταν ίδωσι πολλήν πάντοθεν τοίς προδάτοις έπιτιθεμένην λύμην, τότε μάλιστα άγρυπνούσι και διεγείρονται, και σφενδόνην μεταχειρίζουσι, και τη άλλη χέχρηνται τέχνη, ώστε πάσαν τῆς ἀγέλης ἀπελάσαι βλάδην. Εί γάρ πρόδατα άλογα πεπιστευμένος ό Ίαχὼδ, ἔτη δεχατέσσαρα διετέλεσε δουλεύων, χαλ θάλπει καλ ψύχει ταλαιπωρούμενος, καλ άγρυπνία πολλή, και την έσχάτην θητείαν έθήτευσεν, έννόησον δσα και ποιείν και πάσχειν χρή τους τα πρόδατα λογικά έμπεπιστευμένους, ύπερ του μηδέν αὐτῶν παραπολέσθαι. Παρακαλώ τοίνυν σου την εύλάδειαν, οσφ μείζων ο χειμών, και πλείονα τὰ κακά, καὶ σφοδρά τὰ κωλύματα, καὶ πολλοὶ οἱ ἐπιδουλεύοντες, τοσούτω μάλλον και αύτον διαγαστήσαι, και έξερους

σχοίη, και πρός καθαράν ύγείαν ἐπανέλθοι, εύθέως κατέπειξον τῆς έκει άψασθαι όδου. Έπιθυμουμεν γάρ αύτον ήμεζς και ένταυθα παραγενόμενον ίδειν άλλ έπειδή και ταχύτητος και πολλής δείται τής άγρυπνίας τὰ ἐχεῖσε πράγματα, ὧστε μἡ πολύν ἐν τῇ ὁδῷ διατριδήναι Εχρόνον, καλ τὸν χειμώνα ἐπιστάντα άποκλεζσαι αὐτῷ τὴν ὁδὸν, παρακαλοῦμέν σου τὴν τιμιότητα αὐτόν τε ραΐσαντα ἐπεῖξαι ἀπελθεῖν, τόν τε γλυχύτατον καλ ποθεινότατον Ίωάννην τὸν πρεσδύτερον παρασχευάσαι συνεφάψασθαι τῆς ἀποδημίας αὐτῷ. Οἴσθα γὰρ καὶ αὐτὸς ὅτι νῦν μάλιστα τὰ αὐτόθι πολλών δείται τών διορθωσομένων, δοφ έπλ μείζον εξρψε τὰ κακά. Τοῦτ' οὖν ἐννοῶν, καὶ εἰδὼς ήλίκον έστι σωτηρία ψυχῆς, και οία κατώρθωταί σου τή τιμιότητι διά της έμπροσθεν σπουδής, πάντα ποιησαι και διά σαυτού, και δι' έτέρων, ών αν οξόν τε ή, παρακλήθητι, ώστε τὰ διορθωθέντα μείναι άκίνητα, ετέραν τε αὐτοῖς πολλῷ πλείονα γενέσθαι προσθήκην. Αὐτὸς μέντοι τῶν ἐνταῦθα ἐλθόντων οὐκ ξλαττον ήμας ευφρανας. τη μέν γάρ γνώμη και παραγέγονας, καὶ τοῖς τῆς ἀγάπης σε ὀφθαλμοῖς καὶ μή παρόντα σωματιχώς ήμεζς χαθ' έχάστην όρωμεν την ημέραν, επί της διανοίας πανταχοῦ περιφέροντες. "Εσται δὲ Ισως καὶ ἡ κατ' δψιν ἡμῖν συντυχία, ὅταν • καιρός επιτρέπη. Ώς νῦν γε καλ ήμεῖς, καίτοι σφόδρα ἐπιθυμοῦμεν ίδεῖν τὴν ἀγάπην σου, καὶ περιπτύξασθαι, άναγχαίαν είναι νομίζομεν την αύτόθι σου μονήν. Εύ γάρ οδό ότι οὐ παύση πάντα ποιών καί πραγματευόμενος, ώστε έμπλησαι την Φοινίκην γενναίων άνδρων, και τούς τε έκει μεμενηκότας στηρίζων επί πλέον, ώστε μή άφέντας τὰ αὐτόθι επανελθείν, τούς τε πλησίον δντας άναζητῶν, καὶ μετά πολλής έχπέμπων προθυμίας, πάσί τε χέρδος γινόμενος μέγιστον τοίς τε έγγυς, τοίς τε μαχράν, και την τῶν ἀρωμάτων μιμούμενος φύσιν, ἄπερ οὐ τὸν τόπον μόνον τον ὑποδεγόμενον αὐτὰ, ἀλλὰ καὶ τὸν ἀφεστηκότα άέρα πολλης εμπίμπλησι της εύωδίας.

<sup>&</sup>quot; Duo mss. οὐδὲν διακωλύει.

b Tres mss. τριδήναι.

oppugnantur. Quamobrem considerata præclari hujusce negotii magnitudine, ne eum vel tantillum cunctari patere, verum hoc effice, ut nulla interposita mora hoc iter suscipiat: sic enim tibi, domine mi summopere admirande, per egregiam hujusmodi operam, amplam apud benignum Deum mercedem recondes.

#### LII. Adoliæ. (Cucuso anno, ut putatur, 404.)

Quod in morbum incideris, didicimus, et quidemita gravem et acerbum ut ad ipsas quoque mortis portas accesseris; scimus etiam te e morbo convaluisse, ac periculo jam liberatam ad sanitatem progredi. At ex tuis literis nihil horum intellexi; ideoque admodum dolui; verum aliunde, atque ab aliis. Cæterum illud nobis ad consolationem abunde est, quod e morbo emerseris. Etsi autem id nobis sufficiat, non propterea tamen longum boc tuum silentium placido animo ferimus. Vellemus enim, ut ipsa quoque nosti, te huc venientem cernere. Ac sane, nisi morbus accidisset, nihil erat quod impediret. Nam et hujus regionis hiems amœnissimi veris speciem hactenus imitatur, et Armenia Isauris liberata est. Attamen, ut huc venias, invitam ac repugnantem minime cogimus. Quod autem nec Isaurorum metus nec hiemis acrimonia, nec itineris ærumna, nec aliud quidquam impedit, hoc petimus, nimirum ut a te, cujus ardens erga nos ac sincera benevolentia est, crebro literas accipiamus. Nam si cas, de tua valetudine animique tui hilaritate nos certiores facientes, sæpe obtineamus, non mediocrem hinc quoque consolationem capiemus. Cum igitur, quanto nos beneficio affectura sis, animadvertas, id facere ne graveris. Scis enim quam te complectamur, quantamque semper erga te caritatem præ nobis tulerimus.

#### LIII. Nicolao presbytero. (Cucuso anno 405).

Magnopere nos erexisti, atque ingenti voluptate perfudisti, cum illud significasti, permagnam tibi Phoeniciæ curam esse, teque tanto licet intervallo dissitum, cos qui illic degunt per literas ad pietatis studium acuere atque hortari : qua in re zelum apostolicum præstas. Eaque causa te admirari ac beatum prædicare minime intermittimus, quod et monachos antea misisti, et nunc, in tanta negotiorum dissicultate, non modo eos non abduxisti, sed etiam manere coegisti, optimi videlicet gubernatoris atque egregii medici munere perfungens. Ut enim ille, cum fluctus excitari videt, tum plus studii ac diligentiæ adhibet, atque hic item, cum sebrim in majorem Nammam exarsisse perspicit, tum majori arte atque industria utitur : ad eumdem modum tu quoque, nobilissime ac religiosissime domine, rem virtute tua dignam fecisti, quod cum ægras res esse ac seditione laborare conspexisti, tum potissimum operam dedisti, ut ne ii, qui illic degunt, aciem desererent, verum remanerent, ac partes suas explerent. Quamobrem tuis ipse vestigiis hærens, reverendissimum dominum meum Gerontium presbyterum, si convaluerit.

atque ad integram sanitatem redierit, confestin. quæso, urge, ut iter illud ineat. Quamquam enim nos quoque cum huc venire ac videre cupimus : tamen . quoniam regionis illius negotia celeritatem, ingentemque vigilantiam desiderant, ne in via longum tempus teratur, hiemsque interveniens iter ipsi intercludat, abs te vehementer petimus, ut et eum, si ex morbo recreatus sit, ad suscipiendum iter urgeas, illudque cures, ut vir suavissimus ac mihi carissimus Joannes presbyter itineris comitem se ipsi adjungat. Scis enim regionis illius negotia nunc eo pluribus correctoribus indigere, quo longius serpserunt mala. Hæc igitur cum animo tuo reputans, ac quanti animæ salus momenti sit, perspiciens, quantasque res jam antehac studio tuo ac diligentia sis consequutus, velim tam per te ipse quam aliorum, quos nancisci potueris, opera atque industria cures, ut quæ correcta et sanata sunt, firma maneant, atque etiam multo majore accessione cumulentur. Tu certe nihilo minorem, quam ii, qui huc venerunt, voluptatem nobis attulisti : siquidem animo ac voluntate venisti : atque caritatis oculis, corpore licet absentem, te quotidie cernimus, animoque passim circumferimus. Fortasse quoque nobis mutuo conspectu frui dabitur. cum tempus id permittet. Nam, ut nunc res sunt, etsi alioqui tui videndi atque amplectendi magna cupiditate tenemur, te tamen istic manere necessarium esse ducimus. Nec enim dubitamus, quin tu omnia facturus curaturusque sis, quo strenuis viris Phœniciam impleas, atque eos, qui illic remanserunt, magis ac magis fulcias et corrobores, ut ne relictis regionis illius negotiis pedem referant, et eos, qui vicini ac propinqui sunt, exquiras, atque cum ingenti animi alacritate ac studio emittas, cunctisque tam propinquis quam remotis amplissimam utilitatem afferas. atque unguentorum naturam imiteris, quæ non modo locum eum, quo excipiuntur, sed etiam longius remotum aerem magna suavitate perfundunt.

# LIV. Gerontio presbytero. (Cucuso anno 405.)

Et jam ad pietatem tuam literas dedi, existimans te in Phænicia esse : et nunc item eadem, quæ prius, scribo, nempe vobis nunc maxime quidvis agenduni. ac perferendum esse, ut ne segetem vestram vacuam et inanem deseratis, nec quidquam corum, quæ recte et cum laude gesta sunt, labefactari atque interire sinatis. Nam et pastores, cum ingentem labem ad oves undique grassantem conspexerint, tunc potissimum excitantur, ac vigilant, fundamque sumunt, cæterisque artibus utuntur, quo incommodum omne a grege propulsent. Et quidem cum Jacob pecudum rationis expertium curam gerens, totos decem et quatuor annos servi munus obierit, æstuque ac frigore et vigiliis multis conflictatus, vilissimique mercenarii officio functus sit, perpende animo, quidnam ii, quorum sidei ovės ratione præditæ commissæ sunt, agere ac perpeti debeant, ne qua ex ipsis pereat. Quocirca te obsecro, ut quo major est tempestas, et plura mala, et majora impedimenta objiciuntur,

pluresque sunt qui insidias struant, eo etiam magis ipse te excites, aliosque item horteris, ut præclaram banc curam tecum suscipiant, illucque quam celerrime pervenire maturent. Nam hujusce quoque prosectionis non parvam mercedem es habiturus : quod si profectionis, multo magis si res ipsas tractes, multumque studium adhibeas. Siquidem hujusmodi percgrinationes suscipere longe præstantius atque conducibilius est, quam domi desidere. Illic enim degens, hæc etiam habere potes, quæ nunc habes, hoc est jejunium, vigilias, cæteraque Christianæ philosophiæ genera. Domi autem desidens, ea lucrari nou potes, quæ si in illa regione commoreris, adipisci potes, nimirum tot animarum salutem, periculorum mercedem, tantæque animi promptitudinis præmium: nam ne ipsa quidem animi promptitudo præmio caret. Quamobrem, quales tibi ipsi coronas in futurum condas, tecum reputans, ne, quæso, cuncteris aut disferas: verum ubi e morbo convalueris, mox ad iter te accinge, de rebus ad usum tuum necessariis nihil curans. Si quidem reverendissimo ac religiosissimo presbytero Constantio negotium dedi, ut sive ad ædium exstructiones, sive ad sublevandam fratrum inopiam impensis opus sit, large vobis ac prolixe omnia suppeditet, atque adeo nunc etiam largius ac profusius, quam ante. Cum igitur et pronos ac faciles inde sumptus habeas, et quod caput est, rem Deo gratam facturus sis, depulsa omai cunctatione, confestim iter matures quæso, atque ex ipsa Phœnicia hoc nobis significes: ut, licet in gravi ac molesta solitudine hæreamus, ingens tamen binc solatium consequamur. Nam si te animo ac voluntate ita comparatum illuc abiisse intellexerimus, ut pro animarum illius regionis salute nihil facere ac pati recuses, tanta voluptate perfundemur, ut ne solitudinem quidem incolere nos existimemus. Quamvis enim te quoque huc venire, ac tuo conspectu frui cupiamus: tamen, quia boc quod dixi magis necessarium est, periculumque est, ne hiems iter illud tibi przecludat, propterea te urgemus, atque, ut proficisci matures, obsecramus.

# LV. Symeoni et Mari presbyteris atque in Apamiensi regione monasticam vitam profitentibus. (Cucuso anno 405.)

Etsi magno itineris spatio a vobis disjungimur, atque in asperrima solitudine commoramur: tamen cognita animi vestri virtute ingentique philosophia, per quam omnibus, qui istic sunt, lucem ac splendorem affertis, magnum vestri amorem concepimus. Ac quoniam, tum ob hiemis asperitatem, tum ob itineris longitudinem, vestro interim congressu frui minime licet, per literas vos convenire studuimus, vos orantes atque obsecrantes, ut et pro malorum eorum, quæ universum terrarum orbem invaserunt, depulsione prolixas ad Deum preces adhibeatis, et omnes magna cum alacritate ad hoc excitetis, nosque, cum facultas dabitur, de vestra valetudine per literas quam aepissime certiores faciatis: ut, licet etiam procul

a vobis dissiti, atque ad ultimos quoque terra: angalos relegati, magnam tamen hine consolationem capiamus, de vestræ valetudinis statu persæpe aliquid audientes. Nos quidem certe permagna voluptate affecit vir carissimus et suavissimus Joannes presbyter, quod in tanta temporum difficultate domo excedere, atque in Phæniciam proficisci animum induxerit. Quapropter a vobis peto, ut præclari hujus operis magnitudine animo perpensa, si quos præstantes ac generosos viros nanciscamini, qui ad egregiarum harum rerum magnitudinem auxiliarem manum afferre-possint, eos magna cum unimi alacritate una cum eomittatis, quantam hine mercedem laturi sitis, cogitantes.

# LVI. Romulo et Byzo' monachis. (Cucuso anno 405.)

Vos quidem huc quoque venire, atque oculis per--spicere vellem : vestræ enim pietatis fama commotus, ingenti vestri amore afficior, atque caritatis oculis vos intueor; quoniam autem, tum ob itineris longinquitatem, tum ob hiemis tempus, tum ob Isaurorum metum, id nunc minime licet, vos per literas convenire studui, meam erga vos benevolentiam perspicuam vobis faciens: licet enim eos amare qui procul positi nec umquam visi sunt. Nam ejusmodi caritatis natura est, ut nec viæ longitudine dirimatur, nec temporis diuturnitate debilitetur, nec illatis tentationibus infringatur, verum hæc omnia vincat, ac supra omnia assurgat, atque in sublimitatem inenarrabilem attollatur. Ob eamque causam nos etiam, quandoquidem apprime vos amamus, nihil horum segniores effecit : quin potius et ipsi scribimus, et vicissim, ut de vestra salute certiores nos faciatis, vos rogamus. Sic enim, etiam in solitudine degentes, magno solatio afficiemur, cum eos qui ita vivunt, arctuinque atque angustum iter ingrediuntur, incolumi ac sirma valetudine esse intellexerimus.

#### LVII. Adeliæ. (Cucuso anno, ut putatur, 404.)

Quamvis ipsa raro ad nos scribas, nos tamen quoties homines nanciscemur, qui hinc istuc proficiscantur, literas ad te dare minime desinemus. Ac quidem te huc venire ac cernere vellemus, idque in primis optamus. Verum quoniam hoc arduum fortasse ac difficile tibi visum est (nam alioqui Isaurorum periculum penitus sublatum est), nos certe consolationem eam, quam, dum crebro ad te scribimus, capere solemus, nobisipsis præbere minime intermittemus. Etenim quoties tabellarii, qui istuc iter faciat, nobis copia est, non vulgarem voluptatem capimus, cum ad te literas damus. Hæc igitur cum tibi explorata sint, ornatissima et religiosissima domina mea, velim quoque ipsa des operam, ut de tua valetudine animique 'hilaritate quam sæpissime ad nos scribas. Quemadmodum enim de profectione nihil te accusanus, qual res ea difficultatem habere tibi visa sit : eodem modo de longo silentio tibi succensere minime desine-

<sup>1</sup> Ompes fere Mss., 5440.

παρακαλέσαι συνεφάψασθαί σου της καλής ταύτης προνοίας, καὶ μετά πολλοῦ τοῦ τάχους ἐπειχθῆναι παραγενέσθαι έκεῖσε. Καὶ γάρ καὶ τῆς ἀποδημίας αύτης ού μικρόν έξεις μισθόν εί δὲ της ἀποδημίας, πολλφ μάλλον εί των έργων άψαιο, καὶ σπουδήν πολλήν ἐπιδείξαιο. Τοῦ γὰρ οἴχοι καθῆσθαι πολλῷ βέλτιον καὶ χρησιμώτερον τὸ τοιαύτας ἀποδημίας ἀποδημεῖν. Ἐκεῖ μὲν γάρ ὅντα, καὶ ταῦτά ἐστιν Εχειν ά νῦν Εχεις, τὴν νηστείαν, τὰς ἀγρυπνίας, τὴν άλλην φιλοσοφίαν. Οίκοι δὲ καθήμενον, οὐκ ἔστι κερδάναι « ἄπερ έχει καθήμενόν έστι χαρπώσασθαι, ψυχῶν σωτηρίαν τοπούτων, τὸν ἀπὸ τῶν κινδύνων μισθὸν, την άπο της τοσαύτης προθυμίας άμοιδήν. έστι γάρ προθυμίας άμοιδή. Έννοῶν τοίνυν ήλίχους σαυτώ προαποθήση στεφάνους, μηδέν μελλήσης, μηδέ ύπερθή - άλλά ράτσας, έντεῦθεν ήδη της ἀποδημίας ἄψασθαι παρακλήθητι, μηδέν φροντίζων των χρειών ένεχεν. Πάντα γάρ είπον τῷ χυρίφ μου τῷ τιμ:ωτάτφ και εύλαδεστάτω πρεσδυτέρω Κωνσταντίφ, είτε είς οἰποδομάς ἀναλῶσαι δέοι, εἶτε εἰς χρείας ἀδελφῶν, μετά πλείονος παρασχείν ύμιν τῆς δαψιλείας, καὶ μετά πλείονος νῦν ή Εμπροσθεν. "Εχων τοίνυν καὶ την έχεζθεν εύχολίαν και πρό πάντων το πράγμα ποιείν άρέσκον θεώ, πάντα δκνον έκδαλών, έπειχθηναι ταχέως παρακλήθητι, καλ έξ αύτης ήμεν τοῦτο δήλωσον, ενα καὶ ἐν ἐρημές ὅντες χαλεπή πολλήν ἐντεῦθεν καρπωσώμεθα την παράκλησιν. Εί γάρ μάθοιμεν δτι ἀποδεδήμηκας έκείσε μετά τῆς γνώμης έκείνης, πάντα ποιήσαι καὶ παθεῖν ὑπὲρ σωτηρίας τῶν αὐτόθι ψυγών παρεσκευασμένος, οὐδὲ ἐρημίαν ἡγησόμεθα οίκεῖν ἀπό [624] τῆς τοσαύτης ήδονῆς. Ἐπιθυμοῦμεν γάρ και ήμεζς παραγενόμενόν σε ίδεζν . άλλ' έπειδή τούτο όπερ είπον άναγκαιότερον, και δέος μήποτε ό χειμών ἀποκλείση σοι την όδον την έντεύθεν έκεζσε, διά τουτό σε έπείγομεν, καλ παρακαλούμεν ταχέως έπειγθηναι.

ΝΕ. Συμεών και Μάρι πρεσθυτέροις, και μονάζουσω έν τῷ χώρα Άπαμείας δ.

Εί καὶ πολλῷ διειργόμεθα τῷ τῆς όδοῦ διαστήματι, καὶ ἐν χαλεπωτάτη καθήμεθα ἐρημία, άλλ' ὅμως μαθόντες δμών της ψυχής την άρετην, και την πολλήν φιλοτοφίαν, δι' ής τους αυτόθι πάντας καταλάμπετε, σροδροί γεγόναμεν ύμῶν ἐρασταί. Καὶ ἐπειδή τῆς κατ' όψεν ήμῶν συντυχίας τέως ἀπολαύσαι οὐκ ἕνε, διά τε την του χειμώνος ώραν, διά τε της έδου τό μήχος, διά γραμμάτων συγγενέσθαι έσπουδάσαμεν ύμεν, παρακαλούντες ύμων την εύλάδειαν, εδχεσθαί τε έχτενῶς ὑπέρ τῆς λύσεως τῶν τὴν οἰχουμένην κατειληφότων κακών, καὶ πάντας εἰς τοῦτο διεγείρεεν μετά πολλής της προθυμίας, ημίν τε, ηνίχα αν εξή, συνεχέστερον ἐπιστέλλειν περὶ τῆς ὑγείας της ύμετέρας. Ένα και πόρρωθεν ύμων όντες, και πρός αύτάς της οίχουμένης τάς έσχατιάς άπωχισμένοι, πολλήν καὶ έντεῦθεν καρπωσώμεθα την παράκλησιν, συνεχέστερον τὰ περί τῆς ρώσεως όμων μαν-

b Omnes mss. ἐν τῆ χώρα 'Απαμέων.

θάνοντες. Σφόδρα δὲ ἡμᾶς εὕφρανεν ὁ ποθεινότατος καὶ γλυκύτατος Ἰωάννης ὁ πρεσδύτερος, ἐν τοσαύτη καιρῶν δυσκολία ἐλόμενος οἴκοθεν διαναστῆναι, καὶ ἄψασθαι τῆς ἐπὶ τὴν Φοινίκην ἀποδημίας. Παρακαλῶ τοίνυν ἐννοήσαντας τὸῦ κατορθώματος ἡλίκον τὸ μέγεθος, εἴ τινας εὕροιτε γενναίους ἄνδρας, δυναμένους αὐτῷ συμπρᾶξαι πρὸς τῶν κατορθωμάτων τούτων τὸ μέγεθος, πολλῆ τῆ προθυμία συναποστεῖλαι αὐτῷ παρακλήθητε, ἐννοοῦντες ἡλίκον ἐντεῦθεν καρπώσεσθε τὸν μισθόν.

Νς', 'Ρωμύλφ και Βύζφ η μονάζουσι.

Έγω μεν εδουλόμην ύμας και ένταϋθα παραγενομένους ίδεξν : ἀχούων γὰρ ὑμῶν τὴν εὐλάδειαν, σφοδρός ύμῶν γέγονα έραστής, τοῖς τῆς ἀγάπης όφθαλ μοῖς ύμᾶς φανταζόμενος · ἐπειδή δὲ τοῦτο τέως οὐκ Ενι, και διά τὸ τῆς όδοῦ μῆκος, και διά την τοῦ χειμώνος ώραν, καὶ διὰ τὸν τῶν Ἱσαύρων φόδον, διὰ τῶν γραμμάτων ἐσπούδακα ὑμῶν συγγενέσθαι τῆ τιμιότητι, δήλην ύμιν ποιών την διάθεσιν, ην Εχομε**ν** πρός την εύλάδειαν ο την ύμετέραν. Ένι γάρ καὶ τοὺς πόρρωθεν όντας καὶ μή όραθέντα; φιλείν. Τοιαύτη γάρ τῆς ἀγάπης ἡ δύναμις· οὐ διείργεται όδοῦ μήκει, ούδὲ μαραίνεται χρόνου πλήθει, οὐδὲ νικάται πειρασμών έπαγωγαϊς : άλλά ταῦτα πάντα νικώσα άνωτέρα πάντων γίνεται, και πρός ύψος άφατον αξρεται. Διὰ δή τοῦτο καὶ ήμεῖς, ἐπειδή σφόδρα περὶ ύμας [625] διακείμεθα, ούδενὶ τούτων γεγόναμεν ραθυμότεροι, άλλά και γράφομεν, και παρακαλούμεν ύμας τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς ὑμετέρας δηλοῦν ἡμῖν. Ούτω γάρ καὶ έν ερημία διατρίδοντες, πολλήν καρπωσόμεθα την παράκλησεν, δταν άκούωμεν τοὺς οὕτω βιούντας, καὶ τὴν στενὴν ταύτην καὶ τεθλιμμένην όδεύοντας όδδν, ύγιαίνοντας καὶ ἐρρωμένους.

NZ'. 'Abolia.

Ήμεζς, κὰν αὐτὴ σπανιάκις ἐπιστέλλης, οὐ παυσόμεθα, όσάχις αν έπιτύχωμεν των έντεύθεν έχείσε άφιχνουμένων, γράφοντες πρός την εύγένειαν την σήν. Έδουλόμεθα μέν γάρ καὶ ἐνταῦθά σε παραγενομένην ίδετν, και σφόδρα τοῦτο ἐπιθυμοῦμεν. 'Αλλ' ἐπειδή τοῦτο ἐργῶδες ἴσως κατεφάνη σου τῆ εὐγενεία (τά γὰρ τῶν Ἰσαύρων πέπαυται παντελῶς), τὴν γοῦν ἀπό τοῦ γράφειν συνεχῶς τῆ τιμιότητί σου πα ράκλησινού παυσόμεθα παρέχοντες έαυτοίς. Καὶ γάρ όσάχις ἃν ἐπιτύχωμεν γραμματηφόρου ἐχεῖσε παραγινομένου, ού την τυχούσαν καρπούμεθα εύφροσύνην ἐπιστέλλοντές σου τῆ τιμιότητι. Τοῦτ' οὖν εἰδυία, χυρία μου κοσμιωτάτη καὶ εὐλαδεστάτη, καὶ αὐτή σπουδήν ποιείσθαι παρακλήθητι τοῦ συνεχώς ήμεν έπιστέλλειν τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς σῆς καὶ εὐθυμίας. "Ωσπερ γάρ τῆς ἀποδημίας ἕνεκεν οὐδὲν ἐγκαλοῦμεν. διά το δόξαι δυσκολίαν έχειν το πράγμα ούτω τής

a Hæc quæ deficiebant in Editis ex tribus mss. restitumptur.

c Plerique mss. καὶ βίζης. d Tres mss. περὶ τὴν εὐλάζειαν.

σιτής ένεχεν τής μαχράς ού παυσόμεθα αίτιώμενοι, διλ το σφόδρα επιθυμείν συνεχώς μανθάνειν τα περί της ρώσεως της σης και οίκου σου παντός.

#### ΝΙΓ. Θεοδοσίφ από δουκών.

Πολλού του μέλιτος την επιστολην ανέχρωσας, μαλλον δε και μέλιτος αυτην ήδίω πεποίηκας. Το μεν γάρ δταν συνεχέστερον όμιλήση τολς ἀπολαύουσιν αύτοῦ τῆς γλυχύτητος, ούχ ἔτι ὁμοίως ἡδὺ φαίνεται, του χόρου την τυραννίδα της ήδονης χαταλύοντος. τὰ 32 γράμματα τὰ σὰ τὴν ὑγίειαν ἡμῖν εὐαγγελιζόμενα την σην, τοσούτον απέχει τούτο παθείν, ότι και έπιτείνει τότε μάλιστα ήμιν την εύφροσύνην, δταν συνεγέστερον πέμπηται. Σὺ μὲν οὖν τὴν ἐπιστολὴν περιεπτύξω την εμήν εγώ δε αύτόν σε τον πατέρα τῆς ἐπιστολῆς καὶ περιεπτυξάμην, καὶ περιέδαλον ἄμφω τω χείρε, και τῷ τραχήλφ περιχυθείς, και τήν φίλην έμοι φιλήσας κεφαλήν, πολλήν έκαρπωσάμην την παραμυθίαν. Ούδε γάρ επιστολήν ενόμιζον σήν ἐπιέγαι μόνον, άλλά και αύτον παρείναι ήμιν και συγγίνεσθαι. Τοσούτον ίσχυσε της επιστολής ή δύναμις. Τοιούτον γάρ τῆς γνησίας ἀγάπης ή φύσις : κλν διά γραμμάτων αὐτῆς προχέη ε τὰ νάματα, αὐτην την πηγην των γραμμάτων φαντάζεσθαι παρασχευάζει · δ δη και ήμεζς πεπόνθαμεν. Και ούτε χρόνου [626] πλήθος, ούτε όδου μήχος, ούτε πραγμάτων περίστασις, ούτε άλλο ούδεν πρός τούτο χώλυμα γέγονεν ήμιν. Ταῦτ' οὖν εἰδὼς, δέσποτά μου θαυμασιώτατε, επιστέλλειν ήμιν συνεχώς μή κατόχνει, περί της ύγείας σου, και του οίχου σου παντὸς, και τῆς εύθυμίας δηλών. Οἶσθα γὰρ ὅπως ἡμῖν περισπούδαστον μανθάνειν.

#### ΝΘ'. Θεοδότφ διακόνφ.

Ταχέως ήμων επελάθου, τῷ χωρισμῷ σου σφόδρα λυπηρῷ ἡμίν γεγενημένφ καὶ τὴν ἀπὸ τῆς σιγῆς τῆς μαχράς προσθείς άθυμίαν. Και οίδε είς χρόνου στενοχωρίαν έχεις χαταφυγείν ικανόν γάρ των ήμερων τό πληθος πολλήν όδοιπόρψ παρασχείν εύχολίαν πρός έπάνοδον. 'Αλλ' ούδὲ τὰ Ίσαυρικὰ προδαλλομένου άνασγοίμεθα άν, επειδή σφόδρα σε φιλούμεν. Καλ γάρ πολλοί οἱ ἐχεῖθεν ο μετά την σην ἀποδημίαν ἐνταῦθα παραγενόμενοι. Τί ούν έστι τῆς σιγῆς τὸ αίτιον; Όχνος χαὶ φαθυμία. 'Αλλ' όμως ἀφίεμέν σε τῶν ἐπὶ τή προτέρη όλιγωρία έγκλημάτων, αν βουληθής είς το έπιον τη πυκνότητι των γραμμάτων διορθώσαι το

παροφθέν. Οίσθα γάρ δπως ήμιν χαριή, συνεχώς ήμιν επιστέλλων τὰ περί τῆς ὑγείας τῆς σῆς.

#### Ε'. Χαλκιδία και 'Ασυγκριτία.

Οίδα ότι σφόδρα ύμας διετάραξε των έπαλλήλων πειρασμών ή συνέχεια, των έπενεχθέντων τῷ χυρίφ μου τῷ τιμιωτάτψ καὶ εὐλαδεστάτῳ πρεσδυτέρω. 'Αλλά μηδεν ύμας τουτο θορυδείτω. 'Ο γάρ διά τὸν θεδν ταύτα πάσχων, δσωπερ άν τι γαλεπώτερον πάθη ε, μειζόνων άπολαύει στεφάνων. Ίχανην τοίνυν έχουσαι ταύτην την παράκλησιν, φέρετε γενναίως και εύχαρίστως τά συμπίπτοντα, δοξάζουσαι τον θεδν έφ' άπασι τοίς συμδαίνουσιν. Ούτω γάρ καλ ύμεζς χοινωνοί γενήσεσθε τῶν ἀποχειμένων αὐτῷ μισθών και στεφάνων, ύπερ ών γενναίως και πράως ηνέγκατε τὰ συμβάντα. Ίστε γὰρ ὅτι όδὸς ὁ παρών βίος, και τὰ χρηστά αὐτοῦ και τὰ λυπηρά παροδεύεται, και ότι διά πολλών θλίψεων δεί ήμας είσελθείν eis thy basilelay tou Geou xal oti steph xal teθλιμμένη ή όδος, ή ἀπάγουσα είς την ζωήν. Παρακληθείσαι ούν και διά τούτων, και διά τῆς παρουσίας αύτοῦ, ἄπαν άθυμίας διασχεδάσατε νέφος, χαίρουσαι, εύφραινόμεναι επί τοίς τούτου παθήμασι. Καὶ γὰρ άφατος αύτω έντευθεν κείσεται ό καρπός και άκήρατος.

#### [627] ΣΑ'. Θεοδότω ἀπὸ κονσουλαρίων.

Τούτο πατήρ, το μή μόνον μή δυσχεραίνειν τού παιδός την άληθη φιλοσοφίαν φιλοσοφούντος, άλλά καὶ συνήδεσθαι, καὶ πάντα ποιείν, ὅπως εἰς ἄκρον αύτης άφιχοιτο και μηδέ τῷ πόρρωθεν είναι και πατρίδος, καὶ οἰκίας, καὶ τῶν σῶν ὀφθαλμῶν, βαρύνεσθαι, άλλά νῦν μιᾶλλον αὐτὸν ἡγεῖσθαι πλησίον έχειν, ότε αὐτῷ τὰ τῆς ἀρετῆς ἐπιδίδωσι. Διὰ ταῦτά σοι καὶ ἡμεῖς πολλάς χάριτας ίσμεν, καὶ τεθαυμάκαμεν πως τοιούτον ήμιν δώρον δεδωχώς, τὸν υίὸν, ἐνόμισας δείν σοι και ξενίων είς τιμήν ήμετέραν. Τήν μέν οὖν τιμήν τὴν ἐχ τῶν πεμφθέντων ἐδρεψάμεθα, αὐτὰ δὲ ἀνταπεστάλχαμεν, οὐχ ὑπερορῶντές σου τῆς -νως ενωμής ρωςδοφο ωσθο του ούσω οφοδρως ήμων έρωντος;), άλλ' ήγούμενοι περιττόν είναι τούτων την άπόλαυσιν διώχειν, ών εν χρεία ού χαθεστήχαμεν. Τον μέντοι χαλόν Θεόδοτον τον άναγνώστην έδουλόμεθα μέν παρ' έαυτοζς κατέχειν και πλάττειν, έπειδή δέ πάντα τὰ ἐνταῦθα φόνων, ταραχῆς, αἰμάτων, ἐμπρησμῶν ἐμπέπλησται, τῶν Ἰσαύρων πάντα σιδήρω καὶ πυρὶ ἀναλισκόντων, καὶ τόπους ἐκ τόπων ἀμείδομεν,

Omnes mss. προχέη. Edit. προχέηται.
Coislin. πολλοὶ οἱ ἐντεῦθεν.

Coislin. πάσχη.

mus, quoniam de tua totiusque domus ture valetudine assidue aliquid audire vehementer desideramus.

# LVIII. Theodosio ex ducibus (a). (Ab anno 404 ad 407.)

Multo melle literas tuas condiisti, vel, ut rectius loquar, melle dulciores eas effecisti. Mel quippe iis, qui ipsius dulcedine assidue fruuntur, non jam æque dulce esse videtur, saturitate nimirum voluptatis vim opprimente: at literæ tuæ lætum nobis de tua prospera valetudine nuntium afferentes, tantum ab eo absunt, ut hoc efficiant, ut tum præteritam voluptatem nobis augeant, cum frequentius mittuntur. Ac tu quidem epistolam meam exosculatus es : ego vero te ipsum epistolæ patrem utraque manu complexus sum, colloque tuo circumfusus, carumque mihi caput exosculatus, ingentem consolationem percepi. Sic enim affectus eram, ut non epistolam dumtaxat tuam legere arbitrarer, sed eliam te ipsum adesse, ac nobiscum versari. Tanta epistolæ vis suit. Ejusmodi quippe sinceræ caritatis natura est, ut etiamsi latices suos per literas profundat, id efficiat, ut ipse literarum fons oculis obversari videatur : quod etiam nobis usu venit. Ac neque temporis diuturnitas, neque itineris longitudo, neque negotiorum dissicultates ac molestiæ, nec denique aliud quidquam, quo minus id nobis contingeret, impedimento esse potuit. Hæc igitur cum scias, domine mi cumprimis admirande, ne te quæso de tua totiusque domns tuæ valetudine, animique hilaritate nos per literas certiores facere pigeat. Nec enim te fugit, quantæ nobis curæ sit hæc scire.

#### LIX. Theodoto diacono. (Cucuso anno 405.)

Cito nostri oblitus es, ad ingentem eam molestiam, quam ex digressu tuo accepimus, alium ex diuturno tuo silentio mœrorem adjungens. Nec vero ad temporis angustiam tibi perfugium patet: nam dierum multitudo ingentem ad reditum facilitatem viatori præbere potest. Quin ne Isauricos quidem metus causari te patiemur, quandoquidem te magnopere amamus. Multi quippe sunt, qui post discessum tuum illinc hue venerint. Quænam igitur silentii causa est? Negligentia nimirum, ac pigritia. Sed tamen prioris negligentiæ culpam tibi remittimus, si modo aninum in posterum induxeris prætermissum abs te officii munus frequentibus literis sarcire. Seis enim quantam a nobis gratiam initurus sis, de tua prospera valetudine crebro ad nos scribens.

(a) In hanc formulam hæc optime notat Fronto Ducæus: Billius Duci; apud Ammianum Marcellinum sæpe leges, ex Duce, ex Vicario, ex Magistro. Ut lib. 22, Artemius ex Duce Ægypti, id est qui fuerat Dux Ægypti. Julius Capitolinus in Gordianis: Duo a Gallicano ex Consulibus, et Mæcenate ex Ducibus interempti sunt; et lib. 6 Codicis Theodosiani, iti. 25, l. 1, inter eos qui ex ducibus sunt, esse præcipimus in adoranda nostra serenitate. Procopius lib. 1, neque Romanorum inilitum præfectus, quos Duces vocant. Duces etiam in posteriorum Imperatorum Constitutionibus appellantur, tunn que militibus, quam qui provinciis et limitibus præerant, ut in Codice Theodosiano, Dux limits Tripolitani, et, Dux Rhetici limitis, apud Vopiscum.

LX. Chalcidiæ et Asyncritiæ. (Cucuso anno 404.)

Non me fugit crebras eas tentationes, quæ domino meo reverendissimo et religiosissimo presbytero illatæ sunt, magnam vobis perturbationem attulisse. Verum nihil est quamobrem hoc nomine animi vestri commoveantur. Nam qui Dei causa hæc perpetitur, quo graviora pertulerit, eo quoque majores coronas referet. Cum igitur hanc satis amplam consolationem habeatis, strenuo animo, et cum gratiarum actione, ea quæ accidunt ferte, Dei gloriam ob omnes rerum eventus prædicantes. Sic enim vos quoque in præmiorum et coronarum, quæ illum manent, societatem venietis, si ea quæ acciderunt forti et placido animo tuleritis. Scitis enim viam esse præsentem hanc vitam, ejusque tam res lætas ac jucundas, quam graves et molestas præterire : illudque item nobis faciendum esse, ut per multas tribulationes in Dei regnum introcamus : arctamque atque angustam portam esse quæ ad vitam ducit. Quæ cum ita sint, tum per hæc, tum per ipsius præsentiam solatio accepto, nubem omnem mœroris discutietis, ob ipsius calamitates lætitiam ac voluptatem animo concipientes. Nam fructus hine inenarrabilis et corruptionis expers ipsi recondetur.

#### LXI. Theodoto ex consularibus (a). (Anno 406.)

Hoc est patrem esse, non modo illud non moleste ferre, quod filius veram sapientiam profiteatur, verum etiam ipsi idcirco gratulari, nihilque non agere, quo ad ipsius arcem perveniat; ac ne hoc quidem, quod ille tum a patria, tum a domo, tum ab oculis tnis procul sit, iniquo animo ferre, verum nunc potius eo esse animo, ut ipsum tecum versari existimes, cum ipsius virtus augetur. Ob eamque causam ingentes tibi gratias habemus : atque admirati sumus quo pacto, cum a te tantum munus, boc est filium, habuerimus, tu tamen duxeris nos aliis quoque muneribus ornandos esse. Nos vero honorem quidem illum, qui ex muneribus missis oritur, decerpsimus, munera autem ipsa remisimus: non quod te despiciamus, (qui enim istud, cum a te valde amemur)? verum quod supervacaneum esse censeremus earum rerum fructum consectari, quibus minime indigemus. Sane bellum lectorem Theodotum apud nos retinere, ac fingere et erudire nobis cordi erat; verum quoniam omnia hic cædibus, tumultibus, cruore, atque incendiis plena sunt, Isauris nimirum cuncta ferro atque igne populantibus, nosque sedes quotidie mutamus,

(a) Hæc apposite notat Fronto Ducœus: Billius interpretatus erat, Consulari: atqui posteriorum Imperatorum ætate Consulares dicebantur non jam ut tempore reipublicæ Romanæ vet ante Iulium Cæsarem, qui Consules fuerant, sed qui provincias quasdam regebant et Italiæ regiones, ut ex Codice Theodosiano et Notitia Imperii liquet, unde Consularis Emiliæ, Consularis Bæticæ, et Pamoniæ magistratus consulares Novella 8, et formula Consularitais apud passiodorum lib. 8 variarum, cap. 2. Secures eis et fasces præferebantur et carpenti subvectione decorabantur. Qui autem Consules fuerant, rocabantur Exconsules, vel Exconsulaibus, et qui functi erant Consulari magistratu, Exconsularibus, vel exconsulares titdem appellabantur. Vide etiam Cassiodorum lib. 3, c. 37; et lib. 5, cap. 9. Sic infra epist. 159 fit mentio Consularis Syriæ.

necessarium proinde esse duximus eum hine emittere, domino meo religiosissimo diacono Theodoto etiam atque etiam mandantes, ut ipsius curam assidue gerat, in idque magno studio ac diligentia incumbat. Quod ipsum ut filius tuus consequatur, tu quoque labores velim: atque omnino consilium nostrum laudabis, nobisque admonitionis lujus nomine ingentem gratiam habebis.

# LXII. Casto, Valerio, Diophantæ, Cyriaco, Antiochiæ presbyteris. (Cucuso anno 405.)

Quod reverendissimus ac religiosissimus presbyter Constantius nos reliquerit, doleo: quod autem ad vos se contulerit, lætor; ac magis hinc lætor, quam illine doleo. Neque enim mihi dubium est, quin ad tranquillum portum, hoc est ad vestram caritatem, appellat. Nam quamvis sexcenti tumultus vos undique circumstent, magnosque fluctus excitent: tamen ejusmodi statu res vestræ sunt, ut ob eam, qua præditi estis, fortitudinem et constantem caritatem animique affectionem, etjam in mediis procellis magna tranquillitate fruamini. Quamobrem cum ad vestrum aspectum venerit, ipsi, ut par est, omnia suppeditate. Scitis enim quanta vos binc merces maneat, si eum inique vexatum fovere studeatis. Neque enim aliud quidquam a vobis postulamus, quam ut ne ipse per injuriam vexetur, temereque huc atque illuc dircumagatur, ac per judicum tribunalia eam ob causam distrahatur, atque laceretur, ob quam eum corona ornari, ac publico præconio celebrari par erat. Ac pro eo quidem hæc postulamus; pro nobis autem ut sape ad nos scribatis, ac de vestra valetudine certiores nos faciatis. Nam etsi longo itineris intervallo a vobis divellimur, vos tamen animo circumferre minime desinimus, ac vobiscum esse, quotidieque versari. Ejusmodi enim caritatis oculi sunt in iis, qui sincere amare norunt. Idque ipsi perspicue nostis, quandoquidem sincere quoque amare nostis.

#### LXIII. Tranquillino. (Ab anno 404 ad 407.)

Cætera quidem omnia tempori cedunt, ac vetustatem et senium contrahunt, hoc est florentia corpora, alta ædificia, prata, et horti, ac denique omnia que ex terra oriuntur : sola autem caritas ab ejusmodi detrimento immunis est; ac non modo temporis diuturnitate non marcescit, sed ne morte quidem Ipsa interrumpitur. Eoque nomine nes quoque, tametsi diuturno tempore a suavitate tua abfuerimus, vigentem tamen tui amorem retinemus : ac nunc quidem lingua, semper autem animo. Eaque de causa quam sæpissime ad pietatem tuam literas dedimus. Quoniam autem, quo statu valetudo tua sit, intelligere valde expetimus (scis enim ipse quam te valere cupiamus), si fieri possit, facileque aliquem nancisci queas, qui literas ad nos ferat, velim ut, quemadmodum officii tui ratio postulat, de eo nos certiores facias. Nam res nostras atque ea quæ in Armenia et Thracia geruntur, sinceræ atque ardenti caritati tuæ parrabit is qui tibi has literas reddet.

#### LXIV. Cyriaco episcopo.

Dominus meus Sopater, Armeniæ hujusce præfectus, in qua nunc inclusi tenemur, Armeniæ quidem præfuit ut pater, plus autem officii erga nos exhibuit, quam a patre postulandum videretur. Huic itaque bujusce benevolentiæ vicem cum rependere cuperem et exquirerem, optimam viam mihi invenisse videor, nimirum sollicitum tuum ac vigilantem animum, cujus opera gratiam ipsi referre potero. Qui tandem istud, et quonam pacto? Ipsius filius jam diu istic literarum causa commoratur. Hunc si læto atque alacri animo, ut caritati tuæ convenit, videre studueris, beneficiique aliquid in eum contuleris. omnia a nobis debita officia rependeris. Quamobrem hoc effice: ac tum eorum qui magistratu funguntur. tum tuorum familiarium, quique ipsi externam regionem patria jucundiorem reddere queunt, notitiam ipsi concilia. Sic enim, et ab eo, et a me, atque adeo a teipso gratiam inibis, probum scilicet ac benignum virum communemque pauperum portum per filium juvans.

# LXV. Marciano et Marcellino (a). (Cucuso, anno ut putatur 404.)

Satis amplum mœroris illius, quem, ut ex literis vestris accepi, sustinetis, solatium vobis est philosophica hæc vestra mens, ac sublimis et firma constansque affectio. Ut enim molli ac dissoluto homini ne tranquillitas quidem ac secundus cursus magnam ullam utilitatem afferre potest: sic firmum et solidum et vigilantem virum ne gravis quidem tempestas umquant commovet, verum clariorem et illustriorem reddit. Ea enim tentationum natura est, ut iis qui forti animo eas ferunt, multa præmia splendidasque coronas accersat. Hæc igitur cum vobis perspecta sint, reverendissimi ac nobilissimi domini mei, cumque hanc satis amplam in rebus acerbis consolationem habeatis: nihil horum, quæ flunt, animos vestros perturbet, atque quam sæpissime ad nos velim scribatis. Etenim id quidem maxime vellemus, præsentes vos intueri atque complecti. Quoniam autem. quominus id nunc sieri possit, multa impedimento aunt, sine intermissione ad nos scribere, ac de vestra valetudine certiores nos facere ne gravemini. Scitis enim, quantam, si hoe faciatis, a nobis gratiam inituri, quantaque nos voluptate cumulaturi sitis.

#### LXVI. Casto, Valerio, Diophantæ, Cyriaco, Antiochia presbyteris.

Lingua quidem raro ad vos scripsi; animo autem crebro ac frequenter. Quare ne totidem dumtaxat epistolas nostras esse existimetis, quot per chartam et atramentum accepistis, verum quot ad vos mittere cupivimus. Nam si rem ita reputare volueritis, sexcentæ profecto literæ ad vos a nobis missæ sunt. Sin autem nemo est qui perferat, non nostræ socordiæ, sed rerum difficultati silentium nostrum adscribi de-

(a) Coislin., Vatic, et Fabric, habent, Marcelliane

καθ έχάστην μετανιστάμενοι την ημέραν, άναγκαΐον είναι ενομίσαμεν εκπέμψαι αύτον, πολλά παραγγείλαντες τῷ χυρίφ μου τῷ εὐλαδεστάτφ διακόνφ Θεοδότω έπιμελείσθαι αύτοῦ διηνεχώς, και πολλήν αύτοῦ ποιείσθαι πρόνοιαν. Τούτο δε και αύτος κατορθωθήναι σπούδασον τῷ παιδὶ, καὶ πάντως ἡμῶν ἐπαινέσῃ τὴν συμβουλήν, και πολλήν είση της παραινέσεως ταύτης την χάριν ήμίν.

#### ZB'. Κάστφ, Οὐαλερίφ, Διοφάντη , Κυριαχῷ, πρεσδυτέροις Αντιοχείας.

Ότι μέν ήμας απέλιπεν ο κύριος μου ο τιμιώτατος και εύλαδέστατος πρεσδύτερος Κωνστάντιος, άλγω. δτι δε ύμας άπείληφε, χαίρω, και μειζόνως χαίρω, ή έχεῖνο άλγῶ α. Εὐ γὰρ οἶδ' ὅτι εἰς ἀχύμαντον ὁρμιεί λιμένα, την ύμετέραν άγάπην. Κάν γάρ μυρίαι πανταχόθεν περιεστήχωσι ταραχαί, και πολλά έγείρηται τὰ χύματα, άλλὰ τοιαῦτα τὰ ὑμέτερα, ώς καλ έν χειμώνι γαλήνης άπολαύειν λευχής, διά την προσούσαν όμεν άνδρείαν, και την άπερίτρεπτον άγάπην καλ διάθεσιν. Ίδόντες τοίνυν αύτον ώς υμίν πρέπον έστι, πάντα αύτῷ γενέσθαι παρακλήθητε. Ίστε γάρ όσος ύμιν κείσεται μισθός, είκη και μάτην έπηρεαζόμενον άνέχειν σπουδάζουσιν. Οὐδὲ γὰρ ἡμεῖς ἄλλο τι ζητούμεν, άλλ' ώστε μηδέν αύτον παρά το δίκακον έπηρεασθήναι, και μάτην » άγεσθαι και περιάγεσθαι, έν δικαστηρίοις σπαραττόμενον ύπερ ών στεφανοῦσθαι αύτον και άνακηρύττεσθαι έδει. Και ύπερ μεν τούτου ταύτα αίτουμεν · ύπερ δε ήμων αύτων, ώστε συνεχώς ήμεν επιστέλλειν, και τά περί της ύγιείας τῆς ὑμετέρας εὐαγγελίζεσθαι. Εί γάρ καὶ πολλφ διειργόμεθα τῷ μέσφ τῆς όδοῦ, ἀλλ' ὅμως οὐ παυόμεθα διηνεχώς ύμας έπι διανοίας φέροντες c, και πλησίον ύμων [628] δντες, και καθ' εκάστην ύμιν συγγινόμενοι την ημέραν. Τοιούτοι γάρ οί της άγάπης όφθαλμοι των γνησίως είδότων φιλείν. Και τούτο ίστε και αύτοι σαφώς, επειδή και φιλείν ίστε γνησίως.

# **ΣΓ'**. Τραγκυλί**γ**φ<sup>δ</sup>.

Τὰ μέν άλλα πάντα είχει χρόνφ καὶ παραχωρεί παλαιούμενα και γηράσκοντα, και σωμάτων άνθη, και οικοδομημάτων μεγέθη, και λειμώνες, και παράδεισοι, και τα από της γης απαντα · μόνη δε ή αγάπη την έντευθεν διέφυγε βλάδην, και ού μόνον ού μαραίνεται χρόνου πλήθει, άλλ' οὐδὲ αὐτῷ διακόπτεται τῷ θανάτω. Διά δή τουτο και ήμεις, εί και μακρόν άπελείφθημεν χρόνον τῆς ἐμμελείας τῆς σῆς, ἀλλ' ἀχμάζουσαν αύτην διατηρούμεν, και γλώττη μέν νύν, γνώμη δε ἀεί. Διο και συνεχώς επεστάλκαμέν σου τή εύλαδεία. Έπειδή δε ή μίν περισπούδαστον μανθάνειν οί τὰ τῆς ὑγιείας ὁρμὰ ο τῆς σῆς (οίσθα γὰρ ὅπως αύτης άντεχόμεθα), εί δυνατόν γένοιτο, και βαδίως έπιτύγοις τινός του διαχομίζοντος ήμιν τὰ γράμματα, τά σαυτῷ πρέποντα ποιῶν, δηλον τοῦτο ποιησαι ημίν παρακλήθητι. Τὰ γὰρ καθ' ήμᾶς, τά τε ἐν 'Αρμενία,

lidem ἐπὶ διανοίας κεριφέροντες.
Codex Fabricii Τρανχυλίνω. Coislin. Ταχυλιανώ. Regius unus Codex sic epistolam incipit, τὰ μεν άλλα πράγματα είκει. Paulo post duo mss. οίκοδομημάτων κάλλο.

\* Alii όρμες, τεί όρμη.

τά τε εν θράχη, διηγήσεται σου τή γνησία και θερμή άγάπη ό τλ γράμματα έγχειρίζων.

#### ΖΔ'. Κυριακῷ ἐπισκόπφ.

'Ο δεσπότης μου Σώπατρος, ό τῆς 'Αρμενίας δρχων, 'Αρμενίας ταύτης εν ή νῦν ἐσμεν χαθειργμένοι, Άρξε μὲν `Αρμενίας ὡς πατήρ, ἐπεδείξατο δὲ περὶ ήμας θεραπείαν πλείονα ή πατήρ. Ταύτης αύτῷ τῆς εύνοίας άποδουναι την άμοιδην σπουδάζων τε καί ζητῶν, εὐρηχέναι μοι δοχῶ χαλλίστην όδὸν, τὴν μεμεριμνημένην σου καλ άγρυπνον ψυχήν, δι' ής δυνήσομαι αύτον άμείψασθαι. Πώς καλ τίνι τρόπψ; Υίός έστιν αύτῷ διατρίδων αὐτόθι χρόνον ήδη πολύν ἐπλ λόγων χτησιν. Τοῦτον ἐὰν σπουδάσης μετὰ προθυμίας ίδεζν, και τής σοι πρεπούσης άγάπης, και ποιήσης άπολαῦσαί τινος τῶν χρηστῶν 1, τὸ πᾶν ἐσόμεθα ἐχτετικότες. Ποίει δὲ τοῦτο, καὶ καθίστη γνώριμον αύτον και τοις εν τέλει, τοις και σοι γνωρίμοις, και δυναμένοις αύτῷ τὴν ἀλλοτρίαν ἡδίω τῆς ἐνεγκούσης ποιήσαι. Ούτω γάρ χαριή μέν έκείνω, χαριή δέ έμοι, χαριή δε σαυτώ, ανδρα χρηστόν και φιλάνθρωπον και χοινόν τῶν πενήτων λιμένα διά τοῦ παιδὸς ἀφελῶν.

### EE'. Μαρκιανῷ καὶ Μαρκελλίνφ <sup>8</sup>.

'Αρχούσαν έχετε παραμυθίαν της άθυμίας ής ύπομένετε, χαθώς επεστάλχατε, την φιλόσοφον ύμων γνώμην και ύψηλην, την άπερίτρεπτον και άκλινή διάθεσιν. "Ωσπερ γάρ τον χαῦνον καὶ διαλελυμένον ούδε γαλήνη, και το κετά ρούν φέρεσθαι, [629] ώφελήσαί τι μέγα δυνήσεται · ούτω τον στερρον, και συγκεκροτημένον, καλ νήφοντα οὐδὲ χειμών χαλεπός διασαλεύει ποτὲ, άλλὰ καὶ λαμπρότερον ἐργάζεται. Τοιαύτη γάρ των πειρασμών ή φύσις τοζς γενναίως αύτους φέρουσι πολλά χομίζει τά βραδεία, και λαμπρούς τούς στεφάνους. Ταῦτ' οὖν εἰδότες, χύριοί μου τιμιώτατοι καλ εύγενέστατοι, καλ άρκοῦσαν ἐν τοῖς δεινοίς ταύτην έχοντες την παραμυθίαν, μήτε θορυ**δεϊσθέ τινι τών γινομένων, μήτε διαλίπετε συνεχώς** ήμιν επιστέλλοντες. Έδουλόμεθα μέν γέρ και παρόντας ύμες ίδειν και περιπτύξασθαι. Έπειδή δε τοῦτο πέως ούχ ένι, άλλά πολλά τά χωλύματα, συνεχώς ήμεν επιστέλλειν μή κατοκνείτε, τὰ περί τῆς ὑγιείας δηλούντες της άμετέρας. Ίστε γάρ ήλίχον λ ήμιν γαριείσθε τούτο ποιούντες, και όσης ήμας έμπιπλατε σῆς εύφροσύνης.

#### Ες. Κάστφ, Θυαλερίο, Διοφάντω , Κυριακώ, πρεσδυτέροις `Αντιοχείας.

Τή γλώττη μεν όλιγάχις ύμων επέστειλα τή εύλοδεία, τη γνώμη δε συνεχέστερον και πυκνότερον, Μή δή τοσαύτας Ι είναι νομίζετε ήμιον τάς έπιστολάς, ζοας ὑπεδέξασθε διά χάρτου καὶ μέλανος, άλλ' δσας έπεθυμούμεν ύμιν διαπέμψασθαι. Εί γάο ούτω βουληθείητε δικάσαι, νιφάδες γραμμάτων παρ' ήμων πρός ύμας επέμφθησαν. Εί δε ούδεις ό διακομίζων, ού της ημετέρας όλιγωρίας, άλλά της των πραγμάτων

δή τούτο. 6 Coislin. Valic. et Fabric. Μαρχελλιανφ babent. Mox tres mss. Av Unopévete.

 h Tres mss. ήλίκα, unus ήλίκην.
 1 Vatic. Διοφάντω semper habet: in Reg. etiam ita legitur. Editi Διοφάντη hic; nam infra Διοφάντω habent. i Coisi. μή τοσαύτας quæ sequun vitiata sunt, sed bene habent in Edito. quas sequentur in aliquot mas-

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Tres mes. ħ ἐκεῖνος ἀλγῶ. Mox Coisl. ὁρμἢ λιμένα. Mox idem κάν μυρίαι, omisso γάρ, et infra idem ἐγείρηται τρατα. Tres mas. ἐπηρεασθήναι μηδὲ εἰκή καὶ μάτην.

Tres mss. ἀπολαύσαί τινος χρηστού. Ibid. Coislin. ποίες

δυσχολίας ή σιγή γίνεται. Ταύτα δε είπον, ίνα χαι γραφόντων ήμων, καὶ σιγώντων, την αὐτην περὶ τῆς ήμετέρας άγάπης τῆς περί ὑμᾶς φέρητε ψῆφον. Ήμεις γάρ οπουπερ αν ώμεν, εγχολάψαντες ήμων τη διανοίς την μνήμην την ύμετέραν πανταχού περιφέρομεν. Και νῦν δὲ χάριν ὑμιν ἴσμεν πολλήν, ὅτι τὸν χαλὸν μοναγὸν χαὶ μετά τῆς πρεπούσης ὑμῖν εὐνοίας ὑπεδέξασθε, καὶ τοὺς βουλομένους ἀκαίρως πρός αύτον φιλονεικείν ήμερωτέρους πεποιήκατε. Ούκ άρα μάτην έλεγον, οὐδὲ χολαχεύων ὑμᾶς, ὅτι χᾶν μυρία πανταχόθεν έγείρηται χύματα, έν γαλήνη τὰ ὑμέτερα. Οι γάρ ούτω ραδίως ετέροις ναυάγια δισλύοντες, εύδηλον ότι πόρρω τῶν κλυδωνίων ἐστήκατε. Γράφετε δή συνεχῶς ήμιν τὰ περί τῆς ὑγιείας τῆς ύμετέρας. Ίστε γάρ ὅπως ἡμῖν περισπούδαστον τοῦτο μανθάνειν. Τοσαύτην γάρ έχει την ίσχυν τὰ γράμματα ύμων, τὰ τὴν ρώσιν ύμων ἡμῖν ἀπαγγέλλοντα, δτι καὶ τοσούτοις περιεστοιχισμένοι δεινοίς, πολέμοις, θορύδοις, ταραχαίς, θανάτοις καθημερινοίς, ήνίκα αν τοσαύτας ύμῶν δεξώμεθα ἐπιστολάς, καὶ ἀναπτερούμεθα ύπο τῆς ἡδονῆς, καὶ μεγίστην ἐντεῦθεν καρπούμεθα την παραμυθίαν . Τοιούτον γάρ το φιλείν γνησίως, ώς καὶ διὰ γραμμάτων δύνασθαι τῶν τὰ τοιαύτα εὐαγγέλια ἐχόντων τοὺς τῷ σώματι χεγωρισμένους άναχτάσθαι ράδίως.

[630] ΞΖ'. Θεοδότφ διακότφ.

Αύτος μέν, χύριέ μου τιμιώτατε καλ εύλαδέστατε, των γουν εν 'Αρμενία άπηλλάγης κακών, ήμας δε μετά των ενταύθα θορύδων, μάλλον δε των θανάτων των χαθημερινών, ούχ ώς έτυχε λυπεί χαι το της σης κεχωρίσθαι γλυκύτητος, και της γνησίας και είλικρινους διαθέσεως. Γέγονε δε καλ ετέρα λύπης ταύτης προσθήχη b, ή μαχρά σου τῆς ἐμμελείας σιγή. Έξ οδ γάρ εντεύθεν άπῆρας, δευτέραν ταύτην εδεξάμεθα μόνην ἐπιστολήν · καὶ ταῦτα οὐκ ἐγκαλῶν λέγω, ἀλλ' άλγων. "Οτι μέν γάρ άδατος όδοιπόροις ή ένταῦθα φέρουσα όδὸς, οὐδεὶς άγνοεῖ · άλλά τοῦτο μὲν εἰς άπολογίαν σην άποχρων αν είη ε, είς δε ημετέραν παραπηθίαν ορφαίτως. αγγά και οι, αρτό ήτη ορλ τούτο ήτλιστα άλγουμεν, ότι και την λειπομένην ήμιν παραψυχήν της ἀποδημίας της σης και ταύτην ἀφηρήμεθα. Έπει ούν τοῦτο λυθηναι τέως ούχ ένι το άπορον, άλλ' ἐπιτείνεται καθ' ἐκάστην ἡμέραν τὰ δεινά, ἐτέρφ τρόπο την έχ της μαχράς σιγης άθυμίαν έγγινομένην ήμιν παραμυθήσασθαι παρακλήθητι, μεμνημένος τε ήμων διηνεχώς, καὶ ήνίκα ἄν γράφης, μακροτέμας ποιών τὰς ἐπιστολὰς, καὶ τοῖς περὶ τῆς σῆς ὑγείας τε καὶ εύθυμίας καὶ ἀσφαλείας ἐνδιατρίδων διηγήμασιν. Ούτω γάρ δυνήση το λείπον ήμιν έχ του χρόνου, έχ του μήχους παραμυθήσασθαι των επιστολών.

#### $\mathbf{E}H'$ . $T\hat{\boldsymbol{\varphi}}$ $a\dot{v}t\hat{\boldsymbol{\varphi}}$ .

Και τούτο σον τού θερμοτάτου και σφοδρού ήμων έραστου. Μετά μέν τὸ τὴν προτέραν άναγνωναι ἐπιστολήν, έδεξάμην καί δευτέραν, εν μιφ άμφοτέρας ήμέρα, και σφόδρα ήσθην. Είχε γάρ τι πλέον ή δευ-

Omnes καρπούμεθα παραψυχήν. Edit. παραμυθίαν.

τέρα, ούχι βήματα σὰ μόνον, άλλά και γράμματα σά ήμιν επιδειχνύσα ο και προσθήχην ήμιν πεποίηχεν ήδονης, ότι μή της ψυχης σου μόνον της θερμης καλ yvnolas, alla xal the defide meta dadilelas the είχονα έθεασάμεθα. Ποίει δη τοῦτο συνεχῶς, και την παραμυθίαν, ήν αύτος ήμιν και τουτον έπενόησας τον τρόπον, μετά δαψιλείας πάρεχε. Ένταῦθα γάρ σε έλχύσαι λοιπόν ού τολμώμεν τοσαύτα τῆς 'Αρμενίας τά κακά, και γειμών έτερος άπαντα διεδέξατο. "Οπου γάρ ἄν τις ἀφίκηται, χειμάρβους αίμάτων, πληθος σωμάτων νεχρών, οίχίας χατεσχαμμένας, πόλεις άνηρημένας δψεται. Ήμεζς δε δοχούμεν εν άσφαλεία εξναι ώσπερ εν δεσμωτηρίφ χαλεπφ, τφ φρουρίφ τούτ**φ** κατακεκλεισμένοι · ού μην άδείας άπολαύειν δυνάμεθα. διά τούς χαθημερινούς φόδους, διά τάς φήμας τῶν θανάτων γεμούσας, διά την συνεχώς προσδοχωμένην τῶν Ἰσαύρων ἔφοδον, διὰ τὴν τοῦ σώματος, ἡ μέχρι νῦν προσπαλαίομεν, ἀσθένειαν. 'Αλλ' δμως καλ εν τοσούτοις δντες κακοίς, ού μικράν και έν τοσαύτη περιστάσει χαρπούμεθα παραμυθίαν, όταν τὰ περλ της ύγιείας της σης εύαγγελιζόμενα ήμας δεχώμεθα γράμματα.

[631] ΕΘ'. Νιχολάφ πρεσθυτέρφ.

Καλ τούτο της γνησίας σου καλ θερμής άγάπης, τὸ έχ τοσούτου χαθήμενον διαστήματος περιτρέμειν ήμῶν τῆς σωτηρίας ἀ. Πρώην μὲν οὖν τόπους ἐκ **τόπων** άμείδοντες εν αύτη του χειμώνος τη άχμη, νυν μέν έν πόλεσιν, νῦν δὲ ἐν φάραγξι καὶ νάπαις διετρίδομεν, ὑπὸ τῆς τῶν Ἰσαύρων ἐφόδου πανταχόθεν ἐλαυνόμενοι. 'Οψε δέ ποτε λωφησάντων μικρόν των ένταυθα κακών, τὰς ἐρημίας ἀφέντες, ἐπὶ τὴν ᾿Αραδισσὸν χατεδράμομεν, ἀσφαλέστερον μέν τῶν ἄλλων χωρίων τὸ ἐν αὐτἢ φρούριον εὐρόντες (οὐδὲ γὰρ ἐν τῇ πόλει διάγομεν, επειδήπερ οὐδε τοῦτο ἀσφαλές), δεσμωτηρίου δὲ παντός χείρονα ὑπομένοντες οίκησιν. Μετά γάρ τοῦ χαθ' ἐχάστην, ώς είπείν, τὴν ἡμέραν ἐπὶ θύραις ήμιν είναι τον θάνατον, τῶν Ἰοαύρων πάντα ἐπιόντων, καὶ πυρὶ καὶ σιδήρφ καὶ σώματα καὶ οίκοδομήματα άφανιζόντων, καλ λιμόν δεδοίκαμεν, δν ή στενοχωρία καλ το πληθος των ένταυθα συνδραμόντων ποιείν άπειλεί. Και άρρωστίαν δε μαχράν την άπδ του χειμώνος και της συνεχούς φυγης έγγενομένην ήμιν ύπομείναντες, νῦν τὸ μὲν χαλεπὸν αὐτῆς διαπεφεύγαμεν, όλίγα δε αὐτῆς περιφέρομεν λείψανα. 'Αλλ' όμως καλ εν τοσούτοις δντες κακοίς • καλ τηλικαύταις περιστάσεσι, μεγίστην καρπούμεθα παραμυθίαν έχ τῆς ὑμετέρας ἀγάπης, τῆς θερμῆς, χαὶ γνησίας, και άπεριτρέπτου. Ταῦτ' οὖν είδότες, συνεχώς ήμιν εύαγγελίζεσθαι ( περί τῆς ύγιείας τῆς ὑμετέρας μή κατοχνείτε. Εί γάρ καὶ ἐκ τοσούτου καθήμεθα διαστήματος, άλλ' όμως τἢ τῆς ἀγάπης άλύσει μετὰ πολλής ύμιν συνδεδέμεθα τής άχριδείας. Χάριν δί έχω σου πολλήν τη τιμιότητι, ότι και των εν Φοινίκη πραγμάτων, και έν τοσαύταις ων ταραχαίς, πολλήν ποιή σπουδήν. "Αν ούν τι πλέον έχείθεν έπαγγελθείη, δηλώσαι ήμιν μη κατοκνήσης. Ήμιν γάρ ούδελς ούδαμόθεν ταχέως επιχωριάζειν άνέχεται, τῶν ὁδῶν

ο Coislin. έτέρα λύπη ταύτη προσθ.

• Edit. εἰς ἀπολογίαν σὴν ἀποχρῶν ἀν εἰη. Coislin. ἀπογρώντως ἀν εἰη. Reg. σὴν ἀποχρῶσαν εἰναι, εἰς δέ. Valic. lotum sie habet: ἀλλὰ τοῦτο ἰσμεν ἀπολογίαν σὴν ἀποχρῶσ ספר בוֹעאב.

d Edit. περιτρέμειν ήμῶν τῆς σωτηρίας. Coislin. et Savil. in textu ήμῶν τῆ σωτηρία. Reg. et Savil. in marg. ἡμῶν την σωτηρίαν.

Tres mss. ovtec deivoic. f Cojslin. ήμας εύαγγελίζεσθαι.

bet. Hæc autem dixi, ut sive scribamus, sive taceamus, eamdem de nostra erga vos caritate sententiam feratis. Nos enim, quocumque in loco simus, incisam ia animo nostro vestri memoriam circumferimus. Ac nunc quidem ingentem vobis gratiam habemus, quod probum monachum cum ea, quæ a vobis postulabatur, benevolentia suscepistis, cosque, qui importune adversus eum rixari cupiebant, mitiores reddidistis. Quare non frustra, nec adulandi studio illud dicebam, vos, etiamsi innumeri undique Auctus excitentur, in tranquillitate tamen esse. Nam cum ab aliis naufragia facile propulsetis, non est dubium quin ipsi procul a tempestate remoti sitis. Vos vero quam sæpissime, quæso, de vestra bona valetudine ad nos literas date. Neque enim ignari estis, quanto nobis studio sit id scire. Tanta enim vestrarum literarum, cum firmam vestram valetudinem nobis nuntiant, vis ac facultas est, ut quamvis tot ærumnis, bellis, tumultibus, perturbationibus, quotidianisque mortibus undique cingamur, tamen cum tot ejusmodi a vobis epistolas accipimus, præ gaudio volitemus, maximamque hinc consolationem sentiamus. Ilujusmodi quippe est sincerus amor, ut etiam per literas lætum hunc nuntium afferentes, eos qui corpore disjuncti sunt perfacile recreare ac relicere possit.

# LXVII. Theodoto diacono. (Arabisso, ut putatur, anno 406).

Ipse quidem, reverendissime ac religiosissime mi domine, iis saltem malis, quibus Armenia laborat, defunctus es: nos autem præter eos tumultus, imo quotidianas mortes quæ hic vigent, illud non vulgariter discruciat, quod a tua quoque suavitate, ac vera et sincera benevolentia divulsi sumus. Accessit etiam ad hujus mœroris cumulum diuturnum tuum silentium. Nam ex quo die hine discessisti, secundam hanc dumtaxat epistolam accepimus : nec vero bæc accusandi tui causa commemoro, sed dolore commotus. Nam quod iter istud ad nos viatoribus clausum sit, neminem fugit : verum ut hoc tibi excusationem affert, ita nos non perinde consolatur; quin potius hoc ipso quoque nomine potissimum angimur, quod sa quoque digressus tui atque absentiæ consolatione, quæ unica nobis erat, caremus. Quoniam igitur hæc difficultas in præsentia discuti non potest, verum pericula quotidie ingravescunt, velim alia ratione moestitiam eam, quam ex longo tuo silentio contraximus, minuendam cures, nimirum ut nostri memoriam numquam intermittas, et cum ad nos scribes, longiores epistolas facias, atque in exponendo valctudinis tux statu, animique tranquillitate et securitate moram trahas. Sic enim, quod nobis ex tempore deficit, ex epistolarum longitudine sarcire poteris.

#### LXV!11. Eidem. (Arabisso anno 406.)

Ad quoque tuum est, hoc est hominis acriter atque ardenter nos amantis. Lecta enim priore epistola, secundam insuper accepi, eodem utramque die;

magnaque lætitia sum affectus. Ilabebat enim posterior quiddam amplius : quippe non verba dundaxat tua, sed etiam scriptum tuum nobis indicabat; quod quidem voluptatem etiam nobis auxit : nec enim ferventis dumtaxat ac sinceræ animæ tuæ, sed etiam insuper manus imaginem conspeximus. Quare quain sæpissime id facias , quæso , ac solatium illud, quod nobis hac quoque ratione excogitasti, prolixe impertias. Huc enim te trahere minime jam audemus: tot Armeniæ mala sunt, ac tempestas altera omnia excepit. Nam quocumque tandem quispiam venerit, cruentos torrentes, cadaverum agmina, domos solo æquatas, urbes eversas perspiciet. Nos autem, tametsi periculo vacui esse videamur, in hoc præsidio, tamquam gravi quodam carcere conclusi, tamen ob quotidianos metus, ob rumores cadibus plenos, ob perpetuas Isauricarum excursionum exspectationes, ob corporis denique imbecillitatem, cum qua ad hune usque diem luctamur, tranquillitate ac securitate frui minime possumus. Sed tamen etiam inter tot mala non parvum solatium capimus, cum literas lætum de tua firma valetudine nuntium afferentes accipimus.

# LXIX. Nicolao presbytero. (Arabisso anno 406.)

Istud quoque sinceræ tuæ ac ferventis caritatis est. quod cum tanto a nobis intervallo dissitus sis, tamen de salute nostra sis sollicitus. Nuper quidem asperrima hieme loca subinde commutantes, nunc in urbibus, nunc in terræ faucibus et sylvis commorati sumus, ab Isaurorum incursibus undecumque expulsi. Tandem autem aliquando his malis nonnihil sedatis. loca deserta relinquentes, Arabissum confugimus, quod videlicet illius oppidi arcem reliquis locis tutiorem invenissemus: neque enim in oppido degimus, quia ne id quidem tutum est; est autem nobis hæc sedes quovis carcere deterior. Præter id enim quod singulos in dies, ut ita dicam, pro foribus nostris mors est, Isauris omnia invadentibus, atque igui et ferro tum corpora, tum ædificia delentibus, famem etiam, quam loci angustia et corum qui buc confugiunt multitudo minatur, pertimescimus. Ac præterea diuturno morbo, quem nobis hiems et perpetua fuga peperit, conflictati, etsi vim ipsius et acerbitatem nunc effugimus, nonnullas tamen adhuc ipeius reliquias circumferimus. Sed quamquam in tot malis ac tautis molestiis versamur, magnam tamen ex ferventi vestra et sincera atque constanti caritate consolationem capimus. Quæ cum sciatis, ne, quæso, de vestra sanitate quam sæpissime ad nos scribere gravemini. Quamvis enim tanto a vobis spatio divellamur : arctissimo tamen caritatis vinculo vobiscum devincti sumus. Tibi vero ingentem gratiam habemus, quod cum in tot tantisque perturbationibus verseris, non parvam tamen negotiorum Phæniciæ caram geris. Quapropter si quid novi illine afferatur, ne nobis id significare pigreris. Vix enim ulla ex parte quisquam ad nos commeare audet, quod omnes viæ, quæ huc ferunt, undique clausæ sint. Attamen essi crebro ad una literas mittere difficile sit, quoties poteris, hoc velim facias, atque et quid illic rerum geratur, exponas, et de vestra valetudine, de qua vehementer solliciti sumus, certiores nos facias.

#### LXX. Aphthonio, Theodoto, Chæreæ, presbyteris ac monachis. (Arabisso ::nno 406.)

Equidem ipse quoquo vos huc venire, ac videre cuperem : quoniam autem multa sunt que impediant, boe quidem nunc exposcere minime audeo: illud antem a vobis peto, ut quamvis procul sitis, precum tamen vestrarum, quæ multum valent, auxilium nobis afferatis. Nam hoe subsidium nee vetustate debilitatur, nec itineris longitudine dirimitur: verum quocumque in loco quispiam fiducia erga Deum, instar vestri, præditus versetur, iis etiam qui procul dissiti sunt hac ratione magnopere prodesse potest. Simul autem cum precibus literas quoque velim ad nos detis, quæ de vestra valetudine nos sæpe certiores faciant. Quamquam enim multi fluctus undecumque nos cingunt, nimirum et loci solitudo, et obsidio, et Isaurorum impetus, et quotidiana mors; nam perpetuo cum morte vivimus, in hac arce, non secus ac in carcere quodam inclusi, atque cum gravi corporis agritudine colluctantes : nihilominus tamen, etiamsi multæ sint nostræ calamitates, haud parvum hujusmodi malorum solatium in caritate vestra positum habemus. Quamvis enim haud diuturnam vobiseum consuctudinem habuerimus : tamen sinceræ ac serventis melleque dulcioris et sirma atque constantis benevolentiæ, quam et coram, et absentes ostenditis, periculum sæpe fecimus. Quapropter licet a vobis procul remoti, ac tot tantisque rerum acerbitatibus constricti, tamen in virtutis vestræ recordatione, non secus atque in portu 1 quodam quiescimus, aniplissimi thesauri instar vestram caritatem nobis esse existimantes. Ac quidem exacta hienie, atque exorto vere, gravi morbo liberati sumus : verum ipsius reliquias adbuc circumferimus, quas augent etiam Isaurici tumultus, qui numquam intermittant. Hæe igitar scientes, etiamsi procul a nobis abestis, nostri tamen, questo, semper memiplase, atque, cum licebit, crebras literas, lætum nobis de vestra valetudine auntium afferentes, ad nos mittere ne gravemini.

#### LXXI. Malcho. (Ab anno 404 ad 407.)

Nee animum dejice, nee præclarissimum beatæ filiæ tuæ discessum peccatis tuis adscribe. Etenim ad tranquillum portum appulit, atque in eam vitam, quæ nullum jam finem habitura est, pervenit, ac præsentis vitæ fluctibus erepta, in petra stat, ea omnia bona quæ collegit, tamquam in tutissime thesauro deinceps habens. Eoque nomine gaudere et exsultare ac lætitia perfundi convenit, quod ipsius animam, velut optimus agricola maturum fructum, communi omnium Domino exhibuisti. Hæe aliaque ex hujus-

 $^{6}$  Oinnes Mes., prato. Tamea præstare videtur vox.

modi rationibus confecta medicamenta tum tibi, tum ornatissimze dominze meze ipsius matri adhibens, mercedem pro his rebus vobis reconditam amplifica: ut non tantum optimze educationis nomine, verumetiam quad placido et grato animo pulcherrimum ipsius e vita discessum tuleritis, ingentem a benigno Deo mercedem accipiatis.

# LXXII. Alphie. (Cucuse anno 404.)

Etsi procul a te sejuncti sumus, tamen ea que cum laude geris, atque ingentem eam liberalitatem, qua in egentes uteris, audientes, gaudio et lætitia exsultamus. Ac nobis quidem in votis esset, te quoque convenire, magnasque præsenti gratias agere. Quoniam autem id minime licet; Isaurica enim mala ingravescunt, atque omnes viæ interclusæ sant; nec enim dubito, quin alioqui hue ipse accessisses, magnumque studium adhibuisses, ut ad nos usque accurreres: verum id nunc fieri nequit; ideiroo per literas te salutamus, atque oramus, ut cum licehit, quam creberrime ad nos scribas, deque tua totiusque domus tuæ valetudine certiores nos facias. Nec enim vulgarem, hic quoque degentes, ex ejusmodi tuis literis consolationem percipiemus.

#### LXXIII. Agapeto. (Cucuso anno 404.)

Etsi jam longum tempus effluxit, cum abs te sejuncti sumus, atque etiam magno itineris interval!o a te dirimimur : caritate tamen tecum adstringimur, atque in propinque commoramur, imo, ut rectius loquar, in ipsa mente, quocumque tandem in loco simus, te circumferimus. Usqueadeo ferventem illam et sinceram ac vehementem et constantem amicitiam. quæ tibi jampridem atque ab initio nobiscum intercessit, intimo pectore impressam habemus. Quin ipsi quoque, domine mi præstantissime ac summopere admirande, vividam erga te benevolentiam retinemus, nec eam vel ob temporis magnitudinem vel ob itineris longinquitatem debilitari atque exstingui sinimus. Quamobrem a te petimus, ut cum licebit, de tua valetudine crebro ad nos scribere ne graveris. Scis enim quantum ejus studiosi simus, quantamque a nobis gratiam initurus sis, hujusmodi ad nos literas mittens.

#### LXXIV. Il caychio. (Cucuso anno 401.)

Equidem ipse te videre cuperem, meque nec Isaurorum metus, nec corporis imbecillitas prohibere
posset, si mihi licitum esset, quo vellem, proficisci;
te autem, cum alioqui id arbitrii tui sit, ne sic quidem tralio, nec ut domo migres, atque ad nos accurras, te rogo. Sed quamvis id per anni tempus
liceat, tuque istud iter brevi exsequi possis (neque
enim magno intervallo disjuncti sumus), tamen ob
Isaurorum metum hue te trabere minime velim.
Verum hoc demum abs te peto, ut de tua valctudime
crebro ad nos scribas: neque enim, quominus id
facere possis, prædonum incursus impedimento erit.
Quamobrem hoc nos beneßcio, queso, affice, quad

πανταχόθεν, των ένταύθα φερουσών, άποτετειχισμένων. 'Αλλ' όμως εί καὶ έργωδες το πέμπειν προς ήμιξς συνεχώς, ήνίκα ἄν έξἤ, τοῦτο ποίει, τά τε ἐκεῖθεν πάντα δηλών, καὶ περὶ τῆς ὑγιείας ὑμών γνωρίζων, περὶ ῆς σφόδρα περισπούδαστον ἡμῖν μανθάνειν. Ο΄. 'Αφθονίφ, Θεοδότφ, Χαιρέα, πρεσδυτέροις καὶ μοτάζουσιν.

Εδουλόμην καὶ αύτὸς παραγενομένους ὑμᾶς ἐνταῦθα ίδεῖν· άλλ' ἐπειδή πολλά τὰ κωλύοντα, τοῦτο μέν ού τολμῶ νῦν ἀπαιτεῖν, ἀξιῶ δὲ, καὶ πόρρωθεν δντας, την άπο των πεπαρρησιασμένων εύχων ύμων παρέχειν συμμαχίαν ήμιν (αυτη γάρ ουτε χρόνφ μαραίνεται ή βοήθεια, ούτε όδοῦ μήχει διείργεται, άλλ' δπουπερ αν διάγη τις παρρησίαν πρός τον Θεόν έχων, καθάπερ οὖν καὶ ὑμεῖς, δύναται καὶ τοὺς πόρρωθεν δντας έντεῦθεν τὰ μέγιστα ώφελεῖν), μετὰ δὲ [632] των εύχων και γράμματα ήμιν παρέγειν τά συνεγώς περί τῆς ὑγείας ὑμῶν εὑαγγελιζόμενα . Εἱ γάρ καὶ πολλά τὰ πανταχόθεν ἡμῖν περιεστοιχισμένα χύματα, καὶ ἐρημία τόπου, καὶ πολιορκία, καὶ Ἰσαύρων ἔφοδος, και καθημερινός θάνατος (θανάτφ γάρ συζώμεν διηνεχεί, χαθάπερ εν δεσμωτηρίω, εν τῷ φρουρίω τούτφ συγχεχλεισμένοι, χαλ σώματος ἀσθενεία παλαίοντες χαλεπή), άλλ' δμως εί καὶ πολλαὶ αἰ περιστάσεις, ού μιχράν είς παραμυθίαν τῶν χαχῶν τούτων την υμετέραν έχομεν άγάπην. Εί γάρ και όλίγα ύμιν συνεγενόμεθα, άλλά πολλήν πείραν ύμων τῆς διαθέσεως είλήφαμεν, της γνησίας και θερμης και μέλιτος γλυχυτέρας, τῆς ἀπεριτρέπτου, τῆς σταθηρᾶς καί πεπηγυίας, ήν και παρόντες και απόντες επιδεί**πνυσθε.** Διὰ ταῦτα καίτοι καὶ πόρρωθεν ὑμῶν ὅντες, καί τοσούτοις συνεχόμενοι δεινοίς, ώσπερ εν λιμένι τινί b τἢ μνήμη τῆς ὑμετέρας ἀρετῆς ἐπαναπαυόμεθα, θησαυρόν μέγιστον την ύμετέραν άγάπην είναι νομίζοντες. Τῆς μὲν οὖν χαλεπῆς ἀρρωστίας ἀπηλλάγημεν, τοῦ χειμώνος παρελθόντος, καὶ ἐπιστάντος του ήρος, έτι δε τα λείψανα αυτής περιφέρομεν, απερ ἐπιτρίδει τῶν Ἱσαυριχῶν θορύδων ἡ συνέχεια. Ταῦτ΄ ούν είδότες, και πόρφωθεν δντες μεμνησθαί τε ήμων διηνεχώς μή χατοχνείτε, χαὶ γράφειν ήμιν συνεχώς, ήνίκα αν εξή, τα περί της ύγιείας της ύμετέρας. εύαγγελιζόμενοι.

#### ΟΑ'. Μάλχφ.

Μήτε άθύμει, μήτε άμαρτίαις λογίζου την καλλίστην άποδημίαν τής μακαρίας θυγατρός σου. Είς γάρ άκύμαντον κατέπλευσε ε λιμέγα, καλ πρό; ζωήν ήλθε μηκέτι πέρας έχουσαν, καλ τῶν κατά τὸν παράντα βίον κυμάτων ἀπαλλαγεῖσα, ἔστηκεν ἐπλ τῆς πέτρας, ἔσα συνήγαγεν ἀγαθά, ὥσπερ ἐν ἀσύλφ λοιπὸν ἔχουσα θησαυρῷ. Καὶ δεῖ χαίρειν ὑπὲρ τούτων, καὶ σκιρτἄν, καλ εύφραίνεσθαι, ὅτι τὴν ἐκείνης ψυχὴν, καθάπερ γεωργὸς ἄριστος καρπὸν ὥριμον, τῷ κοινῷ πάντων παρέστησας Δεσπότη. Ταῦτα καλ τὰ ἐκ τῶν τοιούτων λογισμῶν ἐπιτιθεὶς φάρμακα καὶ σαυτῷ, καὶ τἢ κυρία μου τἢ κοσμιωτάτη μητρὶ αὐτῆς, πλεόναζε τὸν ὑπὲρ τούτων ἀποκείμενον ὑμῖν μισθόν Γνα μὴ μόνον

\* Cuislin. κατέπαυσε. Edit. κατέπλευσε. Priorem pulo veram esse lectionem. τῆς καλλίστης άνατροφῆς, άλλά καὶ τοῦ πράως καὶ εθχαρίστως ἐνεγκεῖν  $^d$  τὴν καλλίστην ταύτην αὐτῆς ἀποδημίαν, πολλὴν παρὰ τοῦ φιλανθρώπου Θεοῦ λάσητε τὴν ἀντίδοσιν.

#### ΟΒ'. Άλφίφ.

'Ημεῖς εἰ καὶ πόρρω σου καθήμεθα, ἀλλ' ἀκούοντές σου τὰ χατορθώματα, χαὶ τὴν πολλὴν μεγαλοψυχίαν, ήν περὶ τοὺς δεομένους ἐπιδείχνυσαι, σχιρτῶμεν, εὐ− φραινόμεθα, χαίρομεν. Καλ έδουλόμεθα μέν καλ κατ' όψιν συντυχείν σου τή τιμιότητι, και πολλάς παρόντι [633] παρόντας όμολογησαί σοι χάριτας. Έπειδη ελ τούτο τέως ούκ ένι, διά το τὰ Ίσαυρικά μεν έπιταθηναι πλέον, και πάσαν άποτετειχίσθαι την όδον: εὖ γάρ οἶδ' ὅτι εἰ μὴ τοῦτο ἦν, καὶ αὐτὸς παρεγένου, καί πολλήν εποιήσω σπουδήν δραμείν έως ήμων. άλλ' έπειδή τοῦτο τέως οὐ δυνατόν, καλ γράφομεν, καί προσαγορεύομέν σου την τιμιότητα, καί παραχαλούμεν συνεχώς, ήνίχα αν έξή, ἐπιστέλλειν ήμίν, καὶ τὰ περὶ τῆς ὑγείας σου, καὶ τοῦ οίκου σου παντὸς ήμῖν εὐαγγελίζεσθαι. Ού γὰρ τὴν τυχοῦσαν, χαὶ ένταῦθα καθήμενοι, ἀπὸ τῶν τοιούτων γραμμάτων τῆς σῆς τιμιότητος χαρπωσόμεθα την παράχλησιν.

#### ΟΓ'. Άγαπητῷ.

Εί καὶ πολύς μεταξύ χρόνος, έξ οῦ τῆς θαυμασιότητος έχωρίσθημεν της σης, και της όδου δε αυτης πολύ τὸ μέσον • τὸ διεῖργον ήμᾶς, ἀλλ' ὅμως τἦ άγάπη συνδεδέμεθά σοι, καὶ πλησίον σου διατρίδομεν, μάλλον δέ και έν αύτη σε έχομεν τη διανοία, πανταγού περιφέροντες δπουπερ αν ώμεν. Και την έξ άρχῆς σοι πρός ήμᾶς γεγενημένην φιλίαν, την θερμήν και γνησίαν, την σφοδράν και άκλινη έγκολάψαντες ήμῶν ἔχομεν τῷ συνειδότι. Καὶ αὐτοὶ δὲ ἀχμάζουσαν την περί σε διάθεσιν διατηρούμεν, δέσποτα τιμιώτατε καὶ θαυμασιώτατε, οὐδεν ἀπὸ τοῦ πλήθους τοῦ χρόνου, οὐδὲ ἀπὸ τοῦ μήχους τοῦ κατὰ τὴν όδὸν άφιέντες αύτην άσθενεστέραν γενέσθαι. Παρακαλώ τοίνυν, ήνίχα αν έξή, και γράφειν ήμιν συνεχώς μή κατόκνει περί της ύγιείας της αής. Οίσθα γάρ όπως αύτης άντεχόμεθα, και ήλίκην ήμιν χαριή χάριν, τοιαύτα πρός ήμας διαπεμπόμενος γράμματα.

#### ΟΔ'. Ήσυχίφ.

Έγὼ μέν σε καὶ ἱδεῖν ἐπεθύμουν, καὶ οὐκ ἄν με ἐκύλυσεν οὕτε ὁ τῶν Ἰσαύρων φόδος, οὕτε ἡ τοῦ σώματος ἀσθένεια, εἴ γε ἐπ' ἐμοὶ τὸ κινεῖσθαι, ὅπουπερ ἐδουλόμην, ἔκειτο · σὲ δὲ, καίτοι κύριον ὅντα τούτου, οὐδὲ οὕτως ἔλκω, οὐδὲ ἀναστῆναι οἴκοθεν παρακαλῶ, καὶ πρὸς ἡμᾶς δραμεῖν ¹. ᾿Αλλὰ καὶ τῆς ὡρας τοῦ ἔτους τοῦτο ἐπιτρεπούσης, καὶ τῆς ἀποδημίας δι' ὀλίγου σοι γινομένης (οὐ γὰρ πολλῷ διειργόμεθα τῷ μέσψ), ὅμως ἐλκύσαι σε ἐνταῦθα οὐκ ἄν ἐλοίμην, διὰ τὸν τῶν Ἰσαύρων φόδον. Παρακαλῶ δὲ συνεχῶς ἡμῖν τὰ περὶ τῆς ὑγιείας ἐπιστέλλειν τῆς σῆς · οὐ γὰρ δήπου καὶ πρὸς τοῦτο κώλυμα τῶν ληστῶν ἔσται σοι ἡ καταδρομή. Δίδου δὴ ταύτην ἡμῖν

Coislin. ύμων ήμιν εὐαγγελιζόμενα. Valic. ύμων ήμας...
 Μοχ Coislin. ήμιν περιεστοίχισε κύματα.
 Mss. ώσπερ ἐν λειμῶνί τινι.

d Coislin. Uneverzeiv.

e Sie mss. omnes: in Edit. το μέσον desiderabatur. In fra Coislin. δπου περ αν ώμεν· ούτως την έξ άρχης σει καλ ανωθεν γενομένην πρός ήμας φιλίαν. Sic eliam Reg. et Vatic. qui tamen hase transponunt, ούτω την ανωθεν καὶ έξ άργης.

[ Coislin. ἀναδραμεῖν.

thy yaper, public to obser, and educior, and makλήν παρέγουσαν ήμεν την εύφροσύνην. Οίσθα γάρ τλίκα τιμέν χαριξί, ταύτην περί τιμάς έπιδεικνύμενος The prioriular.

ΟΕ'. 'Αρματίφ.

Τί τουτο; Ίνα μὲν μετὰ ἀδείας ἐπιτάττωμεν τοῖς σολ προσήχουσιν άνθρώποις, έν οξι άν δεώμεθα, [654] πρικήν παρέσχες την έξουσίαν. Ου όξ μάλιστα έδεδμεθα, τούτου ήμας άπεστέρησας, των γραμμάτων λέγω των σών, των περί της ύγτείας της σης ήμίν άπαγγελλόντων. Ούχ οίσθα ότι τοίς μάλιστα φιλούσι γνησίως τούτο μάλιστα περισπούδαστον και ποθεινόν, καθάπερ ούν και ήμιν νύν; Εί τοίνον βούλει ήμιν χαρίσασθαι, δέσποτά μου τιμιώτατε, άφείς το κελεύειν τοίς σοίς άνθρώποις θεραπεύειν ήμας έν ταίς γρείαις ταίς σωματικαίς (ούδενδς γάρ δεόμεθα τούτων, άλλά πάντα ήμεν ώς έχ πηγών έπιρρεί), αύτος διά χάρτου μικρού και μέλανος την μεγίστην ήμιν πάρεχε χάριν, καλ ής μάλιστα ἀπολαύειν ἐπιθυμοῦμεν. Αυτη δέ έστι το συνεχώς ήμιν γράφειν περί τῆς ύγιείας τῆς σῆς, καὶ τοῦ οἶκου σου παντός. Εἰ μέν γάρ δυνατόν ξεν και συγγενέσθαι ήμας άλλήλοις, κάν άνέστησά σε οίχοθεν, κάν έν μεγίστης ήτησα χάριτος μέρει, τὸ τὸν θερμόν σε • οῦτως ἐραστὴν ἡμῶν ὅντα και κατ' δύιν ίδειν αύτην. Έπει δε τούτο ό των Ίσαύρων εχώλυσε φόδος, την γουν άπο των γραμμάτων ήμιν παραμυθίαν πάρεχε δαψιλώς, και το πάν άπειλήφαμεν.

#### OG'. Xalzıbia.

Έγω μέν σφόδρα έπιθυμω σύν ήμιν είναι τόν δεσπότην μου τὸν τ:μιώτατον πρεσδύτερον b. Εί δὲ τὸ παραγενέσθαι αὐτόθι τοῦτον οἶσθα λυσιτελές, προτιμώ της ένταυθα αύτου παρουσίας την άδειαν αύτου, καί το της επικειμένης απαλλαγήναι ταραχής. Μή τοίνυν νομίσης αύτὸν χωλύεσθαι παρ' ήμῶν, εἰ βούλοιτο άποδημείν. Ήμεις γάρ έως τοῦ νῦν διά τοῦτο αύτον επέσχομεν, ώς ού σφόδρα της του πράγματος φύσεως άπαιτούσης αύτοῦ την παρουσίαν, καὶ δεδοιπότες μήποτε είς τάς των Ίσαύρων έμπέση χείρας. Εί δὲ οῦτως ἀναγχαίον τὸ αὐτόθι παραγενέσθαι, χαὶ παρακαλούμεν και προτρεπόμεθα ο άψασθαι της άποδημίας. Κάν γάρ τῷ σώματι χεγωρισμένοι ὧμεν, άλλά τη της άγάπης άλύσει μένομεν πρός αύτον συνδεδεμένοι. Μηδέν σε θορυδείτω, παραχαλώ, τών συμπιπτόντων χαλεπών. "Οσφ γάρ πλείους αι περιστάσεις, τοσούτω σοι μείζων ή πραγματεία, καλ πλείων ο μισθός, και ή άντίδοσις παρά του φιλανθρώπου Θεοῦ, ἄν εὐχαρίστως φέρης καὶ γενναίως τὰ συμδαίνοντα 4. Ούτω γάρ και ταύτα εύκαταγώνιστα ξσται, και ό εκ της τούτων ύπομονης σοι τικτόμενος καρπός εν τοίς ούρανοίς δαψιλής έσται, και πολύ μείζων τῶν παθημάτων.

b Τον τιμιώτατον πρεσδύτερον, frequens honorisappellatio tum apud Chrysostomum, tum alibi. Ib. Coislin. αὐτόθι, τούτω oloθα.
<sup>c</sup> Duo mss. προτρέπομεν. Paulo post iidem ταῖς τῆς

άγαπης άλύσεσι.
d Cuislin. τὰ συμπίπτοντα.

#### ΟΖ'. 'Ασυγκριτία.

Καὶ Εμπροσθεν Επέσταλκά σου τή τιμιότητι, δτε καί σε μετά των παραγενομένων άριθμούμεν κατά [635] τὸν τῆς ἀγάπης λόγον, καὶ νῦν τὸ αὐτὸ λέγομεν, ότι τη γνώμη παραγέγονας. Εί δὲ ή ἀσθένεια του σώματος διεχώλυσε, χαί οι θόρυδοι οι την Άρμενίαν κατειληφότες, ήμεζς άπο τῆς γνώμης καὶ τῆς προαιρέσεως την αύτην περί της διαθέσεώς σου ψηφον έχομεν, ήνπερ και ξμπροσθεν. Μή τοίνυν καταφρόνει συνεχώς ήμιν επιστέλλειν, καλ εί σοι λέλυται τά της άρχωστίας, και περί της ύγειας σου δηλούν. Έπει και νύν σφόδρα ήλη ή : αμεν, άκούσαντές σε έν άβρωστία είναι. Ίν' ούν μή μεριμνώμεν περί τούτου, διά τάγους ήμιν δήλωσον, εί πρός ύγείαν σοι τά τῆς άρρωστίας μεταδέδληται.

# ΟΗ΄. 'Ρωμανῷ πρεσθυτέρφ.

Ού μέχρι τῆς 'Αρμενίας μόνον ε, οὐδὲ τῆς Καππαδόχων χώρας, άλλά καὶ πορρωτέρω, τῆς ἀγάπης σου και της διαθέσεως, ην περι ημάς επεδείζω διηνεχώς, σάλπιγγος λαμπροτέρα ή φήμη παραγέγονε. Διόπερ καλ ήμεζς σφόδρα καλλωπιζόμεθα έπλ τή διαθέσει τῆς εύλαδείας σου, καὶ μακαρίζοντές σε οὐ διαλιμπάνομεν, καί σου δεόμεθα συνεχῶς ἐπιστέλλειν ήμιν περί της ύγείας της σης. Εί γάρ και έν έρημία καθήμεθα, καλ πόρρω ύμων άπωκίσμεθα, άλλ' όμως τή της άγάπης άλύσει συνδεδέμεθά σοι, ήν έξ άρχης διάθεσιν περί την σην τιμιότητα έπεδειξάμεθα, ταύτην, μάλλον δε και πολλφ πλείονα και θερμοτέραν νῦν Εχοντες. Οὐδὲν γὰρ ὑμᾶς οῦτε τοῦ χρόνου τὸ πλήθος, ούτε τής όδου το μήχος ράθυμοτέρους είς τούτο πεποίηχεν, άλλά και σπουδαιοτέρους. Ταύτ' ούν είδως, δέσποτά μου τιμιώτατε καλ εύλαδέστατε, και λογισάμενος ήλίκην ήμιν χαριή χάριν συνεχέστερον ἐπιστέλλων, γράφε ήμιν τὰ περί τῆς ὑγείας τῆς σῆς, καὶ προηγουμένως διηνεκῶς ἐν ταῖς ἀγίαις σου πεπλυπελοί ερχαιί. [λα και ξκ τοσοριου καθήμενοι διαστήματος, πολλήν καὶ ἐντεῦθεν καρπωσώμεθα την συμμαχίαν.

# 00. Γεμέλλφ.

Τί τοῦτο; "Ότε ή τοσαύτη καὶ τηλικαύτη πόλις έορτην άγει λαμπράν (τοῦτο γὰρ την άρχην χαλῶ την σήν), τότε ήμας έν πλείονι κατέστησας κατηφεία, μαχράν ούτω σεγήσας σεγήν; Καὶ εἰ μὲν ἄλλος τις ήν των πολλών ο τούτο πεπονθώς, και την αίτιαν ραδίως αν εύρον. Τίς δέ έστιν αυτη; Ειώθασιν οί πολλοί τῶν ἀνθρώπων, ἡνίχα ἄν μείζονος ἀρχῆς έπιλάδωνται, και έν δγκφ φρονήματος γίνεσθαι μείζονι επι ος της σης πελαγουδευείας διγοσοδείν είδυίας, και άκριδως διεσκεμμένης των επικήρων τούτων και ρεόντων πραγμάτων την φύσιν, και ούκ ἀπατωμένης τοῖς ἐπιτρίμμασι χαὶ ταῖς ὑπογραφαῖς 「, άλλά γυμνά τῶν προσώπων τὰ πράγματα καταμανθανούσης, την αίτίαν ού δύναμαι της σιγης εύρειν. Άλλ' ότι μεν ήμας όμοίως έρας και νύν ώσπερ και ξμπροσθεν, [636] μάλλον δε μειζόνως νῦν ή ξμπροσθεν, οίδα σαφώς. Τίνος δε ενεχεν ούτω διαχείμενος τοσούτον ἐσίγησας χρόνον, είπεῖν οὐχ ἔχω, ἀλλά καὶ δι' αύτο μέν ούν τουτο μάλιστα άπορω. Λύσον δή ήμιν το αίνιγμα δι' έπιστολής, εί μή βαρύ, μηδέ έπαχθές. Καὶ πρό τῆς ἐπισιολῆς ἐκείνης τοὺς ταύτην

e Duo mas. ου μέχρι της 'Αρμενίων μόνον. Infra omnes mss. nostri σάλπιγγός λαμπρότερον

f Καὶ ταῖς ἐπιγραφαίς Coislin. Ibid. Coislin. et Reg τῶν προσωπείων.

<sup>•</sup> Coisiin. οἰκοθεν, καὶ ἐμίγης ἡμῖν τῷ τῆς σῆς χαριτος μέρει του τὸν θερμόν σε, longe diverso sensu. Mox Idit. καὶ κατ' ὁψιν ἰδειν αὐτήν. Sed αὐτήν abest a Coisiin. et supervacaneum est.

et tibi facile ac pronum est et ingentem nobis voluptatem affert. Nec enim te fugit, quam gratam nobis rem facturus sis, hac benignitate ac munificentia erga nos utens.

#### LXXV. Harmatio. (Cucuso anno 404.)

Quid hoc esse dicam, quod ut hominibus tuis, in iis rebus, in quibus eorum opera nobis opus fuerit, arbitratu nostro imperemus, nobis concessisti : id autem quod magnopere expetebamus, nobis cripuisti, boc est, literas tuas, quæ nos de tua valetudine certiores facerent? An nescis hoc lis, qui sincerissime amant, summæ curæ atque cupiditati esse, ut nunc quoque nobis est? Quamobrem si nobis gratificari est animus, reverendissime mi domine, desine, quæso, tuis hominibus imperare, ut nobis in iis rebus, quibus corpus eget, inserviant : neque enim his rebus ullo modo indigemus, quippe cum omnia nobis perinde atque a fonte affluant; verum ipse maximum nobis beneficium, quodque consequi summopere cupimus, per exiguam chartam et atramentum præbe. Id porro est, ut de tua totiusque tuæ domus valetudine nos quam sæpissime certiores facias. Nam si fieri posset, ut nos quoque mutuo congressu frueremur, etiam teipsum e domo excitassem, atque amplissimi beneficii loco abs te petivissem, ut te tanto nostri amore flagrantem oculis quoque cernere mihi liceret. Quoniam autem Isaurorum metus hoc prohibuit. eam saltem consolationem, quam literæ afferunt, copiose nobis præbe : idque nobis instar omnium erit.

#### LXXVI. Chalcidiæ. (Cucuso anno 404.)

Equidem dominum meum reverendissimum presbyterum nobiscum esse vehementer cupio. Sin autem ipsum istue proficisci commodum esse censes, cum periculi metu carere, atque urgente tumultu liberari, quam hic esse malo. Quamobrem ne illud existimes, ipsum a nobis prohiberi, si proficisci velit. Nobis enim eum adhuc retinendi causa ea fuit, quod negotii natura ipsius præsentiam non admodum requireret : atque item ea, quod ne in Isaurorum manus forte caderet, metueremus. Quod si eum istuc proficieci tam valde necesse est, eum et monemus et hortamur, ut iter suscipiat. Quamvis enim corpore sejungamur, tamen caritatis vinculis semper cum eo devincti sumus. Te autem oro, ne quid earum molestiarum, quæ eveniunt, animum tuum commoveat. Nam quo plures res adversæ sunt, eo quoque major tibi quæstus atque uberior merces a benigno Deo rependetur, si ca quæ accidunt, grato ac generoso animo feras. Hac enim ratione et hæc facilius superari poterunt, et fructus is qui ex horum perpessione ac tolerantia tibi in cælis comparatur, amplior et copiosior erit, multoque major quam calamitates et cruciatus, quos subiisti.

#### LXXVII. Asyncritiæ.

Etiam antehac illud tibi per literas significavimus,

Patrol. Gr. 1.11.

nos te, quantum ad caritatem attinet, in corum qui ad nos venerunt numero reponere: et nunc rursus istud ipsum dicimus, nimirum te animo ac voluntate venisse. Quod si corporis imbecillitate, ac tumultibus iis qui Armeniam invaserunt, prohibita es: nos tamen ex tua voluntate animique sententia idem de tua benevolentia judicium habemus, quod prius habuimus. Quare ne quam sæpissime ad nos scribere negligas, nosque, niorbuinne depuleris, et qua valetudine sis, certiores facere. Quandoquidem nunc magnum animo dolorem accepimus, cum te ægram esse intelleximus. Quamobrem, ne de hac re laboremus, fac velim quam citissime sciamus num e morbo ad sanitatem redieris.

# LXXVIII. Romano presbytero. (Cucuso anno 405.)

Non in Armeniam dumtaxat et Cappadociam, sed etiam longius caritatis tuæ atque benevolentiæ, quam semper erga nos præstitisti, quavis tuba luculentior fama pervasit. Quamobrem nos quoque ob tuam istam benevolentiam magnopere gloriamur, nec te laudare intermittimus. Tu vero de tua valetudine quam sæpissime, quæso, ad nos scribas. Nam licet in solitudine, ac procul a vobis remoti simus, at caritatis tamen catena tecuni devincti sumus, eamdein videlicet, quam olim atque ab initio erga te benevolentiani præ nobis tulimus, imo etiam majorem ac ferventiorem nunc habentes. Nec enim aut temporis diuturnitas, aut viæ longitudo, segniores ad cam rem nos reddidit, imo etiam acriores ac diligentiores. Hac igitur cum minime ignores, domine mi reverendissime ac religiosissime, quantam crobrioribus tuis literis gratiam a nobis initurus sis, tecum reputans, de tua valetudine ad nos scribas velim, ac præsertim in tuis sanctis precibus memoriam nostri ne intermittas : quo, licet tanto intervallo abs te disjuncti. ingentem tamen hinc opem et auxilium accipiamus.

#### LXXIX. Gemello. (Cucuso anno 404 vel 405.)

Quidnam hoc est, ut cum tanta tamque præclara civitas luculentum festum agat ( sic enim magistratum tuum atque imperium voco), tum tu diuturno tuo silentio majorem nobis mœstitiam attuleris? Ac si quidem alius quispiam e vulgo esset, cui hoc accidisset, causam quoque nullo negotio invenissem. Quam tan. dem istam? Solent plerique mortalium, cum ad majorem dignitatem pervenerint, animos quoque simul attollere, ac majores spiritus sumere: at in te qui philosophari scis, ac caducarum harum et fragilium rerum maturam apprime nosti, nec fucis ac pigmentis deciperis, verum res ipsas larvis vacuas perspicis atque animadvertis, silentii causam reperire ucqueo. Et quidem illud pro certo habeo, me æque ac prius, imo etiam magis quam ante abs te amari. Quid autem sit, quamobrem, cum hoc erga me animo sis, tamdiu tacueris, dicere nequeo : imo boc quoque ipso præsertim nomine hæreo. Quare istud ænigma. nisi grave ac molestum est, nobis velim per literas. explices. Atque ctiam ante ipsas literas 60s, qui hance epistolam ad te perferunt, hoc est, deminum meum reverendissimum et religiosissimum presbyterum, insiusque comites, doce, id quod nobis ipsis persuasum est, nempe hoc tuum silentium a negligentia non fluxisse. Nam si hoc dixeris, satis id crit, ut ipsi comiter ac benigne a te excipiantur.

#### LXXX. Firmino. (Cucuso anno 404.)

Ad congressum tuum magno nobis damno morbus tuus fuit : ad caritatem autem ne tantillum quidem detrimenti attulit. Nam (a) vel semel te convenisse, natis superque fuit ad vehementem tui amorem in ; nimis nostris ciendum. Hujus autem rei causa ipse fuisti, qui ab ipsis initiis ingentem ac pene insanum nostri amorem præ te tulisti, nec nos, ut diutius tui periculum faceremus, exspectare passus es, verum ad primum aspectum nos cepisti, arctissimisque vinculis tecum astrinxisti. Ideo ad te scribimus, eaque quæ audire cupis, exponimus. Quænam autem hæc sunt? Bona valetudine sumus ; iter tuto confecimus ; quiete atque otio gaudemus; magnam omnium benevolentiam obtinemus; inenarrabilem denique consolationem percipimus. Nemo hic est qui nos exagitet, aut nobis negotium facessat. Quid autem nobis hoc in urbe usu venisse miraris, cum etiam iter ipsum tutissime confecerimus? Tu vero de tuis quoque rehus nos fac certiores, ut quemadmodum ex hac commemoratione voluptatem cepisti, sic etiam de tua valetudine certiores facti, magnam lætitiam capiamus. Nec enim te fugit, quantam iis, qui sincere amare norunt, voluptatem hoc injiciat, cum læti aliquid de iis, quos amant, accipiunt.

#### LXXXI. Ilymnetio Archiatro. (Cucuso anno 404.)

Numquam te apud omnes mirificis laudibus efferre desinemus, tum ut probum virum, tum ut præstautissimum medicum, tum ut eum qui sincere amare novit. Nam cum hic de morbo nostro sermones excitantur, in ejusmodi commemorationes tu quoque subeas necesse est, cumque ipsi eximiæ tuæ peritiæ ac benevolentiæ periculum fecerimus, beneficia abs te accepta silere non possumus, verum apud omnes ea prædicamus, maximam a nobis ipsis hac in re gratiam ineuntes. Tantum enim tui amorem animis nostris injecisti, ut etiamei belle valeamus, magno tamen emptum velimus, ut te huc trahere queamus, ut vel tuo conspectu frui liceat. Verum quoniam hoc partim oh itineris difficultatem, partim oh Isaurorum metum difficile est, nunc quidem hoc minime aggredimur : at illud petimus, ut quam sæpissime literas ad nos mittas. Eam enim, quam præsentia ipsa parit, voluptatem frequentibus literis nobis afferre poteris, morum tuorum melle eas illinens.

# LXXXII. Cytherio. (Scripta Cucusi anno 404.)

Brevis quidem nobis vobiscum istic fuit consuetudo: at amor, qui hinc ortus est, magnus et sublimis ac præclarus. Nam (b) ifs qui sincere amare sciunt,

(a) Hunc locum antea mutilum restituimus ex Mss. Regio et  $\operatorname{Coisliniano}$ .

(b) Hunc locum sic restituinus ex Cod. Regio, quem uni-

ad eam rem diuturno tempore minine opus est, verum brevi totum id perlici potest. Quod etiam nobis usu venit: quippe qui vestri amore perinde flagremus, ac si jampridem mutuam inter nos consuetudinem habuissemus. Ideo ad vos etiam scribimus, rerumque nostrarum statum exponimus, nempe nos commoda valetudine esse, atque in quiete et otio degere. Nec enim nobis dubiúm est, quin hæc nuntiantes, rem vobis gratam facturi simus. Vestras etiam literas vicissim petimus, quæ lætum eumdem nobis nuntium afferant. Igitur sæpe ad nos scribere ne gravemini, deque valetudinis vestræ statu læta nuntiare. Sic enim nobis, etiam in externa regione degentibus, gratissimum facturi estis, ea scribentes, quæ frequerater audire cupimus.

### LXXXIII. Leontio. (Cucuso anno 404.)

Civitate quidem vestra pulsi sumus, a caritate vero tua non item pulsi. Illud enim, hoc est ut istic maneremus, aut ejiceremur, in aliorum potestate siturn erat : hec autem in nostra. Quocirca nemo id nobis umquam eripere poterit; verum quocumque proficiscamur, caritatis tuæ mel semper circumferimus, magnamque ex tui recordatione voluptatem capimus, tuum erga nos amorem, studium, prudentiam, comstatem, hospitalitatem, alia denique omnia in unuma cogentes, tuæque virtutis imaginem effingentes. Quoniam igitur nos ita demernisti, ac tibi conciliasti, uz etiam præsentiam tuam imprimis appetamus, id autem nunc minime licet, consolationem eam, quæ ex literis percipitur, velim nobis præbeas. Nam cum tanta prudentia sis, per frequentes literas id assegui poteris ut voluptatem cam, quam præsentia tua secum accersit, nobis effingas.

# LXXXIV. Faustino. (Cucuso anno 404.)

Cucusum i incolumes venimus (hinc enim ordiemur, unde nos initium scribendi facere cupis), ac locum tumultibus vacuum reperimus, quietisque atque otii plenissimum, nec queniquam habentem qui nobis molestiam exhibeat, atque infestus sit. Quid autem mirum, si hoc nobis in urbe contingat, cum etiam desertissimum ac periculosum et suspectum iter, quod illinc huc ducit, sine metu ac negotio exegerimus, tutioraque omnia habuerimus, quam in urbibus quæ bonis legibus gubernantur? Læti igitur hujus nuntii mercedem nobis hanc pende, ut de tua valetudine quam creberrime ad nos scribas. Siguidem in magna quiete bic degentes, animi tui nobilitatem, ingenuitatem, improborum odium, loquendi libertatem, universum denique virtutum tuarum pratum sine ulla intermissione cogitatione nobis essingimus, tuique memoria delectamur, quemeumque in

cum habemus ad hanc epistolam : Billius idipsum legit qued in Regio habetur.

¹ Legit Vaticanus semper, Coccusum, vel Coccuson (Koxxouoóv); in Itinerario Antonini ejus est mentio frequens et semper Cocuson legitur. Vide quæ de illa urbe dicat Nicolanis Bergier, Des grands Chemins de l'Empire, p. 525. In aliis codicibus atque in editis, Cucusus (Kouxouoóc).

σοι χομίζοντας την ἐπιστολην, λέγω δη τον χύριόν μου τιμιώτατον καὶ εὐλαδέστατον πρεσδύτερον, καὶ τοὺς σὲν αὐτῷ δίδαξον, ὅπερ καὶ ἡμεῖς πεπείσμεθα, ὅτι ράθυμίας οὐκην ἡ σιγή. ᾿Αρκεῖ γὰρτοῦτο εἰπεῖν, εἰς τὸ τυχεῖν αὐτοὺς φιλοφροσύνης παρὰ τῆς σῆς θαυμασιότητος.

#### Π'. Φιρμίνφ.

Είς μέν την συνουσίαν σου μεγάλα ήμας το άρρωστείν σε έζημίωσεν· είς δέ την άγάπην ούδε μικρά παρέδλαψεν. Ήρχεσε γάρ ήμιν και το άπαξ σοι συγγενέσθαι, είς τὸ γενέσθαι σου σφοδρούς έραστάς. Τούτου δε αίτιος αὐτὸς, οὕτως εκ προοιμίων σφοδρόν καὶ μανικόν περί ήμας ἐπιδειξάμενος ἔρωτα, καὶ οὐκ άφεις δεηθήναι τῆς ἀπὸ τοῦ χρόνου πείρας, ἀλλ' ὁμοῦ τε φανείς, και έλων, και μετά άκριδείας σαυτῷ προσδήσας ήμας. Διά δή τούτο και ήμεις γράφομεν, και άπερ επιθυμείς άχουσαι δηλούμεν. Τίνα δε ταυτά ξατιν; Υγιαίνομεν. άδεως την όδον διηνύσαμεν. έντρυφώμεν ήσυχία και άπραγμοσύνη πολλή · πολλής παρά πάντων άπολαύομεν εύνοίας άφατον χαρπούμεθα παραμυθίαν. Ούδεις ὁ ελαύνων ενταύθα, ούδε ένογλών. Καὶ τί θαυμάζεις εί έν τῆ πόλει, ὅπου γε και την όδον μετά πολλης ηνύσαμεν της άδείας; Δήλου δή χαὶ αὐτὸς ήμιν τὰ σὰ, ἴν' ώσπερ σὲ τούτοις ήσαμεν τοις διηγήμασιν, ούτω καὶ αὐτοὶ πολλής ἀπολαύσωμεν της εύφροσύνης, τὰ περί της ύγείας της σής μανθάνοντες. Οίσθα γάρ ήλίκην εντίθησε την βδονήν τοίς φιλείν επισταμένοις γνησίως το χρηστόν τι περί των άγαπωμένων μανθάνειν.

#### ΠΑ'. Υμνητίφ = άρχιάτρφ.

Οὐ παυσόμεθά σε παρά πάτι θαυμάζοντες, καὶ ὡς άνδρα χρηστόν, καὶ ὡς ἰατρὸν ἄριστον, καὶ ὡς φιλεῖν είδότα γνησίως. "Όταν γάρ ήμιν ένταῦθα περί τῆς άρρωστίας ήμων γίνωνται λόγοι, έξ άνάγχης χαλ αύτος επεισέρχη τοίς διηγήμασι τούτοις, και τής πολλής σου και επιστήμης και εύνοιας πείραν λαδόντες, ού δυνάμεθα σιγή τὰς εὐεργεσίας χατέχειν, άλλ' είς ἄπαντας άνακηρύττομεν, ήμιν αὐτοίς τὰ μέγιστα γαριζόμενοι. Τοσούτον γάρ ήμιν φίλτρον ένέθηχας, ότι χαίτοι γε ύγιαίνοντες πολλοῦ ἄν ἐπριάμεθά σε ένταῦθα έλκύσαι, ώστε σε μόνον ίδειν. 'Αλλ' ἐπειδή τοῦτο ἐργῶδες, καὶ διὰ τὴν τῆς όδοῦ δυσκολίαν, καὶ διὰ τὸν τῶν Ἱσαύρων φόδον, τοῦτο μὲν οὺκ [637] έπιχειρούμεν τέως · άξιούμεν δε συνεχώς επιστέλλειν. Δυνήση γάρ ήμιν την έκ της παρουσίας ήδονην χαρίζεσθαι τή συνεχεία των γραμμάτων, τῷ μέλιτί σου τών τρόπων τὰ γράμματα άναχρωννύς.

#### ΠΒ'. Κυθηρίφ.

"Η μέν συνουσία ήμιν ή αὐτόθι βραχεία γέγονε πρός ὑμᾶς ή δὲ ἐντεῦθεν τεχθείσα ἀγάπη μεγάλη καὶ ὑψηλή καὶ γενναία. Τοῖς γὰρ γνησίως εἰδόσι φιλείν οὐ δεί εἰς τοῦτο χρόνου μακροῦ, ἀλλά καὶ ἐν βραχεί δυνατὸν κατορθῶσαι τὸ πᾶν. "Ο δή καὶ ἐφ' ἡμῶν γέγονε καὶ γεγόναμεν ὑμῶν ἐρασταὶ σφοδροὶ, ὡς πολλῷ συγγενόμενοι τῷ χρόνιο b. "Οθεν δή καὶ

b Reg. ώς πρό πολλού συγγενόμενοι του χρόνου.

ἐπιστέλλομεν τὰ καθ' ἡμᾶς δηλοῦντες, ὅτι τε ὑγιαίνομεν, καὶ ἐν ἡσυχία καὶ ἀπραγμοσύνη διάγομεν.
Τσμεν γὰρ ὅτι χαριούμεθα ταῦτα ὑμἰν ἀπαγγέλλοντες. Καὶ τὰ παρ' ὑμῶν αἰτοῦμεν γράμματα τὰ αὐτὰ
ἡμῖν εὐαγγέλια κομίζοντα. Μὴ δὴ κατοκνεῖτε γράψειν ἡμῖν συνεχῶς, καὶ τὰ περὶ τῆς ὑγείας ὑμῶν
εὐαγγελίζεσθαι. Οὕτω γὰρ τὰ μέγιστα καὶ ἐν ἀλλοτρίҳ διατρίδουσι χαριείσθε ταῦτα ἐπιστέλλοντες,
ἄπερ συνεχῶς ἐπιθυμοῦμεν μαθεῖν.

#### ΠΓ'. Λεοντίφ.

Τῆς μὲν πόλεως ὑμῶν ἀπηλάθημεν, τῆς δὲ ἀγάπης σου ούχ ἀπεληλάμεθα. Το μεν γάρ έφ' έτέροις ξχειτο. τὸ μένειν αὐτόθι ή ἐχδάλλεσθαι ε · τὸ δὲ, ἐφ' ἡμῖν. Διὸ οὐδεὶς ήμᾶς αὐτὸ ἀφελέσθαι δυνήσεται, ἀλλ' οπουπερ αν απίωμεν, πανταγού περιφέρομέν σου τλ μέλι τῆς ἀγάπης, καὶ ἐντρυφῶμεν τῆ μνήμη τῆς εὐγενείας τῆς σῆς, τὸν ἔρωτά σου τὸν περὶ ἡμᾶς, τὴν σπουδήν, την σύνεσιν, την φιλοφροσύνην, την φιλοξενίαν, τὰ ἄλλα πάντα συντιθέντες, καὶ τὴν εἰκόνα διαπλάττοντες τῆς σῆς ἀρετῆς. Έπεὶ οὖν οὕτως ἡμᾶς είλες και έχειρώσω, ώς και τής παρουσίας σου σφόδρα έπιθυμείν, τοῦτο δε ούχ ενι γενέσθαι νῦν, τὴν άπὸ τῶν γραμμάτων πάρεχε παραμυθίαν ἡμῖν. Δυγήση γάρ τη πυχνότητι των έπιστολών σοφίσασθαι την έχ της παρουσίας ήδονην τοσαύτη χεχοσμημένος GUYÉSEL.

#### ΠΔ'. Φαυστίτφ.

'Αφικόμεθα είς την Κουκουσόν ύγιαίνοντες (έντεύθεν γάρ προοιμιάσομαι, δθεν καλ αύτος επιθυμείς άρχομένης d άχουσαι τῆς ἐπιστολῆς), καὶ εὐρήκαμεν χωρίον θορύδων καθαρόν, και πολλής μεν άπραγμοσύνης, πολλής δὲ γέμον ήσυχίας, καὶ οὐδένα τὸν [638] ἐνοχλοῦντα οὐδὲ ἀπελαύνοντα ἔχον. Καὶ τί θαυμαστόν εί εν τῆ πόλει τοῦτο, ὅπουγε τὴν ἐρημοτάτην όδον και επισφαλή και υποπτον, την έκειθεν ένταυθα φέρουσαν άδεως και άπραγμόνως διήλθομεν, πλείονος άπολαύσαντες • άσφαλείας ή έν ταίς εύνομουμέναις των πόλεων; Τούτων τοίνυν ήμιν των εύαγγελίων δίδου τον μισθον, συνεχώς ήμιν έπιστέλλων περί της ύγειας της σής. Και γάρ εν ήσυχια πολλή διάγοντες ενταύθα διηνεχώς άναπλάττομέν σου της διανοίας το εύγενες, το έλευθέριον, το μισοπόνηρον 1, τὸ πεπαρόησιασμένον, ἄπαντα τῶν ἀρετῶν σου τὸν λειμώνα, και έντρυφώμεν τη μνήμη, οπουπερ αν

De Hymnetio supra : monet hic Fronto Ducæus in uno codice legi Υμμητίω ἀρχιάτρω. Alji ἀρχιήτρω.

c Reg. η έλαύνεσθαι.
d Vox άρχομένης, que ab Interprete lecta fuit, decrat ενω.
Editis.

Coislin. ἀπολαύοντες.
 Coislin. τὸ ἔλευθέριον, τὸ φιλικὸν, τὸ μισοπ.

φπίωμεν πανταχοῦ σε περιφέροντες, καὶ μεθ' ὑπερδολῆς ἐκκαιόμενοι τῷ φίλτρι; τῷ περὶ σέ. Διὸ καὶ
ἐπιθυμοῦμεν καὶ ἐνταῦθά σε παραγενόμενον ἰδεῖν.
Ἐπεὶ δὲ τοῦτο ἐργῶδες, ἐπὶ τὸν δεὐτερον ἐρχόμεθα
πλοῦν, καὶ τὴν διὰ τῶν γραμμάτων αἰτοῦμεν παράκλησιν. Καὶ γὰρ μεγίστη παραψυχὴ ἡμῖν ἔσται τὸ
συνεχῶς δέξασθαι ἐπιστολὰς εὐαγγελιζομένας ἡμῖν
περὶ τῆς ὑγείας τῆς σῆς.

#### ΠΕ'. Λουκίφ ἐπισκόπφ.

Εί και πολλώ τῷ μέσω τῆς όδοῦ διεστήκαμεν τῆς εύλαδείας τῆς σῆς, άλλ' όμως ούχ Ελαθεν ήμας τὸ μισοπόνηρόν σου της γνώμης, και πως ήλγησας επί τοίς τηλικαύτα παρανομήσασι καλ τοσούτων σκανδάλων εμπλήσασι την οίχουμένην. Διά τοῦτό σοι χάριτας όμολογούμεν, και θαυμάζοντές σε και μακαρίζοντες ού παυόμεθα, ότι έν τοσούτφ κακών φορυτῷ, τοσούτων κατά κρημνών φερομένων και σκοπέλων, αύτὸς την όρθην όδὸν ούκ ἐπαύσω βαδίζων, αἰτιώμενός τε τὰ γεγενημένα, ἀποστρεφόμενός τε τοὺς ἐργασαμένους, ώς σοι πρέπον έστίν. Διὸ δή καὶ παρακαλούμεν έπιμείναι τη καλή ταύτη προθυμία, καί μείζονα ἐπιδείξασθαι τὸν ζήλον. Οἶσθα γάρ ήλίχος ύμιν έσται ό μισθός, οία τὰ βραδεία, πηλίχοι οί στέφανοι, όταν τοσούτων δντων τών ταραττόντων αὐτοί την έναντίαν φέρησθε, μεγίστην τοίς παρούσι κακοίς έντευθεν διδόντες την διόρθωσιν. "Οτι γάρ, εί βουληθείητε στηναι γενναίως, καν όλίγοι τον αριθμόν ήτε. περιέσεσθε των πλειόνων των έπι κακία καλλωπιζομένων, ούδεις άντερει. Άρετης γάρ ισχυρότερον ού-, δέν, καὶ τοῦ ταῦτα ζητεῖν ὁ τειχίζει τὰς Ἐκκλησίας. "Εχοντες τοίνυν την γνώμην άρχοῦσαν ύμιν είς τδ πολλήν παρά θεου ροπήν επισπάσασθαι, τά παρ' έαυτων είσενεγκείν παρακλήθητε, τείχος μέγιστον ταίς πανταχού της οίχουμένης Έχχλησίαις διά της γνώμης ταύτης γινόμενοι.

#### Πς. Μάρη επισκόπφ.

Καὶ ήνίκα προοίμια είχεν ὁ χειμών ὁ τὴν Έκκλησίαν διασαλεύσας, ούχ Ελαθεν ήμας το όρθον χαλ άπερίτρεπτόν σου της γνώμης και νύν ότε ηυξήθη [639] τὰ κακὰ, ἔγνωμεν πάλιν τὴν εὐλάδειαν τὴν σὴν τοίς αύτοίς ἐπιμένουσαν. Διὸ καὶ ἐκ τοσούτου καθ-. ήμενοι διαστήματος καὶ τὴν ὀφειλομένην ἀποδιδόαμεν πρόσρησιν, καὶ μακαρίζομεν καὶ θαυμάζομεν, ότι, των πλειόνων έαυτούς χαταχρημνισάντων, οίς είς τάς Έχχλησίας παρηνόμησαν, αύτὸς την ἐναντίαν τοῖς άλλοις ήλθες όδον, τούς τε ταῦτα τολμήσαντας άποστρεφόμενος, και επί της σοι πρεπούσης μένων έλευ. θερίας. Έννοῶν τοίνυν ἡλίχον τοῦ χατορθώματος τούτου τὸ μέγεθος καὶ τὸ μὴ συναπαχθῆναι τοῖς πονηρευομένοις, καὶ ὅτι όδὸς ἔσται καὶ προοίμια τῆς τῶν χαχών διορθώσεως ή άπερίτρεπτος ύμων αυτη γνώμη καὶ ἀκλινής, αὐτός τε ώς σοι πρέπον ἐστὶν στῆναι γενναίως παρακλήθητι, πούς τε άλλους οῦς ἄν οἶός τε ής άλείφειν. Οϋτω γάρ άρχέσει είς συμμαχίαν ύμιν αύτη ή πρόθεσις, του. Βεού την γνώμην ψειών άποδεχομένου την εν τοσαύτη συγχύσει τὰ ἀρθὰ ελομένην, καὶ την παρ' εαυτοῦ παρέχοντος ροπήν.

#### ΠΖ'. Εὐλογίφ ἐπισκόπφ.

Ήμεις καν πρός αύτας άφικώμεθα τῆς οίκουμένης τάς ἐσχατιάς, ἐπιλαθέσθαι σου τῆς ἀγάπης οὐ δυνάμεθα, άλλά πανταχού περιφέροντες άπιμεν ούτως ήμας είλες και έχειρώσω, δέσποτά μου τιμιώτατε και εύλαδέστατε, έπει και νῦν ἐν Κουκουσῷ καθήμενοι, τῷ πάσης τῆς χαθ' ἡμᾶς οἰχουμένης ἐρημοτάτφ χωρίφ, ού παυόμεθα διηνεκώς την χρηστότητα, την γλυκύτητα, την τῶν τρόπων ἐπιείκειαν, τὸ γνήσιον τῆς διαθέσεως, το πεπυρωμένον, το σφοδρόν, τον ζηλον σον φλογός σφοδρότερον, την άλλην άπασάν σου άρετην άναλογιζόμενοι, καὶ τῶν λογισμῶν τούτων τῆ μνήμη έντρυφώντες, και πρός ἄπαντας άνακηρύττοντες το στερρόν της γνώμης, το άπερίτρεπτον, όπερ έπεδείξω πρός τους πολεμήσαντας ταίς Έχκλησίαις και τοσούτων σχανδάλων την οἰχουμένην ἐμπλήσαντας · εί χαλ τά μάλιστα τοῦτο οὐ δείται τῆς ἡμετέρες γλώττης: σάλπιγγος γάρ λαμπρότερον αύτὸς πάσι τοῖς κατά την άνατολην και πορρωτάτω ούσι διά τῶν ἔργων αὐτων ανεδόησας. Υπέρ τούτων χάριτας όμολογουμεν, μακαρίζομεν, θαυμάζομεν καὶ παρακαλούμεν τὸν αὐτον παραμείναι ζηλον επιδειχνύμενον. Ούδε γάρ ίσον έστι, κατά φούν των πραγμάτων φερομένων, όρθότητα επιδείχνυσθαι, και πολλών δντων τών επιχειρούντων καταλύσαι τὰς Έκκλησίας μηδὲν ἐκείθεν παραλογίζεσθαι, άλλά μένειν άκλινη, τούτους άποστρεφόμενον μετά της προσηχούσης άνδρείας. Ού γάρ μιχρά αυτη, άλλά και σφόδρα μεγίστη των καχών διόρθωσις. "Ότι δὲ τῆς σῆς εὐλαδείας οὕτω διαχειμένης πάντες οι κατά την Παλαιστίνην χύριοί μου τιμιώτατοι και εύλαδέστατοι επίσκοποι εψονταί σου τοίς ίχνεσιν, ούδεν οίμαι δείν άμφιδάλλειν. Οίδα γάρ ο σαρώς είν τοῖς τοιοτύοιος χατορθώμασεν ώσπερ [640] σώμα συνεχές χεφαλή, οδτως αύτους τή γλυχύτητί σου τῆς ἀγάπης συνῆψας καλ συνδεδέσθαι \* παρεσχεύασας, όπερ και τούτο μέγίστον δείγμα τῆς σῆς aperns.

# ΠΗ. Ίωάννη ἐπισκόπφ Ἱεροσολύμων.

'Απωχίσθημεν είς την Κουχουσόν >, της δε άγάπης της ύμετέρας ού μετφαίσθημεν. Τό μέν γάρ έφ' έτέροις ξχειτο, τούτο δὲ ἐφ' ἡμῖν. Διὸ δἡ ἐνταύθα διατρίδοντες και έχ τοσούτου χαθήμενοι διαστήματος, και επιστέλλομεν, και παρακαλούμεν ύμων την εύλάδειαν, την άνδρείαν ην έξ άρχης έπεδείξασθε άποστραφέντες τους τάς Έχχλησίας τοσούτων θορύδων έμπλήσαντας, ταύτην και νῦν διατηρείν, και άξιον των προοιμίων, μάλλον δέ και πολλώ λαμπρότερον προσθείναι το τέλος. Θύ γάρ μιχρός έντεῦθεν ύμιν κείσεται ό μισθός, όταν τούς τοσούτον χειμώνα έργασαμένους, και την οίκουμένην σχεδόν απασαν τοσούτων εμπλήσαντας σχανδάλων, ώς προσηχόν έστιν άποστρέφησθε, και μηδέν κοινόν έχητε πρός αύτούς. Τοῦτο ἀσφάλεια τῶν Ἐχχλησιῶν, τοῦτο τείχος, τοῦτο ύμέτεροι στέφανοι καὶ βραδεία. Ταῦτ' οὖν είδως, δέ-

a Vatic. evdedéobat.

b Vatie, pro more eig Konnoucov.

locum abscedamus, te circumferentes atque incredibili quodam tui amore flagrantes. Eaque de causa te quoque huc venire, ac cernere cupimus. Quoniam autem id difficile est, ad secundum navigationis cursum venimus, eamque, quam literæ pariunt, consolationem abs te postulamus. Maximum quippe solatium nebis erit, frequentes epistolas accipere, quæ nos de tua valetadine certiores faciant.

#### LXXXV. Lucio episcopo. (Scripta anno 404.)

Etsi magne itineris intervallo a te sejuncti sumus, tamen illud improborum odium, quo animus tuus præditus est, minime nobis obscurum fuit, dolorque ille, quem propter eos qui tanta flagitia perpetrarunt, totque scandalis orbem impleverunt, animo concepisti. Propterea tibi gratias agimus, mirificisque laudibus sine ulla intermissione te celebramus, quod in tanta malorum colluvie, totque hominibus in præcipitia et scopulos ruentibus, tu rectum iter tenere minime destitisti, ea quæ facta sunt reprehendens, eosque, a quibus facta sunt, aversans, ut etiam te facere par est. Eague de causa te hortamur, ut in egregia hac animi alacritate perstes, majoremque etiam zelum præ te feras. Scis enim quæ vobis merces futura sit, quæ præmia, quæ coronæ, si tot aliis perturbantibus, contrarium tamen iter tenueritis, maximam præsentibus malis medicinam hinc afferentes. Nam quod, etiamsi alioqui exiguo numero sitis, Lamen si strenuo ac forti animo in procinctu stare volueritis, majores copias ob improbitatem gloriantes superaturi sitis, nemo inficias ierit. Nihil enim fortius est virtute earumque rerum perquisitione quibus præsidium Ecclesiis comparatur. Cum igitur animum ad ingentem Bei opem accersendam idoneum habeatis, quæ vestrarum partium sunt, velim expleatis, vosque per hujusmodi mentem ac voluntatem firmissimi cujusdam muri instar omnibus orbis. Ecclesiis praebeatis.

#### LXXXVI. Masi episcopo. (Scripta anno 404.)

Et cum tempestas ea, qua Ecclesia turbata est, exoriretur, animi tui integritatem atque constantiam perspeximus : et nunc item ingravescentibus malis pietatem tuam in iisdem rursus institutis perseverare cognovimus. Eoque nomine, tam longe licet a te dissiti, debitum tibi salutationis munus persolvimus, teque mirificis laudibus extollimus, quod cum plurimi per ea scelera, quæ adversus Ecclesias designarunt, sese in exitium præcipites dederint, ipse tamen viam aliorum viæ adversam tenueris, nimirum et eorum, qui hæe ausi sunt, congressum defugiens, et eam, quæ te digna erat, libertatem retinens. Cogitans itaque, quanta præclari hujusce turi facti magnitudo sit, quantæque laudis, improbis minime obsecundasse, atque illud præterea, constantem hanc vestram firmamque sententiam depellendorum malorum viam ac præludium fore, fac, quæso, ut quemadmodum a te postulatur, strenuo animo in procinctu stes, atque alios pro virili tua cohorteris. Sic enim ad auxilium nostrum hæc occasio suffecerit, Deo nempe mentem vestram, quæ in tanta rerum perturbatione recta eligit, comprobante, suamque opem afferente.

#### LXXXVII. Eulogio episcopo. (Scripta anno 404.)

Quamvis ad extremos usque orbis recessus venerimus, tamen tuæ caritatis oblivisci minime possumus, verum eam passim circumferimus: usque adeo nos, reverendissime ae religiosissime domine, tibi devinxisti ac subegisti. Siquidem nunc quoque Cucusi manentes, hoc est in desertissimo nostri orbis loco, benignitatem tuam, suavitatem, morum facilitatem, sinceram animi propensionem, acrimoniam, zelum quovis igne ferventiorem, cæteras denique omnes tuas virtutes cum animis nostris reputare, atque ejusmodi cogitationum memoriam summa cum voluptate usurpare, mentisque tuæ firmitatem atque constantiam, quam exhibuisti adversus eos qui veritati bellum intulerunt, orbemque tot scandalis impleverunt, apud omnes prædicare minime desinimus; etiamsi alioqui hoc linguæ nostræ officium minime requiras, cum tu quavis tuba clarius, apud omnes Orientales, et quam longissime dissitos homines, per res ipsas id promulgaris. Quo quidem nomine gratias tibi agimus, teque beatum prædicamus ac suspicimus, atque hortamur, ut eumdem zelum præ te ferre pergas. Neque enim paris laudis est, rebus ex animi sententia fluentibus, integritatis specimen exhibere, et cum multi sint qui Ecclesias evertere conentur, non tamen decipi ac circumscribi, sed sirmum manere, eos qua decet animi magnitudine aversantem. Neque enim parva, verum perquam ingens malorum medicina hæc est. Quod autem, pictate tua ad hunc modum se gerente, omnes domini mei reverendissimi et religiosissimi Palæstinæ episcopi vestigiis tuis hæsuri sint, minime tibi dubium esse credo. Illud eniua mihi exploratissimum est, fore ut in præclaris hujusmodi factis, sicut corpus capiti adjunctum est, sic eos ipse cum caritatis tuæ suavitate connectas ac velut catenis adstringas : quod quidem maximum quoque tuæ virtutis argumentum est.

#### LXXXVIII. Joanni episcopo Hierosolymitano. (Scripta Cucusi anno 404.)

Cucusum relegati sumus, nec tamen a vestra caritate semoti. Illud etenim in aliorum potestate situm erat, hoc autem in nostra. Quamobrem hic degentes, ac tanto intervallo dissiti, venerationi vestrae scribimus; vosque hortamur, ut fortitudinem eam, quam ab initio præstitistis, ab eorum nimirum cœtu, qui Ecclesias tot tumultibus impleverunt, ves removentes, nunc quoque retineatis, paremque præludiis, imo etiam longe splendidiorem finem imponatis. Neque enim parva hinc vobis merces constituta erit, si eos qui tantam tempestatem invexerunt, universunque pene terrarum orbem tot scandalis impleverunt, ut par est, aversemini, nec quidquam cum illis commune hebeatis. Hoc Ecclesiarum præsidium est, hoc murus, hoc coronæ vestræ atque præmia. Ilæc igitur

cum tibi perspecta sint, domine mi reverendissime ac religiosissime, da operam, ut Ecclesias hac modo communias, amplissimam hinc mercedem exspectans: nostrique, qui pietatem tuam valde amamus, atque ex tua benevolentia pendemus, fac perpetuo memineris. Nam ipsis operibus didicimus, quantam erga nos caritatem præ te tuleris.

# LXXXIX. Theodosio Scythopolis episcopo. (Cucuso anno 401.)

Nos quidem, si loci ratio habeatur, procul a vobis distamus : si autem caritatis, prope sumus, atque animo ipso constringimur. Nam ea amoris natura est, ut nec loco prohibeatur, nec viæ longinquitate coerceatur, verum per universum terrarum orbem facile provolet, atque cum ils qui amantur, consuctudinem habeat. Quod etiam nunc facimus, qui vos in animo circumferimus. Ac rogamus, ut quemadmodum antehac vosinsi vobis ornamentum, atque Ecclesiis præsidium attulistis, sic etiam nunc faciatis : eosque qui tot tumultus in terrarum orbem injecerunt, atque Ecclesias perturbarunt, ea quam muneris vestri ratio postulat animi magnitudine aversemini. Hoc enim depellendæ tempestatis initium est, hoc Ecclesiarum securitas, hoc malorum medicina, cum nimirum vos qui sani estis, eorum qui hujusmodi scelera perpetrant, aspectum defugitis, nihilque cum eis commercii habetis. Ouæ cum ita sint, rei hujusce mercedem, et coronas ob eam causam constitutas, animo et cogitatione complectens, ad hoc ipsum, quæso, cam quam par est, animi magnitudinem præsta, nostrique, qui te amamus, meminisse ne intermittas. Quod si feceris, rem nobis gratissimam feceris.

#### XC. Moysi episcopo. (Scripta anno 404.)

Etsi, ut cam, quam convenit, animi magnitudinem præstes, eosque qui tot malis Ecclesias affecerunt, ac terrarum orbem tumultibus impleverunt, averseris, te literis nostris indigere minime existimo; nam id rebus ipsis declarasti : tamen quoniam te quam sæpissime, et quavis oblata occasione, salutare, autiquissimo mihi studio est, nunc quoque idem a te peto, ut ad corum coetus fugiendos, cam, quam par est, animi fortitudinem adhibeas, aliosque etiam ad hoc ipsum cohorteris. Neque enim hinc parva vobis merces constituta erit, si eos qui tantam tempestatem excitarunt, atque innumeris scandalis totum orbem impleverunt, quemadmodum decet, averseris. Nam hac ratione res vel maxime sanabuntur. Nostri etiam, qui le carissimum habemus, perpetuo memineris velim. Scis enim quo animo erga te hactenus suerimus, et semper simus.

# XCI. Romano presbytero 1. (Cucuso anno 404.)

ld queque tuum est, magnique tui et sublimis ac philosophici animi, ne in tanta quidem tempestate nostrue caritatis oblivisci, verum firmum atque immotum permanere amoremque erga nos tuum vigen-

I Valicanus habet. Romano presbytero menacho.

tem retinere. Nam hoc ex iis quoque, qui istinc veniunt, aperte cognovimus, ac prius etiam, quam id ab alits acciperem, exploratum habebam. Notam enim habeo animi tui firmitatem atque constantiam, fixamque et immotam tuam sententiam. Eoque etiam nomine ingentes pietati tuæ gratias habeo: teque oro, ac summi beneficii loco id abs te peto, ut cum licuerit ad nos scribas. Scis enim quanta, etiam in aliena regione degentes, consolatione afficiamur, cum literas quæ nos de tua valetudine certiores faciant accipimus. Te quippe integra atque incolumi valetudine esse vehementer cupimus, quandoquidem sanitas quoque tua multis subsidium et portus ac bacillum est, atque innumerorum successuum materia.

# XCII. Moysi presbytero1. (Ab anno 404 ad 407.)

Laudum earum, quas nobis literis tuis tribuis, magnitudo tenuitatem nostram longe superat. Quamobrem his omissis, velim tum pro publicis Ecclesiarum commodis, tum pro me vili bomunculo preces ad Deum adhibere ne desinas, ejusque benignitatem implorare atque obtestari, ut ea mala, quæ orbem terrarum invaserunt, depellat. Nam præsentia negotia preces dumtaxat requirunt, ac tuas præsertim, qui magnam apud Deum fiduciam es consequutus. Quamobrem obnixe istud ac prolixe facere ne intermittas : nobisque etiam, quoties facultas dabitur ( neque enim magna itineris longitudo est ), quam sæpissime scribere ne graveris. Siquidem de tua valetudine magnopere aliquid scire cupimus : quandoquidem valetudo tua multos fulcit et consolatur. Nam vita tua semper necessaria est, nunc vero maxime in tanta tempestate et caligine, ut puri sideris instar splendens iis, qui tempestate ac fluctibus jactantur. præluccas. Quamobrem, ut nos quoque læto atque alacri animo simus, crebras ad nos de tua valetudine literas mitte : nec enim parvam hine consolationem capiemus, si id de vobis quam sæpissime discamus.

XCIII. Aphthonio, Theodoto, Chæreæ, presbyteris et monachis, universoque vestro sodalitio. (Cucuso anno 405.)

Apud eos, qui amant, corporea eorum quos amant presentia plus ad levandum dolorem momenti habet. Nam et heatus Paulus, qui subinde, vel perpetuo potius, universum fidelium orbem anuno circumferebat, ac ne inter vincula quidem et compedes et in defensione e cos deponere sustinebat, id quod indicans dicebat: Eo quod habeam vos in corde, et in vinculis meis, et in defensione et in confirmatione evangelii (Philip. 1. 7): corporis quoque præsentiam cupidissime requirebat, his verbis utens: Nos vero absentes facti a vobis ad horæ tempus, aspectu, non corde, abundantius studuimus faciem vestram videre (1. Thess. 2. 17). Qued etiam nobis nunc usu venit, qui tum corum qui jam nos viderunt, tum corum, quibus nondum de facie meti sumus, præsentiam avida re-

Addit Regius, monasticam vitam agenti.

<sup>\*</sup> Hæc, et in defensione, absunt a Reg. et a Vatic.

σποτά μου τιμιώτατε καὶ εὐλαδέστατε, τάς τε 'Εκκλησίας ἀσφαλίζου, τὴν τούτιρ τῷ τρόπῳ μεγίστην
ἐντεῦθεν προσδοκῶν ἀντίδοσιν, ἡμῶν τε τῶν σφόδρα
ἀγαπώντων τὴν σὴν εὐλάδειαν, καὶ ἐκκρεμαμένων
σου τῆς διαθέσεως, διηνεκῶς μέμνησο. "Ισμεν γὰρ
δσην περὶ ἡμᾶς ἀγάπην ἐπιδείκνυσαι, διὰ τῶν πραγμάτων αὐτῶν μαθόντες.

# ΠΘ. Θευδοσίφ ἐπισκόπφ Σκυθοπόλεως.

Τῷ μὲν τόπφ μαχράν ὑμῶν διεστήχαμεν, τῆ δὲ άγάπη έγγυς υμών έσμεν και πλησίον, και αυτή συνδεδέμεθα ύμῶν τἢ ψυχἢ. Τοιοῦτον γὰρ τὸ φιλεῖν• οὐ κωλύεται τόπω, οὐ διείργεται όδοῦ μήκει, άλλά πασαν βαδίως περιίπταται την οίχουμένην, και συγγίνεται τοίς άγαπωμένοις. "Ο δή και ήμεις ποιούμεν νον, εν διανοία ύμας περιφέροντες. Και παρακαλοῦμεν ύμας, καθάπερ και έμπροσθεν έποιήσατε, κοσμούντές τε έαυτούς, καὶ τὰς Ἐκκλησίας ἀσφαλιζόμενοι, ούτω καὶ νῦν ποιήσατε, καὶ τοὺς τοσαύτας ταραγάς εμβαλόντας είς την οίχουμένην απασαν, χαλ τάς Έχχλησίας διαταράξαντας άποστρέφεσθε μετά της προσηχούσης ύμιν ανδρείας. Τοῦτο γάρ άρχη τῆς λύσεως του χειμώνος, τουτο άσφάλεια ταις Έχχλησίαις, τοῦτο τῶν κακῶν διόρθωσις, ὅταν τοὺς τὰ τοίαῦτα πονηρευσαμένους διμεῖς οἱ δγιαίνοντες ἀποστρέφησθε, και μηδέν κοινόν έχητε πρός αὐτούς. Έννοῶν τοίνυν τοῦ πράγματος την ἀντίδοσιν, καὶ τοὺς ἐντεῦθεν χειμένους στεφάνους, την προσήχουσαν άνδρείαν ἐπιδε!ξασθαι παρακλήθητι εἰς τοῦτο αὐτὸ, καὶ ἡμῶν τῶν άγαπώντων σε μεμνῆσθαι διηνεχῶς, τὰ μέγιστα ημίν\_χαρ:ζόμενος.

# [641] ζ'. Μωθση ἐπισκόπφ.

Οίμαι μέν μηδέ γραμμάτων σε δείσθαι των ήμετέρων είς τὸ τὴν προσήχουσαν ἀνδρείαν ἐπιδείξασθαι, καὶ ἀποστραφῆναι τοὺς τοσαῦτα κακὰ ἐργασαμένους ταίς Έχχλησίαις, και την οίχουμένην ταραχῶν ἐμπλήσαντας. διά γάρ ὧν ἐποίησας, ἐδήλωσας. 'Αλλ' ἐπειδή συνεχώς, καὶ δι' ἐκάστης προφάσεως προσφθέγγεσθαί σου την εύλάδειαν έμολ περισπούδαστον, και νῦν τὰ αὐτὰ παρακαλῶ, ὥστε αὐτόν τε τῇ προσηχούση άνδρεία χρήσασθαι είς το άποστρέφεσθαι ἐχείνους, τούς τε ἄλλους ἄπαντας εἰς τοῦτο ἀλείφειν. Ού γάρ μικρός ύμιν κείσεται ό μισθός, εί τοὺς χειμώνα τοσούτον ἀνάψαντας, καὶ τὸ πᾶν ἐμπλήσαντας • μυρίων σκανδάλων, μέλλοιτε άποστρέφεσθαι ώς προσηχόν έστι. Καὶ γάρ μεγίστην έντεῦθεν τὰ πράγματα λήψεται διόρθωσιν. Καὶ ἡμῶν δὲ τῶν ἀγαπώντων σε σφόδρα διηνεχώς μεμνήσθαι παραχαλούμεν. Οίσθα γάρ δπως διετέθημέν τε καλ διακείμεθα άελ περλ την σην εύλάβειαν.

# hA'.- Ρωμανφ πρεσθυτέρφ b.

Καὶ τοῦτο σὸν, καὶ τῆς μεγάλης σου καὶ ὑψηλῆς καὶ φιλοσόφου γνώμης, τὸ μηδὲ ἐν χειμῶνι τοσούτων πραγμάτων ἐπιλαθέσθαι τῆς ἡμετέρας ἀγάπης, ἀλλὰ μένειν ἀκίνητον καὶ ἀκμάζουσαν διατηροῦντα τὴν πρὸς ἡμᾶς φιλίαν. Τοῦτο γὰρ ἔγνων μὲν καὶ παρὰ τῶν ἐκεῖθεν ἀφικνουμένων σαφῶς, ἤδειν δὲ καὶ πρὶν

Tres mss. καὶ πάντας ἐμπλήσαντας. b Vaticanus habet 'Ρωμανῷ πρεσδυτέρῳ μοναχῷ. Infra ἀπο mss. ἀλλὰ μένειν. Edit. ἀλλὰ μείναι. Paulo post unus ἐτέρων μαθείν. η παρ' έτέρων μάθω. Οίδα γάρ σου τὸ στερρὸν καὶ ἀπερίτρεπτον τῆς διανοίας, τὸ πεπηγὸς καὶ ἀκίνητον τῆς γνώμης. Διὸ καὶ πολλὰς ἔχω χάριτας τῆ θεοσεσείς τῆ σῆ, καὶ παρακαλῶ σου τὴν εὐλάδειαν, καὶ ἐν μεγίστης αἰτῶ χάριτος μέρει ς, τὸ συνεχῶς ἡμἶν ἐπιστέλλειν, ἡνίκα ἀν ἐξῆ. Οίσθα γάρ ὅσην δεχόμεθα παράκλησιν καὶ ἐν ἀλλοτρία διατρίδοντες, ὅταν καὶ γράμματα δεξιύμεθα τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς σῆς ἡμᾶς εὐαγγελιζόμενα. Σφόδρα γάρ ἐπιθυμοῦμεν καὶ ἐρρῶσθαι καὶ ὑγιαίνειν τὴν σὴν θεοσέδειαν, ἐπειδήπερ ἡ ὑγεία ἡ σἡ πολλοῖς στηριγμὸς καὶ λιμὴν καὶ βακτηρία τυγχάνει, καὶ μυρίων κατορθωμάτων ὑπόθεσις.

#### hB. Μωθσῆ πρεσθυτέρφα.

Η μέν δπερδολή των έγχωμίων των τοις γράμμασιν έγχειμένων τῆς σῆς τιμιότητος, σφόδρα ήμῶν ύπερδαίνει τὴν οὐθένειαν. Διὸ τούτων ἀφέμενος, μὴ διαλίπης εύχόμενος ύπέρ τε τοῦ χοινοῦ τῶν Ἐχχλησιών, ύπέρ τε της ταπεινώσεως της ήμετέρας, χαί τον φιλάνθρωπον παρακαλών θεον δούναι λύσιν τοίς καταλαδούσι την οίκουμένην κακοίς. Εύχων γάρ μόνων τὰ παρόντα δείται πράγματα, καὶ εὐχῶν μάλιστα τῶν ὑμετέρων, τῶν πολλὴν πρὸς τὸν Θεὸν παβρησίαν κεκτημένων. Μή δή διαλίπητε τοῦτο ἐκτενῶς ποιοῦντες ' καὶ ήμιν δὲ, ήνίκα ἄν ἐξἢ, συνεχῶς ἐπιστέλλειν μή κατοκνείτε · οὐ γάρ πολύ τῆς όδοῦ τὸ μῆκος. [642] Σφόδρα γάρ επιθυμούμεν μανθάνειν περί τῆς ύμετέρας ύγείας, επείπερ ύμων ή ύγεία πολλοίς στηριγμός καὶ παράκλησις γίνεται. 'Αεὶ μὲν γὰρ ὑμῶν χρεία τῆς ζωής, μάλιστα δὲ νῦν ἐν τοσούτφ χειμῶνι καὶ ζόφφ. ίν ωσπερ καθαροί φωστήρες φαινόμενοι, λάμπητε τοίς χειμαζομένοις και κλυδωνιζομένοις. "Ιν' ούν και ήμεις εύθυμώμεν, πυχνά πέμπετε ήμιν γράμματα, περί της ύγείας της ύμετέρας εύαγγελιζόμενα, καί ού μιχράν χαρπωσόμεθα παράχλησιν, αν ταύτα συνεχώς μανθάνωμεν περί τῆς τιμιότητος τῆς ὑμετέρας.

 LΓ΄. 'Αφθονίφ, Θεοδότφ, Χαιρέα, πρεσβυτέροις καὶ μοτάζουσι, καὶ πᾶσι τοῖς τῆς συνοικίας ὑμῶν •.

Φέρει μέν τι πλέον είς παραμυθίας λόγον τοίς άγαπωσι καὶ ή σωματική παρουσία των άγαπωμένων. Έπεὶ καὶ ὁ μακάριος Παῦλος συνεχῶς, μᾶλλον δὲ διηνεχῶς, τὴν οἰχουμένην ἄπασαν τῶν πιστῶν ἐπὶ τῆς αὐτοῦ διανοίας περιφέρων, καὶ οὐδὲ ἐν ταἴς ἀλύσεσιν, οὐδὲ ἐν τοῖς δεσμοῖς, καὶ ἐν τἢ ἀπολογία ἱ ἀνεχόμενος αὐτοὺς ἀποθέσθαι · δ καὶ δηλῶν, ἕλεγε · Διἀ τὸ ἔχειν με ἐν τῆ καρδία ὑμᾶς, ἔν τε τοῖς δεσμοῖς μου, καὶ ἐν τῇ ἀπολογία καὶ βεδαιώσει τοῦ Εὐαγγελίου · μετά πολλής τής σπουδής και την τοῦ αώματος έπεζήτει παρουσίαν, ούτω λέγων 'Ημείς δέ απορφανισθέντες άφ' ύμων πρός καιρόν ωρας, προσώπφ, οὺ καρδία, περισσοτέρως ἐσπουδάσαμεν το πρόσωπον ύμων ιδείν. Ο δή και ήμεις πάσχομεν νύν, των τε έωρακότων ήμας, των τε ούχ έωραχότων μετά πολλής τής σπουδής επιζητούντες

c Dun mss. ἐν μεγίστω σε αἰτῶ χάριτος μέρει.
d Addit Regius μονάζοντι. Paulo post Valic. τὴν οὐδένειαν.

e Vatic. τζε συνοδίας ύμων. f Hæc, εν τζι ἀπολογία, absunt a Reg. et a Vaticano. την παρουσίαν. 'Αλλ' ἐπειδή τοῦτο τέως οὐχ ἔνι (χωλύει γάρ και της όδου το μηκος, και ή του έτους ῶρα, καὶ ὁ τῶν ληστῶν φόδος, καὶ τὸ μὴ ῥάδιον ἡμῖν είναι καλ τούτων γωρίς κινείσθαι οίκοθεν, καλ μακράς ἀποδημίας ἀποδημείν), ἐπὶ τὸν δεύτερον ήλθομεν πλούν, την τε οφειλομένην αποδιδόντες ύμεν πρόσρησιν, καὶ πρὸ ταύτης παρακαλοῦντες, καὶ ἐν μέρει μεγίστης αἰτοῦντες χάριτος, τὸ διηνεχῶς ἡμῶν εὐγομένους μεμνήσθαι, και τῷ φιλανθρώπφ θεῷ προσπίπτειν μετά πολλής τῆς εύγενείας, καὶ τῶν δακρύων, ύπερ της ταπεινώσεως της ημετέρας. Οι γάρ τον ευριπον των βιωτικών διαφυγόντες πραγμάτων, καλ του χαπνού χαι της ζάλης των εν τῷ μέσφ χαχών άπαλλαγέντες, καὶ, καθάπερ εἰς λιμένα τινὰ εύδιον καλ ἀκύμαντον, τῆς καλῆς ταύτης φιλοσοφίας ὅρμον τάς ἐαυτῶν ὀδηγήσαντες ψυχάς, καὶ τάς νύκτας ταῖς λεφαίς παννυχίσιν ήμέρας έργαζόμενοι, καλ φανερώτερον εν ταύταις όρωντες, ή εν ταίς ημέραις ετεροι, δίχαιοι αν είητε ήμιν άπό των εύχων ύμων μεταδούναι συμμαχίας. Δυνατόν γάρ και έκ τοσούτου καθημένους διαστήματος, άπολαύειν ήμας τούτων, καλ σόπος ούδείς έστιν, ούδε χρόνος, ό την τοιαύτην δυνάμενος διακόψαι βοήθειαν. Συμμαχήσατε τοίνυν ήμιν, και γείρα ορέξατε διά των εύχων των ύμετέρων. Τουτο γάρ μάλιστα μέγιστον άγάπης είδός έστι. Καὶ μετά τῶν εύγῶν τῶν ὑμετέρων, καὶ περὶ τῆς ύγείας της ύμετέρας δηλούν ήμιν μή κατοκνείτε, ίνα καί [643] εντεύθεν μεγίστην δεχώμεθα την παραμυθίαν, εντρυφώντες ύμων τἢ ἀγάπη, καὶ ὡς παρόντας τούς ἀπόντας φανταζόμενοι · δύναται γάρ καλείκόνας τοι αύτας ύπογράψαι τὸ γνησίως φιλείν. Κάν ἐν χαλεπωτέρα ταύτης τύγωμεν δντες έρημία, πολλήν έντεύθεν καρπωσόμεθα την παράκλησιν.

#### **LΔ'.** Πενταδία διακόνφ.

Έγώ σου την άγάπην, ην περί ήμας έχεις, ήδειν μέν και έμπροσθεν, δι'αύτων μαθών των πραγμάτων. Εμαθον δὲ σαφέστερον νῦν ἐξ ὧν ἐπέσταλχας ἡμῖν. Καὶ διά τοῦτο μάλιστά σε θαυμάζομεν, ού διά τὸ γράψαι μόνον, άλλά καὶ διὰ τὸ ἀπαγγείλαι ἡμίν πάντα τά γεγενημένα. Τοῦτο γάρ καὶ θαρρούσης ήμιν καὶ μεριμνώσης τὰ ἡμέτερα. Διὰ ταῦτα σχιρτώμεν, χαίρομεν, εύφραινόμεθα, μεγίστην παράκλησιν, καλ έν έρημία τοσαύτη καθήμενοι, την άνδρείαν έχομεν την σήν, την Ενστασιν ε, την άπερίτρεπτον γνώμην, την σύνεσιν την πολλην, την έλευθεροστομίαν, την παρρησίαν την ύψηλην, δι' ής κατήσχυνας μέν τούς ύπεναντίους, καιρίαν δε δέδωκας τῷ διαδόλφ πληγήν, πλειψας δε τους υπέρ της αληθείας αγωνιζομένους. καθάπερ άριστεὺς γενναίος ἐν πολέμφ τρόπαιον στήσασα λαμπρόν, και νίκην άραμένη φαιδράν, και ήμας δε τοσαύτης ενέπλησας ήδονης, ώς νομίζειν μήτε εν άλλοτρία είναι, μήτε εν ξένη γή, μήτε εν έρημία, άλλ' έχεῖσε παρεῖναι, καὶ μεθ' ύμῶν εἶναι, και έντρυφάν σου τη της ψυχης άρετη. Χαίρε τοίνυν xal eùppaivou roiaúrny ápaµévn vixny, xal roioúrouc εύχόλως επιστομίσασα θήρας, χαὶ τὰς ἀναισχύντους αὐτῶν ἐμφράξασα γλώττας, καὶ λυσσῶντα ἀπορράψασα στόματα. Τοιούτον γάρ ή αλήθεια μεθ' ής ήγω-. νίσω, και ύπερ ής εσφάγης πολλάκις εν βραχέσι φήμασι χρατεί των συχοφαντούντων. ωσπερ ούν τὸ ψεῦδος κᾶν μυρίους περιδάληται λόγων διαύλους, διαρρεί και καταπίπτει ραδίως, και άράχνης έστιν άδρανέστερον. Χαϊρε τοίνυν καλ εύφραίνου (οὐ γάρ παύσομαι συνεχώς ταῦτα λέγων τὰ όἡματα) ἀνδρίζου, καὶ χραταιού, και καταγέλα πάσης επαγομένης σοι παρ' αὐτῶν ἔπιδουλης. Όσιο γάρ ἄν χαλεπώτερον άγριαίνωσι, τοσούτω βαθυτέρας καθ' έαυτών τὰς πληγάς ἐπιφέρουσι, σὲ μὲν οὐδὲ μιχρὸν ἀδιχοῦντες, ὥσπερ ούδὲ τὴν πέτραν τὰ χύματα, ἐαυτοὺς δὲ διαλύοντες. και άσθενεστέρους ποιούντες, και ύπερδαλλούσας καθ' ξαυτών σωρεύοντες τὰς τιμωρίας. Μηδέν τοίνυν δέδιθι τῶν ἀπειλουμένων, κὰν τοὺς ὀδόντας βρύχωσι, κάν θυμφ πολλφ μεθύωσι, κάν φόνιον βλέπωσιν, είς άγριότητα θηρίων ύπο τῆς πονηρίας έχπεσόντες. Ό γάρ μέχρι σήμερον έξαρπάσας σε τῶν ποιχίλων αὐτῶν καὶ διαφόρων ἐπιδουλιῦν, οὖτός σε καὶ εἰς τὸ μέλλον άνδριζομένην εν άσφαλεία καταστήσει πλείονι· καί έρεζς και αὐτή · Βέλος νηπίων [644] έγενήθησαν ai πληγαί αὐτῶν, καὶ ἐξησθένησαν ἐκ' αὐτοὺς ai γλώσσαι αὐτών. "Όπερ καὶ γέγονε, καὶ Εσται · ώστε καί σε μείζονα καρπώσασθαι τὸν μισθὸν, καὶ λαμπροτέρους στεφάνους λαβείν, ἐχείνους τε άμετανότιτα νοσοῦντας μείζονι παραδοθήναι χολάσει. Τί γάρ ένέλιπον ἐπιδουλῆς; ποῖον τρόπον μηχανημάτων οὺκ ἐκίνησαν, ἐπιχειροῦντες ἐπιδουλεύειν τῆ στερρά σου καὶ 🤇 γνησία θεφ, μαλλον δε και γενναία και άνδρειστάτη ψυχή b; Κατήγαγον είς άγοράν, την εκκλησίας καὶ θαλάμου πλέον είδυζαν ούδεν, άπ' άγορας είς διχαστήριον, από δικαστηρίου είς δεσμωτήριον. Ψευδομαρτύρων ήκόνησαν γλώπσας, συχοφαντίαν ξρέφψαν άναίσχυντον, φόνους είργάσαντο, καλ χειμάρρους αίμάτων ρεύσαι εποίησαν, και πυρί και σιδήρω σώματα νέων άνάλωσαν, ἄνδρας τοσούτους καλ τοιούτους πληγαίς, αίχισμοίς, μυρίαις τιμωρίαις περιέδαλον, πάντα ἐχίνησαν, Ινα δυνηθῶσιν ἀναγχάσαι σε χαὶ βιάσασθαι τῷ φόδψ εἰπεῖν τὰναγτία ὧν floεις. Καλ χαθάπερ άετὸς ὑψηλὰ πετόμενος, οῦτω διαρρήξασα αθτών τὰ δίχτυα, πρὸς τὸ σοι πρέπον τῆς ἐλευθερίας άνέδης ύψος, οὐ παραλογισθεϊσα παρ' αὐτῶν, άλλὰ χαλ συχοφάντας αὐτοὺς ἀποφήνασα ἐπὶ τῷ ἐγχλήματι τούτω τοῦ ἐμπρησμοῦ, ἐφ' ῷ μάλιστα ἐζόχουν μέγα φρονείν οι άθλιοι καλ ταλαίπωροι. Έννοούσα τοίνυν τὰ παρελθόντα ἄπαντα, πόσα χύματα, χαλ χειμῶνά σοι ούχ εξργάσαντο, πόση ζάλη, χαὶ χλυδώνιον ούχ ἐποίησεν · άλλ' εν μέση μαινομένη θαλάττη μετά γαλήνης ξωγεπαας. ωδοσορίκα ταλέτος και τον γιίτενα ίπετ χ πολλών των στεφάνων. Έπειδη δε και περι ήμων βούλει μανθάνειν, ζώμεν, ύγιαίνομεν, πάσης άπηλλάγμεθα άβρωστίας. Εί δὲ καὶ ἡβρωστοῦμεν, ἰκανὸν ήμιν φάρμαχον είς ύγείαν της σης εύλαδείας ή άγάπη, ή γνησία, και θερμή, και στερρά, και άπερίτρεπτος. Έπει ούν ού την τυχούσαν ημίν εύφροσύνην

b Sic mss. omnes. Editi vero τὰ στεβρά σου καὶ γενναιοτάτο ψυχὰ tantum.

quirimus. Quoniam autem id nunc minime licet (nam et viæ longitudo, et tempus, et prædonum metus impedimento sunt, ac præterea ne nobis quidem domo excedere, ac longas peregrinationes inire fàcile est), quod secundum est, debitam vobis salutationem persolvimus : atque ante ipsam etiam vos rogamus et obsecramus, atque a vobis amplissimi benesicii loco petimus, ut in vestris precibus perpetuo nostri memores sitis, obnixeque, et cum lacrymis, ad benigni Dei pedes vilitatis nostræ causa vosipsos provolvatis. Nam cum negotiorum hujus vitæ euripum effugeritis, fumoque ac tempestate malorum eorum, que in medio versantur, liberati sitis, animasque vestras in præclarissimum hujusce philosophiæ litus. non secus atque in tranquillum quemdam fluctibusque vacuum portum appuleritis, noctesque per sacras excubias in dies mutaveritis, in iisque splendidius, quam alii interdiu, cernatis : æquum sane fuerit vos precum vestrarum auxilium nobis impertire. Nobis enim etiam e tanto intervallo his frui licet : nec locus ullus est, aut tempus ullum, quod hujusmodi opem interrumpere queat. Quamobrem suppetias nobis serte, ac per vestras preces manum porrigite. Nam hoc maximum caritatis genus est. Ac præter orationes, de vestra quoque valetudine certiores nos facere ne gravemini, quo hinc quoque maxima consolatione afficiamur, quamdam ex vestra caritate voluptatem capientes, absentesque vos, non secus ac præsentes, ob oculos nostros proponentes : siquidem ea sinceri amoris vis est, ut etiam hujusmodi simulacra pingat. Ita fiet, ut etiamsi in solitudine longe hac acerbiore nobis versari contingat, magnam tamen consolatiouem capiamus.

#### XCIV. Pentadiæ diaconissæ. (Anno 404 vel 405.)

Quamquam mihi tua erga me caritas antehac jam explorata erat, quippe qui re ipsa ejus documentum cepissem : tamen eam apertius ex tuis ad me literis cognovi. Ac propterea summopere te laudo atque admiror, non eo dumtaxat nomine, quod ad me scripseris, sed etiam quod ea omnia quæ contigerunt exposueris. Hoc enim feminæ est et de meo erga se animo minime dubitantis, et de rerum mearum statu laborantis. Proinde gaudeo et exsulto, maximamque, etiam in tam deserto loco degens, consolationem mihi positam esse duco in ea, quam in omnibus rebus adhibes, fortitudine, constanti sententia, ingenti prudentia, linguæ libertate, ac sublimi fiducia, per quam et adversarios ignominia perfudisti et mortiferam diabolo plagam inflixisti, et eos qui pro veritate decertabant ad dimicandum acuisti, ac fortiss mi militis instar præclarum in bello tropæum erexisti, luculentamque victoriam adepta es, meque etiam tanta voluptate complevisti, ut ne in aliena quidem et peregrina regione, nec in solitudine, verum istic vobiscum me esse existimem, summamque ex animi tui virtute voluptatem capiam.

Vis veritatis. — Quamobrem gaude et lætare, quod bulusmodi victoriam assequuta sis, atque bulusmodi

belluarum ora facili negotio compresseris, impudentesque eorum linguas et rabida ora obstruxeris. Veritas enim, cum qua pugnasti, et pro qua jugulata es; hanc vim habet, ut paucis sæpe verbis de sycophantis triumphet : ut e contrario mendacium, etiamsi infinitis sermonum artificiis obvolvatur, facile tamen diffluit et collabitur, araneæque telam imbecillitate superat. Gaude igitur et lætare (neque enim hæc verba subinde repetere desinam), viriliter age et confortare, omnesque ab ipsis ibi comparatas insidias irride. Nam quo atrocius sæviunt, eo profundiores plagas sibi ipsis inferunt in eaque causa sunt, ut, cum te ne tantulum quidem lædant, quemadmodum nec fluctus rupem, seipsos infringant, imbecillioresque reddant, atque horribilia sibilpsis supplicia coacervent. Quæ cum ita sint, cave quidquam eorum, quæ minantur, pertimescas, quamlibet dentibus strideant, quamlibet iracundiæ temulentia æstuent, quamlibet truculentum quemdam vultum præ se serant, ac præ improbitate in ferarum immanitatem proruerint. Nam qui te ex multis et variis eorum insidiis ad hunc usque diem eripuit, idem te postbac, si fortem animum præstiteris, in majore securitate constituct : ipsaque etiam dictura es : Sagittæ parvulorum factæ sunt plage eorum, et infirmate sunt contra eos lingue corum (Psal. 63. 8. 9). Quod quidem et jam contigit, et rursum continget : adeo ut et tu majorem mercedem referas, illustrioresque coronas accipias, et illi morbo pœnitentiæ experte laborantes majori supplicio addicantur. Ecquod enim insidiarum genus prætermiserunt? ecquod machinarum genus non moverant, dum solidæ tuæ, ac Deo fideli, generosæque et fortissimæ animæ insidias struere conantur? In forum te, quæ præter ecclesiam et cubiculum nihil noras, pertraxerunt, a foro ad tribunalia, a tribunalibus ad carcerem. Falsorum testium linguas acuerunt. impudentem calumniam concinnarunt, cædes perpetrarunt, cruoris torrentes profuderunt, igni ac ferro juvenum corpora consumpserunt, multis ac præclaris viris innumeras plagas et creciatus intulerunt, nullum denique lapidem non moverunt, quo te metu perterritam huc adigerent, ut iis, quæ videras, contraria diceres. At tu, instar aquilæ sublime volantis, eorum retibus fractis ad libertatis fastigium virtuti tuæ consentaneum ascendisti : sic te comparans, ut ab ipsis minime circumscribereris; imo etiam, quantum ad hujus incendii crimen attinebat, cujus nomine miseri atque infelices homines præsertim gloriari videbantur, eos calumniæ convinceres. Quæ igitur præterierunt tecum reputans; nempe quot fluctus orti sint, qui tamen tempestatem tibi non invexerunt; quot procellæ, quæ tamen naufragium minime pepererunt, ita ut furente mari tranquilla navigaveris; portum etiam una cum plurimis corouis propediem exspecta. Quoniam autem de nobis quoque aliquid audire cupis, vivimus, valemus, morbo omni liberati sumus. Quod si etiam ægrotamus, idoneum nobis ad recuperandam sanitatem remedium est sincera et fervens, ac firma et constans tua erga me caritas.

Quoi iam igitur non vulgari voluptate afficimur, cum de tua valenudine ac plena securitate quam sæpiasime aliquid audinus, te, id quod etiam non rogata facere soles, rogamus, ut de tua, domesticorumque tuorum omnium ac necessariorum valetudine sæpius ad nos scribas: non enim igneras, quanta tui totiusque tuæ benedictæ domus cura teneamur.

#### XCV. Paranio.

Gravia sunt ca quæ contigerunt : at non ob eos qui passi sunt, fortiterque in acie steterunt, verum ob eos qui ea perpetrarunt, lugendum est. Quemadmodum enim quæ difficilius enecantur feræ, magno cum furore in hastarum cuspides irruentes, in intima viscera gladios protrudunt : eodem modo ii quoque, qui hæc scelera designare non dubitant, gravem et acerbum gehennæ ignem adversus capita sua colligunt. Quod si etiam ob ea quæ faciunt gloriantur, hoc ipso nomine potissimum miseri sunt, pluribusque lacrymis digni, quod hac quoque ratione graviores sibiipsis pænas accersant. Quamobrem bos perpetuo fletu prosegui par est : iis contra, qui ab ipsis adeo crudeliter mactantur, ob præmia coronasque in cælis reconditas gratulari convenit, atque hoc maximum et Juculentissimum letalis plagæ diabolo inflictæ argumentum existimare. Nam nisi ille letale vulnus accepisset, haudquaquam per cos, qui ipsi obtemperant, tantos flatus edidisset. Hæc igitur omnia tecum reputans, domine mi summopere admirande, maximam hinc consolationem cape, deque tua valetudine quam s:epissime ad nos scribe. Etenim te quidem cernere, atque istud nobis carum caput complecti cupimus: quoniam autem id minime licet, te oro atque obsecro, ut et ipse de tua valetudine nos crebro certiores facias, et iis qui valde nos amant, magnam ad camdem rem facultatem afferas 1.

# XCVI. Ampruclæ diaconissæ atque illis quæ cum ipsa sunt. (Cucuso anno 404.)

Fluctus, rupibas illisi, eas quidem nec tantillum commovere possunt, ipsi autem sese potius ob vehementem impetum frangunt ac de medio tollunt. Quod etiam nunc in vobis, et in iis qui vobis insidias frustra moliuntur, perspici potest. Etenim hinc vobis et major apud Deum fiducia et major apud homines gloria comparatur, illis contra condemnatio et ignominia et probrum. Quandoquidem ea quoque virtutis et improintatis natura est, ut illa tum magis floreat, cum bello vexatur: hæc contra, etiam cum bellum infert, imbecillior reddatur, atque hac maxime ratione opprimatur. Cum igitur ex iis quæ fiunt ingentem consolationis ansam habeatis, gandete ac lætamini, fortiterque agite. Neque enim vos fugit, quibusnam propositis præmiis ad tam grave certamen vos accinxistis, et quænam vos, si ea quæ accidunt fortiter et cum gratiarum actione tulcritis, bona maneant, ea scilicet, quæ nec oculus vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascenderunt (1. Cor. 2. 9). Atque molestiæ quidem illæ fluunt, ac simul cum præsenti vita exstinguantur : præmia vero ea , quæ hinc comparantur , a morte aliena sunt. Quin etiam ante ea præmia non parvam hine quoque voluptatem percipitis, quippe quas bonæ conscientiæ spes, ac coronarum illarum exspectatio pascat. Ilæc porro tibi ante literas nostras nota esse, non me fugit : verum, ut longiorem epistoiam efficerem, cohortationem produxi. Illud enim plane scio, te ingenti quodam literarum nostrarum desiderio teneri; idque causæ esse puto, cur nebis eo nomine crebro succenseas, quod minus sæpe ad te scripserimus. Neque enim cupiditatem tuam explere possumus, quamvis etiam quotidie literas demus: quia ex epistolis nostris pendere videris. Deus tibi tum in hac vita, tum in futuro ævo hujusce erga nos caritatis mercedem rependat. Nos quidem certe, quoties quibus demus occurrunt, ad te scribere minime intermittimus : ac sane nos ipsos summo beneficio afficimus, cum id facimus, teque quam creberrime per literas salutamus. Siguidem caritatem cam, quam nobis primum injecisti, perpetuo vigentem retinemus; ut etiamsi nobis diutius adhuc a vobis abesse contingat, ne sic quidem tamen ipsa imbecillior effici queat-Etenim ubique vos animo circumferimus, mentis vestræ constantiam ingentemque fortitudinem ad stuporem usque mirantes. Quamobrem ipsa crebro ad nos de tua domesticorumque tuorum omnium valetudine scribe, quo hinc quoque magnam consolationem capiamus.

### XCVII. Hypatio presbytero. (Cucuso anno 405.)

Nosti, domine mi reverendissime, quantam vobis calamitates eæ, quæ Dei causa subeuntur, mercedem, quantaque præmia et quantas coronas ferant: quamobrem nihil eorum quæ fiunt te conturbet, siquidems eos demum, qui scelerate aliquid faciunt, lugere convenit. Nam ii certe sunt qui sexcenias adversus caput suum pænas congerunt. Tu igitur, ut te dignum est, eam quam convenit, fortitudinem præsta: atque illorum technas et insidias facilius, quam araneæ telam discerpe: deque tua valetudine quam sæpissime ad nos scribe. Magna enim, in aliena licet regione degentes ac commorantes, consolationem capiemus, si hujusmodi abs te literas accipiamus.

# XCVIII. Chalcidiæ. (Cucuso anno 404.)

Non vulgari dolore affecti sumus, cum te tam gravi morbo teneri accepimus. Scis enim, ornatissima mea ac religiosissima domina, quanto valetudinis tuæ stud o teneamur. Quamobrem ne cura et sollicitudine cr ciemur, per quemdam, qui primus istinc huc veniat, hoc ipsum ut sciamus velim cures, hoc est num prorsus morbus sublatus sit, ac tu integræ sanitati restituta sis. Nec enim exiguam, etiam in tam deserto loco positi, voluptatem capimus, cum de tua, hoc est feminæ nos amantis, valetudine animique hilaritate aliquid

<sup>1</sup> Reg.... obsecto ut et spse crebro ad nos scribas de tua valetudine, et qualem istic vitam degas, et qua in æstinatioue et ulacritute sis: in tali enim solundine viventes non mediocrem conso ationem lucrabinur, st has de tua reverentia titeras ucceperimus.

φέρει το συνεχώς μανθάνειν τά περί τῆς ρώσεώς σου, και της ασφαλείας απάσης, παρακαλούμεν, δ και χωρίς παρακλήσεως είωθας ποιείν, συνεχέστερον ἐπιστέλλειν τὰ περὶ τῆς ὑγείας σου, καὶ τοῦ οίκου σου παντός, κολ των προσηκόντων σοι οίσθα γάρ δπως και σε και τον εύλογημένον σου οίκον πάντα μεριμνώμεν.

#### LE. Hataria.

Χαλεπά τὰ γεγενημένα · άλλ' οὐχ ὑπὲρ τῶν παθόντων καὶ στάντων γενναίως, άλλ' ὑπὲρ τῶν ποιησάντων θρηνείν άναγκαίον. Καθάπερ γάρ τὰ δυσθάνατα των δηρίων πολλφ τφ θυμφ ταϊς άχμαϊς των δοράτων εμπίπτοντα, πρός τὰ βαθύτερα τῶν σπλάγχνων ώθουσι τὰ ξίφη· ούτω δὴ καὶ οἱ τὰς παρανομίας ταύτας τολμώντες, το χαλεπόν της γεέννης πύρ κατά της έαυτων συνάγουσι κεφαλής. Εί δὲ ἐγκαλλωπίζονται [645] οίς ποιούσι, και διά τούτο μάλιστά είσιν έλεεινοί, και πλειόνων άξιοι δακρύων, ότι καί ταύτη χαλεπωτέρας έαυτοίς τὰς εύθύνας κατασκευάζουσι. Τούτους ούν δεί θρηνείν διηνεχώς, τοίς δὲ πιχρώς ούτω σφαττομένοις ύπ' αύτων συνήδεσθαι των βραδείων, των στεφάνων των έν τοις ούρανοις άποχειμένων, καλ ταύτην μεγίστην ποιείσθαι καλ σαφεστάτην ἀπόδειξιν τῆς χαιρίας τοῦ διαδόλου πληγῆς. Εί γάρ μη καιρίαν αύτην έδέξατο, ούκ αν τοσούτον ἔπνευσε διὰ τῶν πειθομένων αὐτῷ. Ταῦτ ' οὖν ἄπαντα έννοῶν, δέσποτά μου θαυμασιώτατε, μεγίστην δέχου παράχλησιν, χαι γράφε συνεχῶς ήμιν τὰ περί τῆς ύγείας της σης. Έπιθυμούμεν γάρ ίδειν και περιπτύξαπθαι την φίλην ήμεν κεφαλήν άλλ' επειδή σούτο νύν ούκ ένι, παρακαλώ σου την εύγένειαν. αύτόν τε ήμιν συνεχώς επιστέλλειν τὰ περί τῆς ρώσεως τῆς σῆς, και τοῖς σφόδρα ήμας άγαπῶσι πολλὴν εἰς τούτο παρασχευάζειν την εύχολίαν α.

# LG. Άμπρούκλη διακότφ καὶ ταῖς σὺτ αὐτῆ.

Τὰ χύματα, ταῖς πέτραις προσρηγνύμενα, ἐχείνας μέν ούδε μιχρόν διασαλεύσαι δύναται, έαυτά δε μειζόνως τῷ ραγδαίφ τῆς ρύμης διαλύοντα ἀφανίζει. Τούτο b καὶ ἐφ' ὑμῶν ἔστιν ίδεῖν νῦν, καὶ τῶν ἐπι-**6**ουλευόντων ύμιν είκη και μάτην. Υμίν μεν γάρ και ή παρά τῷ Θεῷ παρρησία και ή παρ' άνθρώποις δύξα πλείων έντεύθεν γίνεται, έχείνοις δε χρίμα, χαι αίσχύνη, καὶ δνειδος. Έπεὶ καὶ τοιοῦτον ἡ ἀρετή, καὶ τοιοῦτον ή χαχία · ή μέν χαι πολεμουμένη μειζόνως άνθεί, αὐτή δὲ χαὶ πολεμοῦσα ἀσθενεστέρα γίνεται, χαὶ ταύτη μάλιστα καταλύεται. Μεγίστην τοίνυν Εχουσαι παράκλησιν τῶν γινομένων τὴν ὑπόθεσιν, χαίρετε και εύφραίνεσθε, και κραταιούσθε. Ίστε γάρ έφ' οίς ἀπεδύσασθε ἐπάθλοις είς τὸν τῆς ἀνδρείας ταύτης άγωνα, και ποία ύμας καρτερούσας και εύχαρίστως φερούσας τὰ συμπίπτοντα άναμένει άγαθά, & ούτε όφθαλμός είδεν, ούτε ούς ήχουσεν, ούτε έπι χαρδίαν άνθρώπου άνέδη. Καὶ τὰ μὲν λυπηρὶ τοιαῦτα παρ-

οδεύεται, και τῷ παρόντι συγκαταλύεται βίφ τὰ δὲ ἐντεῦθεν Επαθλα ἀθάνατα μένει. Καὶ πρὸ τῶν ἐπάθλων δὲ ἐχείνων, οὐ μικράν καὶ ἐντεῦθεν καρποῦσθε ήδονήν, τη έλπίδι του χρηστού συνειδότος, και προσδοκία στεφάνων έχείνων τρεφόμεναι. Ταῦτα οἶδ' ὅτι xal πρό των ήμετέρων οίσθα γραμμάτων · άλλ' ίνα μαχράν ποιήσωμεν την επιστολήν, εξέτεινα την παράκλησιν. Εύ γε γάρ οίδ' ότι σφόδρα ήμῶν τῶν γραμμάτων έρας, και μεθ' υπερδολής σφόδρα · και τοῦτο οίμαι αίτιον είναι τοῦ συνεχῶς ἡμίν ἐγκαλείν, ότι μή πολλάχις ἐπεστάλχαμεν. [646] Ού γάρ δυνάμεθά σου χορέσαι την επιθυμίαν, καν καθ' εκάστην πέμπωμεν γράμματα, διά τὸ σφόδρα ήμῶν ἐχχρέμασθαι των επιστολών. 'Ο Θεός σοι τον μισθον δο και την άμοιδην τῆς τοσαύτης περι ήμας άγάπης, και εν τῷ παρόντι βίψ και εν τῷ μέλλοντι αίωνι. Ήμεζς μέντοι ου διαλιμπάνομεν διά τῶν ἐμπιπτόντων συνεχως επιστέλλοντες · ήμιν γάρ αύτοις τὰ μέγιστα γαριούμεθα τούτο ποιούντες, καὶ τἢ σἢ ψυχἢ συνεχῶς διὰ τῶν γραμμάτων προσαγορεύοντες. Καὶ γάρ την άγάπην, ην ενέθηκας ήμεν εξ άρχης, ταύτην διη-. νεκώς άκμάζουσαν διατηρούμεν καν πλείονα τούτου πάλιν ἀπολειφθῶμεν ὑμἴν χρόνον, οὐδὲ ἐντεῦθεν αὐτἡ άμαυροτέρα γίνεται. Έν γάρ διανοία πανταχού περιφέρομεν ύμας, εκπληττόμενοι το απερίτρεπτον ύμῶν τῆς γνώμης και την πολλην ἀνδρείαν. Γράφε δή και αύτη συνεχώς ήμιν, τὰ περί τῆς ὑγείας τῆς σῆς εὐαγγελιζομένη καὶ τοῦ οἴκου σου παντός, ἴνα πολλήν και έντεῦθεν καρπωσώμεθα την παράκλησιν.

#### ζΖ'. Υπατίφ πρεσδυτέρφ.

Οίδας καλ αύτός, κύριέ μου τιμιώτατε, δσον ύμίν φέρει μισθόν τα διά τον Θεόν παθήματα, ήλίκα βραδεία, οίους στεφάνους τηδέν ούν σε θορυδείτω των γινομένων, επείπερ τούς ποιούντας χαχώς θρηνείν δεί. Έχεινοι γάρ είσιν οι μυρίαν χατά τῆς ἐαυτῶν κεφαλής ἐπισωρεύοντες κόλασιν. Αὐτὸς τοίνυν, καθώς σοι πρέπον έστι, τή προσηχούση χεχρημένος άνδρεία, άράχνης εύτελέστερον διάσπα τὰ ἐχείνων μηχανήματα καί τάς επιδουλάς, και γράφε συνεχῶς ἡμῖν περί τῆς ὑγείας τῆς σῆς εὐαγγελιζόμενος. Πολλήν γάρ δεξόμεθα παράκλησιν, και εν άλλοτρία διατρίδοντες, τοιαύτα παρά τῆς τιμιότητός σου δεχόμενοι γράμματα.

#### η II. Χαλκιδία.

Ούγ ώς Ετυχεν ήλγήσαμεν, μαθόντες εν τοσαύτη σε άρρωστία είναι. Οίσθα γάρ δπως άντεχόμεθά σου τῆς ὑγιείας, χυρία μου χοσμιωτάτη χαὶ εὐλαδεστάτη. "Ιν' ούν μη κατατεινώμεθα τή φροντίδι, διά τινος του πρώτου έχείθεν άφιχνουμένου τοῦτο αὐτὸ δηλῶσαι ήμεν σπούδασον, εί σοι τέλεον τὰ τῆς ἀρβωστίας άνήρηται, και πρός καθαράν ἐπανῆλθες ὑγίειαν. Οὐδὲ γάρ την τυχούσαν καρπούμεθα εύφροσύνην, καλ έν έρημία τοσαύτη χαθήμενοι, δταν ύμων των άγαπώντων ήμας γνησίως περί της ύγείας και εύθυμίας

a Reg. ρώσεως τῆς σῆς, καὶ περὶ τῆς διατριδῆς τῆς αὐτόθι, καὶ τῆς εὐθυμίας: οὐ γάρ τὴν τυχούσαν και έρημία τοιαύτη διατρίδοντες καρπωσόμεθα παράπλησιν, τοιαυτα παρά της σης τιμιότητος δεχόμενοι γράμата. Sequens titulus sic habebat in codice Cujacii, teste 'Αμπρούκλφ διακόνφ καὶ ταῖς σὺν σὐ-Frontone Ducæo, τη mendose, nam hic mulierem alloquitur.

• Valic, διαλύονται καὶ ἀφορίζονται. Τουτο.

Σρόδρα deest in Vatic. Infra Vatic. δ δὲ Θεός παράσχοι σοι την αμοιδήν της τοσαύτης άγάπης.

μανθάνωμεν. Είδυῖα τοίνυν ἡλίκα ἡμῖν χαρίζη τοιαύτην πέμπουσα ἐπιστολὴν, μὴ μελλήσης, μηδὲ ὑπερθή, ἀλλ' εὐθέως τοῦτο ποιῆσαι παρακλήθητι, Խ' ὥσπερ νῦν ὑπὸ τῆς ἀθυμίας συνέχεας ἡμᾶς τὴν ἀρρωστίαν εἰποῦσα, οὕτως τὴν ὑγείαν ἀπαγγείλασα τὴν σὴν, πολλῆς ἡμᾶς ἐμπλησθῆναι ποιήσης τῆς ἡδονῆς.

# [647] 48. 'Ασυγκριτία.

Έμοὶ μὲν περισπούδαστον τὸ συνεχῶς ὑμὶν ἐπιστέλλειν τῆς γὰρ διαθέσεως ὑμῶν, καὶ τῆς αἰδοῦς, καὶ τῆς τιμῆς, ἡν ἀεὶ περὶ ἡμᾶς ἐπεδείξασθε, ὅπουπερ ἀν ἀφικώμεθα, ἐπιλαθέσθαι οὐ δυνάμεθα, ἀλλ' ἔχομεν ὑμῶν διηνεκῶς τὴν μνήμην ἀκμάζουσαν πανταχοῦ περιφέροντες. Εἰ δὲ μὴ ὁσάκις ἐδουλόμεθα ἐπεστάλκαμεν, ἀλλὰ σπανιάκις, τοῦτο οὐ τῆς ἐρθυμίας τῆς ἡμετέρας, ἀλλὰ τῆς τῶν πραγμάτων ἀνάγκης, καὶ τοῦ τὴν ὁδὸν ἄδατον όδοιπόροις εἶναι νῦν. Ταῦτ' οῦν εἰδυῖα, κυρία μου κοσμιωτάτη καὶ εὐγενεστάτη, καὶ γραφόντων ἡμῶν, καὶ σιγώντων, ὁμοίως διάκεισο περὶ τῆς διαθέσεως, ἡν ἀεὶ περὶ ὑμᾶς ἐπεδειξάμεθα.

# P'. Mapriar p zal Maprellirge.

Τοῦτο καὶ ἡμῖν τῆς μακρᾶς σιγῆς αἴτιον γίνεται, δ καὶ τἢ εὐγενεία τἢ ὑμετέρα ἀλλὰ σιγῆς οὐ τῆς κατὰ τὴν γνώμην, ἀλλὰ τῆς κατὰ τὴν γλῶτταν. Ἡς τἢ διανοία καὶ ἐπιστέλλομεν, καὶ προσφθεγγόμεθα συνεχῶς, μάλλον δὲ διηνεκῶς, τὴν εὐγενεστάτην καὶ ἐμελεστάτην ὑμῶν ψυχὴν, καὶ ἐγκολάψαντες ὑμᾶς τῷ συνειδότι, πανταχοῦ περιφέρομεν τοιοῦτον γὰρ τὸ φιλεῖν γνησίως. Ταῦτ' οὖν εἰδότες, κύριοί μου ποθεινότατοι καὶ τιμιώτατοι, ἐπιστέλλετε μὲν, ἡνίκα ἀν ἐξῆ, τὰ περὶ τῆς ὑγιείας τῆς ὑμετέρας δηλοῦντες. ὑαρρεῖτε δὲ, ὅτι καὶ σιγώντων ὑμῶν τὴν αὐτὴν περὶ τῆς ἀγάπης ὑμῶν ψῆφον οἴσομεν, ἡν καὶ γραφόντων, ἀπὸ τῆς γνώμης ταῦτα ψηφιζόμενοι τῆς ὑμετέρας.

# ΡΑ'. Σευήρφ πρεσβυτέρφ.

Ήμεις μέν καίτοι χωρίον έρημότατον οίκοῦντες. και επεστάλκαμεν πολλάκις πρός την σην εμμέλειαν, καί τους έκειθεν άφικνουμένους ου παυόμεθα συνεχώς έρωτωντες περί της ύγείας της σης. Αύτος δέ ούχ οίδα, άνθ' ότου μανικός ήμῶν οῦτως ἐραστής ῶν, καὶ πολλήν εύχολίαν έχων τῶν ἐνταῦθα διαχομιζόντων τὰ γράμματα, σιγάς ούτω μακράν σιγήν. 'Αλλ' ήμεζς τό θερμόν σου καὶ γνήσιον, τὸ είλικρινὲς τῆς διαθέσεως, δ περί ήμας άει επεδείζω, εννοούντες, και εν τἢ σιγἢ τἢ μαχρά μεγίστην χαρπούμεθα παράχλησιν. Πλην άλλά βουλόμεθα καλ γραμμάτων συνεχῶς ἀπολαύειν των σων, τά περί της ύγιείας της σης ήμιν άπαγγελλόντων, καὶ ἄ παρ' ἐτέρων μανθάνομεν, ταύτα παρά τῆς γλώττης τῆς σῆς, καὶ τῆς χειρὸς εδουλόμεθα μανθάνειν. Ποίει δη τοῦτο νῦν γοῦν, δέσποτά μου τιμιώτατε · οίσθα γάρ ήλίκα ήμίν χαριή. 'Ος ήμεζς και γράφοντες, και μή γράφοντες, οὐ παυόμεθα μεμνημένοι, καὶ τὴν ἀγάπην, ἡν ἀεὶ περὶ

Vatic. Μαρκελλιανῷ. Paulo post Coislin. τἢ διανοία μάλλον διηνεκῶς τὴν εὐγενεστάτην καὶ ἐμμελεστάτην ὑμῶν ψυχὴν, καὶ ἐγκολάψαντες ὑμῶν τῷ συνειδότι. την σην επεδειξάμεθα εύλάδειαν, διατηρούντες, δπουπερ αν ώμεν. Ήμιν γαρ αύτοις τα μέγιστα χαριούμεθα τουτο ποιούντες.

# [648] PB. Θεοδότω ἀταγνώστη.

Τί φής; Πλείονά σοι τῶν προσδοχηθέντων τὰ χύματα εναπέστη νῦν, καὶ διὰ τοῦτο άλγεζς: Διὰ τοῦτο μέν ούν αύτο χαίρειν χρή και σκιρτάν. Έπει και ο μαχάριος Παύλος ούτως εποίει, νύν μεν λέγων · Ού μόνον δέ, άλλὰ καὶ καυχώμεθα ἐν ταῖς θλίψεσι• νῦν δὲ, ὅτι Χαίρω ἐτ τοῖς παθήμασί μου. "Οσφ γὰρ αν μείζων και τραχύτερος ό χειμών γένηται, τοσούτφ πλείων ή έμπορία, λαμπρότεροι τῆς ὑπομονῆς οἰ στέφανοι, πολλά τὰ βραδεΐα. Ἐπεὶ χαὶ αὐτὸς σοῦ μὲν ξνεχεν θαβρώ οίδα γάρ σου τὸ ἀπερίτρεπτον Ε καὶ άκλινές, και στερρόν των δε επιδουλευόντων Ενεκεν άλγῶ καὶ δακρύω, ὅτι οδς χρή ἐν τάξει εἶναι τῶν θεραπευόντων, τὰ τῶν ἐχθρῶν ἐπιδείχνυνται. Έν με λυπεί μόνον, τὸ τῆς τῶν ὀφθαλμῶν σου ἀσθενείας, ών και σφόδρα άξιῶ πολύν σε ποιεϊσθαι λόγον, ίατροίς τε διαλεγόμενον, και τὰ παρά σαυτοῦ συνεισφέροντα. Ώς των γε θλίψεων των έπαγομένων σος (οπερ και ξμπροσθεν είπον), αὐτόν τε χαίρειν άξιω, καὶ ἐγὼ δέ σοι συνήδομαι. Οἶδα γὰρ ὅσος ἐκ τούτου τίχτεταί σοι της υπομονής ό χαρπός. Μηδέν ούν σε θορυδείτω, μηδέ ταραττέτω τῶν παρεμπιπτόντων. Εν γάρ έστι χαλεπόν άμαρτία μόνον. "Ο; τά γε άλλα πάντα άγρυπνουντί σοι και νήφοντι και κερδών ύπόθεσις ἔσται μεγίστη, καὶ τὰ ἀπόρρητα ἐκεῖνα ἀγαθά, τά έν τοις οὐρανοις, μετά πολλης οίσει σοι της δαψιλείας. Τοιαύτην τοίνυν καθ' ἐκάστην ἡμέραν πραγματευόμενος πραγματείαν, χαίρε καλ εύφραίνου, κατ συνεχώς ήμιν επιστέλλειν μή κατόκνει. Ήμεις μεν λφό αε βοηγοίπερα κας ίπερ, μίτων είναι . φλγ, εμειομ ούχ ή του χειμώνος ώρα μόνον, άλλά καὶ ή του θέρους όμοίως έστιν έπαχθής, έδείσαμεν είς άέρων σε δυσχρασίαν εμβαλείν, μάλιστα διά το τῶν ὀφθαλμῶν πάθος. Έργον τοίνυν ποιησάμενος το πολλήν τούτοις προσάγειν την επιμέλειαν, και περι τούτων, ηνίκα αν συνεχώς ήμιν επιστέλλης, δήλου, είγε καν μικρόν ἄμεινόν σοι διατεθείειν, ίνα καὶ ἐκ τοσούτου καθήμε**νος** διαστήματος, πολλήν και έντεῦθεν καρπωσώμεθα τήν εύφροσύνην.

# PI". Άμπρούκλη διακόνφ και ταῖς σὺν αὐτῆ.

Μακρῷ μὲν διψκισμαι τῷ μἡκει τῆς όδοῦ τῆς ὑμετέρας τιμιότητος, τὰς δὲ ἀνδραγαθίας ὑμῶν καὶ τὰς ἀριστείας τῶν παρόντων οὐκ ἔλαττον ἔμαθον, καὶ σφόδρα συνήσθην ὑμῖν τῆς ἀνδρείας, τῆς ὑπομονῆς, τῆς ἀπεριτρέπτου γνώμης, καὶ στερράζ καὶ ἀδαμαντίνης διανοίας, τῆς ἐλευθεροστομίας, τῆς παρρητίας. Διὰ ταῦτα μακαρίζων ὑμᾶς οὐ παύομαι ὑπέρ τε τῶν παρόντων, ὑπέρ τε τῶν μελλόντων ὑμᾶ; ὑποδέξασθαι ἀγαθῶν ἐν τῷ μέλλοντι αἰῶνι τῶν ἀπορρήτων ἐκείνων, καὶ πάντα νοῦν καὶ λόγον ὑπερδαινόντων. Σφόδρα δὲ ἡμᾶς ἐλύπησας ἐκ τοσούτου καθημένους

b Cuislin. τὸ ἄτρεπτον.

audimus. Cum igitur, quantam a nobis, epistolam hujusmodi mittens, gratiam ineas, tibi sit exploratum, abjecta omni mora et cunctatione velim confestim operam des, ut quemadmodum nunc nuntiato tuo morbo, ingenti mœstitia nos perturbasti, sic rursum nuntiata sanitate, ingenti nos voluptate compleas.

# XCIX. Asyncritiæ. (Cucuso anno, ut putatur, 405.)

Nihil quidem est quod malim, quam crebro ad vos scribere: neque enim benevolentiæ vestræ et honoris ac reverentiæ, quam semper nobis præstitistis, quemcumque in locum proficiscamur, oblivisci possumus, verum memoriam vestri perpetuam tenemus, eamque recentem semper ac florentem ubique circumferimus. Quod si non quoties voluimus, sed raro ad vos literas dedimus, hoc non negligentia nostra, sed rerum necessitate factum est, et quia viatoribus clausum iter nunc sit. Hæc igitur cum tibi, ornatissima mea et nobilissima domina, perspecta sint, sive scribamus, sive sileamus, de ea benevolentia, quam semper vobis præstitimus, eodem modo existimes velim.

# C. Marciano et Marcellino 1. (Cucuso anno, ut putatur, 404.)

Eadem nebis perdiuturni silentii nostri causa est, quæ etiam vobis : verum hujusmodi silentii, quod non in animo, sed in lingua positum sit. Nam animo ac voluntate nobilissimas ac suavissimas animas vestras crebro, imo perpetuo salutamus, vosque in pectore nostro insculptos passim circumferimus : nam ea veri ac sinceri amoris natura est. Hæc igitur cum vobis explorata sint, domini mei carissimi ac reverendissimi, scribite quidem, quoties facultas dabitur, ac de vestra valetudine certiores nos facite. Illud autem vobis persuadete, nos, etiamsi taceatis, idem famen de vestra caritate judicium habituros esse, quod habebimus, si scribatis : ab animo scilicet vestro hæc perpendentes.

#### C1. Severo presbytero. (Ab anno 404 ad 407).

Nos, etsi desertissimum locum incolentes, sæpe tamen ad te scripsimus, eosque qui istinc veniunt de tua valetudine sciscitari minime desinimus. Tibi vero quid causæ sit nescio, quamobrem, cum tam insano nostri amore flagres, atque perfacile nancisci possis quibus literas des, perdiuturno tamen tempore sileas. At cum nos benevolentiæ illius, quam erga nos semper præ te tulisti, fervorem ac sinceritatem animo complectimur, etiam in longo silentio permagnam consolationem capimus. Cæterum literis quoque tuis persæpe frui cupimus, quibus de tua valctudine certiores fiamus : eaque, quæ aliorum sermone accipinius, ex tua lingua, tuaque manu audire studemus. Quamobrem, domine mi reverendissime, nunc saltem boc facias quæso : scis enim quam nobis hac in re gratum facturus sis. Nam quod ad nos attinct, sive scribamus, sive taceamus, numquam tui meminisse clesinimus, camque caritatem, cujus tibi specimen

1 Valic., Marcelliano.

præbaimus, quocumque in loco simus, conservare. Id enim cum facimus, de nobis etiam ipsimet quam optime meremur.

#### CII. Theodoto lectori. (Anno forte 406.)

Quid ais? Plures in te nunc quam exspectabas fluctus excitati sunt, ob idque discruciaris? Imo vero ideo gaudere et exsultare convenit. Nam etiam beatus Paulus ad hunc modum faciebat, nunc quidem his verbis utens: Non solum autem, sed etiam gloriamur in tribulationibus ( Rom. 5. 3 ); nunc autem his, Gaudeo in passionibus meis (Coloss. 1. 24). Nam quo major et atrocior tempestas fuerit, eo quoque major quæstus erit, et illustriores patientiæ coronæ, præmiaque ampliora. Siquidem ipse quoque de te bono animo sum, ut qui animi tui firmitatem atque constantiam exploratam habeam : at eorum causa, qui tibi insidias struunt, doleo et collacrymo, nimirum quod ii hostilem in te animum gerant, a quibus te coli oportebat. Unum est quod mœrore me afficit, nempe oculorum tuorum invaletudo, quorum velim summam rationem habeas, medicosque consulas, atque ea quæ muneris tui sunt simul præstes. Nam de iis calamitatibus, quæ tibi inferuntur, tum te, ut prius jam dixi, gaudere cupio, tum tibi ipse gratulor. Scio enim quantus hine tibi patientiæ fructus oriatur. Quamobrem da operam, ne quid ex lis quæ accidunt te commoveat ac perturbet. Una enim dumtaxat res molesta est, nimirum peccatum. Nam cætera omnia, si modo vigilantem ac sobrium animum præbeas, lucri quoque amplissimam materiam suppeditabunt, atque arcana illa bona, quæ in cælis recondita sunt, copiosissime tibi accersent. Ideo cum in ejusmodi quæstu quotidie verseris, gaude ac lætare: atque ad nos sæpe scribere ne graveris. Certe nobiscum esse te cupimus ; quia tamen non biems dumtaxat, sed etiam aestas acque tibi gravis ac molesta est, illud veriti sumus, ne te, ob oculorum præsertim morbum, in aeris intemperiem conjiceremus. Quæ cum ita sint, ad eorum curam velim operam omnem adhibeas : de eoque, cum facultas erit, crebro ad nos scribas, atque num meliuscule sese habeant, significes, quo, licet alioqui tanto abs te locorum intervallo dissiti, magnam tamen hinc voluptatem capiamus.

# CIII. Ampruclæ diaconissæ ipsiusque comitibus. (Cucuso anno 404.)

Etsi longo itineris intervallo a vobis disjunctus sum, tamen præclara et fortia vestra facinora, non minus quam qui adsunt, cognita et explorata habeo: vehementerque vobis de hac fortitudine, patientia, constantia, atque adamantina quadam animi firmitate, loquendique libertate ac fiducia gratulor. Eoque nomine beatas vos prædicare non desino, tum ob præsentia, tum ob ea bona quæ vos in futuro avo exceptura sunt, arcana illa, et omnem meutis captum ac sermonis facultatem excedentia. Magno autem nos, qui tam longe a te sejuncti sumus, mærore affecisti, quod ne scribere quidem ad nos dignata sis. Quamque scribere quidem ad nos dignata sis.

quam illud scio, istud negligentia tua minime contigisse; nam sive scribas, sive taceas, ardentem et sinceram fucique expertent, ac firmam et solidam tuam ergs me caritatem novi; verum quod, cui dictares, nemo tibi præsto esset. Quamquam sic quoque patria lingua scribendum fuit, ac tua manu. Magnopere enim, ut ipsa quoque nosti, crebras a te literas accipere studemus, quo de tua valetudine quotidie certiores flamus : hincque tam vastæ bujusce solitudinis, ac rerum adversarum, cum quibus hic luctamur, haud exiguam consolationem capimus. Cum igitur, reverendissima et religiosissima domina, quanta rei hujusec cupiditate tenear, minime te fugiat, hanc nobis gratiam impertire, queso, ne intermittas. Siquidem multi istine variis e locis ad nos venerunt. Verum ea de causa minime tecum expostulo, quod literas abs te nobis non attulerunt : verisimile enim est eos tibi ignotos esse. Nunc autem, cum summa facultas datur, scribas velim : ac præsertim cum res hujusmodi istic contigissent, literas abs te accipere in primis expetebam. Cura igitur ut quod antehac abs te per incuriam prætermissum est sarcias, pristinique silentii diuturnitatem literarum frequentia et assiduitate compenses.

# CIV. Pentadiæ diaconissæ. (Anno 404 vel 405.)

Coronarum nomine, quas tibi conciliasti, beatam te duco, ac nunc quoque, cum per animi magnitudinem quidvis pro veritate perferre in animum induxeris. Merito proinde Doum habes, qui tuas partes acerrime tueatur. Usque ad mortem enim, inquit Scriptura, pro veritate certa: et Dominus pugnabit pro te (Eccli. 4. 33). Quod etiam evenit. Nam cum eo usque præclarum hoc certamen obieris, multa divinitus præmia retulisti : ideo magna voluptate afficior. Quia autem intellexi te de discessu cogitare, atque istine migrare velle accepi, peto ahs te, ne quidquam hujusmodi cogites, aut in animo habeas. Primum ob hoc ipsum, quod civibus tuis subsidium es, amplissimusque portus, et adminiculum, ac tutus murus jis qui laboribus et ærumnis conficiuntur. Quare noli committere, et tantum quæstum de manibus ejicias ; noli, inquam, committere, ut tantum lucrum abjicias, cum tantos quotidie thesauros ex tua præsentia colligas. Nam qui præclara tua facinora cernunt, vel audiunt, non parum hinc lucri consequentur. Scis porro quantam istud mercedem tibi conciliet. Primum itaque, ut dixi, hac de causa te rogo istic maneas; neque enim exiguum ntilitatis illius, quam istic permanendo attulisti, documentum abs te datum est. Deinde, ne anni quidem tempus hoc te facere patitur. Neque enim, qua corporis imbecillitate sis, ignoras, neque tibi facile esse in tanta vi frigoris atque hiemis pedem movere. Huc accedit quod, ut rumor est, lsaurorum res nunc vigent i. Hac itaque omnia, ut prudens mulier tecum reputans, ne, queso, hoc tempore ulto pacto pedem istine movere sustineas: deque hac re velim nos quamprimum certiores fa-

1 Coislin., propter tsauros iter sit impervium.

cias, ac de tua valetudine sæpe scribas. Nam nunc quoque nos nullas abs te literas accepisse moleste tulimus: ac, ne forte morbus hoc impediverit, laboramus. Ut hanc igitur sollicitudinem nobis eximas, cito ad nos literas, quæ hæc indicent, mitte.

CV. Chalcidiæ. (Scripta anno, ut putatur, 406.)

Deus tibi pro tua erga nos reverentia, honore, ac sincera caritate tum hic, tum in futuro ævo mercedem pendat. Nec enim nunc dumtaxat, sed primum etiam atque ab initio, quo erga nos animo ac studio fueris, perspectum habeo. Ac propterea quamvis lengo itineris spatio abs te dissitus sim, atque hic, tum ob hujus loci solitudinem, tum ob perpetua pericula, crebrosque prædonum impetus, tum ob medicorum penuriam, in multis calamitatibus verser: nihil tamen horum omnium impedit, quominus tuæ suavitatis perpetuo recorder : quin potius eam caritatem, quam a principio tum erga te, tum erga tuam domum habui, vigentem retineo; neque eam vel ob temporis diuturnitatem, vel ob itineris longinguitatem consenescere patiar. Nam ea demum sinceræ caritatis natura est. Te vero pro tua prudentia et pietate oro atque obsecro, ut ea omnia, quæ accidunt, strenuo animo feras. Scis enim te ab ineunte ætate usque ad hoc tempus per varias atque omnis fere generis tentationes incessisse; atque patientiæ certamen facili negotio obire potes, quemadinodum etiam sæpe obiisti, et illustres inde coronas tibiipsi in futurum condidisti. Quod si hac tentatio superiores excedit, at etiam corona præstantior futura est. Quæ cum ita sint, nihil ex iis acerbitatibus, quæ tibi inferuntur, te perturbet : vernni quo magis fluctus crescunt, tempestasque magis ingravescit, eo etiam majorem quæstum, ac præmia sudoribus longe copiosiora et ampliora et luculentiora exspecta. Neque enim Condignæ sunt passiones hujus temporis ad futuram gloriam, quæ revelabitur in nobis (Rom. 8. 18). Viæ enim instar sunt præsentes hujus vitæ jucunditates, et molestiæ, ambæque eodem modo effluunt, nec quidquam in iis certum ac stabile est , verum umbræ (a) naturam imitantur, ut quæ simul atque sese ostenderint, statim prætereant. Quemadniodum igitur viatores, sive per prata, sive per salebrosa et abrupta loca iter faciant, nec ullam illine voluptatem percipiunt, nec ullam hinc mæstitiam sentiunt; viatores enim sunt, non cives, utraque pratereuntes, atque ad patriam suam contendentes : eodem modo te rogo atque obsecro, ut nec præsentis vitæ jucunditatibus inhies, nec rursum molestarum rerum pondere deprimaris, verum hoc unum species, quonam pacto ad communem patriam nostram cum ingenti fiducia perverias. Quandoquidem hoc demum fixum et constans atque immortale bonum est : cætera autem omnia, flos fœni et fumus, et si quid his vilius fingi potest. CVI. Asyncritice ipsiusque sodalibus. (Scripta Cucusi anno 404.)

Qua erga nos caritate ao benevolentia sitis , mihi
(a) Sic Billius, qui umbram supplet ex conjectura; nam
aliquid deesse videtur in Græco.

(649) διαστήματος, οὐδὲ ἐπιστείλαι καταδεξαμένη. Καὶ οίδα μὲν ὅτι οὐχ ἐχ βαθυμίας τοῦτο γέγονεν. ἐπίσταμαι γάρ καὶ γραφούσης ήμῖν, καὶ σιγώσης, τἡν θερμήν και γνησίαν άγάπην, την είλικρινή και άδολον, την ίσχυράν και στερράν άλλα δια το μηδένα είναι τὸν ὑπογράφοντα. Πλην άλλὰ καὶ οὕτως ἐχρῆν τἢ ἐγχωρίῳ σου γλώττη ἡμίν ἐπιστεϊλαι, καὶ τῇ χειρὶ τή σή. Σφόδρα γάρ άντεχόμεθα, καθάπερ καὶ αὐτή οίσθα, του συνεχώς επιστολάς δέχεσθαι παρά τῆς εὐλαδείας τῆς σῆς, ὥστε καθ' ἐκάστην ἡμέραν μανθάνειν ήμᾶς τὰ περί τῆς ύγείας τῆς σῆς : καὶ ού μικράν τῆς τοσαύτης ἐρημίας καὶ τῶν ἐνταῦθα περιστάσεων παράχλησιν ταύτην έγομεν. Είδυζα τοίνυν, δέσποινά μου τιμιωτάτη και εύλαδεστάτη, δσην επιθυμίαν έχομεν τούτου, μή διαλίπης την χαί ήν ταύτην ήμιν χαριζομένη χάριν. Και γάρ πολλοί πολλαχόθεν έχειθεν ήλθον. 'Αλλ' ούκ έγκαλῶ έκείνων ενεκεν, διά τί μη γράμματα ήμιν εκόμισαν παρά της σής χοσμιότητος · είχὸς γάρ αὐτοὺς άγνοεῖσθαι παρά τῆς εύλαβείας τῆς σῆς. Νῦν μέντοι ὅτε ἐξῆν μετ' εὐχολίας πάσης ἐπιστείλαι, χαὶ μάλιστα τοιούτων γεγενημένων αὐτόθι, σφόδρα ἐπεθύμουν δέξασθαι γράμματα. 'Ανάκτησαι τοίνυν τὸ ἐν τῷ παρελθόντι χρόνῳ ραθυμηθέν, και πυκνότητι, και νιφάδι επιστολών το μήχος της Εμπροσθεν ήμιν παραμύθησαι σιγής.

#### ΡΔ'. Πενταδία διακόνφ.

Των μέν στεφάνων σε μακαρίζω, ους άνεδήσω καλ νῦν, διὰ τῆς ἀνδρείας πάντα ἐλομένη παθεῖν ὑπὲρ τῆς άληθείας. Διά τοῦτο καὶ τὸν Θεὸν ὑπερασπίζοντά σου Εχεις μετά πολλης της σφοδρότητος. Έως γάρ θανάτου, φησίν, ἀγώνισαι ύπέρ τῆς άληθείας, καὶ ό Κύριος πολεμήσει ύπέρ σοῦ. "Όπερ καὶ γέγονε. Μέχρι γάρ τοσούτου δραμούσα τον χαλόν τούτον άγῶνα, πολλά ἄνωθεν ἐπεσπάσω τὰ βραδεῖα τούτου μεν ούν ένεκεν χαίρω. Έπειδή δε έγνων, ότι βουλεύη περί ἀποδημίας, και μεταστῆναι ἐκείθεν βούλει, παρακαλώ σου την τιμιότητα μηδέν τοιούτον έννοησαι μηδε βουλεύσασθαι. Πρώτον μέν δι' αύτο τουτο, ότι δή στήρ:γμα τῆς πόλεως εἶ τῆς αὐτόθι, καὶ λιμήν εύρυς, και βακτηρία, και τείγος άσφαλες τοίς καταπονουμένοις. Μηδε τοσαύτην άπο των χειρών έμπορίαν ρίψης, μηδέ τοσούτον πρόη κέρδος, τοσούτους καθ' ἐκάστην ἡμέραν συνάγουσα θησαυρούς ἀπὸ τῆς παρουσίας τῆς αὐτόθι. Οἴ τε γὰρ ὁρῶντες, οἴ τε ἀχούοντές σου τὰ χατορθώματα, οὐ μιχρά χερδαίνουσιν. Οίσθα δὲ ἡλίχον τοῦτο φέρει σοι τὸν μισθόν. Πρώτον μέν, όπερ έφην, διά τοῦτο παρακαλούμεν αὐτόθι μένειν και γάρ πείραν ού μικράν δέδωκας τῆς ώφελείας, ήν παρέσχες διά της αυτόθι παραμονής. Επειτα δε ούδε ή του έτους ώρα έπιτρέπει τουτο. Οίσθα γάρ σου τοῦ σώματος την άσθένειαν, καὶ πῶς ου βάδιον [650] σοι χινείσθαι έν χρυμώ τοσούτω χαλ χειμώνι. Πρός τούτοις, ώς ἀχούομεν, καὶ τὰ Ίσαυρικά άνθει. Πάντα α τοίνυν ταύτα λογισαμένη ώς συνετή, μηδαμού τέως χινείσθαι χαταδέχου, χαί περί σούτου γράψαι ήμεν διά ταχέων παρακλήθητι, καλ περί της ύγείας συνεχώς δήλου της σης. Έπει και νύν

Coislin. καὶ τὰ Ἰσαυρικὰ ἔθνη ἀδάτους τὰς ὁδοὺς πεκακίκασι. Πάντα.

ηλγήσαμεν, μη δεξάμενοι γράμματά σου τῆς τιμιότητος, καὶ ἐν φροντίδι καθεστήκαμεν, μήποτε ἀρρωστία τοῦτο διεκώλυσεν. "Ιν' οὖν καὶ ταὐτην ἀνέλης ήμῶν τὴν φροντίδα, ταχέως ἡμῖν πέμψον ἐπιστολὴν ταῦτα δηλοῦσαν.

#### PE'. Xalnibla.

'Ο Θεός σοι τον μισθον δώη b καλ ένταῦθα, καλ έν τῷ μέλλοντι αἰῶνι τῆς περὶ ἡμᾶς αἰδοῦς, καὶ τιμῆς, καὶ γνησίας άγάπης. Οὐδὲ γὰρ νῦν μόνον, άλλὰ καὶ άνωθεν, καὶ ἐξ ἀρχῆς οἶδα σαφῶς, ὅπως περὶ ἡμᾶς διατεθήναι εσπούδακας. Διὰ τοῦτο καὶ εκ τοσούτου καθήμενος διαστήματος, και πολλώ της όδου είργόμενος τῷ μέσφ, καὶ ἐν πολλαῖς ὢν ἐνταῦθα θλίψεσι, διά τε την έρημίαν τοῦ χωρίου τούτου, διά τε τοὺς συνεχείς χινδύνους, χαὶ τὰς ἐπαλλήλους τῶν ληστῶν έφόδους, διά τε την Ιατρών σπάνιν, ούδενλ τούτων χωλύομαι μεμνησθαί σου διηνεχώς της εμμελείας. άλλά την άγάπην, ην έξ άρχης και περί σε και περί τὸν οἶχόν σου ἔσχηχα, ταύτην ἀχμάζουσαν διατηρῶ και νῦν, οὐδὲν οὐδὲ ἀπὸ τοῦ χρόνου, οὐδὲ ἀπὸ τοῦ μήχους τῆς όδοῦ μαραίνεσθαι αὐτην άφείς. Τοιοῦτον γάρ έστι τὸ άγαπῷν γνησίως. Καί σε παρακαλῶ κατὰ την σύνεσίν σου και την εύλάδειαν, φέρειν τά συμπίπτοντα ἄπαντα γενναίως. Οίσθα γάρ δτι έχ πρώτης ήλικίας μέγρι του νύν διά ποικίλων και παντοδαπών σχεδόν ωδευσας πειρασμών, και δύνασαι μετ' εύχολίας τον τῆς ὑπομονῆς ἄθλον ἀγωνίζεσθαι, ὥσπερ ούν καὶ ἡγωνίσω πολλάκις, καὶ λαμπρούς ὑπὲρ τούτων σεαυτή προαπέθου τοὺς στεφάνους. Εί δὲ μείζων ούτος τῶν παρελθόντων, ἀλλὰ καὶ ὁ στέφανος πλείων. Μηδέν ούν σε ταραττέτω των έπαγομένων δεινών. άλλ' δσφπερ αν αυξηται τα χύματα, χαλ μείζον γένηται το κλυδώνιον, τοσούτω μείζονα ανάμενε την έμπορίαν, και πολλφ πλείονα τὰ ξπαθλα τῶν ἰδρώτων, και μείζονα, και λαμπρότερα. Ού γάρ άξια τά παθήματα τοῦ rῦr καιροῦ πρὸς τὴr μέλλουσαν δόξαν αποχαλύπτεσθαι είς ήμας. Όδος γάρ τά παρόντα, και τὰ χρηστά, και τὰ λυπηρά τοῦ βίου τούτου, και έκάτερα όμοίως παροδεύεται, και ούδεν αύτων πάγιον, οὐδὲ βεβηχός c, άλλά μιμείται την φύσιν, όμου τε φαινόμενα, και παρατρέχοντα. Καθάπερ ούν όδίται καὶ όδοιπόροι άν τε διά λειμώνων όδεύωσιν, ἄν τε διὰ φαράγγων, οὐδεμίαν οὐδὲ ἐντεῦθεν χαρπούνται την ήδονην, ούδε έχείθεν ύπομένουσι λύπην οδίται γάρ είσιν, ούχι πολίται, έκάτερα παρατρέχοντες, και πρός την πατρίδα την έαυτων έπειγόπενοι. ορισ παδακαγω και οίτας πίμε μόρς τα άσιγδη του παρόντος [651] χεχηνέναι βίου, μήτε ύπο των λυπηρών καταδαπτίζεσθαι, άλλ' ἕν μόνον σκοπείν, οπως είς την κοινην άπάντων ημών πατρίδα μετά πολλής παραγένησθε τής παρρησίας. Έπειδήπερ τουτό έστι το μένον και πεπηγός και αθάνατον άγαθον, τὰ δὲ ἄλλα πάντα, ἄνθος χόρτου καὶ καπνὸς, καὶ εί τι τούτων εύτελέστερον.

PG'. Ασυγκριτία και ταῖς σύν αύτῷ. Οἶδα την ἀγάπην ὑμιῶν και την διάθεσιν ήν περί

b Tres mss. μισθόν δῷ.

c Savil. πεπηγός.

ήμας έγειν εσπουδάκατε. Και συνεχώς εδουλόμην έπιστέλλειν άλλ' ό των Ίσαύρων φόδος, πάσαν άποτειγίσας όδον, ούκ άφίησιν εύπορείν των πρός τούτο διαχονησομένων ήμιν. Ήνίκα γουν αν επιτύχωμεν τούτων, την όφειλομένην άποδιδόαμεν ύμιν πρόσρησιν, τὰ συνήθη παραχαλούντες ύμᾶς, μηδέν θορυδείσθαι μηδέ ταράττεσθαι ύπο των συνεχών τούτων καλ έπαλλήλων πειρασμών. Εί γάρ έμποροι καί ναῦται φορτίων όλίγων ένεκεν ούτω μακρά διαδαίνουσι πελάγη, χαὶ τοσούτων χατατολμῶσι χυμάτων χαὶ στρατιώται δε και αύτης καταφρονούσι της ζωής ύπὲρ ἐπιχήρου καὶ βραχέος μισθοῦ, καὶ ζῶντες μὲν καλ λιμφ μάχονται πολλάκις, καλ όδοιπορίαις μακραίς κατατείνονται, και διηνεκώς επί της άλλοτρίας διάγουσιν, υστερον δέ και ἄωρον και βίαιον πολλοί τούτων ὑπομένουσι θάνατον, οὐδὲν ἐντεῦθεν οὐ μιχρόν, ου μέγα χαρπωσάμενοι όταν ουράνιος ο άθλος προχέηται, και μετά την τελευτήν μείζων ή αντίδοσις καὶ πολλῷ πλείων, ποίας τεύξονται συγγνώμης οί καταμαλακιζόμενοι, καὶ μὴ καὶ αὐτῆς καταφρονούντες της ζωής; Ταύτ' ούν απαντα λογιζομένη, καὶ ὅτι καπνὸς τὰ παρόντα, καὶ ὅναρ, καὶ πᾶσα εύημερία άνθρωπίνη φύλλων ήρινων ούδεν άμεινον διάχειται, γινομένων τε όμου και μαραινομένων εύθέως, ύψηλοτέρα πάντων των τοιούτων γίνου βελών. Εξεστι γάρ, εάν θέλης, και την βιωτικήν καταπατήσαι φαντασίαν. "Εν σχόπει μόνον, όπως μετά πολλής της σπουδης την τεθλιμμένην όδον διανύσαι δυνηθης, την πρός αύτον άνάγουσαν ...

PH. Κάστφ, Οὐαλερίφ, Διοφάντφ, καὶ Κυριακῷ, πρεσθυτέροις.

\*Ο συμδαίνει τῷ χρυσίῳ βασανιζομένῳ πολλάχις ύπο πυρός, τούτο και ταίς χρυσας είωθε προσγίνεσθαι ψυχαϊς ύπο των πειρασμών. Έχείνην τε γάρ την ύλην λαμπροτέραν πολλώ και καθαρωτέραν ή τῆς φλογὸς ἀποφαίνει φύσις, όμιλοῦσα αὐτή χρόνην τοσούτον, δσον άν ο της τέχνης έπιτρέπει νόμος τούς τε τῷ χρυσίφ κατά διάνοιαν ἐοικότας ἀνθρώπους, χρυσίου παντός φαιδροτέρους και πολυτελεστέρους μετά πολλής της περιουσίας ή των έπαλλήλων πειρασμών έργάζεται χάμινος. [652] Διά δή τούτο, χαί έχ τοσούτου χαθήμενοι διαστήματος, ού παυέμεθα διηνεχώς μαχαρίζοντες ύμας. Ίστε γάρ, ίστε σαφώς. οσον των τοιούτων επιδουλών το κέρδος, και πώς ή τοῦ παρόντος εὐημερία βίου δνομα μόνον ἐστὶ ψιλὸν, πράγματος Ερημον, τὰ δὲ μέλλοντα ἀγαθά, πεπηγότα, αχίνητα μόνιμα, άθάνατα. Καὶ ού τοῦτο μόνον ἐστὶ τό θαύμα τῆς ἀρετῆς, ὅτι τοιαῦτα ἡμῖν τὰ ἔπαθλα παρέχεται, άλλ' δτι και πρό των ἐπάθλων οἱ ἀγωνες αὐτῆς Επαθλα γίνονται, καὶ οὐ μόνον τοῦ θεάτρου λυθέντος τὰ βραδεία τοῖς νενικηκόσιν ἔρχεται φέρουσα, άλλά καὶ ἐν αὐτῷ μέσφ τῷ σκάμματι λαμπρούς τοῖς άγωνιζομένοις πλέχει τούς στεφάνους. Διά τοῦτο χαλ Ηαυλος ούχ έπι ταις άντιδόσεσι των θλίψεων χαίρει καὶ εύφραίνεται μόνον, άλλὰ καὶ ἐπ' αὐταῖς ταῖς θλίψεσι καλλωπίζεται, ούτω λέγων Οὐ μόνον δέ, άλλα και καυχώμεθα έν ταῖς θλίψεσιν. Είτα άπαριθμούμενος τον όρμαθον των βραδείων τῆς θλίψεως, φησίν, δτι θπομονήν αθεή είκτει, την μητέρα των άγαθων, τον άχύμαντον λιμένα, την εν γαλήνη ζωήν, την πέτρας Ισχυροτέραν, και αδάμαντος στερροτέραν, την δπλου παντός δυνατωτέραν, και τειχών άσφαλεστέραν. Αυτη δε κατηρθωθείσα δοκίμους καλ γενναίους ποιεί τούς αύτης τροφίμους, και μεθ' ύπερδολης άχειρώτους. Οὐδενὶ γὰρ άφίησι τῶν προσπιπτόντων αὐτοῖς θορυδεἴσθαι λυπηρῶν, οὐδὲ ὑποακεγίζεσβαι. άγγ, φαμεύ ή μετύα οιώμευ αν ημρ πλειόνων παίηται χυμάτων, αυτη μέν έχχαθαίρεται μειζόνως, οὐδὲ μιχρὸν χινουμένη, τῶν δὲ προσρηγνυμένων αύτή τον δγχον ύδάπων διαφθείρει ραδίως, ού τῷ παίειν, ἀλλὰ τῷ παίεσθαι ἀφανίζουσα οδτω δή καὶ ὁ δόκιμος ἐξ ὑπομονῆς γενόμενος, πάσης ἀνώτερος Εστηχεν επιδουλής. Καλ το δη θαυμαστον, ότι ίσχυρότερος γίνεται, οὐ τῷ ποιείν κακῶς, άλλά τῷ πάσχειν καχώς τοὺς ποιούντας διαλύων ραδίως. Ταῦτα ούχ ώς δεομένοις παρ' ήμων μανθάνειν επέσταλκα. οίδα γάρ ύμων την σύνεσιν, ην και διά των ξργων αύτων επεδείξασθε. & γάρ διά ρημάτων εφιλοτοφήσαμεν νῦν ἡμεῖς, ταῦτα ὑμεῖς δι' ὧν ἐπάθετε ἀνεχηρύξατε. Ου τοίνυν ώς δεομένοις μανθάνειν παρ' ήμῶν ταύτα ἐπέσταλκα, άλλ' ἐπειδή μακρὸν ἐσιγήσατε χρόνον, μάλλον δέ χοινή μαχράν έσιγήσαμεν σιγήν, έδουλήθην και την έπιστολην γενέσθαι μακράν. 'Αθληταϊς δε ὑπομονῆς οῦτω γενναίοις ἐπιστέλλοντα, περί τίνος ετέρου διαλέγεσθαι έχρην, ή περί τούτων. δι' ὧν οῦτως ἀνεφάνητε λαμπροί καὶ εὐδόκιμοι; 'Αλλ' οὐδὲ ἐνταῦθα ζσταται τῆς ἀθλήσεως ὁ καρπὸς, άλλα πρόεισι περαιτέρω βρύων. Η γαρ δοκιμή, φησιν, έλπίδα τίκτει έλπίδα πάντως έπι των πραγμάτων ἐχδησομένην, οὐ χατὰ τὴν ἀνθρωπίνην ταύτην, ή κατατείνασα πολλάκις τοῖς πόνοις τοὺς πρὸς αύτην κεχηνότας, ούκ ζοχυσε τους καρπους άποδουναι τῶν πόνων αὐτοῖς, ἀλλὰ μετὰ τῆς ζημίας, καὶ αίσχύνη και κινδύνοις αύτους περιέδαλεν. 'Αλλ' ούκ αύτη τοιαύτη, έπειδη ούδε άνθρωπίνη. "Οπερ ένι [653] ρήματι δηλών ο Παυλος Ελεγεν. Ή δέ έλπες ού καταισχύτει. Ού γάρ δη μόνον ού ζημιοί τὸν τά τοιαύτα άγωνιζόμενον, ούδὲ ού μόνον οὐ χαταισχύνει, άλλά και πολλφ πλείονα και πλούτον και δόξαν αὐτῷ των πόνων και των ιδρώτων έρχεται φέρουσα. Τοιαύτη γάρ ή χαριζομένη χείρ τούτων των πόνων τάς άμοιδάς. Τάχα ὑπερέδημεν τὸ μέτρον τῆς ἐπιστολῆς, άλλ' ού παρ' ύμιν τοις ούτω σφοδροίς ήμων έρασταίς. Ού γάρ ἐπιστολιμαίων γραμμάτων νόμφ, άλλλ θεσμῷ φιλίας τὰ τοιαῦτα κρίνοντες, εὖ οἶδ' ὅτι καὶ βραχείαν είναι ταύτην ήγήσεσθε την έπιστολήν. 'Αλλ' διμως εί και βραχεία ύμιν είναι δοκεί, ού παύσομαι καὶ ταύτης ἀπαιτῶν ὑμᾶς τοὺς μισθοὺς, οὐ τὸ φιλεῖσθαι παρ' ύμων. ού γάρ δείσθε είς τοῦτο τοῦ ἀπαιτήσοντος. οίχοθεν αυτό μετά πολλης άει της δαψιλείας και κατατιθέντες καὶ όφείλοντες οὐδὶ τὸ ἀντιγράψαι ήμιν. οίδα γάρ ότι ούδε είς τοῦτο έτέρου τινός ύμίν δεί του άναμνήσοντος ύμας άλλά τίς ό μισθός; Τδ δήλον ήμιν ποιήσαι, ότι σχιρτάτε, ότι χαίρετε χαί

<sup>\*</sup> Legisse videtur Interpres πρός ούρανον άνάγουσαν.

exploratum est. Ac literas quidem assidue ad vos dare cuperem: verum Isaurorum metus viis omnibus interclusis non me nancisci sinit, qui ad eam rem nobis administram operam præbeant. Quoties autem nancisci possumus, debitam vobis salutationem pendimus, vos pro nostro more admonentes, ne ob crebras has et continuas tentationes animi vestri commoveantur ac perturbentur. Nam cum mercatores et nautæ exiguarum mercium causa tam longa maria trajiciant, ac tot fluctus intrepido animo adeant, militesque exigui stipendii causa vitam ipsam pro nihilo ducant, ac dum lucis bujus usura fruuntur, persæpe et same conflictentur, et magnis itineribus vexentur, perpetuoque in exteris regionibus degant, post etiam nullum bine vel exiguum vel magnum fructum consequuti, magna ex parte præmaturam ac violentam mortem oppetant : cum cæleste præmium proponitur, ac post mortem major multoque sublimior remuneratio, quam tandem veniam obtinebunt, qui mollitie atque ignavia torpent, ac non ipsam quoque vitam contemnunt ac pro nihilo putant? Hæc igitur omnia tecum considerans, illudque item, res præsentes nihil a fumo et insomniis differre, florentemque hominum statum vernis foliis, quæ simul atque oriuntur statim exarescunt, nihilo præstantiorem esse, da operam, ut omnibus hujusmodi telis superiorem te præbeas. Licet enim, si modo velis, ipsam quoque vitæ pompam contemnere ac proculcare. Unum id specta, quonam pacto magno cum studio ac diligentia viam arctam, quæ ad cælum vehit, conficere queas.

CVII. Casto, Valerio, Diophanto, et Cyriaco, presbyteris. (Cucuso anno 405.)

Quod auro, cum igni sæpe probatur, accidit, hoe etiam aureis animis a tentationibus evenire solet. Ut enim flammæ natura materiam illam, cum quamdiu artis lex permittit cum ea versatur, longe splendidiorem ac puriorem reddit : eodem modo frequentium tentationum fornax homines eos, qui mente ad auri similitudinem accedunt, auro quovis splendidiores ac longe præstantiores efficit. Ob eamque causam, quamvis tam longe a vobis sejuncti simus, vos tamen beatos prædicare numquam desinimus. Scitis enim, scitis, inquam, perspicue, quantum hujusmodi insidiarum lucrum sit, atque hujus vitæ prosperitatem nudumdumtaxat et inane vocabulum ac re vacuum esse, sutura autem bona, firma, stabilia, certa, immortalia. Nec vero hoc dumtaxat admirandi virtus habet, quod hæc nobis præmia conciliat, verum etiam quod ante præmiorum tempus ipsius certamina præmiorum rationem habent, atque ipsa non modo soluto theatro victoribus palmam affert, sed etiam in media arena præclaras athletis coronas nectit. Ac proinde Paulus quoque non ob calamitatum præmia dumtaxat gaudet ac lætatur, verum etiam ob ipsas quoque calamitates gloriatur, his verbis utens : Non solum autem, sed et gloriamur in tribulationibus (Rom. 5.3). Ac deinde præmiorum eorum, quæ ex calamitate ortum trahunt,

seriem enumerans, ait : Tribulatto patientiam parit; hanc, inquain, bonorum matrem, portum fluctibus vacuum, tranquillam vitam, rupe fortiorem, adamante firmiorem, quibusvis armis valentiorem, ac mænibus tutiorem. Hæc autem omnibus numeris perfecta et absoluta alumnos suos probatos et generosos atque incredibilem quemdam in modum invictos reddit. Nullis enim molestiis, quæ subinde illis accidunt, ipsos perturbari ae dejici sinit : verum quemadmodum rupes, que pluribus fluctibus verberatur, ipsa quidem purior efficitur, ac ne tantillum quidem emovetur, aquarum autem, quæ ipsi alliduntur, tumorem nullo negotio dissipat ac delet, non jam percutiens, sed percussa: eodem scilicet modo is quoque qui patientia exploratus est, insidias omnes superat : quodque mirandum est, plus roboris hinc colligit, non inferendis, sed perpetiendis malis, eos qui inferunt mira facilitate frangens ac dissolvens. Hæc noneo scripsi, quod liae in re me magistro opus haberetis; miki enim prudentia vestra explorata est. quippe quam rebus ipsis testatam feceritis : nam quæ nos sermone nunc docuimus, hæe ipsi perferendis calamitatibus prædicastis. Quamobrem non quod me magistro opus haberetis, hæc scripsi, verum quoniam dinturno tempore siluistis, vel, ut rectius dicam, utrique diuturno silentio usi sumus, idcirco longiore hac epistola uti libuit. Porro cum ad tam fortes ac strenuos patientiæ pugiles scriberem, de qua tandem alia re verba facere oportebat, quam de his, ob quas tantopere clari ac celebres exstitistis? Ac ne hic quidemdimicationis fructus subsistit; verum longius progreditur ac scaturit. Probatio enim, inquit, spem parit (Rom. 5. 4): et quidem spem reipsa omnino eventuram, non autem huic humanæ similem, quæ sæpenumero, postquam laboribus divexarit eos qui ipsi inhiant, laborum fructus eis reddere nequit, verum præter detrimentum eos etiam in ignominiam et periculum conjicit. At hæc non ejusmodi est : quandoquidem nec ipsa humana est. Id quod uno verbo declarans Paulus, his verbis utebatur: Spes autem non confundit (Ibid.). Neque enim dumtaxat eum qui hujusmodi certaminibus fungitur, detrimento ac pudore non afficit, verum etiam laboribus ac sudoribus longe ampliores opes et gloriam ipsi affert. Nam ea manus illius, quæ horum laborum mercedem præbet, natura est. Epistolæ modum forsan excessimus: at non apud vos, a quibus tam impense amamur. Nam cum non epistolarum, sed amicitiæ lege res hujusmodi ponderetis, minime sane mihi dubium est, quin exiguam quoque hanc epistolam existimaturi sitis. Sed quamquam brevis vobis esse videatur, hujus quoque tamen mercedem a vobis efflagitare minime desinam. Quam tandem? Non ut a vobis amer: neque enim flagitatore ad eam rem vobis opus est, cum hoc sponte copiosissime semper et persolvatis et debeatis : nec item ut nobis rescribatis: illud enim mihi persuasissimum est, vos ne ad hoc quidem monitore opus habere. Quænam igitur hæc merces est ? Nimirum ut illud ex vobis intelligam, vos læto atque hilari animo

esse, atque ex illatis vobis accrbitatibus non modo nulla mæstitia affici, verum insidias, quæ vobis fiunt, majoris etiam vobuptatis materiam afferre. Nam si epistolam hujusmodi nuntium ferentem acceperimus, ea nobis et solitudinis, et famis, et pestis, et Isauricorum bellorum, et morborum omnium, quibus omnibus malis nune vexamur, solatium et remedium ac sanatio futura est. Cogitantes igitur, quantam a nobis gratiam inituri sitis, ad nos, quæso, scribite, et res ejusmodi scribite, quo tanto licet intervalio a vobis sejunctos ingenti kætitia perfundatis.

#### CVIII. Urbicio episcopo. (Cucuso anno 404.)

Etsi consuetudinem tecum jamdiu minime habui, nihilo propterea segnior in amore factus sum. Ejusmodi enim veræ caritatis natura est, ut nec temporis diuturnitate languescat, nec rerum difficultatibus obscuretur, sed perpetuum florem ac vigorem retineat. Quamobrem nos quoque, quamvis multis incommodis premamur, ac nunc in extremam orbis solitudinem avecti simus, atque in perpetuo prædonum metu novoque obsidionis genere vivamus (circumsidetur enim quotidie Cucusus, omnibus nimirum viis a latronibus interclusis): nihil tamen horum essicere potnit, ut mea erga te officia minus constarent. Quin potius et scribimus ipsi, ac debitum salutationis munus tibi persolvimus, et te vicissim rogamus, ut nisi grave ac molestum est, ipse quoque ad nos scribas. Sic enim ingenti quoque voluptate afficiemur, cum a vobis, a quibus tam sincere amamur, literas accipiemus, ac per cas præsentiam vestram nobis animo et cogitatione lingemus.

#### CIX. Rufino episcopo (a). (Cucuso anno 404.)

Scio quam firma caritate sis. Quamvis enim exigua mihi tecum aliquando Antiochiæ consuetudo fuerit, reverendissime ac religiosissime mi domine, tamen ingens pictatis tuæ ac prudentiæ documentum cepi. Quo quidem ex tempore, tametsi longo, ardentem semper erga to caritatem retinui, ac perinde atque si beri dumtaxat et nudiustertius te vidissem, ita præ-

(a) In Edit. Savil. legitur, Poupívo imoxóno [Pwoou], sic voce 'Piocou inter uncinos posita quasi in textum alicunde sit invecta, aut in quibusdam Codd. omissa: idem vero Savil. in epistola 255, quæ est ad Porphyrium episcopum, non addit vocem 'Porov, quæ est ibi. In utraque Morelli Editione 'Ρουφίνω ἐπισκόπω legitur, sine addito 'Ρώσου, atque sic in omnibus om-nino Mes. tum Frontonianis, tum nostris; ita secundum Savilium Rufinus , secundum Frontonianam Editionem Porphyrius episcopus fuerit Rhosi; pro Frontoniana lectione suntomnes Mss., pro Saviliana nullus affertur, voxque inter uncinos, quasi nuvecta, ponitur : ita ut Frontonianæ standum omnino videatur. Attamen Tillemontius mavult credere Ruthum fuisse episcopum Rhosi , quia scilicet cum Porphy-rium alloquitur Chrysostomus , ait insum e vicino sedes habere; at Rhosus, inquit, non tam vicina Cucuso erat. Verum, ut Cucusum in Cilicia ponunt non pauci geographi, sic etiam Rhosum in Cilicia plerique omnes constituunt. Quod si tabulæ cographicze, ut annotat ibidem Tillemontius, Rhosum Anticchiæ quam Cucuso viciniorem statuunt : nescio utrum hisce tabulis sit usquequaque sidendum, et alioquin ex ipso Tillemontio Antiochia non tanto terrarum intervallo Cucuso distabat, Rhosus autem inter ambas quasi dimidium spatii occup abat. Ut ut res est, omnium Mss. lectionem sequi debenus.

sentiam tuam imaginor. Proindeque et scribo, et te item rogo, ut nostri memoriam minime intermittas. In Cucusum, hee est in locum totius nostri orbis desertissimum, abducti sumds, ac singulis pene diebus Isaurorum incursionibus obsidemur. Et tamen, tot licet incommodis laborantes, si de caritate vestra minime dubie animo simus, nosque sinceram vestram benevolentiam obtinere perspicue sciamus, non vulgarem in his quoque calamitatibus consolationem capiemus.

#### CX. Basso episcopo. (Cucuso anno 404.)

Ouid cause est, quamobrem, cum tantam erga nos, et superiori tempore, et nuper Constantinopoli caritatem præ te tuleris, tamen posteaquam nos tibi vicinos esse audiisti, ne literas quidem ad nos dare dignatus es? An nescis quo erga pietatem tuam animo simus, et quibus amicitiæ vinculis tecum devincti? Equidem ipse spem habebam fore, ut et ipse luc venires, et nobis in tanta solitudine positis solatium adhiberes. Quid enim Cucuso desertius esse queat, que præter solitudinem Isaurorum etiam incursionibus obsidetur? Quod si hoc tum propter latronum metum, tum propter viæ difficultatem, laboriosum tibi ac molestum esse videtur, saltem ad nos scribere, ac de tua valetudine certiores nos facere ne graveris : quo licet in externa terra degentes, ingentem hine consolationem capiamus.

# CXI. Anatolio episcopo Adanæ. (Cucuso anno 404.)

Cum ardentem tuum erga me amorem, idque de facie minime notum, ex multorum sermone accepissem, equidem tecum quoque congredi cuperem. Quoniam autem nulla spes affulget fore, ut nobis id liceat, negatum congressum literarum colloquio compenso, mihi amplissimum beneficium præbens. Quamquam enim Cucusus, quo nune abducti sumus, desertissimus locus est, ac multorum periculorum plenus, perpetuaque latronum incursione circumsessus : nibil tamen horum est quod nobis tumultum ac perturbationem afferat, dum vestram benevolentiam obtineamus. verum etiamsi corpore disjuncti simus, arctissimis tamen animi vinculis vobiscum adstricti, tranquillam ac bellis vacuam regionem vestram potius, quam Cucusum, incolere nobis videmur, ut qui animo vobiscum semper versemur, atque ubicumque aimus, mente et cogitatione vos circumferamus.

# CXII. Theodoro episcopo (a). (Cucuso suno 404.)

Si fleri potuisset, ut ad te proficiscerer, coramque maxima cum voluptate caritate tua fruerer, fecissem id quidem diligenter, magnaque cum celeritate: quoniam autem id nunc arbitrii nostri minime est, per literas hoc ipsum præstamus. Quamvis enim ad ipsos quoque

(a) Hic putatur esse Theodorus Mopsuestenus ab adolescentia Chrysostomo amicus et familiaris, ad quem missas duas epistolas habes in principio Tomi primi Operum Chrysostomi. In Concilio tamen V, Tomo V Labbæi, p. 490, negatur eum cui hæc mittitur epistola esse Theodorum Mopsuestenum: sed nulla allata negandi causa- Vale notam sequentem. εύφραίνεσθε, καὶ ὅτι οὐδὲν ὑπὸ τῶν ἐπενεχθέντων ὑμῖν πεπόνθατε δεινῶν, ἀλλὰ πλείονος ἡδονῆς ὑμῖν ὑπόθεσις αἱ ἐπιδουλαὶ γίνονται. "Αν γὰρ δεξώμεθα ἐπιστολὴν ταὕτα φέρουσαν ἡμῖν τὰ εὐαγγέλια, καὶ ἐρημίας, καὶ λιμοῦ, καὶ λοιμοῦ, καὶ πολέμων Ἰσαυρικῶν, καὶ ἀρὸμωστίας ἀπάσης, οἶς ἄπασιν ἐκδεδόμεθα νῦν, ἔσται ἡμῖν παράκλησις τὰ τοιαῦτα γράμματα, καὶ φάρμακα, καὶ ἱατρεῖα. Ἐννοοῦντες τοίνυν ἡλίκα ἡμῖν χαριεῖσθε, καὶ ἐπιστεῖλαι, καὶ ταῦτα ἡμῖν ἐπιστεῖλαι παρακλήθητε, ἵνα ἡμᾶς, καὶ ἐκ τοσούτου καθημένους διαστήματος, πολλῆς ἐμπλήσητε τῆς εὐφροσύνης.

# ΡΗ'. Οὐρδικίφ ἐπισκόπφ.

Εί και πολύν έχω χρόνον μή συγγενόμενός σου τή εύλαδεία, άλλ' οὐδὲν ἐντεῦθεν ραθυμότερος περί τὸ φιλείν γέγονα. Τοιαύτη γάρ τῆς γνησίας ἀγάπης ἡ φύσις, ος Χόρλι πακδή παδαίλεται' ος οριακογία πραγμάτων άμαυρουται, άλλά μένει διηνεχώς άχμάζουσα. Διὸ δή καὶ ήμεζς, καὶ ἐν πολλαζς περιστάσεσι γενόμενοι, καὶ νῦν εἰς τὴν ἐσχάτην τῆς οἰκουμένης έρημίαν άπενεχθέντες, καὶ φόδω συζώντες διηνεκεί τῷ τῶν ληστῶν, καὶ πολιορκία καινή (καθ' ἐκάστην γάρ ήμέραν ή Κουκουούς πολιορχείται, τάς όδους των ληστών αποτειχισάντων), ούδενὶ τούτων γεγόναμεν βαθυμότεροι περί την σην εύλάδειαν, άλλά και γράφομεν, και την όφειλομένην άποδιδόαμεν πρόσρησιν, καί σε παρακαλούμεν, εί μή βαρύ, μηδέ ἐπαχθές, καὶ αύτον ήμεν ἐπιστέλλειν. Οῦτω γάρ καὶ ήδονὴν πολλήν καρπωσόμεθα, παρ' ύμῶν τῶν οὕτω γνησίως άγαπώντων ήμας δεχόμενοι γράμματα, καί διά τούτων την παρουσίαν φανταζόμενοι την ύμετέραν.

#### P8. Pουφίτφ ἐπισκόπφ.

Οδέά σου τῆς ἀγάπης τὸ στερρόν. Όλίγα μέν σοί ποτε [654] συνεγενόμεθα ἐν ᾿Αντιοχείᾳ, δέσποτά μου τιμεώτατε καὶ εὐλαδέστατε, πολλὴν δέ σου πεῖραν τῆς εὐλαδείας καὶ τῆς συνέσεως εἰληφότες, καὶ τῆς περὶ ἡμᾶς ἀγάπης. Ἐξ ἐκείνου, καίτοι πολλοῦ μεταξὺ γενομένου τοῦ χρόνου, τὴν περὶ σὲ ἀγάπην ἀκμάζουσαν διατηροῦμεν, καὶ ὡς χθὲς καὶ πρώην σε ἐωρακότες, οὕτως σου φανταζόμεθα τὴν παρουσίαν. Διὸ καὶ ἐπιστέλλομεν, καὶ παρακαλοῦμεν μεμνῆσθαι ἡμῶν διηνεκῶς. ᾿Απήχθημεν εἰς χωρίον τῆς καθ΄ ἡμᾶς οἰκουμένης ἐρημότατον, τὴν Κουκουσὸν, καὶ καθ΄ ἐκάστην σχεδὸν τὴν ἡμέραν ὑπὸ τῆς τῶν Ἰσαύρων πολιορκούμεθα ἐφόδου. ᾿Αλλ΄ ὅμως, καὶ ἐν τοσαύταις δντες περιστάσεσιν, ἡν θαβρῶμεν περὶ

τῆς ἀγάπης τῆς ὑμετέρας, καὶ ίδωμεν σαφῶς, ὅτε γνησίας ἀπολαύομεν διαθέσεως, οὐ τὴν τυχοῦσαν καὶ ἐν ταῖς θλίψεσι ταύταις καρπωσόμεθα τὴν παράκλησιν.

#### ΡΓ. Βάσσφ ἐπισκόπφ.

Τί τοῦτο; Ὁ τοσαύτην περὶ ἡμᾶς ἀγάπην ἐπιθειξάμενος, καλ εν τῷ ξμπροσθεν χρόνῳ, καλ εναγχος έν Κωνσταντινουπόλει, ἀχούσας ήμαζ έχ γειτόνων είναι τῆς σῆς τιμιότητος, ούδὲ γραμμάτων ἡμᾶς ηξίωσας. Ούχ οίσθ' όπως διαχείμεθά σου περί την εὐλάδειαν, καὶ ὅπως συνδεδέμεθά σοι τῷ τῆς φιλίας δεσμῷ; Έγὼ μὲν γὰρ προσεδόκων σε καὶ ήξειν ένταῦθα, και παρακαλέσειν ήμας εν ερημία τοσαύτη καθεστώτας. Τί γάρ αν γένοιτο έρημότερον Κουκουσοῦ, μετά τῆς ἐρημίας, καὶ ὑπὸ τῆς τῶν Ἰσαύρων πολιορχουμένης εφόδου; 'Αλλ' όμως, εί τοῦτο εργώδες διά τε αὐτῶν τῶν ληστῶν τὸν φόδον, διά τε τῆς ὁδοῦ την δυσκολίαν, γράφειν ημίν μη κατόκνει, καὶ τὰ περί τῆς ὑγείας τῆς σῆς εὐαγγελίζεσθαι, ἴνα, καὶ ἐν άλλοτρία διατρίδοντες, πολλήν έντεῦθεν χαρπωσώμεθα την παράχλησιν.

#### ΡΙΑ'. 'Ανατολίω ἐπισκόπω 'Αδάνης.

Έγω μέν και συγγενέσθαι επεθύμουν σου τή τιμιότητι, παρά πολλών άχούων τον θερμόν Ερωτα, ον περί ήμας έχεις, και ταύτα μή συγγενόμενος ήμιν. Έπειδή δὲ τοῦτο τέως ούχ ἔνι, τὸ τῆς συνουσίας ελπίς \* γενέσθαι, διορθούμαι τῆ τῶν γραμμάτων όμιλία, χάριν έαυτῷ παρέχων μεγίστην. Εί γάρ καὶ ἐρημότατον χωρίον, εἰς ο νῦν ἀπηνέχθημεν, ή Κουχουσός, και κινδύνων γέμον πολλών, και φόδω διηνεχεί των ληστών πολιορχούμενον, άλλ' οὐδὲν τούτων ήμας θορυδεί, ούδε διαταράττει, της ύμετέρας απολαύοντας άγάπης. άλλ' εί και τῷ σώματι διεστήκαμεν, τη ψυχη συνδεδεμένοι μετά πολλης της σφοδρότητος ύμιν, την ύμετέραν μαλλον την ατάραχον και απόλεμον, ή την Κουκουσόν οίκειν δοκούμεν, αει μεθ' ύμων δντες τη διαθέσει, και δπουπερ αν ώμεν. έπὶ διανοίας σε περιφέροντες.

#### [655] PIB. Θεοδώρφ ἐπισπόπφ.

Εί μὲν οἶόν τε ἦν καὶ ἐλθεῖν, καὶ περιπτύξασθαί σου τὴν εὐλάσειαν, καὶ ἐντρυφῆσαί σου τῇ ἀγάπῃ διὰ τῆς παρουσίας αὐτῆς, μετὰ πολλῆς ἄν τοῦτο ἐποιήσαμεν τῆς σπουδῆς, καὶ τοῦ τάχους : ἐπειδὴ δὲ τοῦτο οὐκ ἐφ' ἡμῖν κεἴται νῦν, διὰ τῶν γραμμάτων

Forte ἐλπίδα. In Savil. hæc mutila sunt.

τὸ αὐτὸ τοῦτο πληροῦμεν. Κάν γάρ πρὸς αὐτάς τῆς οίχουμένης τὰς ἐσχατιὰς ἀπενεχθῶμεν, ἐπιλαθέσθαι σου τῆς ἀγάπης οὐ δυνάμεθα, τῆς γνησίας, καὶ θερμῆς, καὶ εἰλικρινοῦς, καὶ ἀδόλου, τῆς τε ἄνωθεν, και εξ άρχης, ην τε επεδείξω νῦν. Οὐδε γάρ Ελαθεν ήμας όσα και είπειν και ποιήσαι ύπερ ήμων έσπούδασας, δέσποτά μου τιμιώτατε καὶ θεοφιλέστατε. Εί δὲ μηδὲν γέγονε πλέον, άλλά τὸν Θεὸν ὁφειλέτην έχεις τῆς σπουδῆς, καὶ τῆς προθυμίας, καὶ τὸν μισθόν άπηρτισμένον. Καλ ήμεζς οὐ παυόμεθα χάριν είδότες σου τῆ όσιότητι, καὶ πρὸς ἄπαντας ἀνακηρύττοντές σου την ευλάδειαν, και παρακαλούντες την αυτην άγάπην διά παντός άκμάζουσαν διατηρείν. Ού γάρ την τυχούσαν, και εν ερημία καθήμενοι, χαρπούμεθα την παράχλησιν, όταν τοσούτον εν χαρδία θησαυρόν και πλούτον ἀποκείμενον ἔχωμεν, τῆς έγρηγορυίας και γενναίας σου ψυχής την άγάπην.

#### ΡΙΓ'. Παλλαδίφ ἐπισκόπφ.

") πέρ μέν των καθ' ήμας αύτους ούδεν δεόμεθα παρακλήσεως. άρκει γάρ ήμιν είς παράκλησιν των γενομένων ή ὑπόθεσις. Θρηνούμεν δὲ τὸν χοινὸν τῶν Έχχλησιών γειμώνα, χαὶ τὸ τὴν οἰχουμένην καταλαδόν ναυάγιον, καὶ πάντας ὑμᾶς παρακαλοῦμεν εὐχαίς βοηθείν, ώστε την πανωλεθρίαν ταύτην λυθηναί ποτε, και είς λευκήν απαντα μεταδαλείν γαλήνην. Τοῦτο δη ποιοῦντες μη διαλίπητε. Λανθάνοντες γάρ καλ κρυπτόμενοι, πλείονα σχολήν έχετε νῦν προσκαρτερείν ταίς εύχαίς, καὶ μετά θλιδομένης διανοίας. Ού μιχρόν δε τούτο, τῷ φιλανθρώπω προσπίπτειν θεφ. Μή διαλίπητε ούν τούτο ποιούντες, και ήνίκα αν έξή, και γράφετε ημίν συνεχώς. Εί γαρ και πολλώ τῷ μήχει τῆς ἐμμελείας ὑμῶν ἀπωχίσθημεν, ἀλλ' οὐ παυόμεθα χαθ' ἐκάστην ἡμέραν μεριμνῶντες τὰ ὑμέτερα, καί τους έκειθεν άφικνουμένους (εί και τούτων σπανιάχις έπιτυγχάνομεν) έρωτωντες χαλ περιεργαζόμενοι. [656] "Ιν' οὖν σαφέστερον πάντα εἰδότες ώμεν, δταν έγχωρή, παρέχετε ταύτην ήμιν την χάριν, περί τῆς ὑγιείας τῆς ὑμετέρας εὐαγγελιζόμενοι ήμας, ίνα και εν ερημία διατρίδοντες πολλήν καρπωσώμεθα την παράκλησιν.

#### ΡΙΔ'. Έλπιδίφ ἐπισκόπφ.

Καὶ τοῦτο σὸν, τοῦτο νήφοντος καὶ ἐγρηγορότος κυδερνήτου, τὸ μηδὰ εἰς τοσοῦτον ἀρθέντος τοῦ χειμῶνος ἀναπεσεῖν, ἀλλ' ἐπιμένειν ἔτι μεριμνῶντα καὶ 
φροντίζοντα, καὶ κατὰ τὸ ἐγχωροῦν τὰ ἐαυτοῦ πάντα 
εἰσφέροντα, πανταχοῦ διὰ τῶν γραμμάτων « περι-

Duo mss. διὰ τῶν πραγμάτων.

τρέχοντα, τους έγγυς, τους πόρρωθεν συγκροτούντα, διεγείροντα, παρεγγυώντα μηδένα τῷ κλυδωνίφ παρασυρήναι, άλλ' έστάναι, και νήφειν, καν μυρία τούτων επίη χαλεπώτερα χύματα, χαι εν ενι ιδρυμένων τόπφ, πανταχού διά τῆς παραινέσεως ἔπτασθαι. Οὐδὲν γὰρ ἡμᾶς Ελαθε τῶν σῶν, καίτοι ἐκ τοσούτου καθημένους διαστήματος. Διό καὶ μακαρίζομεν καὶ θαυμάζομέν σου την εύλάδειαν, καὶ την διεγηγερμένην ψυχήν, και την άπερίτρεπτον γνώμην, και την έν τοσούτω γήρα νεάζουσαν προθυμίαν και ούδεν άπεικός. "Όταν μέν γάρ τὰ προκείμενα τῆς τοῦ σώματος δέηται ρώμης, χώλυμα ενταύθα το γήρας γίνεται · όταν δὲ ψυχῆς ἀπαιτῆ φιλοσοφίαν, οὐδὲν ή πολιά τοις κατορθώμασιν έπισκοτείν είωθεν • οὐ τοίνυν οὐδὲ ἐπεσχότησεν, ἀλλ' ἄπαντα παρά τῆς σῆς εὐλαδείας εἰσενήνεχται. "Ότι δὲ χαὶ χαρπὸν δώσει τὸν προσήχοντα ὁ πύνος οὖτος καὶ ἡ τοσαύτη άγρυπνία, ούδεν οίμαι δείν άμφιδάλλειν. Έπειδή δε μετά τῆς οίχουμένης ἀπάσης χαι ήμετέραν μέριμναν κατεδέξω, διά την πολλήν σου καὶ θερμήν άγάπην, καὶ μαθείν ἐπιθυμείς οί διατρίτομεν, καὶ ἐν τίσιν όρμᾳ b τὰ ἡμέτερα, καὶ τίνες οί συνόντες ήμιν, καὶ μαθείν ούχ άπλῶς, άλλ' ώστε και χάριν αὐτοῖς εἰδέναι · ήμεῖς μέν ὑπὲρ τῆς τοσαύτης άγάπης οὐ παυσόμεθά σε άναχηρύττοντες, στεφανούντες, παρά πάσιν άναγορεύοντες, χάριτας όμολογούντες παρά τοις έντυγχάνουσι ε και συγγινομένοις ήμιν. Αυτός δε τάς μεγίστας άμοιβάς και μείζους των πόνων ανάμενε παρά του φιλανθρώπου Θεου, τοῦ ταῖς ἀντιδόσεσιν ἐκ πολλοῦ τοῦ περιόντος νικώντος τούς άγαθόν τι ποιείν ή λέγειν εσπουδακότας. "Ωστε δέ σε καλ ετέρωθεν ήσθηναι μαθόντα τὰ ήμέτερα, πρός μέν τὸ ἐρημότατον χωρίον ἀπωχίσθημεν, την Κουχουσόν, πλην έρημίας ούδεμίαν αξσθησιν έχομεν · ποσαύτης ἀπολαύομεν ήσυχίας, ποσαύτης ἀδείας, τοσαύτης παρά πάντων θεραπείας. Τά τε γάρ λείψανα τῆς ἀρρωστίας εὐγαῖς ταῖς σαῖς ἀπεθέμεθα, καὶ έν ὑγεία διάγομεν νῦν, τοῦ τε φόδου τῶν Ἰσαύρω<del>ν</del> άπηλλάγημεν, και εν άσφαλεία κατέστημεν, άπραγμοσύνη τε έντρυφώντες πολλή. Πάρεισι δέ ήμίν καλ οί τιμιώτατοι πρεσδύτεροι Κωνστάντιος καλ Εύήθιος, προσδοχώνται δε και έτεροι ταχέως άφίξεσθαι, ους είς τὸ παρὸν τὰ δεσμά κατείχεν άλλά πάντες [657] άφέθησαν, και εὖ οἶδ' ὅτι πτήσονται πρὸς ἡμᾶς. Μἡ δἡ διαλίπης εύχόμενος ύπερ ήμων των σφόδρα σε άγα-

Savil. όρμει.
 lidem παρά τοις συντυγχάνουσι.

orbis terræ fines relegati simus, sinceræ tamen ac germanæ minimeque fucatæ caritatis tuæ, quam et jam pridem, atque ab initio, et nunc etiam estendisti, memoriam abjicere minime possumus. Nec vero clam me est, reverendissime ac religiosissime domine, quot quantaque nostri causa et dicere et facere studuisti. Quod si nihil hinc profectum est, at Deum tamen hujusce studii promptitudinisque animi debitorem habes, mercedemque perfectam ac numeris omnibus cumulatam. Ac nos etiam tuæ sanctitati gratiam habere, tuamque pietatem apud omnes prædicare minime desinimus, teque hortari atque obsecrare, ut eamdem caritatem perpetuo vigentem retineas. Neque cnim, in hac licet solitudine affixi, vulgarem consolationem capimus, cum tantum in corde thesaurum, tantasque opes reconditas habemus, hoc est vigilantis ac generosi animi tui caritatem (a).

#### CXIII. Pallodio episcopo. (Ab anno 404 ad 407.)

Pro eo quidem statu, quo res nostræ sunt, consolatione nihil opus habemus : siquidem ad consolationem nobis abunde est rerum quæ contigerunt argumentum. At vero communem Ecclesiarum tempestatem, ac naufragium illud, quod terrarum orbem invasit, luctu lacrymisque prosequimur : vosque omnes obsecramus, ut precibus juvetis, quo hac internecio tandem aliquando depellatur, cunctaque ad summam tranquillitatem redeant. Hoc, quæso, facere me intermittatis. Nam cum in occulto delitescatis, spatium habetis cum mente contrita precibus inhærendi. Porro minime parvum hoc existimandum est, nimirum benigno Deo ad pedes accidere. Quare sine intermissione hæc facite: et quam sæpissime licuerit, ad mos literas date. Nam etsi longo itineris intervallo a vobis semoti simus, nullum tamen diem prætermitti-

(a) Hunc locum retractatum mutatumque fuisse ex sequentibus liquebit. Facundus Hermianensis lib. 7, cap. 7, p. 635, Edit. Sirmondi, pro in corde (iv καρ-διφ) legit in Cilicia (iv Κιλικίφ), alii in corde. Exqualuor autem Mss. quos ad hanc epistolam emenquatuor autem Mss. quos ad hanc epistolam emen-dandam habuimus, quorum uzus Regius, duo Vaticani etuus Colsinlanus, Regius et unus Vaucanus nullam varictatem præ se ferunt : vaticanus alter in hunc phrasis articulum, tantasque opes reconditas habemus, desinit, et sequentia prætermittit : Coislinianus autem omnium antiquissimus sic habet : Cum tantum in corde thesaurum, tuntasque opes reconditas habeamus, mentemque pervigilem, tanta quippe est generosæ animæ tuæ caritas. Itaque illud in Cilicia, quod cum serie, ut in textu Facundi habetur, quadrat, melius etiam quadrabit cum Vaticano, cujus sensus erit : Cum lantum in Cilicia thesaurum , tantas opes reconditas habeamus; vel etiam cum Coisliniano, cujus sensum sic effero: Cum lantum in Cilicia thesaurum, tuntasque opes reconditas habeamus, mentemque pervigitem, tanta quippe est generosæ animæ tuæ caritas. Certe, ut mihi guidem videtur, quancumque lectionem sequamur, si in Cilicia legamus, series melius quadrabit. Si autem Theodorus hic in Cilicia episcopus fuerit, erit haud dubie Mopsuestenus, cum nullum alium in Cilicia episcopum Chrysostomi amicum fuisse scianus, præterquam Theodorum Mopsuestenum. timo vero, ut optime observavit Tillemontius, utrovis modo legas, in Cilicia scilicet, aut in Corde, hunc tamen Theodorum esse Mopsuestenum omnino videbitur : nam duos solum Theodoros novimus, ad quos hæc epistola missa fuisse potucrit, Mopsuestenum nempe in Cilicia, et Tyaneum in Cappadocia. Cum Tyaneo autem nulla intercessisse videtur cuin Chrysostomo consuetudo familiaritasve , cum Mopsuesteno autem a puero amicitia conjunctus fuit Chrysostemus. In hac porro epistola magna necessitudinis familiaritatisque testimonia comparent. Hæc jam excussa sunt in Vila Chrysomus, quin rerum vestrarum cura tangamur, eosque qui istine veniunt (etiam si id raro contingat) interrogemus, curiosique seiscitemur. Ut igitur apertius omnia sciumus, hanc nobis, cum occasio se offeret, gratiam concedite, nt de vestra valetudine nos certiores faciatis, quo licet in solutudine degentes, ingenti solutio afficiamur.

# CXIV. Elpidio episcopo. (Cucuso anno 401. Hic · Elpidius erat episc. Laodicenus.)

lloc quoque tuum est, hoc prudentis ae vigilantis naucleri, nempe ne in tantam quidem altitudinem assurgente tempestate animum dejicere, verum constanter adhue in cura et sollicitudine versari, ac pro virili parte omnia præstare atque quoquo gentium per literas cursitare, ac tum propinquos tum remotos inter se conciliare, excitare, acuere, unumquemque admonere, ne fluctibus ac procellis se abripi sinat, verum stet ac vigilet, etiamsi alioqui innumeri alii fluctus his atrociores instent, ac etsi uno in loco positum, per consilia et cohortationes passim pervolare. Nihil quippe nobis, licet tanto spatio dissitis, latet corum. quæ ad te spectant. Ideo pietatem tuam, vigilem animum, constantem sententiam, vigentemque in tanta senectute animi alacritatem, mirificis laudibus in cælum ferimus : neque id mirum videri debet. Nam cum ea quæ proponuntur corporis robur desiderant, impedimentum hic affert senectus : at cum animi sapientiam dumtaxat requirunt, tum canities rebus præclare gerendis nihil officere consuevit, ut etiam nec offecit : nihil enim fuit, quod pietas tua non præstiterit. Quod. autem, quem par est, fructum tantus hic labor tantaque vigiliæ allaturæ sint, minime dubitandum esse arbitror. Quoniam porro pro ingenti tua et ardenți caritate universi orbis et nostri curam suscipiendam duxisti, atque, ubinam degamus, scire aves, quidque agamus, et qui nobiscum consuetudinem habeant, id. que non frustra, verum ut ipsis quoque gratias habeas: nos quidem pro tanta caritate apud cos onines qui nobiscum versantur, te summis laudibus afficere tibique gratias agere numquam desinemus. Tu vero amplissima præmia et laboribus majora a benigno Deo exspecta, qui eos, qui boni aliquid efficere aut loqui studuerunt, præmiis longe antecellit. Ut autem aliunde quoque, hoc est rerum nostrarum statu cognito, habeas unde oblecteris, sic habeto, nos Cucusum quidem, hoc est in desertissimum locum, relegatos esse, cæterum nullo solitudinis sensu affici; tanta scilicet quiete, tanta securitate fruimur, tantis omnium officiis gaudemus. Nam et morbi reliquiis precum tuarum ope atque auxilio depulsis, bene nunc valemus, et Isaurorum metu liberati sumus, atque in securitate versamur, ingentique otio nosmet oblectamus. Adsunt autem nobis reverendissimi presbyteri Constantius et Evethius, spesque est alios item brevi affuturos esse. quos scilicet hactenus vincula detinuerunt : nunc autem omnes iisdem soluti sunt, nec dubito quin ad nos advolaturi sint. Tu vero, domine summe venerande ac stomi. - Vide hujus epistolæ antiquam versjonem Latinam (vol. VI, col. 516) quie multum facit ad solvendas difficultates supra dictas. Edit.

religiosissime, pro nobis, quibus es carissimus, preces ad Deum fundere, atque quam sæpissime, si facultas detur, ad nos scribere, deque tua valetudine nos certiores facere ne intermitte. Nec enim te fugit, quantæ nobis curæ sit, singulis etiam diebus, si fieri possit, de ca aliquid audire. Reverendissimo ac religiosissimo domino meo presbytero Asyncritio 1, suavissimisque ipsius filiis atque universo tuo clero, velim meo nomine multam salutem dicas.

# CXV. Theophilo presbytero. (Scripta postquam Cucusum advenerat anno 404.)

Hoc quoque tui candoris, gratique animi est, quod cum ab his, quibus a me commendatus fueras, nibil acceperis, tamen ex nostro studio animique prompti-, tudine rem æstimans, omnia te accepisse existimes. At nos hoc minime satis esse ducemus: verum et cum domino meo Theodoro prætoriano, qui Cucusum nos avexit, multum de hac re sermonem habuimus: et cum ad multos scriberemus, hoc quoque ipsis per literas mandavimus. Quamobrem sive fructus aliquis ex postris literis oriatur, sive literæ dumtaxat literæ maneant, nec apud eos, a quibus accipiuntur, quidquam proficiant, cura, ut id quamprimum intelligam. Etenim in hoc quoque tuum erga nos amorem imprimis admiramur, teque item de nostro erga te amore minime dubitare, maximo argumento id esse duciinus, quod de his rebus ad nos verba facias. Quare sive quid hinc commodi promanet, sive nibil fructus proficiscatur, fac sciam: ut si quid profectum sit, lis gratias habeam qui de seipsis bene meriti fuerint; sibi enim magis quam tibi, cum hoc faciunt, largiuntur; sin secus, compendiariam quamdam ac procliviorem viam et rationem excogitemus, qua consolationem omnino percipias, nec jam in ulla angustia deinceps verseris. Nam de nobisipsis optime merebimur, cum generosæ atque ingenuæ animæ tuæ curam ita susceperimus. Velim ad nos quam sæpissime scribas, nosque de tua valetudine nominisque tui celebritate certiores facias.

## CX VI. Valentino. (Cucușo anno 404.)

Quidnam hoc est? Siccine, cum quantam ex tuis bonis voluptatem capiamus, quamque tuis laudibus et gloria exsultemus, probe scires, cumque etiam ante omnia ex tuo officio esset, honoris illius, ad quem nunc evectus es, magnitudinem nobis per literas significare, tu tamen, ut id prius ab aliis intelligeremus, sustinuisti, neque longa tibi ad eam rem purgatione opus esse putas², quod quantum quidem in te fuit, tanta lætitiæ magnitudine tamdiu nos carere passus es? Nam vera quidem tua dignitas et maximum imperium animi virtus est. Verum quoniam his quoque mundi honoribus ad illius utilitatem didicisti, quoque potentior evadis, eo etiam latior portus egentibus efficeris, ob eam causam nunc quoque gau-

2 Coislin., neque tibi aliquid excusationis suppetit.

demus et exsilimus, nec tamen silentii culpam tibi remittimus. Quanam porro ratione belle nobis satisfacies? Nimirum si sæpe scribas, atque de tua totiusque tuæ domus valetudine nos frequenter certiores facias. Quoniam igitur rationem, qua te nobis purges, a nobis accepisti, jam quæ tuarum sunt partium adjunge. Nam si hac epistola accepta in silentio perstes, ingentis negligentiæ dicam tibi impingemus, ægreque id feremus. Nec vero dubito, quin accrbissimæ pænæ loco id habiturus sis, nos hoc nomine in dolore versari: quandoquidem quam sincere atque ardenter nos ames, haud mihi ignotum est.

# CXVII. Theodoræ. (Cucuso, ut putatur, anno 404 vel 405.)

Raro ad te ideireo scribo, quod quibus literas dem haud facile nanciscar: at non item raro, sed perpetuo tui sum memor. Hoc eaim in nostra potestate situm est, illud autem secus : sed ut tui memoriam perpetuo colamus, in nostro arbitrio consistit; ut autem epistolæ ferantur, non item. Quocirca illud semper fit, hoc autem tum denique, cum facultas datur. Atque aliis quidem epistolis te tantummodo salutabamus, hac autem beneficium quoque postulamus. Quodnam porro hoc beneficium est? Nimirum quod plus tibi, quæ dederis, quam mihi, qui accipiam, lucri afferat, dantique prius quam accipienti prosit. Etenim ad nos allatum est, Eustathium animum tuum offendisse, ac domo tua ejectum, atque ab oculis tuis submotum esse. Quonam autem modo se res habeat, et cur tanta in eum iracundia usa sis, dicere nequeo: nam illud tantum scio: at vero quæ te a nobis, qui tuæ salutis studiosissimi sumus, audire convenit, hæc sunt. Non ignoras præsentem vitam nihil esse, verum flores vernos, atque imbecilles umbras imitari, nec aliud esse quam somniorum [allaciam : veras autem et fixas ac stabiles res esse ca. qua nos post discessum ex hac vita exceptura sunt. Hæc et a nobis persæpe audiisti, et ipsa per te philosophari non desinis. Ideo non longam scribo epistolam; illud autem aio: Si inique ac per calumniam id a quibusdam actum est, ut eum ejiceres, juris natura te moveat, ut quod factum est, corrigas; si autem jure ac merito, humanitatis legibus adducta hoc idem effice: nam hinc quoque plus, quam ille, commodi feres. Quemadmodum enim is qui centum denarios a conservo exigebat, non tam eum læsit, quam sibi letale vulnus inflixit, ut qui ob eam animi rigiditatem, quam in conservum exercuit, decem millium talentorum condonationem irritam reddiderit : eodem modo. qui proximi peccata præterit, hoc assequitur, ut mitius ab eo in futuro ævo rationes reposcantur; atque quo plura et graviora peccata remiserit, eo quoque majorem ipse veniam obtineat. Neque in hoc tantum discrimen positum est, sed in eo etiam, quod cum servile munus dederit, herile beneficium accipit. Quare ne mihi illud commemores, hoc et hoc ab eo perpetratum esse. Nam quo atrociora ea quæ commissa sunt esse ostenderis, eo magis necessariam

<sup>1</sup> Juxta clarissimi Fabricii codicem scribendum est, Asyncrito.

πώντων, δέσποτα αίδεσιμώτατε καὶ θεοφιλέστατε, καὶ συνεχῶς ἐπιστέλλων, ἡνίκα ἀν ἐξῆ, καὶ τὰ περὶ τῆς ὑγείας δηλῶν τῆς σῆς. Οἶσθα γὰρ ὅπως ἡμῖν περιπούδαστον καθ' ἐκάστην, εἰ οἴόν τε, ἡμέραν περὶ ταύτης μανθάνειν. Τὸν δεσπότην μου τὸν τιμιώτατον καὶ εὐλαδέστατον πρεσδύτερον 'Ασυγκρίτιον a, μετὰ τῶν γλυκυτάτων αὐτοῦ παιδίων, καὶ πάντα σου τῆς θεοσεδείας τὸν κλῆρον πολλὰ παρ' ἡμῶν προσειπεῖν παρακλήθητι.

# ΡΙΕ. Θεοφίλφ πρεσδυτέρφ.

Καὶ τοῦτο τῆς εὐγνωμοσύνης, καὶ τῆς σῆς εὐχαρίστου σου γνώμης, τὸ μηδενός ἀπολελαυκότα παρά τούτων, οξς σε παραχατεθέμεθα, το παν απειληφέναι νομίζειν ἀπὸ τῆς ἡμετέρας προθυμίας. 'Αλλ' ἡμεῖς ούκ άρκεσθησόμεθα τούτω, άλλά καλ τῷ κυρίω μου Θεοδώρφ τῷ ἐπαρχικῷ, τῷ ἀγαγόντι ἡμᾶς εἰς τἡν Κουχουσόν, πολλά ταύτης Ένεχεν διελέχθημεν τῆς ύποθέσεως, καὶ πολλοῖς ἐπιστέλλοντες καὶ ταῦτα ἐπεστάλχαμεν. "Αν τε γοῦν γένηταί τι ἀπό τῶν γραμμάτων πλέον ο των ήμετέρων, άν τε γράμματα μένη μόνον τὰ γράμματα, μηδὲν ἀνύσαντα παρὰ τοῖς άποδεχομένοις αὐτὰ, διὰ ταχέων ἡμῖν δηλῶσαι σπούδασον. Καὶ γὰρ ἐν τρύτφ μάλιστα τὴν ἀγάπην σου θαυμάζομεν, καὶ τοῦ θαρρείν ήμιν τοῦτο μέγιστον ποιούμεθα σημείον, το χαλ περλ τούτων ήμιν διαλέγεσθαι. Δήλωσον τοίνυν ήμιν αν τε γένηταί τι πλέον, άν τε μηδέν, εν' άν μέν το πρότερον ή, χάριτας όμολογήσωμεν τοίς την έαυτων ώρεληκόσι ψυχήν. έαυτοῖς γάρ μάλλον ή σοι χαριούνται τούτο ποιούντες . άν τε τὸ δεύτερον, ἐτέραν τινὰ όδὸν σύντομον καὶ εὐκολωτέραν ἐπινοήσωμεν, δι' ής πάντως πάσης ἀπολαύση παραμυθίας, ώς ἐν μηδεμιὰ είναι στενοχωρίτ. Ήμιν γάρ αὐτοίς τὰ μέγιστα χαριούμεθα, τής εύγενους σου και έλευθέρας ουτω φροντίζοντες ψυχής. Καὶ γράφε συνεχῶς ἡμῖν, τὰ περὶ τῆς ὑγείας της σης, και της εύδοκιμήσεως εύαγγελιζόμενος.

#### PIG'. Balertiry.

Τί τοῦτο; Είδως ὅπως σου χαίρομεν τοῖς άγαθοῖς, καὶ σχιρτώμεν ἐπὶ ταῖς σαῖς εὐδοχιμήσεσι, καὶ πρὸ πάντων όφείλων ήμιν δηλώσαι της τιμής το μέγεθος, είς δ νῦν ἀνέδης, ὑπέμεινας ἡμᾶς πρότερον παρ' ετέρων μαθείν τουτο, και ού νομίζεις δείσθαί σοι πολλής είς τοῦτο ἀπολογίας ', ὅτι ἡνέσχου, τό γε σὸν μέρος, τοσούτον χρόνον ήμας ζημιώσαι εύφροσύνης μέγεθος τηλικούτον; Το μέν γάρ άξίωμα σου το άληθες, και ή μεγίστη σου άρχη, της ψυχης σού [658] έστιν ή άρετή. 'Αλλ' έπειδή καλ τούτοις τοίς βιωτικοίς είς την έκείνης ώφέλειαν κεχρησθαι μεμελέτηχας, χαλ δοφ άν γένη δυνατώτερος, τοσούτφ λιμήν εύρύτερος τοίς δεομένοις χαθίστασαι, διά τοῦτο νῶν χαίρομεν, καὶ σκιρτώμεν, ἀλλ' ὅμως οὐκ ἀφίε- ; μέν σε του της σιγης έγκληματος. Πώς ουν ημίν ἀπολογήση καλώς ; Τἢ πυκνότητι τῶν ἐπιστολῶν, καὶ τῷ συνεχῶς τὰ περὶ τῆς ὑγείας ἡμιν δηλοῦν τῆς σῆς

Pabricii codex 'Ασύγκριτον.

καὶ τοῦ οίκου σου παντός. Επεὶ οῦν σε καὶ τὸν τρόπον τῆς ἀπολογίας ἐδιδάξαμεν, προστίθει τὰ παρὰ
σαυτοῦ λοιπόν. Εἰ γὰρ καὶ μετὰ τὴν ἐπιστολὴν ταύτην
μένεις σιγῶν, γραψόμεθά σε βάθυμίας πολλῆς, καὶ
ἀλγήσομεν. Οίδα δὲ σαφῶς ὅτι πικροτάτην ταύτην
ἡγήση διδόναι δίκην, τὸ ἀλγεῖν ἐπὶ τούτοις ἡμᾶς,
ἐπειδὴ οίδα πῶς καὶ φιλεῖν ἡμᾶς γνησίως καὶ θερμῶς
ἐσπούδακας.

### ΡΙΖ'. Θευδώρα.

Γράφω μεν όλιγάκις τη κοσμιότητί σου, διά τὸ μή ράδίως επιτυγχάνειν των χομιζόντων τὰ γράμματα. μέμνημαι δέ σου ούχ όλιγάχις, άλλά χαι διηνεχώς. Τὸ μὲν γὰρ ἐφ' ἡμῖν κεῖται, τὸ δὲ οὐκ ἐφ' ἡμῖν· ἀλλά: του μέν μεμνησθαι διηνεχώς, αύτολ χύριοι, του δλ χομίζειν τάς επιστολάς, ούχ ετι. Διά τοῦτο τὸ μενάει γίνεται, τὸ δὲ, ἡνίκα ἄν ἐξξ. Τάς μὲν οὖν ἄλλας: έπιστολάς πρόσρησιν έχούσας ἐπέμπομεν, ταύτην δὲ και χάριτος αίτησιν. Τίς δε ή χάρις; Σοι τη παρεχούση μαλλον, ή τῷ δεγομένο τὸ κέρδος φέρουσα, χαί πρό τοῦ λαμβάνοντος τον διδόντα ώφελοῦσα. Καί γάρ ήλθεν είς ήμας, ότι δή Εύστάθιος των προσκεχρουχότων εστίτή τιμιότητί σου, και τής οίκίας τή; σης έξέπεσε, και άπο δψεως γέγονεν. "Όπως μεν ούν έχει τοῦ πράγματος ἡ φύσις, χαὶ τίνος ἕνεχεν τοσαύτην υπέμεινεν όργην, είπειν ούχ έχω έχείνο γάρ έγνων μόνον. α θε χρή σε παρ, ήμων ακούσαι των σφόδρα σου τῆς σωτηρίας άντεγομένων, ἐστὶ ταῦτα. Οίσθα ώς οὐδὲν ὁ παρών βίος, άλλ' ή ἄνθη ο μιμείται ήρινά, καὶ σκιὰς ἀδρανεῖς, καὶ ὀνειράτων ἐστὶν ἀπάτη· τά δὲ άληθῆ πράγματα, καὶ πεπηγότα, καὶ ἀμετακίνητα, τὰ μετὰ τὴν ἐντεῦθεν ἀποδημίαν ἡμᾶς διαδεξόμενά έστι. Ταύτα και παρ' ήμῶν πολλάκις ήκουσας. καλ οίκοθεν φιλοσοφούσα διατελείς. Διόπερ ούδὲ μακράν ποιούμαι την επιστολήν, άλλ' έκεινό φαμεν εί μέν άδίχως τινές έπηρεάσαντες έξέδαλον, αίδουμένη τοῦ διχαίου την φύσιν, διόρθωσον τὸ γεγενημένον εί δξ δικαίως, τούς της φιλανθρωπίας τιμώσα νόμους, το αύτο δή τουτο πάλιν ποίησον, ενθα και αύτή το πλέον καρπώση μάλλον ή έκείνος. "Ωσπερ γάρ ό τὸν όμόδουλον άπαιτών τὰ έκατὸν δηνάρια, οὐκ έκεῖνον τοσούτον εδλαψεν, όσον έαυτῷ καιρίαν εδωκε την πληγήν, διά τῆς πρός τὸν σύνδουλον ἀχριδολογίας μυρίων ταλάντων συγχώρησιν άνατρέψας ούτως ο παρατρέχων τὰ τοῦ πλησίον άμαρτήματα ήμερωτέρας έαυτῷ ποιεί τὰς ἐν τῷ [659] μέλλοντι εὐθύνας, καὶ ὅσφ ἄν μείζονα τὰ άμαρτήματα άφή, τοσούτψ καὶ αὐτὸς πλείονος τεύξεται της συγχωρήσεως. Ού ταύτη δε μόνον έστι τὸ διάφορον, άλλά και τῷ δουλικήν διδόντα χάριν, δεσποτικήν λαμβάνειν δωρεάν. Μή τοίνυν μοι λέγε, ότι το και το αυτώ πεπλημμέληται. "Οσφ γάρ αν δείξης χαλεπώτερα τὰ γεγενημένα, τοσούτφ της συγχωρήσεως άναγκαιοτέραν άποφαίνεις την

d Savil. allà aven.

Tres mas. άν τε ούν γάνηταί τι πλέον.
Coislin. ὑπέμεινας παρ' ἐτέρων ἡμᾶς πρότερον τοῦτο μαθείν οὐδεμία σα πρόφασις ἀπολογίας.

πρόφασιν, επειδήπερ πολλώ πλείονα φιλανθρωπίας εν τω μέλλοντι προαποθήση σαυτή την ὑπόθεσιν. Αυσον τοίνυν την όργην, καν δικαία ή, δάμασον λογισμώ φιλοσόφω τον θυμον, άνένεγκε τοῦτο θυσίαν τῷ Θεῷ. χάρισαι και ήμιν τοις άγαπωσί σε, και δείξον πως και ἀπό βραχείας επιστολής τοσαύτην Εχομεν δύναμιν. Χάρισαι καὶ σαυτή τὰ μεγάλα ταῦτα, ἄπερ εἶπον έγω, το αταράχον, το εξοιχίσαι της ψυχης τον έντευθεν θόρυδον, τὸ μετὰ πολλῆς παρρησίας καὶ ἐντεῦθεν αίτειν παρά του φιλανθρώπου Θεού την είς την βασιλείαν είσοδον. Καὶ γάρ μέγα καθάρσιον άμαρτημάτων ή είς τον πλησίον φιλοφροσύνη. Έαν γάρ άφητε τοις άνθρώποις, φησί, τά παραπτώματα αὐτων, άφήσει και ύμιν ό Πατήρ ύμων ό οὐράνιος. Ταῦτ' οὖν ἄπαντα λογισαμένη πέμψον ήμιν ἐπιστολήν, δηλούσαν ότι ήνυσαν τὰ γράμματα ήμῶν. Τὸ μὲν γάρ ήμέτερον απήρτισται, και πεποιήκαμεν οδπέρ έσμεν χύριοι· παρεχαλέσαμεν, έδεήθημεν, χάριν ήτήσαμεν, συνεδουλεύσαμεν άπερ έχρην. Πάσα δέ έστιν ύπερ σου λοιπόν ή σπουδή. Ήμιν μεν γάρ ο μισθός, άν τε γένηταί τι πλέον, άν τε μή γένηται, τῆς παραχλήσεως τούτης άποχείσεται· Εστι γάρ και *ἡημάτων* λαθείν άμοιθήν. 'Ο δὲ χάματος ήμιν ἄπας, διὰ τοῦ ξργου και την σην κερδάναι κοσμιότητα, και άπο τῶν παρόντων κατορθωμάτων τὰ μέλλοντα καὶ ἀθάνατα άγαθά μετά πολλῆς καρπώσασθαι τῆς εὐκολίας.

PIH. Έπισκόποις καὶ πρεσθυτέροις τοῖς ἐν τῷ φυλακῷ.

Δεσμωτήριον οίχειτε, και άλυσιν περίκεισθε, και μετά τῶν αὐχμώντων καὶ ρυπώντων ἐστὲ κατακεχγειαμέλοι. κας τι αν λελοιτο πακαδιφτεδολ ηπώλ τούτων ξνεχεν ; Τί γάρ τοιοῦτον στέφανος γρυσοῦς χεφαλή περιχείμενος, οίον άλυσις δεξιά περιπλεχομένη 🕏 διά τὸν Θεόν; τί δὲ τυιοῦτον οίχιαι περιφανεῖς καὶ μεγάλαι, οίον δεσμωτήριον ζόφου καλ φύπου γέμον, και πολλής της άηδίας, και της θλίψεως διά την αύτην υπόθεσιν, Διά ταυτα σκιρτάτε, άγάλλεσθε, στεφανούσθε, χορεύετε, ότι πολλής έμπορίας ύμιν ύπόθεσις τὰ συμδάντα λυπηρά. Τοῦτο σπόρος ἄμητον προαναφωνών ἄφατον, τοῦτο παλαίσματα νίκην ἔχοντα χαλ βραδεία, τούτο πλούς εμπορίαν πολλήν προξενών. Ταῦτ' οὖν ἄπαντα ἀναλογισάμενοι, χύριοί μου τιμιώτατοι καλ εύλαβέστατοι, χαίρετε καλ εύφραίνεσθε, μή διαλίπητε τον Θεόν επί πασι δοξάζοντες, και καιρίας τῷ διαδόλφ διδόντες πληγάς, [660] και πολλήν ξαυτοίς εν τοίς ούρανοίς προαποτιθέμενοι την άμοι-6ήν. Οὐ γὰρ ἄξια τὰ παθήματα τοῦ τῦν καιροῦ πρὸς τὴν μέλλουσαν δόξαν ἀποκαλύπτεσθαι είς ύμας. Γράφετε δε και ήμαν συνεχώς. Σφόδρα γάρ έπιθυμούμεν γράμματα δέχεσθαι παρ' άνθρώπων διά τον Θεον δεδεμένων, τὰ παθήματα ὑμῶν ἀπαγγέλλοντα, καὶ πολλήν ἐντεμθεν, καὶ ἐν ἀλλοτρία διατρίδουτες, χαρπωσόμεθα την παράχλησιν.

PIO. Θεοφίλω πρεσδυτέρω. Οὐκοῦν ἐπειδή σοι θύραν ἀνέωξα τοῦ γράφειν, δεί-

h Omnes mss. άλυσις δεξιάν περιπλεκομένη. Infra quidam nus. σκιρτάτε καὶ άγαλλιάσθε.

ξον ώς ούχ ο δχνος εποίει την Εμπροσθεν σιγήν, άλλλ τὸ παρ' ήμῶν ἀναμένειν λαδείν τοῦ γράφειν τὴν παρόησίαν, και πέμπε νιφάδας ήμιν γραμμάτων, την σήν ἀπαγγελλόντων ήμιν εύδοχίμησιν οίσθα γάρ όπως αὐτῆς ἀντεχόμεθα μηδε ἀφῆς τῆς ἀθυμίας την τυραννίδα είς σιγήν σε έμδαλείν, άλλά πάσης άράχνης εὐχολώτερον αύτην διασπάσας, φαίνου λαμπρός επί τῆς παρατάξεως, και τἢ πολλή παρρησία χαὶ ἐλευθερία συγχέων τοὺς ἐναντίους. Νῦν γάρ ἐσπ καιρός b εύδοκιμήσεως και έμπορίας πολλής. Ούδε γάρ Εμπορος εν λιμένι καθήμενος, τὰ φορτία συνάγειν δύναιτ' αν, άλλα μακρά διαπερών πελάγη, και χυμάτων κατατολμών, και λιμφ και θηρίοις τοίς εν πελάγει πυχτεύων, και πολλάς έτέρας υπομένων δυσκολίας. Ταῦτ' οὖν καὶ αὐτὸς λογισάμενος, ὡς ὁ τῶν δεινών καιρός ούτος της έμπορίας έστι καιρός, και πολλής εύδοχιμήσεως, και μισθών άφάτων, διανάστησόν σου τὸ πτερὸν τῆς διανοίας, καὶ τὴν κόνιν τῆς άθυμίας ἀποτιναξάμενος μετά πολλης της εύχολίας πάταν περίτρεχε την φάλαγγα, συγκροτών, άλείφων, απαντας διεγείρων, νευρών, σπουδαιοτέρους ποιών. Καὶ ταῦτα ἡμὶν δήλου διὰ γραμμάτων τῶν σῶν, μηδὲν ὑφορώμενος, εἰ κατορθώματα μέλλοις αὐτὸ; άπαγγέλλειν τὰ σὰ, ἀλλ' ὡς ὑπόταγμα ἡμέτερον άνύων, χαρίζου ταύτην ήμιν την ευφροσύνην, ίνα και πόρρωθεν δντες, πολλήν καρπωσώμεθα την ήδονήν, ταῦτα ἀκούοντες παρὰ τῆς σῆς εὐλαδείας, ἄπερ έπιθυμούμεν μανθάνειν.

#### ΡΚ'. Θεοδώρα.

'Ανηλώθημεν, έδαπανήθημεν, μυρίους ἀπεθάνομεν θανάτους . και ταυτα Ισασιν ακριδέστερον απαγγείλαι οι τα γράμματα έγχειρίζοντες, και ταῦτα βραχεῖαν βοπήν ήμιν συγγενόμενοι πρός ους ούδε διαλεχθήναι τι αικρόν ήδυνήθημεν, ύπο των συνεχών πυρετών χαταδεδλημένοι, οδς έχων χαὶ ἐν νυχτὶ καὶ ἐν ἡμέρᾳ: οδοιπορείν ήναγχαζόμην, χαλ θάλπει πολιορχούμενος, και ύπο άγρυπνίας διαφθειρόμενος, και ύπο τής των έπιτηδείων έρημίας άπολλύμενος, καλ τῆς τῶν προστησομένων ἀπορίας. Καὶ γὰρ τῶν τὰ μέταλλα ἐργαζομένων, καλ τὰ δεσμωτήρια οἰκρύντων χαλεπώτερα καλ πεπόνθαμεν καλ πάσχομεν. Όψε δέ ποτε καλ μόλις ἐπέτυχον τῆς Καισαρείας, ὡς ἀπὸ χειμῶνος εἰς γαλήνην [661] καὶ είς λιμένα έλθών. 'Αλλ' οὐδὲ ὁ λιμήν ούτος ίσχυσεν άνακτήσασθαι τὰ ἀπὸ τοῦ κλυδωνίου κακά· ούτω καθάπαξ ήμας ο ξμπροσθεν χρόνος κατειργάσατο. 'Αλλ' δμως έλθων είς την Καισάρειαν. μιχρὸν ἀνέψυξα, ὅτι ὕδατος ἔπιον χαθαροῦ, ὅτι ἄρτου ούχ όδωδότος ούδὲ χατεσχληχότος μετέλαδον, ότι ούχ έτι έν τοζς χλάσμασι τῶν πίθων έλουόμην, άλλ' εὖρον βαλανείον οίον δήποτε, ότι συγκεγώρημαι τέως τή κλίνη προσηλώσθαι. Ένην και πλείονα τούτων είπειν, άλλ' ίνα μή συγχέω σου την μάθησιν, μέχρι τούτου ζατημι τον λόγον, έκεινο προστιθείς, ότι μή παύση όνειδίζουσα τοῖς ἀγαπῶσιν ἡμᾶς, ὅτι τοσούτους ἔχον-

Mss. νῦν γὰρ ἡμῖν χαιρός. Unus ὑμῖν
 Duo mss. μυρίοις ἀπεθάνομεν θανάτοις.

ignoscendi causam esse demonstrabis, quod hac ratione multo majorem humanitatis ac misericordiæ materiam in futurum tibi præconditura sis. Quamobrem iram, etiamsi alioqui justam, depelle, indignationem sapienter comprime : hoc Deo sacrificii loco offer; nobis etiam, quibus cara es, hoc indulge: et quantam, vel brevi epistola, apud té auctoritatem habeamus ostende. Tibi etiam ipsi magna hæc quæ dixi præbe, nempe ut motu ac perturbatione vaces, ut tumultum hinc orientem ex animo tuo ejicias, ut denique ob eam causam magna cum animi fiducia ingressum in regnum a benigno Deo postules. Benignitate quippe erga proximum ingentia scelera commodissime expiantur. Si enim, inquit Christus, remizeritis hominibus delicta sua, remittet et vobis Pater vester cælestis ( Matth. 6. 14). Hæc igitur omnia cum animo tuo considerans, ad nos epistolam mitte, quæ diteras nostras aliquid profecisse significet. Nam quod officii nostri ratio postulabat, absolvimus, idque quod in nostro arbitrio situm erat, fecimus; monuimus, rogavimus, gratiam petiimus, quæ oportebat suasimus. Tua jam causa prorsus laboramus. Nam nos quidem, sive nostra hæc cohortatio aliquid effecerit, sive nibil utilitatis attulerit, merces manet : licet enim etiam verborum mercedem referre. Nunc autem omnis noster labor eo special, ut per rem ipsam te quoque lucremur, ac tu per hujus vitæ recte facta futura et immortalia bona facillime percipias.

CK VIII. Episcopis et presbyteris in carcere degentibus.
(Sub initium exsilii anno 404.)

Carcerem incolitis, et catena vincti estis, et cum squalidis et sordidis inclusi : et quid tandem hoc nomine beatius vobis fingi queat? Quid enim tale habet aurea corona caput cingens, quale catena manum propter Deum circumdans? quid tale ingentes et splendidæ domus, quale carcer, caliginis, sordium, ingentis fœtoris et calamitatis plenus, Dei causa toleratus? Quæ cum ita sint, gaudete, exsultate, coronis caput cingite, tripudiate, quod, molestiæ, in quas incidistis, magnam vohis commodorum materiam accersant. Hoe nimirum semen est, messem copiosissimam prænuntians : hoc luctæ, victoriam et palmas afferentes: hoc navigatio, amplum et uberem quæstum concilians. Hæc igitur omnia cum animis vestris reputantes, reverendissimi ac religiosissimi domini mei, gaudete ac lætamini, nec tempus ullum intermittite, quin Deum in omnibus rebus laudetis, ac mortiferas diabolo plagas inferatis, ingentemque vobis ipsis in cælis mercedem recondatis. Non enim condignæ sunt passiones hujus sæculi ad futuram gloriam, quæ revelabitur in vobis (Rom. 8. 18). Ad nos autem quam sæpissime scribite. A vobis etenim, qui Dei causa vincti estis, literas, quæ afflictiones vestras exponant, magnopere accipere cupimus : hincque ingentem, etiam in externa terra degentes, consolationem capiemus.

EXIX. Theophilo presbytero. (Scripta cum Cucusum pergeret anno 401.)

Ergo postcaquam tibi a me scribendi janua pate-

facta est, illud ostende, te superiori tempore non negligentia tacuisse, verum, quod illud exspectares, nt tibi a me scribendi fiducia præberetur : ac mihi literarum quæ me de nominis tui claritate, cui quantopere faveam non ignoras, certiorem faciant, ingentem copiam mitte: nec permitte, ut mæroris tyrannis in silentium te conjiciat, verum eam quavis araneæ tela facilius dirumpe, atque alacrem te in acie præbe, per ingentem fiduciam ac libertatem adversarios sternens. Nunc adipiscendæ gloriæ, atque ingentis quæstus faciendi tempus est. Neque enim mercator, dum in portu desidet, merces colligit; sed dum ingentia maria trajicit, ac fluctus intrepido animo adit, atque cum fame et feris marinis colluctatur, multasque alias difficultates subit. Hæc igitur ipse quoque animo complectens, nempe periculorum, lucri etiam magnæque gloriæ, ac præmiorum omni sermone præstantiorum tempus esse, fac animi tui pennam excites, atque excusso mœroris pulvere magna cum facilitate universam phalangem obeas, omnesque instruas, acuas, excites, corrobores, promptioresque ac diligentiores reddas. Atque hæc nobis per literas tuas expone: nec eo quod tuas ipse laudes narraturus sis, metue; verum, ut quod a nobis imperatum est faciens, hanc nobis voluptatem dona: quo etiam procul dissiti, ingentem lætitiam capiamus, ea quæ scire cupimus abs te audientes.

# CXX. Theodoræ 1. (Cæsareæ in Cappadocia cum iret in exsilium anno 404.)

Confecti atque consumpti sumus, sexcenta mortis genera oppetiimus : idque accuratius ac certius narrare poterunt, qui has literas tibi reddent; quamvis alioqui perexiguo temporis puncto mecum fuerint, quibuscum etiam ne tantillum quidem colloqui potui, continuis nimirum febribus dejectus : quibus cum tenerer, dies noctesque iter facere cogebar, sic videlicet, ut et æstu opprimerer, et vigiliis conficerer, et rerum necessariarum penuria, eorumque qui mei curam gerere possent, inopia, perdite conflictarer. Siquidem iis qui ad metalla damnati sunt, et în vinculis tenentur, graviora et atrociora pertulimus, atque etiamnum perferimus. Tandem autem aliquando et ægre Cæsaream perveni, perinde atque a tempestate ad tranquillitatem et ad portum. Verum ne hic quidem portus eam vim habuit, ut me ex iis malis, quæ ex tempestate contraxeram, recrearet : usque adeo me, ut jam dixi, prius tempus confecerat. Sed tamen Casaream ingressus, animum aliquantum resumpsi, quoniam puram aquam bibi, panemque minime fætidum ac prædurum comedi: quoniam in doliorum fragmentis non ut antea corpus lavi, sed balneum, qualecumque tandem illud, nactus sum : quoniam denique potestas interim mihi lecto decumbendi facta est. Plura dicere licebat : verum ne animum tuum conturbem, hic sermoni finem impono. Illud addam, ut tecum agam, ne eos, a quibus amamur, probris umquam iu-

<sup>\*</sup> vaticanus, Theodoro.

sectari desistas, quod cum tot amicos tantisque opibus et potentia præditos habeamus, haud tamen illud consequuti sumus, quod etiam scelerati homines impetrant, nempe ut in mitiore ac propinquiore aliquo loco collocaremur: verum, corpore etiam nobis jam fracto atque confecto, et Isaurorum terrore omnia obsidente, exigua quoque et vilis hæc gratia nobis negata est. Hoc quoque nomine Dei gloria prædicetur. Neque enim ei propter omnia gloriam exhibere desinimus. Sit nomen ejus benedictum in sæcula (Job 1.21). De te vero illud vehementer sum miratus, quod, cum quartam jam hanc, aut etiam quintam epistolam ad te miserim, unicam tamen dumtaxat accepi. Atqui sæpius scribere minime difficile erat. Hæc porro non accusandi animo dico: caritatis enim officia voluntatis sunt, non necessitatis. Verum illud me male habet, quod me ex animo tuo confestim ejecisti: ut quæ tam longo tempore unam dumtaxat epistolam ad me miseris. Quocirca, si nihil grave ac molestum abs te petimus, hoc nobis præbe, quod tui arbitrli est, tuæque potestatis. Nam de cæteris rebus nihil tibi negotii facesso: ne præterquam quod nihil proficiam, etiam gravis et importunus tibi esse videar.

# CXXI. Arabio (a). (Antequam Cucusum advenisset anno 404.)

Mærori sua merces est. — Mæroris fornacem, quam ob ea , quæ adversum nos perpetrata sunt , animo circumfers, ex tuis literis apertissime cognovi: et quidem anté jam noveram. Neque enim vim eam lacrymarum, quam cum primum hæc mala texerentur profundebas, umquam oblivisci poterimus. Cæterum epistola quoque tua non minus, quam illæ lacrymæ ac gemitus, mœroris flammam, quæ in cor tuum irrepsit, nobis patefecit. Horum tu mercedem a benigno Deo exspecta: est enim etiam mœroris merces magna atque ampla. Nam et eo tempore, quo apud Judæos vitia flagrabant, nonnulli erant, qui cum eorum scelera corrigere non possent, luctu duintaxat et lacrymis ea prosequebantur, atque ejusmodi mercedem consequuti sunt, ut cum cæteri omnes perirent, atque internecione delerentur, ipsi iram effugerent. Pone signum, inquit Scriptura, super vultus gementium et dolentium (Ezech. 9. 4). Atqui non impediebant quominus hæc sierent, sed quia quod in ipsis erat præstabant, gemebant scilicet atque dolcbant, maximum hinc sibi præsidium compararunt. Vos quoque, domini mei, sine ulla intermissione hæc lugete, benignumque Deum orate, ut commune orbis naufragium comprimat. Scitis enim perspicue, inquam, scitis omnia tumultibus ac perturbatione plena esse, hec pro Constantinopolitana tantum urbe, sed pro universo terrarum orbe preces fundendas esse: quandoquidem malum initio hinc ducto, pestiferi cujusdam profluvii instar effusum, per universum orbem Ecelesias pervastat. Quod autem a nobis postulas, hoc etiam ipse, quamdiu corpore inter nos disjuncti eri-

(a) Nunc Arabium commemorat supra in epistola 8, ad Olympiadem.

mus (nam animo semper et tecum et cum universa tua familia constricti sumus), ut facias quæso, hoc est sæpe ad nos scribere, nosque de tua valetudine certiores facere ne graveris. Scis enim quam gratum id nobis futurum sit. Quoniam autem nos in domum tuam divertere jussisti, ut post profectum edidici, scito inimicis nostris non jam placuisse ut Schastiam abduceremur, verum in desertissimum locum Armeniæ Cucusum, atque ob Isaurorum incursionem periculosissimum. Tibi tamen gratiam habemus, honoremque accepimus, quod etiam cum abessemus, tanta te nostri cura tenuit, ut hospitium quoque nobis parares, atque, ut domi tuæ diversaremur, obsecrares. Verum si quos Cucusi amicos habes, ad eos literas mittas velim.

# CXXII. Marciano. (Cucusi anno 404 vel 405.)

Beatus es, ac ter beatus, idque sæpius, ut qui in tam gravi tempestate, tantisque rerum proceilis. tantæ erga pauperes liberalitatis specimen edideris. Neque enim nobis ingens tua benignitas incognita fuit, quodque communis omnibus portus exstiteris. pupillorum patrocinium suscipiens, viduarum mœrorem omni ratione leniens, earum inopiam sustentans. paupertatem levans, ac no hujusce quidem angustiæ sensu eos affici sinens, verum quidvis ipsis te præbens. plebemque universam frumento, vino, oleo, aliisque omnibus rebus alens. Deus tibi et hic et in futuro ævo largitionis hujus, munificentiæ, studii, zeli, amoris erga pauperes, et sinceræ caritatis mercedem pendat, siquidem omnibus his virtutibus abundas ac flores . maxima tibi præmia in futuro ævo recondens. Hæc nos de te audientes, licet in tanta solitudine versemur, ac multis incommodis undique vexemur; nam et Isaurici metus obsidio, et loci solitudo, et biemis asperitas nos vehementer premit : tamen ne molestiarum quidem sensu afficimur, verum ingentem consolationem accipimus, exsultantes et gaudentes ob tantas virtutes, ac divitias omnem orationis facultatem excedentes, quas in cælo tibi ipsi cumulas. Ut igitur alio quoque nomine lætemur, ne, quæso, quam sæpissime ad nos scribere, deque tua valetudine læta nobis nuntiare graveris. Nam de ea aliquid audire majorem in modum cupimus. Idque ipse etiam nosti: quandoquidem illud quoque tibi compertum est, quanto tui semper amore teneamur.

# CXXIII. Phæniciæ presbyteris et monachis, gentiles in Christiana religione instituentibus. (Cucusoanno 405.)

Gubernatores, cum mare furore percitum et excitatum, atque ingentem tempestatem ac turbinem cernunt, non modo navim non deserunt, sed etiam tunc
majore sollicitudine ac studio utuntur, tum ipsi vigilantes, tum alios excitantes. Medicique rursus, cum
febrim excitatam vehementer sævire prospiciunt,
ægrotum non modo non relinquunt, verum etiam tum
denique, et per se, et per aliorum operam ad profligandum morbum plus studii atque operæ adhibent.
Quorsum hæc commemoro? Nimirum ut ne quis vos

τες έραστάς, καὶ τοσαύτην δύναμιν περιδεδλημένους, ούχ ετύχομεν οδ τυγγάνουσιν οί κατάδικοι, ώστε είς ήμερώτερον και έγγύτερον που κατοικισθήναι τόπον. ἐλλὰ καὶ τοῦ σώματος ἡμῖν ἀπαγορεύσαντος, καὶ τοῦ φόδου τῶν Ἰσαύρων πάντα πολιορχοῦντος, τῆς μιχρᾶς ταύτης και εύτελους ούκ επετύχομεν χάριτος. Δόξα τῷ Θεῷ καὶ διὰ τοῦτο. Οὐ παυόμεθα γάρ αὐτὸν ἐπὶ πασι δοξάζοντες. Είη τὸ ὅτομα αὐτοῦ εὐλογημένον elc τους αίωτας. Πολύ δὲ ἐξεπλάγην καὶ τὸ σὸν, ὅτι σετάρτην ταύτην έπιστολήν ή καλ πέμπτην έπεσταλχώς τη διαθέσει σου χαλ τη χοσμιότητι, μίαν εδεξάμην και μόνην. Καίτοι τούτο δυσκολίας ούκ ήν, το ἐπιστέλλειν συνεγέστερον. Καὶ ταῦτα οὐχ ἐγχαλῶν σοι λέγω το γάρ τῆς ἀγάπης οὐχ ἔστιν ἀνάγχης, ἀλλά προαιρέσεως. 'Αλλά σφόδρα άλγῶ, ὅτι άθρόον ἐξέδαλες ήμας τῆς διανοίας τῆς σῆς, ἐν οὕτω χρόνῳ μαχρῷ μίαν ήμιν πέμψασα • έπιστολήν. Εί τοίνυν μηδέν φορτικόν μηδέ έπαχθές αίτουμεν, τουτο ήμιν πάρεχε, ού σύ χυρία εί, χαι έπι σοι χείται. Τῶν γάρ άλλων Σνεκεν ούκ ενοχλούμεν, ίνα μή πρός τῷ μηδεν ἀνύειν και φορτικοί τινες δόξωμεν και επαχθείς είναι σοι.

ΡΚΛ'. Άραβίφ .

Τὴν κάμενον τῆς ἀθυμίας, ἡν ἐπὶ τῆς ψυχῆς περιφέρεις ύπερ τῶν εἰς ἡμᾶς γεγενημένων, σαφέστατα Εδειξεν ήμιν το γράμμα το σον, και προ τούτου μέν επισταμένοις. Ού γάρ δυνησόμεθα επιλαθέσθαι τῆς στηγής των δακρύων, ήν έν άρχή των κακών τούτων υραινομένων ήφίεις. Πλήν άλλά και ή έπιστολή των δακρύων ούχ έλαττον καὶ τῶν όδυρμῶν ἐκείνων ἀπεκάλυψε την φλόγα της λύπης ήμιν, της έν τη καρδία τή σή ε. Τούτων προσδόκα τὰς ἀμοιδάς παρά τοῦ φιλανθρώπου Θεού. Έστι γάρ καλ λύπης μισθός καλ μέγας και πολύς. Έπει και επι Ίουδαϊκών κακών ήσαν τινες, οι τα γινόμενα παρ' αύτων διορθώσαι μέν ούχ ηδύναντο, Εστενον δε μόνον και εθρήνουν, [662] και τοιαύτην εκαρπώσαντο την άμοιδην, ώς των άλλων απάντων απολλυμένων, και πανωλεθρία παρα- δ:3ομένων, ἐκείνους διαφυγεῖν τὴν ὀργήν. Δὸς γὰρ, φησί, τό σημείον έπί τὰ πρόσωπα τῶν στεναζόντων και όδυρομένων. Καίτοι γε ούχ εχώλυον τά γινόμενα, άλλ' έπειδη σύπερ χύριοι ήσαν έποίουν, Εστενον, έθρηνουν τὰ γινόμενα, μεγίστην έντεῦθεν την Ασφάλειαν έκτήσαντο. Μή οὖν διαλίπητε καὶ ὑμεῖς, δεσπόται μου, στένοντες ταῦτα καὶ τὸν φιλάνθρωπον Θεόν παραχαλούντες δούναι λύσιν τῷ χοινῷ τῆς οίχουμένης ναυαγίφ. Ίστε γάρ, ίστε σαςώς, ώς πάντα θορύδων και ταραγής πεπλήρωται, και ούχ ύπερ Κωνσταντινουπόλεως χρη μόνον παρακαλείν, άλλ' ύπερ της οίχουμένης άπάσης. ἐπειδήπερ ἐντεῦθεν ἀρξάμενον τὸ κακὸν, καθάπερ βεῦμα πονηρὸν ἐκχυθὲν, πανταχού της γης τας Έχχλησίας λυμαίνεται. Όπερ δε ήμας παρεκάλεσας, τοῦτο καὶ αὐτὸς παρ' ἡμῶν παρακλήθητι, έως αν ύμων ώμεν κεχωρισμένοι τῷ σώματι (τή γάρ ψυχή άελ και τή σή εύγενεία και τῷ οἴκφ σου συνδεδέμεθα), συνεχώς ήμιν επιστέλλειν, και τά περί της ύγείας σου εύαγγελίζεσθαι μή χατόχνει. Οί-

Unus στείλασα. b Coislin. 'Αρβαβίφ. Edit. την μέν κάμινον ab omnibus

mes. usv abest.
• Tres mus. the ev th diavoid th of.

δας γάρ ηλίκην ήμιν δώσεις την χάριν. Έπειδη έκέλευσας ήμας εν τοίς σοίς καταχθηναι, καθώς Εμαθον έξελθών, ούχ έτι έδοξεν ήμας είς Σεδάστειαν άπενεχθήναι, άλλ' είς έρημότατον χωρίον τής 'Αρμενίας Κουχουσόν, και σφαλερώτατον τής των Ισαύρων έπιδρομής ένεχεν. Χάριν μέντοι ίσμεν τη εύγενεία τη σή, και δεδέγμεθα την τιμήν, ότι και άπόντων ουτως έφρόντισας, ώστε εύτρεπίσαι το χαταγώγιον ήμίν, καὶ παρακαλέσαι ἐν τοῖς σοῖς ἡμᾶς καταχθῆναι. 'Αλλ' εί τινες είέν σοι φίλοι κατά την Κουχουσόν, έχείνοις ἐπιστεϊλαι παρακλήθητι.

#### PKB. Mapziarų.

Μαχάριος εξ, και τρισμακάριος, και πολλάκις τούτο, εν ούτω χειμώνι χαλεπώ, και τοσαύτη τών πραγμάτων ζάλη, τοσαύτην ἐπιδειχνύμενος περί τοὺς δεομένους μεγαλοψυχίαν. Ού γάρ έλαθεν ήμας της φιλανθρωπίας σου το μέγεθος, και ότι καινός άπασι γέγονας λιμήν, όρφανοῖς παριστάμενος ἀ, χήρας παντί τρόπφ παραμυθούμενος, άνέχων αὐτῶν τὴν πενίαν, διορθούμενος την πτωχείαν, ούδὲ αἴσθησιν άφιεὶς λαμδάνειν τῆς στενοχωρίας ταύτης, άλλ' άντὶ πάντων αύτοις γινόμενος, και δήμον όλόκληρον διατρέφων σίτφ, και οίνφ, και ελαίφ, και τοις άλλοις άπασιν. "Ο Θεός σοι τὸν μισθὸν ἀποδῷ • καὶ ἐν τῷ παρόντι βίφ καὶ ἐν τῷ μέλλοντι αἰῶνι τῆς μεγαλοψυχίας ταύτης, της δαψιλείας, της προθυμίας, του ζήλου, της φιλοπτωχείας, της γνησίας άγάπης και γάρ έν άπασι τούτοις βρύεις καλ κομάς, μέγιστα σεαυτώ ἀποτιθέμενος ε βραδεία εν τῷ μέλλοντι ἀίῶνι. Ταῦτα καί ήμεις μανθάνοντες εν ερημία τοσαύτη καθήμενοι, καὶ πολλαίς κυκλούμενοι περιστάσεσι [663] και γάρ Ίσαυρικοῦ φόδου πολιορκία, και χωρίου έρημία, και χειμώνος σφοδρότης ήμας θλίδει άλλ' δμως ταῦτα άχούοντες περί τῆς σῆς τιμιότητος, ούδε αίσθησιν τούτων λαμδάνομεν των λυπηρών, άλλά και πολλήν καρπούμεθα την παράκλησιν, σκιρτῶντες, εὐφραινόμενοι, χαίροντες ἐπὶ τοῖς τοσούτοις κατορθώμασιν, ἐπὶ τῷ πλούτῳ τῷ ἀφάτῳ, ὄν ἐν οὐρανοίς συνάγεις σεαυτῷ. "Ιν' οὖν καὶ ἐν ἐτέρῳ εὐφραινώμεθα, γράφειν ήμιν συνεχώς μή κατόκνει, τά περί της ύγείας της σης εύαγγελιζόμενος. Σφόδρα γάρ ἐπιθυμούμεν ἀχούειν τὰ περί τῆς ῥώσεως τῆς σῆς. Καλ τοῦτο οἶσθα καλ αὐτὸς, ἐπειδήπερ κάκεἴνο οίσθα, δπως ἀεὶ τῆς ἀγάπης τῆς σῆς ἀντεχόμεθα. ΡΚΓ'. Πρός τους έν Φοινίκη πρεσδυτέρους καλ

μοτάζοττας, τοὺς κατηχοῦντας τοὺς Ελληνας.

Οι κυδερνήται έπειδάν ίδωσι την θάλασσαν μαινομένην, καὶ ἐγειρομένην, καὶ πολύν τὸν χειμῶνα, καὶ τὴν ζάλην, ού μόνον οὐκ ἀφιᾶσι τὸ πλοῖον, ἀλλὰ καί τότε πλείονι κέχρηνται τή σπουδή, και μείζονι τη προθυμία, και αύτοι νήφοντες, και τούς άλλους διεγείροντες. Καὶ ἱατροὶ πάλιν ὅταν ἔδωσι τὸν πυρετον έγερθέντα, και σφοδρόν γενόμενον, ού μόνον ού χαταλιμπάνουσι τον νοσούντα, άλλά χαι τότε χαλ αύτοι πάντα ποιούσι, και δι' έαυτών, και δι' έτέριο 🛥 μείζονι χεχρημένοι τη σπουδή και τη προθυμίσε.

d Quidam mss. όρφανῶν προϊστάμενος, aili όρφανῶς προ τοτάμενος.
• Tres mas, τὸν μισθὸν δῷ.

Γ Duo mss. μέγιστα σεαντῷ προαποτιθέμενος.

ώστε λύσαι το κακόν. Τίνος ενεκεν ταῦτα λέγω; Ίνα μή τις ύμας απατήση διά την ταραχήν την γεγενημένην καταλιπείν την Φοινίκην, και άναχωρησαι έχειθεν άλλά δοφ πλείους αι δυσχολίαι, χαλ χαλεπώτερα τὰ χύματα, καὶ μείζων ή ταραχή, τοσούτφ μάλλον έμμένετε σπουδάζοντες, νήφοντες, άγρυπνούντες, πλείονα προθυμίαν ἐπιδειχνύμενοι, ὥστε μή την οικοδομην ύμων την καλλίστην καταλυθήναι, μηδέ τον τοσούτον πόνον άνωφελή γενέσθαι, μηδέ την γεωργίαν ύμων άφανισθηναι. Ίχανὸς γάρ ὁ Θεὸς καὶ τὴν ταραχὴν λῦσαι καὶ τῆς ὑπομονῆς ὑμῖν δοῦναι τὸν μισθόν. Οὐδὲ γὰρ τοσοῦτος ὑμῖν ὁ μισθὸς, ότε μετ' εύχολίας τὰ πράγματα ἡνύετο, ὅσος ἐστὶν ύμιν νῦν, ότε πολλή ή δυσκολία, πολλή ή ταραχή, πολλοί οι σχανδαλίζοντες. Έννοοῦντες τοίνυν χαι τον χάματον δν έχάμετε, χαὶ τὸν πόνον δν ὑπεμείνατε, καί τὰ κατορθώματα & κατωρθώσατε, καί δτι χάριτι θεού τοσούτον κατελύσατε της άσεδείας το μέρος. καί είς προκοπήν τὰ πράγματα τῆς Φοινίκης ἡλθε. καλ ότι πλείων ό μισθός νῦν υμίν καλ μείζων ή άμοιδή, και ότι ταχέως ό θεός και τά κωλύματα χαταλύσει, χαι πολλάς ύμιν της ύπομονης δώσει τάς άντιδόσεις, παραμένετε, ενίστασθε. Ούδεν γάρ ύμιν έχει λείψαι ούδε νύν, άλλά τῆς αὐτῆς ἀφθονίας και δαψιλείας άπολαύειν ύμας εκέλευσα, είτε εν ενδύμασιν, είτε εν ὑποδήμασιν, είτε εν διατροφαίς \* τῶν άδελφῶν. Εί δὲ ήμεζε ἐν τοσαύτη [664] θλίψει ὅντες, καὶ περιστάσει, καὶ ἐρημίαν οἰκοῦντες τὴν Κουκουσὸν, τοσαύτην ποιούμεθα φροντίδα τῶν κατορθωμάτων των ύμετέρων, πολλφ μάλλον και ύμας δεί πολλής εύπορίας ἀπολαύοντας, κατὰ τὴν χρείαν λέγω των άναγχαίων, τὰ παρ' ἐαυτών συνεισφέρειν. Παρακαλώ τοίνον, μηδείς ύμας φοδήση. Και γάρ και τὰ πράγματα χρηστοτέρας ἔσχεν ἐλπίδας και δυνήσεσθε τοῦτο μαθείν ἀπὸ τῶν ἀντιγράφων τῶν άποσταλέντων παρά τοῦ χυρίου, μου τοῦ εύλαδεστάτου πρεσδυτέρου Κωνσταντίου. Και εάν παραμείνητε, χαν μυρία ή τα πωλύματα, πάντων περιέσεσθε. Ούδεν γάρ ύπομονης ίσον και καρτερίας πέτρα γάρ Εοιχεν αί δε ταραχαί αύται και αι επιδουλαι, αί κατά τῆς Έχκλησίας γινόμεναι, κύμασιν ἐοίκασι προσρηγνυμένοις τή πέτρα, και διαλυομένοις είς οίχειον άφρόν. Έννοήσατε όσα μαχάριοι άπόστολοι Επασχον και παρά οίκείων, και παρά άλλοτρίων, και ότι πάντα τον χρόνον του κηρύγματος διά πειρασμῶν, διὰ χινδύνων, δι' ἐπιδουλῶν διήνυσαν, εἰς δεσμωτήρια, καὶ ἀλύσεις, καὶ ἀπαγωγάς, καὶ b μάστιγας καλ λιμούς, καλ γυμνότητας δαπανώμενοι. 'Αλλ' δμως και έν αὐτοίς τοίς δεσμωτηρίσις οἰκοῦντες, τῆς ἐγχειρισθείσης αὐτοῖς οἰχονομίας οὐχ ἀφίσταντο· άλλ' ὁ μαχάριος Παῦλος καὶ δεσμωτήριον οίχων, και μεμαστιγωμένος, και αίματι περιβρεό. μενος, καὶ ξύλφ προσδεδεμένος, καὶ τοσαῦτα πάσχων, και έμυσταγώγει έν τῷ δεσμωτηρίφ, και τὸν δεσμοφύλακα εδάπτιζε, και τὰ παρ' έαυτοῦ πάντα

Fabric. διαστροφαίς. Infra idem πολλής έμπορίας απο-

b Fabric. άλύσεις και άγωνας καί.

ἐποίει. Ταῦτ' οὖν ἄπαντα καὶ τὰ τοιαῦτα λογιζόμενοι, καθάπερ ύμῶν παρεκάλεσα τὴν ἀγάπην, στήκετε έδραζοι, άμετακίνητοι, άνεξαπάτητοι, την τοῦ θεοῦ ἐλπίδα ἀναμένοντες, χαὶ τὴν ἐχεῖθεν συμμαχίαν, ής Ισον οὐδέν καὶ ἀντιγράψαι ήμιν περὶ πάντων σπουδάσατε έξ αὐτῆς. Διὰ γὰρ τοῦτο καὶ Ἰωάννην τὸν εὐλαδέστατον πρεσδύτερον εἰς τοῦτο ἀπεστείλαμεν, ώστε παρακαλέσαι ύμων την διάνοιαν, καὶ μή ἀφείναι ὑπὸ μηδενὸς παρασαλευθήναι. Έγω τό έμαυτοῦ πεποίηκα, καὶ λόγοις παρακαλῶν, καὶ συμδουλαίς άνορθων, και των χρειών την άφθονίαν παρέχων, ώστε εν μηδενὶ ύμας ύστερηθῆναι. Εί δλ μή βουληθείητέ μου ἀνέχεσθαι, άλλ' αὐτοῖς τοῖς άπατώσιν ύμας καὶ άναπτερούσι πεισθηναι, έγω άνεύθυνός είμι. Ίστε δὲ καὶ ἡ κατάγνωσις αῦτη καὶ ή ζημία ἐπὶ τίνα ἔρχεται. "Ιν' ούν μηδὲν τοιούτον γένηται, παρακαλώ άνέχεσθαί μου, τοῦ σφόδρα ὑμᾶς άγαπώντος. Καὶ περὶ ὧν ἄν δέησθε, ή ἐπιστείλατε ήμιν, ή, εί βούλεσθε, ένα τινά πέμψατε πρός ήμας. και ούδεν υμίν υστερήσει καθόλου.

## ΡΚΔ'. Γεμέλλφ.

"Αλλοι μεν τη θαυμασιότητί σου συνήδονται της άρχης, έγω δὲ τἢ πόλει, καὶ τἢ μεγαλοπρεπεία δὲ τη ση, ού διά την έντεῦθεν τιμην (ύψηλότερος γάρ τῶν τοιούτων μεμελέτηκας είναι), άλλά διά τὸ λαδείν άφορμήν την παρέχουσάν σοι μετά πολλής τῆς άδείας και τοίς πυλλοίς δείξαι την σύνεσίν σου, [665] καί την ημερότητα, και το έντεῦθεν κέρδος συναγαγείν. Εύ γάρ οίδα ότι και τους σφόδρα τη γη προσηλωμένους, καλ πρός τὰ όνείρατα ταῦτα κεχηνώτας, λέγω δή την παρά τῶν πολλῶν δόξαν, παιδεύσαι δυνήση, ότι ούχ εν τη χλανίδι, και τη ζώνη, ούδὲ ἐν τἢ φωνἢ τοῦ χήρυχος ὁ ἄρχων, ἀλλ' ἐν τῷ τά πεπονηχότα άναχτάσθαι ε, χαὶ τὰ χαχῶς ἔχοντα διορθούν, καὶ κολάζειν μὲν ἀδικίαν, μὴ συγχωρείν δε ύπο δυναστείας το δίχαιον άπελαύνεσθαι. Και γάρ οίδά σου την παρρησίαν, την έλευθεροστομίαν, της διανοίας το ύψος, την των βιωτικών ύπεροψίαν, το μισοπόνηρον, τὸ ήμερον, τὸ φιλάνθρωπον, οὖ μάλιστα άρχοντι δεί. Διὸ κάκεῖνο οἶδα σαφῶς, ὅτι λιμήν έση των ναυαγούντων, βακτηρία των επί γόνο χλιθέντων, πύργος των ύπο δυναστείας άδίχου πολεμουμένων και έση ταυτα βαδίως. Ούδε γάρ πόνου σοι δεί, οὐδὲ ἰδρῶτος, οὐδὲ χρόνου μαχροῦ εἰς τὸ κατορθούν ταύτα. άλλ, ώσπερ ό ήλιος όμου τε φαίνεται, καὶ πάντα λύει ζόφον ούτω καὶ αὐτὸς ἐπλ τοῦ θρόνου φανείς, εὖ οἶδ' ὅτι ἐχ πρώτης ἡμέρας τούς τε άδιχείν επιχειρούντας άνέστειλας, τούς τε άδιχουμένους, και πρίν είς το δικαστήριον είσελθείν, πάσης έπηρείας ἀπήλλαξας και ήρχεσεν είς την τούτου διόρθωσιν ή τῆς φιλοσόφου σου ψυχῆς ὑπόληψις. Διὰ ταύτα xaltoi èv ἐρημία xaθήμενος, xal πολλαίς συνεχόμενος περιστάσεσι, πολλης γέμω της εύφροσύνης. ήμετέραν ήδονήν την τῶν άδιχουμένων συμμαχία» ήγούμενος.

· Fabric. avaxthoaolau.

ob exortum tumultum in fraudem impellat, adducatque, ut Phœniciam relinquatis, ex eaque secedatis: quin potius, quo plures difficultates vobis objiciuntur, gravioresque fluctus ac major perturbatio, eo quoque constantius laboretis, excubetis, majorem animi promptitudinem adhibeatis, ut ne præclarissima vestra substructio corruat, nec tantus vester labor fructu careat, susceptaque in animarum cultu opera delcatur. Potest enim Deus et hunc tumultum sedare, et patientiæ mercedem vobis conferre. Neque enim tanta vobis merces constituta erat, cum negotia sine ulla difficultate ac molestia conficiebantur, quanta nunc est, eum magna dissicultas proponitur, ingens perturbatio, multique offendiculo sunt. Quocirca laborem eum, quem pertulistis, et ærumnam quam sustinuistis, et ea, quæ præclare gessistis, vobiscum reputantes, illudque item, Deo favente tantam jam impietatis partem a vobis exstinctam esse, Phœniciæque res in melius processisse, ac majorem nunc mercedem amplioremque remunerationem vobis fore. denique Deum impedimenta quoque brevi sublaturum, et multa vobis patientiæ præmia persoluturum esse, illic quæso permanete atque consistite. Nam ne nunc quidem vobis quidquam deesse potest: ego enim, ut omnia, tam in indumentis, quam in calceamentis, ac fratrum alimentis, eadem qua prius copia et affluentia vobis suppeditentur, imperavi. Quod si nos, cum in tanta calamitate atque acerbitate versemur, ac Cucusi solitudinem incolamus, tantam operis vestri curam gerimus, multo sane magis vos etiam, cum abunde vobis omnia suppetant, quæ vestrarum partinm sunt præstare convenit. Rogo igitur, ne quis vos terreat. Nam et negotia meliorem jam spem ostendunt: idque ipsi ex literarum, quæ a reverendissimo domino meo presbytero Constantio missæ sunt, exemplis facile intelligetis. Ac si permaneatis, etiamsi sexcenta impedimenta oboriantur, omnia tamen frangetis.

Patientia rupi similis est; ad patientiam hortatur, apostolorum exemplum proponens. - Nihil quippe patientiam ac tolerantiam æquare potest : rupi enim similis est: contra motus ii omnes eæque insidiæ, quæ adversus Ecclesiam struuntur, fluctibus non dissimiles sunt, qui rupi illiduntur, atque in spumam suam abeunt. In mentem vobis veniat, quanta apostoli tum a suis, tum ab exteris pertulerunt: et ut omne prædicationis tempus per tentationes, per pericula, per insidias confecerint, nunc carcere et vinculis, nunc exsiliis, nunc flagris, nunc fame et nuditate consumpti. Et tamen, etiam cum in carcere degerent, a munere sibi commisso non absistebant : verum beatus Paulus, etiam cum in vincula conjecius ac fingris concisus esset, et cruore difflueret, et ligno alligatus esset, et tot malis premerctur, tamen in ipso quoque carcere antistitis sacri munere fungebatur, et carceris custodem baptizabat, eaque omnia, quæ

sui muneris erant exsequebatur. Hæc igitur omnia, aliaque id genus animo volventes, ut vos jam hortatus sum, firmi atque immobiles state, et a fraudibus cavete, Dei opem atque auxilium, cui nihil par esse potest, exspectantes: ao de omnibus his rebus, ut responsum a vobis feramus, curate. Hac enim de causa etiam Joannem religiosissimum presbyterum misimus, ut vos cohortetur, nec vos a quoquam perturbari sinat. Equidem ipse, quod mei muneris erat, præstiti, tum vos sermonibus cohortans, tum consiliis erigens, tum ea quæ opus erant prolixe subministrans, quo nihil onunino vobis deesset. Quod si me perferre minime volucritis, verum lis potius, qui vos decipiunt ac velut pennas vobis addunt, fidem habcatis, extra culpam ipse sum. Scitis autem, in cujus caput hæc condemnatio atque jactura cadat. Ne igitur quidquam hujusmodi contingat, vos etiam atque etiam rogo, ut me, qui vos impense amo, perferatis. De rebus vobis necessariis vel ad nos scribite, vel, st ita lubet , hominem mittite : nec vobis quidquam oninino defuturum est.

# CXXIV. Gemello. (Cucuso anno 404 vel 405.)

Alii quidem ob magistratum tibi gratulantur : ego autem urbi ac tibi, non ob hunc honorem, quo auctus es (sublimior enim his rebus esse didicisti), sed quod occasionem nactus sis, qua prudentiæ ac lenitatis tuæ specimen quamplurimis hominibus facile præbeas, lucrumque, quod hinc oritur, colligere queas. Neque enim mihi dublum est, quin eos qui terræ nimium affixi sunt, atque his somniis, id est, humanæ gloriæ, inhiant, hoc edocere possis, prætorem non in veste ac cingulo, nec in præconis voce situm esse; verum in hoc demum, ut quæ labefactata sunt in integrum restituat, et quæ malo statu sunt corrigat, atque injustitiam coerceat, nec ius ab opibus et potentia opprimi patiatur. Mihi enim explorata est animi tui siducia, loquendi libertas, mentis sublimitas, rerum hujus vitæ contemptio, improborum odium, lenitas, humanitas, qua potissimum is, qui aliis præst, opus habet. Ac proinde illud probe novi, te facile fore naufragorum portum, baculum ruentium, turrim eorum qui per injuriam a potentibus opprimuntur. Non enim labor, non sudor, non longum tempus ad hæc perficienda requiritur: verum quemadmodum sol, simul atque lucet, statim caliginem omnem fugat : sic etiam te, simul atque in solio conspectus es, primo etiam die, tum eos qui injuriam aliis inferre conabantur, repressisse, tum cos quibus injuria flebat, etiam antequam ad tribunal accederes. omni vexatione liberasse confido, atque ad hæc perficienda satis est ea opinio quam homines de tua sapientia habebant. Ideo etsi in solitudine degens, ac multis incommodis affectus, ingenti tamen lætitia perfundor, nimirum ex ea, quam iis qui læduntur affers ope, propriam mihi voluptatem fingens.

# IN EPISTOLAM SEQUENTEM AD CYRIACUM EPISCOPUM EXSULEM

# MONITUM.

In hujus epistolæ sinceritatem quæstiones moverunt duo Angli in Editione Saviliana. In notis enim p. 856 hæc habet Halesius, ab Henrico Savilio allatus: « Hæc ad Cyriacum epistola semper mihi vehementer ut supposititia est suspecta. Primo enim epistolarem illum characterem, qui in reliquis, omnino non video. Deinde proœmium idem fere habet cum epistola prima ad Olympiadem, quinetiam integras sententias ex aliis Chrysostomi operibus decerptas, quæ videntur imitatorem aliquem sapere: et alioquin certe, nisi ubi Chrysostomus plane compilatur, stylus Chrysostomum non refert. Quinetiam quædam sunt a Joannis nostri moribus et ingenio aliena. Nam quod ad adulterii crimen respondet ἀποδύσατέ μου τὸ σῶμα, etc. et popularis vocis commemoratio συνέφερεν ένα ὁ ξίλιος συνέστειλε τὰς ἀπτίνας αὐτοῦ, ξίνα τὸ στόμα Ἰωάννου ἐσιώπησε: quodque in Arsacium paulo, quam par est, acerbius invehitur: hæc, inquam, omnino non placent. Primum enim habent aliquid in se turpiculi, secundum jactantiæ, postremum stomachi. Atque certe horum ultimum dudum a Photio observatum memini, cui et medelam conatur adhibere, sed non satis dextro Æsculapio. Postremo quod ait ἀπὸ τῶν Κουχουσῶν, nusquam Noster hoc numero loquitur, sed semper in singulari. Atque hæc fere sunt, quæ in hac epistola observavi, integrum de re tota judicium erudito permittens lectori. »

In iisdem notis Savilianis p. 888 Joannes Boisius his respondet, et una excepta styli dissimilitudine, cætera [666] omnia argumenta refellit: hanc autem notam putavit Tillemontius esse Savilii, cujus certe major esset auctoritas; sed est Joannis Boisii, ut ibidem in summo margine videas: sic autem loquitur:

Ex omnibus illis rationibus, quæ contra epistolæ istius auctoritatem afferuntur, nulla mibi magis placet, quam quæ a styll dissimilitudine ducitur. Hæc enim nota raro fallit, cum reliqua, quæ adduntur. non adeo sint infallibilis certitudinis, ut propterea necessario sit epistola illa Chrysostomo abjudicanda. Communia habet multa epistolæ hujus exordium cum prima ad Olympiadem. Fateor. Sed non ideo statim negandum, esse eam Chrysostomi. Quoties eniun eadem Chrysostomus repetit, idque ἀπαραλλάκτως fere tum in epistolis, tum in homiliis? Quæ semel enim bene dicta sunt, ea aliler dicere velle, nisi causa aliqua justior impulerit, non tam diserti est, quam curiosi et copiam ostentantis. Non reprehenditur igitur Homerus, quod a seipso sæpiuscule mutuatur, et de lisdem eadem subinde dicit : sed inter reliquas ejus virtutes hoc etiam numeratur, quod utilissimo frugalitatis exemplo posteris relicto, non necessaria ubique varietate consulto abstinet. Quod ad παθητικόν illud attinet, ἀποδύσατέ μου τὸ σῶμα, etc., videndum annon summa ejus innocentia, cum incredibili dolore conjuncta, et impudentia rursus adversariorum homini misero ac dejecto sine modo insultantium, talem illi vocem exprimere potuerint. Popularis acclamationis commemorationem tempus fortasse ipsum defendat. Verba, si per se spectentur, videantur ab homine inani et jactabundo profecta : sed si tempus quo prolata fuerint respiciatur, nemo est, opinor, paulo æquior, qui Chrysostomo exsuli, ejecto, injuriis non dicendis fatigato, indignissimis calumniis oppresso, μεγαλοβόημοσύνην istiusmodi non condonet. Juvat enim animum perpetuo mœrore prostratum talibus velut adminiculis se erigere atque elevare. Sed Arsacium paulo, quam par esset, acerbius tractavit. Sit hoc Chrysostomi culpa, non autem argumentum, quod epistola sit supposititia. Imo hinc colligerem potius genuinum esse fœtum. Quis enim nescit, quam ingentes fuerint Chrysostomo spiritus : qua ελευθεροστομία, qua παρρησία in omnes usus fuerit, etiam in Eudoxiam Augustam. Si igitur Eudoxiæ non pepercit, Arsacio eum parcere voluisse estne verisimile? Restat ultimum argumentum a voce Κουχουσῶν petitum, quod etsi non negligendum videtur, tamen nisi aliunde corroboretur, ex se parum firmitatis habet. Potuit enim vel librarii, vel typographi culpa accidere, ut pro Keuχουσού, Κουχουσών scriberetur. Præterea, ni fallor, et Κουχουσός et Κουχουσά legitur. Sed instar omnium est illud de stylo et charactere, quod solum tantum apud me valet, ut non dubitem cum Halesio tuo, optimo et eruditissimo juvene, pronuntiare, epistolæ hujus auctorem non Chrysostomum fuisse, sed alium aliquem cum Chrysostomo nec ingenio nec eloquentia comparandum.

Locus ille Photii, quem commemorat supra Halesius, sic habet: "Οτι ἐν τῆ πρὸς τὸν ἐπίσχοπον Κυριαχὸν ἐπιστολῆ, ἡν ἀπὸ τῆς δευτέρας ἐξέπεμψεν ἐξορίας, χαθάπτεται μὲν τοῦ 'Αρσαχίου, λῆρον αὐτὸν
καὶ μοιχὸν χαλῶν · ἐπαινεῖ δὲ τοὺς ἀποστρεφομένους τὴν αὐτοῦ χοινωνίαν, ὡς διὰ Θεὸν καὶ τὸ εἰς τὸν ἀρ-

χιερέα αὐτοῦ ἀδίχημα την ἀποστροφήν αὐτῶν ποιουμένους. Καίτοι γε ἐν δίλοις φαίνεται παραινῶν μη ἀφιστασθαι ἀπὸ τῆς Ἐκκλησίας. Εἰς τοῦτο δὲ ῦστερον, ὡς ἔοικε, μετέστη, ἐπειδή καὶ οἱ τοῦτον ἀδίκως ἐκδαλόντες, οὐχ οῖς ἔπραξεν ἔστερξαν, ἀλλὰ καὶ καταδρομὰς καὶ ἐπιδουλὰς κατὰ τῶν αὐτῷ προσανακειμένων καὶ ὑπερορίας ἐπαλαμήσαντο. ι În epistola ad Cyriacum episcopum, quam in secundo scripsit exsilio, Arsacium insectatus delirum et mœchum vocat, laudatque eos qui ejus communionem aversantur, utpute qui propter Deum, et propter injustitiam archiepiscopo suo illatam ab ipso segregentur. In aliis tamen locis-hortatur ne ab Ecclesia separentur. Verum sic ultimo sententiam mutavisse videtur, quia il qui se injuste ejecerant, gestis suis non acquiescerent, sed eos qui sibi addicti essent, insectarentur, insidiis appeterent, et in exsilium amandarent. )

Ut ad objects ab Halesio redeamus, ea omnia non male refutavit Joannes Boisius, uno excepto argumento ex styli dissimilitudine petito, quod ille amplectitur; et tamen est omnium levissimum, ut infra videbitur.

Primo ait Halesius se epistolarem illum characterem in hac epistola non videre, qui in aliis Chrysostomi operibus observatur; et quasi oblitus eorum quæ ante dixerat, ait proœmium idem fere habere, quod in epistola prima ad Olympiadem, quam ipse ut genuinam admittit; illud vero procemium magnam epistolæ partem complectitur: in tota igitur illa parte admittat oportet epistolarem illum Chrysostomi characterem; in sequentibus etiam non pauca ex epistolis ad Olympiadem exque aliis item reperias, quoniam in his epistolis, ut statim observes si legas, cum ad diversos scribit, eadem fere repetit, ut optime animadvertit Boisius. Nihil certe hic est quod compilatorem sapiat; omnia fluunt, omnia recto procedunt ordine : cum autem accusatus quod cum muliere concubuerit respondet : Exuite corpus meum, et membrorum meorum mortificationem reperietis, id ait, quod in pari casu dicendum oportuit. An tacere licuit cum in rebus gravissimis tanti episcopi fama læderetur? Annon potuit ille, imo annon debuit de tanto crimine accusatus ea proferre, quæ ad sui purgationem opportuna erant? Popularem autem acclamationem, imo et verba ipsa, amico sine jactantia dicere potuit Chrysostomus: amici namque, præsertim ii qui eadem de causa vexantur, arcanum nihil inter se habent: Cyriacus porro exsul de illatis Joanni Chrysostomo malis admodum dolebat; ideo quæ sibi fausta acciderint recenset Chrysostomus ut ipsum consoletur, isque recensilis ita claudit: Quamobrem te rogo, ac genibus tuis advolutus obtestor, ut mærorem et luctum abjicias. Jam cum Arsacium sycophantam, qui oblatis sibi episcopo suo falsis criminationibus, sedem suam invaserat, vir tamen octogenarius et ineruditus, cum, inquam, illum delirum, mœchum et lupum vocat, illud agit quod præstitit Athanasius, cum Gregorius quispiam in ejus locum substitutus est, et postea cum Gregorius ipsius sedem iuvasit; nam improbos hujusmodi, facinorosos, et qui pacem Ecclesize interturbabant, non sancti viri modo, sed ipsi quoque apostoli maledictis incessebant. Ad hæc vero an elementius agit Chrysostomus cum Arsacio in libro illo cui titulus, Ad eos qui scandalizati sunt, quem supra edidimus? An mitiora his sunt verba quæ ibidem leguntur, p. 507, c. 20, Ιερεύς νῦν, φαῦλος γεγενημένος, και λύκου παντός άγριώτερον επιπηδών τη άγελη, encerdos ille improbus, lupo quovis sævius in gregem insiliens? An quid gravius dici potuit?

Aliud objicitur quod hic legatur ἀπὸ τῶν Κουχουσῶν cum contra Κουχουσόν in singulari semper habeatur apud Chrysostomum. Verum bæc lectio τῶν Κουχουσῶν est solius editionis Savilianæ: nam editiones Morelli et omnes Mss. hic Κουχουσοῦ habent, illudque τῆς Κιλιχίας, quod in Editis addebatur, ab optimis Mss. abest. Cucusum autem in Armenia esse ait alibi Chrysostomus; alii in Cilicia; Athanasius in Cappadocia locat, quia, cum in earum regionum conûnio esset, modo huic, modo illi contributa est. Omnes certe viri docti hanc epistolam pro vera et genuina habent, nec ea de re vel minimam quæstionem movent.

[666-667] PKE.

# ΠΡΟΣ ΚΥΡΙΑΚΟΝ ΕΠΙΣΚΟΠΟΝ ΕΝ ΕΞΟΡΙΑ ΟΝΊΑ ΚΑΙ ΑΥΤΟΝ.

Φέρε δη πάλινα άπαντλήσω της άθυμίας το Ελχος, καί διασκεδάσω τους λογισμούς τους το νέφος τουτο συνιστώντας. Τί γάρ έστιν ο λυπή και άδημονείς; Διότι χαλεπός ό χειμών καλ πικρόν το ναυάγιον το την Έχχλησίαν καταλαδόν ); Τοῦτο ο δα κάγὼ, καὶ ούδεις άντερει · άλλ' εί βούλει, είχόνα σοι άναπλάττω τῶν γινομένων. Θάλατταν όρῶμεν ἀπ' αὐτῆς ο κάτωθεν άναμοχλευομένην τῆς ἀδύσσου, τοὺς ναύτας άντι των οιάκων και των κωπών τάς χειρας τοις γόνασι περιπλέξαντας, καλ πρός την άμηχανίαν τοῦ - χειμώνος άπορηθέντας, ούχ ούρανδν βλέποντας, ού πέλαγος, ού ξηράν, άλλ' ἐπὶ τῶν στρωμάτων κειμένους, και όλοφυρομένους, και κλαίοντας. Και ταῦτα μέν ἐπὶ τῆς θαλάσσης οῦτω συμδαίνει · νῦν δὲ ἐπὶ της ήμετέρας θαλάσσης χείρων ο θόρυδος, και χείρω τὰ κύματα. Άλλα παρακάλει τὸν Δεσπότην ἡμῶν Χριστόν, ός οὐ τέχνη περιγίνεται χειμῶνος, άλλά υςύματι λύει την ζάλην. 'Αλλ' εί και πολλάκις παρεκάλεσας, και ούκ [668] είσηκούσθης, μή όλιγωρήσης τοιούτον γάρ έθος έχει ό φιλάνθρωπος θεός. Μή

a De epistola ad Cyriacum pluribus diximus in Monito. Πάλιν deest in omnibus mss. excepto Coisiiniano, qui hic habet καὶ σκεδάσω.

b Hæc est lectio Savilii; Montf. τὰ τ. ἐ. καταλαβόντα.

<sup>o</sup> Coisiin. ἐάλατταν ὁρῶ μαινομένην ἀπ' αὐτῆς. Infra idem, καὶ πρὸς τὴν ἀπορίαν τοῦ χειμῶνος ἀπορηθέντας. Porro cum hæc homilia in multis similis sit el quæ supra prima ad Olympiadem locatur, codicis Regii scriba hic multa ex eadem epistola de verbo ad verbum exscripsit usque ad illud, νεύστι μόνον καὶ πάντα ἐν μιᾳ καιροῦ λύεται ἐοπᾳ.

γάρ ούχ ήδύνατο έχείνους τούς τρείς παίδας λυτρώσασθαι, ίνα μή εἰς τὴν χάμινον τοῦ πυρὸς ἐμπέσωσιν; 'Αλλ' ότε ήχμαλωτεύθησαν, ότε είς βάρδαρον γώραν ἀπεβρίφηταν, καὶ τῆς πατρώας κληρονομίας έξέπεσον, και παρά πάντων ἀπεγνώσθησαν, και ούδὲν λοιπὸν οὐκ ἀπελίπετο, τότε Χριστὸς ὁ ἀληθινὸς Θεός ήμῶν τὴν θαυματοποιίαν εἰργάσατο, καὶ διεσχόρπισε τὸ πῦρ d. Mh φέρον γάρ την άρετην τῶν δικαίων τὸ πῦρ, ἐξεπήδησεν ἔξω, καὶ ἐνεπύρισεν οῦς εύρε περί την χάμινον των Χαλδαίων. Καὶ λοιπόν έχχλησία αύτοῖς ήν ή χάμινος, χαὶ πάσαν τὴν κτίσιν προσεκαλούντο, τά τε όρατά και τὰ άόρατα, άγγέλους και δυνάμεις, και ούτω πάντα συλλαδόμενοι Ελεγον Εύλογεῖτε, πάντα τὰ έργα Κυρίου, τὸν Κύpior. 'Οράς πως ή ύπομονή των δικαίων · καί τὸ πῦρ είς δρόσον μετέβαλε, καὶ τὸν τύραννον ἐδυσώπησε, χαλ χατά πάσης τῆς οἰχουμένης ἐχπέμπει γράμματα; Μέγας ο Θεός, φησί, Σεδράχ, Μισάχ, καί Άδδεναγώ. Καὶ ίδου πόσην ἀποτομίαν ἐνέθηχεν, εί τις λόγον εξπη κατ' αὐτῶν, τὸν οξκον αὐτοῦ ταμιεύεσθας. και τὰ ὑπάρχοντα αὐτοῦ διαρπάζεσθαι. Μὴ οὖν άθυμήσης, μηδε όλιγωρήσης. Και γάρ εγώ δτε εξηλαυνόμην άπο τῆς πόλεως, οὐδὲν τούτων οὐχ ἐφρόντιζον, άλλ' Ελεγον πρός έμαυτόν· Εί μέν βούλεται ή βασί-

d Coislin. ούδεν λοιπόν των δεινών ούα άπελίπετο... Θεός

ήμων άφνω τη θαυματοποιία διεσχόρπισε το πύρ.
• Duo mas ύπομονη των άγίων. Infra alius άποτομίων Εθηχε, alius ἀποτομίαν ἐχρήσατο.

CXXV.

# CYRIACO EPISCOPO EXSULANTI.

(Cucuso anno 404.)

Age, mœstitiæ tuæ ulcus rursus leniam, atque cogitationes eas, quæ banc nubem collegerunt, discutiam. Ecquid enim est, quod mœres atque animum dejicis? An quia gravis est tempestas, ac sævum naufragium, quod Ecclesiam occupavit? Hoc ipse quoque scio, nec ullus est, qui inficias ire possit: imo vero, si ita lubet, eorum quæ flunt imaginem tibi adumbrabo. Mare videmus ab imis usque gurgitibus revulsum, nautas gubernaculorum ac remorum loco manus genibus implicitas habentes, præque tempestatis magnitudine tanta consilii inopia laborantes, ut nec cælum, nec mare, nec terram cernant, verum sentes ac lamentantes in tabulatis jaceant. Atque in mari quidem ita evenire solet : nunc autem in nostro quoque mari gravior procella gravioresque fluctus excitantur. Verum fac Domino nostro Christo supplex sis, qui non arte tempestatem superat, sed nutu solo eam discutit. Quod si precibus ad eum adhibitis nonduni tamen exauditus es, ne clanguescas, animumque despondeas; hujusmodi namque benigni illius numinis mos est. Annon tres illos pueros a periculo subducere poterat, ac ne in ignis fornacem inciderent prohibere? At postquam captivi abducti, atque in barba-

PATROL. GR. LII.

rorum regionem abjecti, paternaque hereditate eversi. atque ab omnibus desperati sunt, nec jam ullum mali genus deerat, tum denique Christus, verus Deus noster, repente miraculum edidit, ignemque dissipavit. Ignis enim justorum virtutem minime ferens e fornace exsiliit, atque Chaldwos, quos circum fornacem nactus est, exussit (Dan. 3). Ac tum fornax ecclesiæ instar ipsis erat : atque res omnes conditas, tam quæ oculis cernuntur, quam quæ ab oculorum sensu remotæ sunt, hoc est angelos et virtutes accersebant. sicque omnia in unum complectentes, his verbis utebantur : Benedicite omnia opera Domini Domino (Dan. 3. 57). Videsne quomodo justorum patientia ignem in rorem commutavit, tyrannique animum ita inflexit, ut per universum orbem literas mitteret, ad hunc modum loquens: Magnus Deus Sidrack, Misach, et Abdenago (Dan. 3. 95)? Ac vide quam atrox supplicium constituit, si quis adversus ipsos aliquid contumeliose dixisset: nempe ut domus ipsius ac facultates omnes diriperentur (1bid. v. 96). Ne igitur animum demittas, ac desperatione frangaris. Nam nec ego, cum civitate pellerer, quidquam horum curabam, verum mecum

ipse ita loquebar (a): Si imperatrix me exsilio mulciare vult, exsulem sane : Domini est terra, et plenitudo ejus (Psal. 23. 1). Si serra de me supplicium capere cupit, dissecer: Hesaiam pro exemplo habeo. Si me in mare præcipitem dare vult, Jonæ recordor (Jonæ 1). Si in fornacem conjicere vult, tres pueros habeo, qui eodem supplicio affecti sunt (Dan. 3). Si seris objicere, Danielem, qui leonibus objectus est, mihi animo propono (Ibid. c. 6). Si lapidibus obruere vult, obruat: Stephanum habeo primum martyrem (Act. 7). Si caput meum accipere vult, accipiat : Joannem habeo (Marc. 6). Si facultates meas sumere, sumat: Nudus egressus sum de ventre matris meæ, nudus ctiam hinc abscedam (Job 1.21). Monet me his verbis Apostolus: Deus hominis personam non accipit; atque his rursum: Si adhuc hominibus placerem, Christi servus non essem (Gal. 2. 6. et 1. 10). Mihi etiam David arma subministrat, cum ait: Loquebar de testimoniis tuis in conspectu regum, et non confundebar (Psal. 118. 46). Multa adversum me struxerunt : aiuntque me post epulas quibusdam communionem impertiisse. Hoc si seci, de episcoporum libro nomen meum expungatur, nec in orthodoxæ fidei volumine scribatur, quoniam ecce si quidquam ejusmodi perpetravi, Christus e regno suo me abjiciat. Quod si mihi obstinata mente id objicere pergunt, Paulum etiam de dignitatis gradu dejiciant, qui cœnatus universam domum baptizavit (Act. 16); Domino item ipsi auctoritatem abrogent, qui apostolis post cœnam communionem dedit. Quia me quoque cum mulicre concubuisse criminantur. Exuite corpus meum, et membrorum meorum morufficationem reperietis. Verum ad hæc omnia facienda livore adducti sunt. At idne omnino, Cyriace frater, animum tuum discruciat, quod illi qui me ex urbe expulerant, in foro libere volitant, ingensque stipatorum grex eos a tergo sequitur? Verum recordare Lazari et divitis illius (Luc. 16): annon ille in hoc avo calamitosus fuit, hic autem voluptatibus ac luxu diffluxit? Quidnam porro illi paupertas detrimenti attulit? Annon ut pugil ac victor in Abrahæ sinum delatus est? Quidnam rursum huic, qui in purpura et bysso requiescebat, opes profüerunt? Ubi lictores? ubi satellites? ubi equi aureis frenis insignes? ubi parasiti, et regia mensa? Annon tamquam latro vinctus in monumentum abducebatur, nudam animain e mundo . efferens: atque inani voce clamabat, Pater Abraham. mitte Lazarum, ut intingat extremum digiti sui in aquam, et refrigeret linguam meam, quia crucior in hac flamma (Luc. 16. 24)? Quid patrem Abrahamum vocas, cujus vitam non imitatus es? Ille neminem non domo excipiebat : tu ne unius quidem pauperis curam gessisti. Nec vero est quod lugeamus ac collacrymemus, quod is , qui tantis opibus præditus erat , aquæ guttam non est consequutus. Quoniam enim micas pauperi minime largitus est, ideirco ne guttam quidem aquæ accipit. Iliemis tempore misericordiæ sementem non fecit, ac proinde ne æstate quidem messem fecit. Quin

(a) His similia habes supra in Homilia antequam fret in exsilium, itemque in quadam epistolarum ad Olympiadem.

hoc quoque certo consilio a Domino actum est, ut impiorum pœna, et justorum requies, e regione sitte sint: nimirum ut sese ipsi mutuo prospiciant atque agnoscant. Tunc enim quilibet martyr tyrannum suum agnoscet, atque item quilibet tyrannus martyrem eum, quem cruciatu affecit. Nec vero hæc a me dico: audi enim quid Sapientia dicat: Tunc stabit justus in magna constantia adversus eos, qui se angustiaverunt (Sap. 5. 1). Nam quemadmodum is qui fervente sole iter facit, ac siti flagrat, cum limpidum fontem nactus est, ac bibere prohibetur, magno dolore afficitur; aut rursum quemadmodum cum quispiam ingenti same affectus, mensæ omni eduliorum genere confertæ assidet, cæterum a potentiore quodam impeditur, ne mensam attingat, ac cibis fruatur, gravem dolorem et cruciatum sentit, quod cum mensæ accumbat, epulis tamen gaudere, vel fonti assidens aqua frui nequeat : eodem modo in judicii die impii sanctos viros lætos atque hilares conspicient, nec tamen ipsis regia mensa frui concedetur. Nam etiam Deus, cum de Adamo supplicium sumere vellet, hoc fecit, ut ipse e paradisi regione terram coleret : quo videlicet in singulos dies ac singulas horas jucundum illum et expetendum locum, unde excesserat, prospiciens, perpetuum animo dolorem hauriret. Quod si hic etiam nobis mutuo congressu frui non licuit, at nemo illic obstabit, quin tum una degamus, eosque, a quibus in exsilium ejecti sumus, videamus, ut Lazarus divitem, ct martyres tyrannos. Ac proinde animum ne desponde, verum hanc prophetæ vocem in memoriam revoca: Nolite timere opprobrium hominum, et contemptum corum ne metuatis : sicut enim lana a tinea rodentur, et sicut vestimentum veterascent (Isai. 51. 7. 8). Illud ctiam animadverte, quomodo Dominus, hoc est is qui mundum continct, statim ab incunabulis exagitabatur, atque in barbarorum terram ejiciebatur : quo nos scilicet exemplo suo moneret, ne in tentationibus animis frangamur. Salvatoris passio tibi in animo versetur, nompe quot contumeliis ipse nostra causa affectus sit. Alii enim eum Samaritanum vocabant, alii arreptitium, et hellumem, et falsum prophetam. Aiebant enim : Ecce homo vorax et potator vini (Luc. 7. 34), et: In principe damoniorum ejecit dæmonia (Matth. 9. 34). Quid cum eum ducebant ut præcipitio necarent, et cum ipsius faciem conspuebant? quid cum chlamydem ipsi imponebant, ac spinis ipsum coronabant, atque ad ipsius pedes ludibrii causa se abjiciebant. nec ullum irrisionis genus in eo prætermittebant? quid cum alapis ipsum cædebant? cum acetum et fei bibendum ei dabant? cum arundine ipsius caput fericbant? cum sanguinarii illi canes eum huc atque illuc trahebant? quid cum ad mortem nudus ducebatur, omnesque discipuli eum deseruerant, atque unus ex ipsis cum prodiderat, alter negaverat; alii fugam inierant, solus ipse in media illa turba nudus stabat? (festus quippe dies erat, omnes tunc in unum cogens ;) quid, cum taniquam nocens et facinorosus inter facinorosos cruci affigebatur, ac posteaquam e cruce demissus est, tamdiu inhumatus jacuit, quoad, ut sepulλεισα έξορίσαι, έξορίση με · Τοῦ Κυρίου ή τῆ, καί τὸ πλήρωμα αὐτῆς. Καὶ εί βούλεται πρίσαι, πρίση με τον Ήσαταν έχω υπογραμμόν. Εί θέλει είς το πέλαγος άχοντίσαι με, τον Ίωναν ύπομιμνήσχομαι. Εί με θέλει είς χάμινον έμδαλείν, τούς τρείς παίδας έχω τοῦτο πεπονθότας. Εί με θέλει τοῖς θηρίοις βαλείν, τον Δανιήλ εν λάχχω τοίς λέουσι βεδλημένον ύπομιμνήσχομαι. Εί θέλει με λιθάσαι, λιθάση με τον Στέφανον έχω τον πρωτομάρτυρα. Εί θέλει την κεφαλήν μου λαδείν, λάδη · έχω 'Ιωάννην τον Βαπτιστήν. Εί θέλει τὰ ὑπάρχοντά μου λαδεῖν, λάδη αὐτά: Γυμνός έξηλθον έκ κοιλίας μητέρος μου, γυμνός και άπελεύσομαι. Έμοι παραινεί ό Απόστολος. Πρόσωπον άνθρώπου ο Θεός οὐ λαμδάνει καὶ, Εὶ ἔτι, φησίν, ἀνθρώποις ήρεσκον, Χριστοῦ δοῦ**λος ούκ αν ήμην. Καὶ ὁ Δαυῖδ καθοπλίζει με λέγων,** Eldlovr er tois paptuplois σου erartlor βaσιλέων, και ούκ ήσχυνόμην. Πολλά κατ' έμου έσχευάσαντο, χαλ λέγουσιν, ὅτι τινὰς ἐχοινώνησα μετά τὸ φαγείν αὐτούς. Καὶ εί μὲν τοῦτο ἐποίησα, έξαλειφθείη το δνομά μου έχ της βίδλου των έπισκόπων, καὶ μή γραφείη ἐν τῇ βίδλφ τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, δτι ίδου έαν τοιούτον ε έγω ξπραξα, και άποδαλεί με Χριστός έχ της βασιλείας αύτου. El δè άπαξ και τουτό μοι λέγουσι, και φιλονεικούσι, καθελέτωσαν και τον Παυλον, ος μετά το δειπνήσαι ολόχληρον τον οίχον εδάπτισε. καθελέτωσαν καί αύτον τον Κύριον, ος μετά το δειπνήσαι τοίς άποστόλοις την χοινωνίαν ξόωχε. Λέγουσιν, ότι μετά γυναικός ἐκοιμήθην. 'Αποδύσατέ μου 'το [669] σῶμα, καὶ εὐρήσετε τὴν νέκρωσιν τῶν μελῶν μου. 'Αλλά ταύτα πάντα διά τὸν φθόνον ἐποίησαν. 'Αλλά πάντως λυπή, άδελφε Κυριαχέ, ότι έχεινοι οἱ ήμᾶς εξορίσαντες επί τῆς ἀγορᾶς παρρησιάζονται, και πλῆθος άχολουθεί δορυφόρων αύτοις; 'Αλλά πάλιν ὑπομνήσθητι τον πλούσιον και τον Λάζαρον, ποίος μέν έν τῷ νῦν αἰῶνι ἐθλίδη, ποίος δὲ ἀπήλαυσε. Τί ἔδλαψεν αύτον ή πενία; Ούγι ο άθλητής και νικητής είς τούς χόλπους 'Αδραάμ άπηνέχθη; Τί δὲ ώφέλησεν ἐχείνον ό πλούτος τον έν πορφύρα και βύσσφ άναπαυόμενον; Ποῦ οἱ ραβδοῦχοι; ποῦ οἱ δορυφόροι; ποῦ οἱ γρυσοχάλινοι ίπποι; ποῦ οἱ παράσιτοι, καὶ ἡ βασιλική τράπεζα; Ούχλ ώς ληστής δεδεμένος άπήγετο εν τῷ μνήματι, γυμνήν την ψυχήν έχ τοῦ χόσμου έχφέρων, και κράζει κενή τή φωνή, Πάτερ Άδραάμ, πέμψον Λάζαρον, Ira βρέξη τὸ ἄκρον τοῦ δακτύλου αὐτοῦ, καὶ καταψύξη την γλώτταν μου, διότι δεινώς dsorηγανίζομαι; Τί πατέρα χαλείς τον 'Αδραάμ, οδ τὸν βίον ούχ ἐμιμήσω; Ἐχεῖνος πάντα άνθρωπον εἰς τὸν οἶχον αὐτοῦ ἐξένιζεν, σὸ δὲ ἐνὸς πτωχοῦ φροντίδα ούχ έποιήσω. Ούχ έστι πενθήσαι καλ κλαύσαι, ότι ό ποσούτον πλούτον έχων, σταγόνος ύδατος άξιος ούχ εγένετο. Έπειδη γάρ ψιχίων ού μετέδωκε τῷ πτωχῷ, σταγόνα υδατος ου λαμδάνει. Τῷ γειμῶνι ουκ ἔσπειρεν έλεος · ήλθε το θέρος, και ούκ εθέρισε. Και τοῦτο του Δεσπότου οίκονομία, ότι έξ έναντίας έποίησε την χόλασιν τοίς ἀσεδέσι, και την άνάπαυσιν τοίς δικαίοις,

ένα βλέπωσιν άλλήλους, και άλλήλους γνωρίζωσι. Και γάρ έχαστος τότε μάρτυς τον ίδιον τύραννον έπιγνώσεται, καὶ ἔκαστος τύραννος τὸν ίδιον μάρτυρα, ον εκόλασε. Και ούκ εμά τὰ ρήματα . ἄκουσον τῆς Σοφίας λεγούσης. Τότε έν πολλή παρέησια στήσεται ο δίχαιος χατά πρόσωπον των θλιψάντων αὐτόν. "Ωσπερ γάρ δδοιπόρος εν καύματι περιπατων, ήνίχα ευρη χαθαράν πηγήν τη δίψη φλεγόμενος, καὶ πολλῷ τῷ λιμῷ συνεχόμενος παρακαθέζηται τραπέζη έχούση παντοία τὰ ἐδέσματα, παρά τινος δὲ δυνατωτέρου χωλύηται μη ἄψασθαι τῆς τραπέζης, μηδε ἀπολαῦσαι τῶν εδεσμάτων, σφοδράν έχει την όδύνην και την κόλασιν, δτι τη τραπέζη παρακαθέζεται, χαλ τῶν βρωμάτων ἀπολαῦσαι οὐ δύναται, χαλ ό τη πηγή παρακαθεζόμενος, τοῦ ϋδατος ἀπολαῦσαι ού δύναται · ούτως εν τη ήμέρα της χρίσεως, βλέπουσι τους άγίους ευφραινομένους οι άσεδείς, και τῆς βασιλικής ο τραπέζης ἀπολαῦσαι οὐ δύνανται. Καὶ γάρ τὸν 'Αδάμ ὁ Θεὸς κολάσαι βουλόμενος, ἐποίησεν αύτον εξ εναντίας του παραδείσου εργάζεσθαι την γην, ενα καθ' ἐκάστην ἡμέραν καὶ ῶραν βλέπων έχεινο το ποθητόν χωρίον, δθεν έξῆλθεν, ἔχῃ πάντοτε την όδύνην εν τη ψυχή. Εί δε και ώδε άλληλοις μη συντύχωμεν, άλλ' έχει ούδεις ό χωλύων ήμας τότε μετ' άλλήλων διάγειν [670] καλ όφόμεθα τους έξορίσαντας ήμας, ώσπερ ο Λάζαρος τον πλούσιον, καλ οί μάρτυρες τοὺς τυράννους. Μή οὖν ἀθύμει, άλλὰ μνημόνευε του προφήτου λέγοντος. Μυπτηρισμόν drθρώπων μη φοβεῖσθε, και τῷ φαυλισμῷ αὐτῶν μη ήττασθε ωσπερ γαρ έριον υπό σητός, ουτω βρωθήσονται, καὶ ὡς ἰμάτιον παλαιωθήσονται. Κατανόησον δὲ τὸν Δεσπότην, πῶς εὐθὺς ἀπὸ τῶν σπαργάνων εδιώχετο, χαι είς βάρδαρον γῆν ἀπερρίπτετο, ό τὸν κόσμον κατέχων, τύπος ἡμῖν γενόμενος του μή έχχαχείν έν τοίς πειρασμοίς. 'Ανάμνησαι τό πάθος τοῦ Σωτήρος, όσας ὕδρεις δι' ήμας ὑπέμεινεν. Οἱ μὲν γὰρ αὐτὸν Σαμαρείτην ἐχάλουν, οἱ δὲ δαιμονιώντα και γαστρίμαργον και ψευδοπροφήτην. Λέγουσι γάρ· 'Ιδού ἄνθρωπος φάγος και οινοπότης, χαλ, ότι Έν τῷ ἄρχοντι τῶν δαιμονίων ἐκβάλλει τά δαιμόνια. Τί δὲ ὅτε ἡγον αὐτὸν χρημνίσαι, χαὶ ότε είς τὸ πρόσωπον αὐτοῦ ἐνέπτυον; τί δὲ ὅτε τὴν γλαμύδα αὐτῷ περιετίθουν, καὶ ότε ἀκάνθαις αὐτὸν έστεφάνουν, καὶ προσέπιπτον αὐτῷ ἐμπαίζοντες, καὶ παν είδος χλεύης αὐτῷ ἐπάγοντες, τί δὲ ὅτε ραπίσματα αὐτῷ ἐδίδουν; ε ὅτε ὅξος καὶ τὴν χολὴν αὐτὸν ἐπότιζον; ὅτε τῷ καλάμφ τὴν κεφαλὴν αὐτοῦ ἔτυπτον, και ότε περιήγον αύτον οι αιμοδόροι έκεινοι χύνες; τί δε ότε επί το πάθος ήγετο γυμνός, χαί πάντες αύτον κατέλιπον οι μαθηταί, και ο είς μέν αύτον προέδωκεν, είς δὲ ήρνήσατο, οἱ δὲ άλλοι ἐδραπέτευσαν, και μόνος είστήκει γυμνός εν μέσφ τῶν δχλων έχείνων; έορτη γάρ ην ή απαντας συνάγουσα τότε. και ότε ώς πονηρόν εν μέσω κακούργων αύτον ἐσταύρωσαν, καὶ ἄταφος ἐκρέματο, καὶ οῦτε κατήνεγ-

<sup>\*</sup> Duo mas. δτι οὐδὶν τοιοῦτον.

b Coisiin. βλέπουσι μὶν τοὺς ἀγίους εὐφρ.... τῆς δὲ βαστλ.
<sup>c</sup> Hæc in Reg. uno et in Coisiin. permistim posits sunt.

καν αύτον άπο τοῦ σταυροῦ, ἔως οὖ τις αὐτον ἐξητήσατο, ίνα αὐτὸν θάψη; Μνήσθητι ὅτι ταφῆς οὐκ ήξιώθη, καὶ ὅτι ψόγον πονηρὸν κατ' αὐτοῦ ἀπεφήναντο, καὶ ὅτι οἱ μαθηταὶ αὐτοῦ ἔκλεψαν αὐτὸν, καὶ ούκ ανέστη. Υπομνήσθητι δε και τους αποστόλους, ότι πανταχόθεν έδιώχοντο, καλ κατεκρύπτοντο, έν ταίς πόλεσι μήν δυνάμενοι φανήναι πως ό Πέτρος παρά Σίμωνι τῷ βυρσεί κατεκρύπτετο, καὶ ὁ Παῦλος παρά τη πορφυροπώλιδι γυναικί, ότι ούκ είχον παρά τοίς πλουσίοις παρόησίαν. 'Αλλ' ὕστερον πάντα όμαλά έγένετο αύτοζς. Ούτω καλ νύν μή άθυμήσης. "Ηκουσα γάρ κάγὼ περί τοῦ λήρου ἐκείνου τοῦ ᾿Αρσακίου, ὄν ἐκάθισεν ή βασίλισσα ἐν τῷ θρόνῳ, ὅτι ἔθλιψε τοὺς άδελφούς όλους μή θέλεντας \* αύτῷ χοινωνῆσαι · πολλοί δὲ αὐτῶν δι' ἐμὲ καὶ ἐν τῆ φυλακῆ ἐναπέθανον. 'Ο γάρ προδατόσχημος έκεῖνος λύκος, ό σχήμα μέν Εχων επισκόπου, μοιχός δε ύπάρχων ιός γάρ ή γυνή μοιχαλίς χρηματίζει, ή ζώντος τοῦ ἀνδρὸς ἐτέρφ συναφθείσα ούτω καλ ούτος μοιχός έστιν, ού σαρκός, άλλά πνεύματος. ζώντος γάρ έμου ήρπασέ μου τόν θρόνον τῆς Ἐκκλησίας. Καὶ ταῦτά σοι ἐπέστειλα ἀπὸ Κουχουσού , όπου εχέλευσεν ήμας ή βασίλισσα έξορισθηνα». Πολλαλ δέ [671] θλίψεις κατά την όδον συνέδησαν ήμιν, άλλ' οὐδενὸς ἐφροντίσαμεν. "Uτε δὲ ήλθο- μεν πρὸς τὴν χώραν τῶν Καππαδόκων, καὶ ἐν τἢ Ταυροχιλιχία, πολλοί χοροί ήμιν ύπήντων πατέρων άγίων άνδρῶν, οὐ μὴν άλλὰ καὶ πλήθη μοναχῶν καὶ παρθένων, τάς άθανάτους πηγάς των δακρύων έκχέοντες. Καί Εχλαιον θεωρούντες ήμας εν τη εξορία απερχομένους, καλ Ελεγον πρός έαυτούς, Συνέφερεν ίνα ό ήλιος συνέστειλε τὰς ἀχτίνας αὐτοῦ, ἢ ἴνα τὸ στόμα Ἰωάννου εσιώπησε. Ταῦτά με εθορύβησε καὶ Εθλ:ψεν, επειδή Εδλεπον πάντας κλαίοντας περί έμου. Έπεὶ τῶν άλλων πάντων, όσα συνέξη μοι, φροντίδα ούχ ἐποίησα. Πάνυ δὲ ἡμᾶς ἐδεξιώσατο ὁ ἐπίσχοπος τῆς πόλεως ταύτης, και πολλήν άγάπην έδειξεν είς ήμας. ώστε, εί δυνατόν, καὶ τὸν θρόνον αὐτοῦ παρεχώρησεν ήμῖν, εί μή τὸν ὅρον ἐφυλάττομεν. Δέομαι οὖν καὶ ἀντιδολώ, και των γονάτων απτομαι των σων, απόρριψον το πένθος της άθυμίας σου, ύπερ ήμων μνείαν έχων πρός τον Θεόν, και άντιγράψαι ήμιν παρακλήθητι.

## ΡΚς. 'Ρουφίνφ πρεσδυτέςφ.

ΤΗλθεν είς ήμας, ότι πάλιν άνήφθη τὰ ἐν Φοινίκη κακά, και ή των Έλληνων η ύξηθη μανία, και πολλοί των μοναχων οι μεν επλήγησαν, οι δε και απέθανον. Διά τοῦτό σε μειζόνως ἐπείγω μετά πλείονος τοῦ τάχους άψασθαι της όδου, και στηναι έπι της παρατάξεως. Εὐ γάρ οίδα, ὅτι φανεὶς μόνον τροπώση τοὺς ύπεναντίους, καὶ εὐχῆ, καὶ ἐπιεικεία, καὶ καρτερία, και τη συνήθει κεχρημένος άνδρεία. και καταλύσεις αύτων την μανίαν, και τους μεθ' ήμων δντας άνακτή-

a Tres mss. τους άδελφους και τας παρθένους μή θελη-

ση, καὶ πολλά ἐργάση τὰ άγαθά. Μἡ τοίνον μέλλε, μηδε άναδάλλου, άλλά πλείονι κέχρησο τῷ τάχει, καὶ ταύτα τὰ ἀπαγγελθέντα προθυμότερόν σε ἐργαζέσθω. Ούδὲ γάρ εἰ οἰχίαν εἶδες ἀναπτομένην, ἀνεχώρησας αν, αλλά τότε και μειζόνως ἐπέθου, ώστε και προκαταλαδείν την φλόγα, και διά σαυτοῦ, και δι' ἐτέρων πάντα ἄν ἐποίησας ὑπὲρ τοῦ σδέσαι τὸ κακόν. Καὶ νῦν τοίνυν ἐπειδή τοιαύτη ἀνήφθη πυρά, ἀμελλητὶ τὰ αύτόθι καταλαδείν σπούδασον, καλ πάντως έσται τι χρηστόν, και πολλή τούτων διόρθωσις. Το μέν γάρ έν ήσυχία και γαλήνη, και μηδενός πολεμούντος, κατηχείν τινας και των τυχόντων έστίν το δε ούτω τοῦ διαδόλου μαινομένου, καὶ τῶν δαιμόνων ὁπλιζομένων, στήναι γενναίως, καλ έξαρπάσαι τοὺς μετ' έχείνου τεταγμένους των άνθρώπων, καλ τούς άλλους χωλύσαι είς τὰς ἐχείνου χείρας ἐμπεσείν, τούτο ἀνδρός γενναίου, τουτο νηφούσης ψυχής, τουτο τής σίζ διανοίας τῆς ὑψηλῆς, καὶ διεγηγερμένης, τοῦτο μυρίων στεφάνων άξιον, τοῦτο βραδείων ἀφάτων, τοῦτο ἀποστολικόν κατόρθωμα. Έννοήσας τοίνυν ὅτι ὁ καιρός ούτος εύδοχιμήσεώς σοι χαιρός έστι, χαλ μυρίας έμπορίας, καλ πραγματείας υπόθεσις, [672] ἄρπασον τοσούτον πλούτον, και πολλή ταχύτητι χρήσασθαι παρακλήθητι · και διά τάχους ήμιν επίστειλον, επειδάν άπαντήσης αὐτόθι. "Αν γάρ πυθώμεθα μύνον, ότι των δρων ε επέδης της Φοινίκης, αμέριμνοι λοιπόν έσμεν, άναπαυόμεθα, έν άδείς διάγομεν. Τά γάρ έξης ζομεν, ότι καθάπερ άριστεύς γενναίος, καλ άνδραγαθείν είδως, ούτως άπαντα επελεύση, τούς μέν χειμένους άνεγείρων, τούς δε έστῶτας έδράζων και πηγνύς, τούς δὲ πλανωμένους ἐπανάγων, καὶ τούς ἀπολωλότας ἀναζητῶν καὶ εὐρίσκων, ἄπασαν τοῦ διαδόλου συγκόπτων την φάλαγγα. Οίδα γάρ, οίδα σαφως τὸ ἄγρυπνόν σου τῆς ψυχῆς, τὸ μεμεριμνημένον τῆς διανοίας, τὸ συνετόν, τὸ ἐμμελὲς, τὸ προσηνές, τὸ ἀνδρείον, τὸ εῦτονου, τὸ χαρτεριχόν. Γράφε τοίνυν ήμιν συνεχώς, και πρίν ή την Φοινίκην ίδειν, άπὸ τῆς όδοῦ πυχνά πέμπων τὰ γράμματα, ἐπεὶ καὶ νῦν ἐθαύμασα πῶς τῶν περί τὸν κύριόν μου τὸν τιμιώτατον καλ εύλαδέστατον Θεόδοτον τὸν πρεσδύτερον παραγινομένων, ούκ ἐπέσταλκας. "Ιν' ούν μὴ πάλιν άλγωμεν, μή δεχόμενοι γράμματα τής σής τιμιώτητος, εί οἶόν τε ἢ, χαθ' ἐχάστην μονὴν πέμπε ἡμίν συνεχώς επιστολάς, ενα μανθάνωμεν πόσον τε προέχοψας τῆς όδοῦ, καὶ εἰ πλησίον γέγονας τῶν μερῶν έχείνων. Πάνυ γάρ μεριμνώμεν, και φροντίζομεν. καὶ βουλόμεθα ταῦτα καθ' ἐκάστην ἡμέραν μανθάνειν. Ταῦτ' οὖν είδὼς, χύριέ μου τιμιώτατε, χάρισαι ταύτην ήμιν μεγίστην την χάριν, και πρίν ή άπελθείν, και επειδάν άπελθης, συνεχείς πέμπων επιστολάς, και πάντα ήμιν δηλών, ίνα έάν μέν κατορθώματα ξ, χαίρωμεν, καλ εύφραινώμεθα άν δε κωλύματα,

σάσας.

b Edit. ἀπὸ Κουχουσοῦ τῆς Κιλικίας. Edit. Savil., ἀπὸ τῶν Κουχουσῶν. In duobus mss. τῆς Κιλιχίας deest. Infra Coislin. τῶν Καππαδόχων, καὶ ἐν τῷ Ταύρφ τῆς Κιλικίας yesoi fuiv.

Duo mss. ότι των όρίων.

tura donaretur, a quodam postulatus est? Recordare eum funere non elatum esse, improbunque sermonemadversus eum disseminatum fuisse, nimirum eum a discipulis suis surreptum fuisse, nec resurrexisse (Matth. 28). In mentem veniant apostoli, qui et ipsi undecumque vexabantur, ac latebras quærebant, quod in urbibus palam versari non possent : quonam pacto Petrus apud Simonem coriarium delitescebat (Act. 9. 45), et Paulus apud mulierem purpurariam, quoniam de divitum erga se animo dubitabant ( Ibid. 16. 15). At postca omnia ipsis plana et facilia fuerunt. Ad eumdem igitur modum tu quoque animum ne dejicias. Allatum autem ad me est de deliro illo Arsacio, quem Imperatrix in throno collocavit, eum fratres eos omnes, qui 1 cum ipso communicare recusabant, afflixisse : et multos ex ipsis mei causa in vinculis diem vitæ extremum clausisse. Siquidem lupus ille, ovis speciem præ se ferens, etsi episcopi larvam gerat, adulter tamen est. Ut enim mulier adultera vocatur quæ vivente viro alteri nubit : eodem modo hic quoque adulter est, non carnis, sed spiritus: me enim vivente Ecclesiæ thronum invasit. Atque hac tibi c Cucuso a scripsi, quo videlicet Imperatrix ablegari me jussit. Multæ porro mihi in via calamitates contigerunt : verum nibil ejusmodi mihi curæ fuit. Ut autem in Cappadociam, atque etiam in Tauro-Ciliciam venimus, magno agmine sancti patres, ac monachi, et virgines obviam nobis prodibant, infinitam lacrymarum vim profundentes. Cumque nos in exsilium abeuntes cernerent, in fletus prorumpebant, hisque inter se verbis utebantur: Satius fuisset solem radios suos subtrahere, quam Joannis os conticere. Hæc me perturbabant ac premebant, quoniam omnes mea causa pterantes intuebar. Nam cætera omnia, quæ mihi oborta sunt, nulla me cura affecerunt. At vero urbis hujusce episcopus perquam humaniter nos excepit, tantamque erga nos caritatem præ se tulit, ut etiam, si fleri potuisset, throno quoque suo nobis cessurus fuerit, nisi nobis cavendum fuisset, ne præscriptum limitem excederemus. Quamobrem te rogo, ac velut genibus tuis advolutus obtestor, ut mœrorem et luctum abjicias, ae pre nobis apud Deum memor sis, nobisque rescribas.

#### CXXVI. Rufino presbytero. (Cucuso anno 406.)

Phœniciæ mala rursum exarsisse, ac gentilium furorem auctum esso accepi: compluresque monachos
partim vulneribus affectos esse, partim etiam mortem
obiisse. Ideo majorem in modum te urgeo, ut quam
celerrime te ad iter accingas, atque in acie stes.
Certum enim habeo fore, ut si preces, et lenitatem,
et mansuetudinem, et tolerantiam, et patientiam,
camque quam soles animi fortitudinem adhibueris,
vel aspectu solo adversarios in fugam conjicias, ipso-

1 Eum fratres et virgines quæ.

rumque furorem exstinguas, atque corum qui nostinis partes tuentur animos recrees, multaque bona efficias. Quare ne cuncteris, nec procrastines; sed majori celeritate utaris, teque hæc, quæ a me commemorata sunt, alacriorem reddant. Etenim si conflagrantem domuni vidisses, non profecto recessisses, verum majorem etiam festinationem adhibuisses, quo flammain anteverteres, atque tum per te, tum per alios, quidvis egisses, ut malum exstingueres. Eodem ergo modo nunc quoque, quoniam bujusmodi incendium excitatum est, fac sine ulla mora illuc proficisci matures: atque omnino aliquid læti continget, magnumque his incommodis remedium afferetur. Sane, cum omnia quieta et tranquilla sunt, nec quisquam est qui bellum inferat, nonnullos ad pietatem erudire cujuslibet hominis est: at cum diabolus ita surit, ac dæmones arma induunt, forti animo stare, atque ct cos qui ab illius partibus stant, cripere, et cæteros, ne in illius manus incidant, impedire, hoc strenui viri est, hoc animi vigilantis, hoc sublimis ture et experrectæ mentis, hoc sexcentis coronis ac præmiis omni sermone præstantioribus dignum, hoc denique apostolicum facinus. Illud igitur cum animo tuo reputans, tempus istud adipiscendæ gloriæ tibi occasionem, atque infiniti quæstus et emolumenti materiam esse,. cura, obsecro, ut tantas opes arripias, ingentique celeritate utaris: atque quam primum illuc veneris, ad nos scribas. Nam si vel hoc audierimus, te Phœniciæ fines attigisse, jam sine cura erimus, requiesecmus, in securitate degemus. Nam quæ hinc consequentur scimus: nimirum ut generosus ac rei bellicæ peritus imperator, sie tu omnia peragrabis, jacentes excitans, stantes confirmans et constabiliens, errantes in viam reducens, perditos requirens et inveniens, universas diaboli copias concidens. Est enim mihi perspecta, mihi, inquam, perspecta est animi tui vigilantia, mentis tuæ cura et sollicitudo, sagacitas, concinnitas, comitas, fortitudo, robur, constantia. Quare quam sæpissime velim ad nos scribas : atque etiam, priusquam in Phæniciam perveneris, ex itinere frequentes ad nos literas mittas, siquidem nune quoque miratus sum te, cum dominus meus reverendissimus ac religiosissimus Theodotus presbyter huc venit, nihil ad nos literarum dedisse. Quocirca ne rursus eo nomino dolorem concipiamus, quod nullas abs te literas accipiamus, si fleri potest, ex singulis etiam mansionibus (a) ad nos scribe, ut quantum viæ processeris, et num jam ab iis oris haud procul sis, intelligameis. In magna enim cura et sollicitudine sumus: atque hare quotidie scire cupimus. Quæ cum noris, reverendis. sime domine, hoc mihi pro summo beneficio concede, ut ante discessum tuum, atque etiam post discessum, crebras literas mittas, curesque ut omnia sciamus: quo si res prosperum cursum teneant, gaudio ac voluptate afficiamur: sin autem impedimenta

686

(a) Græce, zat' iztorny porty. Movet in Itinerario Autonim passim, in aliisque libris Mansiones vocantur, erantque ctationes et diversoria in vicis publicis constituta, ubi divertebatur. Athanasius in Apologia de Fuga dicit in itinera Alexandria Antiochiam 36 mansiones esse.

<sup>\*</sup> Edit., e Cucuso Ciliciæ. Edit. Savil., e Cucusis. In duobus Mss. vox, Ciliciæ, deest. Certe Cucusum non omnes Ciliciæ esse encebant. Si vera sit borum cadicum lectio, et veram utique puto, tunc levatur supra memorata in Monito difficultas. Athanasius illam in Cappadocia locat in Historia Arianoumn ad Monachos p. 348.

objiciantur, omni ratione ac studio ea de medio tollere nitamur. Neque enim ante conquiescemus, quam et per nos, et per alios, si sieri possit, hoc effecerimus, etiamsi millies vel in urbem Constantinopolitanam mittere necesse sit, quo omnia tibi valde prona reddamus; ne id quidem facere recusabimus. Hæc igitur cum tibi nota sint, qua tui muneris sunt nobis præsta, vigilantiam ac diligentiam. Quod si fratres etiam mitti oportere putes, id quoque fac sciam. De sanctorum vero martyrum reliquiis sine cura esto: confestim enim religiosissimum dominum meum presbyterum Terentium ad dominum meum piissimum Otreium (a) Arabissi episcopum misi. Nam ipse et multas et minime dubias habet, quas paucis diebus in Phœniciam ad te mittemus. Quare da operam, ne officio tuo ulla ex parte desis. Nam quæ nostri muneris sunt, quanta cum animi promptitudine præstemus, vides. Festina itaque, ut ante hiemem ecclesias, quæ sine tecto sunt, perficere queas.

# CXXVII. Polybio. (Anno, ut putatur, 406.)

Alius fortasse intolerandum hujus regionis frigus. vastam loci solitudinem, acerbissimum denique morbum (hinc enim in morbum incidimus) luxisset ac deplorasset : ego autem his omissis disjunctionem vestram lugeo, quæ mibi et solitudine, et morbo, et hieme est acerbior. Quam acerbitatem hiems quoque mihi auxit. Nam quod unum molestissimæ disjunctionis solatium suppetebat, hoc est ut vobiscum per literas colloquerer, hoc quoque hiems exorta mihi ademit: ut quæ ob ingentem nivis vim vias intercluscrit, ac neque aliunde quemquam huc venire, ac nobiscum congredi, neque item hinc excedere, atque ad vos proficisci sinat. Quod et ipsum hand minus. imo etiam magis Isaurorum terror efficit, nobisque solitudinem auget, omnes videlicet submovens, atque in sugam conjiciens, exsulesque reddens. Neque enim jam quisquam ullus est qui domi manere audeat : verum unusquisque relictis ædibus suis profugit. Atque urbes quidem, parietes et tecta nunc sunt: præruptæ autem voragines et sylvæ, urbes. Quemadmodum enim truculentæ feræ, ut pardi ac leones . tutiorem urbibus solitudinem sibi esse existimant: sic etiam homines, qui Armeniam incolimus, quotidie ex aliis atque aliis locis in alia atque alia loca migrare cogimur, vitam Hamaxobiorum et Nomadum agentes, nec usquam fidenti animo consistentes: usque adeo hic omnia tumultu et perturbatione plena sunt. Etenim illi alios adventu suo jugulant. exurunt, atque ex liberis servos efficiunt : alios autem sparso rumore in fugam vertunt, atque urbibus pellunt, imo, ut, rectius loquar, occidunt. Quotquot enim adolescentes mediis etiam plerumque noctibus, ac frigore omnia obdurante, repente domo profugere coacti sunt, metu rumoris eos fumi instar abigente, atque ad mortem oppetendam ne Isaurico quidem gladio opus habuerunt, verum in nive obrigescentes cxtremum spiritum ediderunt: quæque ipsis fugiendæ

(a) Nemoratur et alius Otreius episcopus Melitinæ apud Socratem, lib. 5, cap. 8, et apud souom., lib. 6, cap. 12, et lib. 7. cap. 9.

mortis causa fuerat, eadem illis acerbissima mortis causa fuit : en quo statu res nostræ sint. Quæ quidem non diximus, ut te in mœrorem conjiciamus (scio quippe hæc tibi dolori fore), verum ut diaturni silen tii nostri causam aperiamus, quidque causse fuerit cur sero ac tarde ad te scripserimus. Ita enim ab omnibus relicti sumus, ut nec aliquem, qui istuc proficisceretur, nancisci potuerimus, verum nobis presbyterum contubernalem nostrum excitare, atque ad te mittere necesse fuerit. Quapropter cum eum, ut te dignum est, exceperis, celeriter ad nos remitte, qui de tua valetudine læta nobis nuntiet. Scis enim quanto nobis studio sit hoc scire.

# CXXVIII. Mariniano 1 (Arabisso anno 406.)

Cæteris omnibus mortalibus hoc nomine ver jucundum et suave est, quod terræ faciem floribus exornat atque in prata convertit : mihi autem eam ob causam , quia magnam mihi facultatem præbet cum familiaribus meis per literas versandi. Ac quidem oculis vos coram perspicere cuperem : quoniam autem id minime licet, quod licet promptissimo animo facio, ut vobiscum per literas colloquar. Nec vero nautæ ac remiges pari animi voluptate maris terga sulcant, cum illa anni tempestas exorta est, atque ego calamum et chartam et atramentum in manus sumo, cum ad vos scripturus sum. Etenim hiemis tempore, cum omnia frigore concrescerent, atque incredibilis quædam vis nivium omnes vias intercluderet, nec quispiam aliunde ad nos venire, nec rursus binc alio proficisci sustinebat. Ea de causa nos hujus loci domunculis, quemadmodum carcere inclusi, atque tabellariorum penuria, non secus ac quibusdam linguæ catenis, vincti, quamlibet inviti, diuturno silentio utebamur. Posteaquam autem tempus jam itinera patefecit, nobisque linguæ vinculum fregit, prosbyterum eum, quicum mihi vitæ consuetudo est, hinc ad vos misimus, ut qua valetudine sitis, intelligamus. Cum igitur hunc, ut te, domine mi summopere admirande, dignum est, susceperis, atque, pro eo atque caritas tua postulat, perspexeris; cum ad nos redibit, velim de tua valetudine nos certiores facias. Seis enim quam de ea aliquid seire studeamus. CXXIX. Marciano et Marcellino 2 (Cucuso anno 404.)

Quam præclarum hoc par vestrum est, quamque nobis carum : non modo naturæ lege, sed etiam acerrimi amoris catena colligatum! Ob idque de amicitia vestra gloriamur, et exsultamus, coramque vobiscum congredi, ac vos videre cupimus. Quoniam autem id nunc minime licet, quod licet facimus, sæpe scribimus, vestri memores perpetuo sumus, animo vos, quocumque in loco simus, circumferimus, ac ne ob itineris quidem longinquitatem a vestra suavitate ullo pacto disjungimur. Hujusmodi quippe caritatis penna est, ut et viam omnem et intervallum omne facile trajiciat, nec ullum incommodum șit,

Græce Μαρινιανῷ Vatic., Reg. et Cujacii Codex teste
 Frontone Ducæo. Quamobrem, Mariniano, ponendum
 duximus. Edit., Mariano (Μαριανῷ).
 Juxta Vatic. et Fabric. scribendum est, Marcelliano.

παντί τρόπφ, και πάση σπουδή πειρώμεθα αὐτά ἀνελείν. Ο γάρ ήσυχάσομεν και δι' έαυτων, και δι' έτέρου, ων αν οίόν τε ή, τουτο ποιούντες, καν μυριάκις και είς την Κωνσταντινούπολιν άποστείλαι δέη, ώστε πολλήν σοι γενέσθαι την εύχολίαν, ούδε τούτο παραιτησόμεθα. Ταῦτ' οὖν εἰδὼς, τὰ παρὰ σαυτοῦ πάρεγε ήμεν, την άγρυπνίαν, και την οπουδήν. Κάν άδελφούς δεήση άποσταλήναι, και τούτο δήλωσον ήμεν. Και σῶν λειψάνων δὲ ἔνεχεν τῶν ἀγίων μαρτύρων ἀμέριμνος έσο καλ γάρ εύθέως άπέστειλα τον χύριόν μου τον εύλαδέστατον πρεσδύτερον τον Τερέντιον πρός τον κύρων μου τον εύλαδέστατον επίσχοπον 'Οτρήζον τον Άραδισσού . Αύτος γάρ έχει καλ άναμφισδήτητα, και πολλά, και είσω όλίγων ήμερου άποστελουμέν σοι ταύτα είς την Φοινίκην. Μηδέν τοίνυν έλλιμπανέσθω τῶν παρά τῆς σῆς τιμιότητος. Τὰ γὰρ παρ' ήμων όρξε μεθ' όσης πεπλήρωται της προθυμίας. Σπεύσον, ΐνα πρό του γειμώνος δυνηθής τάς άστέγους b έχχλησίας άπαρτίσαι.

# [673] PKZ. Πολυβίφ.

\*Αλλος μέν ἄν τις τὸν ἀφόρητον χρυμὸν τὸν ἐνταῦθα, την πολλην έρημίαν του χωρίου, την χαλεπωτάτην άρρωστίαν (και γάρ και άρρωστία έντεῦθεν περιπεπτώχαμεν) άπωδύρατο αν, καὶ ἐθρήνησεν ἐγὼ δὲ ταῦτα ἀφείς, τὸν χωρισμὸν ἀποδύρομαι ε τὸν ὑμέτερον, ο και έρημίας και νόσου και γειμώνος έμοι βαρύτερον. Καλ νῦν αὐτὸ χαλεπώτερον ή πρότερον ἐποίησεν ό χειμών. Καὶ γάρ ήν μόνην είχον παραμυθίαν τοῦ πιχροτάτου τούτου χωρισμοῦ, τὸ διὰ γραμμάτων ύμιν όμιλείν, και ταύτην έπελθών ήμας άφείλετο, τάς. όδους άποχλείσας τή πολλή της γιόνος φορά, και ούτε Εξωθεν παραγενέσθαι καλ συγγενέσθαι ήμίν, ούτε ένσεύθεν άναστηναι καλ άποδημήσαι πρός ύμας άφείς. Καὶ γῦν δὲ ούχ Ελαττον τῶν Ἰσαύρων ὁ φόδος, ἀλλά mel modde where to aire of touto muel, the epipular έπιτείνων, πάντας έλαύνων, φυγαδεύων, μετανάστας ποιών. Ούδελς γάρ οξαοι λοιπόν μένειν άνέχεται, άλλ' Σκαστος την έπυτοῦ καταλιπών άποπηδά. Καὶ αἰ μέν πόλεις είσι λοιπόν τοίχοι και δροφοι, αι δε φάραγγες και αι νάπαι πόλεις. Καθάπερ γάρ τὰ ἄγρια τῶν θηρίων, παρδάλεις και λέοντες, την Ερημον των οίκουπένων πόλεων ασφαλεστέραν αύτοις είναι νομίζει. ούτω δή και οι την Αρμενίαν οικούντες άνθρωποί, καί καθ' έκάστην ήμέραν τόπους έκ τόπων άναγκαζόμεθα μεταπηδάν, 'Αμαξοδίων και Νομάδων τινών βίον ζώντες και ούδαμοῦ στήναι θαρροῦντες. οῦτω πάντα τὰ ἐνταῦθα θορύδων γέμει και ταραχῆς. Και τούς μέν τη παρουσία σφάττουσι, καίουσι, δούλους άντ' έλευθέρων ποιούσι · τούς δέ τῆ φήμη δραπέτας έργάζονται καλ άπόλιδας, μάλλον δέ καλ άναιροῦσιν. Οσοι γάρ νέοι χομιδή εν μέση νυχτί πολλάχις καί κρυμφ πάντα πηγνύντι άθρόον τῆς οἰκίας ἐκπηδῆσαι ήναγκάσθησαν, ώσπερ τινός καπνού του φόδου τῆς

φήμης αὐτοὺς ἐλαύνοντος, οὐκ ἑδεήθησαν μαχαίρας Ίσαυρικής είς το καταλύσαι τον βίον, άλλ' έν τặ χιόνι παγέντες, ούτως ἀπέπνευσαν, και γέγονεν αύτοίς της του θανάτου φυγής ή πρόφασις θανάτου πρόφασις γαλεπωτάτου · έν τούτοις τὰ ἡμέτερα. Καὶ ταῦτα είρήχαμεν, ούχ ίνα σε λυπήσωμεν (εὖ γάρ οίδα δτι καθάψεται σου τὰ ειρημένα), άλλ' ΐνα την αιτίαν είπωμεν τῆς μακράς ταύτης σιγῆς, και τί δήποτε όψε και βραδέως επεστάλκαμεν. Ούτω γάρ πάντες ήμας απέλιπον, ώς μηδε εύρειν τινα τον εχείσε άφιχνούμενον, άλλ' άναγχασθηναι τόν συνόντα ήμιν πρεσδύτερον άναστησαι έντεῦθεν, καὶ πέμψαι πρὸς την υμετέραν θαυμασιότητα. Δεξάμενος τοίνυν αὐτὸν ως σοι πρέπον, ταχέως ήμιν ξχπεμψον εύαγγελιζόμενον την ύγειαν της σης έμμελείας. Οίσθα γάρ. δπως ήμιν περισπούδαστον τοῦτο μανθάνειν.

#### PKH. Mapırıarq.

Τοίς μέν άλλοις άπασιν άνθρώποις ήδυ το ξαρ, [674] δτι την δψιν της γης άνθεσι καλλωπίζει, και πάντα δείχνυσι λειμώνας εμοί δε, ότι και τοίς εθάσι τοίς έμοις συγγίνεσθαι διά γραμμάτων εύχολίαν παρέχει πολλήν. Έδουλόμην μέν γάρ και αύταις δψεσιν όμας θεωρείν : ἐπειδή δὲ τοῦτο ούχ ἔνι, ὅπερ ἔνι μετὰ πολλής ποιώ της προθυμίας, διά γραμμάτων υμίν όμιλών. Καὶ ούχ ούτω ναῦται καὶ πλωτῆρες μεθ' ἡδονῆς τὰ θαλάττια τέμνουσι νῶτα, ἐχείνης τοῦ ἔτους τῆς ώρας έπιστάσης, ώς έγὼ χάλαμον, χαὶ χάρτην, χαὶ μέλαν μεταχειρίζομαι, μέλλων ἐπιστέλλειν ὑμῶν τῆ έμμελεία. Παρά μέν γάρ τον τοῦ χειμώνος καιρόν. τοῦ χρυμοῦ πάντα πηγνύντος, καὶ τῆς ἀφάτου χιόνος σάς όδους άποτειχιζούσης, ούτε έξωθέν τις ήμιν έπιχωριάζειν ήνείχετο, ούτε έντεῦθεν άναστῆναι. Διόπερ και ήμεζς, καθάπερ εν δεσμωτηρίφ, τοζς ένταῦθα δωματίοις χαθειργμένοι, χαλ ώσπερ τινλ γλωσσοπέδη κατεχόμενοι, τή των γραμματηφόρων ἀπορία, καὶ ακοντες την μακράν εσιγήσαμεν σιγήν. Έπειδη δε λοιπόν ανέφξε τας λεωφόρους τῆς όδοιπορίας ό καιρός. και ήμιν τὰ δεσμά τῆς γλώττης έλυσε, τὸν σὺν ήμιν πρεσδύτερον έντεῦθεν άναστήσαντες, άπεστάλχαμεν πρός την ύμετέραν εύγένειαν, είσόμενοι τὰ περί τῆς ύγείας ύμῶν. Δεξάμενος τοίνυν αύτὸν, δέσποτά μου θαυμασιώτατε, χαθώς σοι πρέπον έστὶ, χαὶ ἰδὼν μετά τῆς σοὶ πρεπούσης ἀγάπης, ἡνίχα ἄν ἐπανίη, τὰ περὶ της ύγιείας σου δηλώσαι ήμιν παρακλήθητι. Θίσθα γάρ όπως ήμιν περισπούδαστον περί ταύτης μανθά-AELA"

#### PKO. Mapziarφ και Μαρκελλίνφ.

'Ος καλή ύμων ή ξυνωρίς, και σφόδρα ήμίν ποθεινή, οὐ νόμφ φύσεως μόνον, ἀλλά καὶ ἀγάπης σφοδροτάτης άλύσει συνδεδεμένη. Διά ταῦτα χαλλωπιζόμεθα ύμῶν τἢ φιλία ἐναδρυνόμενοι, καὶ ἐπιθυμοῦμεν χαί τῆς χατ' δψιν συντυχίας μετασχείν. Έπειδή δέ τούτο τέως ούχ ένι, όπερ ένι ποιούμεν, γράφομεν συνεχώς, μεμνήμεθα διηνεχώς, έπλ διανοίας ύμας πανταχοῦ περιφέρομεν, ὅπουπερ ἀν ώμεν, οὐδὲ μιχρόν τῷ μήχει της όδοῦ διειργόμεθα της έμμελείας της ύμετέρας. Τοιούτον γάρ τῆς ἀγάπης τὸ πτερόν καὶ όδὸν καί διάστημα εὐκόλως περά, καί πραγμάτων περιστάσεως ύψηλότερον γίνεται. Διό και ήμεις, καίτοι

Coislin. τὸν εὐλαδέστατον ἐπίσχοπον 'Οτρήῖον τὸν 'Αραδισσού. Valic. ἐπίσχοπον ΌτρήΙον. Savil. quoque ΌτρήΙον. In edit. Morel. ΤρήΙον male. Reg. τῷ χυρίφ μου τῷ εὐλ. έπισκόπερ Ότρητο Αραδισσού. Tres mas, αστεγάστους.

Tres mas. χωρισμόν όλοφύρομαι

πολλαίς συνεχόμενοι θλίψεσιν, έρημίαις, πολιορχίαις, συγεγέσιν εφόδοις ληστρικαίς, ούδενλ τούτων ραθυμότεροι περί το φιλείν ύμας γεγενήμεθα, άλλ' άνθουσαν διηνεχώς την περί ύμας διατηρούμεν διάθεσιν. Διδ και παρακαλούμεν συνεχέστερον ήμιν επιστέλλειν τά περί της όγείας της ύμετέρας εύαγγελιζομένους. Τστε γάρ αὐτοί όσην έντεῦθεν καρπωσόμεθα καί έν ερημία καθήμενοι την παράκλησιν.

[675] ΡΑ΄. Κάστφ, Οὐαλερίφ, Διοφάντφ , Κυριαχῷ, πρεσδυτέροις 'Arτιοχείας.

Ραγδαϊόν τι χρημα και βίαιον ή άγάπη, και δανειστού παντός σφοδρού βιαιότερον. Οὐδὲ γάρ ούτως έχεινοι τους τὰ χρήματα ὀφειλοντας αύτοις ἄγχοντες άπαιτούσιν, ώς ύμεζς τῆς ἀγάπης την άλυσιν περιθέντες, πρός την των επιστολών ήμας Εχτισιν χατεπείγετε, καίτοι πολλάκις τοῦτο καταθέντας τὸ δφλημα. 'Αλλά τοιαύτη τούτου τοῦ χρέους ή φέσις ' άελ κατατίθεται, και άει όφείλεται. Διά τοῦτο και ύμεζς πολλάχις δεξάμενοι γράμματα, ου χορέννυσθε. Καλ γάρ και τουτο έκείνης το πλεονέκτημα, και μιμείται την θάλασσαν, η μυρίων πανταχόθεν είς αυτην ρεόντων ποταμών, ούκ έμπίπλαται. Τοιούτον και τῆς άχοῆς ύμων το πλάτος. διά τούτο, δοφ άν πλείονα έμδάλωμεν, τοσούτφ μειζόνως την φλόγα τῆς διαθέσεως<sub>.</sub> ύμῶν ἐγείρομεν. Μἡ τοίνυν νομίσητε ὑποπτεύσαντας ύμων την φιλίαν, τον βραχύν τούτον σεσιγηχέναι χρόνον. Καὶ γὰρ τοὐναντίον ἄπαν ἐπάθομεν ἄν, εί γε ύπωπτεύσαμεν, καλ πλεονάκις αν επεστάλκαμεν. "Ωσπερ γάρ ού χρείαν Εχουσιν οι ισχύοντες ιατροῦ, ούτως οι όλίγωροι καλ άναπεπτωκότες πολλής δέονται της θεραπείας. Εί τοίνυν και ήμεζς ήσθόμεθα χωλευούσης ύμων της διαθέσεως, ούχ αν ημελήσαμεν τά παρ' ἐαυτῶν εἰσφέροντες, ὧστε αὐτὴν ἀναχαῦσαι \* μειζόνως. Τῷ δὲ σφόδρα ὑμίν θαρρείν, και είδέναι σαφώς, δτι και δεχόμενοι, και μη δεχόμενοι γράμματα, παγίαν, ἀχίνητον, μόνιμον, ἄτρεπτον, ἀχλινῆ, άχμάζουσαν, καλ άνθουσαν αύτην διηνεκώς διατηρείτε, ούχ άναγχαίας είς τοῦτο ένομίζομεν ήμῶν τὰς ἐπιστολάς, άλλ' είς το διαθέσεως άποδοῦναι δηλημα. Επεί καλ νῦν οὐ χρείας, ἀλλὰ φιλίας Ένεκεν ἐπιστέλλομεν. "Ότι γάρ κάν πολλοί πολλαγόθεν οι γειμώνες φύωνται, και μυρία πρός ύψος έγειρηται τὰ κύματα, ούδεν όμας βλάψαι δύναται, και εμδαλείν είς το τῆς άθυμίας χλυδώνιον, ἰχανῶς ὁ παρελθών ἔδειξε χρόνος. Ού τοίνυν ώς προσδεομένοις τῆς ἐντεῦθεν παρακλήσεως ἐπιστέλλομεν, άλλά δηλούντες, δτι χαίρομεν, σχιρτώμεν, εύφραινόμεθα ύπο της ήδονης, τοσαύτης καί έκ τοσούτου διαστήματος άγάπης παρά τῆς έμμελείας ύμων άπολαύοντες. Έπειδή δε εδ οίδα, δτι πολλην ύμιν φέρει την εύφροσύνην το μαθείν τα ήμέτερα ἐν τίσιν ὁρμῷ Þ, ἀπηλλάγμεθα τῆς τοῦ στομάχου άσθενείας, ύγιαίνομεν, ούδεν ήμας ούτε πολιορχίαι, ούτε έφοδοι ληστρικαί, ούτε έρημία χωρίου, ούτε μυρίων περιστάσεων δχλος, οδτε άλλο τῶν τοιούτων ούδεν συστέλλει και θορυδεί, άλλ' άδείας άπολαύομεν, άπραγμοσύνης, ήσυχίας πολλής καθ' έκάστην μερι-

# ΡΛΑ', 'Ελπιδίφ ἐπισκόπφ.

Ήμεζς ούτε ύπερορώντες, ούτε όλιγωρούντές σου τῆς ἀγάπης, τὸν ἔμπροσθεν ἐσιγήσαμεν χρόνον, ἀλλὰ τά περιεστώτα ήμας δεινά την μακράν ταύτην σιγην έποίησεν. Ού γάρ έν ένὶ ίδρύμεθα χωρίφ, άλλά νῦν μέν την Κουχουσόν, νῦν δὲ την 'Αραδισσόν, νῦν δὲ τάς φάραγγας και τάς έρημίας περιπολούμεν ούτω πάντα θορύδων έμπέπλησται και ταραχής, και πύρ χαὶ σίδηρος ἄπαντα δαπανᾳ, χαὶ σώματα, χαὶ οίχοδομήματα. Ήδη δε και πόλεις άνεσκάφησαν ε αυτανδροι, και καθ' έκάστην ήμέραν συνεχέσιν έπιδαλλόμενοι φήμαις μετανάσται γινόμεθα, χαλεπόν τινα και χαινόν εξορίας ύπομένοντες τρόπον, και καθημερινόν θάνατον προσδοχώντες. Ούδὲ γάρ ἐν τῷ φρουρίφ καθάπερ εν δεσμωτηρίω νῦν ἀποκλεισθέντες έχομεν θαρρείν, διά το και των τοιούτων τους Ίσαύρους κατατολμάν. Προσετέθη δε ήμιν και άφφωστία χαλεπή, ής μόλις νῦν τὸ χαλεπώτερον διαφυγόντες, Ετι τὰ λείφανα αύτῆς περιφέρομεν · και ώσπερ είς νῆσόν τινα ύπο πελάγους απλώτου χυχλουμένην αποιχισθέντες, ουτως οὐδαμόθεν σύδένα ραδίως όραν δυνάμεθα, πάσης όδοῦ τῷ φόδῳ τῶν θορύδων τούτων ἀποτετειχισμένης. Παραχαλώ τοίνυν συγγνώναι ήμίν, δέσποτά μου τιμιώτατε και εύλαδέστατε · οίσθα γάρ την άγάπην, ήν άνωθεν και έξ άρχης περί την σην επεδειξάμεθα εθλάδειαν, και μή διαλιπείν εύχόμενον ύπερ ήμων. "Ότι γάρ εί βάδίως ἐπιτύχοις τῶν πρὸς τὰ γράμματα ύπηρετησομένων, ούδεν ύπομνήσεως δεήση πρός το έπιστέλλειν ήμιν συνεχώς περί τῆς ύγιείας τῆς σῆς, σφόδρα θαρρούμεν. Και ήμεις δέ, εί λωφήσειεν ταυτί τά δεινά, και προκύψαι τοῦ δεσμωτηρίου τούτου δυνηθείημεν, καλ άναπνευσαι μικρόν άπό τῆς κατεχούσης πολιορχίας ήμάς, ού διαλείψομεν συνεχώς έπιστέλλοντές σου πρός την τιμιότητα. Ήμιν γάρ αὐτοίς τουτο ποιούντες τὰ μέγιστα χαριούμεθα.

# ΡΑΒ'. Γεμέλλφ.

Βαδαί, ήλίχον έστι γενναία και νεανική ψυχή, ούκ Εξωθέν ποθεν, άλλ' οίχοθεν, και παρ' έαυτης και την ήδονήν και την ἀσφάλειαν καρπουμένη, και, τὸ δή θαυμαστόν, άπό των πραγμάτων των τοις πολλοίς φοδερών και σφαλερών είναι δοκούντων. Το γάρ μή μόνον μή θορυδείσθαι, μηδέ άλγειν μισούμενον παρά

μνώντες τὰ ὑμέτερα, ὑπὲρ τούτων πρὸς τοὺς εἰσιόντας πρός ήμας ποιούμενοι λόγους. Τοιούτον γαρ φιλείν γνησίως · έπι γλώττης ἀεὶ τούς ποθουμένους έχειν παρασχευάζει. "Ο και ήμεζς ποιούμεν, επειδή σφόδρα φιλούμεν, [676] και τούτο ίστε και ύμεζς. Ταύτ' ούν απαντα λογιζόμενοι, μη νομίζετε ερραθυμηχέναι ήμας, μηδε όλιγώρους τῷ χρόνφ γεγενῆσθαι περί τὴν διάθεσιν την ύμετέραν. Η τάρ άτάπη οὐδέπους έκπίπτει, άλλα καν χρόνος παρέλθη μακρός, καν πραγμάτων αύξηθωσι δυσκολίαι, κάν μακροτέρφ τῆς όδου μήχει διειργώμεθα, ούδενί τούτων αύτη διαχόπτεται, ούδε εξίτηλος γίνεται, άλλ' άνθεί μειζόνως, χαὶ ἐπιδίδωσιν.

<sup>·</sup> Omnes mes. πόλεις ἀνεσπάσθησαν. Paulo post duo mess. συνεχέσι βαλλόμενοι.

A Coislin, avaxatylogt. b Bavil. opper.

quod non superet. Ideo nos quoque etsi alioqui multis calamitatibus affecti, nimirum solitudine, obsidione, assiduis prædonum incursibus, nihilo tamen in vestri amore segniores sumus: verum nostram erga vos benevolentiam perpetuo florentem retinemus. Quamobrem vos rogamus ut de vestræ valetudinis statu sæpius nos certiores per literas faciatis. Neque enim vobis dubium est, quantam in hac solitudine consolationem hinc accepturi simus.

# CXXX. Casto, Valerio, Diophanto, Cyriaco, Antiochiæ presbyteris. (Cucuso anno 405.)

Vehemens et violenta quædam res est caritas, ac molesto creditore quovis violentior. Neque enim illi eos, qui pecunias debent, ita præfocant, ac debitum exigunt, ut vos caritatis catenam injicientes ad epistolas persolvendas nos urgetis, etiamsi alioqui hoc debitum persæpe jam a nobis sit solutum. Verum ea hujusce debiti natura est: semper solvitur, semperque debetur. Ideoque vos ne quidem acceptis literis satiari potestis. Nimirum illud etiam caritas habet, ut plura semper appetat : ac mare imitatur, quod licet amnes undecumque in ipsum influant, non tamen impletur. Eadem quippe aurium vestrarum amplitudo est : ex quo efficitur, ut quo plura in eas injecerimus, co ctiam majoris vestræ erga nos benevolentiæ flammam excitemus. Quamobrem ne existimetis, nos, quod de vestra amicitia quædam suspicio animum nostrum tetigisset, brevi hec temperis spatio siluisse. Nam si qua suspicio nos incessisset, sæpius ad vos literas dedissemus. Quemadmodum enim qui optima valetudine sunt, medici opem non desiderant : eodem modo ignavi ac dejecti homines multis remediis opus habent. Quocirca si vestrum erga nos animum claudicare sensissemus, non neglexissemus ea adhibere quæ ipsum inflammare possent. Quia vero admodum vobis fidimus, probeque scimus, sive literas a nobis accipiatis, sive secus, vos affectum erga nos firmum, immotum, vigentem perpetuoque florentem servare, idcirco ad eam rem minime necessarias epistolas nostras esse ducebamus : verum ad hoc dumtaxat, ut debito benevolentiæ munere fungeremur. Nam nunc quoque non necessitate ulla impulsi, sed amicitia adducti scribimus. Quod enim, etiam si multæ variis e locis tempestates oriantur, atque innumeri fluctus excitentur, nullo tamen vos detrimento afficere atque in mœstitiæ procellam conjicere queant, superius tempus abunde planum fecit. Ac proinde, non ut solatium vobis afferamus (neque enim consolatione nostra egetis) hæc scribimus : verum ut intelligatis nos gaudio exsultare, ac lætari, quod tantam ex tanto locorum intervallo caritatem vestram obtineamus. Quoniam autem scio magnæ vobis lætitiæ esse, quo statu res nostræ sint, intelligere, scitote nos stomachi imbecillitate liberatos esse, atque valere, ac nec obsidione nec latronum incursionibus, nec loci solitudine, nec sexcentorum adversorum casuum turba, nec denique ullo alio hujusmodi incommodo dejici et Conturbari; verum securitate , otio, ac quieto frui, ac

singulis diebus de rerum vestrarum statu in cura esse, deque his ad eos qui accedunt sermonem habere. Nam hoc veri amoris natura facit, ut ii qui nobis cari sunt semper în ore nostro ac lingua versentur. Quod etiam in nobis propterea usu venit, quia valde amamus: idque ipsi nostis. Hæc igitur omnia vobiscum reputantes, ne existimetis nos in nostro erga vos officio et benevolentia temporis progressu segues ac negligentes redditos esse. Caritas enim nunquam excidit (1. Cor. 13. 8): nec, tametsi alioqui longum tempus fluxerit, tametsi longiori adhuc, quam nunc, itineris intervallo inter nos dirimamur, interrumpi et obliterari potest, verum magis ac magis floret atque augetur.

### CXXXI. Elpidio episcopo. (Anno 406.)

Non contemptu tui, nec incuria, superiori tempore siluimus: verum res adversæ, quibus undique obsidemur, diuturnum hoc silentium effecerunt. Neque enim certo ullo loco defixi sumus, verum nunc Cucusum, nunc Arabissum, nunc valles, ac prærupta desertaque circumimus: usque adeo cuncta tumultibus ac perturbatione plena sunt, flammaque et ferrum, tam corpora, quam ædificia omnia conficit. Ac jam etiam urbes una cum viris omnibus funditus excisæ sunt, novisque quotidie rumoribus perculsi sedes mutamus, grave quoddam ac novum exsilii genus perpetientes, mortemque in dies exspectantes. Nam ne castello quidem, perinde atque carcere, nunc inclusi, fidenti animo esse possumus : propterea quod Isauri ejusmodi arces obsidere non dubitent. Ad hæc gravis etiam morbus accessit : cujus nunc ægre acerbitate depulsa, reliquias adhuc circumferimus; et quemadmodum in insulam quamdam non navigabili mari circumfusam relegati, eodem modo neminem fere ulla ex parte cernere possumus, quod via omnis tumultuum metu interclusa sit. Quamobrem abs to peto, reverendissime ac religiosissime mi domine, ut mihi ignoscas; scis enim quas tibi jampridem, atque ab initio, amoris et benevolentiæ significationes dederim; nec pro nobis Deum precari intermittas. Nam quod, si homines qui imperio tuo pareant, facile nancisci queas, nihil submonitore ad eam rem opus habiturus sis, ut de tua valetudine quam creberrime ad nos scribas, equidem confidimus. Ac nos item, si hæc pericula conquiescant, atque ex hoc carcere prorepere, et ab obsidione, in qua nunc sumus, nos ipsos aliquantum recreare ac reficere queamus, nullum tempus omittemus, quin ad te scribamus. Hoc enim facientes, quam maximo nos ipsos beneficio afficiemus.

### CXXXII. Gemello.

Papæ, quanta res est generosus et fortis animus, qui voluptatem ac securitatem non aliunde, verum domi atque a se ipso percipit, quodque mirabile est, ab iis rebus quæ multorum opinione horrendæ ac periculosæ sunt. Nam non modo non perturbari ac discruciari, cum quibusdam odio sis, verum etiam hoc

nomine gloriari, neque gloriari solum, sed etiam eos qui te oderint miscrari, atque ut meliorem mentem induant, probique efficiantur, expetere, cujus tandem prudentiæ, cujusque philosophiæ est? Ac propterea te, cum primis admirande et magnifice domine, laudibus afficimus ac suspicimus : propterea, inquam, nos quoque magnopere exsultamus, ob tuam amicitiam, tamquam ob splendidam coronam gloriantes. Quoniam autem preces quoque a nobis per literas exposeis, velim intelligas, nos ne ante has quidem literas vota facere destitisse, ut animam usque adeo magnam et philosophicam sacris initiari, ac sacrosanctis illis tremendisque mysteriis donari conspiceremus. Ac si nobis lætum hujusmodi nuntium accipere liceat, jam et hoc exsilio ' liberati crimus, et solitudinis memoriam deponentis, et corporis imbecillitate, eum qua nunc nobis certamen est, solutos nos esse ducemus. Nec vero illud nobis dubium est, vir admirande, quin nostra opera arcana hae bona consegui studeas et concupiscas. Quod ctiam, ut ipse nosti, nobis quoque studio atque cupiditati est. Verum si a nobis mora aliqua interveniat, hinc tamen rei ne mora afferatur, cura. Omnino enim, etiam si ipsi abfuerimus, homines nobis amicissimi non defuturi sunt, qui te ad liæc mysteriorum initia deducere queant (a). Quod si contingat, cadem voluptate afficiemur, qua afficeremur, si cœlestis hujus beneficii largitioni administram ipsimet operam præbuissemus, quandoquidem etiam eadem est gratia.

### CXXXIII. Adoliæ. (Cucuso anno 404.)

Quid ais? Rursum insidias luges, gravibusque calamitatibus affectam te esse inquis? Quid autem obstat, quaso, quin in tranquillum portum te conferas, atque his omnibus fluctibus libereris? Annon hæc tibi semper occinebam, nec tamen umquam mihi obtemperandum duxisti? Quin potius ipsa quoque tibi ab hujusmodi negotiorum luto sexcenta mala accersis, in cœnum perpetuo illabens, ac nobis, dum hæc pateris, crebros ac perpetuos mærores affers. An me levi mærore affici censes, cum ea audivi. quæ ad me scripsisti, nimirum te a propinquis, vel potius alienis (ipsis enim tuis verbis utar) proditam esse, gravesque tragœdias pertulisse? Quousque fumo assides, et clarum animi oculum turbas? numquamne te ab hac acerbissima servitute in libertatem vindi-.cabis? Quid autem impediebat, quominus huc venires, nosque de his rebus consilium una caperemus? Siquidem scribis te numquam horum sensum ullum capturam fuisse, si id contigisset. Magna admiratione ac stupore teneor, neque ullam aliam causam tam diuturnæ tuæ a nobis absentiæ reperio, quam negligentiam ac pigritiam. Nam et exiguo itineris in-

1 Coislin., carcere.

tervallo divellimur, et anni pars ad peregrinandum perquam idonea est, ut quæ nec frigore, nec æstu molesta sit. Verum rursus fortasse, quæ tibi omnium malorum parens exsistit, hoc est rerum hujusce vitæ cura, eadem nunc quoque tibi impedimentum affert. Ego vero si venias, ingentem gratiam habiturus sum; si non venias, non propterea te accusabo, ac moleste feram : verum eam quidem caritatem, quam semper tibi præstiti, integram ac florentem retineo. Illud autem iniquo atque acerbo animo fero, cum te innumeris negotiis implicatam teneri, ac sexcentas curarum hujusce vitæ sarcinas circumferre audio. Ac nisi me exsilii necessitas tamquam compedibus adstrictum teneret, tibi negotium non facesserem, verum, etiamsi graviore adhue, quam qua nunc sum, corporis imbecilitate laborarem, ipse sane ad te excurrissem, neque prius quidvis agere ac moliri destitissem, quam te ex hac tempestate atque innumerorum malorum cœno et colluvie extraxissem. Quoniam autem id minime licet, cuperem sane te huc venire, ac de his rebus ad nos referre. Quod si nec istud proclive est, verum difficile, per literas te monere atque hortari non desinam, ut tu funes ac nexus præcidas, animæque compedes effringas, magnaque cum facilitate et libertate gradiaris. Hac enim ratione non modo hujus vitæ lætitiam consequeris, sed etiam cælum facili negotio accipies. Quamobrem da operam, ut guæ aliquanto post, cum hinc migrandum erit, invita relictura es, ea sponte in æraria ab omni latronum injuria libera et immunia præmittas, ac per ea immortales, nec umquam marcescentes coronas tibi præcondas.

# CXXXIV. Diogeni. (Cucuso anno 404.)

Permagno, domine mi admirande, istud emissem, ut mihi suavitatem tuam videre liceret, idque etiam ipse ante literas nostras exploratum habes : quandoquidem tibi quoque meus erga te amor perspectus est. Quoniam autem id minime licet (nam et longum iter inter nos interjectum est, nec nostri quidem arbitrii est, quo libeat, nos conserre, ac denique Isauricarum incursionum quotidie metus ingravescit), abs te peto, ut, quod maximum nobis tum hujusce solitudinis, tum ærumnarum omnium et calamitatum solatium est, quam sæpissime a te literas accipiam, quibus de tua totiusque domus tuæ valetudine certior fiam : id velim, si facultas detur, quam sæpissime nobis concedas. Neque enim facile est nos istud copiose obtinere, quod haud facile quisquam istinc ad nos veniat. Cæterum, etsi arduum est quod petimus, tamen quoad ejus sieri poterit, velim des operam, ut crebras ad nos literas mittas, quæ nobis valetudinis tuæ statum exponant. Ut autem, quid ipsi quoque geramus, intelligere queas, otio atque ingenti quiete fruimur, magna tranquillitate, ac mediocri corporis sanitate; hoc unum animum nostrum conturbat, quod a vobis, a quibus amamur, sejuncti sumus. Verum potest tua prudentia, ea ratione, quam diximus, huic quoque malo solatium adhibere. Quocirca hoc nobis, queso, beneficium da, quo, licet tanto abs te inter-

<sup>(</sup>a) In Graco, let valoue trapit, the protestation. Verterat Billius; qui te ad hanc sacerdois dignitatem provehere quent; sed male: id enim graca non exprimunt, et Gemellum bunc ex viris primariis et ex senatoribus fuisse constat, tum ex compellatione honorisica, magnifice, tum etiam, quod in aliis epistolis 70 et 121 magistratum gessisse constet. Puto trapie cum Frontone Ducceo hic de haptismo agi, quem suspeperat Gemellus.

πνων, άλλά και καλλωπίζεσθαι έπι τούτφ, [677] και μή καλλωπίζεσθαι μόνον, άλλά και έλεειν τους μισούντας, και επιθυμείν αύτους μεταδάλλεσθαι, και γενέσθαι χρηστούς, πόσης μέν συνέσεως, πόσης δέ άν είη φελοσοφίας; Διά ταῦτά σε ἐπαινοῦμεν καὶ θαυμάζομεν, δέσποτα θαυμασιώτατε καλ μεγαλοπρεπέστατε, διά ταύτα καλ αύτολ σκιρτώμεν 🏻 μεγάλα, ὥσπερ επί στεφάνω λαμπρώ, τη φιλία της σης σεμνυνόμενοι μεγαλοπρεπείας. Έπειδή δε και εύχας τάς παρ' ήμῶν ἀπαιτεῖς διὰ τῶν γραμμάτων, μάνθανε ὅτι καί πρό των γραμμάτων τούτων ούκ έπαυσάμεθα εύγόμενοι, την μεγάλην ούτω και φιλόσοφον ψυχήν ίδειν τελουμένην ταχέως την ίεραν τελετήν, και των - πτουμ νηνέμνοι καταξιουμένην μυστη ρίων. Κάν τούτων δυνηθώμεν μετασχέιν τών εύαγγελίων, και τῆς εξορίας ο άπηλλάγμεθα ταύτης, και της έρημίας επιλελήσμεθα, και της σωματικής άσθενείας, ή παλαίομεν νῦν, ἡλευθερώμεθα. Καλ οίδα μεν ότι σοι σπουδή, δέσποτά μου θαυμασιώτατε, καί έπιθυμία διά της ήμετέρας βραχύτητος των άπορρήτων τούτων καταξιωθήναι άγαθών, καλ ήμιν δε, ώς αύτὸς οἶσθα, τοῦτο περισπούδαστον. 'Αλλ' ἐὰν μέλλη τὰ ἡμέτερα, τοῦτο μηδεμίαν ἐχέτω μέλλησιν. Πάντως γάρ εὐπορήσεις, καὶ ἡμῶν ἀπόντων, ἀνδρῶν σφόδρα ή μίν γνησίων, δυναμένων σε έπλ ταύτην άγαγείν την μυσταγωγίαν. Κάν τοῦτο γένηται, την αθτην έξομεν ίδονην, ήνπερ αν εί και ήμεζς διηκονησάμεθα τή δόσει της έπουρανίου ταύτης δωρεάς, έπειδήπερ καί ή γάρις έστιν ή αὐτή.

## ΡΑΓ'. 'Αδολία.

Τί λέγεις: Πάλιν ἐπιδουλάς όδύρη, και δεινά πεπονθέναι φής; Καλ τί τὸ χωλύον, είπέ μοι, είς γαληνον χαταπλεύσαι λεμένα, και τούτων πάντων άπηλλάχθαι των χυμάτων; θό ταυτά σοι διά παντός ἐπάδων του γρόνου διετέλουν, και ούδέποτε ήμων άνασγέσθαι ήθελησας; 'Αλλά καί σαυτή μυρία τά κακά άπό τοῦ πηλού των πραγμάτων τούτων προξενείς, είς τέλματα συνεγώς εμπίπτουσα, και ήμεν έκ του ταυτα ύπομένειν λύπας ἐπάγουσα συνεχείς καὶ πυκνάς. "Η μικρῶς οίει με νῦν ἀθυμείν, ἀχούσαντα ταῦτα ἄπερ ἀπέσταλχας, δτι παρά των οίχειων, ήτοι ξένων (αὐτοῖς γάρ σου χρήσομαι τοίς βήμασι) προδοσίας ὑπομεμένηκας, και τραγφδίας χαλεπάς; Μέχρι τίνος τῷ καπνῷ προσεδρεύεις, τὸ διειδές σου τοῦ-κατάψυχὴν διμματος ξπιθολούσα; μέχρι τίνος ούκ έλευθεροίς σαυτήν πιχροτάτης δουλείας; Τί δε και το κωλύον ενταύθα παραγενέσθαι, και περί τούτων ήμας κοινή βουλεύσασθαι; Καλ γάρ έφης μηδ' αν αίσθησιν τούτων λαλείν, εί τοῦτο γέγονεν. Έγὼ σφόδρα ἐχπλήττομαι χαὶ θαυμάζω, και αιτίαν ούδεμίαν εύρισκω του σε επι [673] τοσούτον ήμων απολειφθήναι, ή έφθυμίαν καλ δχνον μόνον. Και γάρ τῆς όδοῦ τὸ μέσον όλίγον, και ή του Εσους ώρα πρός αποδημίαν σφόδρα επιτηδεία, ουτε κρυμώ, ουτε βάλπει λυπούσα. 'Αλλά πάλιν ίσως ή πάντων σοι μήτηρ άελ των χαχών γινομένη, λέγω δή

των βιωτιχών ή φροντίς, αυτη και νύν χώλυμα γίνεται. Έγω μέν ούν και παραγενομένη χάριν έχω πολλήν, και μή παραγενομένη ούκ έγκαλῶ, ούτε δυσγεραίνω, άλλ' έχω μέν την άγάπην, ην άει περι την σην έμμέλειαν έπεδειξάμην άχμάζουσαν. 'Αλγώ δέ χαλ σφόδρα δδυνώμαι, άκούων έτι μυρίοις σε έμπεπλέχθαι πράγμασι, και μυρία περιφέρειν των βιωτικών φροντίδων φορτία. Καὶ εί μή ήμᾶς ή τῆς ἐξορίας ἀνάγκη πεδήσασα ένταῦθα κατέσχεν, ούκ αν Εσκηλά σου την eulasean , all' ei xal the aobevelae tauthe. He eyw νῦν, ἀσθενέστερον είχον, αὐτὸς ἂν ἐξέδραμον, καὶ οὐκ αν απέστην πρότερον πάντα ποιών χαι πραγματευόμενος, έως άν σε της ζάλης ταύτης, και τοῦ βορδόρου, καὶ τοῦ φορυτοῦ τῶν μυρίων ἀπήλλαξα κακῶν. Έπειδή δὲ τοῦτο οὐχ ἔνι, ἐδουλόμην παραγενομένην περί τούτων ήμιν χοινώσασθαι. Εί δε μηδε τουτο ευχολον, άλλ' έργωδες, ού παυσόμεθα διά γραμμάτων παραινούντες καλ συμθουλεύοντες, ώστε διακόψαι τὰ σχοινία, διατεμείν τάς πλεκτάνας, διακλάσαι τάς πέδας τῆς ψυχῆς, καὶ μετά εὐκολίας καὶ ἐλευθερίας βαδίζειν πολλής. Ούτω γάρ ού μόνον την έντεῦθεν εύφροσύνην χαρπώση, άλλά και τον οθρανόν μετά πολλής λήψη της εύχολίας. "Ων ούν μέλλεις μιχρόν ύστερον έν τῷ καιρῷ τῆς ἐντεῦθεν ἀποδημίας ἄκουσα άφίστασθαι, ταῦτα ἐχοῦσα πρόπεμψον εἰς τοὸς ἀσυλήτους θησαυρούς, και διά τούτων σοι τούς άκηράτους έχείνους χαὶ μηδέποτε μαραινομένους προαποτιθεμένη στεφάνους.

#### ΡΛΔ'. Διογένει.

Πολλού αν επριάμην ίδειν σου την εμμέλειαν, δέσποτά μου θαυμασιώτατε, καὶ τοῦτο οίσθα καὶ πρὸ των γραμμάτων αύτος, έπειδή και το φίλτρον οίσθα σαφώς, δ περί την σην έχομεν θαυμασιότητα. 'Αλλ' - μές τοῦς τοῦς της ένε ( και γάρ της όδου πολύ το μές σον, και οδδε κύριοι κινείσθαι, οπουπερ αν εθέλωμεν, έσμεν, και των Ίσαυρικών εφόδων καθ' έκάστην ήμέραν ο φόδος άχμάζει), παραχαλώ σου την εύγένειαν, όπερ μέγιστον ήμίν είς παραμυθίαν έστὶ καὶ τῆς ἐρημίας τῆς ἐνταῦθα, καὶ τῆς ταλαιπωρίας, καὶ της άλλης πάσης θλίψεως, το συνεχώς γράμματα δέχεσθαι, εύαγγελιζόμενα την ύγείαν την σην, καί τοῦ οίχου σου παντὸς, τοῦτο χαρίζεσθαι ἡμίν συνεγέστερον κατά το έγχωροῦν. Οὐδὲ γάρ τοῦτο ράδιον μετά πολλης ήμας έχειν της δαψιλείας, διά το μηδένα ταγέως εκείθεν ενταῦθα ἀφικνεῖσθαι. 'Αλλ' όμως. εί καλ έργωδες δπερ ήτήσαμεν, άλλ' ώς αν οίόν τε ή [679] σπουδήν ποιήσασθαι παρακλήθητι, καὶ συνεχώς πέμπειν έπιστολάς άπαγγελλούσας ήμίν τά περί τῆς ρώσεως της σης. Ίνα δὲ καὶ τά ημέτερα είδέναι έχης, άπραγμοσύνης άπολαύομεν, ήσυχίας πολλής, λευχής τῆς γαλήνης, ὑγείας συμμέτρου, τούτω θορυδούμενοι μόνον, τῷ κεχωρίσθαι ὑμῶν τοῦν ἀγαπώντων ήμας. 'Αλλ' ίχανή ή σύνεσίς σου και τούτον παράμυθήσασθαι τον πόνον, ον εξπον. Δίδου δή ταύτην ήμεν την γάριν, ώστε και έκ τοσούτου ημάς καθημένους

<sup>·</sup> Coisin. xai fusic oxipropuer.

b Cotslin. xal the elexthe.

<sup>&</sup>lt;sup>c</sup> Coislin. oùx âv ἐσχύλευσά σου τὴν εὐλ. Savil. εὐκ ἀν ἔσχυλα.

διαστήματος δύνασθαι εντρυφάν και ταύτης της γλυκαίας σου και θερμής και γνησίας άγάπης.

ΡΛΕ. Θεοδότφ διακόνφ.

Οὐδὲ αὐτὸς ἀγνοῶ, ὅτι πάλαι μεθ' ἡμῶν ἔμελλες εΐναι, εἰ μὴ τῶν Ἰσαύρων ὁ φόδος διετείχιζεν. Ὁ γάρ ἐν χρυμῷ πάντα πηγνύντι, καὶ χιόνι τοσαύτη δραμείν ένταῦθα άνασχόμενος, πολλῷ μαλλον τοῦ ήρους φανέντος «, καὶ πολλής τής κατά τὸν ἀέρα γαλήνης ούσης, ούχ αν ήνέσχου μένειν αὐτόθι. Οίδα γάρ το γλυκύ, και προσηνές, και θερμόν σου τῆς διαθέσεως, τὸ είλικρινές, την πολλης γέμουσαν έλευθερίας ψυχήν. Διὸ καὶ αὐτὸς ούχ ὡς ἔτυχεν ἀθυμῶ, ότι έν τἢ οὕτως ήμερωτάτη τοῦ ἔτους ὥρᾳ, χειμῶνα ού τον τυχόντα ήμιν επάγεις άθυμίας, τοσούτον ήμῶν χωριζόμενος χρόνον. Καὶ ταῦτα λέγω ούχ Ελχων σε ένταῦθα κάν μυριάκις αὐτὸς θέλης (πολλῶν γάρ απαντα πολέμων έμπέπλησται, καλ τοῦτο είση διά των έντεῦθεν έχείσε ἀφιχνουμένων), άλλ' ζνα μάθης δτι ούδὲ ήμεῖς, καίτοι γε ήσυχίας καὶ ἀπραγμοσύνης πολλης ἀπολαύοντες, ἀλύπως δυνάμεθα είναι ένταῦθα τῆς σῆς χεχωρισμένοι τιμιότητος, χαὶ τοῦτο μαθών συνεχῶς ἡμίν ἐπιστέλλης, ψή μόνον διὰ τῶν παρ' ήμων έχεισε έρχομένων, άλλά χαι διά των έχειθεν άπτομένων της όδου και της ενταύθα άφιξεως. Πολλήν δέ σοι χάριν ζομεν, δέσποτά μου τιμιώτατε, καλ της φροντίδος, και της μερίμνης, ην έχεις ύπερ των ἐνταῦθα θορύδων. Καὶ γὰρ καθ' ἐκάστην ἡμέραν ἐπιτείνεται τὰ τῆς πολιορχίας τῆς ἐνταῦθα, χαὶ ὡς ἐν παγίδι, τῷ φρουρίψ τούτψ καθήμεθα. "Ηδη γοῦν καὶ μέσων νυκτών παρ' έλπίδα πάσαν και προσδοκίαν, στίφος Ίσαύρων τριακοσίων ο την πόλιν κατέδραμον, καὶ μικροῦ ἄν καὶ ἡμᾶς είλον. 'Αλλ' ἡ τοῦ Θεοῦ χείρ ταχέως αὐτοὺς καὶ μὴ αἰσθομένων ἡμῶν ἀπέστρεψεν. ώς μή μόνον τῶν χινδύνων, ἀλλὰ χαλ τοῦ φόδου ἐχτὸς γενέσθαι, καὶ ἡμέρας γενομένης, τότε μαθεῖν τὰ συμδάντα. Διὰ ταῦτα χαῖρε καὶ εὐφραίνου, καὶ μἡ παύση τον Θεόν παρακαλών, ώστε εν άσφαλεία ήμας καταστήσαι πάση, καὶ ἀπαλλάξαι καὶ τῆς ἐπικειμένης ήμιν άρρωστίας. Εί γάρ και τοῦ σφαλερῶς ἔχειν ήλευθερώμεθα, άλλ' δμως μένει έτι λείψανα τῆς άρρωστίας ήμιν, συνεχώς της άρρωστίας άναμεμνήσχοντα. Ταῦτα δὲ ἐπεστάλκαμεν, οὐχ ἵνα λυπήσωμεν, άλλ' ίνα σε σπουδαιότερον πρός τάς ύπερ ήμῶν [680] διεγείρωμεν εὐχάς. Τὸν χύριόν μου τὸν τιμιώτατον εδν άναγνώστην Θεόδοτον παρακατατίθεμαί σου τῆ εὐλαδεία, ὥστε χατὰ τὸ δυνατὸν ἐν ἄπασιν αὐτῷ γενέσθαι λιμένα. Πολλά γάρ έστιν, ώς ξγνωμεν, αὐτὸν τὰ λυποῦντα.

ΡΑς. Θεοδότφ αναγνώστη ..

Μὴ κάμνε ζητῶν ἀπολογίαν τοῦ ταχέως ἐντεῦθεν ἀποδημῆσαι, ἐπὶ τὴν τῶν ὀρθαλμῶν ἀσθένειαν, καὶ ἐπὶ τὸν κρυμὸν καταφεύγων, καὶ τούτοις λογιζόμενός σου τὴν ἀποδημίαν. Ἡμεῖς γάρ σε καὶ παρεῖναι, καὶ μεθ' ἡμῶν εἶναι οὐκ ἔλαττον ἢ καὶ ἔμπροσθεν λογιζόμεθα κατὰ τὸν τῆς ἀγάπης λόγον, καὶ προσδοκῶμεν καὶ τῆς κατ' δψιν ἀπολαύσεσθαί ποτε συντυχίας. Μηδὲν οὖν σε τούτων θορυδείτω. Εἰ γὰρ καὶ τῆς 'Αρ-

Coislin. ἔαρος φανέντος.
 Coislin. Ἱσαύρων διακοσίων.

 Colex Regius. Θεοδότω διακόνω. Mox Coislin. ἐντεῦθεν ἀποπρεδήσαι.

μενίας ἀπήγαγε σε ὁ χειμών, άλλα της ήμετερας ψυχῆς ούχ εξέδαλεν, άλλ' επί διανοίας σε περιφέρομεν διηνεχώς. Καὶ εί μή ὁ τῶν Ἰσαύρων πόλεμος πάσαν άποτειχίσας όδὸν, έν σπάνει χατέστησεν ήμᾶς των γράμματα διαχομιζόντων, χαν νιφάδας σοι πολλάχις ἐπέμψαμεν ἐπιστολών. Νῦν μέντοι τῆ γλώττη τον παρελθόντα σεσιγήχαμεν χρόνον, τή γνώμη δέ ούδαμῶς · άλλ' ἀεί σε και τὰ σὰ μεριμνῶμεν, και, τό γε ήμέτερον μέρος, συνεχῶς ἐπεστάλχαμεν. Ταῦτ' ούν είδως, μεθ' ήμων τε είναι νόμιζε, και σύν ήμιν έν Άρμενία διατρίδειν. Κάν τις ἐπιδουλεύειν ἐπιχειρή καὶ κακῶς ποιεῖν, ὑψηλότερος γίνου τῶν ἐντεῦθεν βελῶν 🦫 ἐπειδήπερ οὐ τὸ πάσχειν χαχῶς, ἀλλὰ τὸ ποιείν καχῶς, τοῦτ' ἔστι τὸ πάσχειν καχῶς. Ἡμεῖς γάρ σε καί διά τοῦτο μειζόνως θαυμάζομεν, και την στερρότητά σου καλ την άνδρείαν έπαινουμεν, ότι καλ τοσαύτης σε ζάλης περιαντλούσης, Εστηχας άνώτερος τῶν ἐντεῦθεν θορύδων γενόμενος. Μένε δὴ μετὰ πολλης της ήδονης το γαληνόν τοῦτο καλ ἀκύμαντον πλέων πέλαγος. Καὶ μὴ θαυμάσης, εί σου πολλών ἐπιδουλῶν μεμνημένου ἐγὼ ο τὸ πέλαγος ἀχύμαντον καλώ. Ού γάρ άπο τῆς τῶν ταραττόντων γνώμης, άλλ' άπὸ τῆς κατ' άρετὴν ἡσυχίας ταύτην φέρω τὴν ψῆφον. Τί δέ ἐστιν ὅ φημι; Ὁ μέγας οὖτος καὶ ὑψηλός βίος, και πρός τον ουρανόν τεταμένος, τή μέν φύσει τῶν πραγμάτων δυσχερής τις είναι δοχεί, τῆ δε άνδρεία των μετιόντων και τη προθυμία εύχολος σφόδρα γίνεται. Καλ τὸ δὴ θαυμαστὸν τῆς φιλοσοφίας ταύτης τουτο μάλιστά έστιν, ότι της θαλάττης μαινομένης, έξουρίας πλεί και μετά πολλης της γαλήνης ό γνησίως αὐτὴν μετιών καὶ θερμῶς, καὶ ὅτι, πολλῶν πανταχόθεν θορύδων έγειρομένων, ήσυχίαν καρποῦται χαθαράν, και μυρίων πανταχόθεν πεμπομένων βελών, ἔστηχεν ἄτρωτος, δεχόμενος μέν τὰ ἀχόντια, πάσχων δὲ ἐντεῦθεν οὐδέν. Ταῦτ' οὖν εἰδὼς, καὶ διηνεχώς έν τούτοις φιλοσοφών, χαρποῦ την άμάραντον ήδονήν, άναμένων τοὺς ὑπὲρ τῶν καλῶν πόνων τούτων χειμένους σοι παρά τῷ Θεῷ στεφάνους. [68:] Καὶ γράφε συνεχῶς ἡμῖν, ἡνίχα ᾶν ἐξἤ, τὰ περὶ τῆς ύγείας σου δηλών και τῆς κατά την ψυχήν, και τῆς κατά το σώμα. και την σχολήν άπασαν είς την τών θείων ανάλισκε Γραφών ανάγνωσιν, τοσούτον αὐταῖς όμιλων, όσον καὶ ἡ των όφθαλμων άσθένεια ἐπιτρέπει, ίν' εί ποτε γένοιτο καιρός ήμιν και τά νοήματα αύτων ένθείναι τη εύγενεστάτη σου ψυχή, μετά πολλής τούτο ποιήσωμεν τής εύχολίας. Ού γάρ μιχρόν είς τούτο δυνήσεταί σοι συντελέσαι το μαθείν τά έγχείμενα γράμματα, ήνίχα δυ μέλλης τὰ ἐν τούτοις νοήματα ύποδέχεσθαι.

#### ΡΛΖ΄. Θεοδότφ διακόνφ.

Παῦσαι κατηγορῶν ἡμῶν βραδυτῆτος, μὴ σαυτὸν πρότερον ἔλης τῷ ἐγκλήματι. Τοσαύτας γὰρ ἐπιστολάς δεξάμενος παρ' ἡμῶν, ὅσας ἐπέσταλκας, πλὴν μιᾶς, ὥσπερ νιφάδας πέμπων γραμμάτων, οῦτως ἔφης, τῆ γοῦν συνεχείҳ ἀναστήσειν ἡμᾶς πρὸς τὸ γράφειν οἰόμενος. Εστι μὲν οῦν καὶ μὴ γράφοντα φιλεῖν, πλὴν ἀλλ' ἐγὼ καὶ γράφων οὐ διέλιπον, καὶ

d Coislin. τῶν ἐντεῦθεν κακῶν.
c Quidam mss. εἴ σου πολλῶν ἐπιδουλῶν μεμνημένου, ἐγώ.
In aliis μεμνημένου deest.

vallo semoti, tamen dulcem ac ferventem et sinceram tuam caritatem pro deliciis habeamus.

CXXXV. Theodoto diacono. (Arabisso anno 406.)

Nec me quidem hoc fugit, te pridem ad nos venturum fuisse, nisi Isaurorum metus vias tibi præclusisset. Nam cum omnibus frigore rigentibus, atque in tanta nivium vi, huc accurrere minime dubitaris, multo sane minus, exorto vere, ac cælo ingenti tranquillitate prædito, istic manere sustinuisses. Siquidem animi tui suavitatem et comitatem, ardoremque ac sinceritatem, eamque, quæ in te summa est, ingenuitatem novi. Eaque de causa non vulgari mœrore afficior, te in tam suavi et amæna anni parte non parvam nobis mœstitiæ tempestatem accersore, dum tamdiu a nobis abes. Idque non eo commemoro, ut te huc, etiamsi millies id velis, pertraham (multis enim bellis omnia hic flagrant, idque ex iis, qui ex his locis istuc se conferunt, scire poteris), verum ut intelligas, nos, etsi alioqui magna quiete atque otio fruimur, hic tamen sine mœrore esse non posse, dum a te disjuncti sumus : hocque ipse intelligens, quam sæpissime ad nos scribas, non modo per eos qui hine ad vos proficiscuntur, sed etiam per cos qui istinc ad nos veniunt. Magnam autem tibi, reverendissime mi domine, ob eam curam et sollicitudinem, in qua propter hujusce regionis tumultus versaris, gratiam babemus. Etenim obsidio nostra in dies ingravescit, atque in hac arce, tamquam in laqueo, desidemus. Quippe jam etiam media nocte præter spem omnem et exspectationem trecentorum i Isaurorum agmen oppidum percursavit, peneque nos cepit. Verum Dei manus confestim eos, nobis etiam nihil tale sentientibus, hinc avertit : ita ut non modo periculo, sed etiam metu vacui essemus, ortoque die tum denique, quod contigerat, resciverimus. Quæ cum ita sint, gaude ac lætare, Deumque indesinenter ora, at nos in omni securitate constituat, atque urgente morbo liberet. Quamvis enim jam extra periculum simus, tamen morbi reliquiæ adhuc hærent, morbi memoriam mihi perpetuo refricantes. Hæc autem non co animo scripsimus, ut tibi mærorem afferamus, sed nt te ad preces studiosius pro nobis ad Deum adhibendas excitemus. Dominum meum honoratissimum lectorem Theodotum pietati tuæ commendamus : atque abs te petimus, ut pro virili tua omnibus in rebus ei portus loco sis. Multa enim esse animadverti, quæ eum mærore afficiant.

## CXXXVI. Theodoto lectori 2. (Arabisso anno 406.)

Nihil est, quamobrem eo quod maturius hinc abscesseris, excusationem quæras, ac tum ad oculorum infirmitatem, tum ad vim frigoris confugias, iisque discessum tuum adscribas. Nos enim te, non minus quam antehac, adesse ac nobiscum versari censemus, ex caritate videlicet id perpendentes: quinetiam spem habemus fore, ut aliquando congressu tuo fruamur. Quocirca nihil te horum conturbet. Quamvis enim

hiems te ab Armenia abduxerit, minime tamen ex animo nostro ejecit, utpote quem mente semper nobiscum circumferamus. Ac nisi Isaurorum bellum interclusis omnibus itineribus in tabellariorum penuriam nos. adduxisset, frequentissimas ad te literas misissemus. Nunc autem lingua quidem superiori tempore tacuimus; animo autem, non item: verum te semper tuasque res sedulo curamus, et quantum in nobis fuit, sæpissime scripsimus. Quæ cum ita sint, velim ita existimes te nobiscum esse, unaque in Armenia commorari. Quod si quis tibi insidias struere. teque incommodo aliquo afficere conetur, da operam, ut hujusmodi omnia tela superes : quandoquidem non injuria affici, sed injuriam inferre, miserum ac perniciosum est. Nos quippe lioc etiam nomine impensius te admiramur, animique tui sirmitatem ac fortitudinem laudamus, quod tanta tempestate circumsus, tumultibus tamen iis, qui hinc exorti sunt, superiorem te præbuisti. Quamobrem magna cum voluptate tranquillum hoc placidumque pelagus navigare perge. Nec vero mireris, quod, cum multas insidias memores, ego tamen tranquillum pelagus appellem. Neque enim a perturbantium animo et studio, sed ab ca quiete, quam tibi virtus parit, hanc sententiam fero. Quid autem sibi vult illud quod dico ? Magna hæc et sublimis vita, atque ad cælum porrecta, si rerum natura spectetur, molesta quodammodo esse videtur: si autem eorum, qui eam sequuntur, fortitudinem animique alacritatem spectes, perquam facilis efficitur. Quodque in hac philosophia mirabile est. furente mari prospere magnaque cum tranquillitate navigat, qui sincero ac ferventi animo eam consectatur: multisque undique tumultibus excitatis puram quictem carpit, atque innumeris omni ex parte conjectis telis illæsus stat, tela nimirum excipiens, nihil autem hinc detrimenti ferens. Hæc igitur cum tibi explorata sint, et tu-hæc commentari non intermittas, perpetuam voluptatem percipe, constitutas tibi pro præclaris hisce laboribus apud Deum coronas exspectans. Atque quam sæpissime licuerit, de animi corporisque tui valetudine nos fac certiores : idque omne otium, quod tibi suppetit, in divinarum Scripturarum lectione consume, tantum ipsis temporis impertiens quantum oculorum imbecillitas permittit : quo videlicet, si quando occasio sese offerat, ut carum quoque sensa nobilissimo animo tuo inserere commode possimus, magna cum facilitate id faciamus. Neque enim ad eam rem tibi parum adjumenti afferre poterunt ipsæ literæ, cum sensa, quæ in lis delitescunt, suscipere parabis.

CXXXVII. Theodoto diacono. (Anno, ut putatur, 406.)

Tarditatis ac negligentiæ nos accusare desine, ne te ipsum prius ejusdem criminis reum peragas. Nam cum tot epistolas, quot scripsisti, a nobis acceperis, una dumtaxat excepta, tamen perinde ac si plurimas a te literas accepissemus, his verbis usus es, te frequentibus literis nos ad scribendum excitaturum. Quamquam autem sieri potest, ut quisoia.

<sup>1</sup> Coislin., ducentorum.

<sup>2</sup> Carlex Regius, diacono.

<sup>1</sup> Coislin., mala.

etia msi non scribat: ego tamen nec scribere destiti, nec amare desino. Atque ut etiam tempus illud, quod a digressu nostro fluxit, longius adhue protrahatur, atque in desertiorem adhue locum deportemur, tamen nec te ex animo nostro ejicere possumus, nec efficere, quin nostram erga te benevolentiam perpetuo florentem conservemus. Hæc cum scias, de tua valetudine quam sæpissime ad nos scribe. Id enim tibi factu facilius est, quam nobis. Qued si anni tempus, atque Isauricorum malorum acerbitas id prohibeat, cum nobis tuus erga nos animus exploratus sit, abunde amplam diuturni silentii consolationem habituri sumus.

### CXXXVIII. Elpidio episcopo. (Cucuso anno 405).

Non sum nescius, me raro ad te scripsisse: at non id lubenti animo, verum quod rerum angustiis prohiherer. Nam et anni tempus, et loci, in quo gravius quam in ullo carcere conclusi tenemur, solitudo, et eorum, qui huc veniunt, infrequentia, quodque item hos paucos non omnes sinceros ac fidos nanciscimur, ac denique corporis morbus, qui nos vehementer attrivit, et pene consecit, ac per totam hiemem lecto affixit, longum boc silentium mihi attulit : at illud dumtaxat silentium, quod in lingua, non in animo consistit. Nec vero existimes te tot solum epistolas, quot misimus, accepisse, verum muito plures. Id antem esse existimabis, si non eas dumtaxat, quas chartæ atque atramenti ope scripsimus, sed eas ctiam, quæ ab animo et voluntate proficiscuntur, numeres. Siguidem anime numquam ad te scribere destitimus, semperque tecum versamur : ac nec viæ longitudo, nec temporis diuturnitas, nec rerum difficultates, nostræ erga te benevolentiæ obscuritatis aliquid attulerunt. Verum florentem eam perpetuo retinemus, teque qui nostri amore ardes, etiamsi in desertiorem adhuc locum abeamus, in animo nostro insculptum passim circumferemus. Ea enim sinceri amoris natura est, ut nec tempore, nec loco, nec viæ longinquitate, nec rebus adversis obliteretur. ldque ipse quoque nosti, quandoquidem etiam sincere amare nosti.

# CXXXIX. Theodoro Syries consulari. (Ab anno 404 ad 407.)

Tu quidem istud maximo argumento tibi fore ais, res tuas nobis curæ esse, si post superiorem epistolam alteram rursus a nobis acceperis <sup>1</sup>. Nos autem si homines, qui ad eamdem rem nobis operam navarent, præsto haberemus, ad te, hoc est ad hominem tanta probitate ac morum facilitate præditum, nostrique amore flagrantem, tantaque cum cupiditate epistolas nostras accipientem, sexcenties scripsissenus. Quoniam autem id minime licet, abs te postulamus, ne caritatem nostram epistolarum numero metiaris: verum sive taceamus, sive scribamus, quod de ea prius habebas, idem constanter judicium retineas: illud tecum reputans, longioris nostri si-

lentii causam, non pigritiam, sed loci solitudinem esse.

#### CXL. Theodoto diacono. (Cucuso anno 405.)

Non parvum in tanta solitudine solatium nobis hae erat, quod ad tuam suavitatem sæpe scribere poteramus : verum Isaurica mala hoc quoque nobis abstulerunt. Exorto enim vere, illorum quoque impetus florere cœpit, ac per omnes vias effusi sunt, eas omnibus prorsus invias reddentes. Sane jam et ingepuz matronz captz sunt, et viri obtruncati. Quare velim mihi agnoscas, quod non frequenter ad te scripserim. Quoniam autem non dubito quin de valetudine nostra certior fieri cupias, scito nos superiori hieme graviorem in modum ægrotasse, nunc autem paulum recreatos esse. Quinetiam aeris inconstantia rursus perturbati (nam nunc quoque hiems hie viget), tamen speramus fore, ut cum æstas plane effulserit, morbi reliquias deponamus. Neque enim corpus nostrum ulla re æque labefactatur, ut frigore: nec rursus ulla re æque juvatur, ut æstate, et caloris solatio.

# CXLI. Theodolo ex consularibus. (Anno forte 406.)

Multa tibi bona eveniant, qui tam honorifice filium exceperis. Id enim ipse nobis exposuit, nec occultavit, tum suum erga patrom affectum ostendens, tum nos ingenti lætitia cumulans. Siquidem hac in re duplici nos honore affici censemus, tum quia, quidquid ille beneficii acceperit, idem nobis impensum ferimus, tum etiam quia a literis nostris bujusmodi benevolentiæ incrementum accepisse contigit. Tu vero, domine mi cumprimis venerande ac nobilissime. pulchram hanc stirpem colere perge. Quænam autem ipsius colendæ ratio erit? Nimirum si pulcherrimæ hujusce philosophiæ, quam nunc consectatur, studium atque amorem perpetuo in ipso alas et vegetes: sic enim celeres fructus nobis feret. Siguidem gencrosi animi, stirpium harum, quæ terræ gremio mandantur, tarditatem non imitari solent : verum simul atque in præclarissima hujus virtutis cupiditate conseruntur, ad ipsum quoque calum evehuntur, tantosque fructus edunt, ut et copia et natura divitias omnes superent. Neque enim una cum præsenti vita exstinguuntur, verum ad futurum ævum nobiscum excedunt.

## CXLII. Elpidio episcopo. (Anno, ut putatur, 406.)

Lingua quidem raro, animo autem ad te persæpe scripsimus, quotidieque tecum versamur. Atque hunc congressum nobis nec temporis diuturnitas, nec itineris longinquitas, nec rerum adversitas eripere potest. Nam ea caritatis natura est, ut nulli hujusmodi rei cedat, verum stet, omniaque superet. Quamobrem, reverendissime ac religiosissime mi domine, noli epistolarum numero meum erga te amorem ponderare: verum, cum tibi animus meus ac benevolentia, quam pietati tuæ semper præstiti, tibi comperta sit, nihil ob diuturnum silentium sinistri suspiceris. Quandoquidem ne nos quidem, etsi literas abo te raro acceperimus, propterea segniorem te erga nos

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Savil. sic in textu habet,.... res tuas nobis non curæ suse, si.... acceperis. In margine autem conjicit, non acceperis, pro, acceperis; et sic ad sensum textus nostri accedit.

φιλών ού παύομαι. 'Αλλά χαν χρόνος γένηται μαχρότερος ό μεταξύ τοῦ χωρισμοῦ τοῦ ήμετέρου, χαν εἰς ἐρημότερον ἀπενεχθώμεν χωρίον, οῦτε ἐχθαλεῖν σε τῆς ψυχῆς δυνάμεθα, οῦτε μὴ διηνεχώς ἀχμάζουσαν διατηρεῖν τὴν περὶ σὲ διάθεσιν. Ταῦτ' οῦν εἰδὼς, γράφε συνεχῶς ἡμῖν τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς οῆς. Πλείων γὰρ ὑμῖν ἡ εὐχολία τούτου, ἢ ἡμῖν. Εἰ δὲ ἡ τοῦ ἔτους ῶρα διαχωλύει, χαὶ τῶν Ἰσαυριχῶν χαχῶν ἡ σφοδρότης, εἰδότες σου τὴν γνώμην ἡν περὶ ἡμᾶς ἔχεις, ἀρχοῦσαν τῆς μαχρᾶς σιγῆς ἔξομεν παραμυθίαν.

#### ΡΛΗ. Έλπιδίω ἐπισκόπω.

Οίδα ότι όλιγάχις ἐπέσταλχα τἢ τιμιότητί σου, άλλ' ούχ έχων, άλλ' ύπο τῆς τῶν πραγμάτων ἀνάγχης πατεχόμενος. Καὶ γάρ ή τοῦ ἔτους ώρα, καὶ ή τοῦ χωρίου έρημία έν ῷ καθείργμεθα δεσμωτηρίου χαλεπώτερον, καλ ή των ένταυθα παραγινομένων σπάνις, παὶ τὸ μηδὲ αὐτῶν τῶν όλίγων πάντων γνησίων ἐπιτυγχάνειν, έτι δε και ή τοῦ σώματος άρρωστία σφόδρα ήμας χατεργασαμένη, χαι πάντα τον χειμώνα τη κλίνη προσηλώσασα, την μακράν ταύτην σιγήν έποίησεν, άλλ' ου την άπο γνώμης, άλλα την άπο γλώσσης. Μηδέ νόμιζε τοσαύτας δέχεσθαι ἐπιστολάς, δσας διεπεμψάμεθα, άλλά πολλῷ πλείους. Ήγήση δὲ τοῦτο, ἄν μή τὰς διὰ χάρτου καὶ μέλανος μόνον, άλλὰ καὶ τὰς ἀπὸ διαθέσεως ἀριθμής. Καὶ γὰρ τή διανοία συνεχώς έπεστάλχαμεν, και άεί σοι συγγινόμεθα, καὶ οὐδὲν οὐδὲ τῆς όδοῦ τὸ μῆκος, οὐ τοῦ γρόνου τὸ πληθος, ούτε αι των πραγμάτων περιστάσεις την περί την σην τιμιότητα διάθεσιν ήμιν άμαυροτέραν εποίησαν. Άλλα μένομεν αχμάζουσαν αύτην διατηρούντες, και τον σφοδρόν ήμων και θερμόν έραστήν, κάν είς έρημότερον τούτου χωρίον ἀπέλθωμεν, πανταχοῦ περιφέροντες ἄπιμεν, [682] ἐγχολάψαντες ήμων τη διανοία. Τοιούτον γάρ το γνησίως φιλείν ου χρόνω, οὐ τόπω, οὐχ όδοῦ μήχει, οὐ πραγμάτων περιστάσει εξίτηλον γίνεται. Και τοῦτο οίσθα και αύτος, έπειδή και γνησίως οίσθα φιλείν.

## ΡΑΘ'. Θεοδώρφ Κονσουλαρίφ Συρίας.

Αύτὸς μὲν ἔφης σημεῖον ποιεῖσθαι μέγιστον τοῦ μέλειν ἡμίν τῶν σῶν, εἰ δευτέρα μετὰ τὴν προτέραν ἐπιστολὴ ἔλθοι πρὸς τὴν σὴν λαμπρότητα παρ' ἡμῶν. Ἡμεῖς δὲ εἰ τῶν εἰς τοῦτο διακονησομένων ἡμὶν εὐποροῦμεν, νιφάδας ἄν ἐπέμψαμεν γραμμάτων πρὸς ἄνδρα οῦτω χρηστὸν, καὶ ἐπιεικῆ, καὶ σφοδρὸν μενον ἡμῶν τὰς ἐπιστολάς. ᾿Αλλ' ἐπειδὴ τοῦτο οὐκ ἔνι, παρακαλοῦμέν σου τὴν λαμπρότητα, μὴ τῶν ἐπιτολῶν ἀριθμῷ μετρεῖν ἡμῶν τὴν ἀγάπην, ἀλλὰ καὶ ειγώντων καὶ γραφόντων, ἤνπερ καὶ ἔμπροσθεν εἰχες περὶ αὐτῆς ψῆφον, ταύτην ἀκίνητον διατηρεῖν, λογιτοριαφο βαθυμία, ἀλλ' ἡ τοῦ τόπου κατασκευάζει ἐρημία.

#### ΡΜ. Θεοδότφ διακόνφ.

Οὐ μικρὰν είχομεν παραμυθίαν ἐν ἐρημία τοσαύτη

a Savil. in textu τοῦ ἀμελεῖν ἡμᾶς τῶν σῶν, εἰ δευτέρα.

In marg. conj. εἰ μὴ δευτ.

τό συνεχώς δύνασθαι έπιστέλλειν σου τή γλυχύτητι. άλλά και τουτο ήμας παρείλετο των Ισαυρικών καχῶν ἡ περίστασις. Ἐπιστάντος γὰρ τοῦ ἔαρος ἥνθησε καὶ τὰ τῆς ἐκείνων ἐφόδου, καὶ πανταχοῦ τῶν όδῶν είσιν έχχεγυμένοι, πάσιν άδάτους ποιούντες τάς λεωφόρους. Ήδη γοῦν καὶ γυναϊκες ἐλεύθεραι ἐάλωσαν, καὶ ἄνδρες ἐσφάγησαν. Διὸ παρακαλῶ συγγινώσκειν ήμιν μή συνεχώς γεγραφηκόσιν. Έπειδή δὲ εὖ οίδα, ότι περισπούδαστόν σοι μανθάνειν τὰ περὶ τῆς ύγιείας ήμῶν, δεινοπαθήσαντες χαλεπῶς κατά τὸν παρελθόντα χειμώνα, όλίγον άνηνέγχαμεν νύν, χαί διαταραχθέντες πάλιν τή άνωμαλία του άέρος ( καλ γάρ και νῦν χειμών ἐνταῦθα ἀκμάζων), ὅμως προσδοχώμεν τὰ λείψανα τῆς ἀρρωστίας ἀποθέσθαι, καθαροῦ φανέντος τοῦ θέρους. Οὐδὲν γὰρ ἡμῶν τὸ σῶμα ούτως λυμαίνεται, ώς χρυμός, ούτε ονίνησιν, ώς θέρος, και ή του θάλπεσθαι παραμυθία.

#### ΡΜΑ'. Θεοδότφ από Κονσουλαρίων.

Πολλά σοι τὰ ἀγαθὰ γένοιτο, ὅτι τὸν υίδν μετὰ τοσαύτης ύπεδέξω τιμής. Τοῦτο γάρ αὐτὸς ἡμῖν ἐδήλωσε, και ούχ ξχρυψεν, όμοῦ τε την περι τον πατέρα εύγνωμοσύνην επιδειχνύμενος, χαι ήμας πολλής εμπλησαι βουλόμενος ήδονης. Έπει και ήμετέραν διπλην ήγούμεθα είναι την τιμην, τῷ τε ήμᾶς αὐτοὺς εδ πεπονθέναι νομίζειν, άπερ αν έχεινος εδ πάθη, τῷ τε και άπο των γραμμάτων ο των ήμετέρων πολλήν αύτῷ γενέσθαι τὴν προσθήχην ταυτησί τῆς εύνοίας. Μένε δή, δέσποτά μου αίδεσιμώτατε καὶ εὐγενέστατε, θεραπεύων το καλόν τούτο φυτόν. [683] Τίς δε Εσται τῆς θεραπείας ὁ τρόπος; "Ην τὸν Ερωτα τῆς χαλλίστης ταύτης φιλοσοφίας, ήν μέτεισι νῦν, τρέφης εν αυτώ διηνεχώς, και άκμάζειν παρασκευάζης. ούτω γάρ και ταχείς ήμιν οίσει τους καρπούς. Αι γάρ γενναΐαι ψυχαί ού μιμοῦνται την βραδυτήτα τουτωνί των φυτών, των τοίς χόλποις τῆς γῆς παραχατατιθεμένων, άλλ' όμου τε φυτεύονται έν τή καλλίστη τής άρετης ταύτης επιθυμία, και πρός αύτον άνατείνονται τον ούρανον, και τοσαύτην επιδείχνυνται τῶν καρπών την φοράν, ώς άπαντα άποχρύπτειν πλούτον και τη δαψιλεία και τη φύσει. Ου γάρ τῷ παρόντι συγχαταλύονται βίφ, άλλά πρός την μέλλουσαν ημίν συναποδημούσι ζωήν.

#### ΡΜΒ'. Ἐλπιδίφ ἐπισκόπφ.

Γλώττη μεν όλιγάκις, γνώμη δε πολλάκις επεστάλκαμέν σου τή θεοσεδεία και καθ' εκάστην συγγινόμεθα την ήμέραν, και ταύτης ούκ ισχύει τής συνουσίας ήμας άποστερήσαι ού χρόνου πλήθος, ούχ όδοῦ 
μήκος, ού πραγμάτων περίστασις. Τοιαύτη γὰρ τής 
άγάπης ή φύσις ούδενε τούτων είκει, ούδε παραχωρεί, άλλ' ξστηκε πάντων ύψηλοτέρα γινομένη. Μή 
τοίνυν τῷ τῶν ἐπιστολῶν ἀριθμῷ, δέσποτά μου τιμιώτατε και εὐλαδέστατε, μέτρει τὸ φίλτρον, ὁ περι 
την σην ἔχομεν ἐμμέλειαν, άλλ' είδὼς ήμῶν τὴν γνώμην και τὴν διάθεσιν, ἡν ἀει περι τὴν εὐλάδειαν 
ἐπεδειξάμεθα τὴν σὴν, μηδὲν ἀπὸ τῆς μακρᾶς ταύτης σιγῆς ὑπόπτευε. Ἐπεὶ και ἡμεῖς όλιγάκις δεξά-

b Codices omnes nostri ἀκὸ τῶν γραμμάτων sic etiam unus a Frontone Ducceo memoratus; neque dubito hane esse veram lectionem. Editi ἀκὸ τῶν γνωριμωτέρων. Savilus quoque habet ἀκὸ τῶν γραμμάτων.

μενοι γράμματα παρά της σης διαθέσεως, οὐδὲ ἐντεύθεν βάθυμότερόν σε περί ήμας γεγενήσθαι νομίζομεν, άλλ' ζομεν σαφώς και πεπιστεύκαμεν, ότι μένεις άνθοῦσαν διατηρών την περί ήμας διάθεσιν, οὐ μόνον ούκ άναπίπτων έκ της συνεχείας των έπαγομένων δεινών, άλλά και σφοδρότερος γινόμενος περί ήμας. και τούτου σοι χάριν ζομεν πολλήν. Έπειδη δε ευ οίδ ότι και τά ήμέτερα βούλει μανθάνειν, ύγείας άπολαύομεν και άπραγμοσύνης πολλής, και ήσυχίας, και έν άσφαλεία διάγομεν, των Ίσαυρικών τέως άπηλλαγμένοι θορύδων. Τον γάρ γειμώνα λοιπόν τῆς 'Αρμενίας φέρειν εμελέτησα, βλαπτόμενος μεν ήρέμα βλάδην, όσην είχος ούτως άσθενεί σώματι χεχρημένον. περιγενόμενος δε τῷ διηνεχῶς οίχοι καταχεκλείσθαι, όταν άφόρητος ὁ κρυμός • ή, καὶ όλιγάκις τῶν προθύρων προκύπτειν. ՝ Ος τῶν γε ἄλλων ὡρῶν του έτους σφόδρα ήδίστων απολελαύχαμεν, ώς δυνηθηναι εύχόλως χαι την έχ του χειμώνος έγγινομένην ήμιν διορθώσασθαι άρρωστίαν.

#### ΡΜΓ. Πολυδίφ.

Του μέν εδάφους και των τοίχων της πόλεως έχδεδλήμεθα, της δε χυρίως πόλεως ού μετωχίσθημεν. Εί γάρ ύμεις ή πόλις, μεθ' ύμων δε ήμεις άει και έν ύμιν, ευδηλον ότι και ένταῦθα διάγοντες, την πόλιν οιχούμεν έχεινην . και γάρ ένδιαιτώμεθα ύμων ταζς [684] ψυχαίς, εδ οίδ' ότι, και δπουπερ αν απίωμεν. και πάντας δμάς τους σφοδρούς ήμων έραστάς έπι διανοίας περιφέροντες άπιμεν. Τούτο ήμας ούτε την έρημίαν του χωρίου τούτου (καλ γάρ πάσης τῆς οίχουμένης έστιν έρημότατον), ούτε την πολιορχίαν των ληστών ( καλ γάρ καθ' έκάστην πολιορκείται την ήμέραν), ού τον έντεῦθεν τικτόμενον λιμόν ἀφίησιν όραν επειδή το μέν σωμα ήμιν ένταυθα ίδρυται, ή δὲ ψυχή παρ' ὑμῖν διηνεκῶς. 'Αλλ' ἐπειδή τοῖς οὕτω διαχειμένοις ποθεινή σφόδρα καλ περισπούδαστος καλ ή σωματική παρουσία, και λυπεί μή γινομένη, τοῦτο δε τέως γενέσθαι ούχ ένι, ένι δε αύτη φάρμαχον μέγιστον ή διά των γραμμάτων συνουσία, πάρεχε ταύτην ήμιν μετά δαψιλείας πολλής, και ταύτης άπηλλάγμεθα τῆς άθυμίας. Ίχανὸς γάρ σὺ, δέσποτά μου θαυμασιώτατε, και διά γραμμάτων σοφίζεσθαι παρουσίας ήδονήν.

#### ΡΜΔ'. Διογένει.

"Ερημον μέν ή Κουχουσός ο χωρίον, καὶ άλλως εἰς οἶκησιν σφαλερὸν, διηνεκεῖ φόδφ τῶν ληστῶν πολιορχούμενον σὶ δὲ αὐτὴν καὶ ἀπῶν παράδεισον εἶναι πεποίηκας." Όταν γάρ σου τὸν ζῆλον ἀκούσωμεν τὸν πελὺν, τὴν ἀγάπην τὴν περὶ ἡμᾶς, τὴν γνησίαν καὶ δερμὴν (οὐδὲν γὰρ ἡμᾶς λανθάνει καὶ ἐκ τοσούτου καθημένους διαστήματος), ὡς θησαυρὸν μέγιστον ἔχοντες, καὶ πλοῦτον ἄφατον, τὴν διάθεσίν σου τῆς ἐμμελείας, καὶ ἐν ἀσφαλεστάτῃ ο πόλει διατρίδειν ἡγούμεθα, ὑπὸ τῆς τοσαύτης εὐφροσύνης πτερούμενοι, καὶ μεγίστην παράκλησιν ἐντεῦθεν καρπούμενοι.

Coislin. ἀφόρητος ὁ γειμών.
 Vaticanus semper Κοχκουσός, ut jam diximus.
 Coislin. et alius ἐν ἀσφαλεστάτη καὶ εὐθαλεστάτη.

Ίν' οῦν καὶ ἐτέρα προσθήκη γένηται ἡμἴν ἡδονῆς, παρακαλῶ, καὶ γράμματα ἡμἴν χαρίζου, τὰ περὶ τῆς ὑγιείας δηλοῦντα τῆς σῆς. Εἰ γὰρ καὶ ἐργῶδες τοῦτος, διὰ τὸ τῆς όδοῦ μῆκος, καὶ τὸ σφόδρα ἀπφκίσθαι τῆς δημοσίας τουτὶ τὸ χωρίον όδοῦ, ἀλλὰ τῷ οὕτως φιλοῦντι, ὡς αὐτὸς οἴσθα φιλεῖν, καὶ τὰ δύσκολα εὕκολα γίνονται. Έννοήσας τοίνυν ἡλίκην ἡμῖν χαριῆ χάρτν τῆ πυκνότητι τῶν τοιούτων γραμμάτων, πάρεχε καὶ τοῦμεν, ὅτι δεὐτερον ἐπεσταλκότες ἡδη, οὐδὲ ἀπαξ ἐδεξάμεθα γράμματα τῆς σῆς ἐμμελείας.

### ΡΜΕ. Νικολάφ πρεσθυτέρφ.

Έδουλόμην και αύτος, και σφόδρα επεθύμουν ίδειν σου την εμμέλειαν, και περιπτύξασθαι · και τούτο οίσθα και πρό τών ήμετέρων γραμμάτων. Φιλείν γάρ είδως γνησίως και τούς γνησίως φιλούντας διαγινώσκειν επίστασαι. 'Αλλ' επειδή τούτο ούκ ενι, δπερ ένι ποιῶδ, τέως γράφω, προσαγορεύω, γράμματα άπαιτώ, τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς σῆς ὑμἴν πυχνότερον δηλούντα. Χαρίζου δή ταύτην ήμιν την χάριν. Εί γάρ και μή δεί σοι παρακλήσεως είς τούτο, ού παυσόμεθά σε άναμιμνήσχοντες ύπερ τούτου. [685] Ού γάρ μιχρά παράχλησις ήμιν και παραμυθία και τῆς ἐρημίας καὶ τῶν φόδων τῶν καθημερινῶν, τῶν άπο της έφόδου γινομένων της ληστρικής, και της του σώματος άρρωστίας, και των άλλων περιστάσεων, τὸ μανθάνειν περί τῶν ἀγαπώντων ἡμᾶς ὑμῶν, δτι τε ξρρωσθε •, και ύγιαίνετε, και κατά ρουν υμίν **ἄπαντα φέρεται, κάν μυρίους ήμιν λέγης χειμώνα;.** Πώς και τίνι τρόπω; "Οτι ένι τον γενναΐον, και έγρηγορότα, και νήφοντα και έν ταραττομένω πραγμάτων πελάγει έξουρίας πλείν, ώσπερ καὶ τὸν χαύνον και άναπεπτωκότα και κείμενον υπτιον, και έν γαλήνη διαταράττεσθαι και θορυδείσθαι.

# PMG. Θεοδότφ, Νικολάφ, Χαιρέφ, πρεσδυτέροις καλ μοτάζουσι.

Υμείς μέν τῶν Ισαύρων αἰτιᾶσθε τὴν χαταδροhyn til quonalae tile ohetebae . Fin og ohige xaf παρείναι φημι, και σύν ήμιν είναι, και ούδεν ούδε έντεῦθεν γενέσθαι χώλυμα πρὸς τὴν ἄφιξιν ὑμῶν. Τοιαύτα γάρ τῆς ἀγάπης τὰ πτερά · ἀθρόον καὶ μετά πολλής τής εύχολίας πανταγού παραγίνεται, κάν μυρία τὰ χωλύματα ή. Εί δὲ τῆς σωματικῆς θμών άπεστερήμεθα παρουσίας, μή διαλίπητε εύγόμενοι. καί δώσει ταύτα ο φιλάνθρωπος Θεός. Έπει και αύτος διηνεχώς ύμας εν διανοία περιφέρων, ούχ ώς έτυχε και τής κατ' όψιν έρω συντυχίας, και εδ οίδ' ότι και αυτή έσται, μετά έκτενείας υμών παρακαλούντων τον δυνάμενον πάντα λύσαι χειμώνα, καλ είς γαλήνην λευχήν άπαντα άγαγείν. Ίνα δὲ χαὶ τά ήμέτερα μαθόντες εὐφραίνησθε, πολλής ἀπολαύομεν ήπυχίας και άπραγμοσύνης, το σώμα ήμεν, καίτοι mogyon green ean yntrainotision ageon efin gheian. και γάρ ιατρών σπάνις, και άναγκαίων άπορία (οίδέν γάρ έστιν ώνιον ένταῦθα, οὐ φαρμάκων εὐπορία).

d Savil. ποιών. Utrumque quadrat. Επιτ.
• Tres mss. δτι δή καὶ έρρωσθε.

redditum fuisse existimamus : verum illud pro certo habemus, nobisque persuademus, te benevolentiam eam, qua nos hactenus complexus es florentem retinere, atque ob calamitates, que nobis assidue inferuntur, non modo non consternari, sed etiam vehementiore erga nos amore affici : ideo ingentem tibi gratiam habemus. Quia autem probe scio te quoque de rebus nostris certiorem ficri cupere, commoda valetudine sumus, ingentique otio et quiete fruimur, atque in securitate degimus, Isauricis nimirum tumultibus liberati. Nam quod ad Armeniæ hiemem attinet, eam jam usu ipso ferre didici. Quamquam enim frigore non nihil offendor, ut solet is qui tam imbecilli corpore præditus sit : superior tamen exsisto, dum domi me perpetuo, cum frigus sævit, includo, raroque e limine pedem effero. Nam cæteras quidem auni partes ita jucundas ac suaves sentio, ut eum ctiam morbum, quem ex hiemis asperitate contraxi, perfacile depellere queam.

## CXLIII. Polybio. (Cucuso anno 401.)

Urbis quidem solo, ac muris et parietibus ejecti sumus : verum ex urbe, quæ proprie hoc nomine gaudet, minime migravimus. Nam si vos urbs estis, sane cum vobiscum atque in vobis perpetuo simus, illud perspicuum est, nos ctiani hic commorantes, urbem illam habitare. Neque enim dubito quin in animis vestris habitemus : ac vicissim quocumque abierimus, vos omnes, qui nostri amore flagratis, animo circumferimus. Hoc porro nos nec hujus loci solitudinem (est autem totius orbis terræ desertissimus), nec prædonum obsidionem (nam quotidie obsidetur), nec denique famem, quæ hinc ortum trahit, perspicere sinit : quandoquidem corpus hic defixum est, anima vero apud vos versari non desinit. At quoniam lis, qui hoc animo præditi sunt, corporis quoque præsentia magnopere cara et expetenda est, mærorque adest, cum ea negatur, id porro minime ficri potest, huic rei maximum remedium affert congressus ille, qui mutuis epistolis comparatur : quo si nobis per vos copiose frui contingat, hac quoque nicestitia liberatos nos sentiemus. Potes enim ipse, domine mi cumprimis admirande, præsentiæ voluptatem per literas adumbrare.

#### CXLIV. Diogeni. (Scripta anno 404.)

Desertus quidem locus est Cucusus, et alioqui ad habitandum periculosus, ut qui perpetuo latronum metu infestus sit: tu vero, etiam absens, eum nobis in amœnissimum locum commutasti. Nam eum ingentem tuum zelum, sinceramque ac ferventem erga nes caritatem audimus (nihil enim nobis, quamvis tam longe dissitis, incognitum est), benevolentiam tuam, tamquam amplissimi cujusdam thesauri, ac inenarrabilium divitiarum instar habentes, ita afficimur, ut nobis ipsi in tutissima urbe versari videamur, tanta videlicet lætitia erecti, maximumque hinc solatium capientes. Quo igitur alter insuper nobis voluptatis cumulus accedat, velim literis quoque nos recrees, quibus de tua valetudine certiores efficiamur. Nam etsi difficile istud est, tum ob viæ longinquita-

tem, tum quod hic locus a publica via valde se notus sit, tamen homini ita amanti, ut ipse amare nosti, etiam quæ ardua sunt facilia redduntur. Cum igitur animadvertas, quantam hujusmodi literarum frequentia gratiam a nobis initurus sis, hanc quoque lætitiam nobis præbe: siquidem illud moleste ferimus, quod cum iterum jam ad te scripserimus, tamen ne semel quidem literas a te accepimus.

# CXLV. Nicolao presbytero. (Anno circiter 405 vel 406.)

Cuperem quidem ipse quoque, et quidem vehementer cuperem te videre atque complecti : idque ipse etiam ante nostras acceptas literas minime ignoras. Nam cum sincero animo amare noris, eos quoque qui sincero animo amant, agnoscere nosti. Verum quia id non licet, interim, quod licet, facio: scribo. saluto, literas, quæ nobis valetudinis tuæ statum crebro exponant, postulo. Quamobrem hanc nobis gratiam concede. Nam quamquam ad eam rem hortatore nihil indiges, tamen de hac re te submonere minime desistemus. Neque enim exiguam animi levationem, atque tum selitudinis, tum quotidianorum terrorum, qui ex prædonum incursione nobis oriuntur, tum morbi corporis, adversarumque aliarum rerum consolationem illud nobis allaturum est, si ex vobis, quibus cari sumus, hoc intelligamus, vos firma valetudine esse, omniaque vobis ex animi sententia evenire, cliamsi alioqui sexcentas nobis tempestates commeniores. Qui tandem istud? Quoniam nihil impedit, quominus, qui generosi et experrecti atque attenti animi est, etiam in perturbato negotiorum mari feliciter naviget: quemadmodum contra, qui ignavi ac consternati supinique animi est, tranquillo quoque mari perturbetur atque in tumultu versetur.

# CXLVI. Theodoto, Nicolao, Chæreæ, presbyteris et monachis. (Cucuso anno 405.)

Vos quidem Isaurorum incursionem atque impetum absentim vestræ causam esse dicitis : at ego vos et adesse, et nobiscum versari dico, neque hujusmodi rem, quin ad nos veneritis, impedimento vobis suisse. Nam eæ caritatis pennæ sunt, ut etiamsi sexcenta impedimenta se objiciant, repente tamen ac magna cum facilitate ubique adsit. Quod si corporca vestra præsentia caremus, precari ne intermittite: ac Deus eam pro sua benignitate dabit. Quandoquidem ipso quoque animo vos assidue gerens, congressum vestrum haud vulgarem in modum desidero: neque dubito, quin istud mihi contingat, dummodo eum, qui tempestatem omnem discutere, cunctaqué in magnam tranquillitatem adducere potest, obnixe oretis et obsecretis. Ut autem rerum quoque nostrarum statu cognito lætemini, ingenti quiete atque otio fruimur, corpusque nostrum, etsi alioqui multa sint qua insius valetudinem labefactent, satis commode se habet. Quamquam enim et medicorum inopia, et rerum necessariarum penuria (nibil enim hic venale est, nec medicamenta ulla suppetunt), et cæli intemperies

(neque enim æstas nobis minus quam frigus molesta est, ut quæ frigoris acrimoniam in contrarium imitetur), et gravis ac perpetua obsidio, erebrique Isauricarum incursionum metus; hæc, inquam, omnia, et alia plura sunt quæ valetudinem nostram labefactent; nunc tamen gravi periculo, atque hujusmodi morbo 1 liberati sumus ac mediocrem quamdam sanitatem obtinuimus. Vos vero operam etiam date, ut ad nos sæpe scribatis, ac de vestra valetudine sine ulla intermissione certiores nos faciatis. Siquidem maximæ levationis, maximique solatii, atque amplissimorum thesaurorum instar, vestram caritatem esse ducimus: ac cum sinceræ vestræ benevolentiæ, animique coustantiæ, ac firmæ caritatis cogitatio nobis in mentem venit (numquam autem non venit), tamquam in latum quemdam atque tranquillum portum ex multis calamitatibus appellimus.

# CXLVII. Anthemio. (Cucuso anno 403.)

Alii tibi consulatus atque præfecturæ nomine gratulantur (a) : ego autem magnificentiæ tuæ causa ipsis quoque magistratibus imperiisque gratulor. Neque enim te ornarunt, verum abs te ornata sunt. Quandoquidem etiam ea virtutis natura est, ut honores non aliunde mutuetur, verum ipsa cos in sese circumferat, nimirum hisce dignitatibus honorem præbens, non autem ipsa ab illis accipiens. Eaque de causa ne amori quidem erga te nostro quidquam nunc adjunximus. Nihil enim tibi amplius accessit; nec nos præfectum atque consulem amamus, sed dominum meum suavissimum Anthemium, cum magna prudentia, tum etiam ingenti philosophia refertum. Ac proinde te quoque beatum prædicamus, non quod ad hoc solium evectus sis, sed quia uberiorem prudentiæ tuæ atque humanitatis demonstrandæ materiam accepisti. Atque iis omnibus, quibus injuria tit, gratulamur, latum scilicet animæ tuæ portum intuentes, qui possit innumera naufragia depellere, atque efficere, ut ii, qui in atrocissimam tempestatem inciderunt, ex animi sententia navigent. Propterea exsultamus et lætitia diffundimur, imperium tuum commune corum, qui injuria afficiuntur, festum esse existimantes. Quo etiam nunc ipsi fruimur, ut qui ex virtutam tuarum megnitudine propriam nobis voluplatem fingamus.

CXLVIII. Cyriaco, Dometrio, Palladio, Eulysio 1, episcopis. (Cucuso anno 405.)

Beati vos, ac ter beati, sæpiusque beati, ob præ-

Fabric., hujusmodi difficultate.

Reg. et Fabric. Eulysio (Εὐλυσίω), et hoc erat verum ejus nomen. Morel., Eclysio (Ἐκλυσίω).

(a) in hunc locum hæc notat Fronto Ducæus : Eillius vocem græcam, knægetag, intellexerat de imperio; sed cum længet ite norme, vel inneger ten nearther, sel præfectus urba, at præfectus prætorio, sic præfectura urbana apud ambros. lib. 3 offic. c. 8: et præfecture urbana sublime fastigium. ksapjan, toosa, prassecti potestas dicitur a xiphilino in se-vero, et hic tragisme. Anthemium en, in sive hunc ad quem scribit auctor, sive alium suisse præsectum præsorio constat ex lege 14 lib. 12, tit. 12 Codicis Theodosjani Imp. Honor. et Theodos. Fuit etiam consul cum Stilicone anno Christi 105.

chros hos sudores, certamina, et ærumnas, ac labores et pericula, quæ pro omnibus orbis terræ Ecclesiis subiistis, hincque tum in terra, tum in cælis gloriam et splendorem consequuti estis. Siquidem homines omnes, qui mentis compotes sunt, vos prædicant, ac coronis ornant, animi vestri robur, fortitudinem, tolerantiam, atque constantiam, ad stuporem usque mirantes. Benignus autem Deus, qui laboribus longe ampliora præmia semper constituit, tot tantaque bona vobis rependet, quot quantaque iis a Deo rependi par est, qui pro universi orbis pace tam strenue dimicant. Ideo nos quoque beatos vos prædicare non desinimus, voluptatem ex vestri recordatione perpetuo capientes, vosque, etiamsi alioqui longo itineris intervallo a vobis disjuncti simus, animo circumferentes. Ac Cyriacus quidem reverendissimus diaconus (a) nunc navigare non potuit, quod multo labore confectus esset. At vero domini mei religiosissimus presbyter Joannes, et reverendissimus diaconus Paulus, cum und que vexarentur, nec usquam consistendi ac delitescendi potestas esset, necessarium esse putarunt, ut ad caritatem vestram sese conferrent, isticque vobiscum essent. Quamobrem ipsos cum caritate excipite, eamque, quam par est, benevolentiam ipsis exhibete.

## CXLIX. Aurelio Curthaginis episcopo. (Anno 406.)

Papæ, quanta res est generosus animus, atque caritatis ac pictatis fructibus abundans : quippe cum ipse tanto itineris intervallo a nobis dissitus, tamquam præsens ac nobiscum degens, nos ceperis, tibique devinxeris. Siquidem caritatis tuæ ardor, eaque odoris suavitas, quæ ex tua loquendi libertate ac pietate manat, ad nos usque, qui in extremo orbis recessu collocati sumus, penetravit. Propterea ingentes tibi gratias agimus; propterea, inquam, te beatum prædicamus, quod cum magnum laborem ac sudorem pro omnibus orbis terræ Ecclesiis susceperis, maximas tibi apud benignum Deum coronas condidisti. Teque hortamur, ut in hoc præclaro certamine perseveres: neque enim te fugit, quænam hinc præmia oriantur. Nam si quispiam unum aliquem injuria affectum ac præter jus læsum sublevans, mercedem inenarrabilem a Deo obtinet : cogites velim, quantum ipse præmium accepturus sis, qui tot Ecclesias perturbatas, per egregium hujusmodi studium, tumultibus ac perturbatione liberes, atque in tranquillum pacis portum appellere studeas.

## CL. Maxime épiscopo. (Anno 406.)

Cum labores eos ac sudores, quos diuturno tempore subiistis, animo contemplor, non vulgarem, sed amplissimam quaindam injuriarum earum, quibus per summum scelus affectus sum, consolationem capio, vestram nimirum usque adeo ardentem ac germanaun caritatem, sinceram curam, acerrimamque in iis ma-

(a) Sic legunt Coislin. et Savilius, hancque puto vera: esse lectionem : nam hic Cyriacus diaconus alihi quoque memoratur.

και άξρος δυσκρασία (τοῦ κρυμοῦ γάρ οὐκ Ελαττον ήμας το θέρος λυπεί, άπεναντίας του χρυμού μιμούμενον την σφοδρότητα), και πολιορκία χαλεπή και διηνεχής, και συνεχείς και επάλληλοι φόδοι τῶν Τσαυριχών εφόδων • τούτων τοίνυν χαλ ετέρων πλειόνων δντων τῶν διαφθειρόντων τὴν ρῶσιν ἡμῖν, τέως τοῦ μὲν χινδύνου τοῦ χαλεποῦ, χαὶ τῆς τοιαύτης ἀπηλλάγμεθα ἀφρωπτίας \*, ὑγιαίνομεν δέ τινα ὑγείαν σύμμετρον. Μή δή διαλίπητε και αύτοι συνεχώς ήμιν ἐπιστέλλοντες, καὶ τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς ὑμετέρας εὐαγγελιζόμενοι. Καὶ γάο παράκλησιν μεγίστην, καὶ παραμυθίαν, καὶ θησαυρόν πολλών γέμοντα άγαθών, την ύμετέραν άγάπην είναι νομίζομεν καί όταν την διάθεσιν ύμων την γνησίαν, καλ το άπερίτρεπτον τῆς γνώμης, και την άκλινη και στερράν ύμων έννοήσωμεν άγάπην (άεὶ δὲ αὐτὴν ἐννοοῦντες [686] οὐ παυόμεθα), ώσπερ είς τινα λιμένα εύρυν και άκύραντον άπό των πολλών χαταπλέομεν θλίψεων.

### ΡΜΖ'. `Ανθεμίφ.

"Αλλοι μέν σου τη θαυμασιότητι καλ της ύπατείας καὶ τῆς ἐπαρχότητος συνήδονται εγώ δὲ αὐταζς ταίς άργαίς της σης ενεχεν μεγαλοπρεπείας. Οδ γάρ σε χατεχόσμησαν, άλλ' εχοσμήθησαν παρά σοῦ. Έπειδή και τοιούτον ή άρετή · ούκ έξωθεν δανείζεται τάς τιμάς, άλλ' αύτη εν έαυτή περιφέρει ταύτας, τιμήν τοίς άξιώμασι τούτοις παρέχουσα, ούχ αύτή παρ' έκείνων λαμβάνουσα. Διὰ δἡ τοῦτο οὐδὲ προσεθήχαμεν τῷ φίλτρι νῦν τῷ περί σέ. Οὐδέν γάρ σοι προσγέγονε πλέον · οὐδὲ τὸν ὕπαρχον καὶ ὕπατον ήμεζς φιλούμεν, άλλά τον δεσπότην μου τον ήμερώτατον 'Ανθέμιον, τον πολλής μέν συνέσεως, πολλής δὲ γέμοντα φιλοσοφίας. Διό σε καὶ μακαρίζομεν, οὐκ έπειδή πρός του θρόνου ανέδης τούτου, αλλ' έπειδή δαψιλεστέραν έλαδες ύλην, είς το την σύνεσίν σου και την φιλανθρωπίαν επιδείξασθάι. Και τοις άδιχουμένοις πάσι συνηδόμεθα, τον πλατύν σου λιμένα τῆς ψυχῆς ὁρῶντες, μυρία δυνάμενον λῦσαι ναυάγια, και τούς είς έσχατον κλυδωνίου κατενεχθέντας παρασπευάσαι έξουρίας πλείν. Διά ταῦτα σκιρτώμεν, διά ταύτα χαίρομεν, την σην άρχην κοινην δορτην τών έπηρεαζομένων είναι νομίζοντες. Της και αύτοι νῦν ἀπολαύομεν, οίκείαν ήδονην είναι τιθέμενοι των σων κατορθωμάτων τὸ μέγεθος.

# ΡΜΗ'. Κυριακῷ, Δημητρίφ, Παλλοδίφ, Εὐλυσίφ, ἐπισκόποις.

Μαχάριοι καὶ τρισμαχάριοι, καὶ πολλάκις τοῦτο δμεῖς τῶν καλῶν τούτων ἰδρώτων καὶ ἀγώνων, τῶν μόχθων, καὶ πόνων, καὶ τῶν κινδύνων, οῦς ὑπὲρ τῶν Ἐκκλησιῶν τῶν κατὰ τὴν οἰκουμένην κειμένων ὁπομεμενήκατε, λαμπροὶ μὲν ἐν γἢ, λαμπροὶ δὲ ἐν οὐρα-

#### \* Fabric. ἀπηλλάγιεθα ἀπορίας.

νοίς διά τούτων γενόμενοι. Καὶ γάρ άνθρωποι πάντες οί νοῦν Εχοντες άνακηρύττουσιν ύμας, και στεφανοῦσιν, ἐχπληττόμενοι τὴν εὐτονίαν ὑμῶν, τὴν ἀνδρείαν. την καρτερίαν, την προσεδρείαν. "Ο τε φιλάνθρωπος Θεός, ὁ μείζονας ἐχ πολλοῦ τοῦ περιόντος τιθείς ἀεί τῶν πόνων τὰς ἀμοιδὰς, τοσούτοις ἀμείψεται ἀγαθοῖς, όσοις άμείδεσθαι Θεφ πρέπον τους ούτω γενναίως άγωνιζομένους ὑπὲρ τῆς χατά τὴν οἰχουμένην ἄπασαν είρηνης. Διά τούτο και ήμεζς ού παυόμεθα μακαρίζοντες ύμας, έντρυφωντες ύμων τη μνήμη διηνεχώς, έπὶ διανοίας περιφέροντες, εί καὶ πολλῷ διωκίσμεθα [687] τῷ τῆς Ιόδοῦ μήχει. () μὲν οὖντιμιώτατος Κυριακός ὁ διάκονος οὐκ ἡδυνήθη νῦν ἐκπλεῦσαι, διὰ τὸ πολλώ κατειργάσθαι πόνω. Οι μέντοι κύριοί μου, 6 εύλαδέστατος πρεσδύτερος Ίωάννης, και ο τιμιώτατος Παύλος ό διάκονος, έλαυνόμενοι πανταχόθεν, καλ μηδαμού στηναι, μηδέ λαθείν έχοντες, άναγκαΐον ἐνόμισαν καταλαδείν ύμων την ἀγάπην, καλ αύ**τ6θι** μεθ' ύμῶν είναι. Δεξάμενοι τοίνυν αὐτοὺς μετὰ ἀγάπης, την πρέπουσαν όμεν εύνοιαν περί αὐτοὺς ἐπιδείξασθε.

### ΡΜΘ. Αὐρηλίφ ἐπισκόπφ Καρθαγένης.

Βαδαί, ήλίχον ἐστὶ γενναία ψυχή, καὶ πολλῷ βρύουσα τῷ τῆς ἀγάπης καὶ τῷ τῆς εὐλαβείας καρπώ, όπου γε καὶ αὐτὸς τοσούτον ἡμῶν ἀπωκισμένος όδου μήχος, ώς παρών και μεθ' ήμων ων, ούτως ήμας είλες, και έχειρώσω. Τής γάρ άγάπης σου το θερμόν, και της παρρησίας και της εύλαδείας ή εὐωδία μέγρι τὰ ήμῶν τῶν ἐν ἐσχατιᾶ τῆς ωἰκουμένης χαθημένων Εφθασεν. Διά ταῦτά σοι χάριτας πολλάς ζομεν, διά ταῦτά σου μακαρίζομεν την εύλάδειαν, δτι πόνον πολύν καλ lδρώτα ύπερ των κατά τήν οίχουμένην Έχχλησιών άναδεχόμενος, μεγίστους έαυτῷ παρὰ τῷ φιλανθρώπῳ Θεῷ προαπέθου τούς στεφάνους. Καί σε παρακαλούμεν μεΐναι τον καλόν τούτον άγωνα άγωνιζόμενον · οίσθα γάρ τά έντεύθεν βραδεία. Εί γάρ ενα τις άδιχούμενον καλ παρανομούμενον ανέχων άφατον έχει παρά του Θεου τον μισθόν, εννόησον όσην αύτος λήψη την άμοιθην, Έχχλησίας τοσαύτας ταρασσομένας διά της χαλής ταύτης σπουδής ἀπαλλάττων μέν θορύδων καὶ ταραxỹc, eic 62 yadyydu dipieva eiphyng opplicat b Ecmouδαχώς.

## ΡΝ. Μαξίμφ ἐπισκόπφ.

"Όταν ἐννοήσω τοὺς πόνους ὑμῶν, καὶ τοὺς ἱδρῶντας, τοὺς ἐπὶ μακρῷ χρόνψ γεγενημένους, οὐ τὴν τυχοῦσαν, ἀλλὰ καὶ μεγίστην καρποῦμαι παράκλησιν, ἐφ' οἶς αὐτὸς πέπονθα παρανόμως, τὴν ὑμετέραν ἀγάπην τὴν οῦτω θερμὴν καὶ γνησίαν, τὴν πρόνοιαν τὴν εἰλικρινῆ, τὴν ἀγρυπνίαν τὴν ὑπὲρ τῆς διορθών

b Unus dourges.

σεως των γεγενημένων, την επιτεταμένην, μεγίστην έχων παραμυθίαν. Καὶ γάρ ούχ ή τυχοῦσα γέγονέ μοι παραψυχή, τὸ λογίζεσθαι ὅτι ἐχ τοσούτου καθήμενοι διαστήματος, ούχ έωρακότες ήμας ποτε, ούκ όφθέντες παρ' ήμῶν, οὐ λόγων ήμῖν χοινωνήσαντες, άθρόον ύπό τῆς παρανομίας τῶν τολμηθέντων χινηθέντες, τοσαύτην επεδείξασθε περί ήμας άγάπην, όσην πατέρες περί παϊδας, μάλλον δε και πατέρας ἀπεχρύψατε τῆ τοσαύτη χηδεμονία. Διὰ ταῦτα χάριτας ὑμῶν Ισμεν τἢ εὐλαδεία, θαυμάζομεν, μαχαρίζομεν, παρακαλούμεν ύμας αύτους τὰ ἐαυτῶν μιμήσασθαι, καλ ήν έξ άρχης επεδείξασθε προθυμίαν, [688] ταύτην είς τέλος άγαγείν. Κάν γάρ μηδέν γίνηται πλέον είς διόρθωσιν των γεγενημένων, ού μικρά παράκλησις ήμιν, δπερ Εφθην είπων, τοσαύτης άπολελαυχόσι καὶ ἀπολαύουσι παρά τῆς τιμιότητος τῆς δμετέρας άγάπης.

# ΡΝΑ'. Άσέλλφ ἐπισκόπφ.

Οίδα μὲν ὅτι οὐδὲν ὑμῖν δεῖ γραμμάτων εἰς τὸ διαναστῆναι, καὶ ἀντιλαδέσθαι τῆς διορθώσεως τῶν τὰς
Ἐκκλησίας τῆς 'Ανατολῆς κατειληφότων κακῶν. Καὶ
τοῦτο δι' ὧν πεποιήκατε, ἐπεδείξασθε, αὐτοπαράκλητοι τοσαὐτην παρασχόντες • σπουδήν. 'Αλλ' ἐπειδὴ
τὰ κακὰ ἔτι μένει ἀδιόρθωτα, διὰ τὴν ἄνοιαν τῶν τοσαῦτα παρανομησάντων, ἀναγκαῖον εἶναι ἐνομίσαμεν
παρακαλέσαι ὑμῶν τὴν εὐλάδειαν, ὧστε μὴ ἀποκαμεῖν, μηδὲ περικακῆσαι, ἀλλ' ἀκμαζούση χρήσασθαι
τῆ προθυμία, καὶ τὰ παρ' ἐαυτῶν πάλιν ἄπαντα εἰσενεγκεῖν. "Οσω γὰρ ὰν ἀνίατα νοσῶσιν οἱ πρὸς τὴν
τῶν Ἑκκλησιῶν κατάστασιν στασιάζοντες, τοσούτω
κἀκείνων ὁ πλέον ἔσται τὸ κρίμα, καὶ ὑμῖν τοῖς μὴ
ἀποκάμνουσι λαμπρότερος ὁ μισθὸς, καὶ μείζους οἱ
στέφανοι.

#### PNB'. Έπισχόποις.

Καὶ ίδία ἐκάστω, καὶ κοινή πάσιν ὑμίν ὀφείλομεν γάριτας, ούχ ήμεζς δε μόνον, άλλα καλ πάντες οί κατά την 'Ανατολην επίσχοποι, χληριχοί διαφόρων πόλεων, λαοί ποιχίλως έλαυνόμενοι, ότι πατριχά σπλάγχνα επιδειξάμενοι, συνηλγήσατε, Εστητε γενναίως, τά παρ' ύμῶν αὐτῶν πάντα εἰσηνέγκατε. Διὰ ταῦτα πάν-- τες ύμας άναχηρύττουσι, στεφανούσιν, επί στόματος , φέρουσιν ύμῶν τὰ κατορθώματα. Εἰ δὲ παρὰ ἀνθρώπων τοιαύται αι τιμαί, εννοήσατε παρά του φιλανθρώπου Θεού πόσαι ύμιν αι άντιδόσεις Ταῦτ' ούν είδότες, τιμιώτατοι δέσποταί μου καλ εύλαδέστατοι, κλν οι θορυδούντες τὰς Έχχλησίας άνίατα νοσώσι, μή παύσησθε την παρ' ύμων αύτων εἰσφέροντες θεραπείαν. "Οσφ γάρ αν πλείονα τά κωλύματα ή καί πλείων ή δυσκολία, τοσούτω και μείζων ύμιν ό μι-. σθός. Εί γάρ ποτόν τις ψυχρόν ε ἐπιδούς, οὐκ ἄμισθον Εξει την βραχείαν φιλοφροσύνην · οἱ τοσαῦτα καὶ ποιῆσαι καὶ παθεῖν ἐλόμενοι ὑπὲρ Ἐκκλησιῶν ταρασσομένων, εννοήσατε ήλίκην λήψεσθε την άμοιθην, καλ πόσα ύμας αναμένει των χαλών πόνων τα βραδεία.

## ΡΝΓ'. Τοῖς αὐτοῖς.

Ού διαλιμπάνομεν χάριν ύμιν όμολογούντες διηνεχως. Εί γάρ και πολλά παρανενομήμεθα παρά των **ἐ**χθρῶν, ἀλλ' δμως πολλῆς παρ' ὑμῶν ἀπηλαύσαμε**ν** [689] τῆς συμμαχίας, δαψιλοῦς τῆς ἀγάπης, γνησίας φιλοφροσύνης, θερμοτάτης σπουδής και ταύτα ού μιχράν παράχλησιν και τῆς χαλεπωτάτης εξορίας, εν ή κατεχόμεθα, καὶ τῶν ἄλλων τῶν ἐπενεχθέντων ήμιν δεινών, Εχομεν. Διό παρακαλούμεν ύμων τήν εύλάβειαν επιμείναι την αύτην περί ήμας επιδειχιυμένους διάθεσίν τε και σπουδήν. Ούδε γάρ είς ήμας στήσεται το γινόμενον μόνον, άλλά και είς το d κοινόν των Έχχλησιων διαδήσεται. Ού γάρ μία, καὶ δύο, καλ τρείς πόλεις, άλλ' όλόκληρα Εθνη πανταχού τῆς γῆς ταράττεται. Καὶ τοσαύτην παρ' ὑμῶν ἐπιδειχθῆναι δίχαιον σπουδήν, δσην είχος ύπερ τοσούτων ψυχών έσπουδακότας και κάμνοντας επιδείξασθαι. Εί δε πολλά πεπονήχατε, χαὶ τὰ παρ' ἐμυτῶν εἰσηνέγχατε, ίσμεν τούτο και ήμεζς, και εύχαριστούντες ύμιν ού παυόμεθα · άξιουμεν δὲ μὴ διαλιπεῖν τοῦτο ποιοῦντας. Ή γάρ καρτερία ύμων, καὶ ύπομονή, καὶ ή εύτωνος γνώμη δυνήσεται καλ τούς σφόδρα φιλονείκως δ.αχειμένους χαλ άνίατα νοσούντας άποστήσαι τής χατεχούσης αὐτοὺς νυνὶ παραφροσύνης. Εἰ δὲ ἐπιμένοιεν καλ ουτως άνιάτως έχοντες, άλλ' ύμιν άπηρτισμένος ό μισθός ἔσται, καὶ πλήρη τὰ τῆς ἀμοιδῆς, καὶ όλόκληρος τῶν καλῶν τούτων ὁ στέφανος ·.

# ΡΝΔ'. Τοῖς αὐτοῖς.

Ήμεζς μεν εποθούμεν f και ταζς του σώματος δύεσιν ύμας θεάσασθαι : ἐπειδή δὲ τοῦτο οὐχ ἔνι, τῷ τῆς **ἐξορίας δεσμῷ κατεχομένων ήμῶν, τοῖς ὀφθαλμοῖς** της αγάπης ύμας καθ' ἐκάστην φανταζόμεθα τήν ήμέραν, και περιπτυσσόμεθα, και κροτούντες και θαυμάζοντες ού διαλιμπάνομεν, δτι τοσαύτην προθυμίαν και σπουδήν εξ άρχης μέχρι νῦν μεμενήκατε ἐπιδειχνύμενοι ὑπὲρ τῶν τῆς 'Ανατολῆς 'Εχκλησ:ῶν . καί παρακαλούμεν άξιον των προοιμίων επιδείξασθαι τὸ τέλος. Εί γάρ οἱ πάντα ταράξαντες, καὶ θορύδων **ἐ**μπλήσαντες, τοσαύτη χέχρηνται τἢ φιλο**ν**ειχί**ς**, πολλφ μαλλον ύμας, τους τα κακώς γεγενημένα διορθοῦν ἐσπουδακότας, πολλή δίκαιον κεχρήσθαι τή ὑπομονή, και καρτερία τή περι την τοιαύτην σπουδήν. Ούτω γάρ πλείων ύμιν έσται ό μισθός, και μείζων ή άμοιδή, όταν καὶ πυλλών κωλυμάτων γινομένων, μή ἀναχρούησθε, άλλὰ μένητε τὴν τῶν πραγμάτων δυσχολίαν τη παρ' έαυτων άποτειχίζοντες άγρυπνία τε και σπουδή.

#### PNE'. Χρωματίφ έπισκόπφ 'Ακυληίας.

Ήχησε καὶ μέχρις ήμῶν ή μεγαλόφωνος τῆς θερμῆς σου καὶ γνησίας ἀγάπης σάλπιγξ, μέγα τι καὶ

Tres mss. παρέχοντες.
 Omnes mss. κάκείνοις. Edit. κάκείνων.

<sup>€</sup> Umnes editi εί γάρ ποτήριόν τις ψυχρού.

d Omnes mss. οὐδὶ γὰρ ἐν ἐνὶ στήσετας τὰ γινόμενον ἀλλ' εἰς τό.

Duo mss. τούτων πόνων ὁ στέφανος.
 Duo mss. ήμεις ἐπιθυμούμεν.

lis, quæ contigerunt, corrigendis vigilantiam, maximi solatii loco ducens. Siquidem id non mediocri mihi consolationi fuit, cum illud mecum reputarem, vos tanto intervallo a me disjunctos, cum nec me umquam vidissetis, nec a me visi essetis, nec ullum umquam sermonem mecum habuissetis, perpetratorum sacinorum iniquitate repente commotos, quantam patres erga liberos, tantam erga me caritatem ostendisse, imo etiam curæ ac sollicitudinis magnitudine patermum amorem superasse. Ac propterea pietati vestræ gratiam habeo, vosque mirificis laudibus in cælum fero, petoque a vobis, ut ipsi vosmet imitemini, quamque antehac semper animi promptitudinem exhibuistis, eam ad extremum perducatis. Ut enim ad ea, quæ acciderunt, sarcienda nihil bine utilitatis progrediatur, non parva tamen, ut jam dixi, nobis hac consolatio futura est, quod tantam a vobis caritatem obtinuerim, atque etiamnum obtineam.

#### CLI. Asello episcopo. (Anno 406.)

Scio vos literis nihil indigere, quibus excitemini, atque ea mala, quæ orientales Ecclesias invaserunt, sarcienda suscipiatis. Idque per ea, quæ a vobis gesta sunt, planum fecisis: quippe qui vestra sponte tantum studii ac diligentiæ præbeatis. Verum quoniam hujusmodi mala, propter eorum qui ca perpetrarunt amentiam, non adhuc emendata sunt, idcireo necessarium duximus vos hortari, ut ne defatigemini, verum strenuam animi alacritatem adhibeatis, atque a vobis ipsis rursus omnia conferatis. Nam quo periculosiore ac incurabiliore morbo laborant qui adversus Ecclesiarum statum seditiones agitant, co quoque gravius ipsorum judicium erit: ac vobis, contra, quorum animi minime franguntur, luculentior merces et majores coronæ.

# CLII. Episcopis. (Anno, ut putatur, 406.)

Et privatim singulis, et universim omnibus vobis gratias referre debemus, non nos dumtaxat, sed ctiam omnes orientales episcopi, diversarum urbium clerici, ac laici vario modo pulsi, quod paterna viscera exhibentes, vicem nostram doluistis, fortiterque stetistis. Nam quidquid vestrarum partium erat, præstitistis. Ac propterea cuncti vos prædicant, corona donant, vestraque egregia facinora in ore habent. Quod si tanti honores vobis ab hominibus habentur, cogitate quanta vobis a benigno Deo præmia exspectanda sint. Quæ cum ipsi non ignoretis, reverendissimi ac religiosissimi domini mei, etiamsi ii, qui Ecclesias perturbant, incurabili morbo teneantur, ne tamen, quod potestis, remedium afferre desin tis. Nam quo plura impedimenta 1, ac major difficultas fuerit, eo quoque major vobis merces erit. Nam si qui poculum aquæ frigidæ dat, non sine mercede ob humanitatem abit (Matth. 10. 42): perpendite, quæso,

quantam vos, qui pro perturbatis Ecclesiis tot ac tanta et sacere et perpeti in animum induxistis, mercedem accepturi sitis, quantaque vos egregiorum laborum præmia maneant.

#### CLIII. Iisdem. (Anno, ut putatur, 406.)

Numquam vobis gratias habere intermittimus. Etsi enim multas ab hostibus injurias accepimus, tamen plurimum auxilii atque subsidii a vobis, ingentem caritatem, sinceram humanitatem, ferventissinumque studium sensimus : ex iisque rebus non exiguum tuni gravissimi exsilii, quo detinemur, tum aliorum malorum, quæ nobis illata sunt, solatium habemus. ldeo vos rogamus, ut eamdem nobis benevolentiam idemque studium exhibere pergatis. Neque enim officium nobis tantum præstabitur, verum etiam ad communem Ecclesiarum utilitatem dimanabit. Non enim una, aut altera, aut tres urbes, verum integræ gentes ubique terrarum perturbantur. Ac proinde tantum a vobis studium adbiberi convenit, quantum ab iis adhiberi par est, qui pro tot animarum salute laborem suscipiunt. Quod si multos jam labores pertulistis, vestrisque partibus functi estis, nos quoque id exploratum habemus, eoque nomine sine ulla intermissione vobis gratias agimus : petimus autem a vobis, ne hoc facere desinatis. Siguidem tolerantia, patientia, et constans sententia vestra, eos etiam qui pervicaci animo sunt, ac pene incurabili morbo tenentur, ab ea, qua nunc laborant, dementia abducere poterit. Si vero immedicabili morbo laborent, at vobis certe cumulata merces, bonorum: que horum ' corona integra erit.

# CLIV. lisdem. (Anno, ut putatur, 406.)

Nos quidem corporis etiam oculis vos videre cuperemus; quoniam autem id minime licet, quia exsilii vinculis constricti tenemur, caritatis oculis vos quotidie cernimus atque amplectimur, plausuque et admiratione prosequi non desinimus, quod tantam animi alacritatem ac studium pro Orientis Ecclesiis ab initio ad hoc usque tempus constanter exhibuistis : vosque rogamus, ut parem initiis finem praestetis. Nam cum ii qui omnia perturbarunt ac tumultibus impleverunt. tanta contentione ac pervicacia usi sint, multo utique majorem vos, qui incommodis acceptis mederi studetis, patientiam ac tolerantiam in hujusmodi canatu adhibere convenit. Hac enim ratione major vobis. merces majusque præmium erit, si, licet impedimenta multa sese vobis objiciant, vos tamen pedem minime referatis, verum rerum disticultatem vigilantia vestra et studio constanter intercludatis.

# CLV. Chromatio (a) Aquileia episcopo. (Anno 406.)

Clarissima ferventis tuæ ac sinceræ caritatis tuba. ad nos usque sonum suum diffudit, magnum quiddam

1 Duo Mss. addunt, laborum.

(a) Hic Chromatius ad Joannem Chrysostomum scripsit, ut commemorat Palladius in vita Chrysostomi cap. 4. Hujus etiam mentio habetur supra in epistola Innocentii ad Chrysostomum. Eumdemque Chromatium Aquileiensem honorifice commemorat Hieronymus Præfatior e in libros Paralipomenon et in Epistola 66. Huic epistolæ alteram subjunxit Savilius, quæ tamen nonnisi pauculis verbis ab indio ab hac differt, et eumdem omnino sensum exhibet.

Onines Mss. nostri, quo plures tempestates (gr. π)ιίονα τα κύματα). Edit., quo plura impedimenta (κωλύματα), quem lectionem præferebant aliquot Frontonis Ducai Mss. Savil. etiam in textu κωλύματα habet.

ac diutissime durans ex tanto itineris intervallo spirans, atque ad extremos usque terræ fines pertingens. Nec nos, licet alioqui tam longe disjuncti, minus quam ii qui adsunt, vehementissimam atque igne plenam caritatem, sinceramque et ingenti libertate ac siducia persusam linguam, atque adamantinam contentionem exploratam habemus. Ideo vestro etiam conspectu atque congressu frui magnopere nobis in votis esset. Queniam autem id quoque nobis solitudo, qua nunc tanquam compedibus restricti sumus, eripuit : idcirco dominum meum reverendissimum ac religiosissimum presbyterum nacti, cupiditatem nostram, ut licet, explemus, scribentes et salutantes, vobisque pro eo studio, quod toto hoc tam diuturno tempore magna cum animi contentione præstitistis, amplissimas gratias agentes. Ac vos rogamus et obsecramus, ut cum ipse revertetur, insuperque etiam, si tabellarii occurrant qui ad hanc solitudinem veniant, de vestra valetudine ad nos scribatis. Scis enim quantam hinc voluptatem percepturi simus, cum de hominum tam ardenter nos amantium prospera valetudine crebrius ad nos aliquid afferetur.

#### CLVI. Episcopis. (Anno, ut putatur, 406.)

Clamat quidem ubique ipsa quoque rerum natura. quavis tuba luculentiorem vocem emittens, præclarissimum vestrum zelum, animique pro veritatis defensione alacritatem, quam non itineris longitudo, uon temporis diuturnitas, non hominum insanabili morbo laborantium vesana contentio, non denique aliud quidquam hujusmodi oppressit, aut etiam debilitavit. Ac nos item magnas vobis gratias agere, atque coronarum carum nomine, quæ vobis ob præclara hæc certanina a benigno Deo reconduntur, gratulari non desinimus. Et quidem coram etiam vos cernere coperemus. Quoniam autem id minime fieri potest. quod exsilii vinculis adstricti teneamur; ideirco dominum meum reverendissimum ac religiosissimum presbyterum nacti, per eum scribimus, vobisque debitum salutationis munus persolvimus : illud vobis significantes, vos universum Orientem vestri desiderio inflammasse, ingentemque vestri amorem ipsis attulisse, at me numeros homines justa hujusce, ob ea flagitia que perpetrata sunt, indignationis socios habere. Vos itaque hortamur, ut idem studium ad extremum usque præstetis. Scitis enim quantas ob breves hos labores coronas accepturi sitis, nimirum immortalia vobis atque copiosa præmia apud benignum Deum recondentes.

# CLVII. Episcopis, qui ub Occidente venerant (a). (Anno, ut putatur, 406.)

Et quidem prius quoque studium vestrum, et affe-

(a) Have et sequentes ej istelæ ad episcopes qui ab Occidente venerant missæ, excepto quodam verborum discrimine, ejusdem pene formæ sunt, et ab eodem presbytero deferende dicuntur. Sic antem a Chrysostomo concinnatæ faisse videntur, ut elsi ad episcopes occidentales simul missæ dicantur, sunn tamen cuique episcope traderetur exemplar.

ctum, quem ad Ecclesiarum detrimenta sarcienda præstitistis, firmam etiam ac sinceram benevolentiam, fortitudinem, animi constantiam ac tolerantiam, quam tamdiu præ vobis tulistis, majorem in modum admirabar. Nunc autem ex ingenti animi vestri vigore stupore affectus sum : quippe qui tam longam ac marinam, laborumque et sudorum plenam peregrinationem vobis, ut Ecclesiæ commodis consuleretis, suscipiendam duxeritis. Ac vellem quidem mihi quoque sape scribere, debitamque vobis salutationem persolvere liceret. Quoniam autem id minime licet, quod in eo loco habitem, qui pene omni aditu caret, et solitudine undique, tanquam murc quodam, interceptus est, ideirco nune reverendissimum ac religiosissimum dominum meum presbyterum nactus, caritatem vestram saluto, vosque moneo ac rogo, ut finem principiis consentaneum imponatis. Scitis enim quanta volvis patientice merces intura sit, quantaque iis a benigno Deo præmia constituta , qui pro publica pace labores subeunt, ac tantum certamen suscipiunt.

# CLVIII. lisdem. (Anno, ut putatur, 406.)

Non parvam et vobis ipsis coronarum segetem, et nobis consolationum materiam, præclarissimo hoc vestro studio laboribusque comparastis. Quocirca tanto etiam itineris intervallo a vobis dissiti, laudes vestras prædicamus, vobis gratias agimus, vos denique corona donamus, ac beatos censemus. Ac vellemus quidem frequentius etiam ad vos scribere nobis liceret; nam hine quoque maximum solatium caperemus; si quidem qui literas forrent nancisci possemus. Quoniam autem nobis, qui ad extremos usque orbis fines relegati sumus, id minime facile est, cum præsertim haud facile quisquam ad nos accedere queat, ideireo nune, cum reverendissimum ac religiosissimum dominum meum presbyterum nacti simus, debitam salutationem vobis pendimus; vosque rogamus, ut rei, si succedat, magnitudinem animo intuentes, eliamsi alioqui plurimum jam temporis in ea re consumptum est, atque adversariorum pervicacia ingravescit, nec curationem ullam etiamnum admittit; tamen, quæ vestrarum partium sunt, ad detrimenta sarcienda conferre ne desistatis. Quo enim major difficultas est, eo quoque major et uberior egregiorum horum certaminum merces a benigno Deo vobis constituetur.

### CLIX. lisdem. (Anno, ut putatur, 406.)

Non exiguam malorum eorum, que has regiones invaserunt, consolationem ex studii vestri ac diligentiæ magnitudine capimus. Ac profecto ea quoque quæ prius a vobis facta sunt, vestraque vigilantia et studium, tantaque cura ac sollicitudo, ad ingens solatium nobis afferendum abunde sufficiebant: quod autem nunc adjecistis, ut pro Ecclesiæ commodis tam longum iter susciperetis, nos omnes majorem in modum recreavit. Itaque communibus animis ingentes pro tot laberibus ac sudoribus præclarisque

διωλύγιον έχ τοσούτου πνεύσασα τοῦ διαστήματος, καί πρός αύτά άφικομένη της γης τὰ πέρατα. Καί των παρέντων ούχ Ελαττον ίσμεν ήμεζς, οί τοσούτον άπινχισμένοι μήχος όδοῦ, την σφοδροτάτην σου καλ [690] πυρός γέμουσαν άγάπην, την είλικρινή καλ έλευθερίας πολλής και παρρησίας έμπεπλησμένην γλώτταν, την ένστασιν την άδάμαντα μιμουμένην. Διό καὶ σφόδρα ἐπιθυμοῦμεν καὶ τῆς κατά πρόσωπον άπολαυσαί σου συνιυχίας. 'Αλλ' έπειδή και τουτο ήμας ή έρημία αυτη παρείλετο, ή νον έσμεν πεπεδημένοι, εύρόντες τον χύριον μου τιμιώτατον καλ εύλαδέστατον πρεσδύτερον, καθώς ένι, την ἐπιθυμίαν πληρούμεν την έαυτών, γράφοντες και προσαγορεύοντες, χάριτας όμολογοῦντες ύμιν πολλάς ύπερ της σπουδής, ήν διά παντός του μακρού τούτου χρόνου .. μετά πολλής επεδείξασθε τής εύτονίας. Καὶ παρακαλούμεν ήνίχα αν έπανίη, και τούτου χωρίς, διά των έμπιπτόντων γραμματηφόρων, εί γέ τινες εύρεθείεν οί πρός την έρημίαν ταύτην άφικνούμενοι, τά περί της ύγείας ημίν επιστέλλειν της ύμετέρας. Οίσθα γάρ όσην έντευθεν καρπωσόμεθα την ήδονην, των ούτω θερμώς περί ήμας διακειμένων την ύγείαν πυχνοτέρως εὐαγγελιζόμενοι.

## ΡΝς. Έπισκόποις.

Βοά μέν πανταχού και αυτή των πραγμάτων ή φύσις, σάλπιγγος λαμπροτέραν άφιείσα φωνήν, τόν κάλλιστον ύμων ζηλον, και την ύπερ της άληθείας προθυμίαν, ήν ούχ όδου μήχος, ού χρόνου πλήθος, ού τῶν ἀνίατα νοσούντων ἡ παράλογος φιλονεικία, ούκ άλλο των τοιούτων ούδεν κατέλυσεν, ούδε b άμαυροτέραν εποίησε. Καὶ ήμεζς δε οὐ διαλιμπάνομεν πολλάς ύμιν έχοντες χάριτας, και μακαρίζοντες ύμας ού παυόμεθα, των έπὶ τοῖς χαλοῖς τούτοις ἀγωσιγ άποχειμένων ύμιν στεφάνων παρά του φιλανθρώπου Θεού. Καὶ ἐπιθυμούμεν ύμᾶς καὶ κατ' δψιν ίδεῖν. Έπειδή δὲ τοῦτο οὐχ ἔνι δυνατόν τῷ τῆς ἐξορίας δεσμῷ πεπεδημένοις, ἐπιλαδόμενοι τοῦ χυρίου μου τοῦ τ:μιωτάτου καὶ εὐλαδεστάτου πρεσδυτέρου, δι' αύτοῦ γράφομεν, και την όφειλομένην πρόσρησιν ἀποδιδόαμεν ὑμἴν δηλοῦντες ὡς ἄπασαν ἀνηρτήσασθε τῷ πόθῳ τὴν ἀνατολὴν, καὶ σφοδροὺς ὑμῶν κατεστήσατε έραστάς, και μυρίους έχετε τούς συναγαγακτούντας ύμιν την δικαίαν ταύτην άγανάκτησιν έπὶ ταῖς γεγενημέναις παρανομίαις. Καὶ παραχαλοῦμεν την αύτην επιδείξασθαι μέχρι τέλους προθυμίαν. "Ιστε γάρ οσους καρπώσεσθε στεφάνους άπο των προσχαίρων τούτων πόνων, τὰς ἀθανάτους ὑμῖν μετὰ πολλής δαψιλείας προαποτιθέμενοι παρά τῷ φιλανθρώπφ Θεφ άμοιδάς.

PNZ'. Ἐπισκόποις ἐλθοῦσιν ἀπὸ τῆς Δύσεως.

Καὶ ἔμπροσθεν μὲν ἐξεπληττόμεθα ὑμῶν τὴν σπουδὴν, τὴν προθυμίαν τὴν ὑπὲρ τῆς διορθώσεως τῶν Ἐκκλησιῶν γεγενημένην, τὴν στεβρὰν καὶ γνησίαν διάθεσιν, τὴν ἀνδρείαν καὶ ἀπερίτρεπτον γνώμην, τὴν καρτερίαν, ἡν ἐπὶ τοσοῦτον ἐπεδείξασθε [691]

Coislin. διὰ παντὸς μικροῦ δεῖν τοῦ χρόνου.
 Coislin. οὐδὰν κατασδεσθηναι ἐποίησε καὶ οὐδείς. Valic.
 Reg. οὐδὰν ἐφθυμοτέραν ἐποίησε.

χρόνον. Μάλιστα δὲ ἔξεπλάγημεν νῦν τὸν πολὺν ὑμῶν τόνον, οὕτω μακράν καὶ διαπόντιον ἀποδημίαν ἐλομένων, καὶ πόνων καὶ ἰδρώτων γέμουσαν, ὑπὲρ τῶν ταῖς Ἐκκλησίαις συμφερόντων. Καὶ ἐδουλόμεθα μὲν καὶ ἐπιστέλλειν συνεχῶς, καὶ τὴν ὀφειλομένην τῆ εὐλαδεία ὑμῶν ἀποδιδόναι πρόσρησιν. ᾿Αλλ' ἐπειδὴ τοῦτο οὐκ ἔνι (σχεδὸν γὰρ ἄδατον τοῖς πολλοῖς οἰκοθμεν χωρίον, ἐρημία πάντοθεν ἀποτετειχισμένον), νῦν ἐπιλαδόμενοι τοῦ κυρίου μου τοῦ τιμιωτάτου καὶ εὐλαδεστάτου πρεσδυτέρου, προσαγορεύομεν ὑμῶν τὴν ἀγάπην, καὶ παρακαλοῦμεν τοῖς προοιμίοις συμδαϊνον ἐπιθεῖναι τέλος. Ἰστε γὰρ ὅσος ὑμῖν ἔσται τῆς ὑπομονῆς ὁ μισθὸς, καὶ ὅσαι παρὰ τοῦ φιλανθρώπου Θεοῦ αὶ ἀντιδόσεις ὑπὲρ τῆς κοινῆς εἰρήνης πονουμένοις, καὶ τοσοῦτον ἀναδεχομένοις ἀγῶνα.

#### PNH'. Toig abroig.

Ού μιχράν καὶ ύμιν αὐτοίς στεφάνων ὑπόθεσιν, καὶ ἡμίν παρακλήσεως ἀφορμήν ἀπὸ τῆς καλλίστης ύμῶν ταύτης σπουδής, καὶ τῶν πόνων, καὶ τῶν ἱδρώτων κατεσκευάσατε, Διό καλ έκ τοσούτου καθήμενοι διαστήματος, άνακηρύττομεν ύμας, χάριτας όμολογούμεν, καὶ στειχανούμεν, καὶ μακαρίζομεν. Καὶ ξρουγοίπερα περ και απλελέστε ο κριτατέγγειν. κας γάρ μεγίστην έντεῦθεν αν έκαρπωσάμεθα • την παραμυθίαν, εί γε των τὰ γράμματα διακομιζόντω» ἐπετυγγάνομεν. Ἐπειδή δὲ οὐ ράδιον ἡμῖν τοῦτο πρὸς αύτας τας εσχατιάς της οίχουμένης απφχισμένοις, χαὶ ούδενὸς ήμιν ταχέως ἐπιχωριάζειν δυναμένου, νῦν ὅτε ἐπετύχομεν τοῦ χυρίου μου τοῦ τιμιωτάτου και εύλαδεστάτου πρεσδυτέρου, την όφειλομένην ἀποδεδώχαμεν πρόσρησιν, καὶ παρακαλούμεν ύμῶν την εύλάδειαν, έννοοῦντας τοῦ κατορθώματος τὸ μέγεθος, εί και πολύς ό παρελθών άνηλώθη χρόνος, και έπλ το χείρον των έναντιουμένων αυξεται ή φιλονεικία, καὶ μένουσι νοσούντες άνίατα, τὰ γούν παρ' ύμων μη διαλιπείν είς διόρθωσιν των γεγενημένων είσφέροντας. Ότω γάρ πλείων ή δυσχολία, τοσούτω μείζων καλ δαψιλεστέρα έσται των καλών τούτων άγώνων ύμιν ή άμοιδή παρά του φιλανθρώπου Θεου.

#### PNO. Toic autoic.

Ού μικράν ξχομεν παραμυθίαν τῶν κατειληφότων τὰ ἐνταῦθα κακῶν, τῆς ὑμετέρας σπουδῆς τὸ μέγεθος. Ἰκανὰ μὲν γὰρ καὶ τὰ ἔμπροσθεν παρ' ὑμῶν γεγενημένα, ἡ ἀγρυπνία, καὶ ἡ σπουδὴ, καὶ ἡ τοσαύτη φροντὶς, πολλὴν ἡμῖν παρασχεῖν τὴν παράκλησιν το δὲ νῦν προσεθήκατε, τὸ μακράν οῦτως ἀποδημίαν στείλασθαι, ὑπὲρ τῶν ταῖς Ἐκκλησίαις συμφερόντων, σφόδρα πάντας ἡμᾶς ἀναπνεῦσαι πεποίηκε. Καὶ κοινῇ πάντες ὑμῖν [692] χάριτας ὁμολογοῦμεν πολλάς ὁπὲρ τῶν τοσούτων πόνων, καὶ τῶν ἱδρώτων,

<sup>•</sup> Duo ms. μεγίστην έντεύθεν καρπωσόμεθα.

καὶ τῶν καὶῶν τούτων ἀγώνων, καὶ μακαρίζοντες ὑμά; οὐ διαλιμπάνομεν τῆς καλῆς ταύτης προθυμίας τε καὶ απουδῆς. Διὸ καὶ τὸν κύριόν μου τὸν τιμιώτατην καὶ εὐλαδέστατον πρεσδύτερον παρεκαλέσαμεν δραμεῖν ἔως ὑμῶν. Δεξάμενοι τοίνυν αὐτὸν μετὰ τῆς τμὶν πρεπούσης φιλοφροσύνης, ἄξιον τοῖς προοιμίοις τὸ τέλος ἐπιθεῖναι παρακλήθητε. Εἰ γὰρ καὶ ἀνίατα νοσοῦσι τέως οἱ τοσούτους χειμῶνας καὶ πολέμους ταῖς Ἐκκλησίαις ἐργασάμενοι, τοσοῦτον ταλανίζειν μὴν ἐκείνους καὶ δακρύειν χρὴ, ὑμᾶς δὶ ἐκπλήττεσθαι καὶ ἀνακηρύττειν, ὅτι καὶ τῶν κακῶν αὐξομένων, μείζονα ἐεὶ προῖόντες τὴν ὑπὲρ τοῦ τὰ τοιαῦτα διορθῶσαι σπουδὴν ἐπιξείκνυσθε.

### ΡΞ Έπισκόπφ έλθόντι ἀπό Δύσεως.

"Όταν εννοήσω τὸν ἱδρῶτα , ὄν ἔδρωσας, καὶ οίκοι καθήμενος, καὶ μακράν ούτω καὶ διαπόντιον άποδημίαν στειλάμενος, ύπέρ του ταίς Έκκλησίαις συμφερόντων πραγμάτων, καὶ πρὸ τοῦ τέλους σε στεφανών και άνακηρύττων και μακαρίζων ού παύομαι. "Αν τε γάρ γένηταί τι πλέον άπό της ύμετέρας σπουδής, δέσποτά μου τιμιώτατε, άν τε έπὶ τής αύτής νένωσι φιλονειχίας οί τλς ταραχλς παρλ τζιν άρχζην έμδαλόντες, άνίατα νοσούντες, ύμιν ό μισθός έστιν άπηρτισμένος άπο της γνώμης και του τά παρ' έαυτων απαντα είσενεγκείν. Διά τοῦτο ύμας μακαρίζομεν, θαυμάζομεν, χάριτας ύμιν όμολογούντες ού διαλιμπάγομεν. Καὶ ἐδουλόμεθα μὲν καὶ συνεγέστερον ξπιστέλλειν: ἐπειδή δὲ τοῦτο ήμας παρείλετο • ή τοῦ χωρίου τούτου, εν ή καθείργμεθα, έρημία, νύν ότε έπετύχομεν τοῦ κυρίου μου τοῦ τιμιωτάτου καλ εὐλαδεστάτου πρεσδυτέρου, καλ γράφομεν, καλ την όφειλομένην ύμιν άποδιδόαμεν πρόσρησιν. Γνώμη μέν γάρ και διαθέσει πολλάκι; ἐπεστάλκαμεν, χάρτη δὲ καὶ μέλανι πρώτον νῦν, ἐπειδή καὶ νῦν πρώτον τὸν πρός ύμας άφιχνούμενον εύρήχαμεν. Δεξάμενοι τοίνυν αύτὸν ώς ύμιν πρέπον έστι, και την προσήκουσαν περί αύτον έπιδειξάμενοι άγάπην, δότε έντρυφήσαι δ ύμων τη διαθέσει. Ου γάρ μικράν έξει της τοσαύτης ταλαιπωρίας, τζε κατά την όδοιπορίαν, παραμυθίαν καί παράκλησιν, το της εύνοία; άπολαυσαι της ύμετέρας. "Οτι γάρ ύπερ τοῦ ερρωμενεστάτη χρήσασθαι τή σπουδή των ταίς Έχχλησίαις ένεχεν συμφερόντων ούδεν δεήσεσθε της έτέρων ύπομνήσεως, έδείξασε διά τῶν πραγμάτων αὐτῶν.

ΡΞΛ'. Πρεσζυτέροις 'Ρωμαίοις έλθοῦσι μετὰ τῶν ἐπινκόπων.

Πολύν ὑπομεμενήκατε πόνον, μακράν οὕτω καὶ διαπόντιον ἀποδημίαν στειλάμενοι, πολύν τὸν ἰδρῶτα, ἀλλ' οὐχ ὑπὲρ τῶν βιωτικῶν καὶ ἐπικήρων πραγμάτων. [693] ἀλλ' ὑπὲρ τῶν ταῖς Ἐκκλησίαις συμφερόντων, ὑπὲρ ὧν καὶ πολλῷ μείζονα τῶν πόνων λήψεσθε τὰ βραδεῖα παρὰ τοῦ φιλανθρώπου Θεοῦ. Οἱ μικρὰ τοίνος τὰν ὑμῖν καὶ ἡμῖν ἔσται παρἀκλησις ὁ πόνος ὑμῖν καὶ ἡ σπουδή · ὑμῖν μὲν , ὅτι ὑπὲρ εἰρήνης τοριύτων Ἐκκλησιῶν ὁ καλὸς οὕτος ὑμῖν ἀγὼν, καὶ

έπι πολλώ μείζοσι στεφάνοις ή άντίδοτις. ήμιν δε, ότι το ταύτης παρ' ύμων άπηλαύσαμεν άγάπης, και παρά των τοσούτων και τηλικούτων άνδρων πολλής τετυχήμαμεν της σπουδής, καλ τῷ σώματι τοσούτον διφχισμένους όδοῦ μήχος τῆ τῆς ἀγάπης άλύσει ὑμῖν αύτοις συνεδήσατε μετά πολλής τής άκριδείας. Διά ταύτα χάριτας ύμιν ίσμεν πολλάς, και άνακηρύττοντες ύμων την πολλην εύνοιαν ού παυόμεθα. Βος μέν γάρ αύτην και αύτη των πραγμάτων ή φωνή, ού διαλιμπάνομεν δε και ήμεζς διά της ήμετέρας τουτο έργαζόμενοι γλώττης. Εὶ δὲ νῦν πρῶτον ὑμῖν ἐπεστάλχαμεν, ούχ ἀπὸ τῆς ραθυμίας, ἀλλ' ἀπὸ τῆς τοῦ σόπου έρημίας τουτο πεπόνθαμεν. Νυν γουν έπελαδόμενοι τοῦ χυρίου τοῦ τιμιωτάτου καλ εὐλαδεστάτου πρεσδυτέρου, διαδαίνοντος οξ διάγετε, τήν τε όφειλομένην ύμιν ἀποδιδόαμεν πρόσρησιν, καλ παρακαλούμεν ύμας μετά της πρεπούσης ύμιν άγάπης αύτον ύποδέξασθαι, καλ έπανιόντος, τὰ περλ τῆς ὑγείας ήμιν δηλώσαι της ύμετέρας, περί ής σφόδρα περισπούδαστον ήμιν μανθάνειν. Υπέρ δε τοῦ τὴν προσήχουσαν σπουδήν επιδείξασθαι είς την του πράγματος ὑπόθεσιν, εἰς ἢν ἐστε ἀφιγμένοι, οὐδὲν οἶμαι δείσθαι την εύλάδειαν ύμων της έτέρωθεν ύπομνήσεως. και τουτο δηλον πεποιήκατε διά της σπουδης, ην διά παντός επεδείξασθε του χρόνου.

## ΡΕΒ'. Άνυσίφ ἐπισκόπφ Θεσσαλυνίκης.

Οψε μεν και βραδέως επεστάλκαμεν σου τῆ ἀγάπη. άλλ' ούχ έχουσίως ήμων ή μαχρά αυτη σιγή γέγονεν, άλλά διά την του χωρίου έρημίαν, έν ψ χαθείργμεθα, ού διά την ραθυμίαν την περί την ύμετέραν άγάπην. Νῦν γοῦν ἐπιλαδόμενοι τοῦ χυρίου μου τοῦ τιμιωτάτου > αι εύλαδεστάτου πρεσδυτέρου, την πάλαι έφειλομένην ἀποδεδώχαμεν πρόσρησιν τἢ τιμιότητί σου, χάριτας πολλάς όμολογοῦντές σου τἢ εὐλαδεία ὑπὲρ της ένστάσεως, και της άνδρείας της ύπερ των Έχχλησιών. Δεξάμενος τοίνυν αύτον, δέσποτά μου τιμιώτατε, ως σοι πρέπον έστι, και την προσήκουσαν περί αύτον φιλοφροσύνην επιδειξάμενος, μή άποχάμης τὰ συντελούντα τἢ χοινἢ διορθώσει τῶν Ἐχχλησιῶν ποιῶν καὶ πραγματευόμενος. Οἶσθα γάρ τοῦ κατορθώματος το μέγεθος, και ύπερ όσων Έκκλησιών τὸν χαλὸν τοῦτον ἀγῶνα ἀνεδέξασθε, χαὶ ὅσοι ὑπὲρ της χοινής είρηνης πονησαμένοις ύμιν απόχεινται παρά τῷ φιλανθρώπω Θεῷ οἰ στέφανοι.

[694] ΡΣΓ΄. Άτυσιφ, Νουμερίφ, Θεοδοσίφ, Ευτροπίφ, Εύσταθίφ, Μαρκέλλφ, Εὐστεθίφ, Μαρκέλλφ, Εὐστεθίφ, Μαξιμανφ, Εὐγετίφ, Γεροντίφ, καὶ Θύρσφ, καὶ πῶσι τοῖς κατὰ Μακεδονίαν ὀρθοδόξοις ἐπισκόποις °.

Πολλή μὲν ὑμῶν τῆς ἀγάπης καὶ ἡ ἔμπροσθεκ σπουθή, καὶ χάριτας ὑπὲρ τούτων ὁμολογοῦμεν, ὅπε ἐν οῦτω χρόνψ μακρῷ ἔστητε μετὰ τῆς προσηκούσης ὑμὶν ἀνδρεἰας, μηδενὶ είκοντες τῶν συναρπάζειν ἐπικιν ἀνδρεἰας κηθεῖναι οἱον προσῆκόν ἐστιν. "Όσψ γὰρ πλείονα τὰ τῶν καιτόων ὑμὶν, μείζονα καὶ τὰ τῶν ἀντιδύσεων ἔσται,

Uuna ήμας περιείλετο.

b Dun miss. την προσήκουσαν περί αὐτὸν ἐπιδείξασθε ἀγάπην, δόντες ἐντρυρήσας.

Duo mss. όρθοδόξοις κοινωνικοίς έπισκ.

his certaminibus gratias volis agimus, nec pro egregio hoc animi studio beatos vos prædicare desinimus. Ideoque dominum meum reverendissimum et religiosissimum presbyterum, ut ad vos usque excurreret, obsecravimus. Eo igitur ita ut comitas vestra poscit, excepto, velim operam detis, ut finem principiis dignum imponatis. Nam cum incurabili adhuc morbo laborent, qui tot tempestates ac bella Ecclesiis attulerunt, eos quidem hoc nomine miseros existimare, lacrymisque prosequi par est, vos autem admirari ac prædicare, quod etiam ingravescentibus malis, majus semper ad ea depellenda studium majoremque diligentiam progressu temporis adhibetis.

# CLX. Episcopo, qui ab Occidente venerat. (Anno, ut putatur, 406.)

Cum sudores cos, quos et domi, et in tam longa ac marina peregrinatione pro Ecclesiæ commodis subiisti, mecum perpendo, etiam ante sinem laudes tuas prædicare, teque corona redimire, ac beatum dicere non desino. Nam sive tuo studio ac diligentia aliquid persiciatur, domine mi reverendissime, sive in eadem animi pertinacia illi hæreant, ac medicinam omnem aspernentur, qui hos motus primum injecerunt, tibi certe ob hunc animum, et quod ea omnia quæ tui muneris erant contuleris, plena et cumulata merces crit. Ac propterea sine ulla intermissione te beatum prædico ac suspicio, gratiasque tibi ago. Atque etiam vellem crebrius mihi scribere liceret : quoniam autem hujus loci, quo conclusus teneor, sol.tudo mihi hoc ademit, idcirco nunc, cum mihi reverendissimi ac religiosissimi domini mei presbyteri potestas facta est, et scribo, et quam debeo salutationem tibi persolvo. Nam animo quidem ac voluntate persæpe scripsi : chartæ autem atque atramenti opera nunc primum; quoniam scilicet nunc etiam primum hominem, qui ad vos proficisceretur, nactus sum. Cum igitur hunc, ut humanitas tua poscit, exceperis, eamque, quam convenit, erga eum caritatem demonstraveris, hoc ei des, quæso, ut ex tua benevolentia ingenti voluptate afficiatur. Non enim magnæ hujus ærumnæ, quam in itinere subiturus est, exiguam consolationem habebit, si ei tua benevolentia frui contingat. Nam quod nibil necesse sit admoneri vos a nobis, ut ad Ecclesiarum utilitatem promovendam summum studium ac diligentiam adhibeatis, rebus ipsis planum fecistis.

## CLX1. Romanis presbyteris, qui cum episcopis venerant. (Anno, ut putatur, 406.)

Plurimum laboris ac sudoris subiistis, tam longa et marina peregrinatione suscepta: verum non pro caducis ac fragilibus hujusce vitæ rebus, sed pro Ecclesiarum utilitate, pro qua præmia quoque a benigno Deo laboribus multo majora atque ampliora referetis. Quamobrem et vobis et nobis vester hic labor, vestrumque studium non parvæ consolationi est: vobis nimirum, quod pro tot Ecclesiarum pace præciarum hoc certamen suscepistis, multoque majo-

res coronas accepturi estis : nobis autem, quod tantam a vobis caritatem consequuti sumus, ingensque tot et tantorum virorum studium obtinuimus: nosque etsi, quantum ad corpus attinet, tanto itineris inter-Vallo a vobis disjunctos, arctissimis caritatis vinculis vobiscum adstrinxistis. Quapropter ingentes vobis gratias habemus, vestramque erga nos benevolentiam prædicare non desinimus. Quamquam enim cam ipsa quoque rerum vox clamat : tamen nos item lingua nostra idem efficere non intermittimus. Quod si nunc primam ad vos scripsimus, hoc non negligentia, sed loci solitudi :e factum est. Nunc quippe, posteaquam reverendissimum ac religiosissimum dominum meum presbyterum eo ubi degitis proficiscentem nacti sumus, tum cam, quam vobis debemus, salutationem persolvimus, tum vos oramus, ut ea caritate, quæ vobis digna est, ipsum excipiatis: cumque revertetur, de vestra valetudine, de qua aliquid intelligere summopere cupimus, certiores nos faciatis. Ut autem eam, quam convenit industriam ac diligentiam ad cam rem, ob quam venistis, adhibeatis, nullius submonitione vobis opus esse existimo: idque per id studium, quod perpetuo præ vobis tulistis, perspicue declarastis.

# CLXII. Anysio Thessalonicensi episcopo. (Anno, ut putatur, 406.)

Sero quidem ac turde ad te scripsimus : at non sponte nostra dipturno hoc silentio usi sumus, verum ob loci, quo inclusi tenemur, solitudinem, non autem ob socordiam in te ullam ac negligentiam. Nunc quippe reverendissimum ac religiosissimum dominum meum presbyterum nacti, quam jampridem debemus salutationem tibi persolvimus, ingentesque pro ea contentione ac fortitudine, quam Ecclesiarum causa præstitisti, gratias agimus. Cum igitur eum, reverendissime mi domine, ut humanitas tua poscit. exceperis, eamque, quam convenit, comitatem et humanitatem erga eum ostenderis, ne labore te frangi ac debilitari sinas, atque quominus ea, qua ad communem Ecclesiarum correctionem attinent, efficias ac moliaris, impediri. Scis enim quanta hujusce rei, si succedat, magnitudo sit, quamque multarum Ecclesiarum causa præclarum boc certamen a te susceptum sit: ac denique quantæ pro laboribus publicæ pacis causa subitis coronæ tibi a benigno Deo recondantur.

CLXIII. Anysio, Numerio, Theodosio, Eutropio, Eustathio, Marcello, Eusebio, Maximiano, Eugenio, Gerontio 1, et Thyrso, atque omnibus Macedoniæ orthodoxis episcopis: (Anno ut putatur, 406.)

Ingens certe pristinum quoque vestræ caritatis studium exstitit. Eoque nomine gratias vobis habemus, quod tam diuturno tempore, cum ea, quæ a vobis postulabatur, fortitudine stetistis, nemini eorum, qui vos ad se arripere conabantur, cedentes. Itaque vos hortamur, ut eum etiam, quem par est, finem imponatis. Nam quo plures vestri labores fuerint, eo

1 Coislin., Georgio (Γεωργίω)

etiam major merces atque ampliora præmia a benigno Deo referentur. Ac vellem quidem nobis vestro quoque conspectu frui daretur. Quoniam autem exsilii vincula hoc nobis abstulerunt, atque in uno leco concluserunt, reverendissimum ac pientissimum dominum meum presbyterum misimus, ac per ipsum, quam debemus, salutationem vobis persolvimus : illudque vobis significamus, nos plurimas atque ingentes sine ulla intermissione vobis gratias agere: atque a vobis petere, ut pro diuturno silentio, quo antehac usi sumus, veniam nobis tribuatis. Neque enim vestri contemptu atque negligentia tumdiu siluimus : sed quia nunc primum hominem qui eo, ubi nunc vobis sedes est, proficisceretur, nostrasque literas ferre posset, nacti sumus, tandem ad vos scribimus, quidque rerum geramus, exponimus. Posteaquam igitur eum sincero animi affectu exceperitis, velim de valetudine vestra nos certiores faciatis. Siquidem ex hujusmodi literis, etiam in hac solitudine constituti, maximam consolationem habituri sumus.

#### CLXIV. Alexandro Corinthi episcopo. (Anno 406.)

Nosti quam erga te caritatem præ me tulerim, et quo pacto, etiamsi mihi exigua tecum consuetudo fuerit, tui tamen amore tanguam vinculis quibusdam adstrictus sim. Enque de causa permirum mihi visum est, te tain longo tempore ne seinel quidem ad me scribere sustinuisse. Ac tu quidem, sat scio, tabellariorum penariam causaberis, neque id alienum est. Nam etsi multi istine veniunt, nemo tamen eorum huc, ubi none degimus 1, facile accedere potest. Cæterum, cam no semel quidem literas abs to acceperim, hac excusatione minime sum contentus. Neque enim ipse, cum ad eamdem excusationem milii confugere liceret, tacui; verum reverendissimum ac piissimum virum, dominum meum presbyterum excitavi, et ad te misi, ut te conveniret, atque hanc nostram salutationem perferret, valetudinisque tuæ, de qua ati juid intelligere summopere cupio, statum cogno. scerct. Posteaquam igitur eum amico animo, eaque qua convenit humanitate, tanquam membrum menin conspexeris, cum ad me se referet, de tua valetudine certiorem me facere ne, quæso, graveris. Signidem literæ tuæ maximam mihi, etiam in solitudine constituto, consolationem allaturæ sunt.

# CLXV. Episcopis qui cum occidentalibus venerant. (Anno, ut putatur, 406.)

Pristinam quidem vestram animi promptitudinem, atque studium, quod pro Ecclesiarum commodis præ vobis tuli-tis, admirati sumus. Posteaquam autem tam longam peregrinationem insuper adjecistis, omnique cunctatione abjecta, forti, ut vos decebat, animo tam longum iter suscepistis, non vulgariter hoc quoque nomme vos suspicionus: nec vobis, tum nunc per literas, tum citra literas, gratias agere desinimus. Nec vero nos dumtaxat, sed etiam orientales omnes admiratione tenentur vestræque firmitatis atque con-

stantiz, ferventisque caritatis et immota sententiz præcones sunt. Ac nec itineris longinquitatem, nec peregrinationis ærumnam ullo modo gravem et molestam esse ducunt, ut ad vos excurrant ac tot vestra præclara facta conspiciant. Ideoque reverendissimus et piissimus dominus meus preshyter, etiamsi alioqui parum sirmo corpore præditus, nihil non sibi perferendum putavit, ut ad vos se conferret, vestroque conspectu atque congressu frueretur. Posteaquam igitur ipsum, ut vestra caritas postulat, exceperitis. illud a vobis petimus, ut etiamsi mala ingravescant. vos tamen iis medicinam afferre ne gravemini, verum parem initiis finem imponatis. Scitis enim quantam vobis benignus Deus mercedem relaturus sit, si pro tot Ecclesiis perturbatis laboretis, nihilque omittatis, quo eas ad tranquillum portum appellatis.

# CLXVI. Episcopis, qui cum occidentatibus episcopis venerant 1. (Anno, ut pulatur, 406.)

Magna quidem ac præclara ea quoque sunt, quæ prius fecistis, nempe quod justam virtutique vestræ consentaneam, ob ea mala quæ tot Ecclesias occuparunt, indignationem concepistis earumque viccin doluistis : neque hic gradum fixistis, verum etiam quæ muneris vestri ratio postulabat, ipsi præstitistis. Illud autem longe maximum ac præclarissimum, quod nunc a vobis factum est, nimirum quod unusquisque vestrum domesticis sedibus relictis tam longam peregrinationem iniit, atque in extera regione commoratur, ac pro Ecclesiarum utilitate diuturnæ peregrinationis labores suffert. Ac propterca vobis gratias agere, vosque ob tot ac tanta præmia, quie hoc nomine Deus vobis pro sua benignitate recondit, admirari ac beatos prædicare non desinimus. Ac quoniam nos nec ob exsilium, quo nunc coercemur, vobiscum versari, nec item, quod, cui literas demus, haud facile nanciscimur, assidue ad vos scribere possumus (nam alioqui literarum frequentia vos obruissemus): ideireo reverendissimum ac religiosissimum dominum meum presbyterum, qui etiam ipse sponte sua proficisci ac vos videre cupiebat, obsecravimus, ut literas a vobis ad nos obtineret, atque ipse caritate vestra coram frueretur. Posteaquam igitur enm, pro co atque vos decet, exceperitis, de vestra valetudine, cum licuerit, certiores nos facere, quieso, ne gravemini. Siquidem nobis id scire summo studio est: neque parvam solitudinis hujus, in qua versamur, consolationem hinc accepturi sunus.

#### CLXVII. lisdem 4. (Anno 406.)

Amplissimas vobis ob tantam animi firmitatem, se studium, et curam, laboresque et sudores, ac denique ob longam hanc peregrinationem, quam utilitatis Ecclesiarum causa suscepistis, gratias agimus. Etenim

<sup>1</sup> Coislin., ubi nunc concludimur.

<sup>1</sup> Coislin. sic titulum habet: Episcopo qui cum occidentalibus episcopis venerat.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Itujus etiam titulus est in Coislin.: Episcopo qui cum occidentalibus episcopis venerat.

και των άμοιδων παρά του φιλανθρώπου Θεου. Και έπεθυμούμεν κατά πρόσωπον ύμων θεάσασθαι την τιμιότητα. Έπειδή δε τά της εξορίας δεσμά τουτο ήμας παρείλετο, και εν ενί καθείρξε χωρίω, τον κύριόν μου τον τιμιώτατον και εύλαδέστατον πρεσδύτερον άπεστάλχαμεν, χαλ δι' αύτοῦ τήν τε όφειλομένην πρόσρησιν άποδιδόαμεν, καλ δηλούμεν, ότι χάριτας πολλάς και μεγάλας όμολογούντες ύμων τη θεοσεδεία ού διαλιμπάνομεν, και άξιοῦντες ύπερ τῆς μαπράς σιγής της έμπροσθεν συγγνώμην ήμιν νείμαι. Ού γάρ δή ράθυμούντες, ούδε κατολιγωρούντες ύμων, τοσούτον έσιγήσαμεν χρόνον . άλλ' έπειδή νύν πρώτον ευρομεν τον δυνάμενον έχεζος διαδήναι, ένθα διατρίδετε νύν, και τὰ παρ' ἡμῶν διακομίσαι γράμματα, γράφομεν ύμιν δηλούντες, εν οίς εσμεν. Δεξάμενοι τοίνυν αύτην μετ' εύνοίας και διαθέσεως γνησίας, τά περί της ύγείας ύμων δηλούν ήμιν παρακλήθητε. Μεγίστην γάρ άπο των τοιούτων γραμμάτων. χαλ έν έρημία καθήμενοι, έξομεν παραμυθίαν.

## ΡΞΔ'. 'Αλεξάνδρφ ἐπισκόπφ Κορίνθου.

Οίσθα την άγάπην, ην έπεδε:ξάμεθα περί την σην τιμιότητα, και πως όλίγα σοι συγγενόμενοι, συνεδέθημέν σου τῷ πόθψ. Διὸ καὶ σφόδρα ἐθαυμάσαμεν, δτι εν ούτω χρόνω μαχρῷ οὐδε ἄπαξ ήμιν επιστείλαι κατεδέζω. Και οίδα μεν ότι γραμματηφόρων προδαλή σπάνιν, καὶ οὐδὲν ἀπεικός. Εἰ γὰρ καὶ πολλοὶ οἰ έχειθεν ἀφιχνούμενοι, άλλ' Ενθα χαθήμεθα • νῦν οὐδεὶς αν ταχέως παραγένοιτο τῶν ἐχεῖθεν ἐρχομένων. Πλην άλλ' ούχ άρχει τουτο ήμιν είς το μηδε απαξ δέξασθαι γράμματα. Έπελ καὶ ήμεῖς εἰς ταύτην ἔχοντες άναχωρήσαι την πρόφασιν, ούδε ούτως εσιγήσαμεν, άλλά τον χύριόν μου τον τιμιώτατον χαλ εύλαδέστατον πρεσδύτερον άναστήσαντες, έντεῦθεν ἐπέμψαμεν. ώστε καλ τῆ σῆ συντυχεῖν τιμιότητι, καλ ταύτην ήμων την προσηγορίαν άποχομίσαι, χαλ μαθείν περλ της ύγείας της σης, περί ης σφόδρα περισπούδαστον ήμιν μανθάνειν. Ίδων τοίνυν αύτον μετ' εύνοίας, καλ άγάπης, και της προσηκούσης φιλοφροσύνης, ώς μέλος ήμέτερον, ήνίκα αν επανίη, τά περί τῆς [695] ρώσεώς σου δηλώσαι ήμιν μή κατοκνήσης. Μεγίστην γάρ ήμιν άπὸ τῶν γραμμάτων, καὶ ἐν ἐρημίς καθεζομένοις, παρέξεις την παράκλησιν.

#### PZE. Έπισκόποις έλθοῦσι μετὰ τῶν ἀπὸ τῆς Δύσεως έλθόντων ἐπισκόπων Þ.

Έθαυμάταμεν ύμῶν καὶ τὴν ἔμπροσθεν προθυμίαν τε καὶ σκουδὴν, ἡν ὑπὲρ τῶν ταῖς Ἐκκλησίαις συμφερόντων ἐπεδείξασθε. Ἐπεὶ δὲ καὶ μακρὰν οὕτως ἀποδημίαν προσεθήκατε, καὶ πάντα ὅκνον ἐκδαλόντες, μετὰ τῆς προσηκούσης ὑμῖν ἀνδρείας τοσαύτην ὁδὸν ἐστείλασθε, ούχ ὡς ἔτυχε καὶ διὰ τοῦτο ὑμᾶς ἐκπληττόμεθα, καὶ εὐχαριστοῦντες οὐ διαλιμπάνομεν, καὶ διὰ γραμμάτων νῦν, καὶ χωρὶς γραμμάτων. Οὐχ ἡμεῖς δὲ μόνον, ἀλὰ καὶ πίντες οἱ κατὰ τὴν

Coistin. ένθα καθείργμεθα,
 b Coistiu., ἐπισκόπφ ἐλθόντι μετὰ τῶν ἀπὸ τῆ; δύσεως
 ἐλθοντων.

'Ανατολήν θαυμάζονται, και κήρυκες ύμων γίνονται διαπαντός τῆς στεβρότητος τῆς ἀκλινοῦς, καὶ θερμῆς άγάπης, και τῆς ἀπεριτρέπτου γνώμης. Και οδτε όδου μήχος, ούτε ταλαιπωρίαν ἀποδημίας ήγουνταί τι βαρύ λοιπόν καὶ ἐπαχθὲς, ὑπὲρ τοῦ δραμεῖν, καὶ ίδεϊν ύμῶν τὰ τοσαῦτα κατορθώματα. Διὸ δἡ καὶ ὁ χύριός μου ό τιμιώτατος χαὶ εὐλαδέστατος πρεσδύτερος, καίτοι γε άσθενεί πεχρημένος σώματι, πάντα είλετο παθείν ύπερ τούτου παραγενόμενος και τῆς κατ' δψιν άπολαυσαι συνουσίας ύμων c. Δεξάμενοι τοίνυν αὐτὸν μετά τῆς πρεπούσης ὑμῖν ἀγάπης, καν έπὶ μείζον αίρηται τὰ δεινά, παρακαλούμεν μή κατοκνήσαι διορθουμένους αύτά, άλλ' ἄξιον τῶν προοιμίων επιθείναι το τέλος. Ίστε γάρ ήλίχος ύμιν Εσται ό μισθός παρά του φιλανθρώπου Θεου, ύπερ τοσούτων Έχχλησιών ταραττομένων πονουμένοις, χαλ πάντα ποιουμένοις, ώστε είς εύδιεινόν ο αύτας όρμίσαι λιμένα.

#### ΡΕς. Έπισκόποις έλθοῦσι μετὰ τῶν ἀπό τῆς Δύσεως ἐπισκόπων.

Καὶ τὰ ξμπροσθεν παρὰ τῆς τιμιότητος ὑμῶν γεγενημένα μεγάλα, τὸ διχαίαν χαὶ πρέπουσαν ὑμῖν άγανάκτησιν δπέρ των τοσαύτας Έχχλησίας κατειληφότων κακών άγανακτήσαι, τὸ συναλγήσαι, τὸ μή μέχρι τούτου στηναι μόνον, άλλά και τά παρ' έαυτων είσενεγχείν. Πολύ δὲ μέγιστον χαὶ τὸ νῦν γεγενημένον παρά τῆς ἀγάπης ὑμῶν, τὸ ἀναστῆναι ξχαστον ύμων οίχοθεν, το μαχράν ούτως αποδημίαν στείλασθαι, τὸ διατρίδειν ἐπ' άλλοτρίας, καὶ τοὺς ἀπὸ της μαχράς αποδημίας υπομένειν χαμάτους, υπέρ των ταϊς Έκκλησίαις συμφερόντων. Διά ταῦτα ὑμῖν εύχαριστούντες ού παυόμεθα, θαυμάζοντες, μακαρίζοντες, όσους έαυτοίς ύπερ τούτων παρά τοῦ φιλανθρώπου Θεοῦ προαποτίθεσθε τοὺς μισθούς. Καὶ ἐπειδὴ οῦτε συγγενέσθαι ὑμῖν δυνατὸν νῦν ὑπὸ ἐξορίας κατεχομένω, ούτε συνεχώς ἐπιστέλλειν, τῷ μὴ ταγέως εύπορείν γραμματοφόρων (ή γάρ αν νιφάδας [696] ἐπέμψαμεν γραμμάτων), τὸν χύριόν μου τὸν τιμιώτατον και εύλαδέστατον πρεσδύτερον, και αύτον οίχοθεν όρμώμενον έλθεϊν, χαὶ θεάσασθαι την εὐλάδειαν την ύμετέραν, παρεκαλέσαμεν, ώστε και πρός ήμας γραμμάτων ἐπιτυχείν, καὶ αὐτὸν καὶ κατὰ πρόσωπον ἀπολαῦσα: τῆς ἀγάπης τῆς ὁμετέρας. Δεξάμενοι τοίνυν αύτον ώς ύμιν πρέπον έστιν, ήνίχα αν έξη, χαι ήμιν δηλούν μή κατοκνείτε τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς ύμετέρας. Σφόδρα γάρ ήμιν περισπούδαστον τοῦτο μανθάνειν, καὶ οὐ μικρά τῆς ἐρημίας, ἐν ἢ καθήμεθα, τούτο ήμεν έσται παράκλησις.

# PZZ'. Τοῖς αὐτοῖς ..

Χάριν ύμΙν Ισμεν πολλήν τῆς τοσαύτης εὐτονίας καὶ σπουδῆς, καὶ φροντίδος, καὶ τῶν πόνων, καὶ τῶν ἱδρώτων καὶ τῆς μακρᾶς ταύτης ἀποδημίας, ῆν ὑπὲρ τῶν συμφερόντων τῆ Ἐκκλησία πεποίησθε. "Οσφ

<sup>&</sup>lt;sup>c</sup> Duo mss. ἀπολαύσαι συντυχίας ύμῶν.

d l'oisin. els evotov. Savil. evotvov.

e Coislin. ilerum, έπισκοπφ έλθόντι μετά των από της δύσεως έπισκόπων.

γάρ τοίς ταράττουσιν άπαντα μείζον το κρίμα, τοσούτφ καὶ ὑμῖν πλείων ὁ μισθὸς, τοσαύτη κεχρημέγοις ύπομονή και σπουδή είς διόρθωσιν των κακώς παρ' έτέρων γεγενημένων. Καὶ έδουλόμεθα μέν καὶ παρόντες κατά πρόσωπον συντυγείν ύμῶν τἢ εύλαδεία επειδή δε τουτο άφηρημεθα από της χατά την **ὲξ**ορίαν ἀνάγχης, ὀψέ ποτε χαὶ μόλις ἐπιτυγόντες τοῦ πρός ύμας άφιχνουμένου, τοῦ χυρίου μου τοῦ τιμιωτάτου και εύλαδεστάτου πρεσδυτέρου, διεπεμψάμεθα ταυτί τὰ γράμματα, τήν τε ὀφειλομένην ἀποδιδόντες πρόσρησιν, καλ εύχαριστούντες ύπέρ τε τών παρελθόντων, ὑπέρ τε τῶν Ρῦν, ὑπέρ τε ὁλοκλήρου τῆς διορθώσεως τῶν κακῶν. Κάν γὰρ μηδὲν γένηται πλέον, ύμεζς τὸ ύμέτερον πεποιήχατε. Διὸ καὶ ἀπηρτισμένον Εχετε παρά τοῦ φιλανθρώπου Θεοῦ τὸν μισθόν, τοσαύτη και σπουδή και προθυμία πρός το τά κακώς γεγενημένα ιάσασθαι διά παντός χρησάμενοι τοῦ χρόνου.

#### ΡΞΗ. Πρόδη ἐλευθέρα, ἐν Ῥώμη.

Εί και πολλφ διφκίσμεθα τφ μέσφ τῆς όδου, άλλά της γνησίας σου καὶ θερμης άγάπης, ώς παρόντες, καλ πάντα τὰ σὰ όρῶντες, οῦτως ἀκριδῆ πεῖραν εἰλήφαμεν, των έχείθεν άφιχνουμένων πρός ήμας άπαγγελλόντων περί τῆς σῆς ἐμμελείας ταῦτα, ἄπερ ἐπεθυμοῦμεν μανθάνειν. Διὰ τοῦτό σοι χάριτας ἴσμεν πολλάς και μεγάλας, και έναδρυνόμεθα, και καλλωπιζόμεθα έπί τἢ διαθέσει τῆς εύγενείας σου και τούς άγαπητούς, τὸν εὐλαδέστατον πρεσδύτερον Ἰωάννην, καί τον τιμιώτατον διάκονον Παυλον παρακατατιθέμεθά σου τἢ χοσμιότητι, ὡς εἰς λιμένα τὰς σὰς αὐτούς παραπέμποντες χείρας. Ίδείν τοίνυν αὐτούς ὧς σοι πρέπον έστὶ, δέσποινά μου τιμιωτάτη καὶ εὐγενεστάτη, παρακλήθητι. Οίσθα γάρ, δσος Εσται σοι τῆς φιλοφροσύνης ταύτης ὁ μισθός. Καὶ ἡνίκα ἄν [697] έξη, συνεχέστερον ήμιν δήλου τα περί της ύγείας της σης, περί ής σφόδρα περισπούδαστον ήμιν μανθάνειν, επειδήπερ σφόδρα αὐτῆς ἀντεχόμεθα.

### PEO. louliary, και ταίς σὺν αὐτή.

"Οσφ χαλεπώτερον το κρίμα γεγένηται τοίς τὰ τοιαῦτα παρανομήσασι, τοσούτφ πλείων ὑμίν ἔσται ὁ μισθός, τοίς τοσαύτας παρανομίας λύειν ἐσπουδακόσι, καὶ τοσοῦτον ἐπιδεικνυμένοις πόνον καὶ κάματον. Οὐδὲ γὰρ ἔλαθεν ἡμᾶς τῆς ὑμετέρας διαθέσεως ἡ εὐποιία, καὶ ἡ σπουδὴ, ἡν καὶ εἰς τὴν προχειμένην ὑπόθεσιν ἐπεδείξασθε, καὶ εἰς τὴν φιλοφροσύνην τῶν παρ' ἡμῶν ἐκεῖσε ἀφιγμένων. Διὸ καὶ χάριτας ὑμῖν ἔχομεν, καὶ παρακαλοῦμεν τῆ αὐτῆ ἐπιμένειν προθυμία, καὶ ἐβιρωμενεστέραν ἐπιδείξασθαι εὐτονίαν τε καὶ ἀνδρείαν. "Ιστε γὰρ ἡλίκον τοῦ κατορθώματος τὸ μέγεθος, καὶ ὅσον λἡψεσθε τὸν μισθὸν, τοσαύτην ταραχὴν, καὶ οὕτω κύματα ἄγρια, τό γε εἰς ὑμάς ἡκον, καταστέλλουσαι, καὶ τὴν προσήκουσαν εἰς τὴν τῶν γεγενημένων κακῶν εἰσφέρουσαι διόρθωσιν.

#### PO'. Iralizñ.

Έπι μεν των έξωθεν πραγμάτων, ώσπερ τἢ φύσει, ούτω και τἢ πράξει και τἢ μεταχειρίσει διήρηται ταῦτα τὰ γένη, ἀνὴρ λέγω και γυνή. Τἢ μὲν γὰρ οἰκουρείν κενόμισται, τῷ δὲ τῶν πολιτικῶν και τῶν

èν άγορφ πραγμάτων άπτεσθαι. Έπ**ι δὲ τῶν τοῦ Θεοῦ** άγωνων, και των ύπερ της Έκκλησίας πόνων ούκ ένε τούτο, άλλ' έστι και γυναϊκα άνδρος ερρωμενέστερον των καλών τούτων άντέχεσθαι άγώνων και πόνων. Και τοῦτο δηλών ὁ Παῦλος ἐν τἢ πρὸς τὴν πατρέδα την ύμετέραν επιστολή, πολλάς άναχηρύττει γυναίχας, λέγων αύτὰς οὐ μιχρά πεπονηχέναι ἐν τῷ ἄνδρας διορθούν, και ενάγειν επί τὰ προσήκοντα. Τίνος Ενεχεν ταῦτά φημι; "Iva μη νομίσητε άλλότριον υμών είναι το της σπουδης απτεσθαι, και των πόνων των είς την έχχλησιαστιχήν διόρθωσιν συντελούντων, άλλ' ώς πρέπον ύμιν έστι, και δι' έαυτών, και δι' έτέρων, ων αν οίόν τε ή, την προσήχουσαν είσενέγχητε σπουδήν, είς το λύσαι την χοινήν ζάλην και ταραχήν την τάς Έχχλησίας της Ανατολής χαταλαδούσαν. "Οσφ γάρ χαλεπωτέρα γέγονεν ή ζάλη, καὶ βαρύτερος ό χειμών, τοσούτφ καὶ ύμῖν πλείων έσται ό μισθός, ταζς πάντα πράξαι καλ παθεῖν αίρουμέναις. ύπερ του την διαταραχθείσαν ειρήνην επαναγαγείν. καὶ ἐν καταστάσει τῇ προσηκούση σπουδάσαι καταστήσαι διαταραχθέντα απαντα.

#### POA'. Morτίω.

Πόρρω μέν σου καθήμεθα τῆ παρουσία τοῦ σώματος, έγγυς δε τη διαθέσει της ψυχης, και σύνεσμέν σοι, [698] καλ συμπεπλέγμεθα καθ' ἐκάστην ἡμέραν, τον θερμόν σου περί ήμας ξρωτα, την φιλοξενίαν, την φιλοφροσύνην, την τοσαύτην θεραπείαν και σπουδήν. ήν διά πάντων έπεδείξω, καθ' έαυτούς άναλογιζόμενοι, καὶ ἐντρυφῶντες τῇ μνήμῃ τῆς εὐγενείας τῆς σῆς, καὶ πρὸς ἄπαντας ἀνακηρύττοντές σου τὴν εἰλ:κρινή διάθεσιν, καλ δόλον ούκ έχουσαν. Διό καλ γραμμάτων επιθυμούμεν της εύγενείας της σης, καί σε παρακαλούμεν συνεχώς ήμεν επιστέλλειν, και τέ περί της ύγείας της σης εύαγγελίζεσθαι, ίνα καί έκ τούτου πολλήν καρπωσώμεθα την παράκλησιν, μανθάνοντες τὰ περὶ τῆς ρώσεως τῆς σῆς. Πάνυ γὰρ ήμιν τουτο περισπούδαστον είδέναι. Μή τοίνυν άποστερήσης ήμας ταύτης της εύφροσύνης άλλ' δσάκες άν έξη γράφε, τα τα εύαγγελιζόμενος Δ.

#### ΡΟΒ'. Έλλαδίφ.

Όλίγα μέν σοι συνεγενόμεθα, πολλην δὲ την πεῖράν σου τῆς γνησίας καὶ θερμῆς εἰλήφαμεν ἀγάπης.
Καὶ γὰρ αἱ γενναῖαι ψυχαὶ ἐν βραχεῖ καιρῷ τοὺς ἐντυγχάνοντας χειροῦνται. "Ο δη καὶ αὐτὸς πεποίηκας
ἐν όλίγψ σφοδροὺς ἡμᾶς ποιήσας ἐραστὰς τῆς εὐγενείας τῆς σῆς. Διὸ καὶ ἐπιστέλλομεν, καὶ τὰ καθ'
ἡμᾶς αὐτοὺς δηλοῦμεν, ὅτι ἐν ἡσυχίҳ καὶ ἀπραγμοσύνη διάγομεν πολλῆ, πάντων ἡμᾶς ἐνταῦθα θεραπευόντων μετὰ σπουδῆς, καὶ μετὰ πολλῆς ὁρώντων
τῆς εὐνοίας. "Ιν' οὖν καὶ τὰ ὑμέτερα μανθάνοντες
εὐφραινώμεθα, συνεχῶς ἡμῖν ἐπιστέλλειν μὴ κατόκνει, καὶ τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς σῆς εὐαγγελίζεσθαι, ἴνα καὶ ἐκ τούτου πολλὴν καρπωσώμεθα τὴν
παράκλησιν, τοιαῦτα παρὰ τῆς σῆς εὐγενείας δεχόμενοι γράμματα.

#### ΡΟΓ'. Εὺηθίφ.

Εί και τῷ σώματι κεχωρίσμεθά σου τῆς εὐγενείας,

<sup>·</sup> Duo miss. τοξε... αξρουμένοις.

h Duo mss. ταύτα ήμιν εύαγγελιζόμενος.

quanto gravius eos, qui omnia perturbant, judicium manet, tanto quoque majus uberiusque vobis præmium exspectandum est, qui ad ea, quæ ab aliis scelerate ac nefarie admissa sunt, corrigenda, tautum patientiæ studiique adhibuistis. Atque utinam coram quoque vobiscum congredi possemus. Quod quoniam nobis exsilii necessitas ademit, tandem aliquando atque ægre ornatissimum ac religiosissimum dominum meum presbyterum ad vos proficiscentem nacti, has literas misimus, quibus debitum vobis salutationis munus pendimus, ac tum pro præsentibus vestris officiis, tum pro eo, quo flagratis, sarciendorum incommodorum zelo, gratias agimus. Nam etsi nihilo meliore statu res est : tamen ipsi, quod muneris vestri erat, præstitistis. Eoque nomine plena merces a benigno Deo vobis constituta e-t, ut qui ad medicinam admissis sceleribus afferendam tanto studio fervoreque assidue usi sitis.

# CLXVIII. Probæ matronæ Romæ degenti. (Anno 406.)

Etsi longo itincris spatio abs te disjunctus sum, tamen sinceram ac ferventem tuam earitatem, non secus ac si coram essem, tuaque omnia cernerem, certo expertus sum, iis nimirum, qui istinc ad nos veniunt, ca de te afferentibus, quæ audire cupiebam. Eaque de causa multas atque ingentes tibi gratias habeo, atque ob istum tuum animum glorior, meque effero: virosque mihi carissimos, religiosissimum presbyterum Joannem, et ornatissimum diaconum Paulum tibi commendo, atque ad tuas manus velut ad portum transmitto. Abs te igitur, cumprimis veneranda et nobilissima domina mea, peto, ut quemadmodum humanitatem tuam decet, ipsos videas. Scis enim quantam hujusce comitatis mercedem relatura sis. Ac quam sæpissime licebit, de tua valetudine, quæ admodum nobis curæ est, fac me certiorem.

# CLXIX. Julianæ et iis, quæ cum ipsa sunt. (Anno 406.)

Quo graviore pœna mulciati sunt, qui tot scelera perpetrarunt, eo quoque vobis, qui tot scelera delere staduistis, tantumque laboris et ærummæ suscipitis, amplior merces futura est. Neque enim nobis obscura fuit ea beneficentia, idque studium, quod et in negotio, de quo agitur, et in excipiendis benigneque complectendis iis, quos istne misimus, præstitistis. Eoque nomine gratias vobis habemus, vosque rogamus ut in eodem studio et alacritate permaneatis, ac firmius etiam animi robur et fortitudinem adhibeatis. Neque enim vos fugit, quanta hujusce præclari facti magnitudo sit, quantamque mercedem percepturæ sitis, tantos motus, ac tam sævos fluctus, quantum in vobis est, compescentes, eamque, quam par est, acceptis incommodis medicinam afferentes.

### CLXX. Italicæ. (Anno 406.)

In externis negotiis, ut natura, ita etiam actione atque administratione distincti sunt hi sexus, nimirum vir et mulier. Sic enim moribus comparatum est, ut mulier domi se teneat, vir autem publica et forensia negotia suscipiat. At in divinis certaminibus. iisque laboribus, qui Ecclesiæ causa subeuntur, hoe locum non habet : verum sieri potest, ut semina in præclaris his certaminibus laboribusque capessendis virum quoque fortitudine superet. Quod ctiam indicans Paulus in ca epistola, quam ad patriam vestram scripsit, complures feminas amplissimis laudibus effert, ipsas nimirum haud parum in co elaborasse asserens, ut viros cliam corrigerent aque ad officium revocarent (Rom. ult). Quorsum autem hæc commemoro? Nempe ne alienum vobis existimetis studium illud, ac labores eos attingere, quæ ad ecclesiasticarum rerum emendationem conducunt : verum et quod primum est, per vos ipsos, et per alios quorum opera uti licebit ad sedandam communem tempestatem ac perturbationem, in quam Orientis Ecclesiæ inciderunt, eam quam convenit curam ac diligentiam adhibeatis. Nam quo atrocior tempestas et graviores procellæ exstiterunt, eo quoque major merces vobis referetur, si, ut turbatam pacem reducatis, nihil non agere ac perpeti in animum inducatis, omniaque ea, quæ perturbata sunt, in congruenti statu collocare studcatis.

#### CLXXI. Montio. (Ab anno 401 ad 407.)

Etsi procul a te corpore semotus sum, at animi tamen affectu prope, tecumque quotidie versor, ac to amplector, nimirum ardentem tuum erga me amorem, hospitalitatem, comitatem, ingentem observantiam atque studium, quod mihi semper practitisti, mecum reputans, tuique memoriam pro deliciis habens, sinceramque benevolentiam ac doli expertem apud omnes prædicans. Eaque de causa literarum tuarum desiderio teneor: teque rogo, ut quam sæpissime ad me scribas, meque de tua valetudine certiorem facias: quo ingentem hinc consolationem capiam, de valetudinis tuæ firmitate, quæ mihi summe curæ est, aliquid ediscens. Quare ne me, quæso, hac voluptate carere sinas: verum quotics facultas dabitur, hæc scribe, lætoque nuntio nos exhilara.

#### CLXXII. Ilelladio. (Cucuso anno 404.)

Exigua mihi tecum hactenus consuetudo fuit, magnum tamen sinceri tui atque ardentis erga me amoris experimentum cepi. Etenim generosæ animæ brevi tempore eos, qui ad se adeunt, sibi devinciunt. Id ipse quoque fecisti, ut qui brevi tempore tam acrem tui amorem mihi attuleris. Ob eamque causam ad te scribo, rerumque mearum statum expono, nempe quod in magna quiete atque otio degam, meque hic omnes diligenter ac studiose colant, magnaque cum benevolentia conspiciant. Ut igitur rebus quoque tuis cognitis læto animo sini, scribere ad me quam su pissime, ac de tua valetudine certiorem me facere ne graveris. Hujusmodi enim literis abs te acceptis, ingenti bine consolatione afficior.

CLXXIII. Evethio. (Cucusi anno 401.) .

Etsi corpore abs te remotus sum, caritate tamen

cum animo tuo devinctus sum. Hujusmodi videlicet amicitiæ pignora nobis injecisti, dum tantam erga me observantiam ac benevolentiam istic præ te tulisti. Ideo quemcumque in locum accesserim, gratias tibi agere minime intermitto. Ac te rogo, ut ad me quam sæpissime ipse quoque scribas, ac de tua valetudine me facias certiorem. Ego enim, via omni tranquille ac tuto decursa, Cucusi dego, loci quietem atque otium pro deliciis habens, atque ingentem omnium observantiam et benevolentiam obtinens. Ut igitur valetudine quoque tua cognita lætitiam concipiam, da operam, ut crebras, imo assiduas literas, quæ de tua totiusque domus tuæ valetudine nuntient, ad nos mittas. Hinc enim amplissimam consolationem percipiemus.

# EJUSDEM EPISTOLÆ LXVIII

AD DIVERSOS.

Primum in lucem editæ anno 1613, ex codice Ms. Collegii Antverpiani Societ. Jesu, FRONTONE DUCÆO, Societatis
Jesu theologo, interprete.

#### 8**1**

CLXXIV. Episcopis, presbyteris, et diaconis Chalcedone inclusis. (Scripta, ut putatur, cum Cucusum in exsilium pergeret, anno 404.)

Beati vos et ob vincula, et ob animum quo vincula toleratis, et in his apostolicæ fortitudinis specimen exhibetis: quandoquidem illi etiam dum flagellarentur, vexarentur, ac vincirentur, hæc multa cum voluptate tolerabant; neque vero tantum multa cum voluptate tolerabant, sed etiam dum catenis vincti essent, suo munere fungebantur, et de toto terrarum orbe solliciti erant. Quocirca vestram etiam caritatem oro, ut ne idcirco animo concidatis, sed quanto majorem vobis sentitis insligi dolorem ex iis quæ patimini, tanto etiam majorem animi alacritatem ostendite, vosque singulis diebus Ecclesiarum curam gerite, quæ in toto sunt orbe terrarum, ut conveniens malis remedium adhibeatur, neque idcirco reddamini segniores, quod numero paucos vos esse videatis, et quod undequaque vexemini. Non enim dubium est quin, cum ex his quæ patimini majorem vobis apud Deum fiduciam concilietis, majores inde quoque vires adopturi sitis. Date igitur operam, ut cum sese offeret occasio, studium et alacritatem exhibeatis, ac tum per vos ipsos, tum per alios quoscumque, per quos licuerit, ea facere ac dicere studete, quæ procellam poterunt exortam sedare. Sic enim maxime profici poterit, si vos studium adhibueritis: quod si nihil profici potuerit, vos nihilominus ob hanc animi alacritatem mercedem a benigno Deo recipietis.

CLXXV. Agapeto. (Cucuso anno 404, ut putatur.)

Multos subiit et continuos sudores reverendissimus ac religiosissimus presbyter dominus meus Elpidius, dum hujus montis incolas, hoc est Amani, studet ea, qua detinentur, impietate liberare. Jamque adeo liberavit, et abduxit eos ab errore, construxit ecclesias, et monasteria exædificavit, atque hæc ab aliis nobilitas tua poterit intelligere. Quando igitur pios viros atque generosos a te scio vehementer adamari, non mediocrem a te gratiam initurum me novi, si eum tubi notum faciam, cujus tam præclara exstant facinora sfmul, ut quacumque data occasione te salutare contendo, adjiciendas has censui literas, ut et debi-

tam tibi salutationem penderem, et virum tuxe nobilitati commendarem. Quamobrem illo intuens eum aspectu, quo te decet, domine mi observandissime ac summopore admirande, illi rebus ipsis ostende non temere neque frustra nostra illum hac munitum epistola ad te venisse, sed harum interventu literarum multam ipsum apud te benevolentiam et caritatem expertum esse. Sic enim fiet, ut et nos multam solertim tuxe 1 gratiam habemus, quod tanto licet a te dissitt locorum intervallo, per epistolam tuxe caritati conciliare ac conglutinare possimus eos, qui potiri illa percupiunt: ex quibus unus hic est summo tuxe suavitatis amore inflammatus: quam ob causam et summo studio has a me literas postulavit.

CLXXVI. Hesychio. (Cucuso anno 404.)

Nos et præsentem intueri te cupimus, et dulcissimo jucundissimoque tuo congressu frui. Sed quoniam est hoc difficile, cum propter itineris difficultatem; tum propter negotia, ac corporis imbecillitatem: consolationem, quæ percipitur ex literis, requirimus, quam neque corporis ægritudo, neque asperitas itineris potest interrumpere. Hoc igitur nos affice beneficio, quod et leve est, et minime molestum, multamque nobis voluptatem affert, et contractam ex corporea disjunctione mæstitiam non mediocriter mitigat. Nam hoc solatio si fruamur, et nos prope esse arbitrabimur, et perpetuo cum reverentia tua versari. Sufficit enim vel sola caritas ad hoc præstandum: sed multa tamen accessione cumulabitur ipsa animi cogitatio, si literarum subsidio juvetur.

CLXXVII. Artemidoro (Cucuso anno, ut putatur, 404.)

Magna te complexurum ipsum benevolentia dominus meus Antiochus arbitratus est, si cum literis nostris tuæ suavitati se sisteret. Da igitur operam, domine mi plurimum venerande, ut ne opinione sua frustretur, et cum ea qua par est illum exceperis benevolentia, si quid æquum ac rationi consentaneum petat, promptum, quæso, ac paratum illi te præbe, illique rebus ipsis ostende non frustra nec temere cum literis nostris ipsum ad te venisse: sed ad obtinem-

<sup>1</sup> Omnes Mas., nobilitati tuæ.

άλλά τἢ άγάπη συνδεδέμεθά σου τἢ ψυχἢ. Τοιαῦτα ἐνέχυρα φιλίας ἡμῖν ἐναπέθου, πολλὴν περὶ ἡμᾶς τὴν θεραπείαν καὶ τὴν διάθεσιν ἐπιδειξάμενος αὐτόθι. Διὰ τοῦτο ὅπουπερ ἄν ἀφικώμεθα, οὐ παυόμεθα χάριτας ὁμολογοῦντες τἢ εὐγενεία τἢ σἢ. Καί σε παρακαλοῦμεν συνεχῶς ἡμῖν καὶ αὐτὸν ἐπιστέλλειν, καὶ τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς σῆς εὐαγγελίζεσθαι. Ἡμεῖς γὰρ τὴν ὁδὸν ἄπασαν ἀπραγμόνως καὶ μετὰ ἀσφαλείας διανύσαντες ἐν τἢ Κουκουσῷ διατρίδομεν, ἐντρυφῶντες

τἢ ἡσυχία τοῦ χωρίου, καὶ τἢ ἀπραγμοσύνη, καὶ πολλῆς ἀπολαύοντες θεραπείας τε καὶ εὐνοίας. "Ιν' οὖν καὶ περὶ τῆς ρώσεως τῆς ὑμετέρας μανθάνοντες εὐφραινώμεθα, πυκνὰ καὶ συνεχῆ πέμπειν ἡμῖν τὰ γράμματα απούδασον, εὐαγγελιζόμενα ἡμᾶς περὶ τῆς ὑγείας τῆς οῆς καὶ τοῦ οἴκου σου παντός. Οὕτω γὰρ μεγίστην ἐντεῦθεν καρπωσόμεθα τὴν παράκλησιν.

# [699] ΤΟΥ ΑΥΤΟΥ ΠΡΟΣ ΔΙΑΦΟΡΟΥΣ

Έπιστολαί ξη'.

POΔ'. Τοῖς ἐτ Χαλκηδότι ἐτκεκλεισμέτοις ἐπισκόποις, πρευθυτέροις τε καὶ διακότοις.

Μαχάριοι χαὶ τῶν δεσμῶν ὑμεῖς, χαὶ τῆς γνώμης, μεθ' ής φέρετε τὰ δεσμά, ἀποστολικήν ἀνδρείαν ἐν τούτοις επιδειχνύμενοι επεί χάχεινοι καί μαστιγούμενοι, καλ έλαυνόμενοι, καλ δεσμούμενοι, μετλ πολλής ταύτα έφερον τής ήδονής, ου μόνον δέ μετά πολλής ξφερον τής ήδονής, άλλά και τά αύτων εποίουν ἐν ταῖς ἀλύσεσιν ὅντες, καὶ τὴν οἰκουμένην μεριμνῶντες άπασαν. Διό δή παρακαλώ την ύμετέραν άγάπην μηδέν έντεῦθεν άναπεσείν, άλλ' ὅσφ πλείων ὑμίν \* ἡ όδύνη γίνεται έξ ών πάσχετε, πλείονα και την προθυμίαν ἐπιδείξασθαι, καὶ καθ' ἐκάστην ἡμέραν μεριμνάν ύπερ των κατά την οίκουμένην Έκκλησιών, όπως αν γένοιτό τις διόρθωσις ή προσήχουσα, μηδέ είς την όλιγότητα ύμῶν ἀπιδόντες, καὶ τῷ περιελαύνεσθαι πανταχόθεν, ὑπτιιώτεροι γένησθε. Δι' ὧν γὰρ πάσχετε, μείζονα την παρά τῷ Θεῷ παρρησίαν κτώμενοι, πλείονα εύδηλον ότι καλ την δύναμιν έξετε. Χρήσασθε τοίνον είς χαιρόν τη προθυμία, χαλ δι' έαυτων, χαλ δι' έτέρων, ὧν ᾶν οἶόν τε ἡ, ταῦτα καὶ πράξαι καὶ είπείν σπουδάσατε, ίνα τὸ κατέχον κλυδώνιον καταστείλαι δυνήσεσθε. Μάλιστα μέν γάρ Εσται τι καί πλέον σπουδαζόντων ύμων. εί δ' άρα μηδέν γένοιτο πλέον, της προθυμίας καλ της γνώμης έξετε παρά τοῦ φιλανθρώπου Θεού τον μισθόν.

## ΡΟΕ'. 'Αγαπητῷ.

Πολλούς καὶ συνεχεῖς ἰδρῶτας ἴδρωσεν ὁ κύριός μου ὁ εὐλαδάστατος καὶ τιμιώτατος πρεσδύτερας Ἑλπίδ ος, τοὺς τὸ δρος οἰκοῦντας, τὸ ᾿Αμανὸν λέγω, απουδάζων ἀπαλλάξαι τῆς κατεχούσης αὐτοὺς ἀσεδείας. Καὶ ἀπήλλαξε, καὶ μετέθηκεν αὐτοὺς ἀπὸ τῆς πλάνης, καὶ ἐκκλησίας ψέχοδόμησε, καὶ μοναστήρια συνετήσατο· καὶ ἔξεστι ταῦτα τῆ εὐγενεία σου καὶ παρ' ἐτέρων μανθάνειν. Ἐπεὶ οῦν οἶδα ὅτι τῶν εὐλακοῦν ἀνδρῶν καὶ γενναίων σφόδρα γέγονας ἐραστής Þ, εἰδὰς ὅτι σοι χαριοῦμαι γνώριμον ποιῶν τὸν τοσαῦτα προφάσεως ἐπειγόμενος, προστέθεικα ταῦτα τὰ γράμματα, τήν τε ὀφειλομένην πρόσρησιν ἀποδιδοὺς, καὶ

A liquot mss. ύμων.
 Sic mss. omnes. Edit. νετο σφοδρός ἀεὶ γέγονας ἐραστής.
 Infra omnes mss. προστέθεικα ταυτὶ τά.

τὸν ἄνδρα παρακατατιθέμενός σου τἢ εὐγενεία. Ἰδών τοίνυν αὐτὸν ῶς σοι πρέπον ἐστὶ, δέσποτά μου τιμιώτατε καὶ θαυμασιώτατε, δείξον αὐτῷ διὰ τῶν ἔργων, [700] ὡς οὐ μάτην οὐδὲ εἰκῆ ταὐτην ἡλθεν ἔχων παρ' ἡμῶν τὴν ἐπιστολὴν, ἀλλ' ἴσχυσε ταυτὶ τὰ γράμματα πολλῆς αὐτὸν ποιῆσαι ἀπολαῦσαι εὐνοίας τε καὶ ἀγάπης. Οῦτω γὰρ καὶ ἡμεῖς χάριν πολλὴν ὁμολογήσομεν τἢ ἀγχινοία ε τἢ σἢ, ὅτι καὶ ἐκ τοσούτου καθήμενοι διαστήματος. ἀπὸ τῆς ἐπιστολῆς δυνάμεθα συνάπτειν ου τἢ ἀγάπῃ γνησίως τοὺς ἐπιθυμοῦντας αὐτῆς ἀπολαῦειν. ὧν εῖς οὖτός ἐστι, σφοδρὸς ἐραστὴς ὧν σου τῆς κοσμιότητος · διὸ καὶ μετὰ πολλῆς τῆς σπουδῆς ταύτην παρ' ἡμῶν ἤτησε τὴν ἐπιστολήν.

#### PO 7'. 'Hσυχίφ.

Ήμεζς ἐπιθυμουμεν καὶ παρόντα σε θεάσασθαι. και της γλυκυτάτης και ήδίστης σου άπολαῦσαι συνουσίας. 'Αλλ' ἐπειδή τοῦτο ἐργῶδες, καὶ διὰ τὴν τῆς δδοῦ δυσχολίαν χαὶ διὰ τὴν τῶν πραγμάτων ἀσχολίαν, χαλ την του σώματος ἀσθένειαν, την ἀπὸ τῶν γραμμάτων ζητούμεν παράκλησιν, ήν ούτε σώματος άβρωστία, οὐδὲ όδοῦ τραχύτης διακωλῦσαι δύναται. Δίδου δη την χάριν ημίν χούφην τε ούσαν χαι άνεπαχθῆ, καὶ πολλήν κομίζουσαν ήμῖν τὴν ήδονὴν, καὶ οὐ μιχρόν της άθυμίας, της έχ του σωματιχού χωρισμού, ύποτεμνομένην. "Αν γάρ ταύτης άπολαύσωμεν τῆς παρακλήσεως, και πλησίον ήγησόμεθα είναι, και άει μετά τῆς τιμιότητός σου. Άρχει μέν γάρ και ή άγάπη τούτο ποιήσαι πλείονα δε αύτη ή φαντασία λαμβάνει προσθήχην, όταν χαλ την άπο τῶν γραμμάτων έχη συμμαχίαν.

#### ΡΟΖ'. `Αρτεμιδώρφ.

Πολίῆς ἐνόμισεν ἀπολαύσεσθαι εὐνοίας ὁ χύριός μου 'Αντίοχος, εἰ μετὰ γραμμάτων ἡμετέρων φανείη τἢ ἐμμελεία τἢ σἢ. Δεῖξον τοίνυν, δέσποτά μου τιμιώτατε, ὡς οὐ τηνάλλως ταῦτα ἐνόμ.σε, καὶ δεξάμενος αὐτὸν μετὰ τῆς σοι προσηκούσης εὐνοίας, ἄν τι δίκαιον νομίξη, καὶ λόγον ἔχον, ἔτοιμον σεαυτὸν αὐτῷ παρασχεῖν παρακλήθητι, καὶ δεῖξον διὰ τῶν ἔργων αὐτῷ ὡς οὐ μάτην οὐδὲ εἰκῆ ταύτην ἡλθε φέρων παρ' ἡμῶν τὴν ἐπιστολὴν, ἀλλὰ γέγονέ τι πλέον

· Omnes mss. ὁμολογήσομεν τἢ εὐγενείσ.

αύτῷ εἰς εὐνοίας καὶ συμμαχίας δικαίας λόγον ἀπὸ τῶν γραμμάτων τῶν ἡμετέρων. Οὕτω γὰρ ἀπολούσεται μὲν τῆς εὐεργεσίας οὕτος, καρπώσομαι δὲ ἐγὼ τιμὴν δι' ὧν καὶ οὕτος τῆς εὐεργεσίας ἀπήλαυσε.

#### POH. Eùdalla.

Σφόδρα γνησίας καὶ θερμῆς ἀγάπης ἀνακέχρωσταί σου τὰ γράμματα, εἰλικρινοῦς καὶ ἀδόλου διαθέσεως. Διὰ ταῦτά σοι πολλὰς χάριτας ὁμολογοῦμεν, καὶ ὅτι τῆς γνησίας σου φιλίας τῆς περὶ ἡμᾶς μέγιστον δεῖγμα ἐκφέρεις. Ὁ Θεός σοι τὸν μισθὸν δψη τῆς τοιαύτης διαθέσεως καὶ ἐνταῦθα, καὶ ἐν τῷ μέλλοντι αἰῶνι, καὶ τειχίσειέ σε, καὶ φρουρήσειε, καὶ ἐν πάση καταστήσειεν ἀσφαλεία, καὶ εὐθυμία. Οἴσθα γὰρ αὐτή, κυρία μου τιμιωτάτη, [701] ὡς οὐ μικρὰν ἡμῖν εὐφροσύνην φέρει, καὶ ταῦτα ἐν ἐρημία καθημένοις, τὸ συνεχῶς ἀκούειν κατὰ νοῦν ε σοι τὰ πράγματα φέρεσθαι. Ταῦτα δὴ δήλου συνεχῶς ἡμῖν, καὶ μὴ διαλείπης περὶ τῆς ὑγιείας τῆς σῆς εὐαγγελίζομένη, ἵνα καὶ ἐν ἐρημία καθήμενοι πολλὴν ἐντεῦθεν καρπωσώμεθα τὴν παράκλησιν.

#### POO. 'Abolia.

Τὸ μὲν παραγενέσθαι ἴσως ἐργῶδες διὰ τὴν τοῦ σώματος άσθένειαν. ούδεν γάρ Ετερον χώλυμα, τά γάρ των ληστων πάντα πέπαυται · τὸ δὲ γράφειν ποῖον έχει πόνον; Ού γάρ δή καὶ ἐνταῦθα εἰς ἐκεῖνο καταφυγείν έχεις. Ταῦτα δε λέγω, ὅτι ἔχτην, ὡς έγωγε οίμαι, ταύτην διαπεμψάμενος την ἐπιστολην, δύο μόνας έδεξάμην παρά της εύγενείας της σης. Πλην άλλά ἄν τε γράφης, ἄν τε σιγάς, ήμεζς τὰ ἐαυτῶν ποιούντες ού διαλιμπάνομεν. Ού γάρ δυνησόμεθα έπιλαθέσθαι σου τῆς ἀρχαίας ἐχείνης χαὶ γνησίας φιλίας b, άλλ' άνθουσαν αύτην διηνεχώς διατηρούμεν, καὶ ἡνίκα ἀν ἐξή, γράφομεν. Ἐπειδή δὲ σφόδρα μεριμνώμεν τὰ σὰ, σφόδρα ἐπιθυμούμεν καὶ γράμμιτα παρά σου δέχεσθαι, περί τῆς ύγιείας ήμιν εύαγγελιζόμενα τῆς σῆς. Μὴ δὴ ταύτης ἡμᾶς ἀποστέρει τῆς παραμυθίας άλλ' είδυζα δσον χαρίζη, κάν επίπονόν σοι ή το γράφειν, δι' ήμας τους σφόδρα σε άγαπῶντας και τουτον καταδέχου τον πόνον και δήλου τα περι της ρώσεως ήμιν της σης, σφόδρα επιθυμούσι καθ' έχαστην ήμέραν περί ταύτης μανθάνειν.

#### ΡΠ'. Υπατίφ πρεσδυτέρφ.

Οὐ παύσομαι μακαρίζων σου τὴν τιμιότητα τῆς ὑπομονῆς, τῆς ἀνδρείας, τῆς καρτερίας τῆς πολλῆς, ἢν ἐπεδείξω, καὶ ἐπιδείκνυσαι ἐν τοῖς πειρασμοῖς. Καὶ τοῦτο καὶ διὰ τῆς προτέρας τὰ πιστολῆς ἐδήλωσα, ὅτι διπλοῦς καὶ τριπλοῦς σοι ὁ μισθὸς ὑπὲρ τούτων ἀπόκειται, ὑπέρ τε ὧν αὐτὸς τοσαύτην στερρότητα ἐπιδείκνυσαι, καὶ ἐπέρους εἰς τὸν αὐτὸν ἄγεις ζῆλον, ἐν γήρα οὕτω βαθεῖ τοσαύτην προθυμίαν ἐπιδεικνύμενος ὑπὲρ τοῦ διωκομένου λαοῦ. Καὶ ἐδουλόμην μὲν συνεχῶς ἐπιστέλλειν σου τῆ τιμιότητι ἐπειδή δὲ τοῦτο οὐκ εὕκολον, διά τε τὴν τοῦ χειμῶνος ῶραν καὶ

a Omnes mss. κατά ροῦν.

τίν των ληστών φόδον, καὶ τὴν τοῦ χωρίου ἐρημίον ἐν ῷ καθήμεθα, ἡνίκα ἄν ἐξῆ, καὶ προσαγορεύομέν σου τὴν εὐλάδειαν, καὶ αἰτοῦμεν συνεχῶς ἡμῖν ἐπιστέλλειν, καὶ τὰ περὶ τῆς ὑγιεἰας τῆς οῆς εὐαγγελίζεσθαι οφόδρα γὰρ ἐπιθυμοῦμεν τὰ περὶ ταὐτης μανθάνειν. Μακαρίζομεν δὲ καὶ τοὺς τιμιωτάτους διακόνους Εὐσέδιον καὶ Λαμπρότατον, τοὺς κοινωνήσαντάς σοι τῶν διωγμῶν. "Ιστε γὰρ ἡλίκοι στέφανοι τούτων ὑμῖν ἀπόκεινται, καὶ ὅσος ὁ μισθὸς, καὶ ὅση ἡ ἀνταπόδοσις. [702] Ταῦτ' οὖν εἰδότες, μένετε ἐδραῖοι, ἀμετακίνητοι τῆς τε γὰρ ὑπομονῆς δαψιλῆ τὸν μισθὸν ὁ Θεὸς ὑμῖν ἀποδώσει, καὶ τὰ παρόντα ταχέως λύσεε δεινά. Γράφετε δὲ ἡμῖν συνεχῶς, τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς ὑμετέρας ἡμῖν εὐαγγελιζόμενοι, περὶ ῆς σφόδρα περισπούδαστον ἡμῖν μανθάνειν.

#### ΡΠΑ'. Έπισκόποις.

Και ή καταλαδούσα τάς Έκκλησίας τάς κατά την 'Ανατολήν ταραχή, σφοδροτάτη και ποικίλη, και ή παρά τῆς εὐλαδείας ὑμῶν εἰσενεχθεῖσα εἰς τὴν δ:όρθωσιν ταύτης σπουδή, πολλή και δαψιλής. Εί δε μηδεν μηδέπω γέγονε πλέον, τούς μεν άνίατα νοσούντας και μη διορθωθέντας ταλανίζομεν, υμάς δε θαυμάζοντες καὶ μακαρίζοντες ού διαλιμπάνομεν, ότι μετά τοσούτον χρόνον των πραγμάτων άδιορθώτων μεινάντων, ούχ ἀπεχάμετε, ούδὲ ὕπτιοι γεγόνατε, άλλὰ και επίκεισθε, έτι άκμαζούση τη προθυμία την παρ' έαυτων είσφέροντες συμμαχίαν, είς χρίμα μέν των ούχ εθελόντων ύμων άνασχέσθαι, είς στεφάνους δε της ύμετέρας σπουδής, και βραδεία πολλά. Διά ταῦτα ύμας και ήμεις, και πάντες οι κατά την οικουμένην άναχηρύττουσι καὶ στεφανοῦσιν, δτι ἐκ τοσούτου καθημένους διαστήματος, ού τῆς όδοῦ τὸ μῆκος, οὐ του χρόνου το πληθος ρμθυμοτέρους εποίησεν, άλλ ώς πλησίον δντες των γενομένων, καλ αύταζς δψεσιν όρωντες τὰς γενομένας παρανομίας, οὕτως ἐρφωμενεστάτη προθυμία τὰ παρ' ἐαυτῶν εἰσφέρειν ἀ ἐσπουδάκατε. Εί δὲ μήπω τὴν ἄκαιρον • φιλονεικίαν καὶ τὸν άλογον πόλεμον καταλύειν βούλονται οἱ ταῦτα ἐξ άρχης τεκόντες τὰ κακά, μηδὲν ὑμᾶς τοῦτο θορυδείτω, μήτε ἀποκάμνειν ποιείτω · δοφ γόρ αν πλείων ό πόνος ύμιν έγγένηται, τοσούτω και μείζων έσται ό στέφανος, του Θεού τάς άββήτους ύμιν και άφάτους έχείνας και λόγον ύπερδαινούσας όρίζοντος άμοιδάς.

#### ΡΠΒ'. Βετερίφ ἐπισκόπφ Μεδιολάτωτ.

Τὴν ἀνδρείαν ὑμῶν, καὶ τὴν παβρησίαν, καὶ τὴν ὑπὲρ τῆς ἀληθείας ἐλευθεροστομίαν καὶ πρότερον μὲν ἄπαντες ἤδεσαν · ἔδειξε δὲ ἀκριδέστερον ὁ παρὼν καιρὸς τὴν φιλαδελφίαν, τὴν ἀγάπην, τὴν εὐλάδειαν, τὴν πολλὴν συμπάθειαν ὑμῶν, τὴν κηδεμονίαν τὴν ὑπὲρ τῶν Ἐκκλησιῶν. Ἐπεὶ καὶ κυδερνήτην ὁ χειμῶν μάλιστα δείκνυσι τῆς θαλάσσης, καὶ ἰατρὸν ἄριστον τὰ χαλεπὰ τῶν σωμάτων νοσήματα · οὕτω

Sic nos e Savil. et Morel. Unus γνησίας άγάπης. Ευιτ.
Sic omnes fere mss. Edil. καὶ διὰ τοῦτο καὶ διὰ τῆς προτέρες.

dam benevolentiam, et justum auxilium plurimum nostris eum literis adjutum fuisse. Sic enim siet, ut et ille benesicium adipiscatur, et ego honore afficiar ex eo quod benesicium ille sucrit consequutus.

#### CLXXVIII. Euthaliæ. (Cucuso anno 405.)

Magnopere sincera et ferventi caritate conditæ fuerunt literæ tuæ, vero minimeque fucato amore. Quocirca ingentes tibi gratias habemus, et quod scribas, et quod sinceræ tuæ erga nos benevolentiæ maximum specimen edas. Deus tibi mercedem tanti amoris, et hic et in futuro sæculo tribuat, teque muniat et custodiat, atque in ommi securitate animique tranquillitate constituat. Non enim te latet, domina mea reverendissima, non mediocri nos affici voluptate, cum vel in hac solitudine degentes frequenter audimus ex animi tui sententia res tibi succedere. Hæc igitur nobis assidue scribe, neque felicem de tua prospera valetudine nuntium mittere desine, ut etiam in solitudine degentes multam inde consolationem hauriamus.

### CLXXIX. Adoliæ. (Cucuso anno 405.)

Dissicile fortasse propter corporis imbecillitatem fuisset, ut huc venires : nihil quippe aliud subesse potuit impedimenti, cum a latronibus omnino quieti simus; sed quid laboris est in scribendo? Neque enim hic ad illam confugere excusationem potes. Hæc autem a me idcirco dicuntur, quod cum sextam, ut equidem arbitror, ad te miserim hanc epistolam, duas tantum a nobilitate tua receperim. Verumtamen sive scribas, sive taceas, quæ nostrarum sunt partium, præstare non desinemus. Non enim veteris illius ac sinceræ poterimus amicitiæ tuæ oblivisci, sed vigentem illam perpetuo retinemus, et quoties facultas datur, scribimus. Quoniam antem de tuis rebus valde solliciti sumus, literas quoque a te accipere summopere desideramus, quæ selicem de tua valetudine nuntium ferant. Noli ergo nos hoc solatio privare : sed cum non te lateat, quanto nos beneficio tibi devincias, tametsi laboriosum est scribere, in gratiam nostri, qui te impense diligimus, hunc quoque laborem suscipe, deque tua sanitate nos fac certiores, qui de illa quotidie quidpiam intelligendi summo desiderio tenemur.

# CLXXX. Hypatio presbytero. (Cucuso anno 405.)

Numquam te beatum prædicare desinam, ob patientiam, fortitudinem, tolerantiam multam, quam exhibuisti, et exhibes in tentationibus. Idipsum quoque prioribus tibi i literis significavi, duplicem ac triplicem horum causa te manere mercedem, et quod tantam constantiam præ te feras, cæterosque ad eumdem zelum impellas, dum in tanta senectute tantam pro populo persequutionem passo alacritatem animi exhibes. Cuperem equidem ad reverentiam tuam sæpe scribere: sed quoniam id facile non est, tum propter hibernum tempus, tum propter metum prædonum, locique in quo degimus solitudinem, quo-

1 Sic omnes fere Mss. Edit., itaque prioribus etiam tibi.

ties facultas datur, pietatem tuam salutamus, utque ad nos quam sæpissime scribas petimus, ac felicem de tua valetudine nuntium mittas; nam certiores de illa fieri magnopere desideramus. Reverendissimos quoque diaconos Eusebium et Lamprotatum, qui tibi consortes ærumnarum fuerunt, beates prædicamus. Non enim ignoratis, quales vos ob ista maneant coronæ, quanta merces, quanta retributio. Quæ cum vobis explorata sint, stabiles et immoti perseverate: copiosam enim vobis Deus patientiæ mercedem persolvet, ac præsentia mala cito depellet. Cæterum literas ad nos quam creberrimas mittite, quæ lætum de vestra valetudine nuntium ferant, de qua subinde aliquid audire vehementer optamus.

#### CLXXXI. Episcopis. (Anno, ut putatur, 406.)

Et quæ invasit Ecclesias Orientis perturbatio, vehementissima fuit ac multiplex, et maguum simul et impensum studium illud fuit, quod ad eam sedandam pietas vestra contulit. Quod si forte nihildum utilitatis inde promauarit, eos quidem qui medicinam omnem aspernantur, neque correcti sunt, miseros ducimus, vos autem laudare beatosque prædicare non intermittimus, quod cum tam diuturno elapso tempore meliorem in statum restitui res non potuerint, frangi tamen ac debilitari vos non sinatis, nec animum despondeatis, sed instetis, et strenue fortiterque auxilium feratis, quod in condemnationem cedit eorum qui ferre nos nolunt, coronas autem comparat et præmia plurima studio quod a vobis adhibetur. Idcirco nobiscum omnes, qui universum orbem terrarum incolunt, ves prædicant, et corona donant. quod tanto licet intervallo disjunctos, neque itineris longitudo, neque temporis intercapedo negligentiores reddiderit, sed quasi vicini essetis eorum quæ gerebantur, atque ipsis oculis ea quæ perpetrabantur scelera conspiceretis, ita fortiter strenueque, quæ vestrarum erant partium, præstare studueritis. Quod si necdum importunæ suæ contentioni et injusto belio fluem imponere volunt, qui horum a principio malorum auctores fuerunt, ne vos conturbet istud, neve animos vestros debilitet : quanto enim major vobis exoritur labor, tanto etiam major corona nectetur. cum Deus arcana illa et ineffabilia, quæque omnem sermonem excedunt, præmia vobis constituet.

# CLXXXII. Venerio episcopo Mediolanensi (u). (Anno 406.)

Omnes quidem fortitudinem vestram, ac fiduciam, et pro veritate loquendi libertatem etiam antea noverant: sed accuratius fraternum vestrum amorem, caritatem, religionem, multam commiscrationem, sollicitudinem Ecclesiarum hoc tempus indicavit. Nam gubernatorem quoque maris tempestas præsertim indicat, et optimum medicum graviores corporum morbi: sic et illum qui religiose vitam suam tra-

(a) Venerius Mediolanensis ad Chrysostomum scripeisse fertur apud ralladium in vita Chrysostomi cap. 4. Hic ettam commemoratur supra in epist. Innocentii ad Chrysostomum.

ducere studuit, ac multa præditus est fortitudine, temporum difficultates ostendunt. Quod vobis etiam contigit, et quantum in vobis suit, omnia bene successerunt, neque ulla pars officii vestri desiderata est. Sed quoniam illi qui turbas excitarunt, et excitant, eo dementiæ sunt progressi, ut non modo priora gessisse illos non pudeat, sed illis etiam graviora patrare contendant, omnes vos simul cohortor, ut fortissimam alacritatem animi adhibeatis, neque de tanto studio quidquam remittatis, sed illud amplius etiam augeatis, licet innumeræ difficultates occurrant. Qui enim pluribus cum sudoribus ac laboribus magnum aliquod ac generosum facinus ediderit, ubcriorem illis, qui facile ac nullo negotio idipsum gesserint, mercedem accipiet. Siquidem Unusquisque, inquit beatus Paulus, propriam mercedem accipiet, secundum proprium laborem (1. Cor. 3. 8). Ne igitur ideirco animum despondeatis, quod multi vobis fuerint exantlandi labores, sed hoc ipsum magis vos excitet. Quanto enim major afflictionum sit accessio, tanto magis augentur coronæ, ac multiplicantur ea præmia, quæ vobis pro his præclaris certaminibus reconduntur.

# CLXXXIII. Hesychio episcopo Salonensi (a). (Anno 406.)

Etsi magno itineris intervallo a reverentia tua disjungimur, et ad extremos usque orbis terrarum fines relegati sumus; tamen levi caritatis penna utentes, quæ faciles reddit ejusmodi peregrinationes, et propingui sumus tibi, et tecum versamur, ac debitam per literas salutationem persolvimus, teque hortamur, ut ad juvandas Orientis Ecclesias conveniens studium adhibeas. Scis enim quanta sit parata merces ei qui divexatis Ecclesiis manum porrexerit, et tantam procellanı in tranquillitatem converterit, ac bellum adeo grave restinxerit. Atque ad hæc vos hortamur, non quasi admonitione nostra indigeatis; siquidem antequam nostras literas accepissetis, quæ vestri muneris erant, ipsi præstitistis : sed quia nondum sublata sunt mala, sed adduc vigent et urgent, oramus vos, ut ne animo concidatis, neque malis cedatis, sed quamdiu manent ulcera, quibus Ecclesiæ corpus af-Aigitur, vestra medicamenta adhibeatis. Quanto enim pluribus cum laboribus res geruntur, tanto vobis amplior etiam merces constituetur.

# CLXXXIV. Gaudentio episcopo Brixiano (b). (Anno, ut putatur, 406.)

Nihil nos latet rerum tuarum, sed tamquam præsentes probe novimus studium tuum, vigilantiam, euras, labores quos pro veritate suscepisti, tibique ingentes gratias agimus: neque mediocrem in tanta degentes solitudine consolationem haurimus ex tuæ earitatis ardore ac sinceritate, cojus, dum hic periculum fecimus, istic quoque integram illam vigere cognovimus, nec ullo modo aut temporis diuturnitate aut itineris longitudine debilitatam fuisse. Quo nomine multam tibi gratiam habemus, teque hortamur, ut in instituto pergas, et idem semper studium præ te feras. Non enim ignoras, quot Ecclesiarum salus nunc agatur, et quam eximium futurum sit hoc opus. Hæc igitur cogitans, domine mi reverendissime ac religiosissime, in eodem studio perseverare dignare: sic enim flet, ut exiguis laboribus exantlatis, immortalia vobis pro his præclaris certaminibus in cælo præmia recondatis.

# CLXXXV. Pentadiæ diaconissæ. (Anno 405, ut putatur.)

Diuturno silentio usa es, tametsi multi erant qui ad nos istine proficiscerentur. Quid ergo tandem in causa fuit? num rerum perturbatio? Absit; hoc ego de te numquam dixerim : novi quippe magnum et excelsum animum tuum, qui vel in multis tempestatibus potest felicissime navigare, atque in mediis fluctibus tranquillitate magna frui. Id vero tu rebus ipsis demonstrasti, tuorumque nuntia recte factorum ad extremos usque fines orbis terrarum fama pervenit, et omnium ore laudaris, quod cum in uno constituta sis loco, longe dissitos excites tua pietate, atque alacriores eflicias. Quænam igitur est causa silentii? Equidem dicere minime possum. Tuam autem oro suavitatem, ut per eum qui literas pietati tuæ tradet in manus, de tua valetudine, tranquillitate animi ac securitate cum tua, tum universæ domus tuæ, certiores nos facias: ut licet tanto a te intervallo sejuncti, atque in tam molesta degentes solitudine, multum ex ejusmodi literis percipiamus solatium.

### CLXXXVI. Alypio. (Cucuso anno 404.)

Tu quidem veritus es, ne, quod prior ad nos scripsisses, in præcipitationis reprehensionem incurreres : ipsis enim tuis utar verbis; ego vero tantum abest, ut hujusce rei tibi actionem intendam, ut etiam negligentiæ propter tarditatem te accusem, et anplius ante laudarim, cum prior literas ad nos misisses. Atque hoc ego dico, ut tua ipsius sententia ad id comprobandum utar : sic enim dixisti, hoc præcipue propensioris esse amicitiæ, ut etiam tacentes literis appellemus. Quando igitur et præcipitationis ac temeritatis metus est exemptus, quo sine causa correptus fueras, et hoc ipsum majoris indicium caritatis ostensum est, ingentem ad nos deinceps literarum copiam mitte. Non enim te fugit quo animo erga tuam suavitatem affecti et suerimus, et simus. Nam licet in hune desertissimum locum relegati simus, licet ad ipses orbis terrarum ultimos fines, sinceræ tuæ minimeque fucatæ caritatis oblivisci non possumus, sed singulis diebus illam mente versare non desinimus, animæque tuæ virtutes recordatione nobis essingere. Ac cuperemus quidem crebrius ad vos scribers: sed quoniam id nobis est difficile, qui a vobis adeo sejuncti sumus, vobis autem perfacile, hortamur vos, ut frequentes ad nes literas de vestra totiusque domus vestræ valetu-

<sup>(</sup>a) Hesychius Salonensis episcopus ille putatur esse, oujus exstat commentarius in Leviticum.

<sup>(</sup>b) Gaudentii Brixiani episcopi exstant sermones in Exodum et in Evangelia, atque alia quædam opuscula.

και του εν εύλαδείς ζην εσπουδακότα, και πολλήν Εχοντα άνδρείαν, ή των καιρών δυσκολία. "Ο δή καί έφ' ύμων γέγονε, και τό γε ύμέτερον μέρος, απαντα διώρθωται, και ούδεν ελλέλειπται. Άλλ επειδή οί τάς ταραχάς και τεκόντες και τίκτοντες είς τοῦτο [703] ήλθον παρανοίας, ώς μή μόνον μή έγχαλύπτεσθαι τοίς προτέροις, άλλά καλ ἐπαγωνίζεσθαι ἐκείνοις, παρακαλώ κοινή πάντας υμών έββωμενεστάτη χρήσασθαι τῆ προθυμία, καὶ μὴ καταλῦσαι τὴν τοσαύτην σπουδήν, άλλά και προστιθέναι μειζόνως, κάν μυρίαι δυσκολίαι παρεμπίπτωσιν. Οι γάρ μετά πλειόνων ίδρώτων και πόνων μέγα τι και γενναίον κατορθούντες, των ραδίως και μετ' εύχολίας τουτο ποιούντων πλείονα λήψονται τὸν μισθόν. "Επαστος γάρ, φησίν ό μακάριος Παύλος, τόν ίδιον μισθόν λήψεται, κατά τόν ίδιον πόπον. Μή τοίνυν το πολλά κεκμηκέναι ποιείτω ύμας απαγορεύειν άλλ' αύτο δή τουτο μαλλον διεγειρέτω. "Οσφ γάρ αν προσθήκην λάδη τα τῶν πειρασμών, τοπύτω μάλλον αύξεται τὰ τών στεφάνων, καὶ πλεονάζει τὰ ὑπὲρ τῶν καλῶν τούτων ὑμἴν άγώνων άποχείμενα βραδεία.

## ΡΠΓ'. Ἡσυχίφ ἐπισκόπφ Σαλώνων.

Εί και πολλφ διειργόμεθα τφ της όδου μήκει της τιμιότητός σου, καὶ πρὸς αὐτάς ἐσμεν τῆς οἰκουμένης τάς εσχατιάς άπφχισμένοι, άλλ' όμως τῷ τῆς άγάπης πτερφ χρώμενοι, χούφφ τε δντι, χαλ βαδίας τάς τοιαύτας ἀποδημίας εργαζομένω, πλησίον τέ σού έσμεν, καὶ σύνεσμέν σοι, καὶ τὴν ὀφειλομένην τῶν γραμμάτων ἀποδιδόαμεν πρόσρησιν, καί σε παρακσλοῦμεν τὴν προσήχουσαν ὑπὲρ τῶν Ἐχχλησιῶν τῶν κατά την 'Ανατολήν ποιήσασθαι σπουδήν. Οἶσθα γάρ ήλίχος έστιν ό μισθός Έχχλησίαις πονουμέναις χείρα όρέγειν, ταραχήν τοσαύτην είς γαλήνην μεταθείναι, καλ πόλεμον ούτω σφοδρον καταλύσαι. Καλ ταύτα ούχ ώς δεομένους ύμας της παρ' ήμων ύπομνήσεως παρακαλουμεν. και γάρ και πρό των ήμετέρων γραμμάτων τά παρ' ύμῶν αὐτοὶ πεποιήχατε: άλλ' ἐπειδή οὐδέπω τά δεινά λέλυται, άλλά και άκμάζει, άξιουμεν ύμας μή άναπεσείν, μηδέ περικακήσαι, άλλ' έως μένει τά έλκη το σώμα τῆς Έκκλησίας συντρίδοντα, καὶ τα μαρ, ρίτων άφριτακα ξμιτιθέναι. κας λάρ οαφ ίτετα πλειόνων πόνων άνύεται τὰ προχείμενα, τοσούτω πλείων όμιν χείσεται χαλ ό μισθός.

# ΡΠΔ. Γαυδεντίω ἐπισκόπφ Βρίξης ..

Οὐδὲν ἡμᾶς Ελαθε τῶν σῶν, ἀλλ' ἔγνωμεν σαφῶς τὰς παρότες τὴν σπουδήν σου, τὴν ἀγρυπνίαν, τὴν ἀκρυπνίαν, τὴν ἀκρυπνίαν, τὴν ἀκρυπνίαν, τὴν ἀκρυπνίαν, τὴν ἀκρυπνίαν, τὴν ἀκρυπνίαν, τὴς ἀκηθείας ἐπεδείξω, καί σοι χάριτας πολλὰς ὁμολογοῦμεν καὶ ἐν τοσαύτῃ καθήμενοι ἐρημία, μεγίστην ἔχομεν παράκλησιν, τῆς ἀγάπης σου τὸ θερμὸν καὶ γνήσιον, ῆς πεῖραν ἐνταῦθα λαδόντες, ἔγνωμεν αὐτὴν ἐκιμάζουσαν καὶ ἐκεῖσε, καὶ οὐδὲν οῦτε τῷ πλήθει τοῦ χρόνου, οῦτε τῷ μήκει τῆς όδοῦ καταμαρανθεῖσαν. Διὰ τοῦτό σοι χάριτας ἴσμεν πολλὰς, καί σε παρακαλοῦμεν [704] μένειν τὴν αὐτὴν ἐπιδεικνύμενον σπουδήν. Οἴδας γὰρ ὑπὲρ ὅτων Ἐκκλησιῶν ὑμῖν ὁ ἀγὼν

Savil. Βρύξης. Codex unus Frontonis Ducæi Βρίζης.

πρόχειται νῦν, χαὶ ἡλίχον ἔστοι τοῦ κατορθώματος τὸ μέγεθος. Ταῦτ' οὖν ἐννοῶν, δέσποτά μου τιμιώτατε καὶ εὐλαδέστατε, ἐπιμεἴναι τἢ αὐτἢ σπουδἢ παρακλήθητι. Οὖτω γὰρ ὀλίγα χάμνοντες, ἀθάνατα ἐαυτοῖς προαποθήσεσθε ἐν τοῖς οὐρανοῖς τῶν χαλῶν τούτων ἀγώνων τὰ βραδεῖα.

## ΡΠΕ. Πενταδία διακόνφ.

Μαχράν ἐσίγησας σιγἡν, χαίτοι πολλών δντων τών έχειθεν άφιχνουμένων πρός ήμας. Τί ποτ' ούν αν είη τὸ αἴτιον; τῶν πραγμάτων ὁ θόρυδος; "Απαγε· τοῦτο ορχ αν ειμοιήτι, οισα λφό αου την πελάγην και ρήμλην ψυχην, την και εν πολλοίς κλυδωνίοις δυναμένην έξουρίας πλείν, καὶ ἐν μέσοις κύμασι γαλήνης ἀπολαύειν λευχής. Καὶ τοῦτο δι' αὐτῶν τῶν πραγμάτων εδειξας, καὶ πρὸς αὐτὰς τὰς ἐσχατιὰς τῆς οἰχουμένη**ς** ήλθεν ή φήμη τὰ σὰ φέρουσα χατορθώματα, χαλ πάντες σε άναχηρύττουσιν, ότι και έν ένι χωρίω ίδρυμένη καὶ τοὺς πόρρωθεν δντας διὰ τῆς εὐλαδείας της σης διεγείρεις, και προθυμοτέρους ποιείς. Τίς ούν ή αίτία τῆς σιγῆς; Έγω μέν είπειν ούκ έχω. Παρακαλῶ δέ σου την εμμέλειαν διὰ τοῦ τὰ γράμματα έγχειρίζοντός σου τή εύλαδεία, δι' αύτοῦ δηλώσαι ήμιν τὰ περὶ τῆς ὑγιείας τῆς σῆς, καὶ τῆς εὐθυμίας, xal the downleig, xal ou xal tou olkou ou mayτός. Γνα και έκ τοσούτου καθήμενοι διαστήματος, και έν ουτω χαλεπωτάτη έρημία διατρίδοντες, πολλήν άπλ τῶν τοιούτων γραμμάτων καρπωσώμεθα τὴν παράχλησιν.

#### ΡΠς. 'Αλυπίφ.

Αύτος μέν έδεισας μή τῷ πρότερον ἐπιπηδῆσαι τοίς πρός ήμας γράμματι προπετείας μέμψει περιπέσης αὐτοίς γάρ σου χρήσομαι τοίς ρήμασιν έγω δέ σε τοσούτον απέχω τούτου γράψασθαι Ε, ότι καλ ραθυμίαν έγχαλῶ τῆς βραδυτῆτος ἔνεχεν, καὶ μειζόνως άνεχήρυξα πρότερον ἐπεσταλχότα. Καὶ τοῦτο λέγω, αὐτἢ πάλιν σου τἢ ψήφω εἰς ἀπόδειξιν τούτου **Χεχρημένος. "Εφης γάρ, τοῦτο μάλιστα φιλοστοργίας** είναι, τὸ καὶ σιωπώντας προσειπείν. Έπει ούν τό τε δέος σοι τῆς προπετείας άνήρηται, ὅπερ οὐ δεόντως έδεδοίκεις, τουτό τε μείζονος άποδέδεικται σημείνν άγάπης, πέμπε λοιπόν ήμιν νιφάδας γραμμάτων. Οίσθα γάρ όπως και διετέθημεν και διακείμεθα περ. την σην εμμέλειαν. Κάν γάρ είς ερημότατον τούτο χωρίον ἀπενεχθώμεν, κάν είς αὐτά τῆς οἰκουμένης τά πέρατα, τῆς είλιχρινοῦς ε ἀγάπης καὶ δόλον ούκ έχούσης ούδέποτε έπιλαθέσθαι δυνάμεθα, άλλά καθ' έκάστην σε την ημέραν φανταζόμενοι διατελουμεν, τάς άρετάς σου τῆς ψυχῆς διά τῆς μνήμης άναπλάτ τοντες. Καὶ ἐδουλόμεθα μὲν συνεχέστερον ἐπιστέλλειν. [705] ἐπειδή δὲ τοῦτο ἐργῶδες ἡμίν ἐστι, τοσούτον ύμῶν ἀπφκισμένοις, ύμῖν δὲ ράδιον, παρακαλουμεν συνεχώς ήμιν επιστέλλειν τά περί τῆς ύγείας τῆς σῆς και παντὸς ὑμῶν τοῦ οίκου. Οὕτω γάρ, και

b Coislin. έγω δὲ τοσοῦτον ἀπέχω τούτου γράψασθαι.
c Duo mss. κὰν πρὸς αὐτὰ τῆς οἰκουμένης τὰ τέρματα, τῆς εἰγενοῦς σου ψυχῆς, τῆς ἐλευθέρας, τῆς ἀπλάστου, τῆς εἰλικρινοῦς et infra iidem διὰ τῆς μνήμης ἀνάπτοντες.

ἐν ἀλλοτρίτ διατρίδοντες, πολλήν καρπωσόμεθα τήν παράκλησιν.

#### ΡΠΖ'. Προκοπίφ.

Όλίγα μέν σοι συνεγενόμεθα αὐτόθι, δέσποτά μου θαυμασιώτατε, πολλήν δέ σου την πείραν της γνησίας είλήφαμεν άγάπης, και τῆς ἀπράγμονος ψυχῆς, και τῆς γνησίας καὶ θερμῆς διαθέτεως. Διὸ καὶ πρὸς αὐτὰ τῆς οἰχουμένης ἀπωχισθέντες τὰ τέρματα, καὶ πρὸς αύτην την έσχάτην έρημίαν άπενεχθέντες ε, διά τὸ πανταχού σε περιφέρειν, δπουπερ άν ἀπίωμεν, καλ ξχειν έγχεχολαμμένον τῷ συνειδότι, χαὶ γράφομεν ἐχ τοσούτου διαστήματος, και την έφειλομένην άποδιφοαίπεν προσδυλαίλ. και αου παδακαγούπεν την επίπελειαν, εί μη βαρύ και έπαχθές, και αύτον ημέν ταύτην παρέχειν την χάριν, και τὰ περί τῆς ὑγείας εὐαγγελίζεσθαι ήμας της σης. Μανθάνομεν γάρ αὐτά καλ μή γράφοντός, τοὺς ἐχείθεν ἀφιχγουμένους ἐρωτῶντες, δ.ά το σφόδρα περισπούδαστον είναι ήμιν ειδέναι τά περί της ρώσεως της σης και της εύδοκιμήσεως. βουλόμεθα δε και παρά της γλώττης της σης, και παρά της χειρός της σης ταύτα δηλούσθαι, ώστε διπληνήμας καρπουσθαι b την ήδονην, από τε του γράφειν, άπό τε του γράμματα δέχεσθαι παρά της εύγενείας της σης. Δίδου δε ταύτην ήμεν την χάριν, ήδίστην τε ούσαν και εύλογον, και πολληνήμιν παρέχουσαν την εύφροσύνην.

#### ΡΠΗ. Μαρχελλίνφ.

Είς μεν αύτο το πάντων έρημοτατον χωρίον άπ-、 ήχθημεν, την Κουχουσόν ε πλην δταν την άγάπην ύμῶν τῶν φιλούντων ἡμᾶς ἐννοἡσωμεν, μεγίστην καρπούμεθα παράκλησιν, εν έρημία πλουτοῦντες. Οὐδὲ γάρ ότυχὼν θησαυρός, άνδρῶν ἐπιτυγγάγειν γνησίως φιλείν εἰδότων. Διὰ δὴ τοῦτο κᾶν μὴ τῷ σώματι παρώμεν, ύμιν τη ψυχή συνδεδέμεθα, τη της άγάπης άλύσει σφ:γγόμενοι. "Οθεν καὶ ἐπιστέλλομεν ἐκ τοσούτου διαστήματος, και την όφειλομένην άποδιδόαμεν πρόσρησιν. "Ότι γάρ είς τους πρώτους σε των έραστῶν ἐγράψαμεν τῶν ἡμετέρων, οὐδὲ αὐτὸς άγνοεζς, δέσποτά μου θαυμασιώτατε. Δίδου δή καλ αύτος ταύτην ήμιν την χάριν, και συνεχώς ήμιν επίστελλε, τὰ περί τῆς ὑγείας τῆς σῆς εὐαγγελιζόμενος, ίνα καὶ τῷ γράφειν, καὶ τῷ δέχεσθαι τοιαύτας ἐπι− στολάς, πολλήν χαρπωσώμεθα τήν παραμυθίαν καί εύφροσύνην, καὶ μεγίστης, καὶ ἐν ἐρημίᾳ διατρίδο**ν**τες, ἀπολαύσωμεν παραχλήσεως.

#### ΡΠΘ'. 'Αντιόχφ.

Πότε γάρ σου ἐπιλαθέσθαι δυνάμεθα τῆς γλύκείας καὶ θερμῆς διαθέσεως, τῆς γνησίας [706] καὶ εἰλικρινοῦς ἀγάπης, καὶ ἐλευθέρας γνώμης καὶ ὑψηλῆς, τῆς πεπαρρησιασμένης ψυχῆς; Κὰν γὰρ πρὸς αὐτὰς ἀπέλθωμεν τὰς ἐσχατιὰς τῆς οἰκουμένης, πανταχοῦ σε περιφέροντες ἄπιμεν, τὸν θερμὸν ἡμῶν ἐραστὴν,

καὶ σφόδρα ήμιν τῷ τῆς ἀγάπης νόμω συνδεδεμένον. Διό και πρός αὐτὴν τὴν ἐρημίαν τῆς καθ' ἡμάς οἰχουμένης άπωχισμένοι, την Κουχουσόν λέγω, χαι ού ραδίως επιτυχείν των τά γράμματα διακομιζόντων δυνάμενοι, πολλήν εποιησάμεθα σπουδήν επιζητήσαί τε χαλ εύρειν τον ταύτην ήμων την επιστυλήν διαχομίζοντα, ώστε σου προσειπείν την θαυμασιότητα, καλ την όφειλομένην πρόσρησιν άποδούναι τη μεγαλοπρεπεία τη ση. "Οτι δε και αύτος, εξ ων ήδη πεποίηκας, ού δεήση της παρ' ήμῶν ὑπομνήσεως εἰς τὸ συνεχῶς ήμιν επιστέλλειν, και τὰ περι τῆς ὑγείας τῆς σῆς εύαγγελίζεσθαι, ούδεν οίμαι δείν άμφιδάλλειν. Καί γάρ οὐ τὴν τυχοῦσαν χαρπωσόμεθα παράχλησιν, ὅταν παρ' ύμων των σφόδρα ήμας άγαπώντων δεχώμεθα γράμματα, περί της ρώσεως της ύμετέρας δηλούντα, και την άγάπην διά των επιστολών συνεχώς άνανεούντα, και την παρουσίαν της ύμετέρας άγάπης ποιούντα φαντάζεσθαι. 'Αρχεί γάρ πυχνότης έπιστολών, δταν παρά φίλων γνησίων φέρηται, καλ τής παρουσίας σοφίσασθαι την ήδονήν.

#### Ph'. Bpiowri.

Τί τουτο; Αύτόθι μεν δντων 4 ήμων μυρία και ποιείν και λέγειν εσπούδακας, και τη πόλει πάση, μαλλον δέ τἢ οἰχουμένη κατάδηλος γέγονας ἐπὶ τῷ φίλτρω, ώ περί ήμας επιδείχνυσαι, μή στέγων αύτο σιγή κατέχειν, άλλά διά των Εργων, διά των ρημάτων πανταχοῦ ἐπιδειχνύμενος, ἐπιστείλαι δὲ ἡμίν οὐδὲ ἄπαξ χατεδέξω, χαὶ ταῦτα σφόδρα διψῶσι τῶν ἐπιστολών των σών, και των γραμμάτων επιθυμούσιν; Ούχ οίσθα διην εμέλλομεν χαρπούσθαι παράχλησιν τῆς οῦτω γνησίας ψυχῆς, τῆς οῦτω θερμῆς φιλίας Εγγονα δεχόμενοι γράμματα; Καὶ ταῦτα οὐκ ἐγκαλῶν λέγω (οίδα γάρ ότι και γράφων, και σιγών, άκμάζουσαν διατηρείς την περί ήμας διάθεσιν), άλλά σφόδρα ἐπιθυμῶν • σου τῶν ἐπιστολῶν. Καὶ μὴ γράφοντος μέν σου, ού παυόμεθα τούς ξχείθεν άφιχνουμένους έρωτωντες περί της ρώσεώς σου και της εύθυμίας, και σφόδρα χαίρομεν άκούοντες άπερ έπιθυμουμεν· άλλά βουλόμεθα και παρά τῆς γλώττης της σης, και παρά της δεξιάς της σης ταύτα μανθάνειν. Εί τοίνυν μή βαρύ μηδὲ ἐπαχθὲς ζητοῦμεν , νῦν γοῦν ταύτην ήμιν παράσχου την χάριν, μεγίστην οὐσαν και ήδιστην, και πολλήν ήμιν φέρουσαν τήν ήδονήν.

#### [707] ΡΙΑ΄. Άμπρούκλη διακόνφ.

Έδεξάμην δευτέρεν, ήν έφης προτέρεν επιστολήν ἐπεσταλχέναι, δέσποινά μου τιμιωτάτη καὶ κοσμιωντάτη. Καὶ τὰ αὐτὰ πάλιν λέγω, μὴ κάλει τάλμαν τὸ προτέραν τοῖς πρὸς ἡμᾶς ἐπιπηδῆσαι γράμμασι, μηδὲ ἀμάρτημα νόμιζε τὸ μέγεστον ἐγκώμιον. ᾿Αγάπης γὰρ ζεούσης καὶ θερμῆς τοῦτο δείγμα ποιούμεθα, καὶ τῆς γνησίας καὶ είλικρινοῦς σου διαθέσεως τῆς φλο-

f Reg. et Vatic. αἰτοῦμεν.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Reg. ἀπενεχθέντες. Savil. item in textu ἀπενεχθέντες, in marg. ἀχθέντες, Morel. ἀναχθέντες.

Duo miss. καρπώσασθαι.
 Valic. τὴν Κοχχουσόν de more. Vide supra epist. 84.

d Mss. αὐτόθι μενόντων, quæ etiam lectio quadrat.

Sic recte Savil. Morel, et Montf. ἐκιθυμώ. Βονκ.

dine mittatis : sic enim peregre degentes solatio non mediocri perfruemur.

### CLXXXVII. Procepio. (Ab anno 404 ad 407.)

Quamquanı exigua nobis tecum istic consuetudo fuit, domine plurimum suspiciende, magnum tamen sinceræ tuæ caritatis, animi quieti, sinceri ac ferventis amoris periculum fecimus. Quapropter etiam ad ipsos orbis terrarum fines relegati, atque ad ipsam extremam solitudinem abducti, quoniam ubique te circumferimus, quocumque tandem proficiscamur, et insculptum in pectore gestamus, ex tanto licet intervallo scribimus, ac debitam salutationem persolvimus: tuamque suavitatem oramus, ut nisi grave sit ac molestum, hanc ipse nobis gratiam concedas, et de tua valetudine lætum ad nos nuntium mittas. Hæc enim etiam te minime scribente intelligimus, dum eos qui istine veniunt sciscitamur, quod magno nobis studio sit, ut de tua valetudine ac nominis colebritate certiores flamus : cupimus tamen linguæ tuæ ac manus tuæ beneficio nobis eadem innotescere, ut duplicem voluptatem carpamus, tum quod scribamus. tum quod literas a tua nobilitate missas recipiamus. Hanc vero nobis concede gratiam, quæ et jucundissima est, ac rationi consentanea, et multa lætitia nos perfundit.

## CLXXXVIII. Marcellino. (Cucuso anno 404.)

Nos quidem in omnium desertissimum locum Cucusum relegati sumus : cum tamen nobis in mentem venit vestræ caritatis, qua nos complectimini, ingentem percipimus consolationem, atque in solitudine divites sumus. Neque enim is vulgaris est thesaurus, si viros nanciscaris, qui sincere amare noverint. Ideo tametsi corpore minime adsumus, vobiscum anima devincti sumus, et catena caritatis obstricti. Hinc etiam fit, ut ad vos tanto intervallo disjuncți scribamus, ac debitam salutationem persolvamus. Nam in primorum numerum amicorum te adscriptum a nobis fuisse nec ipse ignoras, domine mi plurimum suspiciende. Hanc igitur nobis et ipse gratiam concede, ut frequenter ad nos literas mittas, quæ de tuæ valetudinis statu læta nuntient, ut et dum scribimus, et dum ejusmodi literas accipimus, multam consolationem ac voluptatem carpamus, et maximo etiam in solitudine degentes solatio perfruamur.

#### CLXXXIX. Antiocho. (Cucuso anno 404.)

Ecquando tandem suavis et ardentis amoris tui, sinceræ minimeque fucatæ caritatis poterimus oblivisci, mentis ingenuæ ac sublimis, animi confidentis? Quamvis enim ad ipsos eltimos orbis terrarum fines proficiscamur, ubique te circumferimus abeuntes, fervidum nostri amatorem, et arctissima caritatis nobiscum lege devinctum. Quocirca vel in ipsam nostri hujus orbis terrarum solitudinem, Cucusum nimirum relegati, quamvis haud facile, qui literas perferant, nancisci queamus, omnem adhibuimus diligentiam, et investigaremus, ac reperiremus, qui nostram hanc

epistolam ad te perferret, ut sublimitatem tuam compellaremus, ac debitam salutationem magnificentiæ tuæ persolveremus. Neque vero in dubium revocari debere arbitror, cum ea quæ jam a te sunt gesta considero, quin sine nostra admonitione ad nos literas crebro mittere, et de tua valetudine certiores nos facere memineris. Non enim mediocrem consolationem hauriemus, cum a vobis, a quibus impense diligimur, literas accipere licebit, quæ valetudinis vestræ statum exponant, et epistolæ ministerio caritatem subinde renovent, ac vestram præsentiam nobis ob oculos ponant. Siquidem potest frequentia literarum eam, quæ ex præsentia perciperetur, lætitiam ac voluptatem adumbrare, cum a sinceris amicis transmissæ fuerint.

#### CXC. Brisoni (a). (Anno 404.)

Quid hoc rei esse dicam? Siccine tu, qui cum nos istic essemus, innumera sacere ac dicere studuisti. atque urbi, vel potius toti orbi terrarum innotuisti ob eum amorem, quem erga nos ostendebas, neque silentio tegere id poteras, sed et rebus ipsis et verbis ubique specimen ejus edebas, literas ad nos ne semel quidem dignatus es mittere, idque, cum summo tuarum epistolarum desiderio teneremur, tuasque literas expeteremus? Nescis quantam ex eo percepturi essemus consolationem, quod tam ardentis amicitiæ fetus literas acciperemus? Atque hæc ego non exprobrandi causa dico, quippe qui sciam te, sive scribas, sive sileas, ingentem benevolentiam erga nos conservare, sed quod tuarum desiderio sagrem epistolarum. Ac solemus quidem, etiamsi non scribas, eos qui istinc adveniunt, sciscitari de tua valetudine atque hilaritale, ac summopere latari, cum ea quæ desideramus, audimus : sed linguæ tuæ ac dexteræ tuæ benesicio hæc intelligere cuperemus. Nisi ergo fortasse grave sit ac molestum quod petimus, nunc saltem hanc nobis concede gratiam, quæ maxima est et jucundissima et magnam nobis pariet voluptatem.

# CXCI. Ampruclæ (b) diaconissæ. (Cucuso anno 404.)

Secundam accepi, quam te priorem misisse acribis, epistolam, domina mea reverendissima et ornatissima. Atque iterum dico, noli audaciam appellare, quod literas ad nos prior scripseris, neque peccatum id arbitrare quod laus est maxima. Hoc enim ferventis et ardentis documentum esse caritatis censemus, ac sinceræ minimeque fueatæ benevolentiæ tuæ, quæ

(a) Pro nomine graco, Beissen, quod interpretatum est, Brisoni, Morel, lubet, Beissen, Brysoni; sed inita epist. 234 idem Morel, Beissen, Savil. in textu Beissen, in marg. Beissen, Socrat. Hist. Eccl. lib. 6, cap. 8, Beissen habet, qui dicitur lapide percussus, qui Briso etiam cap. 16 dicitur Chrysostomum a priore exsilio reduxisse, et apud Palladium in Vita Chrysostomi cap. 20 memoratur Beissen, sic cum se, frater Palladii, unde liquet hoc nomen cum, scribendum esse. Alius item Briso episc. Philipporum in Thracia commemora tur socrat. lib. 6, cap. 18.

(b) Eamdem putat esse Ampruclam Fronto Ducæus quam Proculam, sive potius Proclam vocat Palladius in Vita Chrysostomi cap. 10: qua de re actum est in Vita S. ductoris, Ibid. Reg. et Vatic., Έδεξάμην προτέραν, ήν Ερης δευτέραν επιστολήν έπεσταλχίναι · Priorem accepi quam te secundam misisse scribis. Sic etiam Savilius. Utrovis modo legas, eodem recidit sententia,

flamma ipsa sit ardentior. Cum igitur hæc tibi explorata sint, hanc nobis frequenter largire gratiam, ut de tua valetudine certiores nos facias, et sexcentis epistolis nos obruas, quæ id significent. Nam si vos qui nos amatis, et hilares esse, ac prospera valetudine et securitate frui certo confidamus, non mediocrem nostræ in regione percgrina commorationis levationem capiemus, sed et maximo solatio fruemur, lícet in extrema solitudine habitemus. Tecum ergo reputans, quantam festivitatis occasionem nobis allatura sis, noli hanc nobis lætitiam invidere, sed quantum licebit, et facultas dabitur, continue felicem nobis de tua valetudine nuntium mitte.

### CXCII. Onesicra'iæ (a). (Cucuso anno forte 405.)

Magnum animo dolorem nos quoque cepimus, cum de mortæ beatæ filiæ tuæ 1 ad nos est allatum. Vcrumtamen cum probe nota nobis sit animi tui sapientia, mentisque sublimitas, plane confidimus fore, ut tantis fluctibus superior evadas. Nam ut nequaquam contristeris, sieri nequit; sed te hortamur tamen, ut moderate id agas, cum probe noveris, quam fluxæ sint et caducæ res humanæ, communesque omnibus hæ calamitates, ac naturæ lex communis, et Domini omnium nostrum Dei decretum. Neque enim istud mors est, sed peregrinatio, atque a deterioribus ad meliora commigratio. Hæc igitur animo volvens omnia, generose fer quod accidit, et clementi Deo gratias age. Quamvis enim eo gravior inflicta sit plaga, quod adhuc recenti priori successerit, tamen eo tibi splendidior corona patientiæ, majoraque præmia debehantur, si cum gratiarum actione et laude calamitatem istam tuleris. Ne igitur nos quoque magnopere doleamus, sed evidenter sciamus nonnihil tibi nostras literas profuisse, ad nos hoc ipsum scribere ne graveris, ut indices onnem tibi mœroris nubem esse discussam, ac doloris ulcus magna ex parte sanatum. Si enim hæc intellexerimus, sexcentas ad te mittere epistolas non cessabimus, quod non mediocriter tui studiosi simus, cum sincerum semper ac minime fucatum honorem, reverentiam et caritatem a modestia tua delatam senserimus. Quorum omnium perpetuo memores, florentem ac vigentem erga te benevolentiam conservamus, licet ad ipsos ultimos orbis terrarum fines deferamur.

# CXCIII. Pæanio. (Cucuso anno 404.) Magnopere me crexisti, ac summa lætitia perfudi-

¹ Juxta Vatic. et Reg., Macariæ filiæ tuæ, gr. τῆς Μακαρίας τῆς θυγατρός σου. Macariam agnoscunt Mythologi Herculis filiam, et in Martyrologio Romano, Macaria martyr occurrit die 8 Aprilis, quo argueretur nomen illud proprium insolens non esse.

(a) Vox Onesicratiæ, Όνησικρατία, omnibus Mss nostris consonat. Atvero, si Frontoni Ducæo credatur, scribendum est Asyncritiæ, 'Asuγκριτία, quia nempe aliæ suntad Asyncritiam a Chrysostomo missæ epistolæ. Sed si Mss. nostros vidisset, forte sententiam mutavisset: nam sic Coislinianus et Vaticanus antiquissimi Codices habent. Sic quoque Regius, sic Savilius legit, neque aliam lectionem notat: nam illud Asyncritiæ unde prodierit ignoro; certe potius crediderim librarium illum qui vocem græcam 'Ασυγκριτία posuit, nomen illud frequenter positum vero et genuino substituisse, quam librarium quemplam nomen insolitum, 'Ονησικρατία, commentum esse, quod tamen nomen græce optime compositum est noc temere formatum.

-sti, quod, cum tristia nuntiares, verbum adjeceris, quod omnibus quæ acciderint accinendum est, dixerisque, Glorificetur Deus in omnibus. Hoc verbum letale diabolo vulnus infligit; hoc in quovis periculo securitatis et voluptatis occasionem affert. Nam simul atque illud quis protulerit, confestim mœroris nubes discutitur. Numquam igitur hoc dicere intermitte, atque alios docere. Si enim quæ vos invasit tempestas, licet asperior fiat, in tranquillitatem mutabitur; sic qui tempestate jactantur, majorem accipient mercedem, simulque a malis liberabuntur. Hoc Johum corona cinxit, hoc verbum diabolum in fugam convertit, et consusum recedere coegit, hoc tumuttum omnem depellit. Perge itaque omnibus quæ contingunt, istud accinere. Loci vero causa, nemo ulli negotium facessat. Quamquam enim descrtus locus est Cucusus, hic tamen et quiete fruimur, et non mediocriter ex itinere contractam infirmitatem sanare potuimus, ex quo cœpimus domi perpetuo residere. Quod si nos rursus cogere velitis loca subinde mutare, summis conflictabimur malis, præsertim cum biems sit pro foribus. Nemo igitur importunus ulli aut molestus hac occasione sit. Verum ad nos de tua valetudine, deque tua istic commoratione nominisque celebritate atque hilaritate scribe. Non enim vulgarem etiam in tanta degentes solitudine consolationem hauriemus, cum ejusmodi a tua reverentia missæ literæ nobis reddentur.

#### CXCI V. Gemello. (Cucuso anno 404.)

Desertum quidem locum habitamus Cucusum, ac totius orbis bujus nostri desertissimum. Quamvis tamen ad ipsos terræ terminos relegemur, oblivisci tuæ caritatis minime possumus; sed in extera desertaque regione dum versamur, et morbi reliquias etiamnum circumferimus, ac metu latronum obsidemur ( neque enim abscedunt, sed itinera intercludunt, et omnia cruore complent Isauri), perpetuo te mente circumferimus, ac fortitudinem tuam, loquendi libertatem, suavem ac sinceram benevolentiam apud nos effingimus, et harum nos recordatione cogitationum oblectamus. Tu vero frequenter ad nos, domine plurimum suspiciende, scribe de valctudinis tuæ statu, et quo pacto calidarum tibi aquarum usus successerit, et quid rerum nunc geras : ut etiam procul a te dissiti nihilo deteriori conditione simus, quam qui semper tecum versantur, ut de rebus tuis gertiores siamus. Nosti quippe quanto nobis studio sit, de tua valetudine quidpiam audire; quod te vehementer amemus; et arctissime cum tua magnificentia devincti

## CXCV. Claudiano. (Ab anno 404 ad 407.)

Quidnam hoc esse dicam? Tune illo, qui nostro amore flagrabas, et quodammodo insaniebas, qui tantam in nobis expertus es caritatem, qui semper nobiscum devinctus eras, ne literis quidem nos tanto temporis spatio dignatus es, sed tam diuturno silentio uti potuisti? Quid igitur in causa fuit? An vero post discessum nostrum ex animo tuo nos ejecisti, et segnior

γος θερμοτέρας. Ταῦτ' οὖν είδυλα ἐπιδαψίλευε \* ταύτην ήμιν την χάριν συνεχώς, περί της ύγείας ήμιν δηλούσα της σης, και πέμπε νιφάδας ήμιν γραμμάτων, τοῦτο ἀπαγγελλούσας. Έλν γλο θαρρώμεν περί των άγαπώντων ήμας, ότι έν επιθυμία και εν ύγεία καλ έν άσφαλεία καθεστήκατε, ού μικράν δεξόμεθα τῆς ἐν ἀλλοτρίφ διατριδῆς παράχλησιν, ἀλλά χαὶ μεγίστην καρπωσόμεθα παραμυθίαν, καίτοι γε εσχάτην έρημίαν οἰχοῦντες. Λογισαμένη τοίνυν δσην ήμιν έργάση την έορτην, μη φθονήσης ήμιν της καλλίστης ταύτης εύφροσύνης, άλλ' ώς αν έγχωρη, και οίόν τε ή, εύαγγελίζου διηνεχώς ήμιν τὰ περὶ τής ρώσεως **દ્યોદ ભીદ.** 

#### ΡηΒ'. 'Ονησικρατία.

Σφόδρα ήλγήσαμεν και ήμεζς άκούσαντες περί τῆς μαχαρίας θυγατρός σου. 'Αλλ' δμως είδότες το φιλόσοφόν σου της διανοίας, και το ύψηλον της γνώμης, πάνυ θαρρούμεν ώς άνωτέρα στήση τῶν τοιούτων χυμάτων δ. Μή λυπείσθαι μέν γάρ άμήχανον, παρακαλούμεν δε συμμέτρως τούτο ποιείν είδυίαν τό έπίχηρον των άνθρωπίνων πραγμάτων, και ώς κοινά ταῦτα πασι τὰ πάθη, και ὡς φύσεως νόμος κοινός, και τοῦ πάντων ήμων Δεσπότου Θεου ἀπόφασις. Οὐ γάρ δη θάνατος τουτο, αλλ' αποδημία και μετάστασις από τῶν χειρόνων πρὸς τὰ βελτίω. Ταῦτ' οὖν ἄπαντα λογιζομένη, φέρε γενναίως το συμδάν, και εύχαρίστει τῷ φιλανθρώπφ θεῷ. Εί γὰρ καὶ χαλεπωτέρα ἡ πληγἡ γέγονε, πρός το νεαράν ούσαν την προτέραν καταλαδείν, άλλά και λαμπρότερός σοι ο στέφανος τῆς ύπομονῆς, καὶ μείζω τὰ βραδεῖα, μετ' εὐχαριστίας και δοξολογίας φερούση το πάθος. "Ιν' ούν και ήμεζς μή σφόδρα άλγωμεν, άλλ' είδωμεν σαφως ότι γέγονέ σοί τι πλέον άπο τῶν γραμμάτων τῶν ἡμετέρων, μἡ κατοχνήσης ήμιν γράψαι τοῦτο αὐτὸ, δηλοῦσα ὅτι σοι τῆς άθυμίας διεσχεδάσθη το νέφος, χαὶ το πολύ τῆς όδύνης τοῦ ἔλχους ὑποτέτμηται. Εί γάρ ταῦτα [708] μάθοιμεν, ού παυσόμεθα νιφάδας ἐπιστολῶν πέμπειν σοι. χαλ γάρ ούχ ώς ξτυχεν άντεχόμεθά σου τῆς εὐγενείας, γνησίας άελ καλ είλικρινούς καλ τιμής, καλ αίδους, και άγάπης άπολαύσαντες παρά της σης κοσμιότητο;. "Ων συνεχώς μεμνημένοι, άχμάζουσαν την περί σε διάθεσιν τηρούμεν, κάν πρός αὐτάς ἀφιχώμεθα τῆς οίχουμένης τὰς ἐσχατιάς.

#### P\ $\Gamma'$ . Παιανίφ.

Σφόδρα με άνεπτέρωσας, και σκιρτάν εποίησας. ότι, τὰ λυπηρά ἀπαγγείλας, ἐπέθηκας τὸ ῥῆμα, δ πάσι τοϊς συμδαίνουσιν έπιλέγειν χρή, εἰπών. Δόξα δή τῷ Θεῷ πάντων ἔνεχα. Τοῦτο τὸ ῥῆμα καιρία τῷ ριαρογώ μγυλή. τοριο πελίσιμ ιώ γελονιι εν μαλιγ χινδύνφ άσφαλείας χαλ ήδονης υπόθεσις. "Αμα τε γάρ τις εφθέγξατο τοῦτο, καὶ σκεδάννυται εὐθέως τῆς ἀθυμίας τὸ νέφος. Μὴ δὴ παύση τοῦτό τε λέγων ς,

\* lidem ἐπιδαψιλεύου, et sic legit Savilius: utraque leetio guadrat. Coislin. τῶν τοιούτων καμάτων. Mox duo mes. τοῦτο

Roieiv elouiav. Edit. elouia.

Duo mss. παύση αὐτός τε λέγων. Infra tidem πλείονα καρπώσονται τὴν ἡδονὴν, μετὰ καὶ τοῦ τῶν.

καὶ τούς άλλους παιδεύων. Ούτω καὶ ὁ χειμών ὁ καταλαδών, κάν τραχύτερος γένηται, είς γαλήνην μεταστήσεται· ούτω και οι χειμαζόμενοι πλείονα καρπώσονται την άμοιδην μετά τοῦ καὶ τῶν δεινῶν άπαλλαγήναι. Τοῦτο τὸν Ἰὼδ ἐστεφάνωσε, τοῦτο τὸ ρημα τον διάδυλον ετρέψατο, και εγκαλυψάμενον άναχωρήσαι πεποίηκεν, τοῦτο θορύδου παντός άναίρεσις. Μένε δή τουτο επάδων τοίς γινομένοις ἄπασι. Τοῦ τόπου δὲ ἔνεκεν, μηκέτι λοιπὸν μηδεὶς ἐνοχλείτω. Εἰ γάρ καὶ ἔρημον τὸ χωρίον ἡ Κουκουσὸς, άλλ' ὅμως καὶ ήσυχίας ἀπολαύομεν ἐνταῦθα, καὶ οὐ τὸ τυχὸνἐκ τῆς ἀσθενείας τῆς κατὰ τὴν όδὸν γενομένης ἡμῖν, διὰ της οίχοι καθέδρας της διηνεχούς, διορθώσαι Ισχύσαμεν. "Αν δὲ μέλλητε πάλιν ήμας άναγχάζειν τόπους έχ τόπων άμείδειν, τὰ ξοχατα πεισόμεθα, καὶ μάλιστα του χειμώνος έπὶ θύραις όντος. Μηδενὶ τοίνυν φορτικός μηδείς, μηδέ έπαχθής γενέσθω ταύτης ένεκεν της υποθέσεως. 'Αλλά γράφε ημίν συνεχώς τά περί τῆς ύγείας τῆς σῆς, και τῆς διατριόῆς τῆς αὐτόθι, καὶ τῆς εὐδοκιμήσεως, καὶ τῆς εὐθυμίας. Οὐ γάρ την τυχούσαν, και εν ερημία τοιαύτη διατρίδοντες, καρπωσόμεθα παράκλησιν, τοιαύτα παρά τῆς σῆς τιμιότητος δεχόμενοι γράμματα.

# ΡηΔ'. Γεμέλλφ.

Ερημον μέν οιχούμεν χωρίον την Κουχουσόν . καὶ πάσης τῆς καθ' ἡμᾶς οἰκουμένης ἐρημότατον. Πλήν καν πρός αυτά τῆς οίκουμένης τὰ πέρατα άπενεχθώμεν, επιλαθέσθαι σου τῆς ἀγάπης οὐ δυνάμεθα. alla xal ev allotpla xal ev ephula diatploytes. καί έτι λείψανα άρρωστίας περιφέροντες, καί φόδψ ληστών πολιορχούμενοι (ού γάρ ἀφίστανται τὰς ὁδοὺς άποτειχίζοντες και πάντα αιμάτων πληρούντες οί Ίσαυροι), διηνεχώς σε έπὶ διανοίας περιφέρομεν, την άνδρείαν σου, την παρρησίαν, την γλυχείαν χαλ γνησίαν διάθεσιν παρ' αύτοζς άναπλάττοντες, καλ τούτων των λογισμών έντρυφώντες τη μνήμη. Γράφε [709] δε αύτος ήμιν συνεχώς, δέσποτα θαυμασιώτατε, τά περί τῆς ύγείας τῆς σῆς, καὶ πῶς σοι τὰ θερμά έχρήσατο, και έν τίσιν όρμα ο τά σά νῦν· ενα και πόρρωθεν όντες, μηδέν έλαττον έχωμεν των άεί σοι συγγινομένων, είς τὸ σαφῶς είδέναι τὰ σά. Οἶσθα γὰρ δπως ήμιν περισπούδαστον περί τῆς ρώσεως τῆς σῆς μανθάνειν, διά τὸ σφόδρα σου ἐρᾶν, καὶ συνδεδέσθαι μετά άχριδείας τη μεγαλοπρεπεία τη σή.

#### Ph.E. Klavbiaro.

Τέ τοῦτο; Ὁ θερμός ήμῶν ἐραστής, ὁ μανικός, τοσαύτης παρ' ήμων ἀπολαύσας ἀγάπης, ὁ διηνεχως ήμιν συνδεδεμένος, ούδε γραμμάτων ήμας εν ούτω χρόνφ μαχρφ ήξίωσας, άλλ' ήνέσχου σιγήσαι σιγήν ούτω μαχράν; Τί ποτε άρα το αίτιον; \*Αρα μετά την ἀποδημίαν ἐξέδαλες ήμας τῆς διανοίας τῆς σής, και ράθυμότερος περί την ημετέραν γέγονας

d Vatic. την Κοχχουούν pro more. Paulo post Coislin. της οἰχουμένης τὰ τέρματα.

• Savil. όρμει.

άγάπην; Ούκ έγωγε οἷμαι · μἡ γάρ ποτε τοῦτο γένηται, ἀπὸ φιλικῆς οὕτω ψυχῆς καὶ θερμῆς τοσαύτην
γενέσθαι μεταδολήν. 'Αλλ' ἄρα μἡ ἀρρωστία σε κατέσχεν; 'Αλλ' οὐκ ἡδύνατο αὕτη γενέσθαι κώλυμα τῷ
γράφειν. 'Επεὶ οὖν ἀγνοοῦμεν τὴν αἰτίαν, μετὰ τοῦ
λῦσαι τὴν σιγὴν καὶ τἡν αἰτίαν εἰπὲ τῆς σιγῆς, καὶ
πέμπε ταχέως ἡμἰν ἐπιστολὴν τὰ περὶ τῆς ὑγείας
γιστα ἡμἰν χαριῆ, καὶ τῆς ἐρημίας πολλὴν παρέξεις
παράκλησιν, ἀν τοιαῦτα δεξώμεθα γράμματα. 'Αλλὰ
μἡ ρὰθυμήσης · εἰ γὰρ καὶ μετὰ τὴν ἐπιστολὴν ταύτην μένεις σιγῶν, οὐκ ἔτι σοι συγγνώμην δώσομεν,
ἀλλὰ γραψόμεθά σε τῆς ἐσχάτης ἀγνωμοσύνης. Οἶδα
δὲ ὅτι πάσης σοι τιμωρίας τοῦτο πικρότερον.

## Phy. 'Actle.

Ήμεζς σου της άγάπης οὐδέποτε ἐπιλαθέσθαι δυνάμεθα, της θερμής, και γνησίας, και πεπυρωμένης. της είλιχρινούς και άδόλου, άλλά διηνεχώς έπι διανοίας σε περιφέρομεν, χαλ Εγομεν έγχεχολαμμένον ήμων τῷ συνειδότι. Καὶ ἐδουλόμεθα μὲν καὶ ὁρᾶν σε συνεχώς επεί δε τούτο τέως ούχ οίόν τε, διά των γραμμάτων την επιθυμίαν την εαυτών πληρούμεν, την όφειλομένην πρόσρησιν άποδιδόντες 300 τη εύλαδεία, καί σε παρακαλούμεν και έαυτον συνεχώς ήμιν έπιστέλλειν. Εί γάρ καὶ εν έρημία διατρίδομεν πολλή, και ύπο φόδου ληστών πολιορχούμεθα, και έν άβρωστία τυγχάνομεν, άλλ' έὰν δεξώμεθα γράμματα παρά της εύγενείας της σης, εύαγγελιζόμενα ήμιν περί τῆς ὑγείας σου, πολλήν καὶ ἐν ἀλλοτρία ὅνπες καρπωσόμεθα την παράκλησιν . Είδως ούν ηλίκα ήμιν χαριή, και όσην ήμιν παρέξεις την εύφροσύνην, μή φθονήσης ήμιν της τοσαύτης ήδονης, άλλά σπούδαζε ήμεν συνεχέστερον ἐπιστέλλειν· πολλήν γάρ ἐντεύθεν χαρπωσόμεθα την ήδονήν.

# [710] ΡηΖ'. Στουδίφ ἐπάρχφ πόλεως.

Οίδα μέν, δτι συνετός ών, και φιλοσοφείν είδως. χαλ πρό τῶν γραμμάτων τῶν ἡμετέρων πράως οἴσεις του μαχαρίου άδελφου της μεγαλοπρεπείας της σης την αποδημίαν · ού γάρ αν αύτην χαλέσαιμι θάνατον. Έπειδή δὲ καὶ ήμᾶς ἀναγκαῖον τὰ παρ' ἐαυτῶν είσενεγχείν, παραχαλώ σου την θαυμασιότητα, δέσποτα μεγαλοπρεπέστατε, καὶ ἐν τῷ καιρῷ τούτῳ δείξαι σαυτόν, ούχ ώστε μή άλγειν (τούτο γάρ άμήχανον, άνθρωπον δντα, καὶ σαρκὶ συμπεπλεγμένον, καὶ τοιουτον επιζητουντα άδελφον), άλλ ωστε μέτρον επιθείναι τη λύπη. Οίσθα γάρ των άνθρωπίνων το έπίαπρον, και ότι ποταμίων βευμάτων μιμείται φύσιν τὰ πράγματα, καὶ ὡς ἐκείνους μόνους χρή μακαρίζειν, τούς μετά χρηστῆς ἐλπίδος χαταλύοντας τὸν παρόντα βίον. Οὐ γὰρ ἐπὶ θάνατον Ερχονται, άλλ' ἀπὸ σῶν ἀγώνων ἐπὶ τὰ βραδεία, ἀπὸ τῶν παλαισμάτων έπὶ τοὺς στεφάνους, ἀπὸ τῆς τεταραγμένης θαλάσσης έπὶ λιμένα ἀχύμαντον. Ταῦτ' οὖν ἐννοῶν παραχάλει σαυτόν, έπει και ήμεζς ούχ ώς έτυχεν άλγουντες, με-

γίστην τῆς ἀλγηδόνος ἔχομεν παραμυθίαν, τἡν ἀρετην τοῦ ἀνδρὸς, ην καὶ αὐτῷ σοὶ μεγίστην οἷμαι φέρειν παράχλησιν. Εί μέν γάρ πονηρός τις ήν ό άπελθών, και κακίας γέμων, έδει θρηνείν και όλοφύρεσθαι τούτου χάριν : ἐπειδή δὲ τοιοῦτος καὶ οῦτω βεδιωχώς, ώς άπασα οίδεν ή πόλις, μετ' έπιειχείας, μετά χρηστότητος, τὸ δίχαιον ἀεὶ τιμήσας, παρέησία τή προσηχούση χρησάμενος, έλευθερία, άνδρεία, ούδὲν τὰ παρύντα ήγησάμενος, ἀλλ' ἀλλότριος τῆς βιωτικής γενόμενος φροντίδος, άγάλλεσθαι χρή, έκείνω τε συνήδεσθαι, τή τε θαυμασιότητι τή σή, δτι τοιούτον προέπεμψας άδελφον, εν άσύλω λοιπόν θησαυρώ, άπερ έχων άπηλθεν, έχοντα τὰ άγαθά. Μή τοίνυν άνάξιόν τι σαυτοῦ λογίση, δέσποτά μου θαυμασιώτατε, χαταχλώμενος τῷ πένθει, άλλά δεῖξον σαυτόν καί εν τῷ παρόντι καιρῷ, καί δηλώσαι ἡμίν παρακλήθητι, δτι γέγονέ σοί τι πλέον καλ άπό των γραμμάτων τῶν ἡμετέρων, ἵνα καὶ ἡμεῖς, ἐκ τοσούτου χαθήμενοι διαστήματος, χαλλωπιζώμεθα, ἀπό ψιλῆς επιστολής πολύ τής άθυμίας ταύτης ύποτέμνεσθαι δυνηθέντες.

## Ριμ. Ἡσυχίφ.

Τι τουτο: Ουτως ήμων σφοδρώς έρων (οὐδὲ γάρ Ελαθες ήμας, επείπερ ού δυνατόν εραστήν ποτε σφο--ωίξ του εξυμένον),γραμμάτων ήμας ούκ ήξίωσας, άλλ' ἡνέσχου σιγή κατέχειν τον έρωτα; Τί ποτε άρα το αίτιον; Έγω μεν είπειν ούχ έχω · σον δε αν είη μετά το λύσαι την σιγήν, και την αιτίαν είπειν της σιγής. Διά γάρ τοῦτο καλ πρότερον τοῖς [711] πρὸς τὴν σήν εύγένειαν έπεπηδήσαμεν γράμμασιν, ίνα μηδέείς τοῦτό σοι καταφυγεῖν ἐξἢ. Γράφε δὴ συνεχῶς ἡμῖν, δέσποτα αίδεσιμώτατε καὶ εύγενέστατε, καὶ πλήρου την επιθυμίαν ημών. Και γάρ απαξ χειρωθέντες άπο φήμης ψιλης μόνης, και συνδεθέντες σου τη εύγενεία, ούδε αν αύτοι σιγάν δυνηθείημεν λοιπόν, ούτε του σιγώντος άνέχεσθαι, άλλά μυρία σοι παρέξομεν πράγματα, εί μή συνεχείς και πυκνάς ήμιν πέμπεις τάς ἐπιστολάς, τἢ πυχνότητι τῶν γραμμάτων τὴν έχ της παρουσίας σοφιζόμενος ήδονήν.

# Ριθ. Δατιήλφ πρεσδυτέρφ.

Εύλογητός ό θεός, ό πολλῷ μείζονα τῶν θλίψεων παρέχων την παράκλησιν, καὶ ὑμῖν τοσαύτην διδούς την ὑπομονήν, ὡς καὶ μετὰ πολλῆς εὐφροσύνης φέρειν τὰ συμπίπτοντα λυπηρά. Τοῦτο μάλιστα διπλασιάζεται ὑμῖν τὸν μισθὸν, τὸ καὶ φέρειν, καὶ μετὰ χαρᾶς φέρειν τοῦτο καὶ ἡμῖν πολλὴν παρέχει τὴν παράκλησιν, ὅταν ἀκούωμεν τὴν ἀνδρείαν ὑμῶν, τὴν παρόγησίαν, τὸ ἀπερίτρεπτον τῆς γνώμης, τὴν εὐτονίαν, τὴν ὑπομονὴν, τὴν καρτερίαν, τὸν ζῆλον τὸν πυρὸς θερμότερον. Διὰ ταῦτα καὶ ἐν ἐρημίτ καθ-

Doo inss. χαρπωσόμεθα τὴν παραμυλίαν.

erga caritatem nostram evasisti? Non equidem arbitror; neque enim fieri potest, ut anima tam amica, tam fervida tantam mutationem patiatur. An vero te fortasse morbus detinuit? At hic impedimento esse non potuit, quominus scriberes. Quoniam igitur causam ignoramus, simul et silentium solve, et silentii causam indica, et quamprimum epistolam mitte, quæ nos de tua valetudine certiores faciat. Sic enim maximo nos afficies beneficio, et solitudinis non mediocre nobis solatium præbebis, si ejusmodi literas acceperimus. Sed cave pigriteris: nam si hac accepta demum epistola silentium serves, non amplius veniam dabimus, sed te reum ingrati animi peragemus. Quod tibi, sat scio, supplicio quovis esset acerbius.

CXCVI. Actio. (Cucuso anno 404.)

Nos tuæ caritatis oblivisci non possumus, ardentis, sinceræ, defæcatæ, puræ, minimeque fucatæ, sed perpetuo te animo circumferimus, et insculptum pectori nostro gestamus. Et cuperemus quidem frequenter te cernere : quando autem jam id sieri nequit, nostram per literas cupiditatem expleinus, et tuæ pietati debitam salutationem persolvimus, ac te cohortamur, ut ipse quoque sæpius ad nos scribas. Quamquain enim multa in solitudine degimis, ac metu latronum obsidemur, morboque detinemur, si tamen a tua nobilitate literas acceperimus, quæ de tua valetudine certiores nos faciant, multam, etiam dum peregre versamur, consolationem percipiemus. Cum igitur minime ignores, quantam a nobis initurus sis gratiam, quanta nos lætitia sis affecturus, ne, quæso, tantam nobis invideas voluptatem, sed da operam, ut frequentius ad nos literas mittas: multam enim inde percepturi sumus voluptatem.

# CXCVII. Studio (a) præfecto urbis. (Cucuso anno 404.)

Scio equidem te prudentem hominem, ac philosophandi peritum, etiam antequam literas nostras accipias, beati fratris magnificontiæ tuæ discessum moderate laturum: non enim mortem placet appellare. Quoniam autem nos etiam quæ nostrarum sunt partium præstare necesse est, excellentiam tuam hortor, domine magnificentissime 1, ut hoc quoque tempore, qualis es, te ipsum exhibeas, non ut omnino non doleas: id enim fieri nequit, cum homo sis corpori annexus, et ejusmodi fratrem requiras: sed ut tristitiæ modum adhibeas. Nosti enim quam fragiles sint res humanæ, ac fluvialium conditionem undarum imitentur, sic ut eos solum beatos censeri oporteat, qui cum bona spe præsentem vitam finierint. Non enim

Post vocem, magnificentissime (μεγαλοπρεπέστατε), adjicit Savilius, et iliustrissime (καὶ ἐνδοξότατε); ambæ vero compellationes Tatiano præfecto urbis ascribuntur in Synod. (thalced., Act. 1.

(a) Hujus Studii mentio lacta est in Vita Chrysostomi per ralladium, Studii præfecti urbis, qui cum aliis ibidem inemoratis calumniam a Joanne episcopo, id est Chrysostomo, depellebant, quæ omnia pluribus in Vita Chrysostomi, Tomo primo. Alius autem hic est, ut recte monet Fronto Ducæus, ab eo Studio qui anno 439, imperante Leone, S. Præcursori templum erexit, in quo monachos Acœmetas dictos constituit: quibus tempore Leonis Isauri præfuit Theodorus Studites dictus.

ad mortem pergunt, sed a certaminibus ad præmia, a luctis ac palæstris ad coronas, a mari procellis agitato ad portum tranquillum. Hæc ergo cogitans teipsum consolare, quandoquidem nos quoque non mediocri dolore correpti maximo nostrum mœrorem solatio mitigamus, cum menti nostræ viri illius virtus obversatur, ex qua non dubito, quin tibi quoque unaxima consolatio præbeatur. Nam si quidem improbus fuisset is qui discessit, et sceleribus coopertus, ejus causa lugendum ac lamentandum esset : cum vero talis, et sic transacta vita, ut tota civitas novit, cum modestia, cum lenitate, justitiam semper colens, et ea qua par erat fiducia præditus, libertate, fortitudine, res præsentes pro nihilo habens, sed ab omnibus curis secularibus alienus fuerit, lætari oportet, ac tum illi, tum excellentiæ tuæ gratulari, quod talem fratrem præmiseris, qui ea bona, quæ habuit cum discessit, in tuto deinceps et inviolabili thesauro collocarit. Noli ergo quidquam te indignum cogitare, domine mi plurimum suspiciende, vel luctu frangi: sed hoc tempore, qualis es, teipsum exhibe, nobisque significare dignare, nostras tibi literas profuisse, ut nos quoque tanto a te intervallo disjuncti gloriemur, quod solius epistolæ beneficio non mediocriter hune mærorem potuerimus mitigare.

# CXCVIII: Hesychio. (Cucuso anno 404.)

Quid hoc est quod, cum tam vehementer nos ames (neque enim id nos latet; nam sieri nequit, ut qui vehementer amat, eum lateat quem amore prosequitur), literis minime nos diguatus cs, sed amorem silentio premere potuisti? Quidnam igitur causæ est? Equidem quid dicam non habeo; tuum porro erit, ut dum silentio finem impones, simul et silentii causum significes. Propterea namque priores ad nobilitatem tuam literas misimus, ut ne hoc quidem tibi perfugium relinquatur. Frequenter igitur ad nos scribe, domine plurimum venerande ac nobilissime, desideriumque nostrum exple. Semel quippe solius nudi rumoris illecebra capti, et cum tua nobilitate devincti, nec ipsi tacere potuimus amplius, nec tuum silentium tolerare : sed modis omnibus tibi negotium sacessemus, nisi continuas ac frequentes ad nos epistolas mittas, et præsentiæ voluptatem literarum frequentia adumbrare contendas.

# CXCIX. Danieli presbytero (a). (Cucuso anno 404.)

Benedictus Deus, qui multo majorem ærumnis consolationem largitur, tantamque vobis impertit patientiam, ut multa etiam cum hilaritate quæ accidunt adversa toleretis. Hoc præcipue vobis mercedem duplicat, quod et toleretis, et cum gaudio toleretis: hoc nos quoque non mediocri consolatione recreat, cum de vestra fortitudine, loquendi libertate, mentis constantia, tolerantia, patientia, zelo, flamma fervidiore, ad nos adfertur. Quamobrem etiam in solitudine constituti, ac metu prædonum obsessi,

(a) Omnes Mss., Δανιήλφ πρεσδυτέρφ, et sic etiam Savii.: quare non dubito hanc genuinam esse lectionem. In Morel. νοι πρεσδυτέρφ, desideratur.

jamque hiemis tempore divexati, nihil istorum præ eximia nominis vestri celebritate sentimus: sed et exsultamus et gaudemus, et propter hanc tantam vestram patientiam nos efferimus. Ut igitur dum hæc audimus, semper gaudeamus, semper nobis et continuo literas mittite, quæ cum de his rebus, tum de vestra valetudine nos faciant certiores. Magna quippe nos id agentes lætitia perfundetis.

CC. Callistrato Isauriæ episcopo. (Cucuso anno 404.)

Optarem equidem venerationem tuam præsentem hic cernere, ut tuo possem oblectari congressu, ac sincera ferventique tua frui caritate: quando autem id nondum licet, cum propter anni tempestatem, tum propter itineris longinquitatem, debitam tibi per literas salutationem persolvo; ac venerationi tuæ gratias ago, quod literis tuis dignatus sis nos lacessere. Hoc enim ferventis ac sinceræ est amicitile: neque solum non absurde, sed et tibi admodum convenienter egisti. Hoc itaque nobis assidue beneficium largire, deque valetudine tua frequentius redde certiores. Quod si fieri potest, ut laborem ad nos usque veniendi veneratio tua suscipiat, summo nos beneficio tibi devincies, ac multa lætitia complebis. Cum igitur intelligas nos quoque percupere venerationem tuam cernere, neque rem laboriosam esse admodum, si tempus siat idoneum ad iter agendum, ne tuo congressu nos prives. Donec id siat, da operam, ut voluptatem eam, quam præsentia tua secum accersit, per frequentes literas effingas.

#### CCI. Herculio. (Ab anno 404 ad 407.)

Nihil est quamobrem diuturni silentii excusationem quæras, et ad raritatem tabellariorum confugias, domine mi magnificentissime ac imprimis suspiciende. Nos enim, sive scribas, sive taceas, nihilo tamen magis ideo de sententia et opinione, quam de tua caritate concepimus, possumus dimoveri : cum ita manifeste rebus ipsis illam expresseris, ut toti civitati notum fuerit, quam vehementi ac propemedum insano amore nostri flagrares. Nibilominus tamen sic affecti crebras accipere literas ab excellentia tua percupimus, quæ de tuæ valetudinis statu nos admoneant. Ut enim ipse dixisti, maximum istud separationis solatium afferre, si de nostra valetudine certior sias (nec te latet, quanti hoc siat ab homine, qui amare noverit, cum et ipse amare probe noveris), ita nobis hoc est maxime cordi. Hanc itaque nobis concede gratiam, ut in tanta degentes solitudine multam consolationem inde capiamus.

#### CCII. Cyriaco episcopo.

Hxccine ferenda sunt? hxccine toleranda? tu vel umbram tibi excusationis suppetere arbitraris? In tanta tristitia, tam longo tempore, in tanto tumultu ac perturbatione, in tanta tribulatione ac miseria constitutis nobis ne semel quidem mittere literas dignatus es: at nos quidem semel atque iterum et axpe misimus, tu vero tam longo tempore siles, et leve peccatum te admisisse existimas, cum tam ingratus in nos sucris? Me quidem in summam dubita-

tionem et anxietatem conjecisti. Non enim possum causam silentii comminisci, cum ardentis ac sinceræ tuæ caritatis mihi in mentem venit, cujus semper erga nos specimen edidisti. Nam neque segnitiei tribuere id possum; scio quippe quam vigilanti animo sis; neque formidini: novi quippe fortitudinem tuam; neque torpori ac pigritiæ : novi enim diligentiam et solertiam tuam; sed neque morbo : tametsi neque ille ad te impediendum sufficeret; verumtamen ex illis qui istinc veniunt didici te sanum esse ac prospera frui valetudine. Quid igitur est causæ? Non possum dicere, sed hoc solum, dolco et crucior. Omnem igitur lapidem move, ut hoc mærore nos liberes. Nam nisi acceptis etiam his literis ad nos multa cum celeritate scribere volueris, summum nobis dolorem inusturus es : ita multum adhiberi laborem 1 opus est, ut nostra hæc tristitia mitigetur.

#### CCIII. Sallustio presbytero. (Cucuso anno 404.)

Non mediocriter dolui, cum allatum est ad me, te ac Theophilum presbyterum segniores factos essc. Scio namque unum ex vobis quinque homilias ad Octobrem (a) usque mensem habuisse, alterum nullam, atque id mibi gravius hac solitudine accidit. Hoc igitur nobis, si falsum sit, indicate, quæso; sin verum, remedium adhibete, vosque invicem excitate : siquidem gravem admodum mihi dolorem inuretis, tametsi vestro admodum amore flagranti. Quodque gravius est, cum tanto in otio et inertia vitam traducatis, neque munere vestro fungamini, multum Dei in vos judicium accersetis. Quis enim venia dignos vos censeat, qui dum cæteri persequutionem patiuntur, in exsilium mittuntur, relegantur, neque præsentia vestra vel eruditione populo tempestate jactato pro virili succurrere studeatis?

#### CCIV. Pæanio. (Cucuso anno 404.)

Cum tecum animo reputas, domine mi plurimum suspiciende ac nobis melle suavior, grave ac molestum esse a nobis separatum esse, cogitans quale negotium geras, teque civitatem regere universam, vel potius totum orbem terrarum per iliam civitatem, gaude et exsulta. Potes enim cum utilitate non mediocrem inde percipere voluptatem. Si enim dum pecunias nonnulli colligunt, quæ et pereunt, et illos perdunt, tanta lætitia perfunduntur, licet ab ædibus suis, uxore, liberis, et propinquis omnibus multo tempore sint sejuncti : quis jucunditatem illarum opum tantorumque thesaurorum verbis exprimere poterit, quos istic quotidie tibi vel præsentia sola congregas? Non enim hæc assentandi causa dico, ut probe norunt, qui etiam absente te hic a nobis hæc audumt,

<sup>1</sup> Savil., tempus.

(a) Ex quatuor Mss. tres habent ξως δχτωβρίου (ad octobrem); unus cum Edit., ξως νοεμβρίου (ad novembrem). Savil. in textu δχτωβρίου, in marg. νοεμβρίου. Sambuai item Codex δχτωβρίου. Morel, νοεμβρίου. Itaque cum omnes ferme Codices, δχτωβρίου, habeant, hanc lectionen adoptavimus, quæ firmatur etiam ex epistola 210 sequenti, ubi dicitive hic ipse Sallustius vix quinque homilias mense octobri habuisse. Paulo post duo Mss., Hoc igitur nolis, si fatsum sit, indicare vetis; sin verum, remeduon adhibere, vos-

que invicem excitare.

ήμενοι, καλ φόδφ ληστών πολιορκούμενοι, καλ τή τοῦ χειμώνος ώρα λοιπόν κατατεινόμενοι, οὐδενός τούτων αίσθανόμεθα, διά τὸ μέγεθος τῆς ὑμετέρας εὐδοχιμήσεως, άλλά και σκιρτώμεν, και χαίρομεν, και μέγα φρονούμεν ἐπὶ τἢ τοσαύτῃ ὑμῶν καρτερία. "Ιν' ούν διηνεχώς χαίρωμεν ταύτα άχούοντες, διηνεχώς ήμιν και συνεχέστατα ε επιστέλλετε, αυτά τε ταυτα, καί τλ περί τῆς ὑγείας ὑμῶν εὐαγγελιζόμενοι. Μεγίστην γάρ ήμιν παρέξετε εύφροσύνην έντεῦθεν καλ ήδονήν.

#### Σ'. Καλλιστράτφ ἐπισκόπφ Ἰσαυρίας.

Έγω μέν σου την ευλάδειαν και ένταῦθα παραγενομένην επεθύμουν ίδειν, ώστε εντρυφήσαι σου τή συνουσία, και άπολαυσαί σου της γνησίας και θερμής άγάπης επειδή δε τουτο τέως ούχ ένι, διά τε την του έτους ώραν, και το της όδου μηκος, την διά γραμμάτων όφειλομένην σοι πρόσρησιν άποδίδωμι, καί χάριν έχω σου τη εύλαδεία, ότι και πρότερος τοίς πρός ήμας έπεπήδησας γράμμασι. Θερμής γάρ τούτο και γνησίας φιλίας. και ού μόνον ούκ άπεικότως Επραξας b, άλλά και σφόδρα σοι προσηκόντως. Χαρίζου δή ταύτην συνεχώς ήμιν την χάριν, καὶ πυχνότερον ήμιν δήλου τὰ περί τῆς ὑγείας τῆς σῆς. "Αν δὲ καὶ δυνατόν γένηται τῆ εύλαδεία τῆ σῆ σχυλήναι έως ήμων, τὰ μέγιστα ήμιν χαριή, καί πολλής ήμας εμπλήσεις εύφροσύνης. Έννοήσας τοίνυν ώς και ήμεζς επιθυμούμεν ίδειν σου την εύλάδειαν, καὶ ώς τὸ πράγμα οὐ σφόδρα ἐργῶδες, εἰ γένοιτο καιρός επιτήδειος πρός όδοιπορίαν, μή άποστερήσης ήμας της συντυχίας της σης. "Εως δ' αν τούτο γένηται, τη πυχνότητι των γραμμάτων την έχ της παρουσίας ήδονην σοφίζεσθαι παρακλήθητι ..

# [712] ΣΑ'. Έρκουλίφ.

Μή κάμνε ζητών ἀπολογίαν τῆς μακράς σιγῆς, δέσποτά μου θαυμασιώτατε καλ μεγαλοπρεπέστατε, χαί επί την σπάνιν των γραμματηφόρων χαταφεύγων. Ήμεις γάρ, και γράφοντός σου και σιγώντος, άχίνητόν σου την περί της άγάπης σου ψηφον έχομεν, ήν διά των Εργων επεδείξω ούτω σαφως, ώς πάσαν είδέναι την πόλιν τον θερμόν ήμων καί μανιχὸν ἐραστήν. Πλην άλλά χαὶ οὕτω διαχείμενοι, σφόδρα επιθυμούμεν συνεχώς δέχεσθαι γράμματα παρά της σης θαυμασιότητος, τὰ περὶ της ύγείας δηλούντα της σης. "Ωσπερ γάρ αύτος μεγίστην έφης παραψυχήν είναι τοῦ χωρισμοῦ, τὸ περὶ τῆς ὑγείας τῆς ήμετέρας μανθάνειν (καὶ οἶσθα ήλίκον τοῦτο ἀνδρὶ φιλείν επισταμένω, επειδή και φιλείν d οίσθα καλώς), ούτω και ήμιν περισπούδαστον τούτο. Χαρίζου δή ταύτην ήμεν την χάριν, ενα καλ εν ερημές τοσαύτη καθήμενοι, πολλήν εντεύθεν καρπωσώμεθα την παράκλησιν.

#### ΣΒ'. Κυριακφ ἐπισκόπφ.

Ταῦτα ἀνεκτά; ταῦτα φορητά; οἴει κάν σκιάν

- A Sic omnes mss. nostri. Editi συνεγέστατον, male. b Omnes mss. καὶ οὐ μόνον οὐ καθηκόντως ἔπραξας.
- Compes mss. σοφίζεσθαι παρακλήθητι. Morel. προθυμήθητι.
  d Hæc e Savilio recepta sunt. Mor. et Montf. ἐπιστ.

είναι, καί φ. Εριτ.

άπολογίας έχειν; Έν τη τοσαύτη άθυμία , έν ούτω χρόνφ μαχρώ, εν τοσούτω θορύδω, και ταραχή, και συντριδή, και ταλαιπωρία καθεστώτων ήμων, ούδε άπαξ ήμιν επιστείλαι κατεδέξω άλλ' ήμεις μεν καλ άπαξ, και δις, και πολλάκις επεστάλκαμεν, συ δέ σιγάς χρόνον ούτω μαχρόν, χαὶ νομίζεις τὸ τυχὸν ήμαρτηχέναι άμάρτημα, ούτως άγνώμων περί ήμας γεγενημένος; Έμε είς πολλήν ἀπορίαν χατέστησας. Ούδε γάρ δύναμαι τῆς σιγῆς τὴν αἰτίαν εύρεῖν, ὅταν έννοήσω σου την θερμήν άγάπην χαλ γνησίαν, ην άελ περί ήμας επεδείζω. Ούδε γάρ ραθυμίαν λογίσασθαι ξχω· οίδα γάρ σου την άγρυπνον ψυχήν· ούτε δειλίαν· οίδα γάρ σου την άνδρείαν· ούχ ξχνον· οίδα γάρ σου τὸ διεγηγερμένον καὶ ἐντρεχές. ἀλλ' οὐδὲ ἀφφωστίαν. χαίτοι γε ούδὲ αΰτη ίχανἡ ἦν σε χωλῦσαι • πλἡν ἀλλὰ μανθάνω παρά των έχειθεν έρχομένων, δτι ύγιαίνεις χαλ Ερρωσαι. Τι ούν έστι το αίτιον, είπειν ούχ έχω, άλλ' Εν μόνον, άλγῶ καὶ όδυνῶμαι. Πάντα τοίνυν ποίησον ώστε άπαλλάξαι ήμᾶς καὶ τῆς λύπης, καὶ του διαπορείν. Έπει εί και μετά τὰ γράμματα ταυτα μή μετά πολλού του τάχους ήμιν βουληθείης έπιστείλαι, ούτως ήμας έχεις λυπήσαι, ώς πολλού δεηθήναι πόνου είς το θεραπεύσαι ήμων την άθυμίαν.

# ΣΓ'. Σαλουστίφ πρεσδυτέρφ.

Ούχ ώς Ετυχεν ήλγησα ακούσας ότι καὶ σύ καὶ Θεόφιλος ὁ πρεσδύτερος άνεπέσετε. "Εγνων γάρ δτι ό [713] μεν ύμων πέντε όμιλίας είπεν έως Όκτωδρίου μηνός, ό δε ούδεμίαν, και της ερημίας μοι της èνταῦθα τοῦτο γέγονε χαλεπώτερον. Βουλήθητε τοίνυν, εί μεν ψεύδος τούτο, δηλώσαί μοι εί δε άληθες, διορθώσασθαι · καλ άλλήλους διεγείρατε 8 · επεί σφόδρα με Εχετε λυπήσαι, καίτοι μεθ' ύπερδολής σφόδρα άγαπῶντα ύμᾶς. Καὶ τὸ δἡ χαλεπώτερον, ὅτι καὶ παρά του Θεού πολύ καθ' ξαυτών ξπισπάσεσθε τδ χρίμα, άργία τοσαύτη συζῶντες καὶ ὅκνψ, καὶ τὰ παρ' ἐαυτῶν ούκ εἰσφέροντες. Ποίαν γάρ σχοίητε συγγνώμην ετέρων διωχομένων, εξοριζομένων, έλαυνομένων, ύμεζς δὲ μηδὲ τὴν ἀπὸ τῆς παρουσίας ύμῶν ή τῆς δίδασχαλίας εἰσφέροντες τῷ χειμαζομένω λαώ σπουδήν;

#### $\Sigma \Delta'$ . $\Pi a_l a_r l_{\varphi}$ .

"Όταν εννοήσης, δέσποτά μου θαυμασιώτατε καί μέλιτος ήμεν γλυκύτερε, ότι βαρύ και έπαχθές τὸ κεχωρίσθαι ήμων, λογιζόμενος οίον πράγμα μεταγειρίζη, και ότι πόλιν όλόκληρον κατορθοίς Ε, μάλλον δε οίχουμένην όλόχληρον διά της πόλεως εχείνης, σχίρτα και εύφραίνου. Μετά γάρ τῆς ώφελείας πολλήν Εξεστί σοι χαρπούσθαι και την ήδονήν. Ει γάρ χρήματά τινες συλλέγοντες τά τε ἀπολλύμενα καλ ἀπολλύντα αύτους, τοσαύτης εμφορούνται της εύφροσύνης, και οίκιῶν, και γυναικός, και τέκνων, και πάντων των προσηχόντων έπὶ πολύν χωριζόμενοι χρόνον, τίς αν παραστήσειε λόγος την ήδονην του πλούτου, του τοσοῦτον θησαυρόν, δν καθ' ἐκάστην συνάγεις ἡμέραν,

• Duo mss. ἐν τοσαύτη ἐφθυμίφ. • Savil. χρόνου utraque lectio quadrat.

8 Duo mss. βουλήθητι τοίνυν... και άλλήλους διεγείς είν Savil. διεγειραι.

h Tres mss. μεταχειρίζεις... δλόκληρον όρθαίς.

καλ φαινόμενος αὐτόθι μόνον; Οὐ γάρ δή κολακεύων σε ταῦτα λέγω, καὶ Ισασιν οἱ καὶ ἀκούοντες ἀπόντος σου ταῦτα παρ' ήμῶν ἐνταῦθα, ἀλλ' ἡδόμενος σφόδρα, και χαίρων, και πτερούμενο; ύπο τῆς εύφροσύνης. 'Αρχείς γάρ, χαι φαινόμενος, πολλούς όρθωσαι των αύτόθι, στηρίζαι, άλειψαι, συγκροτήσαι. Οίδα εγώ τον άριστέα τον εμόν, οίδά σου τας ανδραγαθίας τας αύτόθι, τον ζηλον, την άγρυπνίαν, τους δρόμους, τον πόνον της ψυχης, την παρρησίαν, την ελευθερίαν μεθ' ής και επισκόπων κατεξανίστασο, του καιρού τούτου ἀπαιτούντος, μετά του προσήχοντος μέντοι μέτρου. Καὶ ἐθαύμαζόν σε ἐπ' ἐχείνοις, πολλῷ δὲ πλέον νύν, ότι, χαλ μηδενός σοι παραστάντος αὐτόθι, άλλά τῶν μὲν φευγόντων, τῶν δὲ ἐλαυνομένων, τῶν δὲ χρυπτομένων, μόνος ἔστηχας ἐπὶ τῆς παρατάξεως, τὸ μέτωπον αὐτῆς κατακοσμῶν, καὶ οὐδένα άφιελς γενέσθαι λειποτάκτην, άλλά καλ τούς μετά των έναντίων τεταγμένους τη έμμελείτ σου καθ' ἐκάστην ἡμέραν μεθιστάς. Ού διὰ ταῦτα δὲ θαυμάζω μόνον, άλλ' ότι και έν ένι ίδρυμένος χωρίω, την οίχουμένην απασαν μεριμνάς, τὰ ἐν Παλαιστίνη, τὰ έν Φοινίκη, τὰ έν Κιλικία, ὧν καὶ μάλιστα φροντίζειν όφείλεις. Παλαιστινοί μέν γάρ και Φοίνικες, χαθώς ξγνων σαφώς, ούχ εδέξαντο τον παρά τών έναντίων άποσταλέντα έχεζσε, οὐδὲ ἀποχρίσεως αὐτὸν ἡξίωσαν ὁ δὲ Αίγῶν, ὡς ἔγνων, καὶ ὁ Ταρσοῦ μετ' [7]4] ἐχείνων τάττονται, καὶ ὁ Κασταβάλων ένταῦθα ἐδήλωσέ τινι τῶν ἡμετέρων φίλων, ὅτι άναγκάζουσιν αὐτοὺς οἱ ἀπὸ Κωνσταντινουπόλεως τή παρανομία αύτων συνθέσθαι, και τέως άντέγουσι. Πολλής τοίνυν σοι δεί της μερίμνης, πολλής της άγρυπνίας, ώστε και τούτο διορθώσαι το μέρος, τώ δεσπότη μου γράψαντι τῷ ἀνεψιῷ σου, τῷ χυρίῳ τῷ ι έπισκόπιο Θεοδώρο. Τὰ κατά Φαρέτριον λυπηρά μέν καί σφόδρα άνιαρά: πλην άλλ' έπειδη οί πρεσδύτεροι αύτοῦ ούτε συνέτυχον τοῖς ἐναντίοις, ὡς φἡς, ούτε α ρούνται αὐτοῖς χοινωνῆσαι, άλλ' ὡς λέγουσιν, ἔτι μεθ' ήμων έστήχασι, μηδέν τούτων χοινωνήσης πρός αύτούς α · έπει & έποίησεν είς ήμας ὁ Φαρέτριος ούδεμίαν έχει συγγνώμην. 'Ο μέντοι κλήρος αύτοῦ πᾶς και ήλγει, και ωδύρετο, και έθρηνει, και μεθ' ήμων όλως ήν τη γνώμη. 'Αλλ' ένα μη τούτους ποιήσωμεν άποπηδήσαι, και τραχυτέρους έργασώμεθα, μαθών άπαντα τὰ ἀπὸ τῶν ἐπαρχικῶν, παρὰ σαυτῷ κάτεγε, καί μετά πολλής ήμερότητος αύτοις προσφέρου. οίδα γάρ σου τὸ οἰχονομιχόν καὶ λέγε, ὅτι Καὶ ἡμεῖς ήχουσαμεν, ότι σφόδρα ήλγησεν έπι τοίς γενομένοις, . καὶ ότι ἔτοιμος ἦν πάντα παθείν ὑπὲρ τοῦ διορθώσαι πάντα τὰ χαχῶς τολμηθέντα. Τὸ σῶμα ἡμῖν ἐν ὑγεία πολλή, και τὰ λείψανα τῆς άρρωστίας ἀπεθέμεθα. όταν δε εννοήσωμεν, ότι σοι και τούτο φροντίς b έστιν, ού μικρά και τούτο ύγείας ήμιν υπόθεσις γίνεται, ότι ούτω σφοδρόν Εχομεν έραστήν. 'Ο Θεός σοι της τοιαύτης σπουδής, της άγάπης, τοῦ ζήλου, τῆς ἀγρυπνίας δῷ τὸν μισθὸν, κάν τῷ παρόντι βίω, κάν τῷ μέλλοντι αἰῶνι, καὶ τειχίσειε, καὶ φρουρήσειε, και άσφαλίσαιτο, και καταξιώσειε τῶν ἀπορρήτων έχείνων άγαθῶν. Δοίη δὲ καὶ ἡμῖν ταχέως ε ἰδεῖν σου τὸ ποθεινὸν πρόσωπον, ἀπολαῦσαί σου τῆς γλυκείας ψυχῆς, καὶ τὴν καλλίστην ταύτην ἐορτὴν ἀγαγεῖν. Οἶσθα γὰρ ὅτι καὶ ἐορτὴ ἡμῖν καὶ παν-ἡγυρις τὸ καταξιωθῆναι τῆς ἡδίστης καὶ πολλῶν ἀγαθῶν γεμούσης συνουσίας σου, καὶ ταύτης ἀπολαῦσαι πάλιν.

#### ΣΕ'. Άνατολίφ ἐπαρχικῷ.

'Οψὲ μὲν ἐπιστέλλω καὶ βραχέα d, μαλλον δὲ βραδέως, πρός την σην εύγένειαν πλην άλλ' ού βαθυμία τὴν σιγὴν εἰργάσατο, ἀλλ' ἀρρωστία μακρά: ὡς τῇ γε άγάπη διηνεχώς συνδεδέμεθα, το γνήσιον σου τῆς άγάπης είδότες, τὸ ἐλευθέριον τῆς γνώμης, τὸ ἄπλαστον και είλικρινές. Και ούκ επαυσάμεθα πρός **ἄπαντας ἀναχηρύττοντες την διάθεσιν, ής συνεχώς** άπηλαύσαμεν παρά τῆς σῆς εὐγενείας, οὐχὶ παρόντες μόνον, άλλά καλ άπόντες ου γάρ μετά την άποδημίαν Ελαθεν ήμας, όσα και ποιείν και λέγειν ύπερ ήμῶν ἐσπούδακας. Ὁ Θεός σοι δώη τὸν μισθὸν τῆς [715] τοιαύτης σπουδής, και ένταῦθα, και έν τῷ μέλλοντι αἰῶνι. "Ινα δὲ καὶ πλείονος ἀπολαύωμεν ήδονής, μη γράφοντες μόνον, άλλά και γράμματα δεχόμενοι παρά της έμιελείας της σης, έπιστείλαι ήμιν παραχλήθητι, περί τῆς ὑγείας τῆς σῆς εὐαγγελιζόμενος, ενα και εν τη ερημία ταύτη καθεζόμενοι πολλήν χαρπωσώμεθα την παράχλησιν. "Αν γάρ δεξώμεθα επιστολήν της άγάπης σου, τὰ περί της ρώσεως ήμιν απαγγέλλουσαν της σης, και των σοι προσηχόντων ἀπάντων, πολλήν, και ἐν ἀλλοτρία διατρίδοντες γή, δεξόμεθα παράκλησιν.

#### Σς. Θεοδούλφ διακόνφ.

Εί και χαλεπός ό χειμών, και πρός ύψος έγηγερται μέγα, και οι βουλόμενοι λυμαίνεσθαι ταίς Έχκλησίαις ταίς · είς Γοτθίαν πολλήν ποιούνται σπουδήν, πανταχού περιτρέχοντες, άλλ' ύμεζς μή διαλίπητε τὰ παρ' ἐαυτῶν εἰσφέροντες. Κάν γάρ μηδέν άνύσητε πλέον, δπερ ούχ ήγοῦμαι, άλλ' δμως τῆς γνώμης, και της προθέσεως άπηρτισμένον έχετε παρά τοῦ φιλανθρώπου Θεοῦ τὸν μισθόν. Μἡ τοίνυν κάμης, άγαπητέ, σπουδάζων, μεριμνών, φροντίζων, και διά σαυτοῦ, και δι' έτέρων, ὧν ἄν οἶόν τε ἢ, ώστε μή γενέσθαι ταραχάς αύτόθι καί θορύδους. Πρό δὲ πάντων εύχεσθε, καὶ μὴ διαλίπητε ἐκτενῶς δεόμενοι του φιλανθρώπου Θεού, και μετά τῆς προσηχούσης σπουδής, ενα λύση τὰ χατέχοντα νῦν χακά, και πολλήν παράσχη και βαθείαν τη Έκκλησία είρήνην. Τέως μέντοι, όπερ καὶ ξμπροσθεν ἐπέσταλκα, πάντα ποιήσατε, ώστε άναδολήν τινα γενέσθαι τφ πράγματι, καὶ γράφε ήμιν συνεχῶς, ἔως ἄν ής αὐτόθι.

ΣΖ'. Τοῖς μοτάζουσι Γότθοις τοῖς ἐν τοῖς Προμώτου.

Έγνων καὶ πρὸ τῶν γραμμάτων τῶν ὑμετέρων

 $<sup>^{\</sup>rm a}$  Duo mss. μηδέν τούτων κινήσης πρὸς αὐτούς.  $^{\rm b}$  Coisl. τούτου γροντίς.

c Coislin. et Fabric. καὶ ήμᾶς ταχέως.

<sup>■</sup> Vatic. et Savil. Όψε μεν επιστέλλω και βραδέως.

<sup>·</sup> Coislin. λυμαίνεσθαι τὰς ἐχχλησίας τάς.

sed præ nimio gaudio ac lætitia gestiens, et incitatus. Multos enim eorum, qui istic sunt, potes vel sola præsentia tua meliorem ad frugem traducere, firmare, instruere, corroborare. Novi ego quam acer bellator sis, novi quam multa gesta sint istic a te præclara facinora, novi zelum, vigilantiam, cursus, animæ laborem, fiduciam, libertatem, qua episcopis restitisti, cum tempos id requireret, tametsi cum ca qua decuit moderatione. Ac laudabam te guidem ob hæc tanta gesta, multo vero amplius nunc, cum, licet nemo istic te adjuvet, sed alii fugerint, alii relegati sint, alii sese abdiderint, tu in acie solus stes, ejusque frontem ornes, nec ullum ordinis desertorem fieri sinas, sed eos etiam qui adversariorum partes sequebantur, quotidie ad tuas mira suavitate traducas. Neque te propter hæc laudo tantum, sed etiam quod in uno constitutus loco, universi terrarum orbis curam geras, Palæstinæ, Phœniciæ, Ciliciæ negotiorum, quæ potissimum curare debes. Nam Palæstini quidem ac Phœnices, ut probe novi, hominem illum ab adversariis missum non admiserunt; Ægensis autem et Tarsensis a partibus illorum stant, ut audivi, et admonuit quemdam ex amicis nostris Castabalorum (a) episcopus, ipsos a Constantinopolitanis cogi illorum iniquitati assentiri, sed interim tamen resistere. Multam igitur adhibeas sollicitudinėm oportet, vigilantiam multam, ut huic quoque parti remedium afferas, et ad consobrinum tuum, dominum meum Theodorum episcopum scribas. Quæ ad Pharetrium spectant, molesta valde sunt et tristia : verumtamen cum ejus presbyteri neque commercium et consuetudinem cuin adversariis habuerint, ut ais, neque cum illis communicare statuerint, sed, ut dicunt, adhuc stent a partibus nostris, nihil horum cum illis communices : quandoquidem quæ in nos commisit Pharetrius, nullam omnino veniam merentur. Clerus certe ipsius omnis et ægre ferebat, et gemehat, ac totus in nostras partes animo transibat. Sed ne forte in causa simus, ut hi resiliant, et asperiores reddantur, ubi cuncta ex præfecti militibus cognoveris, ea apud te contine, ac perhumaniter illos tracta; novi quippe quam prudens `sis ac providus, eique significa, nos quoque audivisse multum ipsum iis quæ contigerant indoluisse, ac paratum fuisse quidvis pati, ut omnia illa quæ nefarie sunt patrata sarcirentur. Nobis corpus optime valet, ac reliquias morbi depulimus: cum vero tibi hoc quoque curæ esse cogitamus, non mediocrera etiam nobis occasionem id affert saultatis, quod tam vehementem amatorem nacti simus. Deus tibi tanti studii, caritatis, zeli, vigilantiæ mercedem, cum in hoc, tum

(a) Reg. et Coislin., Κασταβάλων (Castabalorum); Vatic., Καταβάλων (Catabalorum), et ad marginem Κασταβάλων emendatur. Fabric., Καστάλων. Morel., Γαβάλων. Quam lectionem expunximus, non modo auctoritate Mss. pene omnium, sed etiam quia cum vera historia pugnaret (a-ba orum episcopum, qui tunc Severianus erat, inter primipilares inimicorum Chrysostomi tunc maxime numeratus, clam monuisse amicos illius sibi vim inferri, ut gestis illis contra Chrysostomum annueret, sed hactenus tamen restitisse. Erat igitur hic Castabalorum episcopus in Cilicia, qui etiam bic cum aliis Ciliciae episcopis, Ægarum scilicet et Tarsi, recensetur.

in futuro sæculo retribuat, teque muniat, protegat, et custodiat, atque arcana illa bona tibi largiatur. Faxit autem, ut nos quoque-jucundissimam faciem tuam intueri quamprimum possimus, dulci anima tua petiri, ac pulcherrimum hoc festum agere. Non enim te latet pro festo ac solemnitate nos habere, ut suavissimo multisque bonis redundanti congressu tuo dignemur, et rursus fruamur.

CCV. Anatolio præfectiano. (Cucuso anno 405.)

Sero quidem et pauca ad nobilitatem tuam scribo: verumtamen non negligentia, sed prolixa ægritudo corporis silentii causam attulit : alioqui perpetuo caritate devincti tecum sumus, utpote quibus perspecta sit caritatis tuæ sinceritas, et ingenuitas, candor ac puritas animi tui. Neque desinimus apud omnes amorem prædicare, quem erga nos sine intermissione non præsentes solum, sed ctiam absentes præ se tulit tua nobilitas: non enim nos fugit post discessum nostrum, quanta nostra causa facere ac dicere studucris. Deus tibi tanti studii mercedem, cum in hoc, tum in futuro ævo rependat. Verumtamen ut majorem hauriamus animo voluptatem, non solum dum scribimus, sed etiam dum literas a tua suavitate missas accipimus, felici, quæso, de tua valetudine nuntio nos exhilara, ut etiam in hac degentes solitudine multam consolationem percipiamus. Si enim tuæ caritatis recipiamus epistolam, quæ de tua sanitate tuorumque omnium propinquorum certiores nos faciat, multo. etiam dum in extera regione versamur, solatio perfruemur.

#### CCVI. Theodulo diacono. (Cucuso anno 404.)

Etsi gravis nunc hiemis sævit asperitas, et ad summum fastigium est evecta, neque ullum cessant movere lapidem, qui Ecclesias Gothiæ labefactare conantur, dum undique discurrunt : vos tamen quæ vestrarum sunt partium præstare ne desinatis. Licet enim nihildum fuerit vestra sedulitate perfectum, quod non existimo, vobis tamen ob hunc animum et propositum plena et cumulata merces jam est a benigno Deo constituta. Noli ergo defatigari, dilecte, dum studes, dum sollicitus es, et curam omnem adbibes, cum per te, tum per quoscumque alios licuerit, ut turbæ istic ac tumultus non excitentur. Sed ante omnia orate, neque assiduis precibus cum eo quo par est studio a benigno Deo postulare desinite, ut quæ illata sunt nunc mala depellat, ac multam Ecclesiis altamque pacem largiatur. Interim saltem, quod antea scripsi, omni ope conatuque contendite, ut nogotio dilationem aliquam obtineatis. Tu vero, dum istic es, crebras ad nos literas mitte.

CCVII. Monachis Gothis qui in Promoti agro degunt (a). (Cucuso anno 404.)

Antequam vestras literas accepissem, quantas passi

(a) Grzece legitur, τοξ ἐν τοξ Προμέτου, quod nonnisi divimando vertere possumus, in Promoti agro. Nam Billius qui vertit in Monasterio Promoti, τοξ ἐν Πρημέτου legerat, οπισοφ secundo articulo ὁ τοξ Πραμέτου, quod de Monasterio Promoti

fueritis afflictiones, quantas tentationes, quantas molestias, jam cognoveram : eoque nomine vos beatos admodum censco, cum mihi veniunt in mentem coronæ, bravia, et præmia quæ vobis parantur. Ut enim illi, qui vobis insidias struunt, vosque perturbant, grave sibi judicium accersunt, et ignem gehennæ capiti suo accumulant : ita vos qui talia patimini, multam mercedem multamque retributionem obtinebitis. Nolite igitur terreri, vel inde turbari, sed gaudete et exsultate, dum apostolicum animi sensum retinetis, ex quo vox illa promanat, Nunc gaudeo in passionibus meis (Coloss. 1. 24): et rursus, Non solum autem, sed et gloriamur in tribulationibus, scientes quod tribulatio patientiam operatur, patientia autem probationem (Rom. 5. 3. 4). Probatiores igitur effecti et opulentiores cælestibus opibus, licet his graviora contingant, amplies exsultate. Non enim condignæ sunt passiones hujus temporis ad futuram gloriam, que revelabitur in nobis (Ibid. 8. 18). Neque vero nobis ignota est patientia vestra, fortitudo, tolerantia, sincerus et ardens amor, animique vestri firma et invicta constantia. Quam ob causam ingentes vobis gratias agimus, et cum animis vestris perpetuo devincti sumus, neque longinquitas itineris nos erga caritatem vestram negligentiores allo modo efficit. Sed et gratiam vobis habeo propter id studium quod exhibuistis, et nullus in Ecclesia Gothorum tumultus sieret, sed dilatione aliqua negotium extraheretur. Neque tantum non reprehendo, quod neminem miscritis, sed ctiam laudo et suspicio. Hoc enim illo multo est optabilius, ut vos omnes in ejusmodi opus incumbatis. Nolite igitur cessare quæ vestri sunt muneris exsequi, tuen per vos ipsos, tum per alios per quoscumque licebit, ut negotium dilatione aliqua proteletur. Nam sive quid fuerit opera vestra perfectum, sive uon, plena et cumulata merces vobis ob hanc animi sententiam et studium constituetur.

# CCVIII. Acacio presbytero. (Scripta ab anno 404 ad 407.)

Tu qui tanto nostri amore flagras, tam vehementi benevolentia nos complecteris, ne literarum quidem nos participes tuorum facis. Atqui jam semel atque iterum ad te scripsimus; tu vero in hoc segnior evasisti. Cum igitur intelligas, quanto nos beneficio tihi devincturus sis, si de tua valetudine certiores nos reddas, da operam, quæso, ut quam celerrime ad nos literas mittas. Non enim mediocri consolatione permulcebimur, si de amicorum nostrorum valetudine sine intermissione moneamur.

### CUIX. Salvioni (a). (Ab anno 404 ad 407.)

Nos quidem abs te amari, seu scribas, seu non scri-

numquam interpreteris. Palladius in Vita Chrysostomi, cap. 4, Marsam commemorat Promoti uxorem viduam inter eas, quæ Chrysostomo infensæ erant; unde forte inferas hanc monachis Gothis in agro vel fundo suo sedes habentibus molestiam intulisse, utpote Chrysostomi asseclis; at id non-uisi conjectando dicatur.

(a) Valicanus et Fabricianus, Γαλδίωνι (Galbioni). Hic postremus hanc episto: am bis continet descriptam, et utrobique Γαλδίωνι legitur. Sav. quoque in textu Γαλδίωνι habet, in margine Salvioni. Utra lectio vera sit nondum liquet. bas, probe scio. Non enim potest tam ardens amor in nos tuus nos latere, sed hoc omnes prædicant, multique, qui istinc ad nos adveniunt, ferventein ac sinceram nobis caritatem tuam annuntiant. Sed et optaremus sæpe literas a tua generositate recipere, quibus de tua et dominæ meæ uxoris tuæ, totiusque domus tuæ valetudine' sieremus certiores : scis enim quanto in nobis studio sit. Hæc igitur cum tibi perspecta sint, domine mi plurimum venerande. tametsi dissicile est quod petimus, cum propter tempus hibernum, tum quod pauci ad nos accedant, cum licuerit, ne te pigeat ad nos scribere, atque ca significare quæ petivimus. Vestram enim sanitatem et securitatem nostram esse ducimus opulentiam, ac lætitiam, atque adeo uberem roluptatem. Cave igitur tanta voluptate nos prives, sed iis qui te impense diligunt hanc per literas consolationem imperti, quae nostrum tædium solatio non mediocri mitigabit.

### CCX. Theodoro. (Cucuso anno 404.)

Miratus sum, qui factum sit, ut ex aliis Salustii presbyteri negligentiam intelligerem. Siquidem significatum mihi est vix eum quinque homilias Octobri mense habuisse, atque ipsum et Theophilum presbyterum, alterum præ pigritia, alterum præ metu minime ad collectam venire. Sed Theophilum quidem per literas vehementius increpavi, Salustii vero causa ad reverentiam tuam scribo, quod illum abs te vehementer amari sciam : quam ob causam non mediocriter gaudeo et oblector. Sed et succenseo tuæ reverentiæ, quod hoc mihi non manifestum reddideris, qui debuisses ipsum corrigere : neutrum tamen horum præstitisti. Nunc ergo saltem oro te, cum tibi, tum nobis hanc maximam concede gratiam, ut vehementer illum excites, neque obdormire permittas, aut otiari. Nisi enim nunc in hac negotiorum istorum tempestate ac procella convenientem fortitudinem præ se tulerit, quando sic ejus opera indigebimus, ubi tranquillitas et pax redierit? Te igitur hortor ut quæ sunt officii tui, prout decet, exsequutus, et illum et omnes ad auxilium populo ferendum tempestate jactato excites, quod antequam literas nostras acciperes, sat scio-tua sponte ac nullo monente præstare cœpisti.

#### CCX1. Timotheo presbytero. (Cucuso anno 404.)

Nos quidem nuper ad te atque ad honoratissimum dominum meum Marcianum tribunum scripsimus: tu vero neque literas ad me ab illo mitti curasti, neque ad nos ipse scripsisti. Nihilominus tamen nos nostrum morem sequuti, sine intermissione vestri recordari, atque ad ves, cum facultas suppetit, scribere non desinimus; quod nunc etiam facimus, ingentesque vobis gratias agimus ob studium quod exhibetis, et pericula quæ subitis, vosque beatos prædicamus. Neque enim exiguas vobis coronas reconditis, dum ad modicum tempus afflicti, perennem vobis in cælo mercedem ac multo majorem his sudoribus præparatis. Non enim sunt dignæ passiones hujus tem-

δσην υπομένετε θλίψιν, όσας επιδουλάς, όσους πειρασμούς, όσας έπηρείας και διά τούτο μάλιστα ύμας μακαρίζω, τους στεφάνους τους έχ τούτων έννοων, τὰ βραδεία, τὰ ἔπαθλα. "Ωσπερ γάρ οἱ ἐπιδουλεύοντες ύμιν, και ταράττοντες ύμας, κρίμα καθ' έαυτών χαλεπόν επιφέρουσι, και το της γεέννης κατά της έαυτων κεφαλης έπισωρεύουσι πυρ · ουτως ύμεζς οι ταύτα πάσχοντες, πολλής ἀπολαύσεσθε τῆς άμο: δης, πολλης της άντιδόσεως. Μή δή θορυδείσθε, μηδε διαταράττεσθε εντεύθεν, άλλα χαίρετε καλ σχιρτάτε, άποστολικόν φρόνημα διατηρούντες το λέγον· Νῦν χαίρω ἐν τοῖς παθήμασι μου· καὶ πάλιν, Οὐ μότοτ δέ, άλλά καὶ καυχώμεθα έτ ταῖς θλίψεσιν, είδότες ότι ή θλίψις ύπομονήν πατερ. τάζεται, ή δε ύπομοτή δοκιμήτ. Δοκιμώτεροι τοίνυν γενόμενοι, και εύπορώτεροι την εύπορίαν την èν ούρανοζς, κάν χαλεπώτερα τούτων πάσχητε, μειζόνως άγάλλεσθε. Οὐ γὰρ ἄξια [716] τὰ παθήματα τοῦ τῦν χαιροῦ πρὸς τὴν μέλλουσαν δόξαν ἀποκαλύπτεσθαι είς ήμας. Οὐδὲ γὰρ Ελαθεν ήμας ή ύπομονή ύμῶν, ή ἀνδρεία, ή χαρτερία, ή γνησία καὶ θερμή διάθεσις, το άκλινες ύμῶν τῆς γνώμης, το άπερίτρεπτον, τὸ ἀχίνητον. Διὸ χαὶ ήμεζς ὑμῖν πολλάς όμολογούμεν χάριτας, καὶ συνδεδέμεθα ύμῶν ταίς ψυχαίς διηνεχώς, και της όδου το μηκος ούδε pagomorebone that usb, the ataus sun of seedown έργάζεται. Χάριν δε ύμιν έχω και της σπουδης ήν έπεδείξασθε ύπερ του μηδένα θόρυδον γενέσθαι εν τή Έχχλησία τή των Γότθων, άλλ' είς άναδολην τό πράγμα έμπεσείν. Καὶ οὐ μόνον οὐκ έγκαλῶ, ὅτι ούδένα ἐπέμψατε, άλλά καὶ ἐπαινῶ καὶ θαυμάζω. Έχεινο γάρ πολύ τούτου προτιμότερον, το πάντας ύμας είς την υπόθεσιν ταύτην άσχολεζοθαι. Μή δή διαλίπητε τὰ παρ' ύμῶν αὐτῶν εἰσφέροντες καὶ δι' ύμων αύτων, και δι' έτέρων, ων άν οϊόν τε ε ή, ώστε ύπέρθεσιν τῷ πράγματι γενέσθαι. "Αν τε γὰρ ἀνύσητέ τι, αν τε μή, τον μισθον άπηρτισμένον έχετε τῆς γνώμης και της προθυμίας.

#### ΣΗ'. Άκακίφ πρεσθυτέρφ.

Ο οῦτω θερμός ἡμῶν ἐραστής, ὁ οῦτω σφοδρῶς ὰ περὶ ἡμᾶ; διακείμενος, οὐδὲ γραμμάτων ἡμῖν μετα-δίδως τῶν σῶν. Καίτοι γε ἤδη ἐπεστάλκαμεν καὶ ἀπαξ, καὶ δίς· αὐτὸς δὲ ἀκνηρότερος περὶ τοῦτο γέτονας. Έννοῶν τοίνυν ἡλίκα ἡμῖν χαρίζη, τὰ περὶ τῆς ὑγιείας σου δηλῶν, μετὰ πολλοῦ τοῦ τάχους ἡμῖν γράψαι παρακλήθητι. Πολλὴν γὰρ καρπούμεθα παράκλησιν, τὰ περὶ τῆς ὑγείας ὑμῶν τῶν ἀγαπώντων ἡμᾶς μανθάνοντες συνεχῶς.

#### Σθ. Σαλβίωτι.

"Οτι μὲν ἡμᾶς ἀγαπῷς, κᾶν γράφης, κᾶν σιτῷς, οἶδα σαφῶς. Οὐδὲ γὰρ δύνασα λαθεῖν οὕτω σφοδρὸς ἡμῶν ὢν ἐραστὴς, ἀλλὰ πάντες τοῦτο ἄδουσι, καὶ πολλοὶ πρὸς ἡμᾶς ἀφικνούμενοι τὴν θερμήν σου καὶ

b Duo mass. σφοδρώς περί ήμας, sie Savil. In Morel. σρόδρα.

γνησίαν ήμιν άπαγγέλλουσιν άγάπην. Έδουλόμεθα δε και γράμματα συνεχώς δέχεσθαι παρά τῆς εὐγενείας της σης, περί της ύγείας της σης δηλούντα. καὶ τῆς δεσποίνης μου τῆς ἐλευθέρας σου, καὶ τοῦ οίκου σου παντός. οίσθα γάρ όπως ήμεν τούτο περισπούδαστον. Ταῦτ' οὖν εἰδὼς, δέσποτά μου τιμιώτατε, εί καὶ ἐργῶδες ὅπερ αἰτοῦμεν λοιπὸν διὰ τὴν του χειμώνος ώραν, καλ το σπανιάκις ήμιν τινας ἐπιχωριάζειν, ὅτε ἄν ἐξῆ, γράφειν ἡμῖν μἡ κατόκνει, ταῦτα δηλών ἄπερ ἡτήσαμεν. Την γάρ ύγείαν την ύμετέραν και την ἀσφάλειαν ημέτερον είναι νομίζομεν πλούτον, καὶ εὐφροσύνην, καὶ πολλήν ήδονήν. Μή δή τοσαύτης ήμας αποστερήσης ήδονης, αλλά χαρίζου τοίς σφόδρα σε άγαπωσι την διά των τοιούτων γραμμάτων παράκλησιν, πολλήν ήμιν χομίζουσαν την παραμυθίαν.

## [717] ΣΓ. Θευδώρφ.

Έθαύμασα πῶς παρ' ἐτέρων ἔμαθον τὴν ἐμθυμίαν Σαλουστίου τοῦ πρεσδυτέρου. Καὶ γὰρ ἐγνωρίσθη μοι ότι μόλις πέντε όμιλίας είπεν εως 'Οχτωδρίου μηνός, και ότι και αύτος και Θεόφιλος ο πρεσδύτερος, ό μεν δχνφ, ό δε δειλία, ού παραδάλλουσι τή συνάξει. Άλλὰ Θεοφίλφ μέν σφοδρότερον ἐπέστειλα, καθαψάμενος αὐτοῦ, Σαλουστίου δὲ ἔνεκεν τῆ σῆ ἐπιστέλλω τιμιότητι, έπειδή οίδα πῶς αὐτοῦ σφοδρὸς έραστής εί· και σφόδρα χαίρω και εύφραίνομαι έπι τούτφ. Καὶ άλγῶ πρὸς τὴν σὴν τιμιότητα, ὅτι μοι ούχ εποίησας τούτο δήλον, δέον και διορθώσαι, αύτος δὲ οὐδέτερον τούτων ἐποίησας. Νῦν γοῦν παρακαλῶ, καί σαυτῷ καὶ ἡμίν τὰ μέγιστα χαριζόμενος, διέγειρον αύτον σφοδρότερον, και μή ξα αύτον καθεύδειν, μηδέ άργειν. Εί γάρ μή νῦν ἐν τῷ χειμῶνι τῶν πραγμάτων τούτων και τη ζάλη την προσήκουσαν έπιδείξαιτο ἀνδρείαν, πότε αὐτοῦ δεηθησόμεθα • οὕτως; όταν γαλήνη γένηται καλ είρηνη; Παρακαλώ τοίνυν, τὰ σαυτῷ πρέποντα ποιῶν καὶ αὐτὸν καὶ πάντας διέγειρον είς την σπουδην καλ την άντιληψιγ του γειμαζομένου λαού, δ και πρό των ήμετέρων γραμμάτων εὖ οἶδ' ὅτι οἴχοθεν καὶ παρὰ σαυτοῦ ποιείζ.

#### ΣΙΑ'. Τιμοθέφ πρεσδυτέρφι

Ήμεζς μὲν σοὶ καὶ πρώην ἐπεστάλκαμεν καὶ τῷ κυρίφ μου τῷ τιμιωτάτῳ τριδούνψ Μαρκιανῷ αὐτὸς δὲ οὕτε παρ' ἐκείνου γράμματα ἡμίν πεμφθήναι παρεσκεύασας, οῦτε αὐτὸς ἡμίν ἐπέσταλκας. ᾿Αλλ' ἄμως ἡμεῖς ἐαυτοὺς μεμούμενοι, οὐ παυόμεθα διηνεκῶς ὑμῶν μεμνημένοι καὶ ἐπιστέλλοντες, ἡνίκα ἀν ἐξῆ. δ δὴ καὶ νῦν πεποιήκαμεν, χάριτας ὑμῖν ὁμολογοῦντες μυρίας ὑπὲρ τῆς σπουδῆς ῆς ἐπιδείκυσθε, καὶ τῶν κινδύνων οὺς ὑπομένετε, καὶ μακριζοντες ὑμᾶς. Οὺ γὰρ μικροὺς ἐντεῦθεν ὑμῖν προαποτίθεσθε στεφάνους, πρὸς ὀλίγον μὲν θλιδόμενοι, διηνεκῶς ὁὲ ἀμοιδὰς ἐν τοῖς οὐρανοῖς προπακοι δίηνεκῶς ὁὰμὸν, καὶ πολλῷ μείζους τῶν ἰδρώτων τούτων. Οὰ γὰρ ἄξια τὰ παθήματα τοῦ νῦν

a Sic nos e Savilio, expuncto cot, quod apud Montf. et Morel. post i additum legitur. Epix.

E Duo miss. Esnaqueba.

καιρού κρός την μέλλουσαν δόξαν αποκαλυφθηναι ε.ς ήμας.

## ΣΙΒ'. Θεοφίλφ πρεσδυτέρφ.

Σφόδρα ήλγησα ακούσας ότι και σύ και Σαλούστιος ό πρεσδύτερος ού συνεχώς πρός την σύναξιν παραδάλλετε, καλ ούχ ώς έτυχέ με τοῦτο ελύπησε. Παραχαλώ τοίνυν, εί μεν ψεύδος τούτο, δηλώσαί μοι σπουδάσατε, ότι μάτην έσυχοφαντήθητε: εί δε άληθες, διορθώσασθε την τοιαύτην ραθυμίαν. "Ωσπερ γάρ μέγιστος ύμιν έστιν ο μισθός, μάλιστα έν τῷ παρόντι χαιρφ την προσήχουσαν ανδρείαν επιδειχνυμένοις ούτως ού [718] το τυχόν έσται χρίμα όκνοῦσι, καὶ ἀναδυομένοις, καὶ τὰ παρ' ἐαυτῶν οὐκ εισφέρουσιν. "Ιστε γάρ τί πέπονθεν ό τὸ τάλαντον χαταχώσας τὸ ἔν, ὅς οὐδὲν ἔτερον ἐγχαλούμενος, διὰ τοῦτο μόνον ἐχολάζετο, χαι ἀπαραίτητον ἐδίδου δίκην. Σπουδάσατε ούν διά τάγους έλευθερωσαί με τῆς φροντίδος. "Ωσπερ γάρ πολλήν μοι φέρει παράκλησιν καί παραμυθίαν, επειδάν άκούσω, ότι μετά προθυμίας άπαντα τον χειμαζόμενον λαόν συγκροτείτε. ούτως έπειδάν μάθω, ότι τινές ρφθυμούσιν, ούχ ώς **ἔτυχεν άλγῶ ὑπὲρ αὐτῶν τῶν ραθυμούντων. Τἡν** μέν γάρ καλλίστην άγέλην έχείνην ή τοῦ Θεοῦ γάρις καθ' ἐκάστην συγκροτεί ἡμέραν, καθάπερ καὶ ὑμεζς διά των ξργων αύτων ξγνωτε · οί δε ραθυμία τά παρ' έπυτων ελλιμπάνοντες, ου μικρόν επυτοίς διά τῆς ράθυμίας ταύτης συνάγουσι χρίμα.

#### ΣΙΓ'. Φιλίππφ πρεσδυτέρφ.

"Εθαύμασα, πῶς ἐν οῦτω χρόνφ μαχρῷ ἡμἴν οὐχ ἐπέσταλχας, ἀλλ' ἀγάπην μὲν περὶ ἡμᾶς ἐπιδείχνυσαι καὶ ἀπόντας πολλὴν, γραμμάτων δὲ ἡμῖν οὐ μετέδωχας τῶν σῶν. Νῦν γοῦν ἡμῖν γράφειν ε μὴ κατοχνήσης, τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς σῆς δηλῶν ' ὡς ἡμεῖς γε, καὶ μὴ γράφοντός σου, τὰ σὰ περιεργαζόμεθα, καὶ ἔγνωμεν, ὅτι καὶ τῆς σχολῆς ἐξεδλήθητε, τὴν ὑμῖν πρέπουσαν παρρησίαν ἐπιδειξάμενοι. Τοῦτο ὑμῖν μισθὸς, τοῦτο πραγματεία οὐράνιος, τοῦτο στέφανος ἀχήρατος, τοῦτο βραδείων πλῆθος. Ταῦτ' οῦν ἄπαντα λογιζόμενοι, γενναίως φέρετε τὰ συμπίπτοντα. Ίχανὸς γὰρ ὁ Θεὸς καὶ τοὺς πειρασμούς λῦσαι τούτους, καὶ ταχίστην ποιῆσαι γαλήνην, καὶ τῆς ὑπομονῆς ὑμῖν ταύτης πολὺν καὶ ἐν τῷ μέλλοντι αἰῶνι δοῦναι τὸν μισθόν.

#### ΣΙΔ'. Σεδαστιανῷ πρεσδυτέρφ.

Εί καὶ τῷ σώματι κεχωρίσμεθά σου τῆς τιμιότητος, ἀλλὰ καὶ τῆ ἀγάπη σοι συνδεδέμεθα, καὶ ὅπουπερ ἄν ὧμεν, περιφέρομέν σου τὴν διάθεσιν ἐπὶ τῆς μνήμης, κὰν εἰς αὐτὰ τῆς οἰκουμένης ἀπενεχθῶμεν τὰ τέρματα. "Ότι δὲ καὶ αὐτὸς ἄληστον ἔχεις τὴν μνήμην ἡμῶν, οὐδὲν οἶμαι δεῖν ἀμφιδάλλειν. Οἶδα

 $^{\rm a}$  Umnes mss.  $\eta\mu\bar{\nu}\nu$  γράψαι. [nfr2 δτι καὶ της σγολης έξεδλήθητε.

γάρ σου το γνήσιον τῆς διαθέσεως, τῆς ἀγάπης το στερρόν, το ἀπερίτρεπτον τῆς γνώμης. Διο καὶ παρακαλοῦμεν συνεχῶς ἡμῖν ἐπιστέλλειν, καὶ τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς σῆς εὐαγγελίζεσθαι. Σφόδρα γὰρ ἡμῖν περισπούδαστον περὶ ταύτης μανθάνειν καὶ πολλὴν καὶ ἐν ἐρημία διατρίδοντες ἀπο τῶν τοιούτων γραμμάτων καρπωσόμεθα τὴν παράκλησιν.

### [719] ΣΙΕ. Πελαγίφ πρεσθυτέρφ.

Οἴδά σου το πράον, το ἐπιεικὲς, το χρηστον, το γλυκὸ, το θερμόν τῆς ἀγάπης, το γνήσιον τῆς διαθέσεως τῆς περὶ ἡμᾶς. Διὸ καὶ προσαγορεύω σου τὴν τιμιότητα μετὰ πολλῆς τῆς προθυμίας, καὶ δῆλον ποιῶ, ὅτι ὁπουπερ ἀν ὧ Ϸ, ἐπὶ διανοίας σε περιφέρω. Παρακαλῶ τοίνυν, ἴνα καὶ ἐτέραν δεχώμεθα τὴν εὐφροσύνην, μὴ μόνον ἀπὸ τοῦ γράφειν, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τοῦ μανθάνειν τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς σῆς, δήλου ἡμῖν ταῦτα συνεχῶς. Κὰν γὰρ εἰς χαλεπωτέραν ταύτης ἐρημίαν ἀπενεχθῶμεν, δεχόμενοι τοιαῦτα παρ' ὑμῶν τῶν ἀγαπώντων ἡμᾶς γράμματα, πολλῆς ἀπολαυσόμεθα τῆς εὐφροσύνης.

## ΣΙς. Moυσωνίφ.

Καὶ ήδη ἐπεστάλχαμέν σου τἢ εὐγενεία, δέσποτά μου τιμιώτατε και εύλαδέστατε, και νύν το αύτο πάλιν ποιούμεν, καίτοι μηδέ ἄπαξ σού ἐπεσταλκότος ήμιν. 'Αλλ' δμως ήμεις ου διαλείψομεν συνεχώς υμίν ἐπιστέλλοντες, καὶ τὸ ἡμῖν αὐτοῖς πρέπον ποιοῦντες. Έδουλόμεθα γάρ και πυκνότερον τοῦτο ποιείν επειδή δὲ καὶ ἐν ἐρημία πολλή χωρίου διατρίδομεν, καὶ ὁ των ληστών φόδος πολιορχεί την πόλιν, και ή του χειμώνος ώρα άποτειχίζει τὰς όδους, καὶ ταῦτα πάντα ούκ ἀφίησι πολλούς ήμιν συνεχώς ἐπιχωριάζειν, ήνίκα αν εξή, και γραμματηφόρων επιτύχωμεν, την όφειλομένην πρόσρησιν άποδιδόαμέν σου τἢ εύλαδεία. "Ισμεν γάρ σου το γνήσιον της άγάπης, την θερμήν διάθεσιν, το άπερίτρεπτον τῆς γνώμης, την έλευθερίαν, τό άνυπόχριτον. Διό χαὶ ἐπὶ μνήμης σε διη<del>νε</del>χῶς περιφέρομεν, ὅπουπερ ἄν ὧμεν, καὶ ἐπιλαθέσθαι σου της εμμελείας ού δυνάμεθα. Ίνα δε μη τώ γράφειν μόνον, άλλὰ καὶ τῷ δέχεσθαι γράμματα, περί της ύγείας της σης δηλούντα, εύφραινώμεθα, πέμπε συνεχώς ήμιν τοιαύτας επιστολάς. Οΰτω γάο και πόρρωθεν δντες πολλήν καρπωσόμεθα άπο των τοιούτων γραμμάτων παραμυθίαν, δταν άκούωμεν, ότι ύμεζ οι σφοδροί ήμων έρασταί και θερμοί έν εύθυμία καὶ ἀσφαλεία διάγετε.

#### ΣΙΖ'. Balertlrφ.

Ο δά σου την φιλότιμον ψυχην, τον έρωτα τον θερ-

b Sic omnes mes. Edit. önounes av aur.

poris ad futuram gloriam, quæ revelabitur in nobis (Rom. 8.18).

CCXII. Theophilo presbytero. (Cucuso anno 404.)

Vehementer dolui, cum audivi te ac Salustium presbyterum hand frequenter ad collectam accedere, neque mediocrem id mihi mærorem inussit. Peto igitur, ut, si quidem id falsum sit, indicare mihi studeatis, quod sine causa calumniam passi sitis; sin verum, ejusmodi negligentiam emendetis. Ut enim maxima vobis merces constituitur, præsertim si in hoc sæculo convenientem fortitudinem exhibeatis, ita non mediocre vobis judicium imminet, si negligentes sitis ac remissi, neque munere vestro fungamini. Scitis namque quid passus ille fuerit qui talentum unum desoderat, qui de nullo alio crimine accusatus, ob hoc solum punitus est, et inevitabiles pœnas dedit. Date igitur operam, ut me quam celerrime cura liberetis. Ut enim summam consolationem mihi præbet ac solatium, cum audio vos cum omni alacritate populum universum tempestate jactatum instruere, sic cum adfertur ad me quosdam segnes esse, non mediocrem mihi segnities illorum dolorem inurit. Sane quidem pulcherrimum illum gregem Dei gratia quotidie consirmat, ut vos quoque reipsa comperistis : qui vero præ nimia negligentia, quæ suarum sunt partium, præstare desinunt, non mediocre per inertiam ejusmodi sibi judicium accersunt.

CCXIII. Philippo presbytero. (Cucuso anno 404.)

Miratus sum, qui factum sit, ut tam diuturno tempore nihil ad nos scripseris; atque nobis quidem vel absentibus non mediocrem amorem exhibueris, sed nos literarum tuarum participes minime feceris. Nunc saltem ad nos scribere ne pigriteris, ac de tua valetudine facere certiores : nam licet non scribas. de rebus tuis sciscitamur, et vos didicimus a schola (a) pulsos fuisse, cum eam loquendi libertatem, quam par erat, exhibuissetis. Hoc vobis merces, hoc cælestis est negotiatio, hoc immortalis corona, hoc congeries præmiorum. Hæc igitur omnia vobiscum reputantes, quidquid acciderit, generose ferte. Potest enim Deus tentationes istas depellere, ac tranquillitatem quamprimum reducere, vobisque copiosam istius patientiæ mercedem in hac vita et in sæculo futuro largiri.

CCXIV. Sebastiano presbytero. (Scripta ab anno 404 ad 407.)

Etsi corpore a tua reverentia remoti sumus, cari-

(a) Erant Constantino; oli Scholæ, seu cohortes militum palatinorum ad custodiam Imperatoris atque palatii, quorum frequens mentio apud scriptores maxime Byzantios. Loca etiam in quibus versahantur scholæ hujusmodi Scholarum et iran nomine gaudebant. Erant item Scholæ aliæ militares, quæ peræpe occurrunt. In Ecclesia latina Scholæ cantorum memorantur, aliæque item Scholæ. Fronto Ducæus putat hunc Philippum presbyterum, et Euthymium item presbyterum, qui ex Schola pulsus Iuisse dicitur infra, vel capellanum fuisse Scholæ cujuspiam hujusmodi militaris, vel in Schola ecclesiastica quapiam fuisse: Tillemontius autem opinari videtur hos fuisse Scholarum pædagogos, et ex hoc officio pulsos. Res in incerto versatur. Apud Paliadiam de Vita Chrysostoni, c. 20, Philippus vocatur Asceta, et presbyter Scholarum.

tate tamen tecum devincti sumus, et ubicumque fuerimus, amicitiam tuam memoria circumferimus, licet ad ipsos orbis terrarum fines relegati simus. At tu quoque perpetuam nostri memoriam quin conserves, nulla ratione arbitror esse dubitandum. Novi quippe sinceritatem amoris tui, caritatis firmitatem, et animi tui constantiam. Quocirca te oramus ut frequenter ad nos scribas, ac de tua prospera valetudine certiores nos facias. Nam de ejus statu subinde moneri summopere desideramus; et non mediocrem consolationem, dum in hac solitudine degimus, ex ejusmodi literarum lectione capiemus.

CCXV. Pelagio presbytero. (Scripta ab anno 404 ad 407.)

Mansuetudinem tuam, modestiam, probitatem, caritatis ardorem, amoris erga nos sinceritatem exploratam habeo. Idcirco multo cum affectu reverentiam tuam saluto, ac significo te a me, ubicumque gentium fuero, animo circumferri. Fac igitur, quæso, ut alteram percipiamus voluptatem, non solum ex eo quod literæ mittantur, sed etiam ex eo quod de tua valetudine certiores fiamus: hæc nobis frequenter significa. Licet enim in asperrimam hanc solitudinem relegati simus, cum ab amicis nostris ejusmodi literas acceperimus, multa lætitia perfundemur.

CCXVI. Musonio. (Cucuso anno 404.)

Et jam scripsimus ad generositatem tuam, domine mi honoratissime ac religiosissime, et nunc idipsunrursus agimus, tametsi tu ne semel quidem literas ad nos dederis. Nos tamen crebras ad te literas dare non cessabimus, et quod præstare nos decet, præstabimus. Cuperemus enim sæpius id agere : sed quoniam in loco admodum deserto versamur, et metu latronum civitas circumsidetur, ac temporis hiberni asperitas itinera intercludit; neque permittunt hæc omnia, ut multi ad nos frequenter accedant: quotiescumque licet, et tabellarios nancisci possumus, pietati tuæ debitam salutationem persolvimus. Nota quippe nobis est ac perspecta tuæ caritatis sinceritas, amoris ardor, animi constantia, et ingenuitas ab omni simulatione aliena. Quo sit, ut memoria te semper circumferamus, ubicumque versemur, neque tuæ suavitatis oblivisco possimus. Verum ut non solum dum scribimus, sed etiam dum literas accipimus, quibus de tua fiamus valetudine certiores, lætemur, crebras ad nos ejusmodi epistolas mitte. Sic enim, quamvis loco valde dissiti. multam consolationem ex ejusmodi literis sentiemus, cum vos, a quibus vehementer et ardenter amamur, hilares et expertes periculi vivere intelligemus.

CCXVII. Valentino (a). (Cucuso anno 404 vel 405.)

Liberalem animum tuum, et amoris ardorem ex-

(a) Hæc epistola bis scripta reperitur in Codice Fabriciano: primoque numeratur sexagesima octava, et inscribitur Sebastiano presbytero, secundo octogesima quinta affertur, et inscribitur Falentino. Facile est ut ad duos eadem ipsa scripserit.

ploratum habeo, quo ad ferendum pauperibus subsidium incumbis, et quam in hac præclara negotiatione præ te fers cupiditatem, dum et præbes, et cum voluptate præbes, ac duplicem tibi coronam misericordiæ ac splendidiorem comparas, cum liberalitate, tum animi proposito, ex quo liberalitas ipsa promanat. Quando igitur nobis reverendissimus presbyter Domitianus, cui viduarum ac virginum istic cura commissa est, significavit eas propemodum fame vexari, tamquain ad portum quemdam ad manus tuas confugimus, ut ab iis ab hoc famis naufragio vindicentur. Te igitur oro, ac vehementer oro, ut misso presbytero, quantum fieri poterit, illis auxilio esse velis. Siguidem ea quæ nunc præbetur eleemosyna multo majorem ea, quæ alio tempore præberetur, mercedem acquirit, quanto graviori tempestate ac procella jactantur, qui sibi dari hoc petunt, consuetis facultatibus destituti. Cum igitur rei utilitatem intelligas, et quanta ex temporis conditione flat accessio, exorari te sine, ut quæ tuarum sunt partium præstes. Nihil enim amplius est dicendum, cum ad clementissimum et benignissimum hominem scribamus: quippe qui noveris te etiam sportulas (a) nobis debere : verumtamen si hoc præstes, quod earum nonine delies, nobis persolutum arbitrabimur. Tu vero ad nos quoque velim scribas, te nostræ petitioni annuisse: deque tua totiusque benedictæ domus tuæ valetudine facias certiores.

#### CCX VIII. Euthymio presbytero. (Cucuso auno 404.)

Nihil vos contristet, quod a schola pulsi fueritis, sed cum animis vestris reputantes, quantam hinc etiam mercedem receperitis, et quo pacto coronæ vobis angeantur, gaudete et exsultate ob ejusmodi afflictiones et insidias. Multum enim vobis hæc in cælis quæstum coacervant, et illustriores vos efficiunt, ac præmia majora constituunt. Angusta quippe et arcta via est, quæ ducit ad vitam. Ad nos quoque frequenter scribere de valetudine tua ne graveris. Scis enim quantis tecum caritatis vinculis obstricti simus, et quo pacto, ubicumque gentium degam, te mente circumferam, tuoque semper amore ardeam: jam vero tanto etiam magis ardeam, quanto ex ejusmodi afflictionibus illustrior evasisti.

CCXIX. Severinæ et Romulæ. (Cucuso anno 404.)
Nisi probe perspecta mihi vestra sincera cantas

(a) Gr. σπόρτουλα, in quam vocem hæc notat Fronto Ducæus: Vox est a Litina destexa; sportulas enim vocant Romani calathos vinnincos, in quibus pecuniæ eondi soleman, ut asconius scribit: deinde prandium vel cæna, quæ in sporteltas conjecta dabatur clientibus vice cænæ rectæ, sportula est dicta; tum laitus porrectu sportularum appellutio ad salaria, congiaria, et honoraria quævis. Vetus glossarium destinit, τὰ ἐν σπυρίδι διδόμενα ξένια, Χεπία quæ in calatho dabantur. Inde honorarium decurionatus, et es quæ decuriones dabantur pro introtu, et pecuniæ quæ judicibus vel exsecutoribus litium ac negotiorum pro salario dabantur, sic appellantur in tit. De sportulis judicum. Item diaria quæ sacerdotibus dabantur; Cyprianus epist. 34: 1.1 sportulis iisdem cum presbyleris honorentur, et divisiones mensuras æquatis quantitatibus patiantur. Et sportulantes clerici, sive fratres sportulantes, qui diaria et sportulas accipinnt: ab eodem dicuntur epist. 66. Sportularum igitur nomine vel honorarium aliquod vel subsidium victus hic intellige, quod Chrysostomo a Valentine dabatur.

esset, ac studium quod erga me semper ostendistis. non mediocris vos negligentiæ propter longum vestrum silentium, idque, cum a nobis frequentes literas acceperitis, accusarem. Sed quoniam scio vos sive sileatis, sive scribatis, pariter erga nos affectas esse, propterca non ausim vos hujus silentii causa reprehendere, tametsi mirifice cupio literas sæpe vestras accipere, quibus de vestra valetudine certior fiam. Nihil enim est causæ cur ad hanc excusationem confugiatis, quod non ita crebro tabellarios nanciscamini : siquidem desideratissimus et suavissimus Salustius, nobis dilectus, ad hoc, sat scio, vobis potnit inservire. Verumtamen ne sic quidem vos accuso. quod admodum de vestra caritate confidam. Nos itaque, quoties licebit, ad vos crebras literas mittere non desinemus, quippe quibus sinceritas et ardor benevolentiæ vestræ cognitus sit et exploratus.

#### CCXX. Pæanio. (Cucuso anno 404.)

Respiravimus, exsultavimus, non jam exteram aut peregrinam amplius regionem incolere nos arbitramur, cum ad eam urbem, quæ tam multa perpessa est, tua sublimitas sit reversa. Hac autem ideirco nos voluptate perfundimur, non quod dignitas tibi major obtigerit : dignitas enim tua virtus est animæ tuæ. nec ullus ipsam tibi antea potuit auferre, neque nunc reddidit: ( quo enim pacto, cum ablata minime fuerit?) sed idcirco exsultamus, quod magnam consolationis occasionem attulerit tuus in urbem illam reditus iis qui vexabantur, mactabantur, in vincula conjiciebantur, cum communis illorum protector sis, et ad te omnes illi tamquam ad latissimum portuni confugiant. Scis quippe inde lucrum decerpere, unde lucrum decerpendum est. Tu vero deinceps de tuorum recte factorum magnitudine scribe, ac mauifeste siguilica, quot jacentes excitaveris, quot lapsos erexeris, quos fluctuantes firmaveris, quibus tandiu laborantibus subsidio fueris, quot segniores factos, diligentes reddideris, quos diligentes antea, diligentiores effeceris: omnia denique tua in hac acie præclara facinora sigillatim expone. Nam hæc cuncta scio prius etiam, quam literas tuas accipiam, utpote qui animum tuum noverim, generosum athletam ac mirabilem bellatorem : sed a carissima tamen nobis lingua tua cuncia velim ediscere. Huic igitur nostræ petitioni annue, cum intelligas, quanto nos tibi, dum boc ages, sis beneficio devincturus.

#### CCXXI. Constantio presbytero (a).

Nicæa quarto mensis Julii die soluturus, hasce ad pietatem tuam dedi literas, ad id te cohortans, ad quod numquam cohortari desii : quamvis gravior præsente tempestate procella, majoresque fluctus ingruant, ut ne intermittas ea, que officii tui sunt, in ca, quam ab initio cepisti, administratione adimplere: Græce superstitionis exterminationem dico, eccle-

(a) Nicææ scripta cum iret in exsilium anno 401. Habetur arud Nicephorum lib. 13, cap. 27. De Panemo mense pluribus actum est in Vita Chrysostomi.

μόν, δν περί τὰς τῶν πενήτων ἔχεις προστασίας, τὴν επιθυμίαν, ήν άελ περλ την καλην ταύτην επιδείχνυσαι πραγματείαν, και παρέχων, και μεθ' ήδονῆς τούτο ποιών, και διπλούν σοι τον στέφανον τον τῆς φιλανθρωπίας καὶ λαμπρότερον καθιστάς, καὶ τἤ Satistia, xal the troiting at, the xal the gatistic Line ται. Έπει ούν εδήλωσεν ήμεν ο τιμιώτατος πρεσδύτερος Δομετιανός, ο των χηρών και παρθένων των αύτόθε την προστασίαν Εχων, δτε σχεδόν εν λεμώ καθεστήπασιν, ώσπερ είς λιμένα τάς σάς καταφεύγομεν χείρας, [720] ώστε τουτί λύσαι του λιμού τό ναυάγιον. Δέομαι ούν σου, καλ σφόδρα δέομαι, μεταπεμψάμενος τὸν πρεσδύτερον, ὅπερ ἄν ἢ δυνατὸν, ἐπιχουρῆσαι παρακλήθητι. Τῆς γὰρ ἐν ἄλλφ καιρῷ έλεημοσύνης ή νῦν παρεχομένη πολλῷ πλείονα παρέχει την άμοιδην, δσφπερ έν χαλεπωτέρφ χειμῶνι καὶ ζάλη καθεστήκασιν οἱ δεόμενοι λαδείν, οὐ τῆς εἰωθυίας ἀπολαύοντες ἀφθονίας. Ἐννοήσας τοίνυν και του πράγματος το κέρδος, και την άπο του καιροῦ γενομένην προσθήχην, τὰ σαυτοῦ ποιῆσαι παρακλήθητε. Ούδεν γάρ δεί πλέον είπειν πρός φιλάνθρωπον ούτω και ήμερωτάτην γράφοντες ψυχήν. Οίδας γάρ, ότι και σπόρτουλα ήμιν χρεωστείς · άλλ' όμως καὶ ἐκείνων ἔνεκεν εἰς τοῦτό σοι διαλυόμεθα. Καὶ γράψαι δὲ ἡμῖν παρακλήθητι, ὅτι ἐπένευσας ἡμῶν τη αιτήσει, και τά περι της ύγιείας της σης εύαγγελιζόμενος, και παντός τοῦ εὐλογημένου σου οίκου.

# ΣΙΗ'. Εὐθυμίφ πρεσδυτέρφ.

Μηδὲν ὑμᾶς λυπείτω τὸ τῆς σχολῆς ἐξεῶσθαι, ἀλλ' ἐννοοῦντες, ὅσον καὶ ἐντεῦθεν ἐδέξασθε τὸν μισθὸν, καὶ πῶς αὕξεται τὰ τῶν στεφάνων ὑμίν, χαίρετε καὶ εὑφραίνεσθε ὑπὲρ τῶν παθημάτων τούτων καὶ τῶν ἐπιδουλῶν. Πολλὴν γὰρ ὑμίν συνάγει ταῦτα τὴν ἐν οὑρανοῖς ἐμπορίαν, καὶ λαμπροτέρους ποιεῖ, καὶ μείζονα καθίστησι τὰ βραδεῖα. Στενἡ γὰρ καὶ τεθλιμμένη ἡ ὁδὸς ἡ ἀπάγουσα εἰς τὴν ζωἡν. Καὶ ἡμίν δὲ συνεχῶς ἐπιστέλλειν τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς σῆς μὴ κατόκνει. Οἰσθα γὰρ ὅπως συνδεδέμεθά σου τῆ ἀγάπη, καὶ πῶς, ὅπουπερ ἀν ὧμεν, ἐπὶ διανοίας σε περιφέρω, ἀεί σου θερμὸς γενόμενος ἐραστής τῶν δὲ πολλῷ θερμότερος, ὅσφ καὶ λαμπρότερος ἀπὸ τῶν παθημάτων γέγονας.

# ΣΙΘ'. Σευηρίτη καὶ 'Ρωμύλη.

Εί μή σφόδρα την γνησίαν ύμων άγάπην ήδειν, και την σπουδήν, ήν άει περί ήμας επιδείκνυσθε, καν ράθυμίαν πολλήν ύμιν ενεκάλεσα, της μακράς ενεκεν ταύτης σιγής ήν εσιγήσατε, και ταυτα πολλάκτις και συνεχή παρ' ήμων δεχόμεναι γράμματα. 'Αλλ' έπειδή οίδα ότι και σωπώσαι, και γράφουσαι,

όμοίως περὶ ἡμᾶς διάχεισθε, τούτου χάριν ἐγκαλεῖν οὐκ ἄν ἀνασχοίμην τῆς σιγῆς ἔνεκεν, εἰ καὶ σφόδρα ἐπιθυμῶ πυκνὰ παρ' ὑμῶν δέχεσθαι γράμματα, περὶ σύγεἰας ὑμῶν δηλοῦντα. Οὐδὲ γὰρ ἔχοιτ' ἄν καταφορου ε΄ ὁ γὰρ ποθεινότατος καὶ γλυκύτατος ἀγαπητὸς ἡμῶν Σαλούστιος, εὖ οἶδ' ὅτι πρὸς τοῦτο ὑμῖν διακονήσασθαι [721] ἡδύνατο. 'Αλλ' ὅμως οὐδὲ οῦτως ὑμῖν ἐγκαλῶ, διὰ τὸ σφόδρα θαρρεῖν ὑμῶν περὶ τῆς ἀγάπης. Αὐτὸς μέντοι, ἡνίκα ἄν ἐξῆ, συνεχῶς ἐπιστέλλειν οὐ παύσομαι ' οἶδα γὰρ ὑμῶν τὸ γνήσιον καὶ θερμὸν τῆς διαθέσεως.

## ΣΚ'. Παιανίφ.

'Ανεπνεύσαμεν, έσχιρτήσαμεν, οὐχέτι άλλοτρίαν, ούδε ξένην οίχειν ήγούμεθα, τῆς σῆς θαυμασιότητος πρὸς τὴν τοιαῦτα πάσχουσαν ἐπανελθούσης πόλιν. Ποιεί δὲ ήμίν τὴν τοσαύτην ήδονὴν, οὐ τὸ σὲ πλείονος φωογεγασιχέλας ειτίμε. Η λφό ομ ειτή εμε φοχώε σος έστιν ή άρετη, και ούτε έμπροσθέν σέ τις αύτην άφελέσθαι ίσχυσεν, ούτε νῦν ἀποδέδωχεν (πῶς γὰρ τὴν μή άφαιρεθείσαν;). σχιρτώμεν δέ ότι μεγίστη παράκλησις τοίς έλαυνομένοις, τοίς σφαττομένοις, τοίς δεδεμένοις, είς την πόλιν έχείνην είσελήλυθας, χοινόν δφελος καλ λιμήν εύρύτατος τούτων γενόμενος. Καλ γάρ οίσθα κερδαίνειν & κερδαίνειν χρή. Γράφε δή λοιπόν τῶν κατορθωμάτων σου τὸ μέγεθος, καὶ λέγε σαφῶς πόσους κειμένους ἀνέστησας, πόσους καταπεπτωχότας ἀνώρθωσας, τίνας σαλευομένους ἐστήριξας, τίσι πεπονηχόσιν εν τῷ μαχρῷ τούτῳ χρόνψ παρέστης, τίνας ράθυμοῦντας σπουδαίους ἐποίησας, τίνας σπουδαίους δντας σπουδαιοτέρους είργάσω, καὶ πάντα ἀπλῶς καθ' ἔκαστον τὰ ἐπὶ τῆς παρατάξεώς σου ταύτης ανδραγαθήματα. Οίδα μέν γαρ ταῦτα καὶ πρό των γραμμάτων των σων, έπειδή και την ψυχή: οίδα την σην, τον γενναίον άθλητην, και τον θαυμαστὸν άριστέα : άλλ' οὖν βούλομαι καὶ παρά τῆς ποθεινοτάτης μοι γλώττης ταῦτα μανθάνειν. Δίδου δὴ ήμιν ταύτην τήν αίτησιν·οίσθα γάρ ήλίχην χαριή χάριν, τοῦτο ποιῶν.

# ΣΚΑ'. Κωνσταντίφ πρεσδυτέρφ.

Τἢ τετάρτη τοῦ Πανέμου μηνὸς μέλλων ἀπὸ τῆς Νικαίας διεξορμάν, ταῦτα διαπέμπομαι τὰ γράμματα πρὸς τὴν σὴν θεοσέδειαν, παρακαλῶν, ὅπερ ἀεὰ παρακαλῶν οὐκ ἐπαυσάμην, κὰν χαλεπώτερος τοῦ νῦν κατέχοντος γένηται ὁ χειμῶν, κὰν μείζονα τὰ κύματα, μὴ διαλιπεῖν τὰ σαυτοῦ πληροῦντα εἰς τὴν οἰκονομίαν, ῆς ἐξ ἀρχῆς ῆψω· λέγω δὴ τοῦ Ἑλλη-

<sup>\*</sup> Fabric. γραμματηφόρων.

νισμού την καθαίρεσιν, των έκκλησιών τάς οίκοδοπφε' των φοχών την ξωιπεγειαν. πυρε σε ημειον ποιείτω των πραγμάτων ή δυσκολία. Οὐδὲ γάρ κυδερνήτης το πέλαγος όρων μαινόμενον και διανιστάμενον. ἀποστήσεται τῶν οἰάκων ἀλλ' οὐδὲ ἰατρὸς τον χάμνοντα βλέπων τη νόσφ χρατούμενον, άναχωρήσει της θεραπείας, άλλά τότε μάλιστα έχαστος τούτων τή τέχνη χρήσεται. Καὶ σὺ τοίνυν, δέσποτά μου τιμιώτατε καλ εύλαδέστατε, πολλή νῦν χρῆσαι τή προθυμία, μηδέ υπτιον ποιείτω σε τά συμδαίνοντα · ού γάρ ύπερ ὧν ποιουσ:ν ήμας ετεροι κακῶν λόγον δώσομεν, άλλά και [722] μισθόν ληψέμεθα. Εί δὲ αὐτοὶ τὰ παρ' ἐαυτῶν μἡ εἰσενέγκαιμεν, ἀλλά ραθυμήσαιμεν, ούδεν είς τουτο ήμων προστήσεται ό των πραγμάτων θόρυδος επεί και Παύλος δεσμωτήριον οίχων, χαλ τῷ ξύλιρ προσδεδεμένος, τὰ αύτοῦ έπρίει, και Ίωνας έν τή γαστρί του θαλαττίου θηρός φερόμενος, χαὶ οἱ τρεῖς παῖδες οἱ ἐν τἢ χαμίνψ διατρίδοντες · καὶ οὐδένα τούτων τὰ ποικίλα δεσμωτήρια ταύτα ραθυμότερον πεποίηκε. Ταύτ' ούν έννοών, δέσποτά μου, καὶ Φοινίκης, καὶ ᾿Αραδίας, καὶ τών κατά την 'Ανατολήν μη παύση φροντίζων Έκκλησιών, είδως ότι πλείονα λήψη τον μισθόν, όσφ καί τοσούτων δντων των χωλυμάτων, τά παρ' αύτου είσφέρεις. Καὶ γράφειν δὲ ἡμῖν συνεχῶς μἡ κατόκνει, άλλά και πυκνότατα. 'Ως γάρ Εγνωμεν νῦν, οὐκέτι είς Σεδάστειαν, άλλ' είς την Κουχουσόν έχελεύσθημεν άπελθείν, δπου σοι και εύκολώτερον επιστέλλειν ήμίν. Γράφε τοίνυν ήμιν πόσαι έχχλησίαι έπ' έτος ψχοδομήθησαν, καλ τίνες άνδρες άγιοι μετέστησαν είς την Φοινίκην, και εί τις πλέον γέγονε προκοπή. Και γάρ άπὸ Νιχαίας εύρών τινα μονάζοντα έγχεχλεισμένον, Επεισα αύτον έλθειν πρός την σην εύλάσειαν, χαλ άπελθεῖν εἰς Φοινίχην. Εἰ παραγέγονεν οὖν δηλῶσαί μοι σπούδασον. Τοῦ Σαλαμίνος Ενεκεν χωρίου τοῦ κατά την Κύπρον κειμένου, του ύπο της αιρέσεως των Μαρχιωνιστών πολιορχουμένου, ήμην διειλεγμένος οίς έχρην, και κατωρθωκώς το πάν, άλλ' έφθην ἐκδληθείς. Εἰ τοίνυν μάθοις τὸν κύριόν μου Κυριακὸν τὸν ἐπίσχοπον ἐπὶ τῆς Κωνσταντινουπόλεως διατρίδειν, επίστειλον αύτῷ ταύτης Ενεκεν τῆς ὑποθέσεως, χαὶ τὸ πᾶν ἀνύσαι δυνήσεται. Καὶ μάλιστα τούς πρός του Θεύν παρρησίαν Εχουτας παρακάλει πολλή κεχρήσθαι τη εύχη, πολλή τη έκτενεία, ώστε τὸ της οίχουμένης τούτο ναυάγιον παύσασθαι. 'Αφόρητα γάρ καὶ τὴν 'Ασίαν κατέλαδε κακά, καὶ ἐτέρας δε πόλεις και Έκκλησίας, απερ, ΐνα μη δοκώ διενοχλείν, άφεις το καθ' έκαστον λέγειν, έκείνο μόνον έρω, ότι εύχων πολλών χρεία, και δεήσεων έκτενών.

ΣΚΒ. Κάστφ, Οὐαλερίφ, Διοφάντφ, Κυριακφ, πρεσδυτέροις 'Αντιοχείας.

Καὶ τὸ γράψαι, καὶ προτέρους ἐπιπηδῆσαι τοῖς πρός ήμας γράμμασι, και το γράμματα παρ' ήμῶν αίτησαι, και το κελεύσαι ύπερδηναι μέτρον επιστολής, έδειξε τοὺς ἀχορέστους καὶ μανικοὺς ἡμῶν ἐραστάς. Τούτο την έρημίαν, έν ή διατρίδομεν, ούχ άφίησιν έρημίαν φαίνεσθαι · τούτο τάς ποιχίλας χαλ συνεχείς ήμων περιστάσεις παραμυθείται. Τί γάρ

άγάπης ίσον; Οὐχ Εστιν οὐδέν. Αὕτη καὶ ῥίζα, καὶ πηγή, καὶ μήτηρ έστὶ τῶν ἀγαθῶν, ἀρετή πόνον οὐχ έχουσα, άρετη ήδονή συγκεκληρωμένη, και πολλήν φέρουσα τοίς γνησίως αύτην μετιούσι την εύφροσύνην. Διά ταυτα χάριν ύμιν ίσμεν πολλήν, δτι ούτω γνησίως διετηρήσατε την [723] περί ήμας διάθεσιν. καὶ ἡμεῖς δὲ ὅπουπερ ἄν ὧμεν, κάν πρὸς αὐτὰ τῆς οίχουμένης άπενεχθώμεν τὰ τέρματα . κάν εἰς έρη μότερον τούτου χωρίον, περιφέροντες ύμας απιμεν. ἐγχολάψαντες ὑμᾶς τῇ διανοία, χαὶ τῷ συνειδότι έναποθέμενοι, και ούτε τῆς όδοῦ τὸ μῆκος, ούτε τοῦ χρόνου το πληθος, ούτε ο των περιστάσεων δχλος ράθυμοτέρους ήμας περί την έμμέλειαν την ύμετέραν πεποίηχεν, άλλ' ώς χθές χαι πρώην ύμιν συγγενόμενοι, μάλλον δε ώς άει μεθ' ύμων δντες, ώσπερ ούν καλ έσμεν, ούτως ύμας όρωμεν, καλ φανταζόμεθα τοίς της άγάπης όφθαλμοίς. Τοιούτον γάρ τὸ φιλείν ού διείργεται όδου διαστήμασιν , ού μαραίνεται ήμερων πλήθει, ού νιχάται θλίψεων περιστάσει, άλλ' είς υψος αίρεται διά παντός, και φλογός μιμείται δρόμον. Καὶ τοῦτο ίστε μάλιστα πάντων. έπειδή και φιλείν μάλιστα πάντων επίστασθε· διό καί σφόδρα ύμας μακαρίζομεν. Εί γάρ και ήμεζς οίχτροι και εύτελείς, άλλ' ο Θεός Ικανός ύμιν δούναι της άγάπης ταύτης μείζονα την άνταμοιθήν, και πολλώ πλείονα. και γάρ έκ πολλού του περιόντος ἀεὶ νικά ταῖς ἀντιδόσεσι τοὺς ἀγαθόν τι ποιοῦντας 🛊 λέγοντας. Έγὼ μὲν οὖν ἐδουλόμην καὶ αὐταῖς δψεσιν ύμας ίδειν, και της κατά πρόσωπον άπολαυσαι συνουσίας, και εμφορηθηναι και τούτω τῷ τρόπω τῆς άγάπης ύμων επειδή δε τουτο ούχ ένι, ού δι' δχνον καὶ ράθυμίαν, άλλά διά τὸ τῆ ἀνάγκη τῆς ἐξορίας πεπεδησθαι, τον γουν δεύτερον ήμας μή αποστερήσητε πλούν, άλλά πέμπετε ήμιν νιφάδας έπιστολών, τά περί της ύγείας της ύμετέρας δηλούσας. Εί γάρ τοιαύτα δεξαίμεθα γράμματα συνεχώς, πολλήν χαρπωσόμεθα την παράκλησιν, καλ ταύτα εν άλλοτρία διατρίδοντες. Είδότες ούν ήλίχα ήμεν χαριείσθε, και έν δση καταστήσετε ήμας εύφροσύνη, μη φθονήσητε τῆς τοσαύτης ἡμῖν ἡδονῆς. Όμιλοῦντες γάρ ὑμῶν τοίς γράμμασιν, αύτούς ύμας ήγησόμεθα ένταῦθα παρείναι, και τρανοτέραν έντεῦθεν ε τῆς παρουσίας ύμῶν ληψόμεθα τὴν φαντασίαν.

#### ΣΚΓ'. 'Ησυχίφ.

Έγω μεν επεθύμουν και μη γράψας πρός την σην έμμέλειαν πρότερος δέξασθαι έπιστολήν· τοῦτο γὰρ μάλιστα έραστοῦ σφοδροτάτου. οὐχ άνεμείναμεν δέ ήμεζς τὰ σὰ γράμματα, άλλὰ πρότεροι τῷ γράφειν έπεπηδήσαμεν, τον θερμόν Ερωτα, ον περί την σην **ἐμμέλειαν ἔχομεν, κάν τούτφ δεικνύντες. Πλήν άλλά** και τούτου σοι χάριν ίσμεν ει γάρ οίδ ότι ούκ εξ όλιγωρίας, άλλ' έχ τοῦ σφόδρα μετριάζειν, τοῦτο πέπονθας. Δείχνυε τοίνυν λοιπόν μετά άδείας την περί ήμας άγάπην, νιφάδας ήμιν πέμπων επιστολών, δηλούσας τὰ περὶ τῆς ὑγείας τῆς σῆς. "Ην γὰρ τοιάῦτε

e Coislin. και φανερωτέραν έντεῦθεν,

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Fabric. τὰ πέρατα.
b Unus cod. ὁδῶν διαστήματι, alter ὁδῶν διαστήμασι,
Paulo post duo mss. αἰρεται διὰ πάντων.

siarum constructionem, animarum curam : neque te supinum aut socordem rerum difficultas faciat. Neque enim gubernator, ubi mare ipsum concitari et furere videt, a navis clavo et gubernaculis discedit : neque medicus, ubi ægrum morbo corripi cernit, curatione supersedet : sed tum maxime uterque istorum artem suam adhibet. Tu quoque, domine mi reverendissime ac religiosissime, multam nune animi promptitudinem adhibe, neque te ad socordiam redigant præsentia mala : non enim de eis, quæ nobis inferuntur, malis rationem reddemus; quin potius mercedem accipiemus. Si vero ea, quæ nostrarum sunt partium, non præstiterimus, sed desides fuerimus, nihil nos ea in re adjuvabit aut desendet malorum tumultus: quandoquidem et Paulus carcerem incolens, in vinculis officium suum fecit, et Jonas in ventre belluæ marinæ inclusus fuit, et tres pueri in camino versati sunt : neque tamen horum quemquam vincula varia ad desidiam redegere. Hæc igitur tecum reputans, domine mi, ne omiseris Phœniciæ, Arabiæ, et Orientis Ecclesiarum curam gerere, illud persuasum habens, locupletiorem te mercedem recepturum esse, si tot et tantis intercedentibus impedimentis, quæ tuarum partium sunt, præstiteris. Neque tibi grave sit identidem ad nos scribere, sed et creberrimas literas dato. Nam sicuti nunc cognovimus, non Sebasteam, sed Cucusum exsulatum ire jussi sumus, quo tibi literas mittere facilius erit. Scribe igitur nobis, quot anno quolibet structæ sint ecclesiæ, et qui viri sancti in Phæniciam commigrarint, et si qua majora accesserint incrementa. Nam cum Nicænum quemdam monachum inclusum (a) reperissem, ei ut ad pietatem tuam iret, et in Phæniciam proficisceretur; persuasi. An is ad te venerit, fac sciam. De Salamine, quod oppidum est in Cypro situm, et ab hæresi Marcionistarum opprimitur, acturus cum quibus oportuit, et rem omnem feliciter confecturus eram, nisi ejectus fuissem. Quod si dominum meum Cyriacum episcopum Constantinopoli esse cognoveris, scribe ad eum hac de causa, et persicere is omnia poterit. Cohortare omnes, et potissimum eos qui fiduciam apud Deum habent, ut multum et assidue orent, ut præsens orbis terrarum naufragium conquiescat. Intolerabilia enim Asiam, aliasque urbes et Ecclesias invaserunt mala, quæ sigillatim, ne molestus esse videar, enumerare supersedeo: atque unum illud dico, multa nunc et assidua opus esse precatione.

CCXXII. Casto, Valerio, Diophanto, Cyriaco, presbyteris Antiochenis. (Cucuso anno 404.)

Et quod ad nos scripseritis, et quod literis nos lacessere volueritis, ac literas a nobis petere, modumque epistolæ excedere jusseritis, id argumento fuit vos insaturabili et insano erga nos amore flagrare.

(d) Monachi inclusi, qui sese in cellula quadam abdebant, frequenter memorantur in historia ecclesiastica et accetta. In epistola autem prima ad Theodorum laptom, Tomo I, historiam habes monachi cujusdam qui lapsus, postea in cellam sese includi curavit, et hoc genere vitæ plurimis annis est trus. Atque hoc efficit, ut ea solitudo, quam incoimus. solitudo minime videatur : hoc diversas et continuas calamitates mitigat. Quid enim cum caritate conferri potest? Nihil plane. Hæc et radix, et mater, et sons est bonorum, virtus minime laboriosa, virtus voluptate referta, quæque multam iis, qui ipsam exercent, voluptatem parit. Quas ob res gratias vobis ingentes agimus, quod adeo sinceram erga nos benevolentiam conservaveritis: nos vero ubicumque gentium fuerimus, licet ad ipsos orbis terrarum fines desertiorem. vos mente circumferentes abibimus, insculptos vos animo et incisos pectore nostro gestantes, neque itineris longinquitas, neque temporis dinturnitas, nequeturba calamitatum negligentiores erga suavitatem vostram nos reddidit, sed quasi non ita pridem vobiscum versati fuerimus, imo vero quasi vobiscum perpetuo versemur, ut re vera versamur, ita vos cernimus, et caritatis oculis contemplamer. Ejusmodi enim est amicitia : non itinérum intervallo dirimitur, non longo dierum spatio debilitatur, non afflictionum turba superatur, sed in altum perpetuo tollitur, et flammæ cursum imitatur. Atque hoc vos præ cæteris omnibus nostis, quia præ cæteris omnibus etiam amare scitis: quocirca vos quoque beatos dicimus. Licet enim miserabiles simus ac despecti, at potens est Deus, et sufficit ad constituendam vobis mercedem. hac caritate majorem, ac multo uberiorem: nam eorum meritum qui aliquid boni egerint dixerintve, suispræmiis longe superare solet. Et optarem equidem ipsis oculis vos præsentes cernere, et congressa vestro conspectuque frui, atque hoc pacto vestra caritate oblectari: quando autem id non licet, non ob pigritiam aliquam et negligentiam, sed quod exsilii. necessitate præpediamur: nolite saltem nos alteranavigatione privare, sed ingentem copiam epistolarum ad nos mittite, quæ de vestra nos faciant valetudine certiores. Nam si ejusmodi literas frequenter acceperinius, multam consolationem percipienius, quantumvis longinqua et extera in regione degamus. Cum igitur vobis exploratum sit, quanto nos devincturi sitis beneficio, quantaque latitia perfusuri, nolite hanc nobis voluptatem invidere. Dum enim vobiscum per literas colloquemur, vos ipsos hic adesse arbitrabimur, et evidentius tamquam ob oculos positos poterimus animo contemplari.

#### CCXXIII. Hesychio. (Cucuso anno 404.)

Cupiebam equidem, antequam ad suavitatem tuam scrípsissem, literas ab ea prior accipere: hoc enim vehementissimi amoris est proprium: verumtamen literas tuas non exspectavimus, sed priores ad te scripsimus, ut in hoc saltem ardentis amoris erga tuam suavitatem nostri specimen ederemus. Sed hoc tamen nomine tibi gratiam habemus, ut qui probe sciamus non ex contemptu, sed præ nimia humilitate tibi hoc contigisse. Audacter igitur hunc tuum in nos amorem ostende, ac literas, quibus de tua valetudine certiores flamus, ad nos creberrimas mitte. Si enim ejusmodi

literas acceperimus, licet ad ipsos orbis terrarum fines amandati simus, licet ad locum isto desertio- erem, multo solatio tædium nostrum vestræ caritatis officium mitigabit. Nihil enim ita potest animum erigere, multaque voluptate perfundere, ac si amet ameturque sincere. Atque hoc tu omnium maxime nosti, quandoquidem tu quoque omnium maxime amare nosti.

#### CCXXIV. Marciano et Marcellino. (Cucuso anno 404.)

Quidnam causæ est, quamobrem, cum tantopere nos ametis (neque enim tanto licet a vobis intervallo disjunctos latet nos amor vester, quod et vehemens sit et inflamniatus), silere potvistis, ac ne semel quidem literas ad nos dedistis, sed rem istam similem ænigmati reddidistis? Neque enim legitima fuit illa excusatio, quam in epistola ad religiosissimum presbyterum Constantium missa expressistis. Verumtamen nolim hee exacte disquirere. Sit its sane, atque hanc fuisse causam silentii demus : ecce et hæc ipsa nunc vobis eripitur, et literis nostris-vos lacessimus, ac simul gratias agimus ob sinceram hanc caritatem, quam erga nos ita florentem conservatis, ac petimus, ut quotiescumque licebit, crebras ad nos literas detis. Non enim dubito quin hue impigre advolare parati fuissetis, nisi ea quæ commemorastis impedimenta intercessissent; imo vero animo jam ac voluntate advolastis. Sed quoniam id reipsa sieri tantisper non potest, literarum saltem solatio nostrum mœrorem lenite, ac de vestra totiusque vestræ domus valetudine nos facite certiores. Si enim ejusmodi literæ ad nos a vobis missæ fuerint, quamvis in asperiori degamus solitudine, quam sit ista, multam ex literis vestris consolationem capiemus.

#### CCXXV. Constantio presbytero. (Cucuso anno 401.)

Miratus sum cur tu qui tam vehementer nos amas, quique nihil non agere, dicere, ac pati nostra causa paratus es (neque enim nos fugit, neque fieri potest, ut sincere amantem id fugiat), ne semel quidem ad nos scriberes, idque cum nos haud longe a vobis advenissemus, et mibi plurimum colendus et clarissimus frater Libanius ad nos pergeret. Hæc a me non co consilio dicuntur, ut vos accusem, sed ut dolori meo satisfaciam. Nam quoniam magno affectu pietatem vestram prosequor, non aliam ob causam, sed quoniam omni studio de animæ tuæ salute sollicitus es, et iis qui necessitatibus premuntur communem te portum offers, dum egenis succurris, dum viduis subvenis, dum sustentas orphanos, et communem omnibus te parentem præbes, hac de causa cum ingenti amore tui afficiar, literas etiam recipere a tua pietate desidero. Hanc igitur nobis concede gratiam, ac desiderium nostrum exple. Non enim mediocri solatio levabimur, licet in solitudine constituti, si amantissimi animi tui manusque literas acceperimus, quæ nos de tua totiusque domus tuæ valetudine faciant certiores.

CCXXVI. Marciano et Marcellino. (Cucuso anno 404.) Nobis xuigma solvistis. Non enim ad defensionem

suffecisse illam excusationem, quæ tum suggereb 1tur, vos nunc indicastis, cum nondum acceptis literis nostris nos lacessendos putastis. Ea quippe caritatis est natura, ut silere minime possit, verum quamvis periculum sit ne accusetur audaciæ, munere suo fungitur. Nos vero tantum abest, ut diem vobis dicamus, quod ad nos priores scripseritis, ut etiam vos hac de causa corona donemus, ac prædicemus, et sinceri amoris vestri periculum nunc maxime fecerimus, non solum quod scripseritis, sed etiam quod priores scripseritis. Deus autem vos omni potest ægritudine liberare, vosque pristinæ restituere sanitati, ac facultatem largiri communis inter nos congressus, et ih conspectum mutuum veniendi : siquidem non vulgari solatio recreabimur, si ab homine adeo generoso literas acceperimus, sed et illius colloquii desiderio tenemur, quo utinam nos quam citissime frui contingat, ut nobis instar maximæ cujusdam festivitatis esse possit.

#### CCXXVII. Carteriæ. (Cucuso anno 404.)

Quid ais? Continui tibi morbi non permiserunt, ut ad nos venires? Atqui venisti, et nobiscum es, et ab animi tui affectu ac voluntate totum illud obtinuimus. nec ulla tibi hac in re excusatione est opus. Etenim ardens ac sincera caritas, quæ sic perpetuo viget. nobis sufficit ad suggerendam ingentis lætitiæ occasionem. Sed quoniam non mediocrem nobis sollicitudinem injecisti, cum de tua ægritudine verba fecisti, si forte ab illa fueris liberata (potest enim Deus illa te liberare, ac pristinæ restituere sanitati), de eadem re certiores nos facito, ut hac sollicitudine liberemur. Quod enim semper literis meis significavi. nunc quoque significo, ubicumque verser, licet ad locum isto desertiorem ablegemur, de te tuisque rebus solliciti esse non cessabimus. Ejusmodi nobis tuæ ferventis et sinceræ caritatis pignora reliquisti, quæ numquam exstingui possunt, neque tempore debilitari: sed sive tuæ nobilitati vicini simus, sive ab illa remoti, caritatem eamdem conservamus, utpete quibus exploratum sit, quam sincera sit caritas, qua nullo non tempore affectam erga nos esse sensi-

# CCXXVIII. Theodoro medico. (Cucuso anno, ut putatur, 404.)

Tu quidem ad negotiorum occupationes confugis, atque inde petita excusatione uteris, quod non veneris: ego vero nihil hac oratione tibi opus esse arbitror. Nam et venisti, et quantum ad caritatem attinet, nihilo inferiore apud nos loco es, quam qui ad nos venerunt: siquidem voluntatis nomine non secus atque illos te prædicamus, atque inter præcipuos amicos numeramus, tibique gratias agimus, quod cum modico temporis spatio nobiscum versatus fueris, ae fortasse ne modico quidem, nihilo minorem erga nos amorem præ te tuleris, quam qui diuturno tempore nobiscum fuerint educati. Quam ob causam ingentes tibi gratias agimus, teque obsecramus, ut ad nos frequenter scribas. Præsentem enim teipsum intueri

δεξώμεθα γράμματα, καν πρός αὐτά τῆς οἰκουμένης άπενεχθῶμεν τὰ τέρματα, καν εἰς ἐρημότερον τούτου χωρίον, πολλην ἀπὸ τῆς ἀγάπης ὑμῶν καρπωσόμεθα την παράκλησιν. Οὐδὲν γὰρ οῦτω ψυχην ἀνέχειν [724] δύναται, καὶ ἐν πολλῆ καθιστῷν ἡδονῆ, ὡς τὸ φιλεῖν καὶ φιλεῖσθαι γνησίως. Καὶ τοῦτο οἶσθα μάλιστα πάντων αὐτὸς, ἐπειδὴ μάλιστα πάντων καὶ φιλεῖν οἶσθα.

#### $\Sigma K\Delta'$ . Μαρκιαν $\tilde{\phi}$ καὶ Μαρκελλ $/v\phi$ .

Τί τοῦτο; Ούτως ήμων έρωντες (ούδὲ γὰρ έχ τοσούτου χαθημένους ύμων διαστήματος Ελαθεν ήμας ό έρως, διά τὸ σφοδρὸς είναι καὶ πεπυρωμένος), κάτεδέξασθε σιγάν, καὶ οὐδὲ ἄπαξ ήμῖν ἐπεστείλατε, άλλ' αίνιγμα τὸ πράγμα ήμιν πεποιήχατε; Ούδὲ γὰρ άρχούσα πρόφασις, ήν εγράψατε επιστέλλοντες πρός τον χύριόν μου τὸν εὐλαδέστατον πρεσδύτερον Κωνστάντιον. Πλην άλλ' ούδεν άπριδολογούμαι. 'Αλλ' Εστω τουτο ούτως έχον, και κείσθω της σιγης ταύτην είναι την αίτίαν - ίδου και αυτή υμίν άνήρηται, και πρότεροι τοίς πρός ύμας έπεπηδήσαμεν γράμμασι, χάριτάς τε ύμιν όμολογούντες της γνησίας άγάπης, ήν ούτως άκμάζουσαν περί ήμας διατηρείτε, καί παρακαλούντες, ήνίκα αν έξή, και επιστέλλειν ήμιν συνεχώς. "Οτι μέν γάρ καλ παραγενέσθαι ένταῦθα ούκ αν ώχνήσατε, εί μή τὰ είρημένα χωλύματα παρά τῆς χοσμιότητος ὑμῶν ἦν, οὐδὲν ἀμφιδάλλω μαλλον δὲ ἀπὸ τῆς γνώμης καὶ παρεγένεσθε. 'Αλλ' έπειδή τουτο έργφ πληρώσαι τέως ούκ ένι, την άπο των γραμμάτων ήμιν παρέχετε παράκλησιν, τὰ περί της ύγείας ύμων καὶ τοῦ οίκου παντός εὐαγγελιζό. μενοι. Εί γάρ τοιαῦτα δεξαίμεθα συνεχῶς παρ' ὑμῶν γράμματα, κάν εν χαλεπωτέρα ταύτης ερημία καθήμεθα, πολλήν άπὸ τῶν ἐπιστολῶν ὑμῶν χαρπωσόμεθα την παράκλησιν.

#### ΣΚΕ. Κωνσταντίφ πρεσδυτέρφ.

Έθαύμασα πῶς οὕτω σφοδρὸς ἡμῶν ὢν ἐραστὴς, καὶ πάντα ποιείν καὶ λέγειν ὑπὲρ ἡμῶν καὶ πάσγειν παρεσκευασμένος (ούδε γάρ ήμας Ελαθεν · ούδε γάρ ένι γνησίως φιλούντα λαθείν), ούδε άπαξ ήμιν έπέστειλας, και ταῦτα πλησίον ελθοῦσιν ὑμῶν, και τοῦ τιμίου μοι καλ ενδοξοτάτου άδελφοῦ Λιδανίου ενταῦθα άφιγμένου. Καὶ ταῦτα ούκ ἐγκαλῶν, ἀλλ' ἀλγῶν λέγω. Έπειδη γάρ σφόδρα διάχειμαι περί την εύλάδειαν ύμων, δι' έτερον μέν ούδεν, ότι δέ σου της ψυχής φροντίδα ποιείς μετά \* πάσης τής σπουδής, χαὶ λιμήν εἶ χοινὸς τῶν ἐν ἀνάγχαις ὅντων, πενίαν λύων, χηρείαν διορθούμενος, όρφανίαν άνέχων, χοινός πατήρ ἀπάντων ὢν, τούτου χάριν σφόδρα σου ἐρῶν, καί γράμματα παρά τῆς σῆς εύλαδείας δέγεσθαι επιθυμώ. Δίδου δη ταύτην ήμιν την χάριν, και Εμπλησον ήμῶν τὴν ἐπιθυμίαν. Οὐ γὰρ τὴν τυχοῦσαν καρπωσόμεθα παράκλησιν, καὶ ταῦτα ἐν ἐρημία διατρίδοντες, αν της ποθεινής σου και ψυχή; και χειρός δεξώμεθα γράμματα, περί τῆς σῆς ἀπαγγέλ. λοντα ύγείας, και τοῦ οίχου σου παντός.

[725] ΣΚζ. Μαρκιανώ και Μαρκελλίνο. Ελύσατε ήμιν το αίνιγμα. "Οτι γάρ ούκ ήρκει είς

άπολογίαν ή έγχειμένη τότε πρόφασις, αύτοὶ νῦψ έδηλώσατε, μή δεξάμενοι γράμματα, καλ πρότεροι τῷ γράφειν ἐπιπηδήσαντες. Τοιαύτη γλρ τῆς ἀγάπης ἡ φύσις ούχ ἀνέχεται σιγάν, άλλά κάν θρασύτητος μέλλη χρίνεσθαι, τὸ αὐτῆς πληροί. Ἡμεῖς δὲ τοσοῦτον ἀπέγρμεν τοῦ γράψασθαι ύμᾶς διά τὸ προτέρους έπιστελλαι, ότι καλ στεφανούμεν ύπερ τούτου, καλ άναχηρύττομεν, καὶ νῦν μάλιστα τοὺς γνησίους ἡμῶν Εγνωμεν έραστάς, ούχ άπο τοῦ γράψαι μόνον, άλλά και άπο του προτέρους γράψαι. Ίκανος δε ό Θεος και της άβρωστίας ύμας άπαλλάξαι, καλ πρός καθαράν ύγείαν ἐπαναγαγείν, καὶ δοῦναι εὐκολίαν πολλὴν καὶ τῆς κατ' δψιν ήμιν συνουσίας ικανήν μεν και νῦν καρπούμεθα παράκλησιν άπο γνησίας ούτω ψυχῆς δεχόμενοι γράμματα · έπιθυμοῦμεν δὲ καὶ ἐκείνης τῆς συντυχίας, ῆς γένοιτο μετὰ πολλοῦ τοῦ τάχους ήμας απολαύσαι, ώστε μεγίστην ήμας αγαγείν έορτήν.

#### ΣΚΖ'. Καρτερία.

Τί φής; Αι συνεχείς άρρωστίαι ού συνεχώρησάν σοι παραγενέσθαι πρός ήμας; Καίτοι παραγέγονας. καὶ μεθ' ήμῶν εἶ, καὶ ἀπὸ τῆς γνώμης σου τὸ πᾶν άπειλήφαμεν, καὶ οὐδέν σοι ὑπὲρ τούτων ἀπολογίας δεί. 'Αρχεί γάρ ή θερμή σου χαι γνησία άγάπη, ή ουτως άχμάζουσα διηνεχώς, άντι πολλής εύφροσύνης ήμιν γενέσθαι. 'Αλλ' ἐπειδή ούκ είς την τυχούσαν φροντίδα ήμας ενέδαλες, περί της άρρωστίας είπουσα τῆς σῆς, εί γε ταύτης ἀπαλλαγείης (ίκανὸς γὰρο Θεός ἀπαλλάξαι σε, και πρός ύγειαν καθαράν έπαναγαγείν), εξ αὐτῆς ἡμῖν δήλωσον, ώστε ἡμᾶς ἀπαλλαγήναι τής φροντίδος. "Οπερ γάρ άελ γράφων εδήλωσα, τοῦτο και νῦν δηλῶ, ὅτι, ὅπουπερ ἀν ὧμεν, κάν είς έρημότερον τούτου χωρίον άπενεχθώμεν, σέ χαὶ τὰ σὰ μεριμνῶντες οὐ διαλιμπάνομεν. Τοιαῦτα ήμιν ενέχυρα της θερμης και γνησίας σου άγάπης έναπέθου, ἄπερ οὐδέποτε σδεσθήναι δύναται, οὐδὲ καταμαρανθήναι τῷ χρόνῳ. άλλά κᾶν πλησίον σου ώμεν τῆς εὐγενείας, κᾶν πόρρωθεν, ἀεὶ διαφυλάττομεν την αύτην άγάπην, είδότες το Β γνήσιον καλ είλιχρινές τῆς διαθέσεώς σου, ῆς διαπαντός ἀπελαύσαμεν τοῦ χρόνου.

### ΣΚΗ'. Θεοδώρφ ἰατρῷ •.

Αύτος μὲν εἰς τὴν τῶν πραγμέτων ἀσχολίαν καταφεύγεις, καὶ ἀπολογίαν ἐντεῦθεν ὑφαίνεις τοῦ μὴ παραγενέσθαι ἐγὼ δὲ οἶμαι οὐδὲν τούτων σε δεἶσθαι
τῶν λόγων. Καὶ γὰρ παραγέγονας, καὶ τῶν ἀφικομένων πρὸς ἡμᾶς οὐδὲν ἔλαττον ἔχεις κατὰ τὸν τῆς
ἀγάπης λόγον ἀπὸ γὰρ τῆς γνώμης σε ἀνακηρύττοντες ὁμοίως [726] ἐκείνοις, εἰς τοὺς πρώτους σε
τῶν φίλων γράφομεν, καὶ σοι χάριτας ἴσμεν, ὅτι
δλίγα συγγενόμενος ἡμἴν, τάχα δὲ οὐδ' όλίγα, τῶν
πολὺν ἡμῖν συντραφέντων χρόνον οὐκ ἐλάττονα περὶ
ἡμᾶς ἐπιδείκνυσαι ἔρωτα. Διὰ ταῦτά σοι χάριτας
ἴσμεν πολλάς, καὶ σε παρακαλοῦμεν συνεχῶς ἡμῖν
ἐπιστέλλειν. Ἐπιθυμοῦμεν γὰρ αὐτὸν παρόντα σε
θεάσασθαι ἀλλ' ἴνα μὴ πολλοὺς ἀδικήσωμεν τοὺς καὶ
h Sia ο Saullo σοσποείων. Επίθυν ἡροστοείων πορον

b Sic e Savillo correctum. Editum fueral ότι τό perperam. Epir.

C Vatic. et Coisl. Θεοδώρω άρχιατρώ.

<sup>\*</sup> Tres mas. ότι δέ σοι της ψυχης μέλει της σης μετά.

τών χειρών τών σων καὶ τῆς γλώττης δεομένους τῆς σής, και τοσούτον αύτοις προσχώσωμεν λιμένα, ού τολμώμεν ένταυθά σε έλκύσαι. 'Αλλ' ήνίκα αν έξή, παρακαλούμεν συνεχώς ήμιν έπιστέλλειν καλ τά περί της ύγειας της σης εύαγγελίζεσθαι. Οϋτω γάρ καί πόρφωθεν δντες πολλήν καρπωσόμεθα την παράκλησιν, αν τοιαύτας δεχώμεθα παρά τῆς σῆς ἐμμελείας έπιστολάς.

#### ΣΚΘ'. Σευήρα.

Έγω μέν σου την εύγένειαν είδον οὐδέποτε σωματιχοίς δφθαλμοίς, τοίς δε της άγάπης πάντων μάλιστα έθεασάμην επειδήπερ, κάν πολύ το μέσον ή των διαστημάτων, ταύτην ούδέποτε διείργει την θεωρίαν. Ο γάρ χύριός μου ο ποθεινότατος Λιδάνιος ύπογράφων ήμιν τον ζηλον της σης εύγενείας, τον ύπερ της όρθης πίστεως, και την σπουδήν, σφόδρα ήμας άνεπτέρωσε. Διὸ καὶ μηδέποτέ σε έωρακότες, ἐπεπηδήσαμεν πρώτοι τοι; πρός την σην εύλάδειαν γράμμασι, παρακαλούντες και αυτήν ήμιν επιστέλλειν ήνίκα αν έξή. Εί γάρ έλθοι παρά της σης έμμελείας έπιστολή άπαγγέλλουσα ήμιν τά περί της ύγείας σου, και τοῦ οίχου σου παντός, μεγίστην, και εν άλλοτρία διατρί**δοντες, έντεύθεν χαρπωσόμεθα · την παράχλησιν.** 'Αγάπης γάρ Ισον ούδέν.

#### ΣΛ'. Έλπιδίω ἐπισκόπω.

Πολλάς έχω χάριτας τῷ χυρίφ μου τῷ ποθεινοτάτφ Λιδανίφ, ότι καὶ οίκοθεν ἀνέστη, καὶ ἐνταῦθα παρεγένετο, και πάλιν πρός την σην εύλάδειαν άφ-(κετο, καὶ τούτψ μάλιστα κάριτας αὐτῷ οίδα. Ἐμοὶ γάρ πάσα σπουδή, τιμής σε καί θεραπείας άπολαύειν ἀπάσης παρά πάντων ούκ ἐπειδή αὐτῷ σοὶ τούτων δεί, άλλ' ἐπειδή τοῦτο συμφέρει ταῖς Ἐκκλησίαις, ταῖς τε χειμαζομέναις, ταίς τε άχειμάστοις. 'Αποδεγόμενος τοίνυν αύτον τῆς εύνοίας, δέσποτά μου τιμιώτατε καί θεοφιλέστατε, καί πάντα παρ' αὐτοῦ μαθών μετά άκριδείας, τά τε εν Άντιοχεία, και τὰ ημέτερα (και γάρ και ταυτα έρει, όλίγον μεν ήμιν συγγενόμενος χρόνον, μαθών δὲ ὅπως διάγομεν), ἔχπεμψον αὐτὸν χαίροντα καλ εύφραινόμενον. Καλ γάρ καλ τῆς θεοσεδείας έχχρέμαται τῆς σῆς, χαὶ ἡμῶν σφοδρός ἐστιν εραστής. Τον δεσπότην μου τον ποθεινότατον και τιμιώτατον 'Ασυγκρίτιον τον πεσδύτερον προσειπείν 1727] παρ' ήμῶν παρακλήθητι μετὰ τῶν ποθεινοτάτων αύτοῦ τέχνων, χαὶ πάντα σου τὸν χλῆρον, ὂν **ἐπαίδευσας ἐν βραχεῖ τὸν σὸν περὶ ἡμᾶς μιμεῖσθαι** έρωτα. Ούδε γάρ τουτο ήμας έλαθεν, δσην περί ήμας έπιδείχνυνται άγάπην, χαὶ πῶς πάντα καὶ παθεῖν καί ποιήσαι τούτου ένεκεν παρεσκευασμένοι είσί. Τούτο δε όλον κατόρθωμα της θεοσεδείας της σης.

#### ΣΛΑ'. Άδολία

Πολλάκις μέν επεστάλχαμέν σου πρός την εύλα**δειαν, άλλ'** οὐχ άρχεῖ τοῦτο τὸ πολλάχις ήμῖν, άλλ' έδουλόμεθα μέν καθ' έκάστην ήμέραν τουτο ποιείν. Oloba Tab gume grantithega meb the shrings are εήν. Έπειδή δὲ τοῦτο οὐα ἔνι, ἡνίαα ἄν ἐξή, ἡμίν αύτοις τὰ μέγιστα χαριζόμενοι τὴν όφειλομένην ἀπο-

\* Coislim. evreüben defomeba.

πληρούμεν πρόσρησιν, συνεχώς και διηνεχώς βουλόμενοι μανθάνειν τὰ περί τῆς ὑγείας τῆς σῆς, καὶ τῆς εύθυμίας. Παρακαλώ τοίνυν, είδυζα ήλίκα ήμζη γαρίζη ταῦτα ἐπιστέλλουσα, ἔργον ποιήσασθαι τοῦτο παρακλήθητι, το συνεχώς ήμιν ταύτα επιστέλλειν. Έπει και νύν ούχ ώς έτυχεν ήλγήσαμεν, ότι άνδρός πάσιν, ώς είπείν, γνωρίμου, και ήμιν άγαπητοῦ, μέλλοντος ενταῦθα παραγενέσθαι, τοῦ χυρίου μου τοῦ τιμιωτάτου Λιδανίου, ούκ ἐπέστειλας ἡμῖν, ἀγνοήσασα μέν ίσως · πλήν άλλά και δι' αὐτό τοῦτο άλγοῦμεν, ότι άγνοείς τοὺς ἐχείθεν πρός ἡμᾶς ἐρχομένους. Ήμεις γάρ ού παυόμεθα περιεργαζόμενοι και πολυπραγμονούντες τοὺς ἐντεῦθεν πρὸς ὑμᾶς παραγενομένους, ήνίχα αν έξη, δι' έχείνων ήμεν την επιθυμίαν την έαυτων πληρούντες αύτη δέ έστι το συνεχώς έπιστέλλειν πρός την σην έμμέλειαν.

#### ΣΛΒ'. Καρτερία.

Εί σαφῶς ἤδεις ὄσην ἡμιν δίδως χάριν, καὶ γράφουσα, και συνεχώς γράφουσα, και του μέλιτός σου της άγάπης άναχρωννύσα τὰ γράμματα, πάντα αν έποίησας, ώστε δυνηθῆναι καθ' ἐκάστην ἡμέραν πέμπειν ἐπιστολάς ήμιν. Οὐκέτι γάρ Κουκουσόν οίκείν νομίζομεν, ούδὲ ἐν ἐρημία διάγειν, τοσαύτην άπο των γραμμάτων σου και της γνησίας άγάπης καρπούμενοι την εύφροσύνην. Το δε μη μόνον έπιστολάς πέμψαι, άλλά και τον κύριον μου τον ποθεινότατον άδελφδν ήμων Λιδάνιον πεζσαί τε άναστηναι έχειθεν, χαλ την άποδημίαν στείλασθαι ταύτην, πόσης διαθέσεώς έστι; πόσης χηδεμονίας; Διά ταῦτα σχιρτώμεν και εύφραινόμεθα. Άγάπης γάρ γνησίας ίσον ούδέν. Καὶ αὐτη μὲν ἀξιοῖς την αὐτην ημας διασώζειν διάθεσιν, ήν εξ άρχης επεδειξάμεθα περί την σην εμμέλειαν. Ήμεις δε ούχ άνεχόμεθα έπι του μέτρου μένειν τούτου, άλλά και καθ' εκάστην ήμέραν προσθήκας ε επιζητούμεν της περί σε διαθέσεως, ήμιν αύτοις τὰ μέγιστα χαριζόμενοι. Ου γάρ διαλιμπάνομεν συνεχώς παρ' έαυτοίς στρέφοντες το εύγενές σου τῆς ψυχῆς, τὸ ἄπλαστον, [728] τὸ ἐλευθέριον, τό φιλικόν, τό γνήσιον, τό άνυπόκριτον, καλ μεγίστην άπο τῆς μνήμης τῶν λογισμῶν τούτων χαρπούμεθα την εύφροσύνην. Διό παρακαλούμεν θαββήσασαν 4 ήμων τη άγάπη, μηδέν άλγησαι ύπερ των άποσταλέντων παρά τῆς σῆς τιμιότητος, ὅτι δή ταῦτα ἀνεπέμψαμεν. Τή μέν γάρ διαθέσει και έδεξάμεθα, και απεγαηραίτεν αητών, εμειομ ος εν Χδειά ος καθεστίκαμεν, εδηλώσαμεν αύτὰ τηρείσθαι παρά τἢ σἢ εὐγενεία. Κάν ποτε χαταστώμεν έν χρεία, όψει μεθ' δσης παββησίας και του θαββείν γράψαιμεν, ώστε ήμιν άποσταληναι, κάν τούτψ το σον φυλάσσοντες ρημα. Πρός γάρ τῷ τέλει τῆς ἐπιστολῆς ἔφης. Δεῖξον ότι καταξιοί σου ή θεοσέδεια θαρρείν ήμίν, και τοίς ήμετέροις ώς ίδιοις κεχρησθαι. Εί τοίνυν ούτω βούλει διακείσθαι ήμας, ώσπερ ούν καλ βούλει, καλ τοίς σοίς ώς ίδίοις χεχρῆσθαι, ήνίχα ἄν ἐπιστείλω, τότε πέμπε. Του γάρ ίδια αύτὰ νομίζειν, τουτο μέγιστόν έστι

λίμ καὶ τούτου μάλιστα.

<sup>6</sup> Duo mss. προσθήκην. d Edit. θαρρήσασαν. Savil. et unus cod. θαρρήσαντες ύμων रमें केर्यमा.

capimus; sed ne multos lædamus, qui et manibus tuis indigent, et lingua tua, tantique portus ac refugii aditum illis intercludamus, huc te pertrahere non audemus. Sed quotiescumque facultas dabitur, ut ad nos sæpe literas des obsecramus, deque tua valetudine certiores nos facias. Sic enim quamquam longo intervallo dissiti, acceptis a tua suavitate cjusmodi literis, multam consolationem percipiemus.

## CCXXIX. Severæ. (Cucuso anno 404.)

Equidem tuam nobilitatem corporeis oculis numquam vidi, caritatis autem oculis omnium maxime conspexi: quandoquidem nullo quantumvis magno regionum intervallo potest ejusmodi conspectus impediri. Cum enim zelum ac studium nobis tuæ nobilitatis pro recta fide dominus meus amantissimus Libanius verbis expressisset, magnopere nos erexit. Quo factum est, ut tametsi numquam te viderimus, priores ad pietatem tuam scripserimus, ipsam orantes, ut quando facultas dabitur, ad nos scribas. Si enim a tua suavitate transmissa perferatur ad nos epistola, quæ de tua valetudine certiores nos faciat, maximo, dum in hac extera regione degimus, solatio mœrorem nostrum mitigabit. Nihil enim est, quod cum caritate conferri possit.

### CCXXX. Elpidio episcopo. (Cucuso anno 404.)

Magnam domino meo amantissimo Libanio gratiam habeo, quod et domo sua excessit, et huc venit, ac rursus ad reverentiam tuam profectus est : atque ejus rei causa maxime gratiam illi habeo. Id enim omni animi contentione studeo, ut tibi ab omnibus honor obsequiumque deferatur : non quod tu istis indigeas, sed quoniam hoc Ecclesiis est utile, cum iis quæ persequutionem patiuntur, tum illis quæ tranquillitate fruuntur. Gratam igitur et acceptam habens ipsius benevolentiam, domine mi reverendissime ac religiosissime, cum ab eo diligenter cuncta didiceris, quæ Antiochiæ, quæque apud nos geruntur (nam et ista narrabit, qui tametsi perexiguo tempore nobiscum versatus est, quid tamen rerum geramus didicit), lætum illum hilaremque dimitte. Magno enim amicitiæ tuæ desiderio tenetur, ac vehementi nostri amore flagrat. Amantissimum ac reverendissimum dominum nieum Asyncritium presbyterum meis verbis velim salutes, una cum amantissimis ejus liberis, omnemque toum clerum, quem brevi temporis spatio tuum in nos amorem imitari docuisti. Neque enim id nos fugit, quantam in nos caritatem præ se tulerunt, et quo pacto parati sint eo nomine cuncta perferre ac peragere. Illud vero præclarum facinus totum est tuæ pietati acceptum serendum.

#### CCXXXI. Adoliæ. (Cucuso anno 404.)

Frequenter quidem ad pietatem tuam literas dedimus, sed hæc frequentia nobis non sufficit, verum id agere singulis diebus cuperemus. Scis enim quo animo erga tuam suavitatem simus. Quando autem id non licet, quoties facultas datur, maximo nos ipsos afficimus beneficio, dum salutationis debitum munus per-

solvimus, ac de vestra valetudine atque hilaritate sine intermissione ac perpetuo quidpiam audire percupimus. Cum igitur intelligas quantam a nobis gratiam initura sis, quoties ea de re ad nos scribes, oro te, omnem operam adhibe, ut sæpe ad nos de eo literas mittas: siquidem non mediocrem istud nobis dolorem inussit, quod cum vir omnibus prope notus nobisque percarus huc profecturus esset reverendissimus dominus meus Libanius, ad nos literarum nibil dederis, fortasse quod ignorares : atqui hoc ipsum est. quod nos male habet, quod qui veniant istinc ad nos. ignores. Nos enim sciscitari ac curiose inquirere non cessamus, quinam hinc ad vos pergant, ut eorum opera desiderium nostrum expleamus : id nimirum tale est, ut ad tuam suavitatem sine intermissione scribamus.

### CCXXXII. Carteriæ. (Cucuso anno 404.)

Si probe nosses, quantam a nobis gratiam ineas. dum ad nos scribis, et frequentissime scribis, ac tuat caritatis melle literas oblinis, omnem operam adhiberes, ut singulis diebus ad nos epistolas mitteres. Non enim jam Cucusum nos habitare censemus, neque in solitudine degere, tantam ex literis tuis ac tue sincera caritate voluptatem haurimus. Quod autem non literas tantum miseris, sed etiam domino meo dilectissimo fratri nostro Libanio persuaseris, ut istinc solveret, et peregrinationem istam susciperet. quantæ istud est benevolentiæ? quantæ sollicitudinis? Hac de causa lætamur et exsultamus. Nihil enim est. quod cum caritate conferri possit. Atque a nobis quidem ipsa postulas, ut eamdem conservemus benevolentiam, quam a principio erga te præ nobis tulimus: at nos eadem illa mensura contenti esse non possumus, sed quotidie conamur affectum illum et amicitiam erga te nova quapiam accessione cumulare. quod dum agimus, beneficio nos ipsos afficimus maximo. Non enim desinimus mente versare quæ sit nobilitas animæ tuæ, quæ sinceritas, ingenuitas amicitiæ, et candor ab omni dissimulatione alienus, et cogitationum istarum memoria maxima lætitia nos perfundit. Quocirca te obsecramus, ut de nostra caritate secura, minime doleas i propter ea quæ a tua veneratione transmissa sunt, quod ea nimirum remiserimus. Siquidem affectu ipso et accepimus, et illis potiti sumus; sèd quoniam nulla egestate premimur, significavimus, ut nobilitas tua illa conservet : quod si forte premamur egestate, videbis quanta libertate fiduciaque scribemus, ut ad nos mittantur, et in hoc quoque tuis dictis parebimus. Sic enim sub finem epistolæ dixisti, Ostende tuam pietatem nobis confidere, ac rebus nostris tamquam propriis uti. Quando igitur sie animo nos affectos esse vis, ut procul dubio vis, et tuis rebus tamquam propriis uti, cum ad te scripsero.

<sup>4</sup> Savil. et unus cod., quocirca obsecramus, vestræ caritati confidentes, minime dolere. « Utraque lectio, » inquit Ducæus, « ferri potest: tamen amplexi alteram fuimus, quod minus usitatum sit Chrysostomo, unum pluraliter alloqui, ut fit per vocem, vestræ (ὑμῶν), quodque in tota hac epistola pronomina singularis numeri tantum usurpet. »

tum trausmitte. Hoc enim maximum est indicium me illa propria censere, si cum voluero, tum illa mittantur, non cum illis non indigeo. In hoc ergo quoque sinceram tuam ostende caritatem, et qua reverentia nos observes, quod in hac re nos toleraveris; et quamprimum literas mitte, quæ te mimime ægre tulisse significent. Nisi enim hoc feceris, in perpetuam anxietatem et sollicitudinem nos conjicies : non enim solliciti esse desinemus num forte molesti fuerimus: siquidem multo studio caritatis tuæ tenemur, et tuam nobilitatem recreandi. Postquam igitur excusatione usi sumus, quo pacto illam acceperis nobis significa. Nam ut intelligere potest suavitas tua, nobis apud alios qui idipsum præstiterant, nobisque admodum cari erant, nulla nobis utendum excusatione fuit, sed satis fuit repudiare transmissa : verum apud tuam venerationem et excusatione utimur, et ne ægre feras obsecramus, neque prius hæc identidem dicere intermittemus, donec te nobis minime succensuisse significaveris. Quod si bujusmodi literas obtinuerimus. duplo ac triplo ac multoties majora quam quæ missa sunt, nos accepisse arbitrabimur. Id enim maxime potest argumento esse, quanta reverentia et honore nos colas.

### CCXXXIII. Ad Episcopum Antiochenum.

Oportebat quidem pietatem vestram non verbis corum qui loquuti sunt, mente subverti, sed in tanta mendaciorum copia multa cum attentione veritatem investigare. Si enim omnia quæ vulgo jactantur vera censeas, in periculum venient omnes 1 : sin autem judicio et legibus ea quæ latent pervestigentur, judicium a vobis ego libens postularem, nisi quis alia rursus in me calumniæ tela jaculetur. Timco namque, timeo jam umbras et simulacra, postquam vos ita judicastis. Amici amicitiæ nuntium remiserunt, qui juxta erant, a longe steterunt, et qui longe erant calumniarum jacula contorserunt (Psal. 37. 12). Effecistis ut in medio portu naufragium paterer. Sed quamvis ejiciar ex urbe, atque ab Ecclesia sejungar, ad quodvis supplicium ferendum me statui comparare. Philosophari milii ac patienter adversa ferre decretum est : scio enim, scio certissime, civitate firmiorem esse solitudinem, et bestias agri mansuetiores amicis. Vale.

# CCXXXIV. Brisoni (a). (Postquam Cucusum pervenerat anno 404.)

Septuaginta ferme consumptis in itinere diebus, unde potest amplitudo tua colligere, quot et quanta mala passi fuerimus, cum et Isaurorum metus nos undique premeret, et cum intolerandis febribus colluctaremur, Cucusum totius orbis terrarum desertissimum locum tandem aliquando pervenimus. Et hæc

(a) Hujus epistolæ partem refert Nicephorus Callistus 1.15, c. 27.

dico non rogans ut molesti ulli sitis, ac petatis, ut hinc transferamur: quod enim erat gravissimum jam pertulimus, nempe viæ molestiam: sed hanc a vobis peto gratiam, ut ad nos assidue scribatis, neque propterea quod longius a vobis relegati sumus, idcirco nos ista consolatione privetis. Scitis enim quanto nos istud solatio levet, quantumvis afflicti simus et ærumis obsessi, cum de valetudine vestra amicorum nostrorum certiores fieri possumus, ac vos hilares et incolumes esse, ac plane securos. Ut igitur hinc non mediocrem possimus carpere voluptatem, de his ad nos assidue scribe. Non enim leviter nos recreabis, sed et ingenti solatio tædium nostrum lenies, cum non ignores, quantum tuis commodis gaudere soleamus.

# CCXXXV. Porphyrio episcopo Rhosensi (a). (Cucuso anno 404.)

Quam sirma, quam constanti, quam immota caritate sis, non me fugit, nec ullam negotiorum difficultatem illam posse labefactare: id vero tu rebus ipsis ostendisti. Quam ob causam nos quoque, licet morbo correpti, atque in locum totius hujus nostri orbis desertissimum delati Cucusum, et Isaurorum incursionibus circumsessi, ac multis ærumnis vexati, et scribimus, et debitam salutationem tuæ pietati persolvimus, corpore quidem sejuncti, sed animo copulati, magnamque inde consolationem percipimus. Licet enim non levibus hæc commutatio difficultatibus sit obsessa, maximum tamen inde solatium haurimus, quod non longe a vobis absumus, ac frequenter possumus, modico interjecto itineris hujus intervallo, et ad vos literas dare et a vobis accipere. Nam si hac festivitate perfruamur (festivitatem enim hoc ego censeo, ac solemnitatem, et ingentis voluptatis occasionem), ne minimum quidem sensum hujus solitudinis, metus, et anxietatis capiemus.

#### CCXXXVI. Carterio præsidi. (Cucuso anno 404.)

Desertissimus quidem mirum in modum locus est Cucusus: verumtamen haud ita nos solitudine sua contristat, ac quiete exhilarat, quodque nulla ex parte nobis negotium facessit. Quocirca tamquam ad portum quemdam ad solitudinem hanc delati sedemus, et a malis quæ in via pertulimus respiramus. et morbi atque malorum quæ sustinuimus reliquias hac quiete depellimus. Hoc apud amplitudinem tuam sermone idcirco utor, quod intelligam mirifice te nostra quiete lætari, quandoquidem nulla nos capere potest corum oblivio, quæ istic a te sunt gesta, dum præposteros illos et importunos tumultus sedares, et omnem lapidem moveres, ut in securitate versaremur, et quæ tuarum erant partium, omnino præstares. Hæc nos apud omnes, quocumque gentium deferamur, prædicamus, tibique gratiam non mediocrem habemus, domine mi plurimum suspiciende, ob tantam hanc sollicitudinem : verum ut non

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Reg., omnia, pro, omnes. Infra, pervesngaverus, pro, pervestigentur. Hæc porro epistola ad Porphyrium Antiochenum episcopum data est, qui defuncto Flaviano sedem Autiochenam invaserat, et inter acerrimos Chrysostomi hostes numerabatur.

<sup>(</sup>a) in Edit. Savil., Porphyrio episcopo, simpliciter, non addito, Rhosensi, quæ tamen lectio in omnibus prorsus Mss. habetur. Ea de re vide quæ diximus supra ad epistolam CIX.

σημείον το, ήνίκα αν έγω βουληθώ, τότε πέμπεσθαι, άλλά μη τότε, ότε ου δέομαι. Δείξον τοίνυν κάν τουτφ την γνησίαν σου φιλίαν, και την αίδω την περί ημάς, τῷ και ἐν τούτφ ἡμῶν ἀνασχέσθαι και πέμψον «αχέως έπιστολήν άπαγγέλλουσαν ήμιν ώς ούχ ήλγησας. "Αν γάρ μή τούτο ποιήσης, εν διηνεκεί φροντίδι καθ. εσεάν ήμας μέλλεις. οι γάρ παυσύμεθα μεριμνώντες, μή ποτε έλυπήσαμεν πολύ γάρ σου της άγάπης άντεχόμεθα, καὶ τοῦ άναπαύειν σου τὴν εὐγένειαν. Έπεὶ σύν ἰχανῶς ἀπελογησάμεθα, δήλωσον ήμιν ὡς έδέξω την άπολογίαν ήμων. Και γάρ έξεστί σου μαθείν την έμμέλειαν ., ότι πρός μέν άλλους το αύτο δή τούτο πεποιηκότας, και σφόδρα γνησίους ήμιν, ούχ εδέησεν ήμιν άπολογίας, άλλ' ήρχεσε το διαχρούσασθαι τὰ πεμφθέντα: ἐπὶ δὲ τῆς σῆς τιμιότητος καὶ άπολογούμεθα, καὶ παρακαλούμεν μηδὲν άλγησαι, και ού πρότερον άποστησόμεθα συνεχώς ταῦτα λέγοντες, έως αν ήμεν δηλοποιήσης, ότι ούχ ήλγησας. "Αν γάρ τοιούτων επιτύχωμεν γραμμάτων, διπλασίονα, χαι τριπλασίονα, και πολλαπλασίονα ο των άποσταλέντων ήγούμεθα δεδέχθαι. Ίχανὸν γάρ μάλιστα τοῦτο δείξαι και την αίδω, και την τιμήν, ην έχεις πρός ήμας.

#### ΣΛΓ'. Πρός τὸν 'Αντιοχείας.

Εδει μεν την ύμετέραν εύλάδειαν μη τοίς ρήμασι των είρηχότων παρατρέπεσθαι την διάνοιαν, άλλ' έν τῷ πλήθει τοῦ ψεύδους μετά πολλῆς τῆς σχέψεως άνιχνεύεσθαι την άλήθειαν. Εί γάρ ἄπαντα τὰ θρυλλούμενα άλήθειαν ύπολάδοις, χινδυνεύσειαν αν απαντες. εί δὲ χρίσει καὶ νόμοις ἀνιχνεύεται τὰ ο λανθάνοντα, χριτήριον αν έγωγε παρ' ύμῶν ἐπεζήτησα, εί μή τις ξτερα αύθις δπλα συχοφαντίας μοι επιπνεύσει. Δέδοιχα γάρ, δέδοιχα λοιπόν τάς σχιάς, χαλ τά φαντάσματα, επειδή αύτοι εδικαιώσατε ούτως. Οι φίλοι την φιλίαν ηρνήσαντο, οἱ πλησίον δντες πόρρωθεν [729] Εστησαν, και πόρφωθεν δντες τά βέλη τῆς συχοφαντίας άποτοξεύουσιν. Έν μέσφ δε του λιμένος δντα με ναυάγιον ύπομείναι ἐποιήσατε. 'Αλλ' εί καὶ της πόλεως εκδάλλομαι, και της Έκκλησίας άπείργοραι, πείθομαι πρός πάσαν άποδύσασθαι τιμωρίαν. Κέχριται γάρ μοι φιλοσοφείν, και φέρειν γενναίως τά δυσχερή. Οίδα γάρ, οίδα σαφώς την έρημίαν εύτονωτέραν είναι τῆς πόλεως, καὶ τὰ θηρία τοῦ ἀγροῦ τῶν φίλων ήμερώτερα. "Ερρωσο.

### ΣΛΔ'. Βρίσωνι.

Έδδομήκοντα σχεδόν ήμέρας ἀναλώσαντες κατά την όδον, δθεν λογίζεσθαι ἔξεστι τῆ θαυμασιότητί σου, δσα τε καὶ ήλίκα πεπόνθαμεν κακὰ, φόδφ τε Τσαυρικῷ πολιορκούμενοι πολλαχοῦ, καὶ πυρετοίς ἀφορήτοις παλαίοντες, όψέ ποτε ἀπηντήσαμεν εἰς την Κουκουσὸν, τὸ πάσης τῆς οἰκουμένης ἐρημότατον χωρίον. Καὶ ταῦτα λέγω οὐκ ἀξιῶν ἐνοχλῆσαὶ τινα, ῶστε ἡμᾶς μεταστῆσαι ἐντεῦθεν (τὸ γὰρ χαλεπώτατον διηνύσαμεν, τῆς όδοῦ τὴν ταλαιπωρίαν), ἀλλ'

ύμας χάριν αίτω, τὸ συνεχως ἡμῖν ἐπιστέλλειν, μηδὲ, ἐπειδἡ ποψέωτέρω μετψχίσθημεν ὑμῶν, χαὶ ταὐτης ἡμᾶς ἀποστερῆσαι τῆς παραμυθίας. Ίστε γάρ ὅση παράχλησις ἡμῖν γίνεται, εἰ καὶ τὰ ἡμέτερα ἐν θλίψει καὶ περιστάσει, ὅταν ἀχούωμεν τὰ περὶ τῆς ὑγείας ὑμῶν τῶν ἀγαπώντων ἡμᾶς, ὅτι ἐν εὐθυμία καὶ ὑγεία ἐστὲ, καὶ ἀδεία πολλῆ. Ἰν' οῦν ἐντεῦθεν πολλῆς ἀπολαύωμεν τῆς εὐφροσύνης, γράφε ταῦτα συνεχῶς ἡμῖν. Οὐ γὰρ ὡς ἔτυχεν ἡμᾶς ἀνακτήσῃ, ἀλλὰ πολλῆς ἡμᾶς παρασχευάσεις ἀπολαῦσαι τῆς παραμυθίας καὶ γὰρ οὐχ ἀγνοεῖς, ὅπως χαίρομεν τοῖς σοῖς ἀγαθοῖς.

### ΣΛΕ'. Πορφυρίφ ἐπισκόπφ 'Ρωσοῦ d.

Οίδά σου τῆς ἀγάπης τὸ στερρόν, τὸ ἀπερίτρεπτον, τὸ ἀχλινὲς, καὶ ὡς οὐδεμία πραγμάτων δυσκολία αὐτην παρασαλεύσαι δύναιτ' άν · τούτο διά των Εργων έδειξας. Διά τοῦτο καὶ ἡμεῖς, καίτοι ἐν ἀρρωστία xabeotutes, xal eig th maths the xab' huag oixoumiνης ερημότατον χωρίον άπενεχβέντες, την Κουχουσον, και ύπο της των Ίσαύρων εφόδου πολιορχούμενοι, καὶ ἐν πολλαῖς ὅντες περιστάσεσι, καὶ γράφομεν, καί την όφειλομένην άποδίδομεν πρόσρησιν τή εὐλαδεία τη σή, τῷ σώματι μὲν διεστηχότες, τη ψυχή δὲ συνδεδεμένοι, καὶ μεγίστην ἐντεῦθεν καρπούμεθα την παράκλησιν. Εί γάρ και πολλή τῆς έντεῦθεν διατριδής ή δυσκολία, άλλ' Εν σοῦτο μέγιστον έντεῦθεν χαρπούμεθα, τὸ ἐχ γειτόνων ὑμῖν εἶναι, χαὶ συνεχῶς δύνασθαι, όλίγου του μέσου της όδου ταύτης δυτος. και επιστέλλειν πρός την ύμετέραν εδλάδειαν, και δέχεσθαι παρ' ὑμῶν γράμματα. Καὶ γὰρ ταύτης ἀπολαύοντες τῆς ἐορτῆς (ἐορτὴν γὰρ ἐγὼ τοῦτο τίθεμαι, καὶ πανήγυριν, καὶ πολλῆς ἡδονῆς ὑπόθεσιν), οὐδὶ μιχράν αίσθησιν τῆς ἐρημίας, χαὶ τοῦ φόδου, χαὶ τῆς άγωνίας ληψόμεθα.

#### [730] ΣΛς. Καρτερίφ ήγεμόνι.

Έρημότατον μέν χωρίον μεθ' ύπερδολής ή Κουκουσός ε. πλήν άλλ' ούχ ούτως ήμας τη έρημία λυπεϊ, ώς εύφραίνει τῆ ήσυχία, και τῷ μηδαμόθεν ήμῖν πράγματα παρέχειν. Διό καθάπερ είς λιμένα τινά την έρημίαν ταύτην άπηντηκότες, ούτω καθήμεθα άπο τῶν κατά τὴν όδον κακῶν ἀναπνέοντες, καὶ τῆ ήσυχία ταύτη της άρρωστίας και τῶν ἄλλων κακῶν, ων ύπεμείναμεν, τὰ λείψανα διορθοῦντες. Καὶ ταῦτα είρήχαμεν πρός την σην λαμπρότητα, έπειδη σφόδρα ζομεν χαίροντά σε τἢ ἀνέσει τἢ ἡμετέρα, ἐπεὶ καὶ ἀ αὐφόθι πεποίηκας οὐδέποτε ἐπιλαθέσθαι δυνάμεθα, τούς προπετείς έχείνους χαι άλογίστους άναστέλλων θορύδους, και πάντα ποιῶν, ῶστε ἡμᾶς ἐν ἀδεία καταστήσκι, και τά σαυτου πληρών. Και ταύτα πρός απαντας δπουπερ αν αφικώμεθα ανακηρύττομεν, πολλάς σοι χάριτας είδότες, δέσποτά μου θαυμασιώτατε, της τοσαύτης χηδεμονίας. Ίνα δὲ μή μόνον ἐχ τοῦ φιλεῖσθαι παρά σοῦ, ἀλλά καὶ ἐκ τῶν γραμμάτων

Duo ross. Th euredeich.

δ Coislin. πολυπλασίονα.
 Reg. κινδυνεύσειεν άπαντα... νόμοις άνιχνεύσαι: τά.

d Savil. Πορφυρί $\phi$  ἐπισκόπ $\phi$ , non addito 'Ρωσού. e Vatic. Κοκκουσός pro more.

**απολαύειν τῶν σῶν πε**ρὶ τῆς ὑγείας τῆς σῆς σημαινόντων πολλὴν καρπωσώμεθα τὴν εὑφροσύνην, δίδου ταύτην ἡμἴν τὴν χάριν. Οὐ γάρ τὴν τυχοῦσαν δεξόμεθα καὶ ἐν ἀλλοτρία γἢ διατρίδοντες παράκλησιν, εἰ τοιαῦτα γράμματα δεξαίμεθα παρὰ τῆς θαυμασιότητός σου.

#### IN EPISTOLAS QUINQUE SEQUENTES CONSTANTII PRESBYTERI

In Edit. Morel, ex quinque sequentibus epistolis prima sic inscribitur, Κωνσταντίφ πρεσδυτέρφ πρὸς την μητέρα, et sic etiam legitur in Codice Regio, quam lectionem ex Codice quodam Antverpiano excerptam, asserere nititur in notis suis Fronto Ducæus; atque ita vult titulum intelligi, ut Chrysostomus. Constantio, qui lateri suo hærebat, bas epistolas dictaverit, ad matrem et ad sororem ipsius Constantii et ad amicos ejus mittendos; et vere, addit Fronto, stylus Chrysostomum sapit. At Savilius exemplari usus Bongarsiano hunc titulum posuit, Κωνσταντίου πρεσδυτέρου ἐπιστολαί τινες. α΄. πρὸς την μητέρα. Huic accinit Codex Vaticanus qui habet Κωνσταντίνου πρεσδυτέρου πρὸς την μητέρα: quod Κωνσταντίνου pro Κωνσταντίου mendose posuerit, nihil negotii facessit: nam frequentissima est in manuscriptis hæc vocum commutatio. Stylus certe, contra quam opinatur vir doctus Fronto Ducæus, a Chrysostomi dicendi genere

# [781] ΣΛΖ΄, ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΟΥ ΠΡΕΣΒΥΤΕΡΟΥ ΠΡΟΣ ΤΗΝ ΜΗΤΕΡΑ.

Τοῦτο μήτηρ φιλόστοργος και φιλόπαις, τὸ, ἡνίκα άν δέη τι των δεόντων, παραινείν τῷ παιδί, καὶ ἐλαύνειν αύτον οίχοθεν, και πράως φέρειν τον χωρισμόν, και γάριτας αὐτῷ πολλὰς εἰδέναι τῆς ἀποδημίας. Κατέλυσας αὐτὴν τῆς φύσεως τὴν τυραννίδα, κελεύσασα ήμας Ερημον άνταλλάξασθαι πόλεως, και φόδον Ίσαορικόν άδείας, καὶ τὸν χωρισμόν ήμῶν τῆς συνουσίας της μεθ' ύμων, ωστε μηδέν άναγχασθηναι ποιήσαι τῶν μὴ προσηχόντων. Διὰ ταῦτά σοι πολλὰς χάριτας Ισμεν, ούχ ότι έτεχες, άλλ' ότι οΰτως άνέθρεψας, κάν τούτω γινομένη μήτηρ οΐαν γίνεσθαι χρή. "Ως αί γε τῷ πάθει καταμαλακιζόμεναι, καὶ πρὸ τοῦ συμφέροντος των παίδων την παρουσίαν αύτων έπιζητούσαι, ου μητέρες, άλλα παιδοκτόνοι δικαίως αν κληθείεν. 'Αλλ' ώσπερ ένταῦθα ἀνδρεία γέγονας, καλ σιδήρου στερροτέρα, άφατον παρά τοῦ φιλανθρώπου Θεού διά της γνώμης ταύτης προαποθεμένη σοι τον μισθόν, ούτω παρακαλούμεν, καί σου δεόμεθα καὶ ἐν τοίς άλλοις άπασι την αύτην επιδείξασθαι φιλοσοφίαν, καλ είδεναι ότι μία έστλ συμφορά, άμαρτία μόνον, τά δὲ ἄλλα πάντα μῦθος, δυναστεῖαι, χαὶ δόξαι, χαὶ τιμαὶ, αἱ παρά ἀνθρώπων. Καὶ ἡ πρὸς τὸν οὐρανὸν **ἔγουσα όδὸς, α**ὕτη μάλιστα ἡ διὰ τῶν θλίψεών ἐστι. **Δ**ιά γάρ πολλών θλίψεων δεῖ ήμᾶς είσελθεῖν, φησίν,

είς την βασιλείαν του Θεού, Καλ πάντες δὲ οἱ ἄγιοι, οί τε εν τη Παλαιά, οί τε εν τη Καινή, ταύτην ώδευσαν την όδον, επιδουλευόμενοι συνεχώς, ελαυνόμενοι, φυγάδες και μετανάσται γινόμενοι, απόλιδες, αοικοι, θανάτους ἀώρους ὑπομένοντες, καὶ παρ' ὧν μάλιστα ούδαμῶς ἐχρῆν. Τί γάρ όδυνηρότερον, είπέ μοι, ή γαλεπώτερον του παρά δεξιάς άδελφικής κατενεχθήναι, και δωρον και βίαιον ύπομεϊναι τελευτήν, μετά στεφάνους και εύδοκίμησιν τοσαύτην; τί δε όδυνηρότερον, και μόνον και έν εσχάτω δοθέντα γήρα πελευσθήναι σφάττεσθαι ύπο πατριχής χειρός, και τον γεννησάμενον διάχονον γενέσθαι τής τοιαύτης σφαγής: Μή γάρ μοι τουτο λέγε, ότι μετά ταυτα απέλαδεν αότὸν ὑγιῆ καὶ σῶον. Οὐδὲν γὰρ τούτων είδὼς ὁ δίκαιος έχεινος, άλλ' ότι πάντως αύτον άναιρήσει, ούτω καλ άνήγαγεν είς τὸ δρος, καὶ τὸ θυσιαστήριον ώχοδόμησε, και τὰ ξύλα ἐπέθηκε, και τὴν μάχαιραν ῆρπασε, και το ξίφος διήλασε και γάρ και διήλασε, το γε είς την αύτου γνώμην ήκον διό και πανταχού τής οίκουμένης άδεται. "Αν δε τον έχγονον είπω τον έχείνου, χοι αύτον όψει υπό όδελφικής βασκανίας πάλιν φυγάδα καὶ ἄπολιν γενόμενον, καὶ δοῦλον, καὶ ἐν ἀλλοτρία θητεύοντα, και τὸν περί τῶν ἐσχάτων δεδοικότα φόδον. "Αν δε τον Ίωσηφ τον πραθέντα, τον δουλείsolum ex eo, quod amemur a te, sed etiam quod literis tuis fruamur, quæ nobis valetudinis tuæ statum exponant, lætitia afficiamur, hanc nobis concede gra-

tiam. Non enim vulgari solatlo quantumvis in extera regione degentes reficiemur, si ab excellentia tua missas ejusmodi litteras acceperimus.

#### MONITUM.

longe deflectit, ut quisquis Chrysostomi Epistolas legerit, statim animadvertet. Hic Constantius presbyter Antiochenus ex præcipuis erat Joannis Chrysostomi amicis, et a scelesto illo Porphyrio, qui indignis modis Antiochenam sedem invaserat, multis affectus ærumnis, Chrysostomum tunc Cucusi exsulantera adierat, ejusque lateri hærebat, ut circa finem sequentis epistolæ indicat: Nos enim hic multa voluptate perfundimur, dum sanctissimi episcopi consuetudine, ac loci hujus quiete otioque summo oblectamur. Non ab re opinatur Tillemontius epistolam ad episcopum Antiochenum (scilicet Porphyrium), quæ est supra num. 235, esse non Joannis Chrysostomi, cujus tamen nomen præ se fert, sed ejusdem Constantii presbyteri: nam et dicendi ratio, etiamsi non inelegans, et res ipsæ quæ dicuntur, Constantium presbyterum magis referunt, quam Chrysostomum.

# CCXXXVII. CONSTANTII PRESBYTERI AD MATREM.

**≪e⊕e**⊗

Hoc demum est veram esse matrem, ac liberos adamare, nempe cum defuerit quidpiam eorum quæ necessaria sunt, filium monere, domoque exigere, alque ejus discessum æquo animo ferre, ac magnam illi ob susceptam peregrinationem gratiam habere. Subegisti vim affectumque naturæ, dum jussisti, ut civitatem solitudine, securitatem metu Isaurico, et consortium vestrum separatione mutaremus, ne quid forte secus, ac convenit, agere cogeremur. Quas ob res magnam tibi gratiam habemus, non quod pepereris, sed quod ita educaveris, et in hoc quoque talem, qualem oportet, matrem te præbueris. Siquidem illæ quæ affectu franguntur, et anteguam expediat, filiorum præsentiam expetunt, non jam matres, sed filiorum parricidæ sunt appellandæ. Sed quemadmodum fortis in hoc fuisti, ac ferro firmior, tibique mercedem a benigno Deo copiosam promeruisti, sic te oramus et obsecramus, ut in cæteris omnibus eamdem philosophiam et constantiam præ te feras, et intelligas unam calamitatem esse, peccatum solum, reliqua vero cuncta fabulam, principatus, præconia, honores ab hominibus delatos: hanc autem per medias tribulationes esse viam quæ ducit ad cælum. Per multas enim tribulationes oportel nos intrare in regnum Dei (Act. 14. 21). Et vero sancti omnes, et qui in Veteri, et qui in Novo Testamento memorantur, banc tenuerunt viam, dum insidias passi sunt, perpetuo vexati, in fugam acti, in exsilium pulsi, urbe domoque exacti, præmatura morte sublati, atque ab illis a quibus minime omnium oportebat. Quid enim, queso, luctuosius, aut quid acerbius quam a dextera fraterna mactari, et post coronas tantamque commendationem ac laudem præmatura ac violenta morte vitam finire? quid vero acerbius, quæso, quam unicum filium et in extrema senectute datum a paterna manu jubera mactari, et patrem ipsum ejusmodi cædis sieri administrum? Noli enim hoc mihi dicere, salvum illum et incolumem postea receptum fuisse. Nam cum nihil horum sciret justus ille, sed omnino se illum jugulaturum, sic illum in montem deduxit, altare construxit, ligna imposuit, gladium arripuit. et jugulum ense transegit; nam et transegit, si animum ejus ac voluntatem spectes : quam ob causam et ubivis gentium in toto terrarum orbe celebratur. Quod si istius nepotem commemorem, et ipsum videbis fraterna vexatum invidia rursus in exsilium relegatum, extorrem, ac civitate pulsum. servum, in extera regione mercede operam suam locantem, ac capitis sui periculum reformidantem (Gen. 29. 14). Quod si Josephum, qui venditus

fuit; et tot annis servus atque in vinculis fuit : quod si Mosem, qui tot a Judæis passus est mala; nam apostolorum afflictiones oratione complecti nemo potest : hæc ergo colligens, et apud te perpendens quanta sit merces patientiæ, sacrificium offer Deo, generose ferendo quæcumque accidunt; et in omnibus illum glorifica. Etenim Job propter ejusmodi verba coronam obtinuit. Tum vero exspecta mutationem in melius, neque precari Deum hujus rei gratia desine, atque ad nos scribere stude, nos aliquid literis nostris profecisse, ut animi tui tranquillitatem foveremus, nisi forte lætitiam nostram turbare malis. Nos enim hic multa voluptate perfundimur, dum sanctissimi episcopi consuetudine, ac loci hujus quiete, otioque summo oblectamur. Nam et Isaurorum metus conquievit, dum cogente hieme, sua regione se continent. Ne igitur nostram hanc lætitiam conturbes. Quod si ad nos literæ perferantur, quæ nobis significent, te prout te decet, sublimique tuæ menti convenit, ea quæ contigerint, ferre, hac occasione latitia nostra non mediocri accessione cumulabitur. Enimvero mirifice nos recreavit fructuosa cum sanctissimo episcopo consuetudo, sic ut nos propemodum in alios viros mutaverit, nec ullo permiserit peregrinæ regionis sensu affici : tanta bonorum jucunditate redundamus, tot spiritualibus opibus circumfluimus, et eam ob causam Deum coutinue glorificare non cessamus.

#### CCXXXVIII. Ejusdem ad sororem suam.

Nos quidem caritate conjungit cum naturæ lex. tum quod eodem partu editi fuerimus : at nos non eam tantum ob causam, sed ob aliam, et quæ maxime locum habere debet, te reveremur et amamus, quod nimirum res hujus sæculi pro nihilo habeas, quod fumum abegeris, pulverem oppresseris, lutum conculcaris, levesque tibi alas ad emeticadam viam, quæ tendit ad cælum, comparaveris : et neque mariti eura, neque liberorum educandorum sollicitudo, neque domus administratio, neque tumultus, quem ista pariunt, cursum tuum interrumpere aut retardare potuerunt, sed his ipsis quibus impediri posse videbaris, ad majorem usa es volatus celeritatem : et neque illa quæ viros generosos humiliat ( siquidem Paupertas, inquit Scriptura, virum humiliat ) (Prov. 10. 4), dejicere te potuit, sed et sublimiorem effecit. Ea namque virtutis est vis, ut non ab iis quæ similia sunt aranearum telis præpediatur, sed ea multo facilius, quam ipsas aranearum telas dissipans, multum inde lucrum decerpat. Ilæc non sine causa tuæ scripsimus venerationi, sed quoniam cum nostro discessu, tum tumultu istic exorto admodum conturbari te conjicimus, et anxiam esse, propterea scribendum ad pietatem tuam duximus, et cogitans viam quamdam esse res humanas, et angustam quidem cam quæ virtutis est, spatiosam autem quæ vitii, neque illos, quibus cum peccatis feliciter cuncta succedunt, æmuleris, sed potius deplores (quando-

(a) Quæ uncinis clauduntur in Edito deerant; ex Regio todice desumpta sunt.

quidem supplicium illis prosperitas hæc accersit). neque qui viam angustam sectantur, miseros arbitreris, sed beatos potius prædices, si cum virtute viam peragant. Nam et istis majorem occasionem affert, et incrementum honorum et coronarum, istius vitæ afflictio, si cum virtutis auxilio toleretur : siquidem et dives ille non ideirco tantum cruciabatur, quod crudelis et inhumanus esset, sed quod pluribus opibus abundaret, et opipara mensa frueretur; Lazarus vero propterea corona donabatur, quod multa cum patientia gravem ulcerum cruciatum ferret, egestatem, solitudinem eorum qui subvenirent, quod abjectus esset, quod contemneretur, quod canum linguis in prædam jaceret expositus. Hæc enim omnia licet antequam nostras literas acciperes, non ignorares, faciendum nobis tamen existimavimus, ut in memoriam ea tibi scribendo revocaremus, ne forte tristitia turbari te sineres. Quamvis enim literis nolim omnia consignare, probe tamén novi quibus malis obsideamini; quam ob causam et epistolam adjeci. Ut igitur, etiam dum peregre vivimus, multa voluptate perfundamur, ad nos literas mitte, quibus significes tantum apud te nostram hanc valuisse cohortationem, quantum voluimus et optavimus. Sic enim siet, ut licet longe sejuncti a vobis, multam hinc lætitiam hauriamus. Siquidem nos, tametsi tam multa passi, nihil eorum sentimus, dum mercedem mente complectimur constitutam ob ea quæ passi sumus, et exspectamus fore, ut aliquam in melius mutationem negotia sortiantur, ut et ipsa exordia præ se ferunt. Hæc igitur ipsa tecum reputans, dum ejusmodi patientiæ sudores toleras, noli animum despondere, sed cum omnium aliorum curam gere liberorum tuorum (siquidem major te nunc merces manet), tum pulchram Epiphanium, prout placitum Deo fuerit, educare stude. Non enim ignoras quanta sit a Deo liberorum educationi merces constituta. Ita cum aliis Abraham nominis celebritatem adeptus est, ita Job coronam promeruit: et assidue beatus Paulus hoc parentibus præcipit dicens : Educate filios vestros in disciplina et correptione Domini (Ephes. 6. 4). Vacationem nacta es, quæ tibi a supervacuis et importunis curis et inutili anxietate potest immunitatem acquirere; vacationem, quæ multum quæstum parit, unde tibi multi possunt virtutis fructus pullulare, si quidem huic rei omnem operam volueris adhibere. Nam de domina mea matre nihil opus esse arbitror ad te scribere, cum satis sciam inter cætera præclara facinora hoc a te editum, atque copiosum inde te fructum decerpsisse, cum tuis in illam officiis et obsequiis quamlibet ancillam superaveris. Quia tamen hoc quoque a me non omitti par est, audi beatum Paulum dicentem, Honora parentes, et addentem, Quod est primum mandatum in promissionibus (1b. v. 2). Si ita te gesseris, cum multas tibi coronas acquires, tum multa nos voluptate perfundes, neque guidguam nos esse passos arbitrabimur eorum quæ passi fuimus hac de causa, sed magnitudine lætitiæ recreati, quam ex bonorum

σαντα, τον δεθέντα \* έτη τοσαύτα, τον μυρία παθόντα δεινά· αν δε τον [732] Μωϋσέα, και τοσαῦτα παρά τῶν Ἰουδαίων παθόντα χαχά· τὰ γὰρ τῶν ἀποστόγωλ ορος μαδασείδασε ενε ει γολώ, εαρε, ορλ φμαλεα συναγαγούσα, και λογιζομένη τής ύπομονής τον μισθον, θυσίαν άνένεγκε τῷ Θεῷ, τὸ γενναίως ἐνεγκεῖν τὰ συμπίπτοντα, καὶ διὰ παντὸς αὐτὸν δοξάζειν. Έπει και ό Ἰωδ ἀπό των τοιούτων ἐστεφανώθη ἡημάτων. 'Ανάμενε δη και την έπι το χρηστότερον μεταδολήν, και μή διαλίπης τον Θεόν ύπερ τούτου παραχαλούσα, χαὶ γράψαι ήμιν σπούδασον, ὅτι γέγονέ τι πλέον άπο των ήμετέρων γραμμάτων είς εύθυμίας σοι λόγον, είγε μή βούλει θολούν ήμων την εύφροσύνην. Ἡμεῖς γὰρ ἐνταῦθα πολλῆς ἀπολαύομεν ήδονης, εντρυφώντες τη συνουσία του άγιωτάτου ἐπισκόπου, καὶ τῇ ἡσυχία τοῦ χωρίου τούτου, καὶ τῇ πολλή ἀπραγμοσύνη. Και γάρ ὁ τῶν Ἰσαύρων πέπαυται φόδος, τοῦ χειμῶνος αὐτοὺς συνελαύνοντος είς τὴν αὐτῶν. Μὴ δὴ τοσαύτην θολώσης ἡμῖν ἡδονήν. Εί γάρ ελθοι γράμματα παρά της σης τιμιότητος δηλούντα ήμιν, ότι ως σοι πρέπον έστι, και άξιως τής ύψηλής σου γνώμης τὰ συμπίπτοντα φέρεις, καὶ έντεῦθεν πολλήν καρπωσόμεθα εύθυμίας προσθήκην. Ούχ ώς έτυχε γάρ ήμας άνεκτήσατο ή έπωφελής συνουσία τοῦ ἀγιωτάτου ἐπισκόπου, ὡς ἄλλους ἀντ' άλλων σχεδόν έργάσασθαι, και μή συγγωρήσαι μηδέ αίσθησιν της ξένης λαδείν τοσαύτη ήμας περιστοιχίζεται άγαθῶν εὐφροσύνη, καὶ πλοῦτος ἡμᾶς περ:ῥῥεῖ πνευματικός, και τον Θεόν διά ταυτα διηνεκώς δοξάζοντες ού παυόμεθα.

ΣΛΗ. Τοῦ αὐτοῦ πρός την άδελφην αὐτοῦ.

Συνάγει μέν ήμας είς άγάπην και φύσεως νόμος, και το λύσαι τας αύτας ώδινας. ήμεις δέ ούχ έντεύθεν μόνον, άλλά και ετέρωθεν, και δθεν μάλιστα χρή. καί αιδούμεθα καί φιλουμέν σου την τιμιότητα, ότι σοι των παρόντων λόγος ούδελς, ότι τον καπνον ήλασας, καὶ τὴν κόνιν ἔσδεσας, καὶ τὸν πηλὸν κατεπάτησας, και κουφόν σοι γέγονε το πτερον προς την όδον την είς τον ούρανον φέρουσαν, χαι ούτε άνδρος μέριμνα, ούτε παιδοτροφίας φροντίς, ούτε οίχίας έπιμέλεια, ούτε ό έντεῦθεν τικτόμενος θόρυδος ζαγυσεν ύποσχελίσαι σοι τον δρόμον χαί βραδύτερον έργάσασθαι, άλλ' αύτοις δή τούτοις τοις δοχούσιν είναι κωλύμασιν είς πλείον τάχος πτήσεως κέχρησαι· καί ούδε ή τους γενναίους ταπεινούσα ἄνδρας (Πενία γάρ, φησίν, ἄνδρα ταπεινοῖ) ίσχυσε κατενεγκείν, άλλά καί ύψηλοτέραν είργάσατο. Τοιοῦτον γάρ ή άρετή οὐδενὶ των άραχνίων τούτων έμποδίζεται, άλλά και διασπάσασα αύτὰ εὐχολώτερον ή τὰς ἀράχνας ταύτας, χέρ**δος έντεῦθεν συνάγει πολύ. Τα**ῦτα ούχ ἀπλῶς ἐπεστάλχαμέν σου τἢ τιμιότητι, άλλ' ἐπειδὴ στοχαζόμεθα καὶ τῇ ἀποδημία τῇ ἡμετέρα, τῷ τε θορύδφ τῶν αὐτόθι πραγμάτων σφόδρα σε ταράττεσθαι καλ άλύειν, τούτου χάριν γεγράφαμέν σου τἢ εύλαδεία, ἵνα ἐννοήσασα ότι όδὸς τὰ πράγματα, στενή μὲν ή τῆς άρετής, πλατεία [733] δὲ ἡ τής κακίας, μήτε τοὺς μετά

άμαρτημάτων εὐημεροῦντας ζηλώσης, άλλά δαχρύσης μειζόνως (ἐφόδιον γὰρ αὐτοῖς τῆς τιμωρίας ἡ εὐημερία γίνεται), μήτε τους την στενην όδεύοντας ταλανίσης, άλλά και μακαρίσης μειζόνως, αν μετ άρετῆς όδεύσωσι. Καὶ γὰρ καὶ τούτοις ἐφόδιον, καὶ προσθήχη τιμών και στεφάνων, μετά της άρετης και ή στενοχωρία γίνεται των παρόντων έπει και ό πλούσιος έχεῖνος οὐ διὰ τοῦτο μόνον ἀπετηγανίζετο, ότι ώμος και άπάνθρωπος ήν, άλλά ότι και έν πλούτω πολλφ μείζονι, και δαψιλή παρατιθέμενος τράπεζαν. ό δὲ Λάζαρος διὰ τοῦτο ἐστεφανοῦτο, ὅτι μετὰ πολλῆς τής καρτερίας τον χαλεπον των έλκων ήνεγκε πόλεμον, την πενίαν, την έρημίαν των προστησομένων. τὸ ἀπερρίφθαι, τὸ καταφρονείσθαι, τὸ προκείσθαι τράπεζα ταζε των χυνών γλώσσαις. Ταῦτα γάρ πάντα εί και πρό των ήμετέρων επίστασαι γραμμάτων. άλλ' άναγχαϊον εξναι Λομίσαντες χαλ παρ' ήμων σε άναμιμνήσχεσθαι, έπεστάλχαμεν, ώστε μή τή τυρανίδι τῆς ἀθυμίας θολοῦσθαι. Εί γάρ καὶ μή βούλομαι πάντα ένθείναι τοίς γράμμασιν, οίδα σαφώς, όσα ύμας περιέστηκε λυπηρά και διά τουτο προσέθηκα την έπιστολήν. "Ιν' ούν καὶ ἐν άλλοτρία διατρίδοντες. πολλής ἀπολαύσωμεν τής ήδονής, πέμψον ήμιν γράμματα, δηλούντα ήμεν, δτι έσχυσεν ήμων αυτη ή παραίνεσις, δσον έδουλόμεθα καλ έπεθυμουμεν. Ο τω γάρ και πόρρω καθήμενοι, πολλην έντεῦθεν καρπωσόμεθα την εύφροσύνην. Ήμεζς γάρ καίτοι τοσαῦτα πεπονθότες, ούδενος αίσθανόμεθα, τόν τε μισθόν έννοούντες ών ἐπάθομεν, καὶ ταχίστην ἐπὶ τὸ βέλτιον μεταδολήν τὰ πράγματα προσδοχώντες λήψεσθαι, ὡς καί αὐτά τὰ προοίμια δείκνυσι. Ταῦτ' οὖν καὶ αὐτή λογιζομένη, μηδέν καταμαλακισθής πρός τοὺς τής ύπομονῆς ἰδρῶτας, ἀλλὰ τῶν τε ἄλλων σου παιδίων έπιμελοῦ (πλείων γάρ σοι νῦν ὁ μισθὸς), καὶ τὴν καλήν Ἐπιφάνιον κατά τῷ Θεῷ δοκοῦν ἀνατρέφειν σπούδαζε. Οἴσθα γάρ ὅσος παιδοτροφίας μισθός. Οὕτως ό 'Αδραάμ ηὐδοχίμησε μετά τῶν ἄλλων, καὶ ἐντευθεν ο Ίωρ εστεφανούτο. και τοίς γονεύσι τούτο συνεχώς ὁ μαχάριος Παύλος ἐπιτάττει λέγων. Έχτρέφετε τὰ τέχνα ὑμῶν ἐν παιδεία καὶ νουθεσία Κυρίου. Έχεις σχολήν ίχανην άπαγαγείν σε των περιττών και άκαιρων φροντίδων και της άνονήτου λύπης, σχολήν πολύ φέρουσαν χέρδος, μεγάλω τῷ τῆς ἀρετῆς δυναμένην βρύειν χαρπῷ, εἴγε βουληθείης ἔργον τοῦτο ποιήσασθαι. Περί γάρ της δεσποίνης μου της μητρός ούδεν οξμαι θείν ούδε επιστέλλειν, επειδήπερ σοι σύνοιδα μετά των άλλων και τοῦτο τὸ κατόρθωμα, καί του άφατου έντεῦθεν καρπόν, καί ότι παιδίσκην άπασαν ύπερηχόντισας έν τή περί αύτην θεραπεία. 'Αλλ' διμως έπειδή πρέπον έμολ καλ περλ τούτου διαλεχθηναι, ἄχουσον τοῦ μαχαρίου Παύλου λέγοντος τιμάν τους γονέας, και προστιθέντος. Ήτις έστιν έντολη πρώτη èr ἐπαγγελίαις. "Αν ούτω σαυτην άγης, πολλούς μέν σαυτή προαποθήση τούς στεφάνους, πολλήν δὲ ήμιν ἐργάση τὴν ήδονην, καὶ οὐδὲ [734] πεπονθέναι τι τούτων ήγησόμεθα ών πεπόνθαμεν, καί διά τοῦτο, άλλά τῷ δγχφ τῆς εὐφροσύνης τῶν σῶν

<sup>\*</sup> ilæc, τον δουλεύσαντα, τον δεθέντα, quæ in edito deerant, ex Regio codice desumpta sunt.

άγαθων πτερούμενοι, και είς τὰ οίκεῖα είναι, και μεθ' ύμῶν διάγειν, καὶ κατά ροῦν ἡμῖν ἄπαντα φέρεσθαι ήγησόμεθα.

ΣΛΘ. Τοῦ αὐτοῦ πρὸς Οὐαλέριον καὶ Διόφιντον πρεσθυτέρους.

Μάλιστα μέν και μή γράψαντι γράψαι έχρην. τοιούτος γάρ της άγάπης ο νόμος, ούχ άνέχεται έλαττούσθαι, άλλ' άεὶ φιλονειχεί νιχάν τοὺς άγαπωμένους τη περιουσία του φιλείν. και γράψαντα δε καί άπαξ, και δίς, ούδε ούτως ήξιώπατε τῶν ὑμετέρων γραμμάτων, άλλ' ἐσιγήσατε σιγήν ούτω μακράν πρός άνθρωπον επιθυμούντα δέχεσθαι νιφάδας γραμμάτων. Καὶ ταῦτα οὐκ ἐγκαλῶν λέγω· οὐχ οὕτως ἀγνοῶ μου τὰ μέτρα. ἀλλ' ἀθυμῶν καὶ όδυνώμενος. "Οσφ γάρ μετά πολλής τής ύπερδολής ἐπιθυμῶ τῶν γραμμάτων, τοσούτω καλ πλείονα την όδύνην άποστερούμενος αύτων ύπομένω. Μιχράς οἴεσθε παρακλήσεως ήμας δείσθαι, μητρός και άδελφῆς κεχωρισμένους. πατρίδος έχπεπτωχότας, χορόν τοσούτων γνησίων οὐ δυναμένους βλέπειν, έρημίαν οίχοῦντας πάσης έρημίας χαλεπωτέραν, Ίσαύρων φόδφ πολιορχουμένους; Μετά τῶν ἐμῶν καὶ τὰ κοινὰ καθ' ἐκάστην ἡμέραν άχούω τὰ χαχὰ, χαὶ πανταχοῦ τῆς οἰχουμένης βλαστάνοντα, και καθ' ἐκάστην ἡμέραν μετά προσθήχης αύξανόμενα, χαὶ γαλεπά τινα ώδίνοντα ναυάγια. Είθε μοι δυνατόν ήν παραστήσαι τῷ λόγῳ τῆς άθυμίας την τυραννίδα. τότε αν, και μη λεγόντων ήμων, αύτοι αν μετέγνωτε έπι τή σιγή. Λυπεί δέ με πρός τούτοις τό μήτε είς γραμματηφόρων σπάνιν Εχοντας καταφυγείν τούτο ποιήσαι. "Οπερ σημείόν έστιν ... άλλ' έγὼ μέν ούδὲν ἄν εξποιμι δυσχερές, ύμιν δε καταλιμπάνω είδέναι, εί μή πολλής ταυτα όλιγωρίας, και της καθ' ήμων ύπεροψίας. 'Αλλ' ούδέν μοι τούτο μέλει \*, κάν καταφρονήτε, κάν ύπεροράτε της ήμετέρας σμιχρότητος εν επιζητώ μόνον, όπως αν διακέησθε, τὰ γράμματα τῆς θεοπιδείας ύμῶν, τὰ πολλήν έχοντα παράκλησιν. Καὶ γάρ καὶ είς και δεύτερος πολλάκις άφικοντο πρός ήμας, και νύν ο χύριος μου ο τιμιώτατος άδελφος Λιβάνιος, χαί ούχ ήξιώσατε ήμας των ύμετέρων γραμμάτων. Μή δή προσθήτε, παρακαλώ, τή άθυμία μου άθυμίαν έτέραν. Εί γάρ μηδέ μετά την έπιστολήν ταύτην βουληθείητε ήμιν επιστείλαι, ή δχνφ, ή ράθυμία ένδόντες, ήμεις ου παυσόμεθα b καλ γράφοντες, καλ μετά του γράφειν και όλοφυρόμενοι και θρηνούντες διά την σιγήν την ύμετέραν. Τούτου γάρ έσμεν χύριοι. Ού μικρόν δε και τουτο ήμιν είς παράκλησιν, μάλλον δε και τούτου χωρίς ή μεγίστη ήμων παραμυθία, τὸ μέχρι τῆς ἐρημίας αὐτῆς καὶ τῶν περάτων τής γής (πρός γάρ αύτά τὰ πέρατα σχεδόν έσμεν νῦν) φήμην ύμῶν διαδίδοσθαι λαμπράν, χομίζουσαν ύμῶν [735] τὰ κατορθώματα. Πάντες γὰρ δμᾶς ἀνακηρύττουσι, θαυμάζουσι, στεφανούσι, μαχαρίζουσι τῆς άγδρείας, της στερρότητος, ην διά των έργων επεδείζασθε, τὸ γραφικὸν ἐκεῖνο πληροῦντες, "Εως θανάτου άγωνισαι ύπερ της άληθείας, και Κύριος πολεμήσει ὑπέρ σοῦ ε. Ἰδοὺ γοῦν τοσούτων χυμάτων

έπενεγθέντων, τοσαύτης ζάλης διαναστάσης, ούτε θορυδήσαί τις ύμας ίσχυσεν, ούτε είς ότιουν παρα**δλάψαι, άλλά κα**λ μειζόνων ύμιν έγκωμίων **ἄκοντες** γεγόνασιν οι κακώς ύμας ποιήσαι βουλόμενοι αίτιοι. Διά ταῦτα χαίρετε, παρακαλώ, καὶ εὐφραίνεσθε, και του Θεόν Ικετεύοντες μή διαλίπητε, του ποιούντα και μετασκευάζοντα. Ποιήσει γάρ ταγέως ύπλρ έχπερισσού ων αιτούμεθα ή νοούμεν, διά την οικείαν άγαθότητα.

ΣΜ. Τοῦ αὐτοῦ πρὸς Κάστον πρεσδύτερον.

Πῶς διαλάμπει σαφῶς, καὶ λαθείν ού δύναται ή ψυχή θερμήν άγάπην έχουσα! ὅπερ ἐπὶ τῆς σῆς γέγονε τιμιότητος. Οὐδὲ γὰρ εἰδὼς δτι ἐπεστάλχαμέν σου τἤ εύλαδεία (χαίτοι γε ἐπεστάλχαμεν), ὅμως αὐτὸς τὰ παρά σαυτοῦ πεποίηχας, γράψας τε ήμίν, χαλ τὴν διάθεσίν σου την γνησίαν και έν τούτφ επιδειξάμενος, και πολλής ήμας εμπλήσας της εύφροσύνης και της παρακλήσεως. "Ιν' ούν συνεχῶς ταύτης ἀπολαύωμεν της ήδονης και εύφραινώμεθα, συνεχώς τουτο ποιείν παραχέχλησο, ήνίχα αν έξη. Οίδαμεν γάρ ότι τὸ πράγμα δύσχολον, τῷ μὴ ραδίως τινὰς ἐνταῦθα παραγίνεσθαι. και γάρ το της οικουμένης έρημοτατον χωρίον τουτό έστιν. άλλ' όμως τοις άγαπωσι καί τά δύσχολα εθχολα γίνεται. Εί γάρ βουληθείης περιεργάζεσθαι καὶ πολυπραγμονείν, τοὺς ἐκείθεν κατὰ χρείας ίδίας άφικνουμένους εύρήσεις, καὶ δλως οὐδὲν ἐπιλείψει τῷ ζητείν καθ' όδοῦ. Ταῦτ' οὖν είδως, δέσποτά μου τιμιώτατε, συνεχείς ήμιν πέμπε έπιστολάς. Τό τε γάρ πράγμα δυσχολίαν οὐδεμίαν έχει, ούτε πόνον, ή δε εξ αύτου εύφροσύνη πτερούσθαι ήμας ποιεί, και πολλής παραμυθίας υπόθεσις γίνεται. ΣΜΑ'. Τοῦ αὐτοῦ πρὸς Κυριακὸν πρεσθύτερον.

Καὶ ἐν τούτω ἐθαύμασά σου τὴν ἀγάπην τὴν θερμήν, και γνησίαν, και άκλινη, δι' ής έδειξας, ότι οὐ παρόντων ήμῶν, ἀλλά καὶ ἀπόντων πολύν ποιή λόγον. Αύτος μεν γάρ έφης μηδε έπεσταλχέναι ήμας τη τιμιότητί σου, και ούκ εγένετο τοῦτο ίκανον εμποιῆσαί σοι σιγήν, άλλά καίτοι νομίσας ήμας σεσιγηκέναι, τρείς ἐπιστολὰς ἔπεμψας πρὸς ἡμᾶς. Ἡμεῖς δὲ καὶ ἄπαξ. καὶ δὶς, καὶ τρὶς, καὶ πολλάκις ἐπεστάλκαμεν. Καὶ άμφότερα έδείχθη καλώς, ή τε άγάπη ή σή, μή δεηθεϊσα τῶν γραμμάτων ἡμῶν, ἥ τε εὐγνωμοσύνη ἡ ήμετέρα. Έπει ούν οίσθα, όπως διακείμεθα περί την τιμιότητά σου, ότι τῷ χεφαλαίφ τῶν ἀγαθῶν βρύεις. τῷ συνδέσμω τῆς τελειότητος, ἐπιδαψιλεύου ταύτην [736] ήμιν την εύφροσύνην. "Όσας γάρ αν λάδωμεν έπιστολάς, κάν πολλαί ὧσι τῷ ἀριθμῷ, οὐ λαμδάνομεν χόρον, διά τὸ σφόδρα διαχείσθαί σου περί τὰν τιμιότητα.

#### ΣΜΒ. Τοῦ Χρυσοστόμου Χαλκιδία και 'Ασυγχριτία.

Ούδεν ύμιν απολογίας δεί πρός το μή παραγενέσθαι· έμοι γάρ άπο της γνώμης παραγεγόνατε, xat ούδεν έλαττον έχετε παρ' ήμιν των άφιχομένων ένταύθα. Διό καλ χάριν ύμιν έχω πολλήν, τήν γνησίαν ύμῶν είδιὺς διάθεσιν, καὶ ὑπὲρ τῆς ἀπουσίας πολλήν έχω συγγνώμην, διά τε την του σώματος άρρωστίαν καὶ τὴν τοῦ ἔτους ὤραν καὶ τὸν τῶν ληστῶν φ**όδο**ν. Γράφειν δή μή κατοκνείτε συνεχώς ήμιν τὰ περί τῆς

Reg. τούτου μέλει.
 Reg πανόμεθα.
 Reg. ὑπὶρ ὑμῶν.

tuorum consideratione capiemus, domi esse nos, vobiscumque versari arbitrabimur, et ex animi sententia nobis cuncta succedere.

CCXXXIX. Ejusdem ad Valerium et Diophantum presbyteros. (Cucuso anno 404.)

Sane quidem licet non scripsissem, vos oportuit scribere: hoc enim exigit lex caritatis, quæ neque superari se sinit, sed amoris excessu amicos suos vincere perpetuo contendit : cum vero jam et semel et bis scripserim, ne sic quidem ad nos literas mittere dignati estis, sed tam diuturno silentio usi estis apud hominem, qui frequentia literarum vestrarum obrui cupiebat. Atque hæc a me dicuntur, non ut vos accusem; non enim meo me pede metiri nescio: sed ut animi mei mæstitiam doloremque testificer. Quanto enim majori cupiditate teneor literarum, tanto major mihi, dum illis privor, animi dolor inuritur. An vero nos exigua consolatione putatis indigere, qui a matre et sorore procul simus, patria exciderimus, tot amicorum conspectu privemur, solitudinem omnium asperrimam incolamus, et Isaurorum metu simus obsessi? Porro una cum meis negotiis audio mala communia quæ ubique terrarum quotidie pullulant, atque in dics incrementum accipiunt, et gravia quædam minantur naufragia. Utinam ingentem vim doloris possem oratione complecti; tum vero licet nihil ipsi loqueremur, vestri tamen silentii pæniteret. Auget præterea dolorem meum, quod cum nec ad tabellariorum raritatem confugere possitis, id agatis. Quod argumento est - sed nolo quidquam molestum efferre; vobis id expendendum relinquo, num hoc aliquem nostri contemptum despectumque redoleat. Nihil tamen curo, sive contemnatis, sive despiciatis tenuitatem nostram: unum id requiro, quocumque tandem modo affecti sitis, ut literis vestris fruar, quæ non mediocrem nobis consolationem pariunt. Nam unus atque alter sæpe ad nos profectus est, et nunc dominus meus reverendissimus frater Libanius, nec tamen vestris nos literis dignati estis. Nolite, quæso, mærori meo alterum mœrorem addere. Si enim neque accepta bac epistola scribere ad nos velitis, sive pigritiæ, sive inertiæ dediti, nos tamen scribere non desinemus, et scribendo propter hoc vestrum silentium lugehimus et ingemiscemus. Hoc enim est in potestate nostra situm. Non tamen mediocriter nobis ad consolationem valet, imo vero hoc etiam omisso maximum nobis solatium parit, quod ad ipsam usque solitudinem et ad terræ fines (siquidem in ipsis propemodum finibus jam versamur ) celebris vestra fama penetret, et præclara facinora vestra divulget. Omnes enim vos prædicant, laudant, corona donant, beatos censent ob fortitudinem, constantiam, quam rebus ipsis testatam esse voluistis: ut illud Scripturæ mandatum impleretis: Usque ad mortem certa pro veritate, et Deus pro te pugnabit ( Eccli. 4. 33 ). En igitur tot fluctibus impetum facientibus, tanta insurgente tempestate, neque conturbare vos ullus potuit, nec in ulla re kædere, sed et illi qui nobis injuriam inferre conabantur, nec opinantes majorum vosis laudum auctores fuerunt. Quas ob res gaudete, queso, et exsultate. Deumque precari non desinite, qui res persicit, et immutat. Faciet enim cito plus quam petimus aut intelligimus, propter bonitateus suam (Ephes. 5. 20).

#### CCXL. Ejusdem ad Castum presbyterum.

Quam clare fulget, nec latere potest anima fervida prædita caritate! quo pacto tuæ contigit reverentiæ. Nam cum necdum scires, num tibi scripsissemus ( tametsi scripseramus), tamen quæ tuarum erant partium ipse præstitisti, cum et literas ad nos dedisti. et in hoc sinceræ tuæ benevolentiæ specimen edidisti. nosque summa lætitia et consolatione complevisti. Ut igitur hac voluptate perpetuo fruamur, ac lætemur. quotiescumque facultas dabitur, ita fac, quæso, perpetuo. Scimus enim rem esse perdifficilem, quod non facile aliqui huc adventent; quippe quod hic locus sit totius orbis terrarum desertissimus : verumtamen amantibus etiam ea quæ dissicilia sunt, facilia siunt. Si enim sciscitari volueris et curiose inquirere, eos. qui suorum negotiorum causa istiuc adveniunt, napcisceris: nihil denique tibi deerit, si qui peragant iter. inquiras. Hæc igitur tibi cum explorata sint, domine mi reverendissime, creberrimas ad nos mitte literas. Nam et res ipsa omni difficultate aut labore caret, et quæ dimanat ex ea lætitia, nos mirifice reficit ac recreat, et multæ consolationis occasionem suppeditat.

### CCXLI. Ejusdem ad Cyriacum presbylerum.

In hoc quoque fervidam tuam, sinceram, et constantem caritatem miratus sum, qua ostendisti te nostri magnam non modo dum adsumus, sed etiam dum absumus rationem habere. Nam licet nihil nos ad tuam reverentiam literarum dedisse dicas, non tamen potuit illud tibi silentii causam afferre, sed quamvis nos siluisse censeres, tres epistolas ad nos misisti. At nos et semel et iterum, et ter et multoties ad te scripsimus. Et utriusque specimen egregium est editum, cum tuæ caritatis, quæ literis nostris nou indigeat, tum nostræ æquitatis. Quando igitur non 🕆 ignoras, quanta reverentiam tuam benevolentia complectamur, cum eo, quod caput est bonorum, ac vinculum perfectionis ( Col. 3. 14 ), abundes, fac, quaso, hanc nobis voluptatem impertias. Nam quantascumque literas acceperimus, licet numero multæ sint, nulla nos earum capit satietas, quod reverentiam tuam singulari amore prosequamur.

# CCXLII. Chrysostomi Chalcidiæ et Asyncritiæ. (Cucuso anno 404.)

Nihil opus est ut ulla excusatione utamini, quod non veneritis: nam mihi quidem animo et affectu venistis, et nihilo inferiore loco apud nos estis, quam qui huc venerunt. Quocirca cum perspecta mihi sit insignis vestra benevolentia, et gratiam non mediocrem vobis habeo, et impense veniam do, quod tum propter corporis ægritudinem, tum propter anni tempus, prædonumque metum abfueritis. Vos tamen scribere minime

pigeat, nosque de vestra valetudine sæpenumero facere certiores. Nam et longo locorum intervallo disiuncti a vobis de rebus vestris sumus solliciti: ac si forte vos intellexerimus omni tumultu ac perturbatione carere, prosperaque frui valetudine, non vulgari voluptate perfundemur. Hæc igitur cum vobis explorata sint, quam sæpissime de his rebus certiores nos facite, quas nosse desideramus, ut etiam in solitudine degentes multam inde consolationem hauriamus.

#### IN EPISTOLAM AD CÆSARIUM

### MONITUM.

Epistola ad Cæsarium a Chrysostomo secundi ipsius exsilii tempore scripta fertur initio et fine. Interpretationem ejus Latinam ex Codice quodam Florentino descripserat olim Petrus Martyr Florentinus. qui a catholica religione descivit, ac delatam secum in Angliam in Cranmeri archiepiscopi Cantuariensis bibliotheca reposuit. At post Cranmeri necem ejus bibliotheca direpta fuit, et epistola deineeps nusquam comparuit. Cum autem illa ab iis, qui transsubstantiationem negabant, in testimonium adducta fuisset, ab ejusdem transsubstantiationis propugnatoribus negatum est eam uspiam exstitisse, cujus exemplar nullum proferri posset. Anno autem 1680 vir cl. Emericus Bigotius interpretationem illam Latinam ex codice Florentino in bibliotheca Dominicauorum D. Marci descriptam edidit post Palladii librum de vita Chrysostomi. At censor quispiam epistolam jam cusam supprimendam esse putavit, ac revera suppressit cum notis Bigotii. Anno autem 1685 Stephanus Le Moyne, in libro cui titulus Varia Sacra, Tomo primo, hanc epistolam ad calcem edidit ut in Ms. habetur, multis mendis respersam, et aliquot in locis deformatam, ut vix aliquis sensus elici possit. Edidit etiam v. cl. Jacobus Basnage Roterodami anno 1687, cum parte illa præfationis Bigotianæ, quæ hanc epistolam respiciebat, quæque cum epistola ad Cæsarium expuncta fuerat, adjectis etiam fragmentis Græcis, quæ Bigotius collegerat. Aliæ quoque apud heterodoxos prodierunt hujus epistolæ editiones. Demum vir eruditus Jo. Harduinus ex Societate Jesu anno 1689 camdem publicavit, remque catholicam adversus heterodoxos, qui hanc ad sua tuenda dogmata usurpabant, strenue vindicavit. Hic iterum illam proferimus aliquot in locis emendatam; fragmenta autem Græca, quæ ex Anastasio presbytero, ex Joanne Damasceno et ex aliis desumpta fuerant, auctiora damus, beneficio doctissimi amicissimique viri Michaelis Lequien ex ordine Prædicatorum, qui hæc ex Anastasio et ex Joanne Damasceno diligentius collegit.

Jam hic plurima disquirenda sunt; nimirum an hic scriptor sit Joannes Chrysostomus, an alius [737] qui ejus nomen ementiatur; qui sit epistolæ scopus; et quid sentiendum sit de loco illo, qui circa transsubstantiationem tot controversiarum ansam dedit.

Quod attinet ad primam quæstionem, utrum scilicet hæc epistola sit vere Chrysostomi, nec ne: ea pro Chrysostomi fetu habita est a Joanne Damasceno, ab Anastasio Presbytero, a Nicephoro, ab aliisque qui de duabus naturis disputarunt; quin et ipse titulus Joannem episcopum Constantinopolitanum, scilicet Chrysostomum, auctorem prodit: sic enim habet, Incipit epistola beati Joannis episcopi Constantinopolitani ad Cæsarium monachum tempore secundi exsilii sui; quod ipsum totum repetitur in fine: Explicit epistula Joannis, etc. Nihil mirum ergo si heterodoxi hine se prævalidum contra catholicam fidem argumentum mutuari posse putantes, eam quasi genuinum Chrysostomi fetum, nullo præmisso

ύγείας ύμῶν εὐαγγελιζόμεναι. Καὶ γάρ καὶ πόρρω καθήμενοι μεριμνῶμεν τὰ ὑμέτερα· κὰν μάθωμεν, οτι θορύδων ἐκτός ἐστε καὶ ταραχῆς καὶ τὰ περὶ τῆς ρώσεως ὑμῶν, οὐ τὴν τυχοῦσαν καρπούμεθα εὐφρο-

σύνην. Ταῦτ' οὖν εἰδυῖαι, συνεχῶς ἡμᾶς εὐαγγελίζεσθε ταῦτα, ἄπερ ἐπιθυμοῦμεν μανθάνειν, ἴνα καὶ ἐν ἐρημία διατρίδοντες πολλὴν ἐντεῦθεν καρπωσώμεθα τὴν παράκλησιν.

examine, protulerint. Harduinus etiam ipse et titulo et veterum testimoniis abductus, Chrysostomi esse putavit ; id quod ipsi stimulo fuit, ut majori conatu, et feliciori exitu adversariorum tela depelleret argumentaque consutaret. Sub hæc autem laudatus vir Michael Lequien in Dissertatione tertia in fronte Operum S. Joannis Damasceni posita p. XLVIII et seqq. se περί γνησιότητος operis dubitare testificatus, hujusmodi argumenta proposuit ad eam Chrysostomo abjudicandam. Animadvertit autem primo eam a nemine ante Leontium laudatam fuisse, etsi perspicua loca præ se ferat adversus Eutychianos, necnon unius voluntatis et operationis assertores: quæ sane loca non prætermittenda erant in Synodis quinta et sexta, non ab illis qui eas hæreses impugnarunt, non a Nestorii vindicibus; et tamen nullus eorum hanc epistolam, vel ejus laciniam quamlibet commemoravit. Adjicit vir doctus hos loquendi modos, Quod infernum evomuit in Christo dicere unam naturam post unitionem? et Iterum dicunt: Post unitionem non oportet dicere duas naturas, et similes, tantum usurpari cœpisse postquam Cyrillus Alexandrinus adversus Nestorium scripsit: Ex duabus naturis ineffabilem unitionem etse factam: dividendas non esse substantias post unitionem; unam post unitionem esse Dei Verbi naturam incarnatam, et postquam circa hæc verbá digladiantes plurimi eo devenerunt, ut dicerent ipsam deitatem passam fuisse; qua ætate editæ fuere dissertationes illæ, quæ Athanasii nomine circumferuntur Tomo secundo p. 560, 561 et segq., in quibus eædem ferme res exagitantur, quæ in hac epistola passim feruntur. Pugnat quoque vir eruditus, hanc epistolam non modo post Chrysostomi obitum, sed etiam post Nestorianæ hæresis exortum scriptam fuisse : « Nam antea, inquit, auditum non erat Christum non modo ex duabus naturis, sed etiani in duabus exsistere, y quod primum Cyrillus docuit; deindeque Synodus Chalcedonensis contra Eutychem desinivit; quæ etiam Synodus ex Cyrillo adjecit, Christum persectum esse in divinitate, et persectum in humanitate; in epistola vero ad Cæsarium legitur: Agnoscendum esse Filium non in una solum natura, sed in duabus perfectis. Notandum tamen est Athanasium Libro primo contra Apollinarium dixisse Christum esse perfectum Deum et perfectum hominem. Verum licet hæ voces, ἔνωσις, unitio, et duæ in Christo naturæ perfectæ, non ignotæ prorsus fuerint ante Chrysostomi ævum, certum tamen est eas nou fuisse ita frequenti usu receptas, ut fuerunt temporibus Nestorii et Eutychis ; atque adeo videri hunc scri≁ ptorem, qui illis passim utitur, in istud ævum conferendum esse. Movet item rev. patrem Lequien, ut epistolam Chrysostomo abjudicet, quod in ea dicatur : Si enim Deum dixeris pertulisse qualicunque cogitatione, quod impossibile est dixisti : id quod blasphemum est et immane; nam etsi hoc loquendi genus aliquo modo tolerabile esse videretur, quo tempore res nondum definita erat, multis existimantibus idipsum esse dicere Deum passum, ac passam deitatem : attamen his adversa tradit Chrysostomus plurimis in locis. Hæc quæ seite observata sunt, pluribus prosequitur laudatus ille vir, et alia multa adjicit, quæ longum esset recensere.

Aliis item nominibus hæc epistola omnino mihi spuria esse videtur. Is ad quem scribitur, est Cæsarius monachus, qui jamdiu una cum epistolæ scriptore idem institutum vitæ tenuerat, nempe monasticum; uam illud significant hæc verba paulo post initium epistolæ: Verumtamen nos recordantes tuæ nobiscum conversationis, τῆς οῆς μεθ' ἡμῶν πολιτείας, hæc haud dubie Græca erant, quibus significatur hujus epi-

stoles scriptorem idipaum institutum vitæ tenuisse, quod Cæsarius profitebatur, nempe monasticum; id de Chrysostomo quidem dici posset, qui juvenis inter monachos versabatur, et asceticam vitam agebat: sed an verisimile est, si cum Cæsario vitam monasticam egerit, qui Cæsarius ad usque secundum ejus exsilium superstes fuerit, ipsique litteras scribere consueverit, illius tamen nusquam [738] mentionem habendam fore, vel in Epistolis, vel in Vita Chrysostomi; certe hine jam nescio quæ suspicio nascitur. Stylus mirum quantum a Chrysostomi dicendi genere alienus; quod nunc facilius deprehenditur, cum ex Græcis longe plura quam antea publicantur: hic omnia peregrinum olent, nec vel minimum quidpiam observatur, quod Chrysostomum sapiat; ita ut qui ex aliis scriptis et epistolis Chrysostomi ad hanc epistolam se conferat, in alium se orbem translatum putet. Quis apud Chrysostomum vidit τηλαυγῶς διαγορεῦσαι, quis ταῦτα κατηγορεῖται vidit hoc sensu, hæc prædicantur? Ubi tam jejunus orator fuit Chrysostomus, cum de socio olim et contubernati ad sanam mentem reducendo ageretur? Argumentandi genus Chrysostomi elucet in orationibus contra Anomæos et contra Judæos: eas confer cum hac epistola, et statim conspicies quantum sit inter hanc et illas discrimen. His perpensis epistolam ad Cæsarium Chrysostomi esse nunquam crediderim, sed potius cujuspiam qui Chrysostomum ementitus sit.

Quis vero sit ille, qui banc epistolam Chrysostomo adscripsit, incertum omnino. Ejus autem mittendæ occasio ca fuit, aut ea esse simulatur, que initio epistole narratur: oblatus fuerat Cesario Apollinarii liber, quo perlecto usque adeo ejus doctrina permotus est, ut gratiam haberet iis qui librum sibi obtulerant, et librum optimum esse prædicaret etiam in epistola illa, quam ad Joannem se misisse confinxit. Non desunt viri docti, qui putent hanc epistolam non contra Apollinaristas scriptam fuisse, sed contra Kutychianos, exque conjectura tantum bic dici, librum de quo bic agitur Apollinarii fuisse : nam Apollinarius, inquiunt, nunquam dixit ex duabus naturis unam factam esse naturam post unitionem. Ac nibil certe dubil est, bic de Apollinarii libro agi et Apollinaristarum doctrinam impeti. Nam ut omnia minutatim persequamur, quæ initio epistolæ dicuntur in libro Apollinarii prædicari συνδρομήν οὐσιώδη και μίξιν θεσπεσίαν γεγενήσθαι θεότητός τε και σαρκός, μίαν τε έντεῦθεν ἀποτελεσθήναι φύσιν : Concursum essentialem et mistionem divinam factam esse divinitatis et carnis, et hinc unam perfici naturam, hæc. inquam, ipsissima fere verba sunt Apoliinarii, qualia referuntur ab Eulogio, apud Photium cap. CCXXX. p. 849, excerpta ex libro Apollinarii de Incernatione: δ καινή κτίσις, καλ μίξις θεσπεσία: Θεός και σάρξ ulay directleogy wigy: O nova creatura et divina mixio! Deus et caro unam perficiunt naturam. Quod ipsum refert Ephræmius Antiochenus in Biblioth. Photii cap. CCXXIX, p. 787. Jaw guis neget in epistola Cæsarii de hoc Apollinarii libro agi ? Cætera quoque capita recenseamus : secundum Apollinarium et Apollinaristas, ut in hac epistola dicitur : post unitionem non oportebat dicere naturas duas. Dicebant etiam Apollinariste, a Dominicum corpus non esse verum corpus, quia conversum erat in deitatem: Passionem divinitati excogitabant. > Dicebant quoque, « Dominum Jesum carne nostra amictum, sed inanimata. > Hi erant Apollinarii et Apollinaristarum, qui Syvusiastæ vocabantur, errores ; ii vero ex supra allato Apollinarii loco consequebantur : nam quia secundum Apollinarium per commixtionem divimam Deus et caro unam perficiebant naturam, hinc sequebatur post unitionem non oportere duas dicere naturas ; divinum corpus non esse verum corpus, quia conversum erat in deitatem ; divinam ipsam naturam seu divinitatem passioni esse obnoziam; carnem Christi anima esse humana vacuam, quia Dens et caro unam perficiebant naturam.

Hos etiam Apollinaristarum, seu συνουσιαστών errores commemorant Athanasius, Gregorius Nazianzenus, et Epiphanius, qui postremus necnon et Joannes Damascenus de Hæresibus, p. 94, διμοιρέτας, Dimeritas, illos vocant. Hujus vero appellationis causam aperit Gregorius Nazianzenus Orat. 46, p. 722, cum ait corpus et animam esse in Christo τὸ τριτημόριον, tertiem partem. Apollinaristæ quippe aichant, in Christo partem unam hominis, νοῦν scilicet, seu mentem, a Verbo suppleri, solumque Verbum junctum corpori et animæ (nempe sensitivæ, ut dictitabant illi) totum constituere Christum. Quamobrem cum ex

Catholicorum sententia tribus constaret Christus, Verbo scilicet, mente humana, et corpore animato, qui unam ex illis demerent partem, mentem scilicet, a duabus aliis que supererant, διμοιρθται audiebant : nam δίμοιρον Græcis est due totius partes, cujus significationis exempla sæpius advertere est in Analectis nostris p. 519 et segg.

Cum hac igitur epistola consonant ea, quæ Athanasius in epistola ad Epictetum de Apollinaristis, tacito tamen nomine, dicit, quam epistolam Epiphanius Hæresi 77, ubi contra Dimæritas seu Apollinaristas agit, totam retulit. Quis infernus eructavit, inquit Athanasius, corpus ex Maria genitum esse Verbi divinitati consubstantiale, όμοούσιον? Hinc autem Apollinaristæ συνουσιασταί, Synusiastæ, audiebant, quod substantiam Verbi cum carne miscerent et utrumque unum facerent. Aut Verbum, pergit Athanasius, in carnem, ossa et capillos, et in tolym corpus mutatum fuisse, et a natura [739] descivisse sua? Hic babes illam θεσπεσίαν μίξιν, seu mistionem divinam Apollinarii, per quam Deus et caro unam efficiebant naturam. Quis autem, ait Athanasius, in Ecclesia aut a Christianis unquam audivit, Dominum positione, non natura, Ofsit nat of pict, gestasse corpus? Hwe explicantur per illud quod in Epistola ad Casarium legitur : Dicebant enim Apollinarista, inquit hic scriptor, Dominicum corpus non esse verum corpus, quis conversum erat in deitatem. Pergit Athanasius: Aut quis eo processit impletatis, ut diceret sentiretque ipsam deitatem Patri consubstantialem, circumcisam et imperfectam, ex perfecta factam fuisse : et quod cruci afixum erat non fuisse corpus, sed ipsam Sapientiæ substantiam rerum Opificem? Hæc iterum, consentiunt cum iis quæ paulo ante dicehamus, Dominicum corpus secundum Apollinaristas non fuisse verum corpus. Ex his item dictis probatur id quod in epistola non semel dicitur, nempe secundum Apollinaristas ipsam deitatem esse passibilem, quod pluribus explicat Gregorius Nazianzenus Hemilia 46, ubi ait secundum Apollinarium, unigenitum Deum in propria sua divinitate passum esse, atque in triduana illa corporis morte divinitatem quoque simul cum corpore mortuam fuisse, sicque rursus Patris opera a morte ad vitam revocatam fuisse. Passibilitatem quoque illam deitatis secundum Apollinaristas. commemorat et confutat Athanasius in libris contra Apollinarium, vide p. 924, et paulo ante, nempe p. 923, ait secundum Apollinaristas Verbum assumpsisse corpus absque mente : qui est postremus érror in epistola ad Cæsarium commemoratus, et hæc erat quasi tessera Apollinaristarum. Certum itaque puto in epistola ad Cæsarium contra librum Apollinarii agi, illumque ipsum librum, ut videtur, quem de Incarnatione scripserat, ab Eulogio supra commemoratum. Cæterum Apollinaristæ non inter se consentiebant, sed alii alios errores, ex uno fonte manantes, propugnabant, ut videre est in epistola Athanasii ad Epictetum, et in ejusdem Athanasii libris contra Apollinarium; itemque apud Epiphanium Hæresi 77.

Neque tamen negari potest probabile omnino esse hunc scriptorem qui sæculo Eutychiano vixisse et hæresi illi infensus fuisse videtur, ut hanc epistolam ab se suppositam Chrysostomo adscribere posset, confinxisse se contra Apollinarii librum agere, qui in multis cum Eutyche consentiebat, quoniam non poterat Chrysostomum contra Eutychis hæresin aperte loquentem inducere, qui diu ante illam exortam obiisset. Quod autem hic cum Apollinaristis Eutychianos maxime confutet, probant voces illæ, et modi loquendi frequentes, quos supra commemoravimus, qui tempore Chrysostomi vix noti erant, et tamen in hac epistola passim usurpantur eodem modo quo contra Eutychianos ádhibiti postea fuere.

Restat ut de clausula illa agamus circa quam multæ quæstiones agitatæ sunt; illa vero est: Sicut enim antequam sanctificetur panis, panem nominamus: divina autem illum sanctificante gratia, mediante sacerdote, liberatus est quidem ab appellatione panis; dignus autem habitus Dominici corporis appellatione, etiamsi natura panis in ipso permansit, et non duo corpora, sed unum corpus Filii prædicamus: sic et hio divina insidente corpori natura, unum Filium, unam personam utrumque constituit, cognitum sine confusione, indivisibili ratione, non in una solum natura, sed in duabus perfectis. Hinc heterodoxi acerrimum contra sidem catholicam telum se mutuari posse rati, secundum hujus scriptoris mentem absque ullamutatione substantiæ panis, Eucharistiam consci pugnant: alli ulterius progressi, panem appellatione

sola Dominici corporis, non præsentis dignatam esse contendunt. IHud autem quasi certum exploratumque habent, hanc epistolam vere Joannis Chrysostomi esse. Sed cum abunde supra probatum fuerita hanc epistolam pon esse Chrysostomi, etiamsi quid ex ignoti scriptoris dictis in corum gratiam emergeret, quod tamen longe abest, nullam hinc mutuari possent auctoritatem, cum nec quis ille scriptor fuerit, nec an catholicus, heterodoxusve fuerit deprehendi possit; imo vero ex iis quæ de deitatis passibilitate dixit, nonnihil adversæ nascatur suspicionis. Verum quisquis ille sit, jam locum dispiciamus, excutiamosque primo qua arte locum ejusmodi ad præsentiam Christi in Eucharistia negandam detorqueant. Hic, inquiunt, panis dignus habitus esse dicitur Dominici corporis appellatione: unde sequitur, solo uomine panem in Eucharistia Dominicum appellari corpus : ad quid enim panem dignum habitum Dominici 20rporis appellatione dixerit, si vere adsit Dominicum corpus? Sed quorsum illæ circuitiones, quando clare scriptor iste ait naturam panis et Dominicum corpus, non duo corpora, sed unum corpus Filii prædicari? appon hinc omnino consequitur corpus Filii vere in Eucharistia haberi? annon illa comparatio unitatis naturæ [740] panis et corporis Dominici cum natura divina et humana, unum Filium et unam personam efficiente, omnino futilis erit, si corpus Christi non sit vere in Eucharistia? Aliud telum contorquent, graviusque instant, ac transsubstantiationem hic aperte impeti pugnant. Nam, inquiunt, hie luculenter dicitur panem in Eucharistia post sanctificationem remanere, idque his verbis declaratur. Eliamsi natura panis în ipso permansit, et non duo corpora, sed unum corpus Filii prædicomus. Verum, ut multis exemplis probat Harduinus, natura et oùoia cujuspiam rei sæpe apud Patres significat proprietates. naturales rei ejusdem ; at hic proprietates omnes naturales panis permanent, et quidquid in pane sensum moyet, aspectum scilicet, tactum et gustum; nam id solum in natura cujusque rei sensilis percipimus. ita ut natura panis hic tota perspiciatur, licet ejus materia et substantia iu corpus Christi mutata fuerita, Naturam certe panis sic intellexisse oportuit hunc scriptorem, quisquis tandem ille fuerit : nam panem in corpus Christi mutari tunc in Ecclesia Græca vulgo dicebatur, qua mutatione facta tunc non amplius substantia panis in Eucharistia erat. Sic autem explicandum hunz scriptorem esse probatur ex Joanne Damasceno, qui hanc epistolam legebat, eamque pro Joannis Chrysostomi fetu habebat, quique ejus partem non minimam retulit. Ipse quippe Joannes Damascenus de Orthodoxa side libro quarto p. 270 sic habet : "Ωσπερ φυσικώς διά τής βρώσεως ό άρτος, καὶ ό οἶνος καὶ τὸ ὕδωρ διά τής πόσεως εἰς σῶμα καὶ αξια τοῦ ἐσθίοντος καὶ πίνοντος μεταδάλλονται, καὶ οὐ γίνονται ἔτερον σῶμα παρὰ τὸ πρότερον αὐτοῦ σῶμα, ούτως ό τῆς προθέσεως ἄρτος, οἶνός τε καὶ ὕδωρ, διὰ τῆς ἐπικλήσεως καὶ ἐπιφοιτήσεως τοῦ ἀγίου Πνεύματος, ύπερφυῶς μεταποιοῦνται εἰς τὸ σιῦμα τοῦ Χριστοῦ καὶ τὸ αἶμα, καὶ οὐκ εἰσὶ δύο, ἀλλ' ἐν καὶ τὸ αὐτό : Quemadmodum naturaliter panis per comestionem, vinumque et aqua per potionem, in corpus et sanguinem comedentis et bibentis transmutantur, nec corpus fiunt aliud a corpore ejus quod prius exstabat : sic panis qui in prothesi praparatus suit, vinum item et aqua per invocationem et adventum Spiritus sancti supernaturaliter mutantur in corpus et sanguinem Christi; nec duo sunt, sed unum et idem. Hæc Joannes Damascenus, qui hunc quo de quæstio est locum in mente habuisse videtur cum hæc scriberet. Nisi dixisset autem panem et vinum supernaturaliter mutari in corpus et sauguinem Christi, ex sequentibus, nec duo sunt, sed unum et idem, inferrent haud dubie heterodoxi: si panis et vinum simul cum corpore et sanguine Christi unum et idem sint in Eucharistia, ergo post sanctificationem panis et vinum remanent; sed cum prius dixerit panem et vinum mutari in corpus et sanguinem Christi: quod subjungit postea, nec duo sunt, sed unum et idem, non ita intelligendum est, ut ipsa panis et vini substantia remaneat, et unum sit cum corpore Christi; alioquin enim non mutata suisset in corpus et sanguinem Christi; sed guod proprietates illæ omnes quæ solæ in pane et vino sensu percipiuntur remaneant, et cum corpore et sanguine Christi unum sacramentum efficiant et sic explicandus est auctor epistolæ ad Cæsarium, quem præ oculis tunc habuit Joannes Damascenus : quod enim dicit, Etiamsi natura panis remansit, de speciebus et proprietatibus tantum panis intelligendum est. Neque enim negare voluit ille mutationem panis et vini in corpus et sanguinem Christi, quam SS. Patres Græci enuntiant. Gregorius quippe Nyssenus eam modo μεταποίησιν, mutationem, vocat; modo μεταστοιχείωσιν, transelementationem; Chrysostomus μεταβρύθμισιν, transformationem; Cyrillus Jerosolymitanus μεταβολήν, mutationem, vel conversionem. Hanc autem mutationem ideo non expressit auctor epistolæ ad Cæsarium, quia cum hac de re nulla tunc controversia moveretur, non tanta opus esse cautela videbatur in his enuntiandis.

Præfationem clarissimi viri Emerici Bigotii quæ Lutetiæ suppressa fuit, quamque publicavit v. cl. Jacobus Basnage, hic subjungendam duxi.



# PRÆFATIO

#### CL. V. EMERICI BIGOTII IN EPISTOLAM CHRYSOSTOMI

AD CESARIUM MONACHUM,

Quæ fuit suppressa in editione Palladii de Vita Chrysostomi, Parisiis vulgata apud viduam Edmundi Martini anno 1680.

1741] Hanc orationem sequitur epistola ad Cæsarium monachum, quæ licet nitore suo nativo, id est Græco eloquio, destituta, nihilominus sub velo veteris Latinæ interpretationis mirificos eloquentiæ disertissimi doctoris radios exhibet. Primus qui ultimis temporibus hujus meminit epistolæ, fuit Petrus Martyr Florentinus, qui ex ea locum quemdam protulit in Locis communibus. Insolitus loquendi de Eucharistia modus, qui ex ea referebatur, a Joannis Chrysostomi phrasi ac genio prorsus alienus, lectores in diversas traxit sententias; aliis supposititiam esse affirmantibus, aliis pro virili contendentibus veram esse ac genuinam, omnes integram videre summe concupivere : dolueruntque Petrum Martyrem, qui primus de ea mentionem injecerat, minime indicasse qua in bibliotheca exstaret codex Ms. Florentize delitescere omnium erat suspicio, quia Florentinus suit Petrus Martyr, sed ubi, ab omnibus nesciebatur. Mihi quæ fortuna faverat in reperiendo contextu Græco S. Joannis Chrysostomi, hic etiam non defuit. Ejus exemplar reperi apud RR. PP. Dominicanos, in Monasterio S. Marci. Cujus te in partem ἐρμαίου venire libens patior; nec exspecto ut mihi succlames in commune, κοινός Έρμῆς, si modo exorari te sinas, ut benigna interpretatione emollias, quæ duriuscule sonant de Eucharistiæ sacramento, et in memoriam revoces tot et tam insignes locos, in quibus adeo luculenter de hoc sacrosancto mysterio loquitur Joannes noster, ut doctor Eucharistiæ vocari meruerit : sicut S. Augustinus doctor Gratiæ vulgo prædicatur. Dixi Petrum Martyrem postremis temporibus hujus epistolæ meminisse, quæ antea Græcis Patribus potissima fuerat, utpote qui multa testimonia ex ea adversus Monophysitas et Acephalos adduxerunt, ut observare licet in notis quas margini apposui, indicando Codices ex quibus textum Græcum apud illos Patres a me inventum descripsi. Cæter#m ubi deficiebant verba Græca, vacua columnarum spatia reliqui, nec passus sum ea punctis, aut lineolis, sicut librariorum mos est, repleri, ut possint inibi viri eruditi verba Græca ascribere, si quando ea invenerint. Cum enim experimento noverim, quo casu, quave fortuna in ea quæ attexui testimonia inciderim, non despero ab aliis alia posse inveniri. Quisque experiatur cui fortuna erit faventior; et si cui ea obsecundaverit, is ne publico invideat, neque apud se inventa privalim detineat. Qui veteres libros tractant , norunt nullam veteris cujuscuaque libri editionem, quæ ex unico exemplari fuerit eruta, bucusque prodiisse omni ex parte perfectam. Manu exarati Codices mutuas aliorum exposcunt operas, ut quod in uno corruptum est, ab alio sanetur; quod

### INCIPIT EPISTOLA

BEATI JOANNIS EPISCOPI CONSTANTINOPOLITANI AD CÆSARIUM MONACHUM TEMPORE SECUNDI EXSILII SUI.

-----®

Inspeximus literas tuæ reverentiæ, inspeximus autem non præter lacrymas; quomodo enim non lacrymabimur, et animam ipsam dolore conficinus, videntes fratrem singularem vitam 1 a pueritia eligen-

In Græco erat haud dubie, sir peries pier, monasticam

tem, et ἀκρκιφιώς, id est consummate, circa pietatem se habentem, subito hæreticorum jactibus lapsum?

vitam; imperitus Interpres, singularem vitam: Chryscstomus sæpe, μονίρη βίον, monasticam vitam appellat. Sic Athanasius in Ilistoria Arianorum ad Monachos, τους τὰν μονίρη βίου denoter, monasticam vitam agentibus.

in uno vetustas obliteraverit, ab alio lucem accipiat. Hoc verum esse de Codice hujus epistolæ fateri cogor, qui licet sit annorum 500, parum tamen emendate scriptus est, et opem a Græco præcipue Codice, ant ab alio saltem Latino, postulat. In eo quem vidi, aliquando voces continuæ sunt, aliquando simplex vocalis E pro diphthougo Æ scripta fuit; T pro D, et vice versa D pro T; verbis aliquando ita corruptis, ut ad sanitatem reduci minime possiut absque subsidio aliorum Codicum. Quæ scribarum incuria deterruit, opinor, Petrum Martyrem ab ea edenda. Taceo interpretationem, que minus accurata, imo plane barbara videtur. Ego his omnibus nævis lectores benevolos nequaquam offensum iri arbitratus sum; imo eam libenter excepturos puto quanı damus epistolam, Latine quoquo modo versam, cujus fragmentum a Petro Martyre editum, eruditorum animos pridem sollicitavit. Quis enim illud cum legerit, Joannis Chrysostomi mentem percipere queat, ex eoque animadvertere, qua occasione, quo animo ejus verba scripta sunt? In ea porro epistola mirari licet summam et insolitam Dei amantissimi viri caritatem, qui licet innumeris ærumnis oppressus esset, atque continuis terroribus ob Isaurorum incursiones, ut ipse scribit in epistolis ad [742] Olympiadem, pene examimarctur, nihilominus cum audisset Cæsarium monachum amicum suum in Apollinaris et Συνουσιαστών hæresim incidisse, eum pro incredibili sua bopitate ab hæresi avertere atque in sinceræ pietatis viam revocare hac epistola molitus est. Quantum vero Apollinaris hæresis tum grassaretur, et quam multos invasisset, ex eo colligere licet, quod contra Apollinaristas et Synusiastas scripserunt Diodorus Tarsensis episcopus, quem supra memoravi, Gregorius Nyssenus, Cyrillus Alexandrinus, Theodorus Mopsuestenus, Theophilus Antiochensis, ut alios plures omittam. Atque ut ab eo errore Cæsarium revocaret Joannes, eumque ad catholicam fidem, quæ duas in Christo naturas inconfusas sub una persona confitetur, epistola reduceret, comparationem ab Eucharistize sacramento mutuatur, in quo panis post consecrationem, non jam panis, sed corpus Christi appellari dignus efficitur ; Etiamsi natura panis, inquit, in ipso permansit, et non duo corpora, sed unum corpus Filii prædicatur. Quibus verbis sanctus doctor veram ac realem, ut vocant, corporis Christi-in Eucharistia præsentiam supponit, et agnoscit; alias certe nulla esset cum humana ac divina in Christo natura Eucharistiæ comparatio. Ipse Chrysostomus Hom. 2 ad popul. Antiochensem: 'Ο μέν γάρ 'Ηλίας μηλωτήν άφηκε τῷ μαθητή, ὁ δὲ Υίος τοῦ Θεοῦ ἀναδαίνων, την σάρκα ημίν κατέλιπε την ἐαυτοῦ· ἀλλ' ὁ μὲν Ἡλίας ἀποδυσάμενος, ὁ δὲ Χριστὸς καὶ ἡμἴν κατέλιπε, καὶ ἔχων αὐτὴν ἀνῆλθε : Helias enim pallium reliquis discipulo suo, Dei autem Filius ascendens in cælum nobis carnem suam reliquit : sed Helias se exuit : Christus vero et carnem suam nobis reliquit, ipsumque habens ascendit. Et Hom. 83 in Matthæum : Obrw xal kn τῶν μυστηρίων ποιῶμεν, οὐ τοῖς κειμένοις μόνον ἐμδλέποντες, ἀλλὰ τὰ ῥήματα αὐτοῦ κατέχωμεν. Ὁ μὲν γὰρ λόγος αὐτοῦ ἀπαραλόγιστος, ή δὲ αἴσθησις ήμῶν εὐεξαπάτητος. Οὕτος οὐδέποτε διέπεσε, αὕτη δε τὰ πλείονα σφάλλεται. Έπει ούν ο Λόγος φησι, Τουτό έστι το σωμά μου, και πειθώμεθα, και πιστεύωμεν, και νοητοίς αύτο βλέπωμεν όφθαλμοίς: Sic etiam in mysteriis faciamus, non illa quæ ante nos jacent solummodo aspicientes, sed verba quoque ejus tenentes. Nam et verbis ejus defraudari non possumus, sensus vero noster deceptu facillimus est : illa falsa esse non possunt, hic sæpius atque sæpius fallitur. Quoniam ergo ille dixit. Hoc est corpus meum, obediamus et credamus, et oculis intellectus id perspiciamus. Integrum librum conficerem, si ex Chrysostomo locos omnes excerperem, in quibus de sacratissima Eucharistia similiter loquitur; sed lætius ac salubrius tibi erit eos in fonte legisse.

# [736-742] • ΙΩΑΝΝΟΎ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΎ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΩΣ

έπ τῆς πρὸς Καισάριον μοναχὸν ἐπιστολῆς μετὰ τὴν δευτέραν αὐτοῦ ἐξορίαν.

(GRÆCA DESUNT:)

<sup>-</sup> Titulus Græce ex 'ms bibliothecæ Colbert, ex tractatu Nicephori contra Mamonas.

 Καὶ φήσειας πάντως ἐχ πλάνης πρὸς τὸ χρεῖττον έληλυθέναι, και χάριν όμολογείν τοίς την θαυμαστήν έχείνην προχομίσασι βίδλον, ήν άρίστην τὰ χάλλιστά σου άποχαλούσι γράμματα, ώς τηλαυγώς [743] διαγορεύουσαν ο συνδρομήν ούσιώδη και μίξιν ο θεσπεσίαν γεγενήσθαι θεότητός τε καλ σαρκός, μίαν τε έντεῦθεν ἀποτελεσθηναι φύσιν. Τοῦτο, θαυμάσιε, τοῦ παράφρονος 'Απολιναρίου το άτόπημα αυτη των είσαγόντων κράσιν καλ συναλοιφήν ή δυσσεδεστάτη

μέν σαρχί, άπαθής δὲ θεότητι. Ταῦτα δὲ καὶ ἐπὶ τοῦ Ylou xal Ingou xal Kupiou xathyopeitae xoevà yap ταύτα, και δεικτικά των δύο ούσιων τά όνόματα,

4 Χριστόν δε όταν είπης, συνήψας εκάτερα • δθεν καὶ παθητός λέγοιτο αν ό αύτος καὶ ἀπαθής παθητός

a Quæ sequuntur Græca, Kal φήσειας, etc., educta sunt ex Anastasio in ms. Collegii Societatis Jesu Parisiensis; sunt etiam apud Nicephorum C. P. in Antirrhet. ms. bibliothecæ Colbertinæ.

b în ms. Anastasii presb. Collegii Societatis Jesu Parisiensis, διαγορεύσασαν, minus recte, ni fallor. Ibid. ώς ante ຕາໄຂບາວັດ in schedis Bigotii non erat, sed habetur in ms. Soc. Jesu. Ibid. in edit. Stephani Le Moyne, qui epistolam Latine conversam cum mendis omnibus protulit, sic legitur. Qui splendide prædical concursum essentialem sacrum facta ex divinitate et carnis (monstrum lectionis).

 Quæ hic leguntur, a verbo μίξιν usque ad αίρεστις, sine ulla fere varietate exscripta sunt a Leontio Hierosolym. Contra Monophysitas, ed. A. Maio, in Scripto-rum veterum nova collectione. e Vaticanis codd. edita,

t. 7, in 4°, Romæ, 1835, p. 135, col. 2. Eptr.
d Fragmentum hoc Græcum ex 1838. Collegii Romani

prodit, estque Anastasii.

[744] Ούτω και ένταῦθα τῆς θείας ἐνιδρυμένης 🗫 σώματι φύσεως, Ένα Υίὸν, Εν πρόσωπον τὸ συναμφόσερον άπετέλεσαν. Γνωριζόμενον • μέντοι άσυγχύτως άδιαιρέτω λόγω, ούχ έν μιά μόνη φύσει, άλλ' έν δυσί τελείαις. Έπι γάρ μιας πως το άσύγχυτον; πως το άδιαίρετον; πῶς ἔνωσις λεχθείη ποτέ; Ἐαυτή γάρ

Joann. Damasc. τὸ συναμφότερον ἀπετέλεσε γνωριζό-μενον. Alia lectio, τὰ συναμφότερα. Hic autem locus, ut monet Bigotius, habetur apud Nicephorum, Anastasium, Joannem Damascenum, et tom. I Variarum Lectionum Canisti p. 231, nempe usque ad illa verba μίαν ἐπὶ Χριστῷ λέγειν φύσιν. Cæterum hæc, γνωριζόμενον... τελείαις exscripsit Leont. Hieros. l. l. p. 150, col. 2.

que : unde et passibilis dicatur idem ipse et impassi-

bilis: passibilis quidem carne; impassibilis autem

deitate. Eadem ipsa et de Filio, et de Christo, et Jesu.

et Domino prædicantur: communia enim et suscepti-

bilia duarum essentiarum nomina sunt, quarum con-

junctio in hæreticis quidem errorem facit proprio pro

communi utentes nomine Christi. Unos autem com-

munibus istis nominibus, quando dispensationis con-

stendum est mysterium 1. Si enim Deum dixeris ner-

tulisse qualicumque cogitatione, quod impossibile est

dixisti: id quod blasphemum est et immane: sed in

aliorum hæresum declinasti impietatem 2: si iterum

hominem dixeris qui pertulit, inveniris purum ædificans templum, templum carnis. Extra inhabitan-

tem numquam dicitur, quia jam non est templum. Et

forsitan dicunt, Et quomodo Dominus dixit, Ut quid

me vultis occidere, kominem qui veritatem vobis lo-

qualus sum quam audivi a Deo (Joan. 8. 40)? Bene et

omnino sapienter hoc dicendum est: neque enim ex

inhab tanti defraudabatur deitate; sed significare vo-

lens \* patientem naturam, hominis memoriam fecit :

propter quod et Deus et homo Christus. Deus propter

impassibilitatem, homo propter passionem. Unus

Filius, unus Dominus, idem ipse procul dubio unita-

rum naturarum unam dominationem, unam potesta-

tem possidens, etiamsi non consubstantiales exsistunt,

et unaquæque incommixtam proprietatis conservat

agnitionem, propter hoc quod inconfusa sunt duo.

Sicut enim antequam sanctificetur panis, panem no-

minamus: divina autem illum sanctificante gratia,

mediante sacerdote, liberatus est guidem ab appella-

tione panis; dignus autem habitus dominici corporis

appellatione, etiamsi natura panis in ipso permansit,

Et dicas fortasse ab errore ad id quod melius est venisse te, et gratiam confiteri his qui admirabilem protulerint librum, quem magnum esse optima tua nominant scripta: qui splendide prædicat concursum essentialem et mixtionem sacram factam ex divinitate et carne. Unam autem ex hoc persici naturam istud mirabitur 1 insipientis Apollinarii inconsideratio: ista eorum qui introducunt contemperationem et συναλοιφήν, id est commixtionem impiissima intentio \*, quæ procedens immutat quidem Arii, Apollinarii, Sabellii, et Manetis nibil: passionem autem excogitari et adponi secundum illos Unigeniti imaginatur deitati, quod a Christianis alienum est.

Posside igitur temetipsum iterum, dilectissime, et ad priorem regredere ordinem, ab abominabili, ista abstinens opinione, quæ est Apollinaris et eorum qui Synusiastæ 3 dicuntur. Impia cogitatio assidue puris influens nocere novit, qui secundum nos sunt simplicitati conviventes. Doctoris enim corum est liber, Apollinarii: etsi hunc sibi tua reverentia non recte faciens negotiata est. Verumtamen nos recordantes tuæ nobiscum conversationis: sentientes autem ex his quæ scripsisti \* errorem subsistere erga tuam dilectionem, ex illorum insipientia; non solum erga dispensationis mysterium: magis autem et erga nominum conjunctionem, excogitavimus, Domino cooperante nostræ infirmitati, de omnibus manifestam ostentationem \* facere ad redargutionem quidem malæ opinionis eorum qui hæreticum tibi protulerunt librum; correctionem autem tuæ venerationis.

Deum ergo quando dicis, dilectissime, agnovisti id quod simplex est naturæ, quod incompositum, quod inconvertibile, quod invisibile, quod immortale, quod incircumscriptibile, quod incomprehensibile, et istis similia. Hominem autem dicens, significasti quod naturæ est insirmum, esuritionem, sitim, super Lazarum lacrymas, metum, sudoris ejectionem, et his

<sup>1</sup> Hic stupeas veteris Interpretis ignorantiam, oscitantiamve, qui, tematou, ac si tematous legeretur, mirabitur vertit. Sic autem legas oportet: Hæc est, o vir admirande, insipientis Apollmarii absurditas, ut observavit v. cl. Harduinus, qui ait hic in Codice suo legi Azohwapiou to dotoma Apollinarii impietas. Sed Interpres Latinus qui vertit, A pollinarii inconsideratio, videtur legisse arterga. Mox ubi legitur contemperationem, Græce, neden, Stephanus Le Moyne edidit, contemplationem.

<sup>2</sup> In Græco, ή δυσσεβεστάτη αίρεσις, impissima hæresis. Interpres imperite pro more sequentia convertit.

<sup>8</sup> Symusiastæ, Συνουστασταί, vocabantur Apollinaristæ. Greg. Naz. Orat. 4ti, p. 722: Διαβεβαιούται πρίν τοῦ κα-τελθείν αὐτὸν υἰὸν ἀνθρώπου είναι, καὶ κατελθείν ἰδίαν ἐπαγόμενον σάρχα έχείνην, ην έν τοις ούρανοις έχων έτύγχανε, προαιώνιόν τινα και συνουσιωμένην. Hoc est: Affirmabat eum antequam descendisset, filium hominis fuisse, et descendisse carnem propriam adducentem, illam, quam in cælis habebat ante sæcula, SUB SUBSTANTIÆ COM-MIXTAM. De hac voce jam in Monito actum est. Ibid. Mis. assiduæ puris influens. Bigotius sic posuit, assidua e puris influens. Hardvinus, assidue puris influens. Mox Bigotius et Harduinus, Apollinari dico, sed hæc vox, dico, non est in Ms., nec prorsus necessaria videtur.

In Ms., scripsistis. Forte ostensionem.

· Legendum videtur, natura.

et non duo corpora, sed unum corpus Filii prædica-Sic et hic divina evidousárns, id est insidente corpori natura, unum Filium, unam personam utraque bæc fecerunt. Agnoscendum tamen inconfusam et indivisibilem rationem, non in una solum natura, sed similia, quibus id quod divinum est extra est. in duabus perfectis. Si enim unius, quomodo id quod Christum autem quando dicis, conjunxisti utruminconfusum est, quomodo quad indivisibile, quomodo

1 Stephanus Lemoyne, unos autem communibus istis nominibus, quando dispensationis confitendum est mysterium; si liceret pro, unos, legere, utor, sententia bene haberet; Bigotius sic habet: His autem communibus istis uti oportes nominibus, etc., ubi, istis, superfluit. Hallem, utor, ut supra dixi, et omnia quadrarent.

Bigot., id quod blasphemum est : et in Manetis et in

aliorum kæresim declinasti impietatem

<sup>2</sup> In Ms. erat lemplum crucis. Cujus loco posuit Bigotius carnis, et sic sententia quadrat. De templo carnissic Athanasius Epist. ad Adelphium p. 816, de quibusdam Arianis loquens: Οὐ βούλονται τὸν Κύριον ἐν σαρκὶ ὡς ἐν ναῷ ὄντα προσκυνείν · Dominum in carne lanquam in templo adorare nolunt. Et pag. seq. carnem Christi, templum appellare

pergit.

Sic in Ms. legitur. Bigotius autem ita restituit: Neque enim ex hoc ab inhabitanti defraudabatur: sed significare volens, etc. Sensus est: Etsi Christus se hominem dixerit, deitate tamen non privatur, seu defraudatur.

Petrus Martyr legit, consubstantialiter. Locum sequentem : Sicul enim antequam sanctificetur panis, etc., explicavimus in Monito.

Sic legit vetus interpres Latinus, atque ita etiamapud Joann. Damascenum contra Apollinaristas, qui hunc Chrysostomi locum refert hoc titulo: Του Χρυσοστόμου, έχ του κατά 'Απε\ιναριστών. Apud veterem interpretem legebatur ἐνιδρωσάσης, id est imundante, mendose pro, insidente.

unitio dicitur aliquando sibimetipsi uniri quæ una est; aut confundi, aut dividi impossibile est. Quod ergo infernum eyomuit unam in Christo naturam dicere 1? putamus divinam solam nominantes non omnimodo unam negant, nostram dico salutem, aut humanam retinentes naturæ divinæ abnegationem faciunt. Dicant, quæ perdidit quod proprium erat? Si enim unus est, salva nobis est unitio omni modo, et ea quæ unitioni sunt propria salvari necesse est. Si enim non, nec unitio, sed confusio et abolitio. Mox autem ad interrogationis fluctuantes responsionem, ad aliquid aliud exsiliunt, quod non sit proprium ad interrogationem, et inconstantes emittunt voces. Pertulit Deus et non pertulit, et si petantur modum dicere, ad ignorantiam recedunt proferentes, quomodo voluit :: Christi apud ipsos memoria sugiente. Post hæc vituperati in hoc, mox dicunt, Et Christus non est Deus, sed et homo. Et iterum dicunt: Post unitatem non oportet dicere duas naturas. Attende significationem dicti. Unitionem dixisti? Unius unitionem non invenis sieri, quomodo prævenientes diximus. Verbum caro factum est (Joan. 1. 14): sed et speculaneorum querentur aubtilitatem. Intulit enim, Et inhabitavit in nobis. Numquid non tibi videtur quia aliud est quod inhabitat præter habitationem? Si cognovissent, numquam Doninum gloria crucifizissent (1. Cor. 2. 8). Dominum iterum quando dixeris, non proprium, sed commune significatur nomen passionis et impassibilitalis susceptibile. Consueverunt bautem et istud prætendere: Putamus non corpus Dei et sanguinem accepinius fideliter ac pie suscipiendum, non quia cor-

1 Athanasius contra Epictetum p. 902: Ποΐος άδης ήρεύδετο, όμοούσιον είπειν το ἐπ Μαρίας σώμα τη τοῦ Λόγου θεό-τητι ; Quis infermus eructavit corpus ex Maria genitum esse Verbi divinitati consubstantiale? Quæsequuntur post, unam in Christo naturam dicere (μίαν ἐπὶ Χριστῷ λέγειν φύσιν), quæ non erant in Bigot. Edit., ex Joan. Damasc. contra Jacobitas desumpta sunt. lbidem, Putamus divinam solam nominantes, non omnimodo unam negant, nostram dico salutem. Græca sic vertenda: Aut enim divinam naturam tenentes humanam negant, nostram dico salutem, aut humanam retinentes naturæ divinæ abnegationem faciunt. Latine legebatur, non divinæ abnegationem faciunt; sed male.

Inter propositiones illas, quæ ab Anonymo, qui Atha-

nasii nomine circumfertur, confutantur, octava hunc habet titulum: Πρός τους λέγοντας, Επαθεν ό Θεός ως ήθελησε. Adversus eos qui dicunt, Passus est Deus, ut voluit.

Athan. Tom. 2, p. 570.

B. St. iterum dicunt. Greecum wiles ole file parm Rursus ad aliud transilientes dicunt. Hic vero locus nunc primo Grece prodit ex Joanne Damasceno contra Jacobitas. \* Hic item locus nunc primo prodit ex Joanne Damasceno contra Jacobitas : Graca sic convertimus : Solent autem et istud prælendere: Annon corpus et sanguinem Dei fideliter alque ple accipimus? Etiam respondendum: non quod Deus carnem et sanguinem ante Incarnationem habuerit ex natura;

sed quia ea que carnis sunt sibi propria facit, dicitur ha bere illa. O absurditatem! o impiam cogitationem! Pericli-latur erum apud illrs Dei diguitas. Curtera ut in versione

pus et sanguinem possidet, id quod divinum est natura: sed quia quæ carnis sunt propria facit! O inconsideratio! O impia cogitatio! Periclitatar enimapud ipsos dispensationis mysterium, et iterum dominicum corpus sicut verum corpus consiteri non patiuntur. Per cogitationem enim dici conversum esse hoc in deitatem imaginantur, unam hinc construentes paturam, et ipsam cuius sit non invenientes dicore. ut passionem divinitati undique secundum Apollinarium excogitantes, decidant a promissis bonis. Putamus non contremiscent ista dicere audientes? non cogitantæternum judicium, et Domini vocem dicentis : Ego sum, et non mutor (Malac. 3. 6).Caro infirma 💂 spiritus autem promptus. Pater, si possibile est, transeat a me calix iste. Tristis est anima mea usque at mortem (Matth. 26. 41. 39. 38). Palpate et videte quia spiritus carnem et ossa non hubet, sicut me videtis habere (Luc. 24. 39). Putamus deitati ista apta sunt? Audiant et Petrum dicentem, Christo pro nobis passo carne (1. Petr. 4. 1); et non dixit, Deitate; et iterum: Tu es Christus Filius Dei vivi (Matth. 16. 16). Viventis dixit, non Morientis; et quæcumque his similia divina nos edocet Scriptura, cui violenti esse hæretici non desistunt.

Horum islas novitates vocum declinantes, carissime, ad id quod præjacet revertamur, pium et valde pium Christum qui morte circumdatus est confiteri in divinitate perfectum et in humanitate perfectum, unum Filium unigenitum, non dividendum in filiorum dualitatem: portantem tamen in semetipso indivisarum duarum naturarum inconvertibiliter proprietates; non alterum et alterum, absit, sed unum et eumdem Dominum Jesum Deum Verbum, carne nostra amictum, et ipsa non inanimata aut irrationabili, sicut impius Apollinarius dicit. Istis mentem intendamus: fugiamus eos qui dividunt naturam. Etsi enim duplex natura, verumtamen indivisibilis et indissipabilis unitio, in una filiationis confitenda persona, et una subsistentia. Fugiamus qui unam naturam post unitionem prodigialiter dicunt: unius enim cogitatione impassibili Deo passionem adjungere impelluntur, dispensationem abnegantes, et diaboli gehennam arripientes. Ista propter mensuram epistolæ sufficere arbitror ad confirmationem tuæ dilectionis, o magnifice (a).

Explicit epistula (sic) beati Joannis episcopi Gonstantinopolitani ad Cæsarium monachum tempore secundi exsilii sui. Amen: ita legitur fideliter.

<sup>(</sup>a) Hac a vocibus, Horum istas, ex Anastasio, Nicephore et Joanne Damasceno Græce prodicrunt.

τἡν μίαν ἐνοῦσθαι, ἢ συγχεῖσθαι, ἢ διαιρεῖσθαι, ἀδύνατον. Ποῖος οὖν ἄδης ἐξηρεύξατο μίαν ἐπὶ Χριστῷ λέγειν φύσιν; ἢ γὰρ τὴν θείαν φύσιν κρατοῦντες τὴν ἀνθρωπίνην ἀρνοῦνται, φημὶ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν ἢ τὴν ἀνθρωπίνην κατέχοντες τῆς θείας φύσεως τὴν ἄρνησιν ποιοῦνται ἐπεὶ λεγέτωσαν, ποία ἀπολώλεκε τὸ ίδιον; Εὶ γὰρ ἔτι ἔρρωται ἡ ἔνωσις, πάντως καὶ μετὰ τῆς ἐνώσεως ἰδιώματα ἀποσώζεσθαι ἀνάγκη, ἐπεὶ οὐχ ἕνωσις τοῦτο, ἀλλὰ σύγχυσις καὶ ἀφανισμὸς τῶν φύσεων. τὸ Κυριακὸν σῶμα ὡς ἀληθινὸν σῶμα ὁμολογεῖν οὐκ ἀνέχονται. Δι' ἐπινοίας γὰρ λέξεων τετράφθαι τουτὸ εἰς θεότητα φαντάζονται, μίαν ἐντεῦθεν κατασκευά-ζοντες φύσιν, καὶ αὐτὴν τίνος εἶναι μὴ εὐρίσκοντες λέγειν.

[745] Πάλιν είς ἄλλο μεταπηδώντές φασι, μετά την Σνωσιν μη χρηναι λέγειν δύο φύσεις. Πρόσεχε τη σημασία τοῦ ρητοῦ. Ένωσιν εἶπας; Ένωσιν δὲ μιᾶς οὐχ ἄν εῦροις γινομένην.

Τούτων τάς κενοφωνιάς εκκλινον...ς, άγαπητέ, είς τὸ προχείμενον ἐπανέλθωμεν, εὐσεδὲς καὶ λίαν εὐσεδές τον θανάτω περιδληθέντα Χριστον όμολογείν έν θεότητι τέλειον, καὶ ἐν ἀνθρωπότητι τέλειον. Ἐνα Υίδν μονογενή, ού διαιρούμενον είς υίων δυάδα, φέροντα δ' όμως έν έαυτῷ τῶν ἀχωρίστων δύο φύσεων άσυγχύτους ιδιότητας · ούκ άλλον και άλλον, μή γένοιτο, άλλ' ένα καλ τον αύτον Κύριον Ίησοῦν Χριστὸν Θεοῦ Λόγον, σάρχα ἡμφιεσμένον, χαὶ αὐτὴν οὐχ άψυχον και άνουν, ώς ό δυσσεθής [746] 'Απολινάριος είπεν. Τούτοις τοίνυν πρόσχωμεν φύγωμεν τούς διαιροῦντας. Εί γάρ και διττή ή φύσις, άλλ' οὖν άδιαίρετος και αδιάσπαστος \* ή Ενωσις, ήν εν ενί τῷ τῆς υίότητος όμολογούμεν προσώπι, καλ μιά ύποστάσει. Φύγωμεν τούς μίαν φύσιν μετά την ένωσιν τερατευσμένους. τή γάρ της μιας έπινοία τῷ ἀπαθεί Θεῷ πάθος προσάπτειν επείγονται b, την οίχονομίαν άρνούμενοι, καὶ τοῦ διαδόλου τὴν γέενναν προσαρπάζοντες. Ταυτα διά τὸ μέτρον τῆς ἐπιστολῆς ἀρκείν είς άσφάλειαν ήγουμαι της σης άγάπης, θαυμάσιε.

Ειώθασι δὲ καὶ τοῦτο προτείνειν "Αρα οὐ τὸ σῶμα καὶ αἶμα τοῦ Θεοῦ λαμδάνομεν πιστῶς καὶ εὐσεδῶς; Ναὶ λεκτέον, οὐχότι τὸ σῶμα καὶ αἶμα τὸ θεἶον πρὸ τῆς ἐνανθρωπήσεως ἐκέκτητο φύσει, ἀλλ' ἐπειδὴ τὰ τῆς σαρκὸς ἰδιοποιείται, ἔχειν λέγεται ταῦτα. "Ο τοῦ ἀτοπήματος! ὢ τῆς ἀσεδοῦς διανοίας! Κινδυνεύει γὰρ παρ' αὐτοῖς[τὸ]τῆς θεότητος ἀξίωμα. Καὶ πάλιν

\* Sic Joann. Damascenus. Harduinus vero ἀπαράσπαστος. Ibid. sic Joann. Damasc. quemadmodum et Bigotius legit ή ἔνωσις ἐν ἐνὶ τῆς υἰότητος ὁμολογούμενος προσώπω, κοὶ μιὰ ὑποστάσει.

b Hæc φύγωμεν... ἐπείγοντι exscripta habes a Leontho Hierosol. l. l. supra, p. 745. A. not. 1. id et præcedentia a γάρ και διττή... ἀδιάσπαστος ή Εν. ἐν ἐν ἐν ἔνξς υἰότετος όμολογουμένη προσώπω refert, p. 130, col. 2

### MONITUM IN SEQUENTEM ORATIONEM CHRYSOSTOMI

#### IN LAUDEM DIODORI TARSENSIS,

ET IN FRAGMENTUM ALIUD IN LAUDEM DIODORI EX FACUNDO HERMIANENSI EDUCTUM.

Orationem Joannis Chrysostomi in Diodorum edidit idem Emericus Bigotius post Vitam Chrysostomi per Palladium, et ante epistolam ad Cæsarium. Cui illam subjungimus, iis præmissis quæ Bigotius præfatur.

obruere, ejusque famam ac memoriam exstinguere conatus est Theophilus, tantisper averterem et recrearem, Joannis nostri orationem subjunxi, quam in laudem Diodori Tarsensis episcopi aliquando recitavit. Cujus eloquentia et suavitas tantam, ut spero, legentibus pariet voluptatem, ut nihil in ea præter brevitatem sint damnaturi. Orationis argumentum tale est. Concionem habuerat Diodorus, et in laudes Joannis totum se effuderat, cum Joanne Baptista, et Mosis virga, et voce Ecclesiæ eum conferens: ipse eximias et modestiæ suæ onerosas laudes aversatus, eas in Diodorum refundere voluit. Itaque in proxime sequenti concione ostendit, tanta præconia Diodoro convenire, non sibi. Contextum Græcum deprompsi ex bibliotheca Vaticana; sed eum Latini juris feci: a quo labore libenter abstinuissem, si

# [747] ΕΓΚΩΜΙΟΝ ΕΙΣ ΔΙΟΔΩΡΟΝ ΕΠΙΣΚΟΠΟΝ

τὸν προλαδόντα καὶ ἐγκωμιάσαντα.

α'. 'Ο σοφός ούτος καὶ γενναίος διδάσκαλος, πρώην την ἀρρωστίαν τοῦ σώματος ἀποθέμενος, καὶ ἐπὶ τὸν θρόνον τοῦτον ἀναδάς, ἐμοὶ τοῦ λόγου τῶν προοιμίων ἀπήρξατο, τὸν Βαπτιστήν Ἰωάννην, καὶ φωνήν τῆς Ἐκκλησίας, καὶ ράδδον Μωσέως, καὶ ἔτερα πλείονα μετὰ τούτων προσειπών. Καὶ οὕτος μὲν ἐπήνεσε τότε, ὑμεῖς δὲ ἀνεκράγετε · ἐγὼ δὲ πόρρω καθήμενος πικρὸν ἀνεστέναξα. Αὐτὸς γὰρ ἐπήνει, τὴν φιλοτεκνίαν ἐπιδεικνύμενος, ὑμεῖς ἀνεκράγετε, τὴν φιλαδελφίαν ἐμφαίνοντες, ἐγὼ δὲ ἐστέναξον (sic) τῷ τῶν ἐπαίνων δγκφ πιεζόμενος. Ἐγκωμίων γὰρ μέγεθος ἀμαρτημάτων οὐκ Ελαττον δάκνειν εῖωθε τὸ συνειδός · καὶ ὅταν τις ἐαυτῷ μηδὲν συνειδώς

προσωπείων τούτων ἀφαιρεθέντων, προ βήματος

integra apud Facundum Hermianensem episcopum extitisset orationis hujus interpretatio. Cum autem ibi imperfecta sit, verba mea verbis antiqui interpretis miscere mihi religio fuit. At vero ne tam pretiosa et tam vetusta, ut ita loquar, fragmenta hic desiderarentur, ea unicuique paginæ subjicere operæ pretium duxi.

Annum quo hanc concionem habuit Chrysostomus, statuit Tillemontius 392, quam temporis notam nec impugnare, nec ut omnino certam defendere licet. Orationem jam habuerat Diodorus in qua Joannem Chrysostomum laudibus extulerat, ut supra dictum est. Chrysostomus vero laudum minime cupidus, suas ipsi laudes [reddidit et orationem texuit brevissimam, quia post illum eadem die concionaturus denne erat Diodorus, ut clare ipse innuit in fine ἐγχωμίου sive oratiunculæ. More quippe receptum vidumus Antiochiæ, ut eadem die in eademque ecclesia duo concionarentur. Diodorus vero episcopus Tarsensis, qui olim fuerat Joannis Chrysostomi magister, libenter ad id officii admittebatur, quia olim presbyter Antiochenus id muneris diu exercuerat : quo tempore Ariani cum auctoritate plurimum valerent, [747] Catholicos infestabant. Iis cum fortiter obsisteret Diodorus, ab Arianis, inquit Chrysostomus infra, sæpe pulsus est, sæpe in periculum capitis venit, ac si non re, saltem proposito martyr fuit, ut dicit ipse Chrysostomus, tum in oratione sequenti, tum in fragmento quod illi subjungitur. Partem orationis Latine conversam retulit Facundus Hermianensis episcopus lib. 4, c. 2, quam nos in ima pagina constituimus, ut jam Bigotius fecerat.

Orationi huic fragmentum aliud subjungimus, a Facundo Hermianensi ibidem allatum. Pertinet vero ad Homiliam quandam Chrysostomi in solemnitate Martyrum : quorum occasione Diodorum ipsum martyrem appellat, ac pro more laudat.

### LAUS DIODORI EPISCOPI

QUI PRIOR CONCIONATUS LAUDABAT (JOANNEM CHBYSOSTOMUM).

4. Sapiens ille ac generosus doctor, nuper deposita infirmitate corporis, cum ad sedem hanc ascendisset, a me sermonis fecit exordium, Joannem Baptistam, et vocem Ecclesiæ, et virgam Mosis, et alia cum his multa me appellans. Ille tunc laudavit, vos exclamastis: ego procul sedens amare ingemui (a). Ipse namque laudabat, amorem erga liberos exhibens; vos

(a) Apud Facundum Hermianensem episc., I. IV, fragmenta quædam sunt veteris hujus Encomii interpretationis; que, quoniam ab interpretatione quam damus, saltem quoad verha, differunt, hic referimus:

Saplens ille et fortissimus doctor, nuper infirmitate corporis exposita (i. e. deposita), super sedem islam ascendens,

Saplens ille et fortissimus doctor, muper infirmitate corports exposita (i. e. deposita), super sedem istam ascendens, de me sermonis fecil exordium, Baptistam Joannem dicens, et vacem Ecclesia, et virgam Hoysi, et alia horum plurima de me dixit. Et ipse quidem laudarit, vos autem acclamasus. Sed ego, procut sedens, amarissime suspiravi. exclamabatis, fraternum amorem ostendentes; ego ingemiscebam, quod laudum mole obruerer. Laudum enim magnitudo, non minus quam peccata, mordere solet conscientiam; et cum quis sibi nullius boni conscius alios audit multa magnaque bona de se prædicantes, et præsentem opinionem, et futurum diem reputat in quo omnia nuda et aperta erunt: quodque is qui tunc judicabit, non ex vulgi opinione, sed ex ipsa rerum veritate judicabit: Non enim secundum opinionem judicabit, inquit, neque secundum rumorem arguet (Isai. 11. 3): hæc omnia cogitans, crucior laudibus, et bona opinione vulgi: magnum perspiciens illam inter et futurum judicium discrimen. Nune enim existimatione vulgi ceu quibusdam larvis tegimur: in illo autem die, nudo capite, positisque larvis ante

tribunal stantes, nihil ab hac existimatione ad illam sententiam juvari poterimus; sed ob id ipsum gravius puniemur, quod et laudibus multis plurimisque proconiis ab hominibus celebrati, non ideo tamen meliores effecti simus.

2. Hæc igitur omnia mecum reputans, amare gemebam. Ideo celeriter hodieque præsto sum, ut a vobis auditoribus hujusmodi opinionem excutiam. Etenim corona cum ejus qui coronatur capite major est, non adstringit tempora, non insidet capiti; sed nimia sui magnitudine laxior per oculos descendens, collum torquis more ambit, et caput relinquit coronæ expers. Quod et nobis quoque accidit, dum corona laudum illa majori, quam nostrum sit, capite digna visa est. Attamen cum hæc ita se habeant, ex amoris abundantia pater non destitit ante, quam eam nobis quoinodocumque imponeret. [lia et reges sæpe faciunt, et diadema sibi aptum filiorum capitibus imponunt : deinde ubi viderint corona minus esse puerile caput, cum satis habeant illud quomodocumque ipsis imposuisse, receptum deinceps sibimetipsis imponunt.

3. Quandoquidem igitur pater coronam sibi convenientem nobis imposuit, et ea major capite nostro visa est, sibi autem illam numquam impositurus est: age ademptam nobis eam, patris nostri capiti, cui apprime competit, imponamus. Nam Joannis quidem nomen ad nos, animus ad ipsum pertinet : nos ejus appellationem habemus, ipse ejus philosophiam nactus est. Quapropter ejus appellationis dignior quam nos heres ille fuerit : cognominem quippe non nominum, sed actuum consortium facere solet, etiamsi nomina differant 1]. Non enim ut externi philosophi, ita et Scriptura de his solet philosophari. Illi enim nisi cum substantia etiam nomina ipsa communia sint, cognomines esse non dicunt. At Scriptura non sic; sed ubi viderit multam in vitæ instituto cognationem, etsi alia sunt imposita nomina iis qui moribus inter se congruunt, codem ipsos nomine appellat. Ejusque rei non longe demonstratio petenda; sed illum ipsum Joannem Zachariæ silium adducimus in medium: cum enim discipuli interrogassent an rursus Elias venturus esset, respondit, Vultis enm recipere? Iste est Elias qui venturus est (Matth. 11.14). Atqui Joannes vocabatur : sed quia Elix mores habebat, idcirco nomen etiam ipsi imposuit : quia Eliæ spiritum habebat, ideo et nomen obtinuit. Nam deserta loca uterque habitavit, et ille ovina pelle, hic pilosa veste indutus

Ouse uncinis clauduntur sic habentur apud Facundum; Et post aliquanta: Sic etiam imperatores facium aliquotiens, et sibi aptum diadema auferentes, filiorum imponunt capitisus; atque ita cum videriut mimus infantile caput, quam corona est, cupiunt eis tantummodo imponere, quamvis incongrue, eo ipso solum satisfacientes animo suo; auferentes deinde, sibimetipsis imponunt. Quoniam ergo et paler hic coronam sibi competentem alque sedentem nobis imposuit, et mujor nostro capite apparuit, ex nostro eam capite detrahentes, aptam hujus patris capiti imponamus. Joannis emim nomen apud nos, intellectus autem apud ipsum est: et appellationem quidem nos suscipimus, philosophiam autem ipse possidet. Propter hoc et ipsius appellationis magis ipse sit heres, quam nos: Symonyma enim non nominum communo, sed rerum cognatio facere consuevit, etsi nomina differant.

fuit; mensa ipsis perinde vilis ac tenuis erat. Et hic quidem prioris adventus minister fuit, ille autem erit denuo futuri. Quando igitur et victus ratio, et vestium amictus, et locorum sedes, et ministerium unum, et omnia apud ambos paria erant: ideo nomen unum utrique indidit, ostendens ctiam eum, qui aliud nomen habeat, posse illi cognominem esse, cujus mores æmulatus sit.

4. Cum i igitur in divina Scriptura ea sit certissima regula, et accurata cognominum definitio: age, ostendamus quo pacto sapiens pater hic noster Joannis mores æmulatus sit, ut discatis eum longe digniorem esse qui nomine illius appelletur. Non erat illi mensa. non lectus, non domus in terris; sed nec huic umquam fait. Et hujus rei testes vos estis, quomodo in apostolica ducenda vita omni tempore perseverarit, nihil proprium habens, sed ab aliis alimenta accipiens, ipse in oratione et in doctrina verbi perseverans. Prædicavit ille trans flumen, degens in solitudine: hic com altra flumen civitatem omnem aliquando accepisset, sana illam doctrina erudivit. Habitavit ille in carcere, et capite truncatus est propter libertatem loquendi pro lege: sed et iste sæpe patria excidit, ob liberam fidei prædicationem; sæpe autem capite truncatus est ob eam ipsam causam, si re minus, at proposito tamen. Non ferentes enim veritatis hostes linguæ ejus eloquentiam, innumeras undique insidias struebant, et ex omnibus eripuit eum Dominus. Age igitur, hanc linguam audiamus, ob quam periclitatus et servatus est. De qua non peccet qui id dixerit quod de terra promissionis dixit Moses. Quid autem de illa dixit? Terram fluentem lacte et melle (Exod. 3. 8). Hoc ita-

1 Hic numerus quartus, usque ad has voces, quia ipsi gloria, sic legitur apud Facundum: Quia ergo indubitanter ista est regula et integra definitio synonymorum apud Scripturam divinam, age, ostendamus qualiter morem æmula-tus est Joannus sapiens iste noster pater, ut cognoscatis quo-niam et appellationem illius juste ipse possidere debet. Non erat ills mensa neque lectus, neque domus super terram : sed neque huic aliquando fuit. El hujus rei nos testes sumus, qualiter omne tempus advixit, apostolicam demonstravit vitam, nihil proprium habens, sed a sociis (legit insigno) sem per nutritus, ipse in oratione et doctrina verbi permanens prædicabat. Ille trans fluvium prædicabat in desertis : et iste trans fluvium aliquando civitatem omnem educens, sa lutiferam doctrinam docebat. Habitavit ille in custodii capite diminutus est propter fiduciam, quam pro lege habe-bat. Sed etiam tste sæpius illa patria fraudatus est propter fiduciam, quam pro fide geril : sæpius etiam capile dimi-nulus est propter eamdem causam, etst non re ipsa, proposilo tamen. Non enim sufferunt veritatis immici ejus lingu virtulem, decem millia semper præstruebant insidias, et ex omnibus eum liberavit Dominus. Age itaque jam lingua ejus audiamus, hanc ipeam propter quam et perichitatus est et salvatus : illam linguam, de qua si quis dixerit quod de terra promissionis dixit Moyses, nullatenus peccat. Quid ergo de illa dixit? Terra fluens lacte et melle. Hoc etiam de istius lingua dicendum est, lingua fluens lacte et melle. Ul igitur lacte et melle saturemur, hie noster jam quiescat sermo, audiamus lyram et tubam. Quando enim suavitatem sentio verborum, lyram appello hujus vocem : quando vero fortitudinem intelligentiarum, tubam quamdam bellicam, et lalem, qualem habebant Judai, cum Hierico muros destruerent. Sicul enun tunc tubarum sonus, igne velocior, super lapides irruens, omnia consumebat, sic et ejus vox non mi-nus quam illa tuba super molimina harretisorum irruens, hoc est, attentationes illorum evertit, et omnem altitudinem extollentem se adversus scientiam Dei. Quod ne per mostram magis linguam, quam per hujus hæc discamus, jam hic noster sermo quiescal; gloriam dantes Deo tales nobis tribusti datase. buenti doctores.

έστωτες, ούδεν άπη της ενπεύθεν δόξης είς την εκεί ψήφον ώφεληθηναι δυνησόμεθα, άλλά δι' αύτη τουτο κολασθησόμεθα μειζόνως, ότι και πολλών επαίνων και πολλής εύφημίας παρά των πολλών ἀπολαύσαντες, ούδε αύτῷ τούτῳ γεγενήμεθα βελπίους.

β'. Ταυτ' ουν άπαγτα εννοών, πικρον εστέναξον (sic). Διὸ καὶ ἀνέστην ταχέως σήμερον, ὥστε ἐφ' ὑμῶν εων έχεινα άχηχοότων την τοιαύτην άποχρούσασθαι δόξαν. Καὶ γὰρ στέφανος ὅταν μείζων ἢ τῆς τοῦ στεφανουμένου μεφαλής, ού περισφίγγει τούς προτάφους, ούχ ενιζάνει τη κεφαλή άλλα χαυνότερος τῷ μεγέθει γινόμενος, διά των όφθαλμων χαταδαίνων περιαυχένιος γίνεται, καλ την κεφαλην άφίησιν άστεφάνωτον. "Ο δή [748] και ήμεζς πεπόνθαμεν, του στεφάνου των έγχωμίων [748] μείζονος εῆς ἡμετέρας φανέντος άξίας κεφαλής. 'Αλλ' διιως και τούτων ουτως εγόντων, διά την παρούσαν (Γ. περιούσαν) αὐτῷ φιλοστοργίαν, ο πατήρ ούχ άπέστη πρίν αύτον όπωσβήποτε επιθείναι ήμεν. Ούτω που και βασιλείς ποιούσι πολλάχις, και το αύτοις άρμοζον διάδημα βαβόντες, ταϊς εών παιδίων έπιτιθέασι πεφαλαίς. είτα επειβάν ίδωσιν ελάττω την παιδικήν ούσαν κορυφήν του στεφάνου, αυτώ τουτώ τώ περιθείναι φπλώς και ώς έτυχε πληροφορηθέντες, λαφόντες λοι- · πὸν ἐαυτοίς περιτίθενται.

γ. Επεί ούν και ό πατήρ τον αύτῷ πρέποντα στέφανον ήμιν επέθηκε, και μείζων ώφθη της ήμετέρας χορυφής, ξαυτώ ούχ αν ξλοιτο περιθείναι φέρε δή αύτον ήμων άφελόμενοι, τη άρμοζούση τοῦ πατρός ήμεζς έπιθώμεν κεφαλή πάλιν. Του γάρ Ιωάννου τὸ δνομα παρ' ήμιν, το όξ φρόνημα παρά τούτψ καί την μέν προσηγορίαν ήμεις έξεξέμεθα, την δέ φιλοσοφίαν ούτος έχτήσατο. Διά τούτο και της προσηγορίας δίχαιος αν είη χληρογομήσαι μάλλον ήμων: αρληνοίτολ λφό ούχ ψ εφλ φλόπαεων χοιλολία αγχ. ή των πραγμάτων συγγένεια ποιείν είωθε, κάν τά ρνόματα διαφέρη, Ού γάρ ώσπερ οἱ τῆς Εξωθεν φιλοσοφίας μετέχοντες, ούτω και ή Γραφή περι τούτων φιλοσοφείν είωθεν. Έχεινοι μέν γάρ αν μή μετά τῆς odalas xal i jun dyopatun gupbalyn xolywyla ob φασι γίνεσθαι συνωνύμους, Ή Γραφή δὲ ούχ οῦτως! άλλ' δταν ίδη πολλήν τῆς φιλοσοφίας την συγγένειαν, κάν έτερα όνοματα ή κείμενα τοίς κατά τον τρόπον ποινωνούσιν άλλήλοις, άπο τῆς αὐτῆς αὐτοὺς προσηγορίας καλεί. Καλ τούτου ου πόρρωθέν έστι παρασχείν την απόδειξιν, άλλ' αψτόν τοῦτον τὸν Ἰωάνγην σον Ζαχαρίου παραγαγόντες είς μέσον. Των γάρ haguen, stonedagens, ei freyyor zabalineagar uqλιν Ήλίας, ἀπεκρίνατο Καί ότι εξ θέλετε δέξασθαι; Ούτος έστιν Ηλίας ο μέλλων έρχεσθαι. Καὶ μὸν Τωάννης ελέγετο . άλλ' έπειδή 'Ηλίου τον τρόπον

είχε, διά τοῦτο καὶ τῆς προσηγορίας αὐτῷ μετέδωκε ταὐτης · ἐπειδὴ τὸ πνεῦμα Ἡλίου ἐκτήσατο, διά τοῦτο καὶ τὸ δνομα Ἡλίου. Καὶ γὰρ ἐρἡμους χώρας τοῦτο καὶ τὸ δνομα Ἡλίου. Καὶ γὰρ ἐρἡμους χώρας τοῦτο καὶ τὸ δνομα Ἡλίου. Καὶ γὰρ ἐρἡμους χώρας παρουσίας διάκογος γέγανεν, ὁ δὲ ἔσται τῆς μελλούσης αῦς εὐτελῆς καὶ λιτὴ ῆν. Καὶ ὁ μὲν τῆς προτέρας καὶ οῦς εὐτελῆς καὶ λιτὴ ῆν. Καὶ ὁ μὲν τῆς προτέρας καὶ εὐτελῆς καὶ λιτὴ ῆν. Καὶ ὁ μὲν τῆς προτέρας καὶ εὐτελῆς καὶ λιτὴ ῆν. Καὶ ὁ μὲν τῆς προτέρας καὶ εὐτελῆς καὶ διακονία μία, καὶ πάντα ἴσα ῆν αὐτοῖς · διὰ τοῦτο καὶ δνομα ἔγ καὶ πάντα ἴσα ῆν αὐτοῖς · διὰ τοῦτο καὶ δνομα ἔγ δρόπον ἐζήλωσεν.

[749] δ. Έπει ούν άναμφισδή τητος ούτος έστιν ο χανών, και άχριβής ούτος συγωνύμων όρος παρά τή θεία Γραφή, φέρε, δείξωμεν δπως και τον τρόπον έζηλωσε τον Ιωάγγου ο σοφός ούτος ήμων πατήρ, ίνα μάθητε ότι και τῆς προσηγορίας οδτος δικαιότερον αν κληρονομήσειε τῆς ἐκείνου. Οὐκ ῆν ἐκείνω τράπεζα, ούδε χλίνη, ούδε οίχια έπε γής · άλλ' ούδε τούτω ποτε εγένετο. Καλ τούτου μάρτυρες ύμεις, πώς τον άπαντα χρόνον διετέλεσεν, άποστολικόν έπιδειχνύμενος βίον, μηδέν ίδιον έχων, άλλά παρ' έτέρων τρεφόμενος, αὐτὸς τῆ προσευχή χαὶ τῆ διδασκαλία του λόγου προσκαρτερών. Έκηρυξεν έκεινος. zęban tog motahog grażbiemi en tage ebultjare, xaj ούτος πέραν τοῦ ποταμού ποσε τὴν πόλιν πάσαν λα-**6**ών, την ύγιη διβασχαλίαν επαίδευσεν. "Ωκησεν εκείγος είς δεσμιντήριον και την κεφαλην έπετμήθη διά τήν υπέρ του νοίπου παφφησίαν, αγγά και ορτός μογλάκις της πατρίδος εξέπεσε διά την ύπερ της πίστεως παρρησίαν, πρλλάκις δε και την κεφαλήν άπετμήθη διά την αυτήν ταύτην αίτίαν, εί και μή τή πείρα, άλλά τη προθέσει. Ού γάρ φέροντες οἱ τῆς άληθείας έχθροι την της γλώττης αύτου δύναμιν, μυρίας πάντοθεν Ερραπτον ἐπιδογλάς, καὶ ἐκ πασῶν αὐτὸν ἐρρύσατο Κύριος. Φέρε ούν γλώττης ακούσωμεν ταύτης, δι' ήν και εκινδύνευσε και εσώθη. Περί ής ούκ αν τις άμάρτοι τούτο είπων, δ περί τῆς γῆς [τῆς] ἐπαγγελίας είρηκε Μωσής. Τί δε περί έχείνης είπεν; Γήγ ρέουσαν γάλα και μέλι. Τοῦτο και περι τῆς γλώττης ξατίν είπειν. Αγώττα φέουσα λάγα και πεγι τούτου. "Ιν' ούν και γάλακτος ἀπολαύσωμεν, και τοῦ μέλιτος εμφορηθώμεν ενταύθα τον ημέτερον καταπαύσαγτες λόγεν, άχούσωμεν της λύρα; καὶ της σάλπιγγος. "Όταν μέγ γάρ την ήδονην έννοήσω τῶν ρημάτων, λύραν καλ<del>ώ τ</del>ην τούτου φωνήν όταν ό<del>ς</del> το δυνατόν των νοημάτων, σάλπιγγά τινα πολεμικήν, καλ τοιαύτην, οίαν είχον οι Πουδαίοι, ήνίκα τὰ τῆς Ίεριχω πείχη κατέδαλον. Καθάπερ γάρ τότε ή των σαλπίγγων ήχή, πυρός σφοδρότερον τοϊς λίθοις προσπίπτουσα, πάντα άνήλισκε και έδαπάνα ουτω και ή τούτου φωνή νῦν, ούχ ήττον τῆς σάλπιγγος ἐκείνης τοίς των αίρετιχών όχυρώμασιν έμπεσούσα, λογγσμούς καθαιρεί, και παν ύψωμα επαιρόμενον κατά της γνώσεως του Θεου. 'Αλλ' ίνα μη διά της ήμετέρας γλώττης, άλλά διά της τούτου ταυτα μάθητε, άνα-

παύσωμεν τον ήμέτερον λόγον, δόξαν άναπέμψαντες τῷ θεῷ, τῷ τοιούτους παρασχόντι διδασκάλους, δτ, αὐτῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

#### FRAGMENTUM S. JOANNIS CHRYSOSTOMI,

Ubi de eodem Diodoro ex Facundo Hermianensi, qui ait, lib. 4, c. 2 : Rursus in alio Sermone de ipso sue magistro Diodoro dixit.

Non superflue, sicut apparet, sermones prolixos expendimus. Sedenim in Martyrum celebratione commonemur etiam vivi martyris vicini martyrio fluminis

spiritualis. Vivus est enim iste martyr, et martyr siquidem mortuus et sæpius proposito. Videte ejus membra mortificata, videte figuram circumferentem

#### MONITUM

Hanc homiliam inter spuria ablegavit Fronto Ducæus. Illam contra melioris esse notæ dixit Savilius in notis. Ut genuinam etiam habuere alii docti viri, inter quos Tillemontius. Notat Savilius in eo multa haberi iis similia quæ in Homilia contra ebriosos et de resurrectione leguntur supra Tomo 2, p. 441, 442, 443, quæ loca in notis Indicantur. In principio etiam homiliæ quædam habentur eadem, iisdemque pene verbis, quæ in Homilia de cœmeterio et de cruce p. 398. Alia quoque leviora hinc et inde deprehenduntur, quæ in aliis Chrysostomi operibus habentur. Hæe fortasse Frontonem Ducæum virum sagacem induxerunt, ut hanc homiliam inter spurias ablegaret. Putavit haud dubie esse centonem ex variis Chrysostomi

# [750] ΕΙΣ ΤΟ ΑΓΙΟΝ ΠΑΣΧΑ ΛΟΓΟΣ.

α'. Εύχαιρον σήμερον ἄπαντας ἡμᾶς ἀναδοῆσαι τὸ παρὰ τοῦ μακαρίου Δαυίδ εἰρημένον • Τίς λαλήσει τὰς δυταστείας τοῦ Κυρίου, ἀκουστὰς ποιήσει πάσας τὰς αἰτέσεις αὐτοῦ; Ἰδοὺ γὰρ ἡμῖν παραγέγονεν ἡ ποθεινἡ καὶ σωτήριος ἐορτἡ, ἡ ἀναστάσιμος ἡμέρα τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ἡ τῆς εἰρήνης ὑπόθεσις, ἡ τῆς καταλλαγῆς ἀφορμἡ, ἡ τῶν πολέμων ἀναίρεσις, ἡ τοῦ θανάτου κατάλυσις, ἡ τοῦ

διαδόλου ήττα. Σήμερον ἄνθρωποι τοῖς άγγέλοις ἀνείγησαν, [751] καὶ οἱ σῶμα περικείμενοι μετὰ τῶν ἐμίγησαν, [751] καὶ οἱ σῶμα περικείμενοι μετὰ τῶν ἀσωμάτων δυνάμεων λοιπὸν τὰς ὑμνφδίας ἀναφέρουσι. Σήμερον καταλύεται τοῦ διαδόλου ἡ τυραννίς · σήμερον τὰ δεσμὰ τοῦ θανάτου ἐλύθη, τοῦ ἄδου τὸ νίκος ἡφάνισται · σήμερον εὕκαιρον πάλιν εἰπεῖν τὴν προφητικὴν ἐκείνην φωνήν · Ποῦ σου, θάτατε, τὸ κέντρον; ποῦ σου, ἄδη, τὸ νίκος; Σήμερον τὰς χαλκῶς

que de hujus lingua dicendum: lingua suens lacte et melle. Ut igitur et lacte fruamur, et melle satiemur, hec sinita oratione nostra, lyram et tubam audiamus. Cum enim verborum suavitatem considero, lyram ejus vocem appello: ubi autem vim cogitationum, bellicam quamdam tubam voco, qualem habebant Juduei, cum Jerichuntis muros dejecerunt. Quemadmodum enim tunc tubarum sonus igne vehementius in lapides incidens, omnia censumebat et labesactabat: sic et ejus vox nunc, non minus quam tuba illa in hæreticorum munitiones incidens, ratiocinia destruit et omnem altitudinem quæ se extollit adversus scientiam Dei (2. Cor. 10. 5). Verum ut ne per linguam nostram, sed per ipsius hæc ediscatis, hie finem prandi faciamus, gloriam referentes Deo qui tales doctores præbuit: quia ipsi gloria in sæcula sæculorum, Amen.

quæ sunt hominis, et sensum habentem angelicum. Et post aliquanta: Sed revertamur ad martyrem istum iterum, propter quem et ista diximus. Quomodó itaque mortuus est mortificans membra sua, et conculcans naturæ cupiditates in humano corpore, et angelicam nobis demonstrans vitam? Si autem vultis videre, quia et reipsa mortuus est, recordamini illius temporis, quando bellum asperum adversus Ecclesiam exsurrexerat, et exercitus movebantur, et arma præparabantur, quando trans fluvium omnes con-

gregzbantur. Tunc ipse exiens, et velut turris anteposita, vel scopulus quidam altus et magnus ante alios stans, et contrariorum suscipiens fluctus et resolvens, in tranquillitate cæterum corpus Ecclesiæ custodivit, repercutiens tempestatem, et præstans nobis quietum portum.

<sup>1</sup> Sicet in Oratione præcedenti. In altera videlicet Orontis ripa, ubi ea pars urbis erat, quæ Palæa seu velus urba appellabatur, ubi erat ecclesia Palæa item dicta, in qua convenire solebant il qui Meletium episcopum sequebantur.

### AD HOMILIAM IN PASCHA QUÆ GENUINA ESSE PROBATUR.

locis consarcinatum: non cogitans Chrysostomum eadem ipsa quæ pridem dizerat sæpe repetere, et aliquando homilias integras retractatas mutatisque initiis ad conciones adhibere suas. Non dubito certe hanc homiliam a Chrysostomo vere habitam dictamque fuisse. Cum enim annis octodecim concionatus sit, recurrente Paschatis solemnitate eadem ipsa aliquando repetierit: neque enim in promptu est cuivis concionatori, qui tam longo temporis curriculo in Paschate quotannis oraverit, nova semper efferre, et ex prius dictis nihil unquam admiscere.

Interpretationem Latinam novam adornavimus,

# IN SANCTUM PASCHA CONCIO,

1. Mors victa a Christi tempore non ultra mors, sed sommus et dormitio vocatur. — Opportune hodie omnes cum beato Davide clamemus: Quis loquetur potentias Domini, auditas faciet omnes laudes ejus (Psal. 105. 13)? Ecce enim advenit nobis hodie desideratum salutareque festum, dies nimirum resurrectionis Domini nostri Jesu Christi; pacis argumentum, reconciliationis causa, que bella sustulit, mortem dissolvit, dia-

bolum prostravit. Hodie homines cum angelis commixti sunt, et qui corpore sunt induti, cum incorporeis potestatibus hymnos persolvunt. Hodie evertitur diaboli tyrannis; hodie vincula mortis soluta sunt, inferni victoria sublata est; hodie opportune proferatur prophetica vox illa: Ubi est, mors, stimulus tuus? ubi, inferne, victoria tua (Osece 13. 41; 1. Cor. 15. 55)? Hodie portas æreas confregit Dominus postgr

Christus, ipsamque mortis personam delevit. Quid dico personam? Ipsius quoque nomen mutavit : neque enim ultra mors vocatur, sed dormitio et somnus (a): signidem ante Christi adventum, crucisque reconomiam, ipsum quoque mortis nomen terribile erat. Certe primus homo magni supplicii loco hanc audivit sententiam : Quacumque die comederis, morte morieris (Gen. 2. 17). Quin et beatus Job hanc illo nomine appellavit: Mors viro requies (Job 3. 23). Et propheta David dicebat : Mors peccatorum pessima (Psal. 33.22). Non modo animæ divulsio a corpore mors vocabatur; imo etiam infernus, Audi enim patriarcham Jacob dicentem : Deducetis senectutem meam cum dolore ad inferos (Gen. 42. 38); et prophetam quoque: Infernus dilatavit os suum (Is. 5. 14); alius item propheta: Eripiet me de lacu inseriori (Psal. 85. 13); în multisque Veteris Testamenti locis transitum ex hac vita, mortem et infernum vocari deprehendes. Quoniam vero Christus Deus noster in sacrificium oblatus est et resurrectio consequuta est, illa nomina benignus Dominus sustulit, novumque et extraneum vivendi institutum in mundum induxit; exitus ex hac vita jam non mors, sed dormitio et somnus vocatur. Undenam boc liquet? Audi Christum dicentem: Lasarus amicus noster dormit, sed vado ut a somno suscitem eum (Joan. 11. 11). Quemadinodum enim facile nobis est dormientem expergefacere et excitare : sic et communi omnium Domino a mortuis suscitare. Quia vero novum extranenmque erat id, qued ab inso dictum suerat, neque ipsi discipuli dictum intellexerunt, donec ad illorum infirmitatem se demittens, id clarius diceret. Communis vero erbis doctor bentus Paulus ad Thessalonicenses scribens ait: Nolo res ignorare de dormientibus, ut non contristemini, sicut et cæteri qui spem non habent (1. Thess. 4. 12). Et rursus vlibi : Ergo qui dormierunt in Christo, perierunt (1. Cor. 15. 18). Et iterum : Nos qui vivimus, qui residui sumus, non præveniemus eos qui dormierunt (1. Thess. 4. 14). Et alibi rursum : Si enim credimus, quod Jesus mortuus est et resurrexit, ita et Deus eos qui dormierunt, adducet cum eo (lb. v. 13).

2. Videtis mortem passim vocari dornitionem et somnum, et cam quæ antea terribilis crat, nunc post resurrectionem facile contomni? Vides splendidum resurrectionis tropæum? Per hanc enim innumera nobis bona obtigerunt; per hane domonum fallacia soluta est; per hanc mortem irridemus; per hanc præsentem vitam contemnimus, per hanc ad futurorum desiderium excitamur; per hanc licet corpore induantur, nihilo inferiore conditione sumus, quam incorporca, si tamen velimus. Hodie præclarum victoriæ triumphum agimus : hodie Dominus noster, tropæo contra mortem erecto, tyrannideque diaboli calcata, per resurrectionem viam nobis ad salutem munivit. Omnes proinde gaudeamus, exsultemus et lætemur. Nam etsi Dominus iose sit qui vicit et tropæum erexit, communis tamen lætitia, commune gaudium est. Nam propter nostram salutem omnia secit : et per quæ (a) Heec iisdem pene verbis habes supra Tom. 2, col. 393.

diabolus nos expugnavit, per ea ipsa Christus ipsum superavit. Ea ipsa arma accepit, ac per cadem ipsum prostravit: quomodo autem, audi. Virgo, lignum et mors nostræ cladis symbola erant. Etenim virgo erat Eva: nondum enim virum noverat, quando seducta est; lignum erat arbor; mors supplicium de Adamo sumptum. Viden' quomodo virgo, lignum et mors cladis nobis symbola fuerint? Jam vide quomodo eadem ipsa nobis victoriæ causa sint. Pro Eva Maria; pro ligno scientiæ boni et mali, lignum crucis; pro morte Adami, mors Domini. Viden' eum jisdem armis vicisse, et iisdem profligatum esse? Per lignum diabolus vicerat Adamum, per crucem Christus diabolum debellavit. Et illud quidem ad infernum mittebat; boc autem crucis lignum defunctos ex inferno reducebat : illud quasi captivum et nudum eum qui prostratus fueral obtegebat; hoc autem victorem nudum in alto desixum omnibus ostendebat. Et mors illa quidem prior omnes in damnationem trabebat; bæc vero posterior etiam eos, qui ante se suerant, suscitabat. Quis loquetur potentias Domini, auditas faciet omnes laudes ejus (Psal. 105. 2)? Per mortem immortales facti sumus, per lapsum surreximus, per cladem victores fuimus.

5. Ilæc crucis præclara opera, bæc maximum resurrectionis argumentum, Ilodie angeli choros ducunt, omues calestes virtutes exsultant, gaudentes de communi salute hominum generis. Nam si de uno peccatore passitentiam agente gaudium est in cælo et in terra (Luc. 15. 7), multo magis de salute mundi, llodie humanam naturam, a diaboli tyrannide liberatam, ad priorem nobilitatem reduxit. Cum enim videe primitias meas de morte victoriam retulisse, non timeo, non horreo bellum; neque insirmitatem mean considero, sed immensam virtutem pro me pugnaturam respicio. Nam qui mortis tyramidem devicit, totamque illius vim sustulit, quid in posterum non tacturus est pro genere suo, cujus formam ob ingentem clementiam suam accipere dignatus est, et per cam contra diabolum in arenam descendit? Hodie ubique terrarum gaudium et lætitia est spiritualis (e). Hodie et angelorum cœțus, ct omnium supernarum virtutum chorus propter hominum salutem exsultant. Cogita igitur, dilecte, gaudii magnitudinem, quoniam supernæ quoque potestates festum nobiscum agunt: congandent quippe nostris benis. Etiamsi enim gratia illa Domini nos proprie respiciat, in partem tamen gaudii illi veniunt. Quamobrem non erubescunt nobiscum festum celebrare. Et quid dico, conservos nostros non erubescere nobiscum festum celebrare? Ne Dominus quidem noster et eorum idipsum agere erubeseit. Quid dico, non erubeseit? Etjam concupiscit nobiscum festum celebrare. Undenam id liquet? Audi ipsum dicentem : Desiderio desideravi hoc pascha manducare vobiscum (Luc. 22. 15): si pascha manducare desideravit, utique et festum nobiscum celebrare. Cum ergo videas non angelos tantum et omnium ca-

(a) Here longa serie habentur supra Tomo 2, col. 456 at sequentibus.

πύλας συνέθλασεν ο Δεσπότης ήμων Χριστός, καλ αύτο του θανάτου το πρόσωπον ήφάνισε. Τί δε λέγω τὸ πρόσωπον; Αύτοῦ τὴν προσηγορίαν μετέδαλεν. ούχ έτι γάρ θάνατος λέγεται, άλλά κοίμησις καλ υπνος πρό μεν γάρ τῆς Χριστοῦ παρουσίας, και τῆς τοῦ σταυροῦ οἰχονομίας, καὶ αὐτὸ τοῦ θανάτου τὸ ὄνομα φοδερον ετύγχανε. Και γάρ ο πρώτος άνθρωπος γενόμενος άντι μεγάλου επιτιμίου τούτο κατεδικάζετο ἀκούων· "Η δ' αν ήμέρα φαγή, θανάτφ άποθαν η. Καλ ό μαχάριος δὲ Ἰωθ τούτω τῷ ὀνόματι αὐτὸν προσηγόρευσε, λέγων Θάνατος ἀνδρί ἀνάπαυσις. Καὶ ὁ προφήτης Δαυίδ Ελεγε · Θάνατος άμαρτωλών πονηρός. Ου μόνον δε θάνατος εκαλείτο ή διάλυσις της ψυχης άπο του σώματος, άλλά και φόης. "Αχουε γάρ τοῦ μέν πατριάρχου 'laxωδ λέγοντος. Κατάξετε τὸ τῆράς μου μετὰ λύκης εὶς ἄδου · του δε προφήτου πάλιν· "Exarer ο άδης το στόμα αύτου και πάλιν ετέρου προφήτου λέγοντος · 'Ρύσεταί με έξ άδου κατωτάτου και πολλαγού εφρήσεις έπὶ τῆς Παλαιάς θάνατον καὶ ξόην καλουμένην την έντευθεν μετάστασιν. Έπειδη δε Χριστός ό Θεός ημών θυσία προσηνέχθη, και τὰ τῆς ἀναστάσεως προεχώρησε, περιῆρε δὲ τὰς προσηγορίας αὐτὰς ὁ φιλάνθρωπος Δεσπότης, και καινήν και ξένην πολιzelav eig ton blov elogyaye ton thetebon. anti lab θανάτου λοιπόν χοίμησις χαὶ υπνος λέγεται ή έντεῦθεν μετάστασις. Καλ πόθεν τουτο δήλον; "Ακουε αυτου του Χριστου λέγοντος · Λάζαρος ο φίλος ήμων κεκοίμηται, άλλα πορεύομαι έξυπνίσαι αὐτόν. "Ωσπερ γάρ ήμιν εύκολον τον καθεύδοντα διυπνίσαι και διεγείραι, ούτω και τῷ κοινῷ πάντων ἡμῶν Δεσπότη τὸ άναστήσαι. Καὶ ἐπειδή καινὸν ξιν καὶ ξένον το παρ' αύτοῦ εἰρημένον, ούδε οἱ μαθηταί συνήκαν τὸ λεχθέν, μέχρις ότου συγκαταθαίνων αύτῶν τῆ ἀσθενεία, φανερώτερον αὐτὸ είρηκε. Καὶ ὁ τῆς οἰκουμένης δε διδάσχαλος ό μαχάριος Παύλος, γράφων Θεσσαλονιχευσί φησιν. Οὐ θέλω ὑμᾶς ἀγγοεῖν περί τῶν κεκοιμημένων, Ινα μη Δυπησθε, ώς και ol λοιποί ολ μη έχοντες έλπίδα. Και πάλιν άλλαχοῦ · "Αρα οί ποιμηθέντες έν Χριστφ, ἀπώλοντο. Καλ πάλιν: Ήμεῖς οἱ ζώντες, οἱ περιλειπόμενοι, οὐ μὴ φθάσωμεν τούς κοιμηθέντας. Καλ έτέρωθι πάλιν · Εί γάρ πιστεύομεν, ότι Ἰησοῦς ἀπέθανε, καὶ ἀνέστη, σύτω και ό θεός τους κοιμηθέντας άξει συν αυτφ.

Β. Είξες πανταγού λοιπόν κοίμησιν καὶ ϋπνον τὸν θάνατον καλούμενον; καλ τὸν πρό τούτου φοδερόν έχοντα το πρόσωπον, νύν εύκαταφρόνητον μετά την άνάστασιν γινόμενον; Είδες λαμπρόν της άναστάσεως τό τρόπαιον; Διά ταύτην ήμεν τὰ μυρία άγαθὰ είσενήνεκται [752] διά ταύτην ή των δαιμόνων άπάτη κατελύθη. διά ταύτην καταγελώμεν θανάτου. διά ταύτην ύπερορώμεν της παρούσης ζωής. διά ταύτην πρός την των μελλόντων επιθυμίαν επειγόμεθα . διά ταύτην, σώμα περικείμενοι, ούδεν Ελαττον τών άσωμάτων έχομεν, εάν βουλώμεθα. Σήμερον ήμων τά λαμπρά νιχητήρια γέγονε · σήμερον ήμῶν ὁ Δεσπότης το κατά του θανάτου τρόπαιον στήσας, και του διαδόλου την τυραννίδα χαταλύσας, την διά τῆς άναστάσεως όδον είς σωτηρίαν έχαρίσατο. Πάντες τοίνυν χαίρωμεν, σχιρτώμεν, άγαλλώμεθα. Εί γάρ καί ό Δεσπότης ήμῶν ἐνίκησε καὶ τὸ τρόπαιον ἔστησεν, άλλά χοινή χαι ήμων ή εύφροσύνη χαι ή χαρά. Διά γάρ την ήμετέραν σωτηρίαν πάντα είργάσατο καί δε ων ήμας κατεπάλαισεν ο διάδολος, διά τούτων

αὐτοῦ περιεγένετο ὁ Χριστός. Αὐτὰ τὰ ὅπλα ἔλαδε, και τούτοις αύτον κατηγωνίσατο και πώς, άκουε. Παρθένος καὶ ξύλον καὶ θάνατος τῆς ήμετέρας ήττης γέγονε τὰ σύμβολα. Καὶ γάρ παρθένος ῆν ή Εὐα: ούδέπω γάρ άνδρα έγίνωσκεν, ότε την άγάπην ύπέμεινε. ξύλον ήν το δένδρον. θάνατος το έπιτίμιον το κατά του 'Αδάμ. Είδες πως παρθένος και ξύλον και θάνατος γέγονεν ήμιν της ήττης τὰ σύμθολα; "Όρα τοίνυν πώς και τῆς νίκης αὐτά πάλιν γέγονε παραίτια. Άντι τῆς Ευας ἡ Μαρία άντι του ξύλου του είδέναι γνωστόν καλού καί πονηρού, το ξύλον τού σταυροῦ · ἀντὶ τοῦ θανάτου τοῦ 'Αδλμ, ὁ Δεσποτικὸς θάνατος. Είδες δι' ων ένίκησε, διλ τούτων αὐτὸν ἡττώμενον; Περί το δένδρον χατηγωνίσατο τον 'Αδάμ ό διάδολος τερί τον σταυρόν κατεπάλαισε τον διάδολον ό Χριστός. Κάκεινο μέν το ξύλον είς ζίδην Επεμπε, τοῦτο δὲ τὸ ξύλον, τὸ τοῦ σταυροῦ, καὶ τοὺς ἀπελθόντας έχ του ἄδου πάλιν άνεχαλείτο κάχείνο μέν καθάπερ αίχμάλωτον και γυμνόν ξκρυπτε τον ήττηθέντα, τούτο δε τον νικητήν γυμνόν προσηλωμένον έφ' ύψηλοῦ πάσιν έδείχνυ. Και θάνατος ό μέν χαί τούς μετ' αύτον κατέκρινεν · ό δε και τούς πρό αύτου άνέστη είν άληθως. Τίς λαλήσει τάς δυναστείας τοῦ Κυρίου, ἀκουστάς ποιήσει πάσας τὰς airéσεις αύτοῦ; 'Από θανάτου γεγόναμεν άθάνατοι, άπό πτώσεως άνέστημεν, άπό ήττήματος χατέστημεν γιuntal.

γ'. Ταύτα του σταυρού τὰ κατορθώματα, ταύτα τῆς άναστάσεως μεγίστη άπόδειξις. Σήμερον άγγελοι σχιρτώσι, χαι πάσαι αι ουράνιαι δυνάμεις άγάλλονσαι, συνηδόμεναι έπλ τή σωτηρία του χοινού γένους των άνθρώπων. Εί γάρ ἐπὶ ἐνὶ άμαρτωλῷ μετανοοῦντι χαρά γίνεται έν ούρανῷ καὶ ἐπὶ γῆς, πολλῷ μάλλον έπὶ τῆ σωτηρία τῆς οἰχουμένης. Σήμερον τὴν ἀνθρωπείαν φύσιν, τῆς τοῦ διαδόλου τυραννίδος έλευθερώσας, πρός την προτέραν εύγένειαν επανήγαγεν. "Όταν γάρ ίδω την άπαρχην την έμην ούτω του θανάτου περιγεγενημένην, ούκ έτι δέδοικα, ούκ έτι φρίττω τον πογείτον. οιος μόρο την φαρενείαν οδώ την επαπτου, άλλ' έννοω του μέλλοντός μοι συμμαχείν την άφατον δύναμιν. Ο γάρ τῆς τοῦ θανάτου τυραννίδος περιγενόμενος, και πάσαν αύτοῦ την ίσχυν άφελόμενος, τί λοιπόν ούχ έργάσεται περί το όμογενές, χαί ού την μορφην άναλαδείν διά πολλην φιλανθρωπίαν [755] κατηξίωσε, και διά ταύτης την πρός τον διάδολον πάλην ποιήσασθαι; Σήμερον χαρά πανταχοῦ τῆς οίχουμένης και εύφροσύνη πνευματική. Σήμερον και των άγγέλων ο δήμος και πασών των άνω δυνάμεων ό χορός διά την των άνθρώπων σωτηρίαν άγάλλονται. Έννόησον τοίνυν, άγαπητέ, χαράς μέγεθος, ότι και αί άνω δυνάμεις ήμιν συνεορτάζουτι. συγχαίρουσι γάρ τοις ήμετέροις άγαθοίς. Και γάρ εί και ήμετέρα ή χάρις ή παρά του Δεσπότου, άλλα και εκείνων ή ήδονή. Διά τοῦτο ούκ ἐπαισχύνονται ήμιν συνεορτάσαι. Καλ τί λέγω, δτι οί σύνδουλοι ήμιν ούχ έπαισχύνονται συνεορτάσαι; Αύτος ό Δεσπότης αύτων τε καλ ήμων ούχ επαισχύνεται ήμιν συνεορτάσαι. Τί δε είπον, ούκ έπαισχύνεται; Καλ έπιθυμεζ συνεορτάσαι ήμεν. Πόθεν τοῦτο δηλον; "Ακουε αὐτοῦ λέγοντος "Επιθυμία ἐπεθύμησα τοῦτο τὸ Πάσχα φαγεῖν μεθ' ὑμῶν. εί δὲ τὸ Πάσχα ἐπεθύμησε φαγείν, καὶ συνεορτάσσε δηλονότι. "Όταν ουν ίδης μή μόνον άγγέλους καλ πάντων τῶν οὐρανίων δυνάμεων τὸν δῆμον, ἀλλά χαλ αύτον τον Δεσπότην των άγγελων ήμιν συνεορτάζοντα,

τί σοι λείπεται λοιπόν είς εθφροσύνης λόγον; Μηδείς νοίνυν Εστω κατηφής σήμερον διά την πενίαν ερρτή γάρ έστι πνευμάτική.

Μηδείς πλούσιος επαιρέσθω διά τον πλούτον ούδε γάρ άπο των χρημάτων είσενεγχείν είς την έορτην ταύτην δύναται. Έπὶ μὲν γὰρ τῶν ἔξωθεν ἐορτῶν, τῶν βιωτιχῶν λέγω, ἔνθα πολλή ή φαντασία χαὶ τῆς έξωθεν περιδολής, και τής εν τη τραπέζη πολυτελείας, είκότως έκει ή μέν πένης έν άθυμία καί κατηφεία έσται, ο δε πλούσιος εν ήδονή και φαιδρότητι. Τί δήποτε ; "Οτι ό μὲν λαμπράν ἐσθῆτα περιδάλλεται, χαι πλουσιωτέραν παρατίθεται την τράπεζαν ό δε πένης ὑπὸ τῆς πενίας χωλύεται τὴν αὐτὴν φιλοτιμίαν ἐπιδείξασθαι. Ένταῦθα δὲ οὐθὲν τοιοῦτον, άλλά πάσα αθτη ή άνωμαλία έχποδών, μία δε τράπεζα χαί πλουσίω και πένητι, και δούλω και έλευθέρω. Κάν πλούσιος ής, ούδεν πλεονάζεις του πένητος καν πένης ής, ούδεν έλαττον έξεις του πλουσίου, ούδε διά την πενίαν έλαττούται σου τὰ τῆς εὐωχίας τῆς πνευματικής · θεία γάρ έστιν ή χάρις, καὶ ούκ είδε προσώπων διαφοράν. Καὶ τί λέγω, πλουσίω καὶ πένητι ή αύτη τράπεζα πρόχειται; Καλ αύτῷ τῷ τὸ διάδημα περικειμένω, και την άλουργίδα έχοντι, τῷ την έξουσίαν τζε οίχουμένης άνηρημένω, χαι τῷ πτωχῷ τῷ πρός την έλεημοσύνην καθημένω, μία τράπεζα πρόκειται. Τοιαύτα γάρ τά δώρα τά πνευματικά ού τοίς άξιώμασι διαιρεί την χοινωνίαν, άλλά τη προαιρέσει καὶ τἢ γνώμη. Μετὰ τῆς αὐτῆς παρρησίας καὶ τιμής και ό βασιλεύς και ό πτωχός πρός την άπόλαυσιν καλ κοινωνίαν των θείων τούτων μυστηρίων όρμώσι. Καὶ τί λέγω, μετά τῆς αὐτῆς τιμῆς; Πολλάχις ό πένης μετά πλείονος τής παβρησίας. Τί δήποτε: "Οτι ό μεν βασιλεύς χυχλούμενος πραγμάτων φροντίσι, καλ ύπο πολλών περιστάσεων περιστοιχιζόμενος, ώσπερ εν πελάγει τυγχάνων, οθτω πανταχόθεν ύπό των ἐπιλλήλων χυμάτων περιβραντίζεται, χαὶ πολλά προστρίδεται τὰ άμαρτήματα · [754] ὁ δὲ πέτ νης, πάντων τούτων άπηλλαγμένος, και ύπερ τῆς άναγχαίας μόνης φροντίζων τροφής, χαι τον άπράγμονα και ήσύχιον βίον μετιών, ώσπερ εν λιμένι και γαλήνη καθήμενος, μετά πολλής της εύλαδείας τη τραπέζη πρόσεισι.

δ. Καὶ οὐ τοῦτο μόνον, ἀλλὰ καὶ ἐξ ἐτέριυν πολλῶν άθυμίαι διάφοροι τίχτονται τοίς περί τὰς βιωτικάς έορτάς ήσχολημένοις. Πάλιν γάρ έχει μέν πένης έν κατηφεία; ό δε πλούσιος εν φαιδρότητι, ού διά την τράπεζαν μόνην, καὶ τὴν πολυτέλειαν, άλλὰ καὶ διὰ τὰ ίμάτια τὰ φαιδρά, καὶ τῆς ἐσθῆτος τὴν φαντασίαν. "Οπερ γουν επί της τραπέζης πάσχουσι, τουτο καί έπὶ τῶν Ιματίων ὑπομένουσίν. "Όταν οὖν ίδη τὸν πλούσιον ο πένης πολυτελεστέραν περ: δε δλημένον στολήν, επλήγη τη δδύνή, εταλάνισεν εαυτόν, μυρία **επηράσατο. Ένταυθα δε και αυτή ή άθυμία άνήρη**ται . Εν γάρ άπασίν έστιν ιμάτιον το ένδυμα το σωτήριον και βοά Παυλος λέγων "Οσοι είς Χριστόν έδαπτίσθητε, Χριστόν ένεδύσασθε. Μή τοίνυν παταισχύνωμεν την τοιαύτην εορτήν, παρακαλώ, αλλά άξιον φρόνημα των δεδωρημένων ήμιν παρά τῆς τοῦ Χριστού χάριτος άναλάδωμεν. Μή μέθη και άδηφαγίχ έαυτούς έχδώσωμεν, άλλ' έννσήσαντες του ήμετέρου Δεσπότου την φιλοτιμίαν, και ότι και πλουσίους και πένητας όμοίως ετίμησε και δούλους και έλευθέρους, παί είς πάντας χοινήν την δωρεάν εξέχεεν, άμειψώ. **μεθα τον ευεργέτην της περί ήμας ευνοίας. άμοιδή** 👫 Αρχούσα πολιτεία Αρέσχουσα, καλ ψυχή νήφουσα

και διεγηγερμένη. Αυτή ή έορτη και πανήγυρις όδ χρημάτων δείται, ού δαπάνης, άλλα προαιρέσεως μόνης καὶ διανοίας καθάρᾶς. Οὐδὲν σωματικόν ἐστιν έντεῦθεν ἀνήσασθαι, ἀλλά πάντα πνευματικά - ἀχρόάσιν θείων λογίων, εύχας Ηατέρων, εύλογίας Ιερέων, των θείων και απορρήτων μυστηρίων την κοινωνίαν. είρηνην και όμονοταν, και πνευματικά δώρα και 💯 🚾 τής του δωρουμένου φιλοτιμίας. Έρρτάσωμεν τοίνυν την έορτην ταύτην έν ή άνέστη ὁ Κύριος. 'Ανέστη γάρ, και την οίκουμένην έαυτῷ συνανέστησε. Και αύτος μεν άνέστη, τά δεσμά του θανάτου διαβδήξας ήμας δε ανέστησε, τας σειράς των ήμετέρων άμαρτιών διαλύσας. "Ημαρτεν ό 'Αδλμ, και άπέθανενούχ ήμαρτεν ό Χριστός, και ἀπέθανε. Καινόν και παράδοξον · ἐχεῖνος ήμαρτε, χαὶ ἀπέθανεν · οὖτος οὖγ ήμαρτε, και άπέθανε. Τίνος ένεκεν, και διά τί : "Ινα ό άμαρτών και άποθανών, διά τοῦ μὴ άμαρτόντος και άποθανόντος δυνηθή των θανάτου δεσμών ελευθερωθήναι. Ούτω πολλάχις χαι έπι τῶν τὰ χρήματὰ όφειλόντων γίνεται · όφείλει τίς τινι άργύριον, καλ ούκ έχει καταδαλείν, και διά τουτο κατέχεται · άλλος ούχ όφείλων, δυνάμενος δέ χαταδαλείν, χαταθείς άπέλυσε τὸν ὑπεύθυνον. Οὕτω καὶ ἐπὶ τοῦ ᾿Αδάμ γέγονε, και επι του Χριστου. "Ωφειλεν ό 'Αδάμ τον θάνατον; και κατείχετο ύπο του διαδόλου · ούκ διφειλεν ό Χριστός, ούδε κατείχετο • ήλθε δε και κατέδαλε τὸν θάνατον ὑπὲρ τοῦ κατεχομένου, ἴνα ἐκεἴνον ἀπολύση των του θανάτου δεσμών. Είδες της αναστάσεως τά κατορθώματα; [755] είδες του Δεσπότου την φελανθρωπίαν; είδες μέγεθος χηδέμονία;;

Μη τοίνυν άγνώμονες γινώμεθα περί τον ούτως εύεργέτην, μηδε επειδή ή νηστεία παρήλθε, ραθυμότεροι χαταστώμεν άλλά νῦν μάλλον ή πρότερον πλείονα τῆς ψυχῆς ποιώμεθα τὴν ἐπιμέλειαν, ίνα μἡ τῆς σαρχὸς πιαινομένης, αὕτη ἀσθενεστέρα γένηται. • ίνα μή της δούλης φροντίζοντες, της δεσποίνης καταμελώμεν. Τί γάρ δρελος, είπέ μοι, ύπὲρ τὴν χρείαν διαρλήγνυσθαι, καλ την συμμετρίαν ύπερδαίνειν: Τοῦτο καλ τὸ σῶμα λυμαίνεται, καλ τῆς ψυχῆς τὴν εθγένειαν προδίδωσιν: 'Αλλά τῆς αὐταρχείας καὶ τῆς γρείας γενώμεθα, ίνα και ψυχή και σώματι το προσηχον αποπληρώσωμεν, ενα μή τα από της νηστείας συλλεγέντα άθρόον απαντα έπχέωμεν. Μή γάρ πωλύθ άπολαύειν τροφής και άνίεσθαι; Ού κωλύω τοῦτσ; άλλά παραινώ της χρείας γίνεσθαι, και την πολλην τρυφήν εχχόπτειν, και μή το μέτρον υπερδαίνοντας, λυμαίνεσθαι τῆς ψυχῆς τὴν ὑγείαν. Οὐδὲ γὰρ ἡδονῆς λοιπόν απολαύσεται ό τοιούτος ύπερδάς της χρείας τούς δρους · καί τούτο μάλιστα ζσασιν άκριδώς οί διά τής πείρας αύτης ελθόντες : καλ μυρία έντεῦθεν έαυτοίς τεχόντες νοσημάτων είδη, χαὶ πολλὴν τὴν ἀηδίαν υπομείναντες. 'Αλλ' ότι μέν πεισθήσεσθε ταίς ψπετεραις παραινεσεσιν ορχ φπάιραγγω. οίρα λφο ύμῶν τὸ πειθήνιον.

ε'. Καὶ διὰ τοῦτο ἐνταῦθα τὴν περὶ τούτου στήσας παραίνεσιν, πρὸς τοὺς κατὰ τὴν νύκτα τὴν φωτοφόρον ταὐτην καταξιωθέντας τῆς τοῦ θείου βαπτίσματος δωρεᾶς τρέψαι βούλομαι τὸν λόγον, τὰ καλὰ ταῦτα τῆς 'Εκκλησίας φυτὰ, τὰ ἄνθη τὰ πνευματικὰ, τοὺς νέους τοῦ Χριστοῦ στρατιώτας. Πρὸ τῆς χθὲς ὁ Δεσπότης ἐν σταυρῷ ἐτύγχανεν, άλλ' ἀνέστη νῦν οῦτω καὶ οῦτοι, πρὸ τῆς χθὲς ὑπὸ τῆς ἀμαρτίας κατείχοντο, ἀλλὰ νῦν συνανέστησαν τῷ Χριστῷ ' ἐκεῖνος σώματι ἀπέθανε καὶ ἀνέστη, οῦτοι ἀμαρτία ἦσαν τεθνηκότες, καὶ ἀπὸ ἀμαρτίας ἀνέστησαν. 'Η μὲν

lestium potestatum cœtum, sed etiam ipsum angelorum Dominum nobiscum festum agere, quid tibi jam deest ad lætitiam? Nemo ob paupertatem hodie mæstus esto: spiritualis quippe est celebritas.

Mensa Domini perinde pauperes alque divites admittit. — Nemo dives ob divitiarum copiam extollatur: nihil enim pecuniarum ad hoc sestum afferre valet. In externis quippe solemnitatibus, ubi multa pompa et apparatus, ingens mensæ lætitia, jure pauper in mœrore et anxietate, dives in voluptate et lætitia. Quare? Quia ille splendida veste amicitur, et lautiorem mensam apponit; pauper vero inopia impeditur, quominus eumdem luxum ostentet. Hic vero nihil simile; sed illa omnis inæqualitas abest; una mensa diviti et pauperi, servo et libero. Si dives sis, nihil plus habebis quam pauper; si pauper, nibil minus quam dives: neque propter penuriam spiritualis convivii lautitia minuitur : divina quippe gratia est, quæ personarum discrimen non respicit. Et quid dico, eamdem pauperi et diviti apponi mensam? Ei etiam qui diademate redimitur et purpura vestitur, atque totius orbis imperium obtinenti, et pauperi ad eleemosynam sedenti, una apponitur mensa. Talia quippe sunt dona spiritualia; non dignitatibus eorum communicatio, sed voluntati et proposito tribuitur. Eadem siducia, eodem honore Imperator et pauper ad usum et participationem divinorum mysteriorum accedunt. Et quid dico, eodem honore? Sæpe pauper cum majori fiducia. Quare? Quoniam Imperator negotiorum curis distentus, et casuum frequentia circumdatus, quasi in mari versans, sic undique ingruentibus fluctibus agitatur, et peccatis multis fædatur; pauper autem iis expeditus, deque solo necessario alimento sollicitus, negotiis vacuam et quietam vitam ducens, quasi in portu et in tranquillo loco sedens, cum multa pietate ad mensam adstat.

4. Neque vero inde solum, sed etiam aliunde mœroris occasiones offeruntur iis qui sæcularia festa frequentant. Illic enim rursum pauper in tristitia, dives in gaudio agit, non tantum ob mensam ejusque lautitiam, sed etiam ob vestimenta splendida, et amictus præstantiam. Quod propter mensam, idipsum propter vestimenta patiuntur. Cum pauper divitem vestitu fulgentem videt, dolore cruciatur, se miserum existimat, et in maledicta erumpit. Hinc autem hujusmodi mæror eliminatur: una quippe omnibus vestis est salutare indumentum : clamat quippe Paulus his verbis : Quicumque in Christum baptizati estis, Christum induistis (Gal. 3. 27 ). Ne igitur, quæso, hujusmodi festum dehonestemus, sed digno animi sensu quæ nobis dona a divina gratia collata sunt, accipiamus. Ne ebrietati et gulæ nos dedamus; sed Domini nostri munificentiam nobiscum reputantes, quod videlicet pari honore divites et pauperes, servos et liberos habuerit, et commune omnibus donum effuderit, benesicum illum paribus remuneremur officiis, ob benevolentiam quam exhibuit nobis; congruens autem manus fuerit vitæ institutum ipsi placitum, animusque vigilans et expeditus. Hoc festum, hæc celebritas non

pecuniis, non sumptibus eget, sed proposite tantum et pura mente. Nihil hic corporeum emi potest, sed omnia spiritualia : eloquiorum doctrina, preces patrum, benedictio sacerdotum, divinorum et arcanorum mysteriorum communio, pax et concordia, et spiritualia dona, digna largitoris munificentia. Celebremus igitur hoc festum, in quo surrexit Dominus. Surrexit enim, et orbem secum suscitavit. Et ille quidem surrexit, mortis vinculis disruptis : nos autem suscitavit, peccatorum nostrorum catenis solutis. Peccavit Adam, et mortuus est; Christus non peccavit, et mortuus est. Res nova et singularis : ille peccavit, et mortuus est; hic non peccavit, et mortuus est. Cur et qua de causa? Ut qui peccavit et mortuus est, per eum qui non peccavit et mortuus est, posset a mortis vinculis liberari. Ita quoque sæpe in pecuniariis debitis fleri solet: debet quispiam alicui argentum, et solvere nequit, ideoque apprehenditur : alius vero nibil debens, qui solvendo par erat, numerata pecunia debitorem a vinculis liberavit. Tale quidpiam inter Adamum et Christum intercessit. Adamus erat debitor et morti obnoxius, et detinebatur a diabolo: Christus nec debebat, nec detinebatur : venit tamen et debitum mortis explevit pro eo qui detinebatur ut illum a mortis vinculis liberaret. Vidistin' præclara resurrectionis opera? vidistin' Domini benignitatem? vidistin' magnitudinem providentiæ?

Cibus immoderatus vitandus. — Ne itaque simus erga tam beneficum ingrati, neque quia jejunium præterivit, segniores evadamus; sed nunc majorem quam autebac animæ nostræ sollicitudinem geramus, no saginata carne anima infirmior sit, ne ancillam curantes, dominam negligamus. Quæ utilitas, quæso, si obesi dirumpamur et modum excedamus? Hinc enim et corpus labefactatur, et anima læditur. Sed tantum sumamus quantum necessitas postulat, ut et animæ et corpori quantum convenit tribuamus, ne eu quæ ex jejunio collegeramus, confestim effundamus. Anne prohibeo cibi et recreationis usum? Non prohibeo, inquam; sed hortor ut necessitatem ne excedamus, nimiamque voluptatem resecemus, ne modum excedentes, animæ sanitatem labefactemus. Neque enim voluptate fruetur ille qui necessitatis limites præteribit; idque optime sciunt illi qui rei periculum fecerunt: innumeras enim sibi morborum species pepererunt, ingensque sunt sastidium perpessi. Verum non dubito, quin hortationibus meis morem geratis: novi enim quam obsequentes sitis.

5. Quamobrem hic sinem hortandi saciens sermonemconvertere libet ad eos, qui in hac lucifera nocte
auno divini baptismatis dignati sunt; ad has nempo
pulchras Ecclesiæ plantas, ad slores spirituales, ad
novos Christi milites. Nudiustertius Christus pendebat in Cruce, sed nunc resurrexit; eodem quoque
modo hi nudiustertius a peccato detinebantur,
sed nunc cum Christo resurrexerunt; ille corpore
mortuus est et resurrexit, hi per peccatum mortui erant et a peccato resurrexerunt. Terra itaque
hoc tempore veris rosas, lilia et alios nobis so-

res profert : aquæ antem hodie ipsa terra longe amognius nobis pratum ostendunt. Nec mireris, dilecte, si ex aquis prata floribus distincta prodisrint (a): neque cnim terra ab initio secundam propriata naturam herbarum germina fundebat, sed Domini cessit imperio. Ipere aque tunc motu prædita mimalia produxefe cum audissent: Producant aqua repellig animurum viventium (Gen. 1. 20) : ac præceptum in opus exiit : inanimata substantia viva animalia protulit. Ita nunc quoque illud ipsum præceptum omnia operatum est. Tunc dixit, Producant aqua reptilia animarum viventium : nunc autem non reptilia, sed spifitualia dona fundunt. Tunc aque pieces rationis expertes profuderunt; nunc autem rationabiles et spirituales efices nobis pepererunt, ques apostoli piscati sunt. Venite, inquit, post me, et faciam vos pitcatores hominum (Matth. 4: 19). Novus sane piscandi modus. Nam piscatores educunt pisces ex aquis et captos enecant: nos autem in aquas injicimus, et qui capiuntur vita donantur. Erat quidem olim et apud Judzos piscina aquze; verum disce quid illa potuerit, ut plane perspicias Judzorum inopiam, et simul videas ubertatem nostram. Descendebat, inquit, angelus; et turbabat aquám, et qui prior descendebat post aquæ commotionem , sanitatem consequebatar (Joann: 5. 4 ). Descendit augelorum Dominus in Jordanis fluenta; et aque naturam sanctificans, universum ofbem santtit. Ideo illic guldem is qui post priorem descendebat, non sanabatur : Judzeis quippe infirmis et humi repentibus hujusmodi dabatur gratia; hic vero post primum secundus descendit, post secundum tertius et quartus ; etiamsi sexcentos dixeris, etiamsi totum orbem terrarum in hac fluonta spiritualia injeceria, non insumitur gratia, donum non exhauritur, fluenta hon fædantur, liberalitas non minuitur. Vidistin' maknitudinem doni? Audite qui hodie hac nocte în superna Jerusalem cives adscripti estis, et dignam magnitudine donorum custodiam exhibete, at abefiorem gratiam attrabatis : nam gratus de jam receptis animus Domini munificentiam provocat. Non licet

(a) De recens baptizatis agitur.

tibi, dilecte, rursum quoquolibet modo vivere : sed leges tibi et regulas præscribas, ut accurate omnit perficias, et magnam custotliam adhibeas etiam circa ea quæ levia putantur esse. Certamen quippe luctaque est omnis vita præsens, et ess qui semel in boc virtutis stadio sunt ingressi sese omnino continefe par est: Omnis enim qui in agone contentit, ab omnibus se abstinct (1. Cor. 9. 25). Non vides quantum in gymnicis certaminibus sui curam babéant, qui cum homifibus certamen susceperunt, quantaque abstinentia corpus exercentt! Ita et hic se res habet: Quia non est nobis colluctatio cum hominibus, sed cum spiritualibus nequitize, nostra exercitatio et abstittentia spiritualis sit : nam et arma, quibus not induit Dominus, spiritualia sunt. Habeat igitur oculus suos terminos et regulas, ne temere statim in quævis obvia lefatur : habeat et lingua suum septum, ut ne mentem autevertat. Idcirco enim et dentes et labia ad linguæ custodiam creata sunt, ne umquam inconsulto per ostium erumpat; sed postquam omnia quæ ad se pertinent rite disposucrit, tunc cum omni ornitu et decoro procedat, et bujusmodi proferat verba, ut det gratiam audiciribus, esque profundat dicti que ad illorum insikutionem conferant. Solutum vero risum declinare profess oportet incessique modesto nec concitate veste constricta prodire par est; et sic omni modo sese concinnet oportet is qui huic virtutis stadio nomen dedit : externus enim membrorum modus compositus est quasi image interioris animæ status.

6. Si ad hujusmodi consuetudinem nos ab initio composuerimus, facili deinceps progredientes vix, virtutem omnem percurremus, noc multo egebimus labore, multumque nobis de cælo subsidium adsciscomus. Sic enim præsentis vitæ fluctus tuto licebit fransmittere, laqueisque diaboli superatis æterma bona consequi, gratia et benignitate Domini nostri Jesu Christi, cum quo Patri simul et Spiritui sancto gloria, imperium, honor nunc et semper, et in sæcula seculorum. Amen.

ούν γή κατά τον καιρόν τούτον τού ξαρος ρόδα και ζα και άλλα ήμιν εκδίδωσιν άνθη τά μέντοι ύδατα σήμερον της γης τερπνότερον ημίν λειμώνα άνέδειξε. Και μή θαυμάσης, άγαπητε, εί άπο των οδάτων λειμώνες άνθων άνεδείχθησαν οὐδε γάρ εξ άρχης ή γη χατά την olxείαν φύσιν την βλάστην εξέδωχε των βoτανών, άλλα τῷ ἐπιτάγματι είχουσα τοῦ Δεσπότου. Και τα υδατα δε τότε ζωα εξέδωκε πινούμενα, επειδή ήχουσεν· Έξαγαγέτω τὰ ΰδατα έρπετὰ ψυχῶν ζωage. xat to fultatha folon fleneto. I who not onσία ξμψυχα ζωα εξέθαλεν. Οθτω καί νύν το αυτό επίταγμα πάντα είργάσατο. Τότε είπεν Έξαγαγέτω τά δδατα έρπετα ψυχών ζωσών τουν δε ούχι έρπετα, άλλὰ πνευματικά χαρίσματα άνέδωκε. Τότε ίχθύας άλογους εξήγαγε τα δουτα. νύν δε ίχθύας λογικούς καί πνευματικούς ήμιν άπέτεκεν ύπο των άποστολων άλιευθέντας. Δεύτε γάρ, φησίν, όπίσω μου, καί ποιήσω ύμας αλιείς ανθρώπων. Καινός όντως τῆς άλείας ταύτης ὁ τρόπος. Οἱ γάρ άλιεύοντες ἐχ τῶν όδάτων εχδάλλουσε τους ίχθύας, και νεκρούσε τά álievópeva · hpeig ől elç tá bőata épőállopev, xal ζωογονούνται οἱ άλιευόμενοι. Ην μέν ποτε καὶ ἐπὶ τών Ιουδαίων κολυμθήθρα [756] ύδατος · άλλά μάθε el loguoer, ina group axpibus the mewalar the louδαϊκήν, και ειδέναι έχης τον πλούτον τον ημέτερον: Κατήρχετο έκει, φησίν, άγγελος, και ετάρασσε το δδωρ, καὶ ό πρῶτος καταβαίνων μετὰ τὴν ταραχὴν άπηλαυε της θεράπειας. Κατηλθεν ο των άγγελων Δεσπότης είς τὰ Ἰορδάνεια ρείθρα; καὶ άγιάσας τῶν δδάτων την φύσιν πάσαν την ολκουμένην εθεράπευσε. Διά τούτο έχει μέν μετά τον πρώτον ο καταδάς ούπ Ετι έθεραπεύετο. Τουδαίοις γάρ εδίδοτο ή χάρις τοίς παθενούσι, τοίς χαμαί συρομένοις· ενταύθα δε μετά άδν πρώτον ό δεύτερος κάτεισι, μετά τον δεύτερον ό rpiros xal retapros xav pupious elans, xav the oiπουμένην απασαν εμβάλης είς τὰ νάματα παύτα τὰ πνευματικά, ούκ άναλίσκεται ή χάρις, ού δαπανάται ή δωρεά, ού ρυπούται τὰ νάματα, ούχ έλαττούται ή φιλοτιμία. Είδες μέγεθος δωρεάς; 'Αχούετε οι σήμεpov xal xatà thy vixta taithy els thy avw 'lepouσαλήμ πολιτογραφηθέντες, και άξιαν του μεγέθους two dwpews the quiently endelkaste, eva xal datidestipay thy xápiy imismásnobe to yáp imi tois hôn φαυδλίτενοις ερληρικορικό τρι διγοριτίτας ξακάγειται

του Δεσπότου: Ούκ έξεστί σοι, άγαπητέ, λοιπόν άδιαφόρως ζήν . άλλά θες σαυτώ νόμους και κανόνας. ώστε μετά άχριδείας άπαντα διαπράττεσθαι, χαλ πολλήν την φυλαχήν χαι περι τὰ ἀδιάφορα νομιζόμενα είναι ἐπιδείχνυσθαι. 'Αγών γάρ ἐστι καὶ πάλη πάς ο παρών βίος, και τους έν τῷ σταδίω τουτω τῆς άρετης άπαξ είσελθόντας προσήκει πάντα έγκρατεύεσθαι. Πάς γάρ ο άγωνιζόμενος πάντα έγκρατεύε. ται. Ούχ άρξε έν τοις γυμνικοίς άγωσιν δπως πολλήν ποιούνται την έαυτων επιμέλειαν οι πρός άνθρώπους την πάλην άναδεχόμενοι, και μετά πόσης εγκρατείας την του σώματος άσχησιν επιδείχνυνται; Ούτω δη ένταῦθα. Ἐπειδή οὐ πρὸς ἀνθρώπους ήμιν έστιν ή πάλη, άλλά πρός τὰ πνευματικά τῆς πονηρίας, καὶ ἡ doxnoic hums not heynpareia associatinh form. έπειδή και τά δπλα ήμων, απερ ήμας ενέθυσεν ό Δεσπότης, πνευματικά τυγχάνει. Έχετω τοίνυν καλ όφθαλμός όρους και κανόνας, ώστε μή άπλῶς ἐπιπηgir agit toge uboculuioner, nat il lymaca tertion έχέτω, ώστε μή προτρέχειν τῆς διανοίας. Διά γάρ τούτο και οι όδόντες και τά χειλη πρός την της γλώττης ασφάλειαν δεδημιούργηται, ίνα μηδέποτε απλώς άναπετάσασα τὰς θύρας ἡ γλῶσσα ἐξίῃ, άλλ' ἐπειδάν παλώς τά καθ' έαυτην διαθή, τότε μετά πάσης εύκοσμίας προίη, και τοιαύτα προφέρη βήματα, ίνα δώ χάριν τοίς άπούουσι, κάκείνα φθέγγηται, & πρός οιποδομήν συντείνει των απουέντων. Και τον απακτον δε γέλωτα πάντη εχχλίνειν δεί, χαι το βάδισμα ήρεμον έχειν και ήσύχιον, και την στολήν κατεσταλμένην, και διά πάντων άπαξαπλώς ρυθμίζεσθαι προσήχει τον απογραψάμενον είς το της άρετης στάδιον. ή γάρ των μελών των έξωθεν εύταξία είχων τίς έστι της έν τη ψυχή καταστάσεως.

ς'. Έαν είς τοιαύτην συνήθειαν επ προοιμίων εαυτούς παταστήσωμεν, όδῷ βαδίζοντες λοιπόν μετ' εὐκολίας, [757] τὴν ἀρετὴν ἄπασαν δεανύσομεν, καὶ σύδὲ πολλοῦ πόνου δεησόμεθα, καὶ πολλὴν ἐπισπασόμεθα τὴν ἄνωθεν ροπήν. Οὕτω γὰρ δυνησόμεθα καὶ τὰ κύματα τοῦ παρόντος βίου μετὰ ἀσφαλείας διαδραμείν, καὶ τῶν τοῦ διαδόλου παγίδων ἀνώτεροι καταστάντες, τῶν αἰωνίων ἀγαθῶν ἐπιτυχείν, χάριτι καὶ φιλαντῶν αἰωνίων ἀγαθῶν ἐπιτυχείν, χάριτι καὶ φιλαντθρωπία τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, μεθ' οἱ τῷ Πατρὶ ἄμα τῷ ἀγίῳ Πνεύματι δόξα, κράτος, τιμὸ, νῶν καὶ ἐεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

### MONITUM IN HOMILIAM SEQUENTEM,

Ubi primum ia hanc homiliam, ex Manuscriptis Regiis et Ottoboniano erutam, incidi, putavi eam esse secundam quam Chrysostomus habuerat de lascriptione Actorum, sed aliquot in locis librariorum ausibus temeratam : quamobrem eam in Præfatione primi Tomi paragr. 9 ut suo ordine edendam enuntiavi. Verum re postea diligentius perpensa et accuratius examinata, comperi esse centonem variis ex homiliis, atque ut videtur variis ex scriptoribus consarciuatum, qui partem illius homiliæ secundæ Chrysostomi in principium Actorum non minimam complectitur. Eze autem homilize numero quinque de Actorum inscriptione atque titulo maxime agebant. Illas sic clare commemorat, et quo ordine locandæ sint assignat Chrysostomus, Homilia tertia in principium Actorum, quam quia secunda, de qua jam agitur, excidit, tertiam locavimus et inscripsimus, etsi numero quarta esset. In ea vero num. 2 ita legitur : Eo fit, ut cum ad quartum jam diem expositionem produxerimus, necdum tamen unam inscriptionem potuerimus præterire, sed adhuc circa illam versemur. Et paulo post: Itaque primo die non esse temere prætereundas inscriptiones dicebam, quo tempore titulum vobis altaris legi, ao Pauli sententiam ostendi.... In hoc desiit priori die tota doctrina : post illam secundo die, qui libri esset illius auctor quæsivimus, et iuvenimus Dei gratia Lucane evangelistam, multisque vobis demonstrationibus rem in quæstione positam provabimus. Et paucis interposilis clarius: Prima igitur die de inscriptione: secunda vero die de eo qui librum scripsit: tertia die disseruimus apud eos qui advenerunt, de initio Scripturæ, et ostendimus quid sit actum, quid sit miraculum, etc. Et in ea homilia, quæ quarta in principium Actorum inscribitur, sic habet : Dixi tum temporis, a quo scriptus fuerit liber Actorum, et quis operis istius auctor fuerit; imo vero non quis auctor operis, sed quis minister. Non enim ille quæ dicta sunt produxit, sed iis, quæ dicta sunt ministravit. Ex his liquidum est homiliam secundam in principium, seu in titulum Actorum illam esse in qua disquirebatur quis esset auctor libri Actuum Apostolorum ; neque minus constat illa omnia, quæ articuli 8 et 9 infra complectuntur, ad hanc homiliam pertinere : nam ibi primo quæritur quid significet titulus ille, Acta Apostolorum :

# [768] ΤΟΥ ΑΥΤΟΥ ΕΙΣ ΤΗΝ ΑΝΑΛΗΨΙΝ

τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ..

Πλούτος ήμίν, και θησαυρός, και πηγαι της αιωνίου ζωής, αι του Σωτήρός είσιν οίχονομίαι, ας καί λέγειν διψώμεν, και κηρύττειν σπεύδομεν, είπειν δε κατ' άξίαν ούκ ἰσχύομεν. 'Αλλά τῷ πόθφ συνεχόμενοι, και την ασθένειαν όμολογούντες, ώσπερ επί τινα εύδιον λιμένα καταφεύγομεν έπλ την προφητικήν **ἐχείνην** φωνήν · Τίς λαλήσει τὰς δυναστείας τοῦ Κυρίου, απουστάς ποιήσει πάσας τάς αίνέσεις αύτοῦ; Εί γάρ αὐτός ὁ μέγας προφήτης, ῷ τὰ ἄδηλα καί τὰ κρύφια τῆς ἐαυτοῦ σοφίας ὁ Θεὸς ἐγνώρισεν, δ καταξιωθείς πατήρ Χριστού κληθήναι, Δαυίδ ό μακάριος και μέγας εν προφήταις, ο Ενδοξος εν βασιλεύσιν, ό του Θεού φίλος, ό τετιμημένην έχων παρ' αύτῷ χαρδίαν, ὡς αύτὸν τὸν Θεὸν εἰπεῖν Εδρον sauld tor ton 'Isocal, aropa xata the xapolar ειου· εί ο τοιούτος και τηλικούτος, απιδών είς το ψέγεθος τῆς θεογνωσίας, Ελεγεν Έθαυμαστώθη ή γνώσις σου έξ έμου, έχρατικώθη, ού μη δύνωμαι

Cod. Reg. 1189: 'Ομιλία εἰς τὴν τοῦ Θωμά ἀπιστίαν, καὶ εἰς τὴν ἀνάληψιν τοῦ 'Κυρίου ἡμῶν 'Ίησοῦ Χριστοῦ τοῦ ἐληθινοῦ Θεοῦ. Ottobon. διώχομεν. Mox idem cum 1186 τυνεχόμενοι καὶ τἢ βία χρατούμενοι, καὶ τὴν ἀσθένειαν.

apoc authr. et o acomptac atovel p apoc to méreθος βλέπων τῆς αὐτοῦ δυνάμεως εἰ Παῦλος ὁ θεολόγος και ή ούράνιος σάλπιγξ βοξ. ΤΩ βάθος πλούτου καί σοφίας καί γνώσεως Θεού, ώς ανεξερεύνητα τὰ πρίματα αὐτοῦ, καὶ ἀνεξιχνίαστοι αἰ όδοὶ αὐτου εί προφητών και αποστόλων γλώσσαι τοσαύτα χέου σαι νάματα ε, εξ ων επλήσθη ή σύμπασα γη του γνώναι τον Κύριον, ώς ύδωρ πολύ κατακαλύψαι θαλάσσας εἰ τοσοῦτοι καὶ τηλικοῦτοι ποταμοὶ ῥέοντες. καλ πέλαγος εύσεδείας συνιστώντες, ώμολόγησαν την ήτταν, ζνα δείξωσι τοῦ χηρυττομένου την δύναμιν : ποῦ φανήσεται λόγου βραχυτάτου ψεκάς, τοσούτου πελάγους σοφίας προχειμένου; 'Αλλ' ού δεί πρός το μέγεθος της θεολογίας όρωντας ναρκάν, άλλά πρίς την πρόθεσιν τοῦ Θεοῦ βλέποντας, χατατυλμάν τῆς θείας διδασκαλίας. Βραδεύει γάρ ὁ Θεὸς οὐ τη άξία τῶν λεγομένων, ἀλλὰ τῷ πόθῳ τῶν χηρυττόντων χαὶ τή άγάπη των άχουόντων. Καὶ ώσπερ οἱ φιλόστοργοι πατέρες, ἐπειδὰν ίδωσι τοὺς παίδας ψελλίζοντας καὶ χωλεύοντας τη λέξει, ού πρός το άναρθρον βλέπουσι

Reg. 1447 άτονεῖ καὶ ναρκῷ.
 Reg. 1186 τοιαῦτα λέγουσαι νάματα.

### QUÆ DE ASSUMPTIONE VEL DE ASCENSIONE CHRISTI INSCRIBITUR.

deinde pluribus disquiritur quis sit istius libri auctor, probaturque esse Lucam : estque dissertatio illa vere Chrysostomo digna; neque dubitare licet, ni fallor, eam ad homiliam jam memoratam pertinere. Articulus quoque sequens numero 10 inscriptus, ubi quæritur quoties Christus post resurrectionem apparuerit, ejusdem homiliæ lacinia esse omnino videtur, etsi forte non continue posita fuerit.

Cætera omnia ex variis scriptoribus, et forte nonnulla ex Chrysostomi homiliis decerpta sunt. Titulus m Ascensionem Domini, non ad totam orationem quadrare potest, sed ad quasdam tantum illius particulas. Procemium non ineptum est. In num. 2 cum dicit concionator et se et auditores aeris intemperie impeditos fuisse quominus ascenderent in Montem olivarum, indicat homiliam, aut hoc saltem assumentum, Jerosolymæ dictum fuisse. In numero 3 dicitur, lectum fuisse illo dic illud ex evangelio Joannis: Cum sero esset die illa una sabbatorum etc., quæ certe ad Ascensionis diem non pertinent; in sequentibus numeris usque ad septimum de hoc Evangelii loco agitur, et postea pluribus de incredulitate Thomæ. Numero 7 paucis de ascensione Domini agitur. Octavus, nonus et decimus numerus ad homiliam secundam in inscriptionem Actuum Apostolorum pertinet, ut diximus. Undecimo numero de divina meusa agitur. Duodecimo de Spiritus sancti descensu in apostolos. Decimo tertio quæritur quo haptismo baptizati fuerint apostoli ante descensum Spiritus sancti, et concluditur baptizatos fuisse baptismate Joannis. Decimo quarto idem argumentum tractatur, et agitur carptim contra Anomœos. In cæteris quoque articulis de variis agitur rebus, et sic clauditur hic cento, a Græculo quopiam variis ex locis consarcinatus. Cæterum Mss. inter se variant; in Regio enim ab his verbis, και άναλήψεως και δευτέρας παρουσίας, quæ numerum 2 claudunt, usque ad hæc verba n. 7, δεῦτε ἀναδῶμεν εἰς τὸ δρος τοῦ Κυρίου, omnia absunt : ac vicissim idem Regius post hæc verba numero 15, άλλ' ωσπερ τῆς άναστάσεως ἔσχεν μάρτυρας τοὺς φφθαλμούς τῶν μαθητῶν, οὕτως αὐτοὺς αὐτόπτας ποιεῖ τῆς ἀναλήψεως, septem octove paginas quisquillis plenas adjicit, quæ non sunt in Ottoboniano.

# IN ASCENSIONEM DOMINI

NOSTRI JESU CHRISTI, ET IN PRINCIPIUM ACTORUM II 1 (a).

#### Q0000000000

1. Divitiæ nobis, ac thesaurus, æternæque vitæ fonles sunt Servatoris œconomiæ, quas et enarrare cupinus et prædicare festinamus; pro merito autem celebrare non valemus. Verum desiderio capti, et infirmitatem confitchtes nostram, ad propheticam illam vocem, ceu ad tranquillum portum confugimus: Quis loquetur potentias Domini, auditas faciel omnes laudes cjus (Psal. 105. 2)? Nam si magnus ille propheta, cui abscondita et occulta sapientiæ suæ revelavit Deus, qui dignatus est Christi pater vocari, David beatus ille et magnus in prophetis, gloriosus in regibus, Dei amicus, cujus cor apud ipsum pretiosum erat, ita ut ipse Deus dicetet : Inveni David filium Jessæ, virum recundum cor meum (Act. 13. 22); si ille talis ac tantus, magnitudinem divinæ cognitionis respiciens dicebat : Nirabilis fucta est scientia tua ex me, confortata est, non potero ad eam (Psal. 138. 6); si propheta 1 Cold. Reg. 1186 sic effert titulum: Homilia in incredulitatem Thomæ, et ascensionem Dombii nostri Jesu Christi veri

(a) Exect; ta ex cod. Ottoboniano et collafa cum codd. Reg. 2050 (nunc 1447), et 2027 (nunc 1486).

deficit 1, dum potentiam ejus respicit; si Paulus theologus callestisque illa tuba clamat, O altitudo divitiarum et sapientiæ et scientiæ Dei, quam incomprehensibilia sunt judicia ejus, et investigabiles viæ ejus (Rom. 11. 33) i si prophetarum et apostolorum linguæ, tot fluenta émittentes, quibus repleta est universa terra cognitione Domini, ita ut aqua multa maria tegeret; si tanta taliaque flumina influentia, quæ pictatis mare constituunt, se superari fatentur, ut ostendant ejus qui prædicatur polentiam : tanto sapientiæ pelago proposito, quid esse videbitur perquam exigua verbi stilla? Verum torpere non decet, etiamsi ad magnitudinem theologiæ respiciamus ; sed Dei propositum spectantibus divina doctrina fidenter est adeunda. Præmia quippe sua Deus distribuit, noù pro dignitate eorum quæ dicuntur, sed secundum prædicantium aflectum, et secundum auditorum caritatem. Ac quemadmodum patres prolis amantes, cum filios suos vident balbutientes, et verbis claudicantes,

<sup>1</sup> Regius unus, 1117, deficit et terpet.

non verba minus articulate prolata respiciunt, sed affectum naturæ, ipsisque omni rhetorico apparatu, et nhilosophica sublimitate jucundior est illa puerorum balbuties : sic ettam Deus non linguas nostras circa theologiam balbutientes, sed amorem affectunique nostrum respicit, quoniam side prædicamus et amore celebramus. Non potest enim humana lingua clare Joqui, sed quidquid de Deo dicimus, balbutiendo proferimus. Quare? Quoniam Paulus ipse clamat : Ex parte cognoscimus et ex parte prophetamus (1. Cor. 43. 9). Attamen etiamsi balbutiamus, prædicationem pacis nobis Deus commisit. Quamobrem clamat liesaias: Et linguæ balborum discent loqui pacem (Isai 32. 4). Agedum communem Patrem Dominumque nostrum balbutientes paucis alloquamur, qui dignatus est discipulis dicere, Puetuli (Joan. 13. 33): nam si pueros vocat, balbutientes pueros feret. Quoniam vero dixit eum assumptum esse in cælos, et illa ejus celebranda Ascensio prædicata est, non tempore concluditur gratia, neque diebus circumscribitur theologia.

2. Ovandoquidem autem cum ascendere vellemus in Montem olivarum, præpediti sumus, ut Christus novit, et propositum nostrum cohibuit aeris intemperies et populi frequentia ( hæc porto dico ut corum, qui id mibi vitio vertere vellent, suspicionem præcidam), [cumque dictorum multitudinem considerantes. dicendi cito finem fecerimus, ne dictorum multitudine memoriam vestram obrueremus, hodie debitum reddimus. Etenim lex jussit 1] eum qui primo mense Pascha non celebrasset, secundo mense debitum solvere: Opus autem est ut sciatis, verbum Dei non temporibus, non diebus circumscribi; sed quotidie prædicationem admittere de cruce, de passione, de resurrectione, de ascensione, de secundo adventu.

3. Cuinque <sup>a</sup> pauca ex divinis verbis quæ hodië lecta sunt ante prælibaverimus, exque evangelicis fontibus hauserimus, sic ad promissionem accedamus. Cum sero essel, die illa, una sabbatorum, cum sores essent clausæ ubi erant discipuli congregati, venit Jesus (Joan. 20. 19). Ex quo Servator resurrectionem nobis paravit, raro apparet : aliisque a Dominica diebus discipulis sese exhibet. Quemadmodum enim singulis sabbatis synagogam adibat, ut impleret legem : sic ex quo resurrectionem paravit, et pignus mundo attulit, die Dominica apparete curavit; una sabbatorum, ut sanctæ Dominitæ fundamentum poneret. Nam quæ ad sabbata spectabant, finem habebant, et Dominica dies, scilicet resurrectionis, initium ducebat, ut de nuper dictis in memoria tenetis 3. Cur beatus Matthæus sabbata inscribens, et sacris Dominicis dans initium, dicebat, Vespere sabbatorum? Quia finis erat, et vespera priorum tabbatorum, Que lucescit in una sabbatorum (Matth. 28. 1). Apparuit igitur cum resurrexisset, una sabba-

torum ipso die sanctæ festivitatis Resurrectionis, Januis clausis, ubi erant discipuli congregati propter metum Judæorum; venit Jesus, et stetit in medio (Joan. 20. 19). Quippe ubi metus adest, advenit is, qui metum solvit; ubi tempestas ingruit, fulgent ea quæ tranquillitatem parant: ubi videt scaphain fluctibus agitatam, gubernaculum scientiæ affert : procellam sedat , scaphaur in tranquillum locum ducit, ingruenti timoris morbo remedium adhibet. Stetit in medio; et quid dicit? Pas vobis. Ne fluctuet mens vestra, ne turbentur cogitationes, ne formidolosis cogitationibus quasi bello moveamini: Pax tobis. Pax bellum de medio tollit, meium selvit, inimicitiam eliminat : Pax vobis. Pax a Deo sæpe data hominibus est, at non auctoritate præsentiæ et personæ suæ, sed per angelos, per proplictas, per justos: solus Servator, ipse præsens, pacem dedit. Danieli pax data est, sed per angelum. Visus est Danieli angelus et dixit : Pax tibi, vir desideriorum, sortiter viriliterque age, Dominus tecunt (Dan. 10. 19). Visus est quoque Gedeoni angelus, et dixit: Pax tibi (Jud. 6. 23). Angeli itaque pacem dederunt, sed nondum Dominus angelorum; per nuntios misit, quod evangelicam pacem sibi reservaret. Prophet:e vero cum sæpe ab angelis pacem accepissent , pacem sitiebant ipsius persona et auctoritate datam. ldeo clamabat Hesaias, Domine Deus noster, pacem de nobis (Isai. 26. 12): non per alios, sed per teipsum pacem da nobis. Deinde secundum precationem responsio profertur: Pacem meam do vobis. Et eum hæc dixisset, ostendit eis manus et latus (Joan. 14. 27. et 20. 20): Quemadmodum enim dux e bello reversus, victricibus plagis ornatus, vulnera non erubescit; sunt enim illa coronis ipsis splendidiora: sic et Servator vulnera pro veritate, et pro communi genere nostro accepta non tegit, sed revelat, ut suam demonstret fortitudinem. Ostendit manus in quibus erat fixurs clavorum; ostendit et latus, unde nobis fons mysteriorum scaturivit. Ustendit manus, ut resurrectioni fidem faceret, ut certiores faceret eos, qui dubitarent, eum qui passus fuerat resurrexisse, corpusque verd mortuum et sepultum revixisse.

4. Gavisi sunt discipuli viso Domino (Joan. 20. 20). Pax data est, metus solutus est, gratia floruit. Dixit ergo illis iterum, Pax vobis (1b. v. 21). Cur iterum! Ubi vult dona gratiæ fundare, etiam benedictiones iterat : quemadmodum secit et Abrahamo : Benedicens benedicam tibi, et multiplicans multiplicabo te (Gen. 22. 17): sic tum proximis, tum procul positis paci pacem adjicit. Sicut misit me Pater, et ego mitto vos (Joan. 20.21). Attende, quæso; vide quomodo ad humanam formam œconomiam rapiat. Non dixit, Sicut genuit me Pater : missio enim humanam formam ostendit. Id vero frequenter indicamus, quia id economiam declarat. Ubi, inquit, nudam naturam profert. Patrem atque Filium prædicat. Sicut misit me. Quomodo misit te? Attende, quæso. Missus es Dominus de cælo; quo pacto i ita mittere potes ut Pater te misit? Non mo-

Ottobon. et Reg. 1447, loco illorum quæ uncinis concluduntur, sequentia efferunt: Multitudinem rudentes, per-solvendo debilo. M qui homines simus, faimus impares. n lex jubel.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Hec omnia desiderantur in cod. Regio 2030, usque ad hac verba, n. 7, Venite, ascendanus.

Sic e Reg. 1069. In B., teneatur.

<sup>1</sup> Cod. Reg. 1186 sic habet : Missus est Dominus de carlo ; apostoli non de cælo sunt ; que pacto.

[759] τοῦ λόγου, άλλὰ πρός τὸν πόθον τῆς φύσεως, καὶ πάσης αύτοις βητορικής μεγαλοφωνίας και φιλοσόφου μετεωρολογίας ήδύτερά έστι τὰ τῶν παίδων ψελλίαπατα. ορικ και ο θερε ορκ είε τσε λγκοασε ψικών ψελλιζούσας περί θεολογίας, άλλ' είς τον πόθον καλ είς την διάθεσιν βλέπει, ότι πίστει χηρύττομεν καλ άγάπη άνυμνούμεν. Ού γάρ δύναται ή άνθρωπίνη γλώσσα τρανώς λαλήσαι, άλλ' όσα ζεν λαλήσωμεν περί Θεοῦ, ψελλίζοντες λαλοῦμεν. Διατί; Ἐπειδή καὶ ό Παύλος βοξ. Έκ μέρους γινώσκομεν, και έκ μέρους προψητεύομεν. "Ομως δε εί και ψελλίζομεν. ένεχείρισεν ήμλη ό Θεός το χήρυγμα της είρήγης, Διά τοῦτο βοφ 'Healas. Kal al γλώσσαι al ψελλίζουσαι μαθήσονται λαλεῖν εἰρήνην. Φέρε τοίνυν μικρά ψελλίσωμεν πρός τον κοινόν ήμων Πατέρα καλ Δεσπότην, τὸν καταξιώσαντα είπεῖν τοῖς ἐαυτοῦ μαθηταίς. Τεχνία: εί γάρ τέχνα χαλεί, των τέχνων ψελλιζόντων ανέχεται. Και έπειδη έφη ανελθείν είς 🕈 ούρανούς, και ή ἀνάληψις αύτοῦ ή πολυύμνητος έχηρύχθη, ούχ ἀποχλείεται χρόνω ή χάρις, ούδε περιγράφεται ήμέραις ή θεολογία.

B. Excist se deligrances avergely etc to spor two Έλαιῶν, ενεποδίσθημεν, ώς οίδεν ό Χριστός, προθέtrenor tren, xmyngeneed of gra thin anterestanted too άέρος και το συνεχές του πλήθους (λέγω δε ταυτα, Σνα πάσαν υπόληψιν λύσω τῶν μάτην ἐγκαλεῖν βουλομένων ), ἐπειδήπερ πρός τὸ πλήθος ίδόντες τῶν εἰρημένων, ταχέως συνεστείλαμεν τον λόγον, ίνα μή εῷ πλήθει τῶν λεγομένων χαταχώσωμεν ὑμῶν τὴν. μνήμην, σήμερον αποδίδομεν την όφειλην. Και γαρ ό γόμος επέτρεπεν ο τον μή ποιήσαντα τῷ πρώτῳ μηνί τὸ Πάσχα, τῷ δευτέρω μηνὶ τὴν ὁφειλὴν ἀποδιδόναι. Δεί δε ύμας είδεναι δτι Θεού λόγος ού χρόνοις, ούχ ημέραις περιγράφεται, άλλά κατά πάσαν ήμέραν δέχεται χήρυγμα και σταυρού, και πάθους, και άναστάσεως, και άναλήψεως, και δευτέρας παρουσίας.

γ. Ήρέμα δὲ προδιαλαδόντες μικρά τιγα τῶν θείων βημάτων εν τοίς ύπαναγνωσθείσι σήμερον, και τάς ευαγγελικάς πηγάς άντλήσαντες, ούτως έλθωμεν επί την επαγγελίαν. Ούσης όψιας, τη ημέρα έχεινη τη μιφ των σαββάτων, και των θυρών κεκλεισμέrwr, οπου ήσαν οι μαθηταί συνηγμένοι, ήλθεν ό Ίησοῦς. 'Αφ' οδ ὁ Σωτήρ την άγάστασιν ἐπραγμαπεύσατο ήμίν, σπανίως φαίνεται, εν άλλαις ήμεραις έπιφανείς τοις μαθηταίς ή χατά την ήμεραν της Κυριαχής. "Ωσπερ γάρ εν έχάστω σαδδάτω παρεδαλλε τή συναγωγή, ενα πληρώση τον νόμον: ούτως άφ' ού την ανάστασιν επραγματεύσατο, και τον αρραδώνα σῷ κόσμω ήνεγκεν, ἐσπούδασε τῆ ἡμέρα τῆς Κυριακής, εν μιά των σαδβάτων, επιφαίνεσθαι, ίνα πήξη τον θεμέλιον της άγιας Κυριακής. Τέλος γάρ είχε τά των σαδδάτων, άρχην δε ελάμδανε τὰ τῆς Δεσποτικῆς ημέρας, ήγουν της άναστάσεως, ώς μέμνησθε · τῶν πρώην είρημένων. Πώς ο μαχάριος Ματθαΐος έπιγράφων τὰ σάβδατα, άρχην δὲ εἰσάγων τῶν άγίων Κυριαχών, Ελεγεν [760] Όψε σαββάτων; Τέλος γάρ ήν, και όψε των πρώτων σαδδάτων, Έπιφωσκούσης είς μίαν σαββάτων. Έφάνη τοίνυν άναστάς τη μιξ των σαδδάτων, αὐτη τη ἡμέρα της άγίας ἐορτης της

prijotai.

άναστασίμου Των θυρών κεκλεισμένων, δπου ήσαν οι μαθηταί συνηγμένοι διά τὸν φόβον τῶν 'Ιουδαίων, ήλθεν ο 'Ιησούς, καὶ ἔστη εἰς τὸ μέσον. Όπου τοίνυν άχμάζει φόδος, παραγίνεται ὁ λύων τον φόδον οπου αχμάζει τα της ζάλης, επιλάμπει τά τῆς γαλήνης · ὅπου βλέπει τὸ σκάφος γειμαζόμενον της εύσεδείας, προσφέρει την χυδερνητιχήν επιστήμην τὸν μὲν χειμῶνα λύων, τὸ δὲ σχάφος εἰς γαλήγην είσάγων, πρός το άχμάζον πάθος τοῦ φόδου το φάρμακον φέρει. "Εστη είς το μέσον και τί φησιν: Βίρήνη ύμῖν, Μη στασιαζέτω η διάνοια ύμῶν, μη θορυδείσθω ό λογισμός, μή πολεμείσθε ταίς έννοίαις του φόδου· Είρηνη υμίν. Ειρήνη πόλεμον αφανίζει. φόδον καταλύει, έχθραν έξορίζει Εἰρήνη ὑμῖν. Ἐδόθη πολλάκις είρηνη παρά θεοῦ τοῖς ἀνθρώποις, ἀλλ' ού διά προσώπου της αύθεντίας, άλλά δι' άγγέλων, διά προφητών, διά διχαίων τμόνος ο Σωτήρ δι' έαυτου φανείς έδωμεν είρηνην. Έδόθη τῷ Δανιήλ είρηνη. άλλά δι' άγγέλου. Ώφθη τῷ Δανιἡλ ἄγγελος καὶ είπεν-Είρηνη σοι, άγερ έπιθυμιῶν, Ισχυε και άνδρίζου, ό Κύριος μετά σου. Δφθη και τῷ Γεδεών άγγελος καλ είπεν Ειρήνη σοι. Αγγελοι τοίνυν έδωκαν είρήνην, ουδέπω δε ο Δεσπότης των άγγελων άλλα δι έχείνων μέν ξπεμπεν, εταμιεύετο δε έν έαυτῷ τὴν είρηνην τήν εφαγγελικήν. Οι δε προφήται δεξάμενοι πολλάχις παρά των άγγέλων την είρηνην, εδίψων εξ αύτου του προσώπου της είρηνης της αύθεντίας δέ-ξασθαι την είρηνην. Διο και εδόα Ήσατας Κύριε ο Θεός ήμῶν, εἰρήνην δός ήμῖν : μὴ δι' ἐτέρων, ἀλλὰ διά σαυτοῦ εἰρήνην δὸς ἡμίν. Εἶτα πρὸς την δέησιν ή άντιφώνησις. Είρήνην την έμην δίδωμι ύμῖν. Kal routo slawr edsifer guroic the respac nal την πλευράν. "Δοπερ γάρ στρατηγός έπανελθών άπο πολέμου, και τραύμασι νικηφόροις λάμπων, ούκ αίσχύνεται τοίς τραύμασι. στεφάγων γάρ έστι λαμπρότερα ούτω και ό Σωτήρ, τραύματα ύπερ της άληθείας άγαδεξάμενος, χαι ύπερ τοῦ γένους τοῦ ποινοῦ, ού χρύπτει τὰ πάθη, άλλ' ἐχχαλύπτει, ἴνα δείξη τὴν έαυτοῦ ἀνδρείαν, "Εξειξε τὰς χεζρας εν αίς ην ο τύπος των ήλων, εδειξε και την πλευράν έξ ής ανέβλυσεν ήμιν των μυστηρίων την πηγήν. Έδειξε τὰς χείρας. ίνα πληροφορήση την άνάστασιν, ίνα πληροφορήση τους αμφιδολούντας ότι όντως ό παθών ανέπτη, ότι βντως το άποθαγον και ταφέν σώμα έγηγερται.

δ. Έχαρησαν οὖν οἱ μαθηταὶ ἰδόντες τὸν Κύριον. Έδόθη είρηνη, ελύθη ό φάδος, ηνθησεν ή χάρις. Είπεν οδν αὐτοῖς πάλιν Εἰρήνη ὑμῖν. Διατί πά-Air; "Οπου βούλεται πῆξαι τὰ δῶρα τῆς χάριτος, διπλαφιάζει και τάς εύλογίας. ώσπερ έπι του Άδραάμ. Εύλογῶν εύλογήσω σε, καὶ πληθύνων πληθυνῶ σε ουτω δίδωσιν είρηνην επί είρηνην τοίς έγγυς κάι τοις μακράν. Καθώς ἀπέσταλκέ με ο Πατήρ, κάγω πέμπω υμάς, Πρόσεχε, παρακαλώ · δρα πώς είς το άνθρώπινον σχήμα άρπάζει την οίχονομίαν. θύχ είπεν Καθώς εγέννησε με ο Πατήρ δπου γάρ άποστολή, το άνθρώπινον σχήμα ένδείχνυται. Συνεχώς δε τούτο [761] επισημαινόμεθα, επειδή την οίχονομίαν έρμηνεύει 4. Όπου, φηφίν, γυμνή ή φύσις, Πατέρα και Υίον κηρύττει. Καθώς απέσταλκέ με. Πῶς δὲ ἀπέσταλκέ σε ; Πρόσεχε, παρακαλῶ. ᾿Απεστάλης Δεσπότης εξ ούρανοῦ · πῶς, χαθώς ἀπέστειλέ σε ό Πατήρ, ἀποστέλλεις; Ού τὸν τρόπον, φησί, λέγω

Ottobon. καὶ ἐπειδη ἔφθην εἰπὼν ἀνελήρθη εἰς.
 Ottobon. et Reg. 1447 πᾶσαν ὑποφίαν λύσω· ἐπειδήπερ τὸ πληθος ἰδόντες, ὡς ἀνθρωποι ἀκλάσαμεν ἀποδοῦναι [τὴν] ἀρειλήν. Καὶ γὰρ ὁ νόμος ἐπιτρέπει.
 Μέμνησθε. Sic e Reg. 1186 correctum. Montf. με-

d Έρμηνεύει. Hoc verbam, a Montf. conjectum pro elοηνεύει, exhibet cod. 1186, unde in textum recepimus; indidem post γυμνή accessit articulus. Ευτ.

• Addit idem cod. οἱ ἀπόστολοι οὐα ἐξ οὐρανοῦ.

τῆς ἀποστολής, τὸ, Καθὼς ἀπέστειλέ με ὁ Πατὴρ, **κ**άγω πέμπω ύμᾶς, άλλα την δύναμεν. Άπεστάλην έγω είς το παθείν ύπερ του χόσμου · άποστέλλω ύμας, ενα τοις ύμετέροις πάθεσι την οίχουμένην στεφανώσω. Καλ έπειδή ούχ ζοχυσεν ή θνητή φύσις άρχέσαι πρός την όμοιότητα την Δεσποτικήν, λέγει Kal τοῦτο είπων ένεφύσησε, και λέγει αυτοῖς. Λάβετε Πνευμα άγιον. Πρόσεγε. Διατί έγεφύσησεν ο Σωτήρ τοίς άποστόλοις κατ' αὐτὴν τὴν ἡμέραν τῆς ἀναστάσεως; "Αρα γάρ έκτὸς τοῦ έμφυσήματος ούχ έκανὸς. ήν δουναι Πνευμα άγιον; 'Αλλ' έπειδή, τον πρώτον άνθρωπον πλάττων, Ένεφύσησεν είς το πρόσωπον αὐτοῦ, καὶ ἐγένετο ἄνθρωπος εἰς ψυχήν ζώσαν, απώλεσε δε τοῦ εμφυσήματος την χάριν διά την παράδασιν, και άπολέσας την ζωοποιόν δύναμιν, είς χοῦν διελόθη, καὶ ἐν τάφω κατέλυσεν τὴν αὐτοδ δημιουργίαν - άνανεων τοίνυν το πλάσμα, καὶ άποδιδούς το άρχαζον δώρον, ένεφύσησεν είς το πρόσωπον των αποστόλων, την αρχαίαν έκείνην και ζωτικήν δύναμιν άποδιδούς τῷ πλάσματι · όμοδ δὲ ἐπληροῦτο και τά των προφητών προειρημένα. Ο γάρ μακάριος Ναούμ ο προφήτης, προειδώς δει ο Σωτήρ ανιστάμενος έχ των νεχρών μέλλει έμφυσάν τοίς άγίοις άποστόλοις, καὶ πληρούν αὐτοὺς θείου γαρίσματος, διαμαρτύρεται τῷ λαῷ λέγων Εόρταζε, Ιούδα, τὸς έορτας σου, απόδος τῷ Θεῷ τὰς εὐχάς σου · οὐκ ξτι ού μη προσθώσιν έλθεῖν εἰς παλαίωσιν. Συντετέλεσται, έξῆρται. 'Ανέδη γὰρ ἐχ τῆς γῆς ὁ ἐμφυσών είς το πρόσωπόν σου, και έξαιρούμενος σε έχ θλίψεως. Τότε λέγει ε Είρηνη ύμιν, καί τοῦτο εἰπων, ἐνεφύσησε, καὶ λέγει αὐτοῖς · Λάθετε Πνευμα άγιον. Έπειδη είδε την ανθρωπίνην φύσιν δκλάζουσαν πρός τοὺς πόνους, καὶ παραιτουμένην πρός τους άγωνας δι' άσθένειαν, άναπληροί το λείπον τή δυνάμει του Πνεύματος, ίνα χάμνουσαν αύτην τη άσθενεία ήμων παραμυθήσηται · και ώσπερ σίδηρόν τινα έστόμωσεν αύτην τη θείς χάριτι, ίνα δ μή έχη έχ φύσεως, δέξηται παρά τῆς χάριτος, χαλ προσέλθη πρός τους άγωνας τη δυνάμει του Πνεύματος νευρουμένη. Λάβετε Πτεῦμα ἄγιοτ · καθώς απέσταλκέ με ο Πατήρ, κάγω πέμπω υμάς. 'Αλλά σύ, Κύριε, έξελθών ώς Δεσπότης, είδες άμαρτωλούς και ήλέησας, συνεχώρησας τὰ άμαρτήματα ήμων. Άνωτέρα ή χάρις εμπίπτομεν είς την άδυσσον των άμαρτημάτων ήμεζς οι άμαρτάνοντες πολλοί, φιλανθρωπίας χρεία πολλής. Ούχ έχομεν την αύθεντίαν, πῶς δυνάμεθα κατά σὲ ἀποσταλήναι; Διά τούτο, ζνα πληρωθή τὸ, Καθώς ἀπέστειλέ με ό Πατήρ, κάγω ἀποστέλλω θμᾶς, λέγει · "Αν τινων άφητε τὰς άμαρτίας, ἀφίενται αὐτοῖς. ἄν τινων πρατήτε, πεπράτηνται. Ην έχει έξουσίαν ό Σωτήρ, δίδωσι τοίς άποστόλοις. "Ωσπερ γάρ ούχ οίόν τέ έστιν άρχοντα πιστευθήναι έθνος, μή λαδόντα συγχωρήσεως καί θανάτου και τιμωρίας έξουσίαν παρά βασιλέως. ούτω και ό Σωτήρ [762] μέλλων καθιστάν αύτους άρχοντας τῆς οίχουμένης, δίδωσιν αύτοις και τιμωplas Efouciar xal suggestions, to, "Ar tirur άφητε τὰς ἀμαρτίας, ἀφίενται αὐτοῖς · ἄν τινων κρατήτε, κεκράτηνται. Έν γάρ έστι τῶν ἀμηχάνων. η μαρτυρήσαι γενναίως, η χηρύξαι σπουδάίως, η πράξαι τι των μεγάλων και δυσκατορθώτων, έαν μή

Cod. 1186: Τὰ δύο είπεν. Ἐπειδή γὰρ καὶ τὸν φόδον Είνοε, καὶ ἐνεφύσησο δοὺς Πνευμα: είπεν ε Ὁ ἐμφυσων εἰς το προσωπόν σου, και εξαιρούμενος σε έκ θλίψεως » είτα τότε Πνεύματος άγίου δύναμις νευρώση τον τόνον του μάρτυρος άλλως γάρ ού δύνανται μάρτυρες είναι. Μάρτυρα δὲ λέγω νῦν, οὐ μόνον τὸν διὰ παθῶν τελειούμενον, άλλά χαι τον τῷ λόγῳ μαρτυρούντα τῆς χάριτος. Πάς γάρ χήρυξ άληθείας, μάρτυς έστι Θεού. Διό περί 'Ιωάννου τοῦ Βαπτιστοῦ λέγει τὸ Εὐαγγέλιον· Καὶ ἐμαρτύρησεν Ἰωάννης τῆ ἀληθεία λέγων, ὅτι Οὖτός ἐστιν ὁ Χριστός. Μαρτυρεί δὲ οὐ τῷ πάσχειν, άλλά τῷ βοἄν. 'Αμήχανον οὖν μάρτυρας γενέσθαι θείου λόγου, μή παρά τοῦ άγίου Πνεύματος νευρωθέντας. Διὸ λέγει ὁ Σωτήρ τοις αποστολοις άναyanganonenoc. Their of netrate et th agree Isρουσαλημ. έως αν ενδύσησθε δύναμιν εξ υψους, καὶ λήψεσθε δύναμιν ἐπελθόντος τοῦ ἀγίου Πνεύματος· δύναμιν ήντινα ούχ ο<u>ζον τέ έ</u>στι μάρτυρας γενέσθαι > μή δεξαμένους.

r. Θωμάς δε είς εκ των δώδεκα, ο λεγόμενος Δίδυμος, ούκ ήν μετ' αύτων. Την δε οίχονομία μεγίστη Χριστού, το Απολειφθήναι τον Θωμάν, ίνα ή έχείγου άμφιδολία έναργέστερον παραστήση την άνάστασιν. Εί μη γάρ θωμάς άπελείφθη, και την ἀπόληψιν (sic) ἀμφέδαλεν, καὶ τῇ ἀμφιδολία πληροφορίαν ό Σωτήρ προσήνεγκεν, έμελλεν έτι σκανδαλίζειν πολλούς το τῆς άναστάσεως θαῦμα ' άλλ' ἐγένετο ή έχείνου άμφιδολία πάντων των πιστών θεραπεία. "Ότε οὖν ἦλθεν ὁ Θωμᾶς. Ελεγον αὐτῷ οἰ ἄλλοι μαθηταί. Έωράκαμεν τον Κύριον. Οἱ μὲν ἐσεμνύνοντο εφ' οξς εθεάσαντο · ο οξ ζυσπερ άντιλογία τινί **κατ**εχόμενος, και ούκ άπιστία (τοσούτον ή άμφιδολία), και διψών πληροφορηθήναι, ούκ είπεν 'Αμήχανον τουτο γενέσθαι. Πρόσεχε ακριδώς. Ούκ απηρνήσατο την άνάστασιν · ούχ είπεν· 'Αδύνατα λέγετε, άμήχανα πράγματα άπαγγέλλετε · άλλ' έζήτησε πληροφορίαν λέγων · Έφε μη ίδω κάγω έν ταϊς χερσίν αὐτοῦ tòr thaor tùr hlwr, xal bálu tòr báztvlór μου είς τὸν τύπον τῶν ήλων, xai βάλω τὴν χεῖρά μου είς την πλευράν αύτου, ού μη πιστεύσω ε. Καὶ μεθ' ἡμέρας ὀκτώ. "Όρα πῶς τῆ ἄλλη Κυριακή έφίσταται άπο γάρ Κυριακής είς Κυριακή» όχτω ημέραι είσίν. Και μεθ ημέρας όχτω της àraστάσεως ήλθε πάλιν ο Ίησοῦς, τῶν θυρῶν nendelopérwr, nai éorn eig tó péoor, nai einer Ειρήνη υμίν. Έπειδη έχει δεύτερον είπεν, Ειρήνη ύμιτ, ώδε μίαν είπεν, ίνα έχ της άγιας Τριάδος όλόκληρον το δώρον της είρηνης έργάσηται Είρηνη ύμῖτ. Εἶτα λέγει τῷ θωμᾳ, φέρε τὸν δάκτυλόν σου ώδε. Πρόσεχε, παρακαλώ. Ούκ άναμένει ό Σωτήρ άχουσαι παρά των μαθητών την άμφιδολίαν του Θωμά. ού πρώτον έδιδάχθη, καλ τότε διδάσκει ' άλλ' ίνα πείση αύτον ότι παρήν και μη φαινόμενος, και ίνα έξεταστής τῆς ἀμφιδολίας γένηται, λέγει τῷ θωμά. Φέρε τὸν δάμτυλόν σου ώδε, ώς είπας, και ίδε τὰς χειράς μου, και φέρε την χειρά σου και βά.Ιε sic thr alsupar μου καὶ μή γίνου ἀπιστος, άλλά πιστός. Δείχνυσιν ότι ό πληροφορίαν [763] ζητών, ού πιστός, ό δε πίστει δουλεύων, πιστός.

b Cod. 1186 .... ἐπελθόντος τ. ἀγ. Πνεύματος ἐφ' ὑμᾶς καὶ ἔσεσθέ μοι μάρτυρες: ἀνευ γὰρ τοῦ λαδεῖν Πνεύματος δύναμιν οὐχ οἰόν τέ ἐστι μάρτυρα γενέσθαι.
\* Cod. 1186. οὐ μὴ πιστεύσω. Οὐκ εἶπεν, Οὐ μὴ πιστεύσω παντελῶς, ἀλλ' Ἐἄν μὴ πληροφορηθῶ, οὐ μὴ πιστεύφε.

aum, imquit, missionis significo, cum dico, Sicut misit me Pater, et ego mitto vos 1, sed virtutem ejus. Missus sam ego ut patiar pro mundo; mitto vos ut passionipus vestris orbem coronem. Et quia non potuit mortalis natura dominicam similitudinem assequi, addit: Et cum hæc dixisset, insufflavit, aitque illis, Accipite Spiritum sanctum (Joan. 20. 22). Attende. Cur insufflavit Servator in apostolos ipso resurrectionis die? An nonnisi insufflando poterat Spiritum sanctum dare? Verum quia cum primum hominem formaret, Insuf-Pavit in faciem ejus, et factus est homo in animam viventem (Gen. 2. 7), sed insufflationis illius gratiam per prævaricationem perdidit; et postquam vivificam illam vim perdiderat, in pulverem resolutus est, et in sepulcro ejus opificium dissolvit; ut figmentum suum removaret, et priscum illed donum restitueret, insufflavit in faciem apostolorum, veteremque illam et vivisicam vim sigmento suo restituit: ac simul implebantur prophetarum prædicta. Beatus quippe Nahum propheta, cum prævideret futurum esse, ut Servator a mortuis resurgens insufflaret in sanctos apostolos, et impleret eos divino munere, populo testificabatur his verbis: Celebra, Juda, festa tua, redde Deo vota tua: non adjicient ultra venire in antiquationem. Consummatum est, exscissum est. Ascendit enim ex terra qui insufflet in faciem tuam, et qui liberet te de tribulatione (Nahum. 1. 15. et 2. 1). Tunc dixit . Pax vobis; et cum hoc dixisset, insufflavit, et dixit eis: Accipite Spiritum sanctum (Joan. 20. 22). Quia videbat humanam naturam in laboribus dejectam, et ob infirmitatem certamina recusantem, id quod deficiebat, implet virtute Spiritus, ut illam imbecillitate labantem consolaretur : ac ceu ferrum quodpiam divina gratia acuit illam, ut quod ex natura sua non habebat, ex gratia acciperet, et virtute Spiritus firmata, certamina adiret. Accipite Spiritum sanctum: sicut misit me Pater, et ego mitto vos. At tu, Domine, ut Servator egressus, vidisti peccatores, et miseratus es illos; peccatorum nobis veniam dedisti. Superior est gratia: incidimus nos in abyssum peccatorum; multi sunt peccatores, multa opus est gratia. Auctoritatem non habemus: quomodo possumus mitti ut tu missus es? Quamobrem ut impleretur illud : Sicut misit me Pater, et ego mittam vos, dicit : Quorum remiseritis peccala, remittuntur eis; el quorum retinueritis, retentà sunt (Joan. 20. 23). Quam habet potestatem Servator, dat apostolis. Quemadmodum enim fieri nequit ut gens principi committatur, si non habeat veniæ et mortis ac supplicii potestatem ab rege concessam: sic et Servator, illos constituturus principes orbis, dat illis et supplicii et veniæ potestatem, his verbis: Quorum remiseritis peccala, remittuntur eis; et Quorum retinueritis, retenta sunt. Nullo enim pacto potest quis aut martyrium fortiter subire aut diligenter prædi-

<sup>1</sup> Locum integrum citamus e Cod. Reg. 1186. <sup>2</sup> Cod. reg. 1186 sic habet, post locum e propheta Kabum citatum: Duas notant circumstantias. Quoniam enim Christus et metum solvit, et insuffavit Spiritum dans, dizit (propheta), aqui insuffet in factem tuam, et, qui tiberet te de tribulatione. » Deinde dixit.

eare, aut quid magnum difficileque prestare, nisi martyris animum roboret Spiritus sancti virtus : atio quippe modo non possunt martyres esse. Martyrem vero nunc dico, non modo qui cruciatibus consummatus sit, sed etiam qui verbo gratiæ sit testificatus. Quivis enim veritatis præco, martyr est Dei. Quapropler de Joanne Baptista dicit Evangelium : Et testificalus est Joannes veritati, dicens: Hic est Christus (Joan. 1. 32). Martyr non patiendo, sed clamande efficitur. Non possunt igitur martyres esse divini verbi, nisi sancto Spiritu roborentur. Ideo resumens Servator dicit apostolis: Vos autem manete in civitate Jerusalem, donec induamini virtute ex alto (Luc. 24. 49). et accipietis virtutem supervenientis Spiritus sancti; virtulem, quam qui non acceperint, non possunt esse martyres seu testes 1.

5. Thomas autem unus ex duodecim, qui dicitur Didymus, non erat cum eis (Joan. 20. 24). Erat autem magna illa Christi œconomia, quod Thomas non adesset, ut ejus dubitatio clariorem certioremque efficeret resurrectionem. Nisi enim Thomas defuisset, et de resurrectione dubitasset, ac dubitationi certum argumentum Servator opposuisset, futurum erat ut resurrectionis miraculum plurimis adhue offendicule esset : verum ejus dubitatio fidelibus cunctis remedium attulit. Cum itaque venit Thomas, dixerunt ei alii discipuli : Vidimus Dominum. Illi gloriabantur de iis quæ viderant; hie vero contradicaudi quodam studio captus est, non incredulitate (tanta res est dubitatio), cum certior fleri peroptaret, non dixit, Id fleri nequit. Attende diligenter. Non negavit resurrectionem: non dixit, Impossibilia dicitis, res impossibiles annuntiatis: sed certior fieri voluit dicens: Nisi videro in manibus ejus fizuram clavorum, [et mittam digitum meum in locum clavorum (a)] et mittam manum meam in latus ejus, non credam 3 (Joan. 20. 25). Et post dies octo. Vide guomodo alteri Dominicæ insistit; nam a Dominica in Dominicam sunt octo dies. Post dies octo a resurrectione venit iterum Jesus, januis clausis, et stetit in medio et dixit : Pax vobis (1b. v. 26). Quia pridem codem in loco bis dixerat, Paz vobis, hic semel dicit, ut ex sancta Trinitate perfectum et integrum donum pacis faceret : Pax vobis. Deinde dicit Thomas, Infer digitum tuum kuc (16. v. 27). Attende, quaso. Non exspectat Servator donec a discipulis Thomas dubitationem audiat : non docetur prius quam doceat: sed ut persuadeat ipsi se præsentem fuisse, licet non appareret; et ut dubitationis inquisitor sit, ait Thomse: Infer digitum tuum huc, ut dixisti, et vide menus meas : et infer manum tuam, et mille in latus meum : et noii esse incredulus, sed fidelis (Ibid.). Ostendit eum, qui evidens indicium quaerit, non esse fidelem; sed eum

\* Mem Codex post, credam, sic habet : Non dixit, « non credam ownino, » sed, « nisi probationem accipiam, nen credated to the control of the

dam. » El post, elc.

(a) Uncinis clausa non habet Montef.; sed ad textus Ryangelici integritatem pertinent.

Sic effert hunc locum Cod. Reg. 1186: Et accipietis virtuem Spiritus sancti supervenientis in vos; et eritis mihi testos: nisi chim accepta sit virtus Spiritus ameti, non possibile est aliquem martyrem fieri.

gui fidei se subjicit, Adolom esse. Similis est is, qui investigat latus Christi et fixuras clavorum, ci qui dicit, Quomodo genitus est? Imo non similis. Ille quippe quærebat in carne videre fixuras clavorum, qua sub aspectum et sensum cadebant : cupicbat videre rem peraciam, quam ante sciebat. Tu vero qui curiose perquiris naturam invisibilem, substantiam incomprebensibliem, generationem ineffabilem, genitorem inenarrabilem, genitym incomprehensibilem, annon gravius prævaricaris? annon es infideli deterior? Si quod latus investigayerit beatus Thomas, audivit, Noli esse incredulus, sed fidelis: tu qui incorporenn et incomprehensibilem virtutem scrutaris!, noli esse incredulus, sed fidelis. Attamen Dei indulgentiæ gratias agimus, quod Thomæ digitus pietatis calamus fuerit, qui hæretica retia subverteret, et corum ora obturaret, qui dicere auderept, Dominum specie induisse corpus, specieque tantum mortinum esse. Digitus vero Thomas hæreticorum dubitationem ita solvit, ut ille digitus, contra quem njhji potuerunt magi Egyptiorum dicentes : Digitus Dei est hic (Exod. 8. 19). Par erat Thomam, post certum illud acceptum indicium, illud Davidis dictum proferre: In die tribulationis mer Deum exquisivi (Psal. 76. 3); et quia manibus scrutzbatur, sequentia addere, Manibus meis nocte contra eum, et non sum deceptus. Noli esse incredulns, sed fidelis. Ille vero et a fixura eum , qui passus erat, conspexit, et a prævie cognitione Deum dicit: Dominus meus et Deus meus.

6. Audiant hæretici. Si vere id recusat Filius, nee est sequalis Patri, cur se exsuperantem honorem non rejicit? Audivit a quodam, Magister bone, et dixit, Cur me dicis bonum? Nemo bonus nisi unus Deus ( Mauh. 10. 16. 17 ). Licet illud benus, etiam apud nos in usu sit. Illud bone audire, ut tu suspicaris, aliquando recusavit; annon illud Deus et Dominus multo magis recusare debuit? Magister bone, ac dicit, Cur me dicis bonum? Hic autem, Dominus meus, et Deus mens, et pop dicit, Cur me dicis Dominum et Deum? sed ibi, quia se indigna vox erat ( non enim dixit. Domine bone, sed, Magister bone), vilitatem rospuit, ae rem gloriosam sibi admisit. Hic quoque reprehendit, sed contraria de causa reprehendit, quoniam id tardius dixerat. Reprehendit illum, non quod dixisset, Dominus meus, sed quod tardius dixissol. Quia igitur vidisti me, credidisti : beati qui non piderunt, et crediderunt (Joan. 20. 29). Umis reprehensus est, et nos omnes beati vocati sumus : illa quippe bestitudo ad nos omnes pertransit, et ad eos qui post nos luturi sunt; quia cum miracula illa non visu perceparimus, sed fide acceperimus, participes tamen sumus magnæ illius gloriosæque beatitudinis.

7. Sed ab historia, quam compendio tractavimus, pertranseamus, si tamen dictorum copia non defatigati estis, ad aliam propheticam vocem. Qualem vero? Venite, ascendamus ad montem Domini (Mich. 4. 2). Etamima monte Olivarum assumptus est Servator. Venite,

ascendamus ad montem Domini, et ad domum Dei Jacob. Diem autem illam Deus ejusdem nominis honore
dignatus est, quo mons appellabatur 1. Etenim illie ex
monte qui vocabatur oliveti, assumptus est Servator,
et hic etiam plantatur oliva, que et propinquitate et
nominis societate veteri historize fidem facit. Nam
duxit Servator discipulos in Montem olivarum e regione Jerusalem. Et illi et huic igitur animum adhibeas: Yenite, ascondamus ad montem Domini. Una
aspendamus desiderio et varbo, eaque videamus, quap
salutaris illa assumptio nobis operata est (a).

8. De inscriptione libri Actorum ; quis sil auctor lir bri Actorum. — Volo itaque ipsum Actorum librum sumere, ac minutatim a principio examinare, ut diyina fluenta vobiscum hauriam ; atque ut veritație institures thesauros sacræ Scripturæ una scrutemur; utpote qui studeamus in pietate ditescere. Acta, inquit, Apastolorum, Vel ipse titulus rerum vim totam enuntiat, estque procemium totius operis pollicitatio. Neque tamen omnium apostolorum acta hoc in libra feruntur ; sed si quis rem accurate scrutetur, quæ prima seruntur in libro, Petri miracula et doctrinatu exhibent, pauca de reliquis apostolis; post hæc vero de Paulo totus liber absolvitur. Petrus ergo memoratur et Paulus, et quomodo omnium apostolorum dicuntur acta? Verum quia, secundum Paulum, cum gloria afficitur unum membrum, gloria item afficiuntur omnia membrà, ideo non inscripsit historiographus Acta Petri et Pauli, sed Acta Apostolorum: communis est pollicitatio. Quærimus ergo quis hunc Actorum librum adornaverit : varii enim, scriptorem libri nescientes in varias divisi sunt sententias; alii dicunt ejus auctorem esse Clementem Romanum, alij Barnabam, alii Lucam evangelistam. Quoniam igitur illi in varias abeunt sententias, ipsum scriptorem pro interprete accipiamus, quisnam ille sit, quid agat; et num de seipso quidpiam significet. Primum quidem sermonem seci-de omnibus, o Theophile (Act. 1. 1). Cum dixit, Primum, mentem nostram alio remittit, ut quæramus quem primum dicat sermonem. Nam si hunc solum edidisset, non diceret, Primum sermonem feci. Hic igitur liber secundus esse deprehenditur: primum enim jam fecerat : quem vero primum fecerit, ipse indicat : Primum quidem sermonem secu de omnibus, o Theophile, quæ cæpit Jesus sacere et docere. Sic patet eum in primo sermone non Acta composuisse, sed Evangelium; primum sermonem non versari circa ea que Petrus et Paulus fecerunt, sed circa quæ çæpit Jesus facere et docere. Palam igitur est Lucam, qui Evangelium scripsit, etiam Acta edidisse. Verum attende, videamus num ipse sit, Primum quidem sermonem seci de omnibus, o Theophile, qua capit Jesus sacere et docere, usque in diem, que præcipiens apostolis per Spiritum sanctum, quos eler git, assumptus est; ac si diceret, Narravi acta et do-

<sup>1</sup> Cod. post, scrutaris, omissis, noti esse... fidelis, bacc habet: Nonne multo magis eadem audire dignus es?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Duo Mss. Regii : Civilatem autem nostram ejusdem nominis honore dignatus est.

<sup>(</sup>a) Hase que numero 7 feruntur, nec cum præcedentibus nec cum sequentibus cohærent. Quæ numeris sequentibus 8. 9. et 10. feruntur, vere Chrysostomi sunt.

"Ομοιόν έστι τὸ έρευνἄν πλευράν Χριστού και τύπους ήλων, τῷ λέγειν. Πῶς ἐγεννήθη; Μάλλον δὲ ούγ δμοιον. 'Ο μέν γάρ έπεζήτει ίδειν τύπους ήλων έν σαρχί όρωμένους και αισθήσει ύποπίπτοντας · έπεθύμει ίδεζν πράγμα γεγενημένον, δ καλ προήδει. Σύ δὲ πολυπραγμονῶν φύσιν άθεώρητον, οὐσίαν άκατάληπτον, γέννησιν άρρητον, τον γεννήσαντα άφραστον, τον γεννηθέντα άκατάληπτον, ού χείρον παρανομείς; ούχει ἀπίστου χείρων; Εί πλευράν έρευνήσας ό μαχάριος θωμάς ήχουσε, Μή γίνου ἄπιστος, άλλά **πιστός · σù έρευνῶν τὴν ἀσώματον φύσιν, τὴν ἀχα**τάληπτον δύναμιν. μή γίνου ἄπιστος, άλλὰ πιστός». "Ομως εύχαριστουμεν τη του Θεου άγαθότητι καλ άνεξικακία, ότι ο του θωμά δάκτυλος έγένετο κάλαμος εύσε δείας, άνατρέπων τὰ αίρετικά δίκτυα, καί έμφράττων αύτῶν τὰ στόματα τῶν τολμώντων λέγειν, δτι σγήματι ένεδύσατο σώμα ὁ Κύριος, καὶ σχήματι ἀπέθανεν. 'Ο δὲ δάχτυλος ὁ τοῦ θωμα οῦτω διέλυσε των αίρετικών την άμφιδολίαν, ώς έχεινος ό δάχτυλος, πρός δυ ούκ ήρχεσαν οἱ μάγοι τῶν Αἰγυπτίων λέγοντες. Δάκτυλος Θεοῦ ἐστιν οὖτυς. Επρεπε τότε καὶ τῷ ἀγίῳ θωμἄ μετά τὴν πληροφορίαν είπεῖν τὸ τοῦ Δαυίδ φητόν. Έν ήμέρα θλίψεώς μου τόν Θεόν έξεζήτησα · και έπειδή χεροίν ήρεύνα, είπειν -τὸ ἐπαγόμενον· Ταῖς χερσί μου ruxtòς èrartior αὐτοῦ, καὶ οὐκ ἡπατήθητ. - Μὴ γίνου ἄπιστυς, άλλα πιστός. Έχεινος δε και άπο του τύπου θεασάμενος τον παθόντα, και άπο τῆς προγνώσεως Θεόν αύτον καλεί · 'Ο Κύριός μου καί ο Θεός μου.

ς'. 'Ακουέτωσαν οἱ αἰρετικοί. Εἰ ἀληθῶς παραιτεῖται ό Υίος, και ουκ Εστιν όμοτιμος τῷ Πατρί, τίνος Ενεκενούκ άποπέμπεται την ύπερδαίνουσαν αὐτῷ τιμήν; Πικουσεν ούν παρά τινος, Διδάσχαλε άγαθέ, χαὶ λέγει Τί με λέγεις άγαθός; Οὐδείς άγαθός, εί μή είς ο Θεός. Καίτοι τὸ άγαθὸς δνομα καὶ ἐν ἡμίν πολιτεύεται. 'Αγαθέ άχουσαι χατά την σην υπόνοιαν παρητήσατο · Θεός καὶ Κύριος ἀκοῦσαι οὐ πολλῷ μαλλον ώφειλε παραιτήσασθαι; Διδάσκαλε άγαθέ, κα! λέγει Τί με λέγεις άγαθόν; ὧδε, 'Ο Κύριός μου και ό Θεός μου, και ούκ είπε. Τί με λέγεις Κύριον και Θεόν; 'Αλλ' έκει, έπειδη άνάξιος αύτου ήν η φωνή (οδ γάρ είπε, Κύριε άγαθε, άλλά, Διδάσκαλε άγαθέ), το εύτελες άπεπέμψατο, και το Ενδοξον ἀπεδέξατο. Έχει εμέμψατο, άλλά και έκ των έναντίων εμέμψατο, ότι βράδιον είπεν. Έμεμψατο αύτον, ούχ ότι είπεν, 'Ο Κύριός μου, άλλ' ότι βράδιον λέγει. Essi rolrur sideç xai ésletsuaaç, paxápioi ol μή ίδοντες, και πιστεύσαντες. Είς ένεκλήθη, και ήμεζς πάντες έμαχαρίσθημεν · ό γάρ μαχαρισμός ούτος έπὶ πάντας ἡμᾶς διαδαίνει καὶ τοὺς μεθ' ἡμᾶς. δτι μή παραλαδόντες δύει τὰ θαύματα, άλλὰ πίστει όεχόμενοι, χοινωνοί γινόμεθα τοῦ μεγάλου τούτου καί ένδόξου μαχαρισμού.

ζ'. Άλλα ἀπότης ίστορίας, ήν ἐπιτόμως διεδράμομεν, μεταδώμεν, εί μή άπεχάμετε πρός το πλήθος των είρημένων, είς άλλην προφητικήν φωνήν. Ποίαν δή ταύτην; Δεύτε, άναδώμεν είς το όρος του Κυρίου 1764]. 'Από γάρ του δρους των 'Ελαιων άνελήφθη ό

• Ced. 1186 hujus commatis loco, μή γίνου... πιστός, habel ου πολλώ μάλλον τουτο άκουση;

Σωτήρ. Δεῦτε, ἀναδώμεν είς τὸ έρος τοῦ Κυρίου. παί είς τὸν οίκον τοῦ Θεοῦ Ίακώδ. Έτιμησε δὲ δ Θεός και την ημέραν πάλιν τη όμωνυμία ο τού δρους. και γάρ έκει έξ δρους του λεγομένου Έλαιων άνελήφθη ό Σωτήρ, και ώδε ή λεγομένη έλαία πεφύτευται, καὶ τἢ ἐγγύτητι καὶ τἢ ὁμωνυμία πιστουμένη την άρχαίαν Ιστορίαν. Και γάρ άνήγαγεν δ Σωτήρ τους μαθητάς είς το δρος των 'Ελαιών άπέναντι Ίερουσαλήμ. Κάκείνη και ταύτη πρόσεχε τοίνυν. Δεῦτε , ἀναβῶμεν είς τὸ ὄρος τοῦ Κυρίου. Συνανέλθωμεν τῷ πόθφ καὶ τῷ λόγφ · καὶ ζοωμεν τίνα ήμιν επραγματεύσατο ή σωτήριος ανάληψις.

η'. Βούλομας ούν αύτην την βίδλον τῶν Πράξειυν ἀναλαδείν, καὶ κατὰ μέρος ἐκ τῶν προοιμίων ἐξιχνιάσαι, **ΐνα μεθ' ύμῶν ἀντλήσω τὰ θεῖα νάματα, καὶ ἐρευ**νήσωμεν χοινή τούς θησαυρούς της άγίας Γραφής. ώς Εμποροι της άληθείας, καὶ ώς σπεύδοντες πλουτείν èν εὐσεδείς. Πράξεις, φτοί, τῶν ἀποστόλων. Καί αύτη ή ἐπιγραφή, πάσαν ἐμφαίνει τῶν πραγμάτων τὴν δύναμιν, καὶ ἔστι προοίμιον ὅλης τῆς πραγματείας τὸ ἐπάγγελμα. Οὐδὲ γὰρ πάντων τῶν ἀποστόλων έμφέρονται έν τἢ βίδλφ αἱ πράξεις · άλλ' εἴ τις άχριδῶς ζητήσειε, τὰ μὲν πρῶτα τῆς βίδλου Πέτρου έχφαίνει θαύματα καλ διδασκαλίαν, όλίγην δε καλ τῶν λοιπῶν ἀποστόλων · καὶ μετὰ ταῦτα εἰς Παῦλον κενούται πάσα ή πραγματεία. Πέτρος τοίνυν μνημονεύεται και Παύλος, και πώς πάντων τών άποστόλων αι πράξεις χαλούνται; 'Αλλ' επειδή, χατά τον Παύλον, δοξαζομένου μέλους ένος, συνδοξάζεται πάντα τὰ μέλη, οὐκ ἐπέγραψεν ὁ ἰστοριογράφος. Πράξεις Πέτρου και Παύλου, άλλά, Πράξεις των αποστόλων · κοινόν το ἐπάγγελμα ε. Ζητουμεν οίν τίς ὁ συντάξας ταύτην τὴν βίδλον τῶν Πράξεων. πολλοί γάρ, άγνοοῦντες τὸν συγγραφέα, εἰς πολλά; καὶ διαφόρους ἐμερίσθησαν ἐννοίας, οἱ μὲν εἰπόντες ότι Κλήμης ό 'Ρωμαΐος συνέταξεν αύτάς, άλλοι & λέγουσι, Βαρνάδας, άλλοι δὲ ὅτι Λουκᾶς ὁ εὐαγγελιστής. Έπει ούν είς διαφόρους εννοίας μερίζεται τά τῶν λογισμῶν αὐτῶν, ἐρμηνέα λάδωμεν τὸν συγγραφέα, τίς έστιν και τι πραγματεύεται, και εί είς έαυτον σημειούται τον λόγον. Τον μέν πρώτον λόγον ἐποιησάμην περί πάντων, ὧ Θεόφι,læ. Εἰπὼν, Πρώτον . πέμπει ήμων τὰς έννοίας ζητήσαι, ποίον πρώτον λέγει λόγον. Εί γάρ τοῦτον μόνον συνέταξεν, ούχ αν είπε. Τὸν μὲν πρώτον λόγον ἐποιησάμην. Ίδου ούν ευρίσκεται ούτος ο λόγος δεύτερος · τον γάρ πρώτον ήδη πεποίηται ποίον δε πρώτον εποίη... σεν, αύτος λέγει. Τὸν μέν πρώτον λόγον έποιησάμην **π**ερl πάντων ,  $oldsymbol{\omega}$  Θεόφιlε ,  $oldsymbol{\omega}$ ν ἥρ $\xi$ ατο ό  ${}^{oldsymbol{I}}\eta$  . σους ποιείν τε και διδάσκειν. "Ωστι δήλον ότι ού Πράξεις συνέταξε εν τῷ πρώτω λόγω, άλλά Εὐαγγέλιον · Πρώτον Αόγον, ούχ ών έποίησε Πέτρος καλ Παῦλος, άλλ' 'Ων ήρξατο ο 'Ιησούς ποιείν τε καί διδάσχειν. Δηλον ούν ότι ό το Εύαγγέλιον συντάξας Λουκάς, αύτὸς καὶ τὰς Πράξεις συνέθηκεν. 'Αλλά πρόσχες, ίδωμεν εί αὐτός ἐστιν. Τὸν μέν πρώσον λόγοr ἐποιησάμηr περὶ πάντωr, ὧ Θεόφιλε, ὧν ήρξατο ό Ίησους [765] ποιείν τε και διδάσκειν. άχρι ής ήμέρας έττειλάμετος τοῖς άποστόλοις διά Πrεύματος άγιου, οθς έξελέξατο, άγελήφθη:

b Duo mes. Regii ériunce (unne 1417 érium) de Ocic την ήμετέραν πόλιν τη όμωνυμία. Infra iidem ώδε όμωνύμως ή λεγομένη.
- Reg. ποινόν γάρ το έγπωμιον, ποινόν το έπάγγε) μα.

άντι του, Είπον τάς πράξεις του Σωτήρος και τάς διδασχαλίας έως της αναλήψεως. Προσέχετε, παραχαλώ. Τὸ μὲν πρώτόν μου, φησίν, σύνταγμα περιέχει τλ έργα τοῦ Κυρίου και τὰς διδασκαλίας, και Εφθασε μέν ὁ πρῶτος λόγος ἔως τῆς ἀναλήψεως. Εὐρίσκεις τοίνον μήτε Ματθαίον όλως, μήτε Μάρχον εί μή έν μέρει, μήτε Ίωάννην πληρώσαντας το Εύαγγέλιον έως τῆς ἀναλήψεως, ἀλλὰ μόνον Λουκάν. Ματθαίος μέν γάρ τέλος έχει τοῦ Εὐαγγελίου τοῦτο · Οί δὲ ἔνδεχα μαθηταὶ ἐπορεύθησαν εἰς τὸ ὅρος τῆς Γαλιλαίας, όπου συνετάξατο αύτοῖς ο Ίησοῦς. "Ωφθη δὲ αὐτοῖς, καὶ προσεκύνησαν αὐτῷ καὶ είπε. Πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ έθνη. Καὶ ίδου έγω μεθ' ύμων είμι πάσας τὰς ἡμέρας ἔως της συντελείας του αίωνος. Και τουτο τέλος του Εύαγγελίου. Τὸ δὲ πῶς ἀνελήφθη οὐχ εἶπεν . Μάρχος όμοίως λέγει· Kal έξηλθον al γυναίκες έκ τοῦ μνημείου, και οὐδενί ἀπήγγειλαν οὐδέν ἐφοδοῦντο γάρ. Και μεθ' Ετερα λέγει περί τῆς ἀναλήψεως ἐν συντόμφ ούτως • 'Ο μέν οὖν Κύριος, μετὰ τὸ λαλήσαι αὐτοῖς, ἀrελήφθη είς οὐρανὸν καὶ ἐκάθicer ex detior tou Osou. Exerni de etelhirτες έχήρυξαν πανταχού, του Κυρίου συνεργούντος και τίν λόγον βεθαιούντος διά των έπακολουθούντων σημείων. Άμήν. Τοῦτο τὸ τέλος τοῦ Εύαγγελίου. Ούχ εγένετο δε άναλήψεως μνήμη χατά πλάτος εν Μάρκφ. Ἰωάννης δε την επί της λίμνης της Τιδεριάδος επιφάνειαν του Σωτήρος είπεν · Λέγει τφ Πέτρω, Πέτρε, φιλείς με; και επλήρωσε την διέλεξιν. Καὶ ἔστη Ἰωάννης, καὶ οὐκ ἐμνημόνευσεν άναλήψεως, άλλά λέγει · Πολλά μέν οὖν καὶ άλλα σημεία εποίησεν ό Ίησοῦς, ἄτινα εὰν γράφηται καθ' έν, οὐδὲ αὐτὸν οἶμαι τὸν κόσμον χωρῆσαι τὰ γραφόμετα βιελία. Ούτε ούν Ίωάννης όλως, ούτε Ματθαίος όλως, ούτε Μάρχος χατά πλάτος έμνημόνευσαν άναλήψεως. Αύτὸς μέντοι ὁ Λουχάς ἔως τῆς άγαλήψεως διέδραμε τον λόγον κατά πλάτος. Διά τοῦτο λέγει · Τὸν μὲν πρώτον λόγον ἐποιησάμην περί πάντων, ω Θεόφιλε, ων ήρξατο ό Ίησοῦς ποιείν τε και διδάσκειν, άχρι ής ήμέρας έντειλάμενος τοῖς ἀποστόλοις, οὺς ἐξελέξατο, ἀνελήφθη.

θ.Τίς δέ έστιν ό θεόφιλος ούτος; Κατά τούς τότε χρόνους ήγεμων ήν, και έν τη άρχη ων εδέξατο τὸ κήρυγμα και ώσπερ ο άνθύπατος πυτε της Κύπρου, ἐν αὐτῷ τῷ ἀνθυπατεύειν ἐδέξατο τὸ χήρυγμα Παύλου · ούτω καὶ ὁ Θεόφιλος ἡγεμῶν ῶν, τὸ τηνικαῦτα έδέξατο το χήρυγμα διά του Λουχά. Άξιοι δε αύτον τὸν μακάριον Λουκάν συντάξαι αὐτῷ καὶ τὰς Πράξεις των άποστόλων. Έδιδαξάς με, φησί, τὰ έργα τοῦ Σωτήρος, δίδαξόν με λοιπόν καὶ τὰ ἔργα τῶν μαθητων αύτου · διλ τούτο προσφωνεί αύτῷ καὶ τὸν δεύτερον λόγον. Καὶ γάρ τὸ Εὐαγγέλιον τὸ κατά Λουκάν πρός Θεόφιλον έγράφη. Πόθεν τοῦτο δηλον; Αὐτὸς ό Λουκάς λέγει · Έπειδήπερ πολλοί ἐπεχείρησαν άνατάξασθαι διήγησιν περί των πεπ. Ιηροφορημένων ήμιν πραγμάτων, παθώς παρέδοσαν ήμιν οί ἀπ' ἀρχῆς αὐτόπται καὶ ὑπηρέται γενόμενοι του λόγου : έδοξε κάμοι παρηκολουθηκότι άνωθεν κασιν απριδώς \766\ καθεξής γράψαι σοι, πρά-

ι'. Πρόσεχε, παρακαλώ. Έν πολλοῖς τεκμπρίοις δι' ήμερῶν τεσσαράκοντα όπτανόμενος αὐτοῖς, **καί** λέγων τὰ περὶ τῆς βασιλείας τοῦ Θεοῦ. Οὐ καθ' έκάστην ήμέραν των τεσσαράκοντα έπεφαίνετο αὐτοίς. Μετά γάρ την άνάστασιν πολλην περιέθηκε τή σαρχί άξιοπιστίαν, ενα μή το συνεχές της δίρεως έχλύση το μέγεθος της δυνάμεως. "Εδει γαρ αύτδο άναστάντα λοιπόν τύποις θεξκοίς έπιφαίνεσθαι, ούκ αὐτοψίας συνηθεία · διὰ τοῦτο λέγει · 'Εν πολλοῖς τεχμηρίοις δι' ήμερων τεσσαράκοντα. Ούχ αὐτοψία γάρ ήν, άλλά τεχμήριά τινα τοῦ αὐτὸν είναι. Έφαίνετο γάρ αὐτοῖς ἄλλη μορφή, ἄλλη φωνή, ἄλλφ σχήματι. Έπέστη πολλάκις τοις άποστόλοις, και ούκ έγνωρίζετο. Έπέστη άλιεύουσι τοῖς περὶ Πέτρον **καὶ** λέγει αὐτοζς · Τεκκία, μήτι προσφάγιον έχετε; καλ ούχ επέγνωσαν, ού την μορφήν, ού την φωνήν, χαλ λέγει. Βάλετε είς τὰ δεξιὰ μέρη τοῦ πλοίου τὸ δίπτυος, και ευρήσετε · και βαλόντες ηλίευσαν πολλά. Μή καταλαδόντες ούν αύτον άπο δψεως, άπο τεχμηρίων τῆς δυνάμεως κατέλαδον. Διὸ καὶ ὁ εὐαγγελιστής Ίωάννης λέγει τῷ Πέτρῳ, 'Ο Κύριός ἐστιν, ούχ δψει πληροφορηθείς, άλλά τεχμηρίω δυνάμεως. Διά τοῦτο ὁ Λουκάς βοά. Έν πολλοῖς τεκμπρίοις δι' ήμερων τεσσυράκυντα όπτανόμενος αὐτός, καὶ Aérwr.

Ούχ άπλῶς όπτανόμενος, άλλά κατά καιρον φαινόμενος. Εὐρίσκομεν δὲ ἐπιτηρησάμενοι ἀκριδῶς, ὅτι μετά τὴν ἀνάστασιν ἐνδέκατον ὧφθη τοῖς άγίοις ἀποστόλοις ὁ Σωτηρ, καὶ τότε ἀνελήφθη πρὸς τὸν Πατέρα. Διατίς Ἐπειδή γὰρ εῖχεν ἔνδεκα μαθητάς, τοῦ Ἰούδα ἐκδληθέντος, καὶ ἀπολέσαντος τὸν ίδιον τόπον καὶ τὴν ἀξίαν δεὰ τὴν κακὴν προδοσίαν ἡν εἰργάσατο, ἐνδέκατον [767] ἐπιφαίνεται τοῖς ἀποστόλοις, καὶ οὺ πάσιν ὁμοῦ, ἀλλὰ διαφόρως, ποτὲ μὲν τισὶν, ποτὲ δὲ τισὶν, ὧσπερ ἔνθα

τιστε Θεόφιλε, Ινα γνώς περί ων κατηχήθης lόγων την dopálsiar. Τὸ δὲ, πράτιστε, ὡς τὸ λαμπρότατε: τότε γάρ έπι των λαμπροτάτων τούτο έχρημάτιζε τὸ ἀξίωμα. Πόθεν τοῦτο δῆλον; Φῆστο; ό ήγεμών λέγει Παύλιο Mairn, Παυλε · δ δε, Ου μαίνομαι, χράτιστε Φηστε, τῷ ἡγεμόνι λέγει ούτω καὶ ένταῦθα Κράτιστε Θεόφιλε. Είπων ούν το Εύαγγέλιον πρώτον ο Λουκάς, και προσφωνήσας αύτο Θεοφίλω, πάλιν τῷ αὐτῷ Θεοφίλω προσφωνεί και τον δεύτερον. Ποϊον δή τοῦτον; Τόν μέν πρώτον λόγον έποιησάμην περί πάντων, & Θεόφιλε, ὧε ήρξατο ό Ίησοῦς ποιεῖε τε καλ διδάσκειν. Καὶ ἐποιήσω τὸν λόγον μέχρι τίνος; "Αχοι ής ημέρας έντειλόμενος τοῖς ἀποστόλοις, οὐς έξελέξατο διά Πrεύματος άγίου, άνελήφθη. Καθ' ὑπέρδατόν ἐστιν. Συνέταξα τὸ Εὐαγγέλιον ἀπὶ ἀρχῆς. φησίν, άχρι ής ήμέρας άνελήφθη, συνταξάμενος τοίς αποστόλοις, οθς εξελέξατο. Πρόσεχε, παρακαλώ. Olg χαλ παρέστησεν αὐτὸν ζώντα μετὰ τὸ **παθεῖν** αὐτόν. "Όρα εὐαγγελιστοῦ παρρησίαν οὐδε εν ταίς Πράξεσι τῶν ἀποστόλων ἀπολιμπάνεται τῆς θεολογίας. Ούχ είπεν, Οίς εμφανίζων, άλλ', Οίς παρέστησεν έαυτον ζώντα. — Λύσατε γάρ, φησί, τὸν ναὸν τοῦτοr, και έr τρισιr ήμεραις έγερῶ αὐτόr. — Olç και παρέστησεν καυτύν ζώντα μετά το παθεῖν αὐτον èr πο.lλοῖς τεκμηρίοις, δι' ἡμερῶ**ν τε**σσαράκο**ντα** όπτανόμενος αὐτοῖς, καὶ λέγων τὰ περὶ τῆς βασι**λεί**ας τοῦ Θεοῦ b.

Addit cod. 1186: Καὶ γὰρ πρὸ τῆς χθὲς ἦν ἀνάληψις, ἐπειδὴ τεσσαράχοντα ἡμέραι πληρούνται ἀπό τῆς ἀναστάσεως μέχρι τῆς ἀναλήψεως. Τῆ γὰρ πεντηχοστή οὐα ἢν ἀνάληψες, ἀλλ' ἡ τοῦ ἀγίου Πνεύματος ἐπιφοίτησις.

à

ŕ

ď

etrinam Servatoris usque ad assumptionem. Animum adhibete, obsecro. Primus, inquit, liber meus complectitur opera Domini et doctrinam ejus, pertingitque primus ille liber usque ad assumptionem. Comperies autem nec Matthæum ex toto, nec Marcum nisi ex parte tantum, nec Joannem complevisse totum Evangelium usque ad assumptionem, sed unum Lucam. Nam Matthæus hunc habet Evangelii finem: Undecim autem discipuli abierunt in montem Galilace, ubi constituerat illis Jesus. Visus est autem illis, et adoraverunt eum; et dixit : Euntes docete omnes gentes. Et ecce ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem sæculi (Matth. 28. 16.-20). Et hic finis Evangelii. Quomodo autem assumptus sit, nou dixit. Marcus similiter dicit : Et egressæ sunt mulieres de monumento, et nemini quidquam dixerunt; timebant enim (Mare. 16. 8). Et paucis interpositis de assumptione sic breviter lequitur: Et Dominus quidem, posiquam loquutus est eis, assumptus est in cælum, et sedet a dextris Dei. Illi autem prosecti prædicuverunt ubique, Domino cooperante, et sermonem confirmante sequentibus signis. Amen (Ibid. v. 19. 20). Hic finis Evangelii. In Marco assumptionis mentio non est fuse descripta. Joannes vero Salvatorem ad stagnum Tiberiadis apparuisse narrat, aitque : Dicit Petro, Petre, diligis me (Joan. 21. 15)? et dialogum implevit. Certe Joannes hic stetit, nec memoravit assumptionem; sed dicit : Multa quidem alia signa fecit Jesus, quæ si scribantur per singula, nec ipsum arbitror mundum capere posse cos, qui scribendi sunt, libros (Joan. 21. 25). Nec Joannes itaque, nec Matthæus omnino assumptionem memorarunt, nec Marcus fuse descripsit. Verum Lucas usque ad assumptionem explicate narrationem prosequutus est. Ideo dicit: Primum quidem sermonem seci de omnibus, o Theophile, quæ cæpit Jesus facere et docere, usque in diem qua præcipiens apcstolis, quos elegit, assumptus est (Act. 1. 1. 2).

9. Qui sit Theophilus, initio libri Actorum memoratus. - Quis est hic Theophilus? Illo tempore præfectus erat, et in præfectura sua prædicationem suscepit; ac quemadmodum proconsul Cypri Pauli prædicationem in proconsulatu suscepit : sic et Theophilus dum præfectus esset prædicationem admisit Luca ministerio. Rogavit autem et beatum Lucam, ut Apostolorum Acta sibi conscriberet. Servatoris, inquit, gesta me docuisti ; doce me ctiam gesta discipulorum ipsius : ideo illi secundum librum nuncupat. Etenim Evangelium secundum Lucam ad Theophilum scriptum est. Undenam id probetur, ipse Lucas indicat: Quoniam quident multi conati sunt ordinare narrationem rerum, de quibus certiores facti sumus, sicut tradiderunt nobis, qui ab initio ipsi viderunt, et ministri fuerunt sermonis : visum est et mihi, assequulo omnia a principio, diligenter ex ordine tibi scribere, oplime Theophile, ut cognoscas corum verborum, de quibus eruditus es, veritatem (Luc. 1. 1-4). Illud vero, Optime, est quasi splendidissime: tunc enim splendidissimis hæe dignitas tribuebatur. Undenam id perspicuum est? Festus præses dicit Paulo, Insanis,

Paule : cui ille : Non insanio, optime Feste (Act. 26. 24), præsidem compellans : sic et hic, Uptime Theophile. Cum itaque de Evangelio primum Lucas loquntus esset, quod nuncupaverat Theophilo, rursus secundum librum eidem Theophilo nuncupat. Quem librum? Primum quidem sermonem feci de omnibus, o Theophile, quæ cæpit Jesus sacere et docere. Et quousque sermonem fecisti? Usque in diem, qua præcipiens apostolis, quos elegit per Spiritum sanctum, assumptus est. Est autem illud per hyperbaton seu transpositionem dictum. Evangelium composui a principio, inquit, usque in diem, qua assumptus est, postquam apostolis, quos elegerat, præcepta dedit. Animum adhibe, quæso. Quibus et præbuit seipsum, vivum post passionem suam. Vide evangelistæ fiduciam : ne in Actibus Apostolorum quidem theologians relinquit. Non dixit, Quibus apparens; sed, Quibus præbuit seipsum vivum. Nam Solvite, inquit, templum hoc, et in tribus diebus excitabo illud. Quibus præbuit seipsum vivum post passionem suam in multis argumentis per dies quadruginta apparens eis, et loquens de regno Dei (Joan. 2. 19) 1.

10. Attende, quaso. In multis argumentis per dies quadraginta apparens eis, et loquens de regno Dei. Per illos quadraginta dies non quotidie apparebat eis. Etenim post resurrectionem magnam carni suæ vim indidit ad fidem conciliandam, ne, si frequentius ap. paret, magnitudinem virtutis solveret. Oportebut enim illum post resurrectionem cum divinis signis apparere, nec se frequentius in conspectum dare: ideo dicit, In multis argumentis per dies quadraginta. Non enim se in conspectum dabat; sed erant hæe argumenta ipsum esse probantia. Apparebat enim illis alia forma, alia voce, alio habitu. Adstabat apostolis frequenter, nec ab eis cognoscebatur. Adiit piscatores Petrum et socios, aitque iis : Filioli, numquid habetis ad manducandum (Joan. 21. 5)? et non cognoverunt eum, non formam, non vocem, dicitque, Mittite ad dexteram navigii rete, et invenietis (1b. v. 6); ac cum misissent, multa piscati sunt. Cum itaque eum non ex conspectu perciperent, ex argumentis virtutis percipiebant. Quapropter evangelista Joannes dicit Petro, Dominus cst (1b. v. 7), non visu suadente. sed argumento virtutis. Ideo clamat Lucas, In multis argumentis per dies quadraginta apparens eis, et loquens.

Quoties Christus post resurrectionem apparuerit. — Neque solum apparebat, sed etiam quandoque videbatur. Re diligenter observata comperimus. Servatorem post resurrectionem undecies visum fuisse sanctis apostolis, et tunc assumptum fuisse ad Patrem. Quare? Quia enim undecim habebat discipulos, postquam Judas expulsus fuerat, ac per nefariam proditionem, et locum suum et dignitatem perdiderat, undecies apostolis apparet, ac non omnibus simul, seit variis modis, aliquando his, aliquando illis, ut cum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Cod. 1886 addiux: Elenim nudius tertius ascensio aderat, cum quadraginta compleantur dies a resurrectione unque ad ascensionem. In Pentecoste enim non ascensio fuit, sed sancti Spiritus descensio.

decem illis apparuit, absente Thoma; rursum apparuit, præsente Thoma. Numerum vero quærimus, quomodo constet eum undecies apparuisse propter undecim apostolos. Primum apparuit Mariæ in monumento discedenti, nec non aliis mulieribus. Nam mulieres illum prius, quam alii omnes, conspexerunt, quas et beatus Hesaias compellat : Mulieres a spectaculo venientes, venite et annuntiate nobis (Isni. 27. 11). Apparuit igitur mulieribus. Si quis voluerit calculum ducere, videat num circa numerum erremus. Primo mulieribus. Mariæ et reliquis : deinde Petro; postea Cleopæ et socio in via, cum Emmaus irent, cumque in fractione panis cognitus est. Undenam id liquet? Quod Petro apparuerit ante, quam his duobus. Ingressi sunt illi duo Cleopas et socius a vespera, ut unnuntiarent discipulis se vidisse Dominum : et invenerunt apostolos dicentes, Vere surrexit Dominus, et apparuit Simoni (Luc. 24. 34). Dum illi duo quod viderant annuntiarent, sama præcesserat, quod Petrus vidisset Dominum. Hoc et Paulus significat his verbis: Tradidi enim vobis in primis quod et accepi, quod Christus mortuus est pro peccatis nostris, secundum Scripturas, et quod resurrexit et visus est Cephæ, deinde undecim discipulis (1. Cor. 15. 3-5). Primum Petro, deinde illis. Apparuit igitur mulieribus primo, deinde Petro, postea foribus clausis Cleopæ et socio tertium, deinde decem discipulis, non præsente Thoma; deinde undecim discipulis præsente Thoma. Ecce jam quinquies apparet. Postea quingentis fratribus; illud enim Paulus indicat his verbis: Deinde visus est plus quam quingentis fratribus una vice, ex quibus plerique manent usque ad hoc tempus; ecce jam sexto. Postea apparuit septem illis ad mare Tiberiadis piscantibus: deinde Jacobo secundum Paulum: sub hæc apostolis omnibus 1. Animum adhibe, quæso. Habes igitur primo mulieres, Petrum, Cleopam et socium, visionem fratrum decem Thoma absente, visionem undecim apostolorum, visionem quingentorum fratrum: ecce jam sexto; septimo, illis septem; octavo Jacobo; nono septuaginta discipulis; decimo in monte Galilææ; undecimo in Monte olivarum. Cunt in resurrectione Dominus sæpe pacem repetierit, absurdum esset nos hunc calculum non repetere ad confirmationem. Habes igitur primo mulieres; secundo Petrum; tertio Cleopam et socium; quarto decem apostolos; quinto undecim apostolos; sexto quingentos; septimo septem illos; octavo Jacobum; nono septuaginta discipulos; decimo in monte Galilææ; undecimo in Monte olivarum.

11. Apparens eis per dies quadraginta, et loquens de regno Dei. Et conrescens pracepit eis ab Jerosolymis ne discederent; sed exspectarent promissionem Patris, quam audistis a me (Act. 1.3.4). O magnam Servatoris tolerantiam! o multam bonitatem! o ineffabilem liumanitatem! Esto, Domine, ante passionem una

vixeris, una recubueris cum discipulis, quare post resurrectionem convesceris? Ut ex his, inquit, Thomam de resurrectione certiorem faciam. Si namque. postquam id ita gestum est, etiam nunc sunt qui resurrectionem non credant; si id non factum esset, si non comedisset et bibisset cum illis : quis effrenata eorum ora compescuisset, qui de Salvatoris occonomia quælibet temere proferre audent? Hinc discimus divinam et mysticam mensam honorare. Sæpe contigit ut ea, quæ sermones non emendaverant, mensa emendaret. Sæpe sexcenti conciliatores ne unam quidem inimicitiam solvere potuerunt, et una mensa bella sedavit. Ab iis, quæ præcesserunt, hujus rei argumentum accipe. Non cessabamus inimici esse Dei, adversus divinum verbum bellum gerentes, ut dicit Paulus : Inimici cum essemus, reconciliati sumus Deo per mortem Filii ejus (Rom. 5. 10). Inimici eramus. Missa fuit lex, nec reconciliavit : venerunt prophetæ, et non persuaserunt; qui inimici Dei erant, inimici manserunt et hostes. Multi tyranni contra veritatem, multi Dei hostes erant contra piam religionem, multa verba, multæ doctrinæ fuere, neque bellum sedarunt. Venit Christus, mensam fundavit suam, seipsum proposuit in cibum, et dixit : Accipite, manducate (Matth. 26. 26), et statim bellum solvit, pacique triumphum attulit. In Ægypto Dei hostes plagis afficit, et nemo obsequitur : tyrannos perculit, et nemo obtemperat. Hic seipsum proponit in cibum, et omnes erubescunt et obtemperant. Flagellis non persuadebat, et cum comeditur persuadet : cum comeditur, inquam, in mystica mensa. Nam Ego, inquit, sum panis qui de cælo descendit, et dat vitam mundo (Joan. 6. 41). Et convescens ipsis loquebatur de regno Dei : et Præcepit eis ab Jerosolymis ne discederent, sed exspectarent promissionem Dei Patris, quam audistis a me. Esto, audierinius a te, Domine: dixisti enim, Ascendo ad Patrem meum (Joan. 20. 17), et advocabo eum, et mittam vobis Spiritum veritatis, Paracletum. Tu hæc dixisti, Pater vero quandonam promisit? Non dixit, Ut exspectarent promissionem meam, sed promissionem Patris, quam audistis a me. Profecto, inquit, Pater promisit, ego monui. Et ubinam promisit Pater? Si evolveris totum Evangelium, non invenies Patris vocem promittentis se discipulis daturum esse Spiritum sanctum. Ubinam ergo promisit? In prophetis, ut dicit Paulus : Paulus servus Jesu Christi, vocatus Apostolus, segregatus in Evangelium Dei, quod ante promiserat per prophetas suos in Scripturis sanctis de Filio suo (Rom. 1. 1-3).

12. Cum prius ergo promiserit Evangelium, prius promisit etiam se daturum esse Spiritum sanctum. Ubinam illa promissio Spiritus? Vobiscum quære quasi unus ex vobis; cum vere unus ex vobis sim fide et caritate erga Chrisum. Sæpe namque vestræ caritati dixi, oves et pastores ex humana divisione sic vocari: nam erga Christum omnes sumus oves. Etenim tam pastores, quam ii qui pascuntur, ab uno superno pastore pascuntur. Ubinam ergo promisit? Dicit Deus per prophetam Joel: In novissimis diebus,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In duobus Codd. additur, non de undecim loquitur; dizit enim superius eum apparuisse Cephæ, et deinde undecim discipulis. Pergit 1186, deinde septuaginta; sub hæc apostolis onnibus; at 1447, apostolos dicii nunc septuaginta.

έφάνη τοῖς δέκα, καὶ οὐ παρῆν ὁ θωμᾶς πάλιν έφάνη, παρόντος θωμά. Ζητούμεν δὲ τὸν ἀριθμὸν, πως συνίσταται εί ενδέχατον εφάνη διά τοὺς ενδεχα άποστόλους. Έφάνη πρώτον τη Μαρία εν τῷ μνήματι ἀπερχομένη, καὶ ταῖς ἄλλαις γυναιξίν. Πρό γάρ πάντων αί γυναϊχες αύτον είδον, άς χαι ό μακάριος Ήσατας προσκαλείται. Γυναίκες από θέας έρχόμεναι, δεύτε, καὶ ἀπαγγείλατε ἡμῖν. Ἐπεφάνη τοίνυν ταίς γυναιξίν. 'Ο βουλόμενος λογοθετείν, όράτω μήπω διασφάλλωμεν τὸν ἀριθμόν. Πρῶτον raic yuvaist. Mapla xal raic loinaic · Emeira Héτρφ, είτα τοίς περί Κλεώπαν έν τῆ όδῷ, ὅτε εἰς τὴν Έμμαούς ἀπήεσαν, ότε ἐν τἢ κλάσει τοῦ ἄρτου έφανερώθη. Πόθεν δὲ τοῦτο δῆλον; "Ότι πρὸ τῶν δύο τούτων ὤφθη τῷ Πέτρω. Εισῆλθον οι δύο ἀπὸ έσπέρας οι περί Κλεώπαν, ώστε άπαγγείλαι τοίς μαθηταίς, δτι Είδομεν τον Κύριον καλ εύρον τούς ἀποστόλους λέγοντας, ὅτι "Οντως ἡγέρθη ὁ Κύριος, **καί ωφθη Σίμωνι. Έν όσω ούν άπηγγειλαν οί δύο** την θέαν, προέλαδεν ή φήμη, ότι Πέτρος είδε τὸν Κύριον. Τούτο καὶ Παύλος ἐπισημαίνεται λέγων· Παρέδωκα γάρ υμίν έν πρώτοις, ο και παρέλα-6or, ότι Χριστός απέθανεν ύπερ των αμαρτιών ήμων, κατά τάς Γραφάς, και ότι άνέστη καί ωφθη Κηφά, είτα τοῖς ἔνδεκα. Πρώτον Πέτρφ, είτα έχείνοις. Έφάνη τοίνυν ταϊς γυναιξι πρώτον, είτα Πέτρω δεύτερον, είτα τοι; περί Κλεώπαν τρίτον, είτα τοίς δέκα τῶν θυρῶν κεκλεισμένων, μή παρόντος θωμά, τέταρτον είτα τοίς ξνδεκα παρόντος καὶ τοῦ θωμά: Ιδού πέμπτον. Εἶτα πάλιν φαίνεται άδελφοίς πενταχοσίοις ό γάρ Παῦλος χαλ τούτο ἐπισημαίνων λέγει Επειτα ωφθη ἐπάνω **πενταχοσίοις άδελ**φοῖς ἐφάπαξ, ἐξ ὧν οἱ πλείους μένουσιν έως άρτι : ίδου έχτον. Είτα ωρθη τοίς έπτά ἐπὶ τῆς θαλάσσης τῆς Τιδεριάδος ἀλιεύουσιν. είτα ωρθη Ίαχώδφ χατά τον Παύλον είτα τοίς άποστόλοις πάσι. Πρόσεχε , παρακαλώ. Έχεις ούν πρώτον τάς γυναϊκας, τον .Πέτρον, τους περί Κλεώπαν, την όπτασίαν των δέκα έκτος του θωμά, την τῶν ἔνδεκα, τὴν τῶν πεντακοσίων ἀδελφῶν, ἰδοὺ Εκτον· Εδδομον τοίς έπτλ, δγδοον Ίακώδω, Εννατον τοίς εδδομήχοντα, δέχατον είς το δρος της Γαλιλαίας, ἐνδέκατον είς τὸ δρος τῶν Ἐλαιῶν. Είς τὴν άνάληψιν του Σωτήρος πολλάκις επαναλαδόντος την είρηνην, άτοπόν έστιν ήμας μη έπαγαλαδείν την ψήφον είς βεδαίωσιν. Έγεις τοίνυν πρώτον τάς γυναϊκας, δεύτερον τὸν Πέτρον, τρίτον τοὺς περί Κλεώπαν, τέταρτον τους δέχα, πέμπτον τους Ενδεχα, Εκτον τούς πεντακοσίους, Εδδομον τούς έπτα, δγδοον Ίακωδον, Εννατον τοὺς ἐδδομήκοντα, δέκατον ἐπὶ τὸ δρος της Γαλιλαίας, ένδίκατον έπὶ τὸ δρος τῶν Έλαιῶν.

ια. Όπτανόμενος αὐτοῖς δι' ἡμερῶν τεσσαράποντα, καὶ λέγων τὰ περὶ τῆς βασιλείας τοῦ Θεοῦ. Καὶ συναλιζόμενος παρήγγειλεν αὐτοῖς ἀπὸ Ἱεροσολύμων μὴ χωρίζεσθαι, ἀλλὰ περιμένειν τὴν ἐπαγγελίαν τοῦ Πατρὸς, [768] ἡν ἡκού-

Addunt duo codd. Οὐ περὶτῶν ἔνδεκα λέγει: προλαδὼν γὰρ εἰπεν δτι ὡρθη Κηρὰ. Εἶτα τοῖς ἐνδεκα. Pergit 1166 εἰτα τοῖς ἐδδομήκοντα: ἐπειτα τοῖς ἀποστόλοις πὰπ. Πρόσεχε, κτλ. Sed 1147 ἀποστόλους δὲ λιγ,ι νῦν τοὺς ἔρδομήκοντα. Πρόσεχε, κτλ.

~,

σατέ μου. "Ω της πολλης ανεξικακίας του Σωτηρος! ω της πολλης άγαθότητος! ω της άφάτου φ:λανθρωπίας! "Εστω, Δέσποτα, πρό τοῦ πάθους συνήσθιες και συνανεκλίνου τοίς μαθηταίς. διά τί μετά την άνάστασιν συναλίζη; Ίνα βεδαιώσω έν αύτοξς. φησί, τῷ θωμᾶ τὴν ἀνάστασιν. Εἰ γλρ τούτου γενομένου είσί τινες Ετι καλ νῦν διαπιστοῦντες την άνάστασιν εί μή τοῦτο ἐγένετο, καὶ συνέφαγε καὶ συνέπιεν αύτοις, τίς ἄν Επειθεν αύτῶν τὰ ἀχαλίνωτα στόματα, τολμώντων ραδίως λέγειν πάντα περί της του Σωτήρος οιχονομίας; Έντευθεν διδασχόμεθα την θείαν καὶ μυστικήν τράπεζαν τιμήν. Πολλάκις γάρ ά μη κατώρθωσε λόγος, κατώρθωσε τράπεζα. Πολλάχις μυρίοι σύμδουλοι χαλ μίαν ξχθραν ούχ ξλυσαν. καλ μία τράπεζα πολέμους κατέλυσεν. Άπο του προηγουμένου λάδε την άπόδειξιν. Ού διελιμπάνομεν έχθροι δντες του Θεού έκπεπολεμωμένοι πρός τον θείον λόγον, ώς λέγει Παῦλος: Έχθροι διτες κατη. Ι. Ιάγημεν τῷ Θεῷ διὰ τοῦ θανάτου τοῦ Υίοῦ αὐτοῦ. Έχθροι ήμεν · ἀπεστάλη νόμος και οὐ διήλλαξεν · ήλθον προφήται, και ούκ Επεισαν · άλλ' Εμειναν οι έχθροι του Θεου, και πολέμιοι. Πολλοι τύραννοι κατά τῆς άληθείας, πολλοί θεομάχοι κατά τῆς εύσεδείας, πολλοί λόγοι, πολλαί διδασχαλίαι, και ούκ έλυσαν τὸν πόλεμον. Ἡλθεν ὁ Χριστὸς, ἔπηξε τὴν ἐαυτου τράπεζαν, προέθηκεν έαυτον είς βρώσιν, καλ είπε, Λάβετε, φάγετε, και εύθέως τον πόλεμον Ελυσε, και την ειρήνην κατεδράδευσεν. Έν Αιγύπτφ μαστίζει τοὺς θεομάχους, καὶ οὐδεὶς ὑπακούει τύπτει τούς τυράννους, καὶ οὐδεὶς πείθεται. Ἐνταῦθα δὶ προτίθησιν έαυτον είς βρώσιν, καλ πάντες αίδουνται καὶ πείθονται. Μαστίζων οίκ Επεισεν, καὶ ἐσθιόμενος πείθει. Έσθιόμενον λέγω κατά την μυστικήν τράπεζαν. Έγω γάρ, φησίν, είμι ο άρτος ο έξ ούparoũ καταβάς, και ζωήν διδούς τῷ κότμφ. Και συναλιζόμενος αύτοις ελάλει τὰ περί της βασιλείας τοῦ Θεοῦ καὶ Παρηγγειλεν αὐτοῖς ἀπὸ Ιεροσολύμων μη χωρίζεσθαι, άλλα περιμένειν την έπαγγελίαν τοῦ Πατρός, ἡν ἡχούσατέ μου. "Εστω, ἡκούσαμέν σου, Δέσποτα· είπας γάρ, 'Arabairω πρός τόν Πατέρα μου, καὶ παρακαλῶ αὐτὸν, καὶ άποστελῶ ὑμῖν τὸ Πνεῦμα τῆς ἀληθείας, τὸν παράκλητον. Σύ είπας ταῦτα, ό δὲ Πατήρ πότε ἐπηγγείλατο; Ούχ είπεν, 'Αναμένειν την επαγγελίαν μου, άλλά, Thr έπαγγελίαν τοῦ Πατρός, hr hxούσατέ μου. Ναί, φησίν, ό Πατήρ προεπηγγείλατο, έγιὺ ὑπέμνησα. Και που επηγγείλατο ο Πατήρ; "Όλον έὰν άναπτύξης το Εύαγγέλιον, ούχ εύρίσκεις φωνήν Πατρός έπαγγελλομένην τοις μαθηταίς διδόνα: Πνευμα άγιον. Καὶ ποῦ ἐπηγγείλατο; Ἐν τοῖς προφήταις. ώς λέγει Παῦλος · Παῦλος δοῦλος Υησοῦ Χριστοῦ, κλητός απόστολος, αρωρισμένος είς Ευαγγέλιον Θεοῦ, ὁ προεπηγγείλατο διὰ τῶν προφητῶν αὐτοῦ ἐτ Γραφαῖς ἀγίαις περί τοῦ Υίοῦ αὐτοῦ.

ιβ΄. Προεπαγγειλάμενος τοίνυν τὸ Εὐαγγέλιον, προεπηγγείλατο καὶ τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον διδόναι. Ποῦ οὖν ἡ ἐπαγγελία τοῦ Πνεῦματος; Ζητῷ μεθ' ὑμῷν ἀς εἶς ἐξ ὑμῷν ῷν τῇ πίστει καὶ τῇ ἀγάπῃ τῇ περὶ τὸν Χριστόν. Εἶπον γὰρ πολλάκις πρὸς τὴν ὑμετέραν ἀγάπην, ὅτι πρόδατα καὶ ποιμένες πρὸς τὴν ἀνθρωπίνην [769] εἰσὶ διαίρεσιν, πρὸς δὲ τὸν Χριστὸν πάντες πρόδατα. Καὶ γὰρ οἱ ποιμαίνοντες καὶ οἱ ποιμαινόμενοι ὑφ' ἐνὸς τοῦ ἄνω ποιμένος ποιμαίγονται Ποῦ οδν ἐπηγγείλατο; Λέγει ὁ Θεὸς διὰ τοῦ

προτήτου Ίωήλ. Έν ταίς ἐσχάταις ἡμέραις, λέγει Κύριος παντοχράτωρ, έχχεῶ ἀπό τοῦ Πνεύματός μου έπι πασαν σάρκα, και προφητεύcovoir of viol ύμως, και at θυγατέρες ύμως. "ίδου ούν ή ξπαγγελία. Που ούν ή ξκδασις; "Ότε τλθε τὸ άγιον Πνεύμα είς τοὺς ἀποστόλους, καὶ διένειμεν αύτοζς των γλωσσων την διαίρεσιν, καλ έλάλουν γλώσσαις. Υπωπτεύοντο δέ ώς μεθύοντες, και λέγει Πέτρος: "Ανδρες Ισραηλίται, τί προσέχετε τοῖς ἀνδράσι τούτοις ὡς μεθύουσιν; Τρίτη γὰρ ὥρα ἐστὶν ἀχμὴν τῆς ἡμέρας. Ά.Ι.Ιὰ τοῦτό έστι το είρημένον ύπο τοῦ προφήτου Ίωηλ, δτι Έν τας ἐσχάταις ἡμέραις, λέγει Κύριος, ἐχχεῶ ἀπὸ τοῦ Πνεύματός μου ἐπὶ πᾶσαν σάρχα. Αὐτη ή ἐπαγγελία τοῦ Πατρός. Άλλὰ πόθεν δήλον δτι ἐκ προσώπου του Πατρός ήν ή έπαγγελία; έπειδή οίδα καλ τον Υίον λαλούντα έν τοίς προφήταις, πόθεν τούτο, εί ὁ Πατήρ ἡν ὁ λέγων; Έκχεῶ ἀπό τοῦ Hrεύματός μου έπι πασαν σάρκα, και προφητεύσουσιτ οί viol ύμῶτ καὶ οί θυγατέρες ύμῶτ. Kal δώσω, φησί, σημεῖα έν τῷ οὐρανῷ ἄνω, xai έν τῆ γιῖ κάτω, αίμα καὶ πῦρ καὶ ἀτμίδα καπτοῦ. Εἶσον πολλάχις αξμα τὸ ἐχ τῆς πλευράς ἐξελθόν σημείον γάρ ήν μέγιστον άπο νεχρού σώματος προερχόμενον ίδεϊν αξμα το άπο πλευράς ρεύσαν, πύρ το έπὶ τῶν ἀποστόλων κατελθόν. Αίμα καὶ πῦρ καὶ ùτμίδα χαπνού. Ὁ ηλιος μεταστραφήσεται εlc exotog, xal i celling elg alua, apir elleir tir ημέραν Κυρίου την μεγάλην και έπισανή. "Opa τον λαλούντα Θεόν Πατέρα, πώς τον Υίον έρμηνεύει λέγων. Πρίτ έλιθεῖτ τητ ημέρατ Κυρίου. καί οὐ λέγει. Την ημέραν την έμην. Τί ούν; Εί σύ δίδως σημεία, πώς είς άλλον μεταφέρεις την έννοιαν, λέγων, Πρίτ έλθεῖτ τητ ημέρατ Κυρίου τητ μεγώλην και έπιφανη; Πρόσεχε. Ίσως έρει τις τὸν προφήτην λέγειν έχ προσώπου ίδίου. Πρίτ έλθεῖτ την ημέραν. 'Αλλ' ούκ ην είπειν τον προφήτην 'Εχχεώ άπό του Πνεύματός μου έπι πάσαν σάρχα, apir elleir thr huegar Kuplou thr usydlar nal enigarą. Kal eorai, não bo ar eninaleontai τὸ δτομα Κυρίου, σωθήσεται. Τοῦτο ούν ὁ Θεὸς ἐν τοίς προφήταις λέγει. Καλ Παύλος αύτῷ ἐπιφέρει Mywv 'O be autoc Kupioc adrew, aloutwr ele πάττας τους ἐπικαλουμένους αὐτόν. Πᾶς γάρ δς αν επικαλέσηται τὸ δνομα Κυρίου, σωθήσεται. Είτα δειχνύς ότι είς Χριστόν είρηται, λέγει Πώς pår Exikalegortai elç ör oùx Exigteugar; xão δε πιστεύσουσιν οδ ούκ ήκουσαν; πῶς δε ἀκούσενται χωρίς κηρύσσοντος; κῶς δὲ κηρύξουσιν, έαν μη αποσταλώσιν; παθώς γέγραπται Ώς ώραῖοι οἱ πόδες τῶν εὐαγγελιζομένων εἰρήνην, τών εὐαγγε.λιζομένων τὰ ἀγαθά! Πρόσεχε, παρακαλώ. Παρήγγειλε, φησίν, αυτοίς άπό Γεροσολύμων μή χωρίζεσθαι, άλλά περιμένειν την έπαγγελίαν του Πατρός, ήν ήχούσατέ μου, δει Ίωάννης μέν έδάπτισεν ύδατι, ύμεῖς δέ βαπτισθήσεσθε èr Πνεύματι άγίφ, οὐ μετά πολλάς ταύτας ήμέρας. Μετά γάρ τεσσαράκοντα ήμέρας δέκα ή ταν ήμέραι [770] εως της Πεντηχοστης, εν ή Επέφανε τὸ Πνεύμα τὸ άγιον, καὶ ἐβάπτισε τοὺς ἀποστόλους, פוצע המציי בינול בינום בינום בינום

ιγ'. 'Ωδε τοίνυν λύεται το ζήτημα το παρά πολλών ζητούμενον. Έζήτησαν γάρ πολλοί, εί πρό του πάθους του Σωτήρος βεδαπτισμένοι ήσαν οι απόστολοι τῷ βαπτίσματι τῷ εὐαγγελικῷ. Ἡμεῖς δὲ οῦτε ἀποφαινόμεθα, ούτε λογισμοίς έγχειρίζομεν άνθρωπίνοις τοσαύτην δικαιολογίαν, άλλά τοῖς γεγραμμένοις στοιγούμεν. Ευρίσχομεν τους αποστόλους λαδώντας βάπτισμα πρό τοῦ πάθους τοῦ Χριστοῦ, τὸ Ἰωάννου του Βαπτιστού. Ο Σωτήρ δὲ πρό του πάθους οὐ δίδωσι βάπτισμα άλλο, ένα μή λύση το Ίωάννου κήρυγμα, καὶ δώση άφορμην τοῖς άντιλέγουσιν Τουδαίοις, ότι πρός ύδριν του Βαπτιστού Ίωάννου έπεισήγαγεν άλλο ίδιον βάπτισμα, άλλ' έφ αὐτοὺς έχειν τον άρραδωνα του υδατος, τηρών αυτοίς την χάριν του Πνεύματος. Διά τουτο ώς μηδέπω λαδούσι Πνεύμα λέγει, Λάβετε Πνεύμα άγιον, μετά την άνάστατιν · καί φησιν · Άπέλθετε είς Ίεροσόλυμα, xal drapelrate èxei thr έπαγγελίας του Πατρός, ην ηκούσατε μου, ότι Ίωάννης μεν εδάπτισεν ύδατι, ύμεῖς δὲ βαπτισθήσεσθε ἐν Πνεύματι άγίφ ού μετά πολλάς ταύτας ήμέρας ούχ ξτι υδατι · Ελαδον γάρ · άλλὰ Πνεύματι άγίω · οὐκ ἐπεισάγει ύδωρ τῷ ύδατι, άλλ' άναπληροί τὸ λείπον τῷ λειπομένω. Υμείς δὲ βαπτισθήσεσθε ἐν Πνεύματι άγίω ού μετά πολλάς ταύτας ήμέρας : άντί τοῦ, μετά δέχα. Τίς ούν γρεία των διαλειμμάτων; Τίς; Αι δέχα ήμέραι αι μεταξύ εγγυμνάζων την πίστιν τῶν ἀποστόλων. Ἡσυχαζούσης γάρ τῆς χάριτος, καὶ μηδενός φαινομένου, έγυμνάζετο αὐτῶν ἡ πίστις, εἰ έκδέχονται ώς άψευδη τον έπαγγειλάμενον. Έπηγγείλατο καὶ εἶπεν. Οὐ μετά πολλάς ταύτας ήμερας. Ού μην ώρίσατο τὰς ημέρας, άλλ' Οὐ μετά πολλάς ήμέρας. Ού πάντα ἐπιτρέπει ήμιν είδέναι ό Σωτήρ, άλλά δείχνυσιν έχειν μέτρα δεσποτική; τάξεως. "Α άχούεις, διδάσχου α δε μή μανθάνεις, μή περιεργάζου. Υμείς δε βαπτισθήσεσθε er Πνεύματι άγίφ. "Ότε ούν τὸ Πνεύμα τὸ ἄγιον έπεφοίτησεν αὐτοῖς τἢ ἡμέρα τῆς Πεντηχοστῆς, ἐπλήρωσαν όλον τον οίχον ου ήσαν καθήμενοι, εναιτώ Πνεύματι ώτιν βεδαπτισμένοι, ώς εν ύδατι. Συμπλέχει δε τη φοράτω δέρει την όρωμένην, λέγω δή την των γλωσσών. Έδαπτίσθησαν ούν έν Πνεύματι. Καὶ ότι αὐτὸ τοῦτο τὸ βαπτισθῆναι ἢν Πνεῦμα ἄγιον λαβείν, μαρτυρεί άλλη ιστορία. Έγκαλουμένου γάρ Πέτρου παρά των μαθητών. Διατί είσηλθες πρός ανδρας Ελληνας και κατήχησας αὐτούς, και βαπτίσματος και μυστηρίων μετέδωκας; λέγει. Έγω ήμην εν Ίσππη τη πόλει, Κορνήλιος δέ τις έκατοντάρχης ἀπέστειλε πρός με, καὶ ἀπελθών ἐδίδασκον τον γολολ. ελεκετο ος εν ιά γαγειν πε' εμεμεαεκ έπ' αύτους το Πνευμα το άγιον, ώς και έφ' ήμας έν άρχη. Καὶ ἴνα δείξη ὁ Πέτρος ὅτι τὸ λαδεῖν τοὺς περλ Κορνήλιον το Πνεύμα βάπτισμα ήν, εύθέως λέγει: Καὶ ἐμνήσθην τῶν ἐημάτων τοῦ Κυρίου, ὡς ἔ.Ιεrer, ότι Ίωάννης μέν έβάπτισεν ΰδατι, ύμεις δέ βαπτισθήσεσθε έν Πνεύματι άγίφ.

[771] ιδ. Ήσαν ούν βεδαπτισμένοι πρό τοῦ πάθους τοῦ Κυρίου οἱ ἀπόστολοι ὕδατι, καὶ λελουμένοι ἡν δὲ τὸ λουτρὸν ἐκεῖνο εἰς ἄφεσιν ἀμαρτιῶν, ὀλλ' οὐ μετοχἡ Πνεύματος ἀγίου. Ἡλθε γὰρ, φησὶν, Ἰωἀντης κηρύττων ἐν τῆ ἐρήμω βάπτισμα μετανοίας εἰς ἄφεσιν ἀμαρτιῶν. Καὶ ὅτι τοῦτο εἴχον οἱ ἀπόστολοι, πόθεν εἰπόμεθα; Δείξωμεν τοῦτο. Οὐδὰ γὰρ εἰπεν ὅτι Ἰωάννης ἐδάπτισεν ὑμᾶς ὅλατι, ἀλλ' ὅτι

dicit Dominus omnipotens, effundam de Spiritu meo super omnem carnem, et prophetabunt filii vestri et filiæ vestræ (Joel 2. 28). En igitur promissionem. Eventus quandonam? Cum descendit Spiritus sanctus in apostolos, et distribuit eis linguarum divisionem, et loquebantur linguis. In ebrietatis suspicionem vocabantur, dicitque Petrus : Viri Israelitæ, quid attenditis his hominibus quasi ebriis, cum sit hora diei tertia? Sed hoc est quod dictum est per prophetam Joel: In novissimis diebus, dicit Dominus, effundam de Spiritu meo super omnem carnem (Act. 2. v. 14-17). Hæc est Patris promissio. At undenam liquet promissionem ex persona Patris esse? quandoquidem novi etiam Filium in prophetis loquatum, undenam liquet Patrem hoc dixisse? Effundam de Spiritu meo super omnem carnem , et prophetabunt filii vestri et filiæ vestræ. Dabo, inquit, signa in cælo sursum, et in terra deorsum; sanguinem, et ignem, et vaporem fumi(Joel.2. 50 ). Dixi sæpe, sanguinem latere fluentem : signum enim erat maximum a mortuo corpore sauguinem effluentem videre; sanguinem e latere manantem, ignem in apostolos descendentem. Sanguinem, et ignem, el vaporem sumi. Sol convertetur in tenebras, et luna in sanguinem, antequam veniat dies Domini magnus et illustris (a). Animadverte loquentem Deum Patrem, quomodo Filium indicet, quando dicit, Antequam veniat dies Domini; non dicit, Dies meus. Quid igitur? Si tu das signa, cur in alium intelligentiam transfers, dicens, Antequam veniat dies Domini magnus et illustris? Animum adhibe. Forte dicat quispiam prophetam loqui ex sua propria persona : Antequam veniat dies. At non poterat dicere propheta: Effundam de Spiritu meo super omnem carnem, antequanı veniat dies Domini magnus et illustris. Et erit, omnis quicumque invocaverit nomen Domini, salvus erit. Hoc itaque Deus in prophetis dicit, Paulus vero bæc adjicit: Ipse autem Dominus omnium, dives in omnes, qui invocant illum. Omnis enim quicumque invocaverit nomen Domini, salvus erit (Rom. 10. 12. - 13). Deinde ostendens hoc de Christo dictum esse, ait : Quomodo ergo invocabunt, in quem non crediderunt? quomodo credent ei, quem non audierunt? quomodo vero audien, sine prædicante? quomodo autem prædicabunt, nisi mittantur? Sicut scriptum est: Quam speciosi pedes evangelizantium pacem, evangelizantium bona (1b. v. 14. 15)! Animum adhibe, quæso. Præsepit, inquit, eis ab Jerosolymis ne discederent, sed exspectarent promissionem Patris, quam audistis a me; quia Joannes quidem baptizavit aqua, vos autem baptizabimini Spiritu sancto, non post multos hos dies (Act. 1. 4. 5). Nam post quadraginta dies decem erant dies usque ad Pentecosten, in qua apparuit Spiritus sanctus, et baptizavit apostolos, non aqua, sed

13. Hic itaque solvitur quæstio a plurimis mota. Multi quæsierunt, num ante Salvatoris passionem

(a) Hic multa ex Regio 2030 excerpsimus, quæ non  $\epsilon$  rant in Ottoboniano.

baptizati fuerint apostoli baptismo evangelico. Nos vero neque sententiam dicimus, neque ratiociniis humanis tantam controversiam aggredimur, sed Scripturis hæremus. Comperimus apostolos ante passionem Christi baptisma Joannis Baptistæ accepisse. Servator autem ante passionem aliud baptisma non dedit, ne Joannis prædicationem abrogaret, ansamve contradicendi Judæis præberet, quod ad Joannis Baptistæ contumeliam aliud sibi proprium baptisma induxisset, sed illos sinebat pignus aquæ habere, reservans illis gratiam Spiritus. Quamobrem quasi nondum accepissent Spiritum, ait, Accipite Spiritum sanctum; additque : Abite Jerosolymam, et ibi exspectate promissionem Patris, quam audistis a me; quia Joannes quidem baptizavit aqua, vos autem baptizabinuni Spiritu sancto non post multos hos dies; non ulterius aqua: jam enim acceperant; sed Spiritu sancto: non addit aquam aquæ, sed complet id quod deficiebat. Vos autem baptizabimini in Spiritu sancto non post multos hos dies; scilicet post decem dies. Quid opus est intervallo? Quod intervallum? Decem dies quæ intercesserunt; quibus apostolorum sidem exercitavit. Nam quiescente gratia, et nemine apparente, eorum fides exercebatur, num quasi veracem exspectent eum, qui pollicitus est. Promisit enim dicendo, Non post multos hos dies. Non definivit dies, sed dicit, Non post multos dies: non omnia nos scire concedit Servator, sed ostendit se mensuram tenere dominicæ auctoritatis. Quæ audis, disce; quæ non didiceris, ne curiose inquire. Vos autem baptizabimini in Spiritu sancto. Cum igitur Spiritus sanctus supervenit eis in die Pentecostes, replevit totam domum ubi erant sedentes, ut baptizati essent in Spiritu sancto, velut in aqua. Ea vero quæ in hac visione sub aspectum non cadebant, commiscet cum iis quæ sub sensum cadebant, nempe donum linguarum. Baptizati sunt ergo in Spiritu. Quod autem Spiritum accipere idipsum esset quod baptizari in Spiritu, testificatur alia historia. Cum enim Petrus reprehenderetur ab aliis discipulis : Cur ingressus es ad viros gentiles, et instituisti eos, ac baptismi et mysteriorum participes reddidisti? respondit : Ego eram in Joppe urbe, Cornelius autem quidam centurio misit ad me, et abiens docebam eum : factum est autem cum loquerer, decidit in eos Spiritus sanctus, sicut et in nos in initio. Et ut ostenderet Petrus, quod accipiendo Spiritum sanctum Cornelius et socii baptizati fuissent, statim dixit : Recordatus sum autem verborum Domini, sicut dicebat : Joannes quidem baptizavit aqua, vos autem baptizabimini in Spiritu sancte (Act. 11. 16).

14. Erant igitur ante passionem Domini apostoli aqua loti: lavaerum autem illud erat in remissionem peccatorum, sed non erat participatio Spiritus sancti. Nam venit, inquit, Joannes prædicans in deserto baptismum pænitentiæ in remissionem peccatorum (Marc. 1, 4). At undenam sciemus hunc baptismum accepisse apostolos? Hoc demonstremus. Non dixit, Joannes baptizavit vos aqua; sed baptizavit tantum. Nondum

autem palam est cum apostolos baptizasse. Undenam ergo id liquidum? Audi prudenter. Cum enim Petrus repugnando diceret, Domine, non mihi lavabis pedes in esternum : respondit Servator : N si lavero te, non habebis partem mecum. Respondit Petrus : Domine, non tantum pedes, sed et manus et caput; respondit Servator. Qui lotus est, non indiget nisi ut pedes lavet (Joan. 13. 8.-10). Vides quo pacto lavacrum confirmaverit? Ubi namque non nominatur Pater et Filius et Spiritus sanctus, baptismus pænitentiæ est; ubi vero nominatur, baptismus adoptionis. Servator non abrogavit baptismum pœnitentiæ, sed complevit, et adjecit baptismo in Trinitate baptismum sancti Spiritus. Uarctici vero quantum in ipsis fuit, baptismum in Trinitate constitutum abrogarunt. Non reveriti enim sunt mali isti dominicam vocem: Qui lotus est, non indiget nisi ut pedes lavet. Vos autem baptizabinini in Spiritu sancto non post multos hos dies. Deliinc ostenditur aviditas humanæ naturæ ejusque curiositas : quoniam proprium est hominibus interrogare semper, Quandonam consummatio? quando veniet Christus? post quot annos finis aderit? quandonam regnum cælorum apparebit? apostoli humanis exercitati incommodis ex Servatore sciscitantur. Igitur qui convenerant interrogabant eum dicentes : Domine, si in t mpore hoc restitues regnum Israel (Act. 1. 6)? Quoniam dixerat ipsis, Cum venerit Fitius hominis in gloria sua, dicunt ei, si in tempore hoc? discere cupiebant an e propinquo esset exspectatio, an procul ralus. Quibus Servator, Non est vestrum nosse tempora vel momenta, quæ Pater posuit in sua potestate ( Ibid. v. 7 ). Apostolis ne tempora quidem explorare sas erat; et hæreticis licitum erit substantiam tempora excedentem, et naturam æternam scrutari? Cum hæreticus quispiam ita quæsierit, Quo pacto genuit Pater? quis divinæ generationis modus? tu illi dominicam vocem reponas, Non est vestrum nosse tempora vel momenta; non est vestrum nosse Dei generationem et substantiam; nec tantum non est vestrum, sed neque angelorum, neque archangelorum, neque cujusvis creatæ potestatis. Sed cujusnam est nosse? Nemo novit Patrem nisi Filius, neque Filium quis novit nisi solus Pater (Matth. 11. 27); neque profunda Dei, nisi spiritus Dei: Non est vestrum nosse tempora vel momenta. Non revereris apostolorum mo. dum? qui com Servatore vixerant, quibus ipse apparuit, qui ab illo illuminati, illud tamen nosse non permittuntur, sed docentur modum suum non transcenderc, illudque audierunt, Non est vestrum nosse tempora vel momenta: et tu scrutaris? Daniel quidem didicit tempora et momenta novisse: nam ait, Sepluaginta hebdomades abbreviatæ sunt super populum tuum. A verbo dierum exitus, ut ædificetur templum; hebdomades septem, et hebdomades sexaginta et duce et una (Dan. 9. 24). En hic tempora ediscere potuit; verum ex illa temporum ratione hominum audaciam refrenat, ut discant se, si hæc tempora ediscere non permittantur, multo minus debere divinan-generationem scrutari. Non est vestrum nosse tempora vel momenta, quæ

Pater possit in sua potestate. Ergone Filius non possit in sua potestate; sed in potestate Patris sunt sæcula et tempora, Filiusque nihil habet cum illo commune? Si nihil habet commune Filius circa tempora, momenta et sæcula, mentitur Paulus cum dicit: In novissimo dicrum horum loquutus est nobis in Filio, per quem secit et sæcula (Ileb. 1. 1. 2). Si sæculorum conditor Filius, ergo illa in ejus potestate sunt: et illud est quod ait Paulus, Quos Pater posuit in sua potestate. Potestatem ergo Patris vocat Filium, quemadmodum et virtutem et sapientiam. Christus enim Dei virtus et Dei sapientia (1. Cor. 1. 24).

15. Non est vestrum nosse tempora rei momenta, sed accipielis virtulem supervenientis sancti Spiritus in vos (Act. 1. 7. 8). Accipietis virtutem, non ut scrutemini tempora vel momenta, sed ut credatis Domino: Et eritis mihi testes in Jerusalem et in omni Judæa et Samaria, et usque ad terminum terræ. Ne metiaris ordinem verborum, sed auctoritatis potentiam. Hic dixit, Prædicate ubique: illud potestatem ejus indicat, si verba rei exitus sequatur. Possum et ego auctoritate et arrogantia usus, adstantibus vel domesticis paucis vel fratribus i dicere: Proficiscimini ad gentes, et omnes docete, omnes convertite, barbaros occidite, cunctos imperio adversantes concidite :: verba prodeunt; sed si gesta ipsa non sequantur, non modo mendax deprehendor, sed etiam ut arrogans et temerarius punior. Examinentur ergo verba Servatoris, non ex iis quæ dixit, sed etiam ex iis quæ perfecit. Dixit, Docete omnes gentes (Matth. 28. 19); si dictum illud non in opus exierit, illud arrogantia erat, at non auctoritas divina. Dixit, Prædicate usque ad terminum terræ : si quis sit terminus vel extrenius terræ, qui prædicationis expers fuerit, prædictio falsa est : si autem res ips:e plus quam verba splendeant, veraces sunt testes, verax ille cui testimonium perhibent. Et cum hæc dixisset, videntibus illis elevatus est (Act. 1. 9). Poterat non palam ascendere; sed sicut testes resurrectionis habuit oculos discipulorum, sic et ipsos oculatos assumptionis testes constituit. Videntibus illis elevatus est (a); ab iis sublatus est, et ferebatur in cælum, et nubes suscepit eum: cumque intuerentur in cælum euntem illum (Ibid. et Luc. 24. 51; Act. 1. 10), assumptus, elevatus est, sursum ferebatur, et ingressus est: Non enim in manufacta sancta ingressus est Jesus, sed in ipsum cælum, ut appareret coram Dev (Hebr. 9. 24). Nec solum ingressus est, sed etiam penetravit : nam ait Paulus : Habentes pontificem magnum, qui penetravit calos, Jesum (Heb. 4. 14). Ascendit, adiit, assumptus est, ivit, penetravit. Animadverte. Ascendit quasi potestatem habens, ut impleretur prophetæ oraculum: Ascendit Deus in jubilatione. Hic propheta apertam affert fiduciam. Ascendit Deus in jubilations (Psal. 46. 6). At-

<sup>1</sup> In Cod. 1447 sic habetur, paucis adstantibus domesticis et fratribus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Legitur iu Cod. 1186, si qui adversentur, eos a reguo meo excludite.

<sup>(</sup>a) Hic in Regiis 2025 et 2030 est assumentum tongosimum septem octove paginarum, quod nugacem Graeculum sojit.

**εδάπτισε μόνον. Ούπω δὲ δηλον εί και τους άποστό**λους εδάπτισεν. Πόθεν ούν τοῦτο δηλον; "Αχουσον συνετώς. "Ότε γουν άντέλεγε Πέτρος λέγων, Κύριε, ού μή μου τίψης τούς πόδας είς τὸν αίῶνα, ὁ Σωτήρ έλεγεν, Έαν μη νίψω σε, ούκ έχεις μέρυς μετ' έμου. 'Απεκρίθη ὁ Πέτρος, Κύριε, μη μόνον τοὺς πόδας, άλλά καὶ τὰς χεῖρας καὶ τὴν κεφα-1ήr. 'Απεκρίθη ὁ Σωτήρ' 'Ο Λελουμένος οὐ χρείαν **Εχει riψασθαι ή τοὺς πόδας μόνον. Όρặς πῶς** έχύρωσεν τὸ λουτρόν; "Οπου γάρ ούχ ώνομάσθη Πατήρ και Υίος και άγιον Πνεύμα, βάπτισμα μετανοίας μόνον έστίν. όπου δε ώνομάσθη, βάπτισμα υίοθεσίας. Ο Σωτήρ ούκ ήθέτησεν το τῆς μετανοίας, ἀλλ' επλήρωσε, και προσέθηκε το του άγιου Πνεύματος τῷ τοῦ ἐν Τριάδι. Οἱ δὲ αἰρετικοὶ βάπτισμα τὸ ἐν Τριάδι χυρωθέν ήθέτησαν, όσον το παρ' αὐτοῖς. Οὐχ ήδέσθησαν γάρ οί δείλαιοι την Δεσποτικήν φωνήν Ο λελουμένος οὐ χρείαν έχει νίψασθαι ή τοὺς πόδας μόνον. Υμείς δὲ βαπτισθήσεσθε ἐν Πνεύματι άγίφ ού μετά πολλάς ταύτας ήμέρας. Είτα λοιπίν το λίχνον της άνθρωπίνης φύσεως και πολυπραγμόσυνον επειδή ίδιον των ανθρώπων ερωτάν πάντοτε. Πότε ή συντέλεια; πότε Ερχεται ό Χριστός; μετά πόσα έτη το τέλος έστί; πότε ή βασιλεία αύτου φαίνεται; οι άπόστολοι το άνθρώπινον πάθο; γυμνάζοντες ἄρχονται ζητείν παρά τοῦ Σωτηρος. Οι μέν οὖν συνελθόντες έπηρώτων αὐτὸν, λέγοντες. Κύριε, εί ἐν τῷ χρόνφ τούτφ ἀποχαθιστάτεις τητ βασιλείαν τῷ Ίσραηλ; Έπειδη έλεγεν αύτοις, "Όταν έ.1θη ο Υίδς τοῦ ἀνθρώπου έν τη δόξη αὐτοῦ, λέγουσιν, Εί ἐν τῷ χρόνφ τούτφ; εδούλοντο μαθείν εί τότε έγγύς έστιν ή προσδοχία, εί βραδύνει ή σωτηρία. Είτα ό Σωτήρ Ούχ ύμων έστι γνώναι χρόνους ή καιρούς, ούς ο Πατήρ ξθετο έν τῆ ίδια έξουσία. Τοῖς ἀποστόλοις οὐδὲ χρόνοι ἐπετράπησαν είς ἔρευναν . καὶ αίρετικοῖς ἐπετράπη την ούσίαν την ύπερχρόνιον καλ την φύσιν την προαιώνιον έρευναν; Όταν ούν τις αίρετικός συζητή τα τοιαύτα, και λέγη, Πώς εγέννησεν ό Πατήρ; καὶ τίς ὁ τῆς θείας γεννήσεως τρόπος; σὸ ἀντίστρεψον αὐτῷ τὴν Δεσποτικήν φωνήν. Οὐχ ὑμῶν ἐστι γνώναι χρόνους ή καιρούς τούχ ύμων έστι γνώναι θεού γέννησιν καλ ούσίαν, καλ ού μόνον ούχ ύμων, άλλ' ούδε άγγέλων, ούδε άρχαγγέλων, ού πάσης τῆς **πτ:στῆς δυνάμεως. 'Αλλά τίνος ἐστὶ γνῶναι ; Οὐδείς** υίδε τὸν Πατέρα εί μη ὁ Υίὸς, οὐδὲ τὸν Υίόν τις έπιγινώσκει εί μη ο Πατηρ μόνος, οὐδὲ τὰ βάθη του θεου, εί μή το Πνευμα του θεου. Ούχ υμών έστι γνωναι χρόνους ή καιρούς. Ούκ αίδή το μέ. τρον των άποστόλων; οι συναλισθέντες τῷ Σωτῆρι, οίς εφάνη, οι φωτισθέντες παρ' αύτου, ούχ επιτρέπονται είδέναι, άλλά διδάσχονται μή ύπερδαίνειν μέτρα, καλ ήχουσαν Ούχ ύμων έστι γνώναι χρόνους ή καιρούς και σύ έρευνας: 'Αλλ' ο Δανιήλ Εμαθε και χρόνους καί [772] καιρούς και μέτρα γνώναι. Έδδο. μήχοντα γάρ έβδομάδες, φησί, συνετμήθησαν έπὶ τὸν λαόν σου. Άπὸ λόγου ἡμερῶν ἐξόδου του οικοδομηθήται τὸν ναόν : ἐδδομάδες ἐπτὰ και εδδομάδες εξήκοντα, και δύο και μία. Ίδου **ξνεδέ**χετο μαθείν χρόνους . άλλ, άπο των χρόνων έπιστομίζει την τόλμαν, ένα μάθωσιν οι άνθρωποι δτι εί περί χρόνων οὐχ ἐπιτρέπονται μαθείν, πολλῷ μαλλον περὶ τῆς θείας γεννήσεως οὐχ ὀφείλουσιν ἐρευνᾳν. Οὐχ ὑμῶν ἐστι γτῶναι χρόνους ἢ καιροὺς οῦς ὁ Πατὴρ ἔθετο ἐν τᾳ ἰδίᾳ ἔξουσίᾳ. Ὁ Υίλς οὖν οὐχ ἔθετο, ἀλλ' ἐν ἔξουσίᾳ τοῦ Πατρὸς αἰῶνες καὶ χρόνοι, καὶ ὁ Υίὸς οὐδὲν ἔχει κοινόν; Εί οὖν οὐδὲν ἔχει κοινόν; Εί οὖν οὐδὲν ἔχει κοινόν ἐ τοὺς καιροὺς καὶ τοὺς αἰῶνας, ψεὐδεται Παῦλος λέγων ' Ἐπ' ἐσχάτου τῶν ἡμερῶν τούτων ἐλάλησεν ἡμῦν ἐν Υίῷ, δι' οὖ καὶ τοὺς αἰῶνας ἐποίησεν. Εὶ τῶν αἰῶνων ποιητὴς ὁ Υίὸς, καὶ ἐν τῷ ἔξουσίᾳ τοῦ Υίοῦ κείνται καὶ τοῦτό ἐστιν δ λέγει Παῦλος Οῦς ὁ Πατὴρ ἔθετο ἐν τῷ ἰδίᾳ ἐξουσίᾳ. 'Εξουσίαν ἄρα καλεῖ τοῦ Πατρὸς τὸν Υίὸν, ὥσπερ καὶ δύναμιν καὶ σοφίαν. Χριστὸς γὰρ θεοῦ δύναμις καὶ θεοῦ σοφίαν.

ιε'. Οὐχ ὑμῶν ἐστι γνῶναι χρόνους ἢ καιροὺς, άλλα λήψεσθε δύταμιτ έπελθύττος τοῦ άγιου Πνεύματος έφ' ύμᾶς. Λήψεσθε δύναμιν, ούχ είς τδ πολυπραγμονείν χρόνους ή χαιρούς, άλλ' είς τδ πιστεύειν τῷ Δεσπότη. Καὶ ἔσεσθέ μοι μάρτυρες Er τε Ίερουσαλημ καὶ èr πάση τῆ Ἰουδαία καὶ Σαμαρεία, καί εως εσχάτου τῆς τῆς. Μη μετρήσης τῶν λόγων τὴν τάξιν, ἀλλά τῆς αὐθεντίας τὴν δύναμιν. Ούτος είπε: Κηρύξατε πανταχού: τούτο δείχνυσι την δύναμιν αύτοῦ, εὶ ἐξέδη εἰς πράγμα τὸ ῥῆμα. Δύναμαι έγὼ αύθεντία χρησάμενος καὶ άλαζονεία είπεζν τοίς παρεστώσιν ή όλίγοις οίκέταις ή άδελφοίς α. Έξέλθετε είς τὰ Εθνη, καὶ πάντα διδάξατε, πάντας ἐπιστρέψατε, βαρδάρους ἀνέλετε, τοὺς ἐναντιουμένους τη βασιλεία εχχόψατε b. τὰ βήματα προδαίνει, άλλ' ἐὰν τὰ πράγματα μὴ ἀκολουθήση, οὐ μόνον ώς ψεύστης χαταγινώσχομαι, άλλλ χαὶ ώς άλαζων και προπετής κολάζομαι. Ζητείσθω ούν τά ρήματα του Σωτήρος, μη έξ ων έλάλησεν, άλλ' έξ ων ετέλεσεν. Είπε Μυθητεύσατε πάντα τὰ Εθνη εί μή προηλθεν ο λόγος είς Εργον, αλαζονεία ήν, και ούκ αύθεντία θεϊκή. Είπε: Κηρύζατε έως ἐσχάτου τῆς γῆς εἰ ἔστιν ἐσχατιά τις άμοιροῦσα τοῦ κηρύγματος, έψεύσατο ή πρόρρησις: εί δὲ πρό τῶν ρημάτων λάμπει τὰ πράγματα, άληθείς οἱ μάρτυρες καὶ άληθης ό μαρτυρούμενος. Και ταῦτα είπων, βλεπόντων αύτων έπήρθη. Ήδύνατο μέν γάρ μη φανερώ; άνελθείν, άλλ' ώσπερ τῆς άναστάσεως ἔσχε μάρτυρας τούς όφθαλμούς των μαθητών, ούτω πάλιν αύτούς αὐτόπτας ποιεί και τῆς ἀναλήψεως. Βλεπόττων αὐτων επήρθη· διέστη ἀπ' αὐτων καὶ ἀνεφέρετο εἰς τὸν οὐρανὸν, καὶ νεφέλη ὑπέλαβεν αὐτόν καὶ ὡς ateriζοντες ήσαν είς τὸν ούρανὸν πορευομένου αὐτοῦ, ἀνελήφθη, ἐπήρθη, ἀνεφέρετο, εἰσῆλθεν. Ού γάρ είς χειροποίητα άγια είσηλθεν ο Ίησοῦς, άλλ' είς αύτον τον ουρανόν έμφανισθηναι τφ Θεφ. Και ου μόνον είσηλθεν, άλλά και διήλθεν. Έχοντες γάρ, φησίν ὁ Παῦλος, [773] ἀρχιερέα μέγαν διεληλυθότα τοὺς οὐςανοὺς Ἰησοῦν. Ἀνῆλθεν, άνέδη, άνελήφθη, έπορεύετο, διηλθεν. Πρόσεχε. 'Ανέδη ώς εξουσίαν έχων, ίνα πληρωθή το του προφήτου λόγιον 'Ανέδη ο Θεός έν άλαλαγμφ. Ένταῦθα ό προφήτης γυμνήν φέρει παββησίαν. Άνέδη ό Θεός

Cod. 1447 τοῦς παρεστῶσιν ὁλίγοις οἰκ. καὶ ἀδελφαῖς (sin).
 b (.od. 1186 τῆς βασι)είας μου ἐκκόψατε αὐτούς. 1447 τῆ βασι)εία ἐκκ. αὐτούς.

ἐr ἀλαλαγμῷ. "Αρατε πύλας, οἱ ἄρχοντες, ὑμῶν, καί επάρθητε, πύλαι αίωνιοι, και είσελεύσεται ό Βασιλεύς της δόξης. Είσελεύσεται Οὐ γάρ είς χειροποίητα ἄγια εἰσηλθεν ο Ἰησοῦς, άλλ' εἰς αὐτὸν τὸν οὐρανὸν εἰσελεύσεται ὁ Βασιλεὺς τῆς δόξης. Δύο λοιπόν έγένετο ωσπερ γάρ έξενίσθη ή γῆ θεασαμένη περιδεδλημένον σώμα τον Σωτήρα, καλ ῶσπερ Εθος ήμιν, όταν ζόωμεν ξένον πρόσωπον, λέγομεν. Τίς έστιν ούτος; ούδελς γάρ περί γνωρίμου έρωτά. ούτω καλ ή γη θεασαμένη τον Σωτηρα δύναμιν θεϊκήν Εχοντα, και επιτάσσοντα τοίς άνέμοις και τη θαλάσση, λέγει· Τίς ἐστιν οὖτος, ὅτι ἡ θάλασσα καὶ οἰ άνεμοι ύπακούουσιν αὐτῷ; "Ωσπερ οὖν ή γῆ ξενιζομένη έδόα, Τίς έστιν οὖτος; οῦτω καὶ ὁ οὐρανὸς ξενιζόμενος εν σαρχί βλέπων την θεό:ητα λέγει: Τίς έστιν οὖτος ό Βασιλεὺς τῆς δόξης;

ες'.Καὶ δρα τὸ θαυμαστόν. Ὁ Σωτήρ ξλθε, καὶ ἐλθών ήνεγκε τὸ ἄγιον Πνεῦμα, ἀνελθών δὲ ἀνήνεγκε σῶμα άγιον, ΐνα δῷ τῷ κόσμῳ ἐνέχυρον σωτηρίας, Πνεύματος άγίου δύναμιν. Πάλιν τῷ αὐτῷ κόσμφ άρόαδώνα σωτηρίας τὸ σώμα τὸ άγιον λεγέτω ὁ Χριστιανός. "Όταν δὲ είπω τοῦτο, καὶ σὲ λέγω καὶ ἔκαστον πρόσωπον Χριστιανού. Έγὼ Χριστιανός είμι καὶ τοῦ Θεού είμι πόθεν τούτο; Το Πνεύμα το άγιον έχω τὸ ἐξ οὐρανοῦ κατιόν. Θέλεις καὶ ἄλλην ἀπόδειξιν; "Ελαδον Πνευμα έξ ούρανου το του Θεου, έχω μου τὸν ἀρραδῶνα βέδαιον. Ποῖον ἀρραδῶνα ; "Ανω τὸ σωμα αύτου, κάτω τὸ Πνευμα αύτου πρὸς ήμας. 'Αμφιδάλλεις, αίρετικέ, ὅτι τοῦ Θεοῦ ἐσμεν ; Γένος ἐγένετο ἔν, Θεοῦ καὶ ἀνθρώπων. "Ωσπερ γὰρ τὰ διεστώτα μέρη συνάπτει έπιγαμδρία, και ό μη είδώς τινα πόθεν έστλ, μιᾶς συναπτομένης καλ ένδς, δύο γένη όλα συνάπτει, καὶ ὁ μὲν ὡς ἀνεψιὸς τάττεται, ό δὲ ὡς θεῖος· οὕτως ἀναλαδόντος σάρκα Χριστοῦ, διά τῆς σαρχός ἐγένετο πᾶσα ἡ Ἐχχλησία συγγενής Χριστοῦ, Παῦλος Χριστοῦ συγγενής, Πέτρος, πᾶς πιστός, πάντες ήμεζς, παζ εύσεδής. Διὰ τοῦτο λέγει Παῦλος· Γένος οὖν Θεοῦ ὑπάρχοντες. 'Αλλ' οἶδα την Εννοιαν καθ' ήν εξρηται· οὐ σκοπός μοί έστιν ολην ίστορησαι την θεωρίαν, άλλ' ότι μόνον βεδαιοί Παῦλος τὸ γένος. Καὶ άλλαχοῦ πάλιν Ἡμεῖς ἐσμεν σῶμα Χριστοῦ καὶ μέλη ἐκ μέρους ἐκ τῆς σαρκὸς αὐτοῦ. Άντι τοῦ, Διὰ τὴν σάρχα ἡν ἀνέλαδε συγγενείς αύτοῦ ἐσμεν. "Εχομεν οῦν τὸ ἐνέχυρον αὐτοῦ άνω, ήγουν τὸ σῶμα, δ ἐξ ἡμῶν προσελάδετο, καὶ κάτω τὸ ἄγιον Πνεῦμα μεθ' ἡμῶν. Καὶ ὅρα τὸ θαυμαστόν· οὐ λέγω ὅτι τὸ Πνεῦμα κατέδη ἐξ οὐρανοῦ, και ούκ έτι έστιν έν τῷ ούρανῷ, και ἀντηλλάξατο τὸ μέν σώμα τὸν οὐρανὸν, τὸ δὲ Πνεῦμα τὴν γῆν, ἀλλά καί μεθ' ήμων το Πνευμα, και πανταχού, και άνω · Ποῦ γὰρ, φησὶ, πορευθῶ ἀπὸ τοῦ Πνεύματός σου; Καὶ τί θαυμάζεις, εί τὸ Πνεῦμα καὶ μεθ' ἡμῶν καὶ ἄνω, καὶ τὸ σῶμα Χριστοῦ καὶ ἄνω καὶ μεθ' ἡμῶν ; \*Εσχεν ό ούρανὸς τὸ ἄγιον σῶμα, ἐδέξατο καὶ ἡ γῆ τό [774] ἄγιον Πνεῦμα· ἡλθεν ὁ Χριστὸς καὶ ἥνεγκε τό άγιον Πνευμα, άνηλθε και άνήνεγκε τό ήμέτερον σωμα. Καὶ ην ίδειν την είχονα τοῦ 'Αδάμ την έν τάφφ κεχωσμένην, ούκ έτι μετά άγγέλων φαινομένην, άλλ' ύπεράνω των άγγέλων συγκαθημένην τῷ θεῷ, ἵνα καὶ ήμᾶς συγκαθίση μετ' αὐτοῦ. Ὁ

της φοδεράς και ξένης οίκονομίας! ω του μεγάλου βασιλέως του τὰ πάντα μεγάλου, του ούτως μεγάλου καὶ θαυμαστοῦ! Καὶ ὡς εἶπεν ὁ προφήτης. Κύριε δ Κύριος ήμῶν, ὡς θαυμαστὸν τὸ ὅνομά σου ἐν πάση τῆ τῆ, ὅτι ἐπήρθη ἡ μεταλοπρέπειά σου ύπεράνω των ούρανων! Έπηρθη ή θεότης· αύτολεξεὶ χεῖται: Βλεπόντων αὐτῶν ἐπήρθη, ὁ τὰ πάντα μέγας, μέγας ὁ Θεὸς, μέγας ὁ Κύριος · Μέγας Κύριος και airετός σφόδρα. Εί δε μέγας θεός και μέγας Κύριος, μέγας καὶ βασιλεύς Βασιλεύς μέγας έπί πάσαν την γην. Όρη Σιών, τὰ πλευρά τοῦ βεζρά, ή πόλις του βασιλέως του μεγάλου. Miγας προφήτης, μέγας Ιερεύς, μέγα φῶς, τὰ πάντα μέγας. Και άει ή Γραφή μετά προσθήχης αὐτὸν λέγει μέγαν, ώς όταν λέγη Παύλος. Του μεγάλου Θεοῦ καὶ Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ· ὡς καὶ Δαυίδ λέγει Μέγας Κύριος και αίτετος σφύδρα. Μέγας βασιλεύς, μέγας προφήτης ότε γάρ εποίει τά θαύματα ό Ἰησοῦς, Ελεγον οἱ δχλοι, "Οτι μέγας προφήτης εγήγερται εν ήμιν, και ότι επεσκέψατο ό Θεός τόν λαόν αύτοῦ. Οὐ μόνον γάρ κατά τὴν θεότητα μέγας, άλλά καὶ κατά τὴν σάρκα · ὧσπερ γάρ θεὸς μέγας, καὶ Κύριος μέγας, καὶ βασιλεὺς μέγας κατά την θεότητα· οῦτω πάλιν καὶ Ιερεύς μέγας, και προφήτης μέγας. Πόθεν τοῦτο; Λέγει Παῦλος. Έχοντες οὖν ἀρχιερέα μέγαν διεληλυθότα τούς ούρανούς Ίησοῦν τὸν Υίὸν τοῦ Θεοῦ, κρατουμεν της όμολογίας ήμων. Εί δὲ άρχιερεὺς μέγας καὶ προφήτης μέγας, δντως ἐπεσκέψατο ὁ Θεὸς τὸν λαόν αὐτοῦ, καλ ἀνέστησε προφήτην μέγαν ἐν τῷ Ίσραήλ. Εί δὲ μέγας προφήτης, μέγας ἱερεὺς, μέγας βασιλεύς, και φως μέγα Γαλιλαία των έθνων, ό λαός ό καθήμενος έν σκότει είδε φῶς μέγα· άλλὰ καὶ ἡ ἡμέρα αὐτοῦ ἡ μεγάλη, ὡς λέγει ὁ προφήτης. Πρίν έλθεῖν τὴν ἡμέραν Κυρίου τὴν μεγάλην και έπιφανή. Πανταχού μέγαν άχούων, χαλ μεγάλα τά έργα Κυρίου, πύθεν έπηλθέ σοι σχίζειν, αίρετικέ. καί σμικρύνειν τὸν μέγαν; "Εχωμεν οὖν ἀρραδῶνα τῆς ζωῆς ἡμῶν ἐν οὐρανῷ, συνανελήφθημεν τῷ Χριστῷ. Πάλιν οὖν ἀρπαζόμεθα ἐν νεφέλαις, ἐἀν ὧμεν άξιοι ἐπὶ νεφελῶν ἀπαντῆσαι. Υπόδικος οὐκ ἀπαντῷ δικαστή, άλλά φαίνεται μέν αὐτῷ παριστάμενος, οὐκ άπαντα δὲ, ὡς ἀπαρρησίαστος ών. Εὐξώμεθα οὖν καὶ ήμεζς ἄπαντες, άγαπητοί, ἵνα τῶν ἀπαντώντων κᾶν έν μιχρά τάξει τύχωμεν. "Ωσπερ γάρ οι άπαντώντες βασιλεί, κάν μή πάντες ὧσιν ὁμότιμοι, ἀλλ' ὅμως τετίμηνται παρ' αὐτοῦ· οὕτως ἔσται καὶ τότε. Οὐδὲ γάρ πάντες όμοίως επολιτεύσαντο. Εκαστος γάρ τὸν ίδιος μισθός λήψεται κατά τος ίδιος κόπος. Μηδέποτε τοίνυν χωλυέσθω λόγος Θεοῦ, άλλά μετά άληθείας παρρησιαζώμεθα απαντες εν αγάπη Χριστου λαδν [775] τρέφοντες, ψυχάς άρδεύοντες, ψυχαίς μεριζόμενοι, ταϊς δὲ ὑπονοίαις μἡ σχιζόμενοι. Ὁ εἰρήνης έχθρὸς ἔχει τὸν δικάζοντα. Καὶ ἐπειδή, άδελφοὶ, ἀνθρώπους μέν πείθομεν, Θεφ δε πεφανερώμεθα οδοί έσμεν, μάρτυς ό τῶν ἐννοιῶν ἐπόπτης, ὅς ἀπαιτήσει λόγον πάντα τον λαλούντα το ψεύδος, ώς οὐδέποτε έχθροι είρήνης ούτε ήθελήσαμεν, ούτε θέλομεν γενέσθαι. Έλν γάρ την είρηνην απολέπωμεν, έχθροί έσμεν έχείνων των άκουσάντων παρά Χριστού.

tollite portas, principes, vestras, et elevamini, portae atternales, et introibit Rex gloriae (Psal. 23. 7. 8). Introibit: Non enim in manufacta sancta ingressus est Jesus; sed in ipsum calum (Ilebr. 9. 24) ingredietur Rex gloriae. Duo demum facta sunt: quemadinodum enim obstupuit terra cum vidit Servatorem corpore indutum; et sicut cum extraneum et ignotum quempiam videmus, solemus dicere, Quis hic est? de noto quippe nemo sciscitatur: sic etiam terra Servatorem videns divina virtute praditum, ventisque et mari imperantem, dicit: Quis est hic, quia venti et mare obediunt ei (Matth. 8. 27)? Quemadinodum itaque obstupescens terra clamabat: Quis est hic? sic et cælum obstupescens, quod in carne divinitatem cerneret, dicit: Quis est iste Rex gloriae (Psal. 23. 8)?

16. Et vide mihi, quæso, rem mirabilem. Salvator venit, veniensque Spiritum sanctum attulit, ascendens corpus sanctum retulit, ut daret mundo pignus salutis, Spiritus sancti virtutem. Rursus eidem mundo sanctum corpus salutis pignus esse dicat Christianus. Cum hoc dico, et te dico et unamquamque personam Christianam. Ego Christianus sum et Dei sum : quare hoc? Spiritum sanctum de cælo descendens habeo. Vis aliud indicium? Accepi Spiritum Dei de cælo, pignus meum habeo certum. Quodnam pignus? Cerpus ejus sursum est; Spiritus ejus deorsum apud nos. Dubitasne, haretice, nos esse Dei? Genus unum factum est Dei atque hominum. Quemadmodum enim separatas partes jungit cognatio, et is, qui quempiam non novit, ex unius viri cum muliere conjunctione duas familias totas copulat ita ut ille consobrinus, ille avunculus constituatur: sic Christo carnem assumente, per carnem tota Ecclesia, Christi cognata effecta est : Paulus est Christi cognatus, Petrus item, omnisque fidelis, nos omnes, quivis pius. Ideo dicit Paulus, Genus ergo cum simus Dei (Act. 17. 29). At etsi sciam qua mente id dictum sit, non in scopo mihi est, totam dicti rationem et sensum explorare; sed id solum dicam, Paulum genus illud firmare. Et alibi rursum: Nos sumus corpus Christi, et membra ex parte, ex carne ejus (1. Cor. 12. 27). Scilicet propter carneni quam assumpsit cognati ejus sumus. Habemus igitur pignus ejus sursum, nimirum corpus quod ex nobis assumpsit; et in terra Spiritum sanctum nobiscum. Et vide rem mirabilem; non dico quod Spiritus descenderit de celo, et non ultra sit in celo, et quod mutatis sedibus, corpus cælum, Spiritus terram occupet; sed quod Spiritus sit nobiscum, et ubique, et in cælo: nam, Quo ibo, inquit, a Spiritu tuo (Psal. 138. 7)? Ecquid miraris si Spiritus sit nobiscum et sursum, quando etiam corpus Christi est et sursum et nobiscum? Habuit cælum sanctum corpus; suscepit et terra sanctum Spiritum; venit Christus et attulit Spiritum sanctum, ascendit Christus et retulit nostrum corpus. Videreque erat imaginem Adami in sepulcro humatam, non ultra cum angelis apparentem, sed super angelos cum Deo sedentem, ut et nos ejus opera ipsi assideremus. O tremendam et stupendam dispensationem! o magnum regem per omnia magnum, ita ma-

gnum, inquam, et mirabilem! Atque ut ait propheta: Domine Dominus noster, quam admirabile est nomen tuum in universa terra! quoniam elevata est magnificentia tua super eælos (Psul. 8. 2). Elevata est divinitas; ipsis verbis dicitur: Videntibus illis clevatus est, qui secundum omnia magnus, magnus Deus, magnus Dominus : Magnus Dominus et laudabilis nimis (Psal. 47. 2). Si vero magnus Deus et magnus Dominus, magnus etiam rex est, Rex magnus super omnem terram (Ibid). Montes Sion, latera aquilonis, civitas regis magm (1b. v. 3). Magnus propheta, magnus sacerdos. magnum lumen, secundum omnia magnus. Semperque Scriptura magnum prædicat; ut cum Paulus dicit : Magni Dei et Sulvatoris nostri Jesu Christi (Tit. 2. 15); quemadmodum et David dicit : Magnus Dominus et laudabilis nimis. Magnus rex, magnus propheta : cum enim miracula ederet Jesus . dicebant turbæ vulgi : Propheta magnus surrexit in nobis, et Deus visitavit plebem suam (Luc. 7. 16). Non modo autem secundum divinitatem magnus, sed etiam secundum carnem: quemadmodum enim Deus magnus, Dominus magnus, et rex magnus est secundum divinitatem : ita rorsus et magnus sacerdos, et magnus propheta. Quomodo illud? Ait Paulus: Habentes itaque pontificem magnum qui penetravit cælos Jesum Filium Dei, tenemus confessionem nostram (Hebr. 4. 14). Si autem pontifex magnus et propheta magnus, vere visitavit Deus plebem suam, et suscitavit prophetam magnum in Israel. Quod si magnus est propheta, magnus sacerdos, rex magnus, lux etiam magna est: Galilaa gentium, populus qui sedebat in tenebris, vidit lucem magnam (Isai. 9. 1. 2); imo et dies ejus magnus, ut ait propheta : Antequam veniat dies Domini magnus et horribilis (Joel 2. 51). Cum undique magnum audias et magna esse opera ejus, unde tibi in mentem venit, o hæretice, scissionem facere, et magnum illum minuere? Habeamus igitur pignus vitæ nostræ in cælo; assumpti sumus una cum Christo. Rursus certe rapiemur in nubibus, si digni fuerimus, qui illi in nubibus obviam veniamus. Reus non obviam venit judici, sed coram co sistitur, nec occurrit illi umquam, utpote qui minus habeat fiduciæ Precemur itaque et nos omnes, carissimi, ut simus ex numero eorum qui ipsi obviam venient, licet in minori ordine. Ut enim ii qui regi occurrunt, etiamsi non omnes pari in honore sint, honorifice tamen excipiuntur ab eo : sic erit et illo tempore. Neque enim omnes codem vivendi genere sunt usi: nam Unusquisque mercedem suam accipiet, secundum proprium laborem (1. Cor. 3. 8). Numquam itaque impediatur verbum Christi; sed cum veritate siduciam habeamus omnes in caritate Christi, populum pascentes, animas irrigantes, animis divisi, sed cogitationibus non divisi. Pacis inimicus judicem habet. Et quoniam, fratres, hominibus quidem verbis persuademus, Deo autem tales videmur, quales sumus, testis est ille cogitationum inspector, qui rationem repetet ab iis omnibus qui mendacia loquentur, nos numquam pacis inimicos esse nec voluisse, nec hodie velle. Nam si paceni perdiderimus, inimici erimus eorum qui a Christo audierunt. Pax vobis. Verum quod pacem velinius, et curemus, et concupiscamus, testis ille qui novit; de reliquis tacebimus. Nam qui præmiorum largitorem exspectat Deum, ad se purgandum non contumeliam inferet superno illi tribunali. Potest Deus pacem dare,

pacem firmare, pacem decernere inter prædicatores et auditores, inter doctores et discipulos, ut per omnia a pace orsi, et in pace medium transigentes, et in pace perseverantes, Deo pacis gloriam referantes, Patri et Filio et Spiritui sancto, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

799

# SPURIA.

## [776] MONITUM.

Inter spurias jure ablegatæ sunt hæ quinque Homiliæ in Assumptionem Domini, quarum quatuor priores a Morello publicatæ sunt Tomo 6, quinta eaque brevissima apud Savilium habetur. Qui Savilius etiam excepta prima alias omnes edidit. Ex numero autem videntur esse eorum viginti duum brevium λ6-γων in Assumptionem, quos commemorat Photius in Biblioth. Cod. 25.

Homilia prima nobis Chrysostomo indigna videtur esse: hic enim scriptor ἀπροτδιόνυσος ab alio ad aliud inepte excurrit: namin brevissima oratione ab Assumptione Domini orsus, ab hoc argumento ad aliud transit, nempe ad apostolos, ad Paulum maxime: ex abrupto autem ad alapam jussu Ananiæ sacerdotum principis Paulo incussam progreditur, et quasi prioris instituti oblitus, hic Pauli laudes multis celebrat. Voces porro usurpat a Chrysostomo vel nunquam vel parum frequentatas, ut ἐκονδύλιζον, interficiebant, πλήκτρον τῆς ζωῆς, plectrum vitæ, epitheton Pauli; θεοκλητοῦντες, Deum invocantes; et alia id genus, quæ plura proferre possemus, nisi jam constaret hoc opusculum non esse Chrysostomi.

Paulo melioris notæ est homilia secunda: sed quæ tamen non careat suspicione νοθείας: nam likenter crediderim esse centonem ex variis Chrysostomi locis consarcinatum. In Editione autem Savilii habetur Tomo 5, p. 973, l. 37, et consuitur cum altera de Ascensione homilia brevissima, manifeste spuria, quam postremam omnium de Ascensione homiliarum infra referimus: in multis autem variat, et aliquot in locis non mediocriter ab hac de qua agimus discrepat. Unde liqueat hanc homiliam fuisse diversorum manibus tractatam. Esse itaque centonem suspicor, ut dixi, variis ex Chrysostomi locis ador-

# IN ASCENSIONEM

DOMINI NOSTRI JESU CHRISTI, SERMO PRIMUS.

Tria summe admiranda atque stupenda, temporibus antiquis ignota, superant quidem naturæ nostræ vires, ipsa tamen infracta permanent et immota: funiculus enim triplex non facile rumpitur. Ea vero sunt: innuptæ matris Partus, ex triduana passione Resurrectio, carnisque in cælum Ascensio. Novit tempus steriles peperisse, sed non absque matrimoniali conjunctione; agnovit mortuos ad vitam rediisse, sed non ad sempiternam; agnovit prophetam assumptum esse, sed tamquami in cælum: tamquam, hoc est, non in cælum verum. Siquidem Hehas locum loco mutavit: at Salvator ascendit, unde descendit, multis contemplantibus viris atque mulieribus, quousque in altum visus imbecillitas ferri potuit, angelis ipsis fidem huic spectaculo præbentibus, secundumque Christi adventum prænuntiantibus. Et ecce,

inquit, duo viri adziterunt juxta illos in restibus albis, qui et dixerunt: Viri Galilæi, quid statis aspicientes in cælum? Hic Jesus, qui assumptus est a robis in cælum, sic veniet, quemadmodum vidistis eum euntem in cælum (Act. 1. 10, 11). O quanta benignissimus Doninus propter improbos servos, in salutem peregit! descendit e cælis, in cælos ascendit, et de cælis iterum venturus est i sed quo pacto venturus? Non alia quidem assumpta persona, sed in forma carnis, et habitu humano; non tamen humilia agens ut antea, non in nave dormiens, non ad puteum snis molestia laborans, neque super pullum asimæ sedens, sed pullonuhis vectus; non piscatores adducens, verum angelorum comitatu stipatus; non ante judicis tribunal constitutus, sed ipse judicans fines orbis terrarum, ipsisque piscatoribus potestatem judiciariam præbens;

ΕΙρήνη ύμιν. 'Αλλ' ότι εἰρήνην θέλομεν, καὶ σπεύδομεν, καὶ ποθοῦμεν, μάρτυς ὁ εἰδώς περὶ δὲ τῶν
λοιπῶν σιωπήσομεν. 'Ο γάρ βραδευτὴν ἐκδεχόμενος
τὸν Θεὸν, τἢ ἀπολογία οὺχ ὑδρίζει τὸ ἄνω δικαστήριον. Δυνατὸς δὲ ὁ Θεὸς εἰρήνην δοῦναι, εἰρήνην
πῆξαι, εἰρήνην βραδεῦσαι ἐν τοῖς κηρύττουσι καὶ ἐν
τοῖς κηρυσσομένοις, ἐν τοῖς διδάσκουσι καὶ ἐν

τοίς μανθάνουσιν, ίνα διὰ πάντων ἀπὸ εἰρήνης ἀρξάμενοι, καὶ ἐν εἰρήνη μεσάσαντες, καὶ ἐν εἰρήνη πληρώσαντες, τῷ Θεῷ τῆς εἰρήνης δόξαν ἀναπέμ-ψωμεν, τῷ Πατρὶ καὶ τῷ Υἰῷ καὶ τῷ ἀγίῳ Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ᾿Λμήν.

# SPURIA.

### AD HOMILIAS QUINQUE IN ASSUMPTIONEM DOMINI.

natum: certe illa quam pluribus hic prosequitur comparatio de Elia rapto cum Christo in cœlum ascendente, eadem omnino et iisdem pene verbis legitur supra in genuino Chrysostomi sermone de Ascensione, Tomo 2, p. 455. Ut autem potius centonem esse opiner, quam veram Chrysostomi homiliam, hic locus me movet, qui ita præcedentibus assuitur, ut cum iis non cohærere videatur: atque item ea quæ comparationem illam subsequuntur, non videntur cum præcedentibus apte conjungi. Quibus perspectis omnibus, Chrysostomi sit, necne, non ausim affirmare, etsi magis in negandi partem propendeam.

Homilia tertia sese prodit alterius esse scriptoris, quam Chrysostomi; dicendi genus remissum, stylus a doctore nostro alienus: paulo ante finem contra Nestorianos agere videtur, et quæstionem circa duas in Christo naturas jam agitatam fuisse arguit.

Ejusdem farinæ est quarta homilia, stylo scilicet χυδαίφ scripta, in qua commemorantur septem præcipuæ Christi solemnitates, quarum ultima erit futurus adventus. Hic clarius agitur contra Nestorianos, cum dicitur dualitatem naturarum a propheta aperte prædicari, et infra cum hæreticos hujusmodi adoritur hic quisquis sit scriptor.

Quinta homilia inepti Græculi opus, secundæ, ut supra diximus, præmittitur, cum illaque conjungitur spud Savilium.

Quatuor priorum interpretatio Latina est Gerardi Vossii, quam multis in locis emendavimus. Quintam nos Latine convertimus.

# ΕΙΣ ΤΗΝ ΑΝΑΛΗΨΙΝ

[776-777] Τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ. 'Ομιλία α'.

Τρία παράδοξα θαύματα εξ άρχῆς χρόνου οὐ γνώριμα, τὴν φύσιν αὐτὴν ὑπερακοντίζοντα τὴν ἡμετέραν συνέπλεξαν, ἀρραγῆ καὶ ἀσάλευτα μένοντα τρίπλοκον γὰρ σχοινίον ταχὺ οὐ διαρρήσσεται. Ταῦτα δέ ἐστιν ἀνυμφεύτου μητρὸς ώδις, τρημέρου πάθους χρόνος στείρας τικτούσας, ἀλλ' οὐ γαμικῆς συναφείας ἐκτός · οἶδε νεκροὺς ἀναδιώσαντας, ἀλλ' οὐχὶ εἰς ζωὴν ἀτελεὐτητον · οἶδε προφήτην ἀναλαμδανόμενον, ἀλλ' ὡς εἰς οὐρανόν · τὸ, ὡς, τῆς ἀληθείας δεὐτερον. Ό μὲν γὰρ Ἡλίας τόπον ἐκ τόπου ἡμειψεν, ὁ δὲ Σωτηρ ἀνηλθεν, ὅθεν κατῆλθεν, πολλῶν θεωμένων ἀνδρῶν καὶ γυναικῶν, ἄχρις οὖ τὸ βλέμμα πρὸς ὕψος ἀτενίζον ἡτόνησεν, ἀγγέλων ἐπιμαρτυρούντων τῆ ἀτενίζον ἡτόνησεν, ἀγγέλων ἐπιμαρτυρούντων τῆ

\* Deesse aliquid videtur.

θέα, καὶ τὴν δευτέραν καταμηνυύντων Ελευσιν. Καὶ Ιδού, φησὶν, ἀτδρες δύο παρειστήκεισαν αὐτοῖς ἐτ ἐσθῆτι λευκῆ, οἱ καὶ εἶπον: "Ατδρες Γαλιλαῖοι, τί ἐστήκατε ἐμελέποντες εἰς τὸν οὐρανον; καὶ τὰ ἐξῆς. "Ο πόσα ὁ ἀγαθὸς διὰ δουλων πονηρῶν εἰς σωτηρίαν ἐπραγματεύσατο! κατῆλθεν ἐξ οὐρανῶν, ἀνῆλθεν εἰς σῶρανοὺς, ἐξ οὐρανῶν πάλιν ἐλεύσεται · ἐλεύσεται δὲ πῶς; Οὐκ εἰς ἐτέραν ἀναλυθεὶς ὑπόστασιν, ἀλλ' ἐν τῷ εἰδει τῆς σαρκὸς, ἐν τῷ ἀνθρωπίνῳ σχήματι· οὐ μέντοι ταπεινὰ πράττων, ὡς τὸ πρότερον, οὐκ ἐπὶ σκάφους ὑπνῶν, οὐκ ἐπὶ φρέατι κόπῳ δίψης κρατούμενος, οὐκ ἐπὶ πῶλου δνου καθήμενος, ἀλλ' ἐπὶ πῶλου νεφελοειδοῖς όχούμενος οὐχ ἀλιέας ἐπαγόμενος, ἀλλ' ὑπὸ ἀγγέλων δορυφορούμενος · οὐ δικαστοῦ παριστά· μενος βήματι, ἀλλ' αὐτὸς κρίνων τῆς οἰκουμένης τὰ πέρατα, καὶ τοῖς ἀλεῦσιν αὐτοῖς ἐξουσίαν δικαστικὴν

χαρισάμενος ' ὡς καὶ αὐτὸς διδάσκει, πρὸς μὲν τοὺς μαθηώπου έπι θρόνου δόξης αυτοῦ, καθίσεσθε και υμείς έπι δώδεκα θρότους, κρίτοττες τὰς δώδεκα φυλὰς τοῦ Ἰσραήλ· ποὸς δὲ τοὺς Ἰουδαίους. Εἰ δὲ ἐγὼ ἐτ Βεελζεδοὺλ ἐκδάλλω τὰ δαιμότια, οί viοὶ ὑμῶτ ἐτ τίτι ἐκδάλλουσιτ; διὰ τοῦτο αὐτοί κριταί ψμῶτ ἔσοτται · ὅτιπερ ἐξ Ἰουδαίων ὅντες τὰ τῶν Ἰουδαίων οὐκ ἐφρόνησαν, ἀλλὰ τὰ πάθη τοῦ Χριστοῦ καὶ τὰ στίγματα των συγγενών Κυριοκτόνων προετίμησαν. Μέγα θαύμα, ξένον χριτήριον, ίδειν άλιξα δικάζοντα, καί Φαρισαίον κρινόμενον, σκηνοποιόν μετά παρρησίας καθήμενον, καὶ άρχιερέα μετά στεναγμών εύθυ-νόμενον. Τί γάρ του Δεσπότην κατά κόρρης ἐρρά-πιζον, κατά κεφαλης ἐκονδύλιζον, τὸ δὲ τέλος τὸν κληρονόμον ἔξω τοῦ ἀμπελῶνος ἐφόνευον; τί δὲ τὸν Πέτρον έφυλάχιζον; τί δὲ τὸν Παῦλον πεντάχις τεσσαράχοντα παρά μίαν πληγάς εδασάνιζον; 'Αλλ' ό θαυμαστός άρχιερεύς 'Ανανίας το στόμα παίειν τοῦ Παύλου τοῖς ὑπηρέταις ἐχέλευσε, τὸ στόμα τοῦ Παύλου, το στομα της χάριτος, το στομα της άληθείας, το πληκτρον της ζωής, το πάσης σάλπιγγος γενναιότερον, τὸ πάσης άρμονίας ὲμμελέστερον, τὸ ὅργανον τοῦ Χριστοῦ, τὸν αὐλὸν τοῦ Πνεύματος τὰ γὰρ δοχοῦντα τῷ ἀγίῳ Πνεύματι ὁ Παῦλος διά τῆς γλώσσης έδημοσίευσεν "όθεν οξμαι τον Δαυίδ έχ προσώπου Παύλου λέγειν. Ή γλώσσά μου κάλαμος ήραμμα-τέως όξυγράφου. Τι ούν πρός τον 'Ανανίαν ο Παϋλος, την έπερχομένην αὐτῷ δίκην προθεωρῶν; Τὐπτειν σε μέλλει ο Θεός, τοίχε κεκυνιαμένε. Τοίχος γάρ κεκονιαμένος , τάφος κεκαλλωπισμένος , Εξωθεν έχθρος, Εσωθεν νεκρός. Έπει ούν πρόκειται των βεδιωμένων λογοθέσιον, καλ παγκόσμιον δικαστήριον, των ταλάντων την έργασίαν άπαιτούν, του μυστιχού ζάμου την άθέτησιν, την λαμπαδουχίαν του νυμφωνος, του σπόρου την αυξησιν, του άμπελώνος την

χαρπόν, χαὶ δσα διὰ τῶν παραδολῶν ήμ**ῖν ἀπεχά**. λυψε. [778] τὸν βίον ταλαντεύσωμεν, τὰ τοῦ βίου συν-αλλάξωμεν, οὐκ ἀργυραμοιδοῦντες, οὐδὲ χρυσορυ-χοῦντες, οὐ βαρέως δανείζοντες ταῦτα γάρ καὶ δ χριτής ἀποστρέφεται άλλὰ πτωχοτροφοῦντές, φιλο-ξενούντες, θεοχλητοῦντές, χαι δοα τοῦ χριτοῦ τὴν όργην μαλάττειν επίσταται. Μάθε της φιλοξενίας το χέρδος, αποδλέψας είς τον `Αδραάμ, της ίχεσίας το δφελος των Νινευττων λογισαμένος, της έλεημοσύνης τον θησαυρον θεωρήσας την Ταδιθάν έπι κλίνης καταχειμένην άψυχον, εν τάφω μέλλουσαν χατορύττεσθαι άλλ' αι χήραι τον Πέτρον χυχλώσασαι, χαι τά δώρα τῆς νεκράς ἐπιδεικνύμεναι, ἐξ ἄδου τὴν τεθνεώσαν άνέσπασαν. Εί δὲ νεχρόν τὸ σώμα δάχρυα χηρών εψύχωσε, πρόδηλον ότι και αύθις τεθνηξόμενον, οποϊά τινα παρέξειν ο ει εν ταϊς των άγαθων άποδόσεσι τον χριτήν τοις άφειδει δεξιά την πτωχοτροφίαν άσχήσασι, και μαρτυρίας πτωχών ούχ απορ-ρήξασι; Τότε γάρ το οωρον άναφαίρετον, ούχ Ετι θανάτου μεσιτεύοντος, άλλα διηνεχούς έχτεταμένης ζωής. Σαλπίσει γαρ, φησί, και οι rexpol er Χρι στώ αναστήσονται αφθυρτοι και ατρεπτοι, κατλ την του Δεσπότου μίμησιν. Και καθάπερ αύτον νεφέλη τις υπέλαδεν, ουτω και ήμεζς, κατά την του Παύλου φωνήν, Έν νεφέλαις άρπαγησόμεθα. Καλ ώς αὐτὸς άνέδη εν άλαλαγμῷ και φωνή σάλπιγγος, τὸν αὐτὸν τρόπον και ήμεις διά τῆς άρχαγγελικής σάλπιγγος, τοῦ θανάτου το γέφος ώσπερ ϋπνον ἀποσεισάμενοι. τῷ ἀρχηγῷ τῆς ζωῆς συνεσόμεθα · Καὶ οῦτω, φησὶ, πάντοτε συν Κυρίω ἐσόμεθα, τὰ τοῦ Κυρίου φρο νούντες, τὰς ἐντολὰς αὐτοῦ φυλάξαντες. Γένοιτο & πάντας ημάς τῆς μακαρίας ἐκείνης ἀξιωθήναι φωνῆς Εὐ, δοῦλε ἀγαθέ καὶ πιστέ, ἐπὶ όλίγα πιστός, ἐπὶ πολλών σε καταστήσω, είσελθε είς την χαράν τοῦ Κυρίου. Αὐτοῦ ἡ δόξα καλ τὸ κράτος, είς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰῶνων. Άμην.

# ΕΙΣ ΤΗΝ ΑΝΑΛΗΨΙΝ

Τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ. Λόγος β.

Εὐλογητός ο Θεός. Εύχαιρον σήμερον απαντας ημάς αναδοήσαι το προφητικόν έκείνο λόγιον, και κοινή τον άπάντων ημών Δεσπότην άνυμνήσαι, και λέγειν Τίς λαλήσει τὰς δυταστείας τοῦ Κυρίου, άχουστάς ποιήσει πάσας τάς αίνέσεις αυτοῦ; Σήμερον γαρ ή άπορχή ήμετέρα εἰς ούρανὸν ἀνελή-λυθεν, καὶ ὁ τὴν ἐξ ήμων σάρκα ἀναλαδών, τὸν θρό-νον κατείληφε τὸν πατρικόν, ἴνα καταλλαγὴν πρὸς τους δούλου; εργάζηται, και την παλαιάν Εχθραν άνελη, και την ειρήνην των άνω δυνάμεων τοις επι-γείοις άνθρώποις χαρίζηται. Κοινά γάρ ημών σήμερον κατά του διαδόλου τά νικητήρια, κοινά τά βραδεία, χοινά τὰ ἔπαθλα. χοινοί και οἱ στέφανοι, χοινή χαὶ ή δίξα. Διο σκιρτήσωμεν ἄπαντες όρωντες ήμων την ἀπαρχήν ἄνω καθημένην, καὶ τὴν ήμετέραν φύσιν τον έχ δεξιών του θεου καταλαμδάνουσαν θρόνον. Εί γάρ ο θαυμάσιος προφήτης μαχαρίζει τους Εχοντας σπέρμα τχ Σιών, και οίχείους εν Ιερουσαλήμ, πολλώ μάλλον ήμας χαίρειν δεί, και αγάλλεσθαι ορώντας την ημετέραν απαρχήν είς αύτην τοῦ οὐρανοῦ την χορυφήν άνελθουσαν, και τον θρόνον επειλημμένην τον βασιλικόν. Έννόει γάρ, άγαπητε, όση του Θεου ήμων ή άγαθότης και άπό όρητος οίκονομία γέγονε περί το γένος το ήμετερον, του παραδείσου έκπεπτωκὸς διά την άπάτην τοῦ διαδόλου. και τοσαύτη άρξ καταδικασθέν άθρόον είς όσον ύψος άνηγαγεν, καί πως ήμεις οι της γης ανάξιοι φανέντες, τημερον είς τον ούρανον άνηχθημεν, και ήμετέρα φύσις ή και τοῦ πηραδείσου άναξία το πρότερον νομισθείσα. Αυτη γαρ του ουρανού την προεδρίαν άνείλησε, και ή των δαι μόνων γενομένη παίγνιον, σήμερον ύπο άγγέλων καὶ των άνω δυνάμεων προσκουείται. "Ο μακαρίου φθόνου! ω καλής επιδουλής! ω φθόνε καλών, πρόξενε

μυρίων ήμιν άγαθών, θεσμόν ἀπέτεχες άθανασίας. Φθονήσας γάρ τη φύσει τη ήμετέρα 1779] ό πονηρός ἐχείνος δαίμων ἐπὶ γῆς τὴν διαγωγήν ἐχούση, νῦν ὁρὰ ἐν οὐρανῷ προσχυνουμένην καὶ παραχλέψας, ιὸς ψετο, μεγάλα καὶ ἀνείχαστα, νῦν μειζόνων καὶ καὶ ἀνείχαστα, νου μειζόνων καὶ καὶ ἀνείχαστα καὶ ἀνείχαστα καὶ ἀνείχαστα καὶ διακον καὶ διακο λαμπροτέρων ήμας άπολαύοντας όρα. Διό δή σχιρτῶ και άγάλλομαι σήμερον, και ύμας συνεφάψασθαι μοι της χορείας παρακαλώ. Οι γάρ μήτε της κάτω άρχης οντες άξιοι, πρός την βασιλείαν άνέδημεν την ά**νω** τάτω, υπερέδημεν τους ουρανούς, επελαδόμεθα του θρόνου του βασιλιχού, χαι ή φύσις, δι' ήν έφύλασσε τόν παράδεισον τὰ Χερουδίμ, ἐποχείται προσχυνου μένη. Έχπλάγηθι τοίνυν, άγαπητέ, τοῦ Δεσπότου σου το εύμήχανου, καὶ δόξασου του τοσαυτά σοι χαρισά-μενου. Ιπερέδη γὰρ ἡ φιλοτιμία τῆς δωρεᾶς τῆς ζημίας το μέγεθος. "Ορα γὰρ, παραδείσου ἡμεν ἐχ-πεσόντες, καὶ εἰς αὐτὸν τὸν οὐρανὸν ἀνήχθημεν " θανάτω κατεδικάσθημεν, καὶ ἡ ἀθανασία ἡμῖν δεδώρηται προσκεκρουκότες ήμεν και άπερβιμμένοι, και υίους ήμας χαλέσαι κατηξίωσεν, και ουχ υίους μόνον, άλλα και κληρονόμου, , και ου κληρονόμους μόνον, άλλα και συγκληρονόμους Χριστού. Ίδε πῶς μείζονα των άφαιρεθέντων τὰ παρά τοῦ Κυρίου δεδωρημένα ημίν. 'Αλλ' ὅταν ἀχούσης, ὅτι ἀνηλθε καὶ ἀνελήφθη, μη κατάδασιν τοπικήν ἐπὶ Θεοῦ ὑπολάδοις : ἡ γὰς. θεότης απαντα πληροί, και πανταχού πάρεστιν, και ούδαμοῦ ἀπολιμπάνεται, ὡς πάντων ἔφορος, καὶ πάντων δημιουργός. Τὸ δὲ όμογενὲς ἡμῖν σωμα, δ άναλαδών οφθηναι κατηξίωσεν επί της γης, δμοιον ήμιν κατά πάντα, αὐτό ἐστι τὸ ἡμέτερον ἀναλαμδανόμενον. Και διά τουτο χοινή πάντες σήμερον άνα-δοήσωμεν το προφητικόν έχεινο λόγιον ' Ανέδη ό θεός έν άλαλαγμφ, Κύριος έν φωνή σάλπιγγος.

quemadmodum et ipse docet, ad discipulos dicens: Cum sederit Filius hominis in sede majestatis suæ, sedebitis et vos super sedes duodecim, judicantes duodecim tribus Israel ( Matth. 19. 28 ); ad Judæos vero: Si autem in Beelzebub ego ejició dæmonia, filii vestri in quo ejiciunt? propterea ipsi judices vestri erunt (Matth. 12. 27): quandoquidem cum ex Judicis essent, non sapiebant ea quæ Judworum erant, sed Christi supplicia, ejusque stigmata cognatis suis interfectoribus Domini prætulerunt. Rem magnam atque stupendam! inusitatum judicii genus? piscatorem aspicere judicantem, et Pharisæum judicari; tabernaculorum opificem confidenter sedentem, et summum sacerdotem cum suspiriis judicium subcuntem. Cur enim Domino in faciem alapas impegerunt, caputque verberarunt, et demum heredem ipsum extra vineam interfeceruni? cur Petrum ad carcerem traxerunt, Paulo autem quadragenas, una minus, plagas inflixerunt? Quin et admirandus apud eos princeps sacerdotum Ananias præcepit adstantibus sibi ministris percutere os Pauli : os dico Pauli, os gratiæ, os veritatis, plectrum vitæ, quod quavis tuba vehementius resonat, et quacumque harmonia consonantius est : organum, inquam, Christi, ac fistulam Spiritus sancti. Quæ enim visa sunt Spiritui sancto, Paulus lingua sua publicavit: unde et arbitror David prophetam sub persona Pauli dicere: Lingua mea calamus scribæ velociter scribentis (Psal. 44.2). Quid igitur ad Ananiam Paulus, impendens illi supplicium prospiciens? divit ad eum: Percutiet te Deus, paries dealbate (Act. 23. 3). Nam paries dealbatus, sepulcrum speciosum erat, foris inimicus, intus vero mortuus. Quoniam igitur de rebus omnibus, quæ in vita suerint actæ, rationes nobis reddendæ proponuntur, ac judicium universale constituitur ubi quid de talentis egerimus exigitur, de mysticarum nuptiarum contemptu, de lampadibus sponsi, de se-

mentis inoremento, de vinere fructu, deque lis omnibus quæ nobis per parabolas revelavit : vitam nostram expendamus, et res hujus vitæ commutemus, non cum argento, non aurum nobis parantes, non gravem usuram exercentes: hæc enim judex aversatur; verum inopiam pauperum sublevantes, hospitalitatem exercentes, ac Deum invocantes, omniaque agentes quæ ad judicis placandam iram bona noscuntur. Disce lucrum hospitalitatis, respiciens ad exemplum Abrahæ: orationisque utilitatem ex Ninivitis considerans, ac eleemosynæ thesaurum in Tabitha contemplans: quæ cum in lecto exanimis jaceret, sepulturicque jam proxima esset, circumsteterunt Petrum omnes viduæ flentes, et ostendentes ei dona defunctæ, ab inferis mortuam extraxerunt ( Act. 9. 39. sqq. ). Quod si mortuum corpus viduarum lacrymæ vitæ restituerint, rursus haud dubie moriturum: quanta putas in bonorum mercedem præbiturum esse Judicem iis qui larga manu pauperes aluerint, ac testimonium pauperum non abjecerint? Tunc enim dona auferri non potuerunt, morte non intercedente, sed vita in perpetuum durante. Canet enim, inquit, tuba in Christo, et mortui resurgent incorrupti (1. Cor. 15.52), atque immutabiles, ad imitationem Domini. Et sicut eum nubes quædam suscepit, ita et nos, secundum vocem Pauli, In nubibus rapiemur obviam ei (1. Thess. 4. 16). Et sicut ipse in jubilo et voce tubre ascendit, ita et nos mortis nebulam, velut somnum excutientes, Auctori vitæ conjungemur: Et sic, inquit, semper cum Domino erimus (Ibid.); sapientes ea quæ sunt Domini, divinaque ejus pracepta servantes. Dignetur autem nos omnes beata ac felici illa sua voce: Euge, serve bone et fidelis, quia super pauca fuisti fidelis, supra multa te constituam : intra in gaudium Domini tui Matth. 25. 21) Ipsi gloria et imperium, et in sæcula sæculorum. Amen.

# IN ASCENSIONEM

DOMINI NOSTRI JESU CHRISTI, SERMO II.

#### -<del>000000 (00000</del>-

Benedictus Deus. Opportunum est hodie nos omnes propheticum illud clamare, simulque universorum Dominum collandare, ac dicere: Quis loquetur potentius Domini, auditas faciet omnes laudes ejus (Psal. 105. 2)? Ilodie enim nostræ primitiæ Christus in cælos ascendit, et qui ex nobis carnem sibi assumpserat, thronum Patris accepit, ut nos servos reconciliaret, vetereinque inimicitiani deleret, ac pacem supernorum exercituum hominibus adhue in terra degentibus donaret. Communis enim nobis hodie adversus diabolum proponitur victoria, communia certaminis præmia, communes coronæ, communis gloria. Quocirca exsultemus cuncti aspicientes primitias nostras Christum, sursum sedentem, nostramque naturam thronum dexteræ Dei occupantem. Nam si admirabilis propheta beatos eos prædicat qui habent semen in Sion, et domesticos in Jerusalem (Isai. 31. 9), quanto magis nos gaudere et exsultare oportet, videntes primitias nostræ salutis Christum ad ipsum cælorum verticem ascendentem, et regalem thronum, quem ip-e reliquerat, sibi vindicantem? Considera enim, dilecte, quanta Dei nostri sit bonitas, quamque occulta et ineffabilis ejus facta sit di pensatio erga genus nostrum, quod fraude diaboli paradiso exciderat; tan-laque maledictione damnatum, repente in quantam celsitudinem evexit : et quo pacto nos, qui et terra psa videbamur indigni, hodie in cælum evecti simus, ipsaque nostra natura, quæ etiam paradiso prius pu tabatur indigna. Hæc enim in cælis primam sedem occupavit; quæque dæmonum ludibrium evaserat, hodie ab angelis supernisque potestatibus adoratur. O beatam illam invidiam! o bonas insidias! o invidia

bonorum causa, quæ nobis infinita concilias bona, legemque immortalitatis peperisti! Cum enim antea naturæ nostræ humanæ in terris degenti invideret improbus ille dæmon, nunc eam in cælis adorari videt : et qui antea per fraudem magna et incomparabilia surripuerat, ut putabat, nunc majoribus et illustrioribus nos perfrui cernit. Ideo jubilo et exsulto hodie, et vos ut mccom simul has choreas agatis cohortor. Qui enim nec terreno quidem honore digni eramus, ad supernum regnum ascendimus, cælos pervasimus, et regalem thronum apprehendimus, ipsaque natura, per quam custodiebant paradisum Cherubim, jam evecta est et adoratur. Obstupesce igitur et admirare, carissime, magnam solertiam Domini tui, ac glorifica eum, qui tanta tibi largitus est. Transcendit enim doni magnificentia damni magnitudinem. Nam ecce qui paradiso excideramus, ad calum ipsum sublati sumus; qui morte damnati fuimus, immortalitatis donum accepimus : infensi eramus et abjecti ; et filios nos vocare dignatus est, neque filios solum, sed et heredes; neque etiam heredes tantum, sed et coheredes Christi. Écce quomodo majora nobis a Domino sint donata, quam antea fuerant ablata. Verum dum audis eum ascendisse et assumptum esse, cave localem in Deo descensum opineris : divinitas enim omnia implet, ubique præsens est, et nusquam abest, velut omnia inspiciens, et universorum opifex. Ejusdem cum nostro generis corpus, quo assumpto, apparere super terram dignatus est, cum prorsus simile nobis sit, illud ipsum nostrum est, quod sursum evectum est. Et propterea communibus hodie cuncti vocibus clamemus propheticum illud dictum : Ascendit Deus in

jubilo, Dominus in voce tubæ (l'sal. 46. 6): et præclaram hanc atque illustrem celebremus festivitatem, cum omnes simul ejus donis perfruamur. Sicut enim benignus quis dominus, amans famulum suum, ob amorem quo in eum fertur, non recusat illius etiam reste indui : ita et Dominus noster Christus, nostrani amans naturam, conspiciensque in profundum malitiæ eam delapsam, nullanique salutis spem ipsi esse reliquam, multaque indulgentia indigentem, nostrum corpus assumere dignatus est. Et ideireo cum se in terris ostendisset, mortales omnes ab errore liberavit, et ad verifatem traduxit : clamatque in Evangelio, dicens: Non veni vocare justos, sed pcccatores, ad pænitentiam (Matth. 9. 13). Quod igitur voluit, effecit; humanamque naturam humi jacentem erexit, tantamque humanitatem exhibuit, ut rerum gestarum ratio humana cogitatione nequeat comprebendi. Quomodo enim, dic mihi, nos qui offenderamus, quique ipsa etiam terra videbamur indigni, et a principatu deorsum excideramus, ad tantam celsitudinem repente sumus evecti? quo pacto bellum solutum? quo pacto ira sublata est? Admirabile enim hec est, et omni stupore plenissimum; quoniam non accurrentibus nobis, sed ipso qui juste in nos indignabatur pro nobis intercedente, pax facta est. Unde et Paulus clamat, dicens: Pro Christo legatione sungimur, tamquam Deo exhortante per nos (2. Cor. 5. 20). Vides sagaci simam Dei sapienti m? cernis ineffabilem Domini benignitatem? cernis excelleutem ipsius providentiam? Nunc stimulus mortis destructus est; nunc inferni victoria d'srupta est; nunc mortis potentia deleta est; nunc inimicitic exstincte sunt; nunc diuturnum bellum restinctum est : homines angelis similes effecti sunt, homines angelis permixti sunt, et magna ex utraque cognominatione conjunctio nata est. Ascendit enim communis omnium Dominus, reconcilians humano generi suum Patrem. Quodque ob id ascenderit, ipsum dicentem audi : Expedit vobis nt ego vadam : nisi enim ego abicro , Paracletus non veniet ad vos (Joan. 16. 7). Et in signum reconciliationis promittit se nobis daturum Paracleti præsentiam. Vide enim quod additur, quam accurate subjungat : Et ipse, inquit, deducet vos in omnem veritutem (1b. v. 13); nos errabundos scilicet, qui huc atque illuc agebamur, Spiritus sanctus demissus, cunctos ad veritatis lumen deducet. Nam quoniam crat nobis infensus, nos vero adhuc benignissimum Dominum aversabamur, seipsum medium interponens Dominus noster Christus reconciliationem nobis operatus est. Vere enim mediam sepis maceriem solvit. (Ephes. 2. 14). Ideirco bonam deinceps repositam nobis spem habemus, ad primitiarum nostrarum Dominum respicientes. Quidquid enim deinceps dixeris, non amptins timeo, sive vermem dixeris, sive pulvereni, sive ignem, sive tormentum, sive stridorem dentium, sive cinerem, sive quodenmque tandem aliud mihi dixeris. omnia mihi facile superanda sunt, primitias illas meas Christum aspicienti, sursum sedentem, et propeniodum cum omnibus hominibus disserentem et clamantem : Ignaviam tandem abjicite, et agnoscite vestram nobilitatem, considerantes mensuram donorum, quorum participes non ita multo post futuri estis. Conversans 1 enim præcepit eis ab Jerosolymis ne discederent, sed exspectarent promissionem Patris (Act. 1. 4) Cerne et in hoc sollicitudinem Domini; videns enim humanæ natura infirmitatem, eamque magno indigentem auxilio, Spiritus sancti præbuit opem, ut invictus eva-dat homo adversus machinamenta diaboli. Et idem accidit, ut si præstantissimus quis belli dux ordinatos sub se cernens milites, minas adversariorum non ferentes, sed certaminis metu perculsos, cos omnes confirmet, muniens undique thorace, scuto, galea, et in Vulgata, convescens.

vim atque potentiam, et ob id humanam naturam magno indigentem auxilio, donavit ei gratiam Spiritus sancti, ut qui prius dæmonum phalangas timebat, nunc iisdem formidabilis appareat, et solo aspectu fraudulentum repellat serpentem. Talis enim est gratia Spiritus sancti : ubi enim se manifestat, fugat agmina dæmonum, cunctasque potestates adversarias. Accipietis, inquit, virtutem supervenientis Spiritus sancti in vos, et eritis mihi testes in Jerusalem, et in onmi Judæa, et Samaria, et usque ad ultimum terræ. Quæ autem ea potentia fuerit, paulo anto insinuavit, dicens: Infirmos curate, leprosos mundate, dæmonia ejicite (Math. 10. 8), et quæcumque ejusmodi : nulla enim est, inquit, agritudo tam gravis, ut non cedat virtuti Spiritus sancti. Tantorum nobis bonorum causa est dies hodiernus. Hodie enim receperunt angeli quæ jam dudum cupiebant, nostram naturam conspicientes o regali coruscantem throno. Et ut differentiam servi et domini discas, Elias quando assumptus est, in curru igneo sublatus est (4. Reg. 2) : at quando Dominus noster cum carne, nubes ad ascensum obsegnuta est. Videntibus en in illis, inquit, elevatus est, et nubes suscepit cum ab oculis corum (Act. 1. 9). Et ille quidem quasi in cælum tollebatur, nam servus erat; bic autem in ipsum cælum, quoniam Dominus erat. Ecce duo viri adstiterunt in vestibus albis, qui et dixerunt ad illos: Hic Jesus, qui assumptus est a vobis in cælum, sic ve niet quemadmodum vidistis eum ( Ib. v. 10. 11 ). Et quando servus vocandos erat, curros demittebatur: quando vero Filius, regium solium; neque simpliciter so'ium, sed ipsum Patris solium. Audi enim Esaiani magna voce de Patre dicentem : Ecce Dominus sedet super nubem levem (Isai. 19. 1). Ob id et Filio nubem demisit. Et Elias quidem ascendens, meloten reliquit Elismo: Jesus autem ascendens gratiarum dona in discipulos dimisit, quæ non unum prophetam, sed infinitos Elisaos efficient, atque multo quam ille erat majores et illustriores. Quæ omnia considerantes, dilectissimi, mutuis et nos Dominum nostrum remuneremur donis, optimo vite genere; ut sicut ipse nos propriis glorificavit gratiarum donis, ita et nos per bona opera sanctamque vitam Deum nobis reddamus propitium [sanctique Spiritus gratiam abundantiorem nobis conciliemus] 1. Glorificemus igitur Dominum nostrum, et fastum omnem rerum præsentium despiciamus. Hæc enim optima doctrina etiam infideles ad veritatem manuducere potest. Non enim tam quid dicamus, quam quid agamus, attendunt. Et propterea Christus dicebat : Beatus qui fecerit et docuerit, ostendens factorum doctrinam perfectiorem esse quam verborum (Matth. 5. 19): magisque illa induci posse perfidos atque iniquos. Deo igitur placere atque obsequi studeamus, seduloque vitam nostram componamus, ut et S. Spiritus gratiam nobis conciliemus: sic enim ad virtutis exercitium magis expediti et prompti erimus, Spiritus sancti virtute adjuti. Uhi enim gratia animam sobrietati ac temperantize vacantem invenerit, ibi affluenter se diffundit. Quare nos paremus, obsecto, ut Spiritus sancti cooperatione adjuti et confirmati, præsentem hanc vitam absque mœrore transigamus, et futuris æterni gaudii bonis perfruamur, cælestique regno digni efficiamur : quod utinam omnes consequamur, gratia et henignitate ejus, qui redemit nos pretioso vivifici lateris sui sanguine, et ab errore servituteque nos liberavit, Jesu Christi Domini nostri, quem decet honor et potentia, omnis quoque gloria et magnificentia, Patri, et sancto ac vivilico Spiritui, nunc et semper, et in sæcula sæcule rum. Amen.

reliqua armatura: ita et Dominus noster Jesus Chri-

stus, aspiciens magnam adversariarum potestatum

1 Hac, que uncinis clauduntur, in Greco non balientur, habentur autem in Savilio.

καὶ τὴν περιφανή ταύτην καὶ λαμπρὰν ἐορτάζωμεν πανήγυριν, ἐπειδή καὶ κοινή πάντες τῆς ὑπ' αὐτοῦ δωρεᾶς ἀπηλαύσαμεν. Καθάπερ δὲ δεσπότης φιλάνθρωπος άγαπήσας τὸν [διον οἰκέτην, διὰ τὸ περὶ αύτον φίλτρον ου παραιτείται το ίματιον αυτού περιδάλλεσθαι ούτω και ό Δεσπότης ήμῶν Χριστὸς ἀγαπήσας τὴν φύσιν τὴν ἡμετέραν, και θεασάμενος είς βυθόν χαχίας χατενεχθείσαν, καὶ οὐδεμίαν ἐλπίδα σωτηρίας ἔχουσαν, καὶ πολλῆς δεομένην τῆς ελπίσα σωτήμιας εχουσαν, και πολλης σεομενήν της άναλαδείν. Και διά τουτο φανείς τῷ κόσμῳ, πάντας ἀνθρώπους ἀπὸ τῆς πλάνης ἡλευθέρωσε, καὶ πρὸς τὴν ἀλήθειαν ἐπανήγαγε · καὶ βοὰ ἐν Εὐαγγελίῳ, λέγων Οὐκ ἡλθον καλέσαι δικαίους, ἀλλά ἀμαρτωλούς, εἰς μετάνοιαν. "Ο τοίνυν ἐδούλετο, κατώρθωσε, καὶ εἰς μετάνοιαν. "Ο τοίνυν ἐδούλετο, κατώρθωσε, καὶ κατώρθωσείνην σύσεν κάτες σκινέτων δυόστησε. την άνθρωπίνην φύσιν κάτω που κειμένην άνέστησε, χαί τοσαύτην φιλανθρωπίαν επεδείξατο, ώς μή χωρείν άνθρώπενον λογεσμόν τον λόγον των γενομένων. Πως γάρ, είπε μοι, ήμεις οι προσχεχρουχότες, οι τῆς γῆς ανάξιοι φανέντες, και τῆς άρχῆς κάτωθεν ἐκπεσόντες, πρός τοσούτον ύψος άθρόον άνήχθημεν; πῶς ὁ πόλεμος κατελύθη; πῶς ἡ ὀργἡ ἀνηρέθη; Τὸ γὰρ θαυμαστὸν καὶ πολλῆς ἐκπλήξεως γέμον τοῦτό ἐστιν, ὅτι σὰχ ἡμῶν προσδραμόντων, ἀλλ αὐτοῦ τοῦ δικαίως προς ημάς άγανακτούντος, παρακαλέσαντος ύπερ ήμων, καὶ ούτως ἡ εἰρήνη γέγονεν. Καὶ βοᾳ Παῦλος λέγων· Υπέρ Χριστοῦ πρεσδεύομεν, ὡς τοῦ Θεοῦ παρακαλοῦντος δι' ἡμῶν. Εἰδες εὐμήχανον σοφίαν; είδες άφατον φιλανθρωπίαν Δεσπότου; είδες χηδεμο-νίαν ύπερδάλλουσαν; Νῦν τὸ χέντρον τοῦ θανάτου διελύθη· νῦν τοῦ ἄδου τὸ νίχος διεβράγη · νῦν τοῦ θανάτου ή δυναστεία κατήργηται · νύν ή έχθρα κατατότε άγγελοις ωμοιώθησαν, άνθρωποι τοις άγγελοις άνεμίγησαν, και πολύς παρ' έκατέρας τῆς όμωνυμίας ὁ σύνδεσμος πεπολίτευται. 'Ανήλθε γάρ ὁ κοινὸς Δε-σπότης καταλλάξας τον έαυτοῦ Πατέρα τῷ τῷν ἀνθρώπων γένει. Καὶ ὅτι διὰ τοῦτο ἀνῆλθεν, ἄχουσον ἀὐτοῦ λέγοντος: Συμφέρει ὑμῖν, ἴνα ἐγώ ἀπέλθω: ἐὰν γὰμ μὴ ἐγώ ἀπέλθω, ἐ Παράχλητος οἰκ ἐλεύσεται πρός υμάς. Καὶ σημείον της καταλλαγης έπαγγέλλεται δώσειν ήμιν την τοῦ Παρακλήτου παρουσίαν.
Όρα γάρ καὶ τὸ ἐπαγόμενον πῶς ἀκριδῶς προσέθηκεν καὶ αὐτὸς, φησίν, ὁδηγήσει ὑμᾶς εἰς πᾶσων ε ην [780] αλήθειαν · δηλονότι πλανωμένους, και ώδε κάκεἴσε περιαγομένους, και το Πνεύμα το άγιον καταπεμφθεν άπαντας ήμας πρός την άλήθειαν όδηγή-σει. Επειδή γάρ αύτὸς ώργίζετο, ήμεῖς δὲ καὶ οῦτως ἀπεστρεφόμεθα τὸν φιλάνθρωπον Δεσπότην, μέσον ἐαυτὸν ἐμδαλὼν ὁ Δεσπότης ήμῶν Χριστὸς, τὴν καταλλαγήν είργάτατο. Έλυσε γάρ άληθως το μεσότοιχον του φραγμου. Διο χρηστάς Εχομεν λοιπόν τάς ελπίδας προς τον τῆς ημετέρας ἀπαρχῆς ἀφορῶντες Κύριου. Όπερ ἀν γάρ λοιπόν εἶποις, οὐχ ἔτι δέδοικα, κάν σκώληκα είποις, κάν κόνιν, κάν πῦρ, κάν κόλα-σιν, κάν βρυγμόν δόόντων, κάν τέφραν, κάν ότιοῦν μοι είποις, πάντα μοι εύχαταφρόνητα επί άπαρχήν την εμήν όρῶντι άνω χαθημένην, και μονονουχί πάσιν άνθρωποις διαλεγομένην και βοώσαν 'Απόστητε τῆς ρφθυμίας λοιπόν, καὶ ἐπίγνωτε τὴν ἐαυτῶν εὐγένειαν, ἐννοήσαντες, τὸ μέτρον τῶν δωρεῶν, ὧν μετ' οὐ πολύ τὴν μετουσίαν ὑποδέχεσθαι μέλλετε. Ευναυλίζυμε-τὸς γὰρ αὐτοῖς παρήγγειλεν ἀπὸ Ἱεροστοίλυμων μη χωρίζεσθαι, άλλα περιμένειν την έπαγγελίαν του Πατρός. Όρα και εν τούτω κηδεμονίαν Δεσπόσου · ίδων γάρ τῆς άνθρωπίνης φύσεως την άσθένειαν, του · ίδων γάρ τῆς άνθρωπίνης φύσεως την άσθένειαν, άγιου Πνεύματος βοήθειαν, ίνα άκαταγώνιστος γένηται ο άνθρωπος πρός τές του διαδόλου μηχανάς. και ταυτόν γέγονεν, ώσπερ αν εί τις στρατηγός άριστος ίδων τους υπ' αυτόν ταττομένους στρατιώτας, ού φέροντας τάς των έναντίων άπειλάς, άλλά καταπεπληγμένους υπό της άγωνίας, απαντας αυτούς επιρρώσειεν, περιφράξας πανταχόθεν θώρακι και άσπίδι και περικεφαλαία, και τη λοιπή παντευχία.

a In Actis Apost. Græce legitur συναλιζόμενος.

PATROL. GR. LII.

ούτω δή και δ Κύριος ήμων Ίησούς Χριστός θεασάμενος πολλήν ούσαν την των εναντίων δυνάμεων ξυναστείαν, και διά τουτο πολλής δεομένην βοηθείας την ανθρωπίνην φύσιν, εδωρήσατο του άγιου Πνεύματος την χάριν, ίνα ο πρότερον δεδιώς των δαιμόνων τὰς φάλαγγας, νῦν ταύταις φοδερὸς ὀφθῆ, καὶ καταπλήττη, καὶ μόνον ὀφθεὶς ἀπελάση τὸν δόλιον δφιν. Τοιαύτη γὰρ ἡ τοῦ ἀγίου Πνεύματος χάρις οπου γὰρ ἀν φανείη, δραπετεύειν ποιεί τῶν δαιλίνων τὰς φάλαγγας, καὶ πάσας τὰς ἀντικειμένας δυνά-μεις. Λήψεσθε γὰρ, φησὶ, δύταμιτ ἐπελθόττος τοῦ ἀγίου Πτεύματος ἐg' ὑμᾶς, καὶ ἔσεσθέ μοι μάρτυρες έτ τε 'Ιερουσαλήμ, και έν πάση τη Ιουδαία, και Σαμαρεία, και έως έσχάτου της Της. Τίς δὲ ἡν αὐτη ἡ δύναμις; 'Οπερ και πρώην πρὸς αὐτοὺς Ελεγεν 'Ασθενοῦντας θεραπεύετε, λεπροὺς καθαρίζετε, δαιμόνια έκδάλλετε, και όσα τοιαύτα · ούδεν γάρ Εσται νόσημα, φησίν, ούτως ίσχυτοιαντα ουσεν γαρ εσται νοσημα, φησιν, ουτως ισχυρλν, δ μή είξη τή τοῦ ἀγίου Πνεύματος δυνάμει.
Τοσούτων ἡμἴν ἀγαθῶν αἰτία γέγονεν ἡ σήμερον
ἡμέρα. Σήμερον γὰρ ἀπάλαδον ἄγγελοι, ὰ πάλαι
ἐπεθύμουν, τὴν φύσιν τὴν ἡμετέραν ὁρῶντες ἀπὸ
τοῦ θρόνου ἀστράπτουσαν τοῦ βασιλιχοῦ. Καὶ ἴνα
μάθης τὸ διάφορον δούλου καὶ δεσπότου, ἡνίκα μὲν
Ηλίας ἀνελαμδάνετο, ἐν ἄρματι πυρίνω τοῦτο ὑπἐπεινευ ἐνίνα ἔλ ὁ Λεσπότος ὁ ἡμέτερος μετά σαρέμεινεν ήνίκα δὲ ὁ Δεσπότης ὁ ήμετερος μετά σαρ-κὸς, νεφέλη πρὸς την ἄνοδον ὑπηρέτει. Βλεπόντων γάρ αυτών, φησίν, έπήρθη, και ή νεφέλη ψπέλα-δεν αυτόν άπό τῶν ἀφθαλμῶν αυτῶν. Καὶ ἐκεῖνος μὲν ὡς εἰς τὸν οὐρανὸν ἀνήει, δοῦλος γάρ ἡν. ὁ δὲ εἰς αυτὸν τὸν οὐρανὸν, Δεσπότης γάρ ἡν. Ἰδου δύο ἀνδρες ἐκτιθέντι ἐκκιθέντι ἐκκιθέντι και στο πολοκούν. άνδρες έν έσθητι λευκή, καί φασι πρός αυτούς· Ούτος ο Ίησους ο ανοληφθείς αφ' υμών είς τον ούρανον, ούτος ελεύσεται δν τρόπον έθεάσασθε αυτόν. Και ότε μέν τον δούλον έδει κληθήναι, άρμα κατεπέμπετο · ότε δε τον Υίον, θρόνος βασιλικός, καλ ουχ άπλως θρόνος, άλλ' αύτος ο πατρικός. "Ακουε γάρ Ησαίου του μεγαλοφώνου περί του Πατρός λέγοντος μαθητάς, ούχ Ένα προφήτην ποιούντα, άλλά μυρίους Έλισσαίους, μάλλον δε έπείνου πολλώ μείζους καλ λαμπροτέρους. [781] "Απερ απαντα έννοούντες, άγαπητοί, άμει ψωμεθα και ήμεζς τον ήμετερον Δεσπότην διά της άριστης πολιτείας, ίνα ώς αυτός ήμας εδόξασε διά των οίχειων χαριομάτων, ούτω και ημείς διά των κατορθωμάτων και τῆς άριστης πολιτείας τον Θεόν Γλεων έργαζώμεθα. Δοξάσωμεν τοίνυν τον ημέτερον Δεσπότην, και της όπεροψίας των παρόν-των καταφρονήσωμεν. Αυτή γαρ άριστη μάλιστα δι-δασκαλία δυναμένη τους άπίστους πρός την άλήθειαν χειραγωγήσαι. Ούδὲ γάρ ουτω τοις παρ ήμων λεγομένοις προσέχουσεν, ώς τοῖς ὑφ' ήμῶν πραττομένοις. Διά τοῦτο καὶ ὁ Κριστὸς Ελεγεν Μακάριος ὁ ποιήσας Διά τουτο καὶ ὁ Χριστὸς Ελεγεν Μακαριος ο ποιησας καὶ διδάξας · δεικνύς ὅτι τῆς διά λόγων διδατκαλίας ἡ διά τῶν ἔργων ἐστὶν ἀκριδεστέρα, καὶ μάλλον ἐναγαγεῖν δυναμένη τοὺς ἀγνώμονας. Γενώμεθα τοίνυν εὐάρεστοι θεῷ, καὶ μετὰ ἀκριδείας τὸν ἐαυτῶν βίον ρυθμίσωμεν, ἴνα καὶ τοῦ Πνεύματος τὴν χάριν ἐπισπασώμεθα, καὶ πρὸς τὴν τῆς ἀρετῆς κατόρθωσιν πλείονα τὴν εὐκολίαν ἔξωμεν ὑπὸ τῆς τοῦ Πνευματος δυνάμεως συνεργούμενοι. Ένθα γάρ ἄν ίδη ψυχὴν ὑἡφουσαν ἡ χάρις, ἐκεῖ μετὰ δαψιλείας ἐφίπταται. Εὐτρεπίσωμεν τοίνυν ἐαυτοὺς, παρακαλῶ, ἴνα παρά τῆς τοῦ Πνεύματος ἐνεργείας δυναμούμενοι, καὶ τὸν της του Πνεύματος ένεργείας δυναμούμενοι, και τον παρόντα βίον άλυπον διανύσωμεν, και των μελλόντων έπιτύχωμεν άγαθών, καὶ τῆς βασιλείας τῶν ούρανῶν αξιωθήναι . ων γένοιτο πάντας ήμας εμιτηχείν χάριτε καὶ φιλανθρωπία τοῦ ἐξαγοράσαντος ήμας τῷ τιμίω τῆς ζωοδώρου πλευρας αὐτοῦ αξματι, καὶ ἐκ πλάνης καὶ ἐκ δουλείας ἡμας ἀπαλλάξαντι, 'Ἰησοῦ Χριστοῦ Κυρίου ἡμῶν ' μεθ' οῦ πρέπει τιμὴ καὶ κράτος, πάσα δόξα καὶ μεγαλοπρέπεια τῷ Πατρὶ καὶ τῷ καὶ τὸς κ άγίω και ζωοποιώ Πνεύματι, νύν και del, και ele τους αιώνας των αιώνων. 'Αμήν.

# ΕΙΣ ΤΗΝ ΑΝΑΛΗΨΙΝ

Τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰηιτοῦ Χριστοῦ. Λόγος γ.

Φαιδρόν μοι τὸ τῆς Ἐκκλησίας θέατρον, οὐ γέλωτα τοξς ἀνθρώποις ἐργαζόμενον μάταιον, ἀλλά σφοδρόν τῷ διαθόλψ τὸν θρήνου. Βλέπει τὰρ ἄνω τῶν κάτω νεκρῶν ἀναστάσιμον ἔίζαν : βλέπει τὴν κάτω παρ` αύτου παραδοθέντα τῷ σταυρῷ, ἐξ οὐρανοῦ αὐτὸν βγεμει μα ροφορρικ α ερα βαφιζοίπενον . Βγεμει τας ο σ-καθοδώντα . Βγεμει την λέν αλλεγον με μγυδοπτενήν. ρανίους δύναμεις απάντώσας, και τους μεν λέγοντας. Αρατε πύλας, οι άρχοντες, ύμων, και είσελεύσεται ο Βασιλεύς της δόξης, τους δε πάλιν άπαντώντας καλ ύπασπίζοντας. Κύριος πραταιός καί δυrazic èr πο. λέμφ. Ποίω πολέμω • ; "Ον ύπερ ήμων πρός τον κοινον εχθρόν ὑπεδέξατο, δν οὐδείς ἀνθρώπων, ού προφητών, οδ δικαίων καταπαλαίσαι δεδύυηται. Έτετυράννηντο γάρ πάντες υπό Βασιλεύοντος τότε θανάτου, ξως ου παραγέγονεν ο βασιλεύς των αἰώνων, καὶ δήπας τὸν Ἰσχυρον, ἀπέλαδεν αὐτοῦ τὰ σκεύη. Σταυρουμένου γὰρ του Κυρίου, αὶ μὲν δυνάσκευη. Σταυρουμενου γαρ του πυριου, αι μεν συνα-μεις τῶν οὐρανῶν ἐξενίσθησαν, ἡ δὲ κτίσις πᾶσα ἐκλονεῖτο, ὁρῶσα τὸ κοινὸν μυστήριον καὶ τὸ φοδερὸν Θέαμα γενόμενον ἐπὶ τῆς γῆς. Ἐτρόμασε γάρ ἡ γῆ, ἐκινήθη ἡ θάλασσα, ἐκλυδωνίσθη ἡ ἄδυσσος, πᾶσα ἡ κτίσις ἐταράχθη, ἐφοδήθησαν φωστῆρες οὐρανῶν, Εφυγεν ό ήλιος και ή σελήνη, άστέρες εξέλιπον, ημέρα ούχ υπέμεινεν, άγγελος εξήλατο τεταραγμέφπεοτράφη, καὶ ἡ ἡμέρα ἡλλοκύθη · οὐ γὰρ ἐδάστα-νός τοῦ ναού, περιεσχισμένου τοῦ καταπετόσματος νός τοῦ ναού, περιεσχισμένου τοῦ καταπετόσματος ζον δρώντες του έαυτων Δεσπότην καλ ποιητήν κρεμάμενον επί ξύλου. Τότε ό άδης κατελύθη, καί αί πύλαι αύτοῦ συνετρίθησαν, και οί μοχλοι αύτοῦ συνεκλάσθησαν. Περί ων Δαυίδ προφητεύων Ελεγεν, Ότι συνέτριψε [782] πύλας χαλκάς , μοχλούς σιδηρούς συνέθλωσε. Τότε έπεσεν ό βασιλεύων θάνατος ύπο τους πόδας Χριστού, και εσύρετο είχμά-λωτος θριαμδευόμενος. Τῷ γὰρ ἀτρέπτω σώματι και γενναίω κενώσας του Ἑχθρού την ίσχυν, και τὰς b μηχανάς αύτου συντρίψας, κατέδραμεν είς τα του άδου βασίλεια, και τον θρόνον αύτου κατέσπασε, το διάδημα καθείλε, τα σκήπτρα κατέλυσε, φωνήν αφήκε, λέγων. Δεύτε, πάσαι αί πατριαί των έθνων, πρός τόν Πατέρα καίθεόν · δεύτε, καί τῆς δουλείας έλευθερίαν χομίσασθε. Προάγω γάρ ύμας έχ δουλείας είς έλευ-Beplay, Ex exérous els que, ex rupavvidos els Baσιλείαν. Ζωήν γάρ ύμιν εύαγγελίζομαι έγω ό Χριστός. Τοιγαρούν μηκέτι φοδείσθε τον τύραννον, άλλά χαταφρονείτε φόδου και θανάτου, λιμού και θλίψεως, δεσμών και φυλακής και στενοχωρίας. Ταύτα γάρ δέδοικεν ο τυράννου στρατός ος καταλέλυται . μόνος δὲ πάντων εγώ είμι νικηφόρος βασιλεύς, ὁ καὶ παθών ύπερ ύμων σαρχί. Ούτος τοίνυν έστιν άληθως πραταιός και δυγατός Κύριος · ούτός έστιν ο δυνατός έν πολέμοι οδτός έστιν ο βασιλεύς τῆς δόξης, ό έξάγων πεπεδημένους εν άνδρεία, τους κατοικούντας εν τάφοις πρός ον έλεγε Δαυίο Αντέσης είς ύψος. ηγμαλώτευσας αίχμαλωσίαν. Πάσα μέν ούν έορτη Χριστιανών, του διαβόλου κατάκρισις : έξαιρέτως δέ αύτη. Έν πάσαις μέν γάρ ταῖς ἄλλαις τὴν ἐαυτοῦ ἀπογυμνώσας κακίαν, καὶ μηδὲν ώφελήσας ἐαυτὸν ἐθριάμδευσεν.Οἴόν τι λέγω Τῆς Παρθένου παραδόζως χυοφορούσης, την της μοιχείας έπεφημισε πράξιν άνεχιαλή τως τεχούσης, το μη είναι παρθένον διέσα-λεν : έχτρεφομένου του την σύμπασαν τρέφοντος χτίσ:ν, φονοκτονείν τὰ βρέφη τὸν Ἡρώδην ἐδίδαξεν, οἰό-μενος ἐν αὐτοῖς συλλαδείν τὸν ἀκράτητον · ἐπὶ τὸ βάπεισμα σπεύδοντα, πρός πειρασμόν επανάγει, δια-λεγόμενον τοζς Ύουδαίοις, βλασφημεϊσθαι πεποίηπε θαυματουργούντα, λιθάζεσθαι παρεσκεύασε, τον φοληστάς συνεσταύρωσε · ταφέντι το μνημείον εσφρά-

Hες, ποίφ πολέμφ, deerant in edit.
 Hic et hi sequentibus aliqua deerant, vel secus posita erant, que ex mse. sarciuntur.

γισεν άναστάντι συχοραντεί την άνάστασιν άναλαμβανομένου δε αυτού και εις ουρανούς απιόντος, ουκ είχε τι φθέγξασθαι, άλλα την εαυτού μειζόνως κεφαλήν ετραυμάτισε. Διο πάσης αυτώ πανηγύρεως ή σήμερον χαλεπωτέρα καθειστήκει, δρώντι πάσαν πανταχού την των άγγελων στρατιάν χορεύουσαν, καλ τους μέν ακολουθούντας, άλλους δε προτρέχοντας, έτέρους άπαντῶντας, άλλους πάλιν τῷ χορῷ τῶν άποστόλων διαλεγομένους, και λέγοντας · Ανδρες Γαλιλαΐοι, τί ἐστήκατε βλέποντες εἰς τὸν οὐρανόν; Οὖτος ὁ Ἰησοῦς ὁ ἀναληφθεὶς ἀφ' ὑμῶν εἰς τὸν οὐρανὸν, οῦτω πάλιν ἐλεύσεται, ὁν τρόπον ἐθεάσασθε αὐτὸν πορευόμενον εἰς τὸν οὐρανόν : οὐτος ο Ίησους ο την πληθύν των σημείων ἐπιδειξάμενος. Ἡ τῆς Δεσποτικής ούν ἀναλήψεως ἡμέρα τον μὲν διάδολον, καθώς εξρηται, θρηνείν παρέσκεύασε, τους δὲ πιστούς φαιδρύνεσθαι. Νῦν γὰρ τὸ τερπνὸν Καρ άνέτειλε, καλ τὰ τῶν ἀνθῶν ἀνεφύησαν κάλλη τὸ τῆς ἀμπέλου κατακομά κλήματα τῶν καρπῶν ς, τὰ δένδρα της ελαίας χυπρίζουσιν, αί συκαί τους όλυνθους προσήνεγκαν, και κινείται τῷ ζεφύρφ πεπυκνωμένα τὰ λήῖα, την τέρψιν τῶν χυμάτων μιμούμενα της θαλάσσης · πάντα τη Δεσποτική άναλήθει μεθ' ημών φαιδρύνεται. Φέρε τοίνυν, χάγιλ ἐφ' ὑμίν τὰ του Δαυτό άναχρουσομαι ρήματα, άπερ ήμιν άρτίως διά την Δεσποτιχήν άνάληψιν έδοα Πάντα τα έθνη. προτήσατε χείρας, αλαλάξατε τῷ Θεῷ ἐν φωνή άγαλλιάσεως. Κύριος εν φωνή σάλπιγγος άνεδη. δπου ήν · άνελήφθη , δθεν ουκ εχωρίσθη. Ο γάρ καταβάς, αὐτός έστιν ο και άναβάς ύπες άνω των ουρανών. Ουκ άλλος ό τοις προφήταις όφθεις, και άλλος ό τοῖς ἀποστόλοις συνδιατρίψας οὐκ άλλος ο ών εν τοῖς κόλποις τοῦ Πατρὸς , καὶ ἄλλος ὁ ἐπὶ Δι-λάτου κρινόμενος · οὐκ ἄλλος ὁ ἐπὶ σταυροῦ τοῖς ῆλοις προσηλωμένος, και άλλος δ τοις Χερούθιμ επογούμενος ουκ άλλος δ ύπο Ίωσηφ τη σενδένε έντυλεςσόμενος, και άλλος τη παλάμη την κτίσιν περιδρασσόμενος τούχ άλλος ό εν τῷ μνημείψ χατατιθέμενος. καὶ ἄλλος ὑπὸ τῶν Σεφαρὶμ ἀνυμνούμενος ἀλλ' αὐτὸς τῷ Πατρὶ συγκαθήμενος, ὁ ἐν τἢ παρθενικἢ [783] μήτρα ἀσπόρως βλαστήσας 'Ανέδη ὁ Θεὸς ἐν αλαλίτημφ, Κύριος έτ φωτή σάλπιγγος ό των αιώνων ποιητής, ό έξ ούκ δύτων είς το είναι τὰ σύμπαντα παραγαγών, ό πλάστης τοῦ Άδὰμ, ό τῆς άνθρωπίνης φύσεως παραγωγεύς, ο τὸν εὐάρεστον Ενώχ εις χωρίον τῆς ζώῆς μεταστήσας, ο τον Νώε φυλάξας μεταξύ τῆς οἰχουμένης, ο τον πατριάρχην Αδραάμ εχ γης Χάλδαίων προσκολεσάμενος, ο τυ-πώσας εν τῷ Ἰσαάκ τὸ τοῦ σταυροῦ μυστήριον, ο την δωδεκάκλωνον τεκνογονίαν τῷ Ἰακὼδ χαρισάμενος, ὁ την ύπομονην τῷ Ἰωδ παρασχών, δ ήγεμόνα τοῦ λαοῦ τὸν Μωῦσῆν προδαλόμενος, ὁ προφητείας ἐκ μήτρας ἐμπλήσας τὸν Σαμουήλ, ὁ τὸν Δαυίδ εἰς βασελέα εκ τῶν προφητῶν ἐλόμενος, ὁ τὴν σοφίαν τῷ Σολομῶντι παρασχόμενος, ὁ τὸν Ἡλίαν ἐν συσσεισμῷ ἄρματι πυρίνῷ ἀναλαδῶν, ὁ τοῖς προφήταις ἐμπνεὐσας την πρόγνωσιν, ό τοῖς ἀποστόλοις την δωρεάν των λαμάτων γαρισάμενος, ὁ τοῖς αὐτοῖς βοήσας · Θαρσείτε , νενίκηκα τὸν κόσμον έγώ. Οὐτός έστιν ὁ Κύριος τῆς δόξης, ὁ ἀναληφθεις εἰς τοὺς οὐρανοὺς ἐν ἀλαλαγμῷ, καὶ καθίσας ἐν δεξιᾳ τοῦ Πατρός. Ὑποταγέντων δὲ αὐτῷ ἀγγέλων καὶ ἐξουσιῶν καὶ ὧυνάμεων, αὐτὸς τὰς ἐπιπόνους εὐχὰς ἡμῶν ἀναλάδοι. θάρτων πνευματών, λέγων προς ήμας . Ιδού δέδωκα καί νικητές ήμας άναδείξει (sie) των πειρατηρίων του καί νικητές ήμας άναδείξει (sie) των πειρατηρίων του καί νικητές ήμας άναδείξει γικητές του καίνατηρίων του καί νικητές ήμας άναδείξει (sie) των πειρατηρίων του καί νικητές ήμας είναδείξει ήμας είναδείξει (sie) των πειρατηρίων του καί να καί νικητές είναδείξει ήμας είναδείξει για είναδείξει ήμας είναδει έίναδει έίναδει έίναδει έίναδει έίναδει έίναδει έίναδει έίναδει έίναδε θμίν την έξουσίαν πατείν έπάνω δφεων και σκορπίων. Αδλαδείς τοιγαρούν και άμωμους, ύγκες και όλοχλήρους διαφυλάξει ήμας ψυχή και σώματι και πνεύματι, πεπληρωμένους καρπών δικαιοσύνης κολ εύποιίας, δ των όλων Θεός, δ καταξιώσας ήμας συν-

e Mss. zòv xxpxóv. Neutra lectio placet.

### IN ASCENSIONEM

DOMINI NOSTRI JESU CHRISTI, SERMO III (a).

#### 

Illustre mihi Ecclesiæ se offert spectaculum, non vanum hominibus risum excitans, sed lamentationem vehementem diabolo generans. Cernit enim sursum eam, quæ mortuos ab inferis suscitat, radicem; a-picit cum qui ab eo hic in crucis lignum traditus erat, e cælis respicientem ipsum; videt terram angelis repletam; intuetur aerem miro modo peragrari; cernit calestes virtutes occurrentes, et alias quidem dicentes: Attollite portas, principes, vestras, et introibit Rex gloriæ (Psal. 23. 7): alias autem obviam venientes, et stipantes, Dominus fortis et potens, Dominus potens in prælio (Ibid. v. 8). At in quo prælio 1? In illo quod pro nobis cum communi hoste suscepit, quem nullus hominum, aut prophetarum, sive justorum debellando superare potuisset. Omnes enim erant sub tyrannide mortis, quæ tum regnabat, donec Rex saculorum advenit, ligatoque forti, vasa ipsius abstulit. Nam Domino cruci suffixo, virtutes cælorum stupefactæ sunt, et omnis natura rerum commota, dum novum illud cernerent mysterium, et formidabile quod fiebat in terris spectaculum. Contremuit enim terra, commotum est marc, fluctuata est aby su, perterrefacta est omnis creatura; luminaria caelorum expaverunt, luna et sol fogerunt, stell e defecerunt, dies non tulit, angelus e templo, con-scisso velo, territus exsiluit; tenebris obducta est terra, elementa velut a suo ordine recesserunt, dies immutatus est : non enim aspectu suo ferre poterant Dominum ac Creatorem suum suspensum in ligno. Tunc infernus eversus est, et porte ejus contritæ sunt, et vectes ipsius confracti. De quibus David vaticinans dicebat: Quia contrivit portus arcas, et vectes ferreos confregit (Psal. 106. 16). Tunc mors dominans subjecta est sub pedibus Christi, et in triumpho ducta captiva. Nam incorrupto resurgens et glorioso corpore, hostis vires fregit, et ejus machinis contritis, ad inferni regiam descendit, ejus solium divulsit, diadema sustulit, sceptra perdidit, vocem emisit, dicens : Venite, omnes patriæ gentium, ad Deum Patrem venite, et pro servitute libertatem reportate : vos e servitute in libertatem adduco, ex tenebris ad Incem, ex tyrannide ad regiam. Vitæ enim vobis Letum nuntium fero; ego sum Christus. Itaque ne amplius timucritis tyrannum; sed metum, ac mortem, famem atque pressuram, vincula, carcerem et angustiam despicite. Hac enim metuit tyranni exercitus, qui profligatus est; solus autem omnium ego Rex sum victor, qui et in carne pro vobis passus sum. Hic ergo vere fortis et potens est Dominus, qui potens est in prælio; hic est rex gloriæ, qui compedibus vinctos educit in fortitudine, eos qui habitant in sepulcris; ad quem David dicebat: Ascendisti in altum, captivam duxisti captivitatem (Psal. 67. 19). Atque omnis quidem Christianorum celebritas diabolum damnat : sed hodierna potissimum. In aliis quippe omnibus suam ostentans malitiam, nihilque proficiens, de se ipso triumphavit. Exempli gratia: cum admirabiliter virgo concepit, adulterii nomine suspectam reddere conatus est; cum inexplicabili ratione peperit, virginem non esse criminatus est; cum nutriretur qui alit omnia, infantes interimere docet Herodem, cum existimaret ita se comprehen-surum eum qui teneri non potest; ad baptismum properanti, tentationem parat; cum Judzis colloquenti , blasphemiæ notam inurit ; miracula edenti ,

\* His voces, at in quo prælio? deerant in Edit. Sed in ruma Reg. hahentur, et a Vossio lectæ sunt.
(a) Collatus et emendatus ad fidem duorum codd. Regg. 1820 et 2002.

lapidationem molitur; homicidam atque latronem illi anteponit; medium illum inter duos latrones crucifigendum curat ; sepulto ei monimentum obsignat ; resurgenti resurrectionem calumniatur : ascendenti autem ei, et ad cælos abeunti, non habuit gnod obloqueretur, sed suum ipsius magis vulneravit caput. Ideoque quacumque alia celebritate hæc præsens ei gravior exstitit, vidente præsertim ipso omnem ubique angelorum exercitum choros ducentem, et alios quidem sequentes, alios autem præcedentes, alios occurrentes, alios rursus cum apostolorum choro colloquentes, atque dicentes : Viri Galilei . quid statis aspicientes in cælum? Hic Jesus, qui assumptus est a vobis in cælum, sic rursus veniet, quemadmodum vidistis eum euntem in cælum (Act. 1. 11): hic Jesus, qui signorum multitudinem ostendit. Hæe igitur dominicæ ascensionis dies diabolo quidem. sicut dictum est, luctum procreavit, tidelibus autem hilaritatem atque lætitiam. Nunc enim jucundum ver exortum est, et florum pulchritudo germinavit, vineæ palmites apparuerunt fructibus one-rati, olearum arbores florent, ficus grossos pro-duxerunt, moventurque zephyro densissimæ segetes, oblectationem fluctuum maris imitantes; omnia nobiscum dominica ascensione exhibarantur. Age igitur, et ego vobis verba Davidis insonabo, quæ nobis ipsu paulo ante propter ascensionem Domini intonabat. Omnes gentes, plaudite manibus, jubilate Deo in voce exsultationis. Ascendit Deus in jubilo, et Dominus in voce tubæ (Psal. 46.2.6): eo ascendit, ubi erat: assumptus est illuc, unde non recesserat. Qui enim descendit, ipse est et qui ascendit supra omnes cæles (Ephes. 4, 10). Non alius prophetis apparuit, et alius cum apostolis versatus est; non alius fuit in sinu Patris, et alius sub Pilato judicatus; non alius in cruce clavis transfixus, et alius super Cherubim vectus; non alius a Joseph sindone involutus, et alius palmo creaturam concludens; non alius in monumento depositus, et alius qui ab ipsis Seraphina celebratur: sed idem qui ad dexteram sedet Patris. qui in utero virginis sine semine natus est; Ascendit Deus in jubilo, Dominus in voce tubæ (Psal. 46. 6); qui seculorum factor est, qui ex non exsistentibus ad esse produxit omnia, qui formator Adæ fuit, et humanæ naturæ productor, qui sibi placitum Enoch in regionem vitæ transtulit, qui Noe in terrarum orbe servavit, qui patriarcham Abraham ex terra Chaldæorum advocavit, qui in Isaac mysterium crucis præfiguravit, qui duodecim germinum propagationem filiorum Jacobo concessit, qui patientiami ipsi Job praebuit, qui Moysen populi ducem constituit. qui prophetia Samuelem ab utero replevit, qui David ex ovium pastore in regen elegit, qui sapientiam Salomoni donavit, qui in concussione per currum igneum Eliam recepit, qui prophetis futurorum pracognitionem inspiravit : qui apostolis donum curationum lorgitus set qui elegitus elemanit. Confetta con num largitus est, qui ad ipsos clamavit, Confidite, ego vici mundum (Joan. 16. 35) Hic est Dominus glorize, qui assumptus est in cælum, in jubilo, et sedet ad dexteram Patris, subditis ipsi angelis et potestatibus. Ipse indefessas nostras preces suscipiat, victoresque nos tentationum mundi efficiat; omneque nobis immundorum spirituum agmen subjiciat, dicens: Ecce dedi vobis polestatem culcandi super serpentes et scorpiones (Luc. 10. 19). Innoxios igitur et illasus alque nnocentes et irreprehensibiles, sanos et integros custodiat nos anima et corpore ac spiritu, repletos fructibus justitiae, ac benelicentiae, universorum liena, qui nos dignatus est simul congregare ad salutarent diem festum celebrandum : quoniam ipsi convenit omnis gloria, honor et adoratio, Patri et Filio, et Spiritui sancto, nunc et semper, et in sæcula sæcula-rum. Amen.

# IN ASCENSIONEM

BOMINI NOSTRI JESU CHRISTI, SERMO IV.

Læta quævis occonomiæ Christi sestivitas, utpote que sidelium corda exhilaret : læta quoque hodierna celebritas; cur vero lata sit, in sequentibus ostendemus. In sex itaque diebus fecit Deus cuncta opera sua, sicut scriptum est, die autem septimo quievit (Gen. 1. et 2). Ideireo etiam novissimis diebus pla-cuit divino Dei Verbo quærere et salvare quod perierat, carneque humana assumpta, enmdem nobis modum, secundum numerum dierum creationis mundi, in celebritate festorum sua occonomia exhibuit. Prima igitur radix festorum Christi est ejus in carne post conceptionem admiranda ex sancta virgine Deipara Maria Nativitas, qua Christus Deus inclinans cælos, in terram ad nos venit, ut mundum deperditum liberaret; ubi angeli pastoribus visi, admirabile miraculi mysterium patesacientes, clamabant: Gloria in excelsis Deo, et in terra pax: in hominibus beneplacitum ( Luc. 2. 14). Unde et merito prima festivitas appellatur. Secunda autem celebritas est Christi Dei nostri Epiphania sive apparitio, quando in Jordanem veniens, cunctis hominibus ineffabilis misericordize indulgentiam ostendit, quando et Patris vox e cælo audita est, de ipso testificans : Hic est Filius meus dilectus, in quo mihi bene complacui (Matth. 3. 17). Quiu et Spiritus sanctus in specie columbæ apparens mansit super eum, tota scilicet simul consubstantiali Trinitate se manifestante in unico momento temporis: cujus dignus spectator Domini præcursor Joannes factus est. De qua Epiphania, seu apparitione etiam beatus Paulus dicebat : Apparuit gratia Dei Salvatoris nostri omnibus kominibus (Tit. 2. 11). Quandoquidem ergo omnium hominum hinc orta est salus, merito maxima a piis sestivitas denominatur. Tertia solemnitas festorum est, adoranda modisque omni-bus veneranda salutaris Passionis Christi veri Dei dies, in qua, cruci carne assixus, chirographum peccati, quod contra nos erat, delevit; in qua etiam Adamum per inobedientiam e paradiso expulsum, sola voce in illum introduxit. Ait enim ad latronem: Hodie mecum eris in paradiso (Luc. 23. 43). Unde et hæc solemnitas maxima atque præcipua habetur; ait enim Paulus. Pascha nostrum pro nobis immolatus est Christus (1. Cor. 5. 7). Quarta festa dies est gloriosissima atque pacifica et triumphalis dies sauctissimæ Christi Dei nostri Resurrectionis, quando apud inferos, vectes perpetuos con-fringeus, et vincula disrumpens, a mortuis resurrexit, ac de inferno devicto triumphans, justos ibi detentos secum resuscitavit atque eduxit (Luc. 24), quando etiam ad discipulos suos ingressus, pacem illis quasi præmium dedit (Joan. 20) Unde, sine ulla condroversia, mater hæc festorum, et celeberrima dies fidelibus semper est habita. Quintus autem festorum dierum est sanctissima Domini ad cælos Ascensio, guam modo telebramus : est autem hæc festivitatum quinta, quoniam et quinto hebdomadæ die contingit. Propteren solemnitatem istam celebremus oportet, quandoquidem hodie primitias nostræ massæ, id est, carnem nostram in cælos Christus sustulit. Ideirco et apostolus dicebat : Conresuscitavit et consedere secit nos in cælestibus, in Christo Jesu (Ephes. 2. 6). Unde auctor omnis mali et inventor peccati diabolus, propter tumorem elationis et fumum superbise, excidit, ibi magnitudine benignitatis sum hominem, pessimo illius consilio paradiso ejectum, Christus restituit. Omni igitur honore et spirituali chorea digna est præsens

festivitas. Sed quoniam septem festorum numerum, pro ratione dierum crea ionis mundi, in principio sermonis vobis in memoriam reduximus, quinque autem solum hactenus festivitates ostendimus : alias quoque duas in medium adducamus oportet, atque ita ad institutam narrationem deducatur oratio. Sexta igitur lestorum celebritas est, benedicta dies Adventus Spiritus sancti, quando sanctis apostolis exspecta-tum ac promissum donum Spiritus sancti in specio linguarum ignearum a Christa Domino de cælis emissum est, quæ et l'entecoste ob septem hebdomadarum expletionem denominata est. Sine controversia igitur et hæc omnibus piis maxima solemnitas constituta est. Septima lestivitas, quie exspectatur, est Resurrectionis mortuorum dies, cujus spe ac desiderio cuncti sideles detinemur, quando ven et Dominus et qui nullum personarum respectum habet, judex Christus Deus noster, redditurus unicuique secundum opera sua. Hare vera est requies, atque ideo beatus apostolus Paulus dicebat : Festinemus ingredi in illam requiem (Heb. 4. 11). Tunc igitur vel maxime celebritas omnis gaudii, lætitiæ et exsultationis impleta erit iis qui hereditate possidebunt ea. Quæ oculus non vidit, et auris non audivit, et in cor hominis non ascenderunt, quæ Deus præparavit ils qui diligunt illum (1. Cor. 2. 9). Precemur ergo et nos, dilectissimi, ut ènm justis ac sanctis, in calestis regni thalamo festum diem celebrare possimus, non modo ad unum, duos vel tres dies dumtaxat : sed in sempiterna sæcula. Septem itaque festorum celebritatibus sic a nobia expositis, ad illud de quo agitur revertamur. Est autem nobis instituta narratio de præsenti festo Ascensionis Christi in cælos, de quo David dixit: Et inclinavit cælos, et descendit, et caligo sub pedibus ejus (Psal. 17. 10): divini scilicct Verbi e cælis super terras adventum designare volens. Caliginem vero sub pedibus ejus dixit, indumentum divinitatis per carnem significans: incognitus quippe vulgo erat adventus ejus, ob humilitatem ipsius et mansuetudinem. Rursus enim idem propheta ait : Domine, in mari via tua, et semilæ tnæ in aquis multis, et vestigia tua non cognoscentur (Psal. 76. 20). Si enim cognovissent, inquit apostolus, numquam Dominum gloriæ cruci fixisseni (1. Cor. 2. 8). Iterumque ait : Ascendit super Cherubim, et volavit super pennas ventorum (Peal. 17. 11). Super Cherubim, inquit, quia idem qui in calis est cum Patre, et super Cherubim vehebatur, et dum cum hominibus in terra versaretur, nequaquam a Cherubico cælestique solio separabatur; per pennas autem ventorum nubes innuit, in quas et assumptus est, sicut etiam in Actis Apostolorum scriptum est: Et nubes suscepit eum ab oculis eorum (Act. 1.9). Sub hæc addit: Cumque intuerentur in cælum euntem illum (1b. v. 10). stupor apostolos invasit et metus : cum enim mortales natura essent, et contemplandis rebus ejusmodi non assueti, in stuporem mentis acti sunt. Sed dixerit quispiam, transfigurationem antea vidisse Petrum et Jacobum et Joannem. Viderant quidem antea Dominum transfigurari, ac nubem obumbrantem illum: sed nubem non aspexerunt, que in aerem raperetur, et in caelos suscipientem Dominum (Matth. 17. 3). Miraculum illud, miraculum et istud : at miraculum miraculo formidabilius est, hoc illo sublimius: unius tamen Dei potentia atque mysterio factum utrumque. Tunc Moyses et Elias apparuerunt ils qui cum Petro aderant, cum eo loquentes : nune autem thronus Cherubicus, id est invisibilis potentia, nube abscoudea,

αχθήναι, και την σωτήριον επιτελέται εορτήν. ότι αύτο πρέπει πάσα δόξα, τιμή καλ προσκύνησις, τῷ

Πατρί καὶ τῷ Υἰῷ καὶ τῷ άγίῳ Πνεύματι, νῦν κα! άεὶ, καὶ είς τοὺς αίῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

# ΕΙΣ ΤΗΝ ΑΝΑΛΗΨΙΝ

Τοῦ Κυρίου ημών Ἰησοῦ Χριστοῦ. Λόγος δ.

Φαιδρά μέν πάσα έορτη της του Χριστού οίχονομίας, και φαιδρύνουσα των πιστων τάς καρδίας. έπαυσε. Διὸ καὶ ἐπ' ἐσχάτου τῶν ἡμερῶν εὐδοκήσας ὁ τοῦ Θεοῦ Λόγος ζητῆσαι καὶ σῶσαι τὸ ἀπολωλὸς, καὶ ἐνανθρωπήσας, τὸν αὐτὸν τρόπον κατὰ τὸν ἀρι-θμὸν τῶν ἡμερῶν τῆς κοσμοποιίας, τὰς ἐορτὰς τῆς ἐωτοῦ οἰκονομίας ἡμῖν παρέδωκε. Πρώτη τοίνυν καὶ ἐίζα τῶν ἐορτῶν Χριστοῦ, ἡ κατὰ σάρκα ἐκ τῆς ἀγίας Παρθένου καὶ θεοτόκου Μαρίας μετὰ τὴν σύλληψιν παράδοξος γέννησις, ἐν ἡ παρεγένετο Χριστὸς ὁ Θεὸς κλίνας οὐρανοὺς, ὅπως σώση κόσμον ἀπολλύμενον ἐν ἡ ἄγγελοι τοῖς ποιμέσιν ὁρθέντες, τὸ παράδοξον τοῦ θαύματος γνωρίζοντες ἐδόων Δόξα ἐκ ὑψίστοις Θεῷ, καὶ ἐπὶ γῆς εἰρήκη, ἐκ ἀνθρώποις εὐδοκία. Διὸ καὶ δικαίως πρώτη ἐορτή προσηγόρευται. Δευ-Διό καὶ δικαίως πρώτη έορτη προσηγόρευται. Δευ-τέρα δὲ ἐορτή, ἡ ἐπιφάνεια Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ ἡμῶν, καθ' ην έν τῷ Ἰορδάνη παραγινόμενος Εδειξε πάσιν άνθρώποις τῆς ἀφάτου αὐτοῦ εὐσπλαγγνίας τὴν συγκατάδασιν εν ἢ καὶ φωνὴ Πατρὸς εξ οὐρανοῦ ἡλθε, μαρτυροῦσα περὶ αὐτοῦ · Οὐτός ἐστιν ὁ Υἰός μου ἀγαπητὸς, ἐν ῷ ηὐδόκησα. ἀλλὰ καὶ τὸ Πνεῦμα αγακητος, εν φ ηθουκησα. Αλλα και το Πνευμα έν είδει περιστερας έλθον Εμεινεν έπ' αὐτὸν, τῆς όμοουσίου Τριάδος δηλαδή ἐπιφανείσης ἐν μιὰ καιροῦ ροπῆ- ἡς αὐτόπτης ἄξιος ὁ τοῦ Κυρίου πρόδρομος γέ-γονεν Ἰωάννης. Περὶ ἡς ἐπιφανείας καὶ ὁ μακάριος Παῦλος ὁ ἀπόστολος Ελεγεν 'Επεφάνη ἡ χάρις τοῦ Θεοῦ ἡ σωτήριος πᾶσιν ἀνθρώποις. Έπεὶ οῦν πάνθεοῦ ἡ σωτήριος πᾶσιν ἀνθρώποις. Ἐπεὶ οὖν πάντων ἀνθρώπων σωτηρία πέφυκεν, ἀξίως καὶ ἐορτὴ μεγίστη ὑπὸ τῶν εὐσεδῶν ὀνομάζεται. Τρίτη τῶν ἐορτῶν ἡ ἀγία καὶ προσκυνητὴ καὶ πάνσεπτος τοῦ σωτηρίου πάθους Χριστοῦ τοῦ ἀληθινοῦ ἡμῶν Θεοῦ ημέρα, εν ή εν σταυρώ σαρχί προσηλωθείς, το χαθ' ημών της αμαρτίας εξήλειψε [784] γραμματεΐον εν η χαι τον διά της παραχοής εχθληθέντα του παρα-δείσου 'Αδάμ διά μιας φωνής εν αυτώ είσηγαγε. Φησι γάρ τῷ ληστή · Σήμερον μετ ' έμοῦ ἔση ἐν τῷ παραδείσω.' Όθεν καὶ ταὐτη ἐορτή μεγίστη καθέστηκε,
καὶ μάλιστα · Παῦλος γὰρ είρηκε · Τὸ Πάσχα ἡμῶν
Θπέρ ἡμῶν ἔτί θη Χριστός · Τετάρτη ἐορτή, ἡ ὑπερἐνδιξος καὶ εἰρηνοποίος ἡμέρα τῆς ἀγίας Χριστοῦ
Καιροποίος ἐνδιξος ἐνδιξος ἐνδιξος ἐνδιξος καὶ εἰρηνοποίος ἡμέρα τῆς ἀγίας Χριστοῦ
Καιροποίος ἐνδιξος ἐνδ τοῦ Θεοῦ ημῶν ἀναστάσεως, καθ' ἡν καὶ ἐν τοῖς καταχθονίοις γενόμενος, τοὺς μοχλοὺς τοὺς αἰωνίους συντρίψας, καὶ τὰ δεσμὰ διαρρήξας, ἀνέστη ἐκ τῶν νεκρών, νίκην κατά του άδου άράμενος, τους έν αυτῷ κατακειμένους συναναστήσας δικαίους, και πρός τους μαθητάς είσελθων, την είρηνην αυτοίς κατεδράδευσεν. "Όθεν πάσης άντιλογίας έχτος, μήτηρ αυτη δορτών ή ἀοίδιμος ημέρα τοῖς πιστοῖς λελόγισται. Πέμπτη τοιγαρούν δορτή ή ἀγία τοῦ Κυρίου εἰς οὐρανούς ἀνάληψις , περί ής νυνί και την πραγματείαν ποιούμεθα πέμπτη δε τῶν ἐορτῶν ἐστι , καθότι καὶ ποιούμεθα πέμπτη δε των εορτών έστι , καθότι και πέμπτη ήμερχ της εδδομάδος επράχθη. Διά τοῦτο δε ξορτάζειν όφειλομεν, έπειδή σήμερον την άπαρχήν του ημετέρου φυράματος, τουτέστι την σάρχα, εν ου-ρανοίς Χριστός άνήγαγε. Διο και ο Απόστολος έλεγε· Συτήτειρε και συτεκάθισετ ήμας έτ τοῖς ἐπου-parloic ἐτ Χριστῷ Ἰησοῦ. "Όθεν ὁ ἀρχέκακος καὶ της άμαρτίας εύρετης διάδολος, διά τον δγχον της ἐπάρσεως και της ὑπερηφανίας τὸν τύφον, ἐξέπεσεν, έχει τῷ μεγέθει τῆς ἐαυτοῦ φιλανθρωπίας τὸν διά τῆς ἐχείνου χαχίστης συμδουλίας ἐχ τοῦ παραδείσου έ εδληθέντα άνθρωπον Χριστός άντικατέστησε. Τιμής σύν άξια και πνευματικής χορείας και ή παρούσα Εορτή καθέστηκεν. Αλλ' επειδή έπτα έορτων αριθμόν κατά τὰς ημέρας τῆς κοσμοποιίας ἐν άρχη τοῦ λόγου έμνημογεύσαμεν, πέντε δέ καὶ μόνον μέχρι του παρ-

όντος ἐορτὰς ἐδείξαμεν, δέον ἐστὶ καὶ τὰς ἄλλας δύο τορτώς ευρτως ευετζωμεν, οξον ευτι και τας αλλάς δυη έορτάς είς μέσον άγαγείν, είθ' ούτως έπι την προ-κειμένην ίστορίαν τὸν λόγον χειραγωγήσωμεν. Έκτη τοίνυν έστι των έορτων ή έκτη πανευφημος ήμέρα τή; επιφοιτήσεως τοῦ άγίου Πνεύματος, καθ' ήν τοῖ; άγίοις ἀποστόλοις ή κατ' ἐπαγγελίαν προσδοκωμένη δωρεά τοῦ άγίου Πνεύματος ἐν είδει πυρίνων γλωσσών παρά Χριστοῦ ἐξ οὐρανῶν ἀπεστάλη, ἡτις καὶ Πεντηκοστή διὰ τὴν τῶν ἐπτὰ ἐδδομάδων συμπλήρωσιν ἀνομάσθη. ἀναντιβρήτως οὖν καὶ αὖτη ἐορτή τοῖς εὐσεδέσι μεγίστη καθέστηκεν. Ἐδδόμη ἐορτή ἡ προσδοχωμένη ἡμέρα τῆς ἀναστάσεως τῶν νεκρῶν (τὴν γὰρ ἐλπίδα ταὐτην οἱ πιστοὶ ἀπεκδεχόμεθα), ἐν η μέλλει ο φιλάνθρωπος και άπροσωπόληπτος δικαστής Χριστός ο Θεός ήμων άποδιδόναι εκάστω κατά τὰ Εργα αὐτοῦ. Αῦτη ἐστίν ἡ ἀληθής κατάπαυσις, δι' ήν και ο απόστολος Παύλος έλεγε. Σπουδάσωμεν eloslosir eiç exelrar tar xataxavoir. Tote tolνυν και μάλιστα έορτη χαράς και εύφροσύνης και άγαλλιάσεως πεπληρωμένη ύπάρχει τοις μέλλουσι κληρονομείν, "Α όφθαλμός ούκ είδε, και ούς ούκ ήκουσε, και έπι καρδίαν άνθρωπου ούκ άνέξη, d ήτοίμασεν ο Θεός τοῖς ἀγαπῶσιν αὐτόν. "Ωστε, άγαπητοί, εύξώμεθα και ήμεζς συνεορτάσαι τοζς διχαίοις εν τῷ νυμφῶνι τῆς βασιλείας τῶν οὐρανῶν, οὐ μόνον πρὸς μίαν ἡμέραν , ἡ δύο , ἡ τρεῖς , ἀλλ' εἰς ἀτελευτήτους αἰῶνας. Τοιγαροῦν τῶν ἐπτὰ ἐορτῶν ήμιν αποδειχθεισών, επί το προκείμενον επανέλθωμεν. Έστι δε ήμιν περί τῆς παρούσης εορτῆς τῆς εν οὐρα-νοίς, λέγω δε τῆς τοῦ Χριστοῦ ἀναλήψεως, τὸ διήγημα. Δαυίδ μεν γάρ είρηκε· Καί Εκλινεν ούρανούς, καί κατέδη, και γνόφος ύπο τούς πόδας αύτοῦ· τὴν ἐξ ούρανῶν δηλαδή τοῦ Λόγου παρουσίαν ἐπὶ γῆς ἐσήμανε. Γνόφον δὲ είπεν ύπο τοὺς πόδας αὐτοῦ, τὸ διά σαρχός ξνόυμα της θεότητος γνωρίζων · ώστε καὶ άγνωστος ήν τοίς πολλοίς ή αὐτοῦ παρουσία διά τό ταπεινόν και πράον. Πάλιν γάρ ὁ αὐτὸς προφήτης λέγει · Κύριε, εν τη θαλάσση ή όδός σου, και al τρίδοι σου εν ύδασι πολλοῖς, καὶ τὰ ἴχνη σου οὐ ωχείτο και σύν άνθρώποις γάρ έπι γής άναστρεφόμε-νος, τοῦ Χερουδικοῦ και ἐπουρανίου [785] θρόνου οὐ-δαμῶς ἐχωρίζετο · πτέρυγας δὲ ἀνέμων τὰς νεφέλας αἰνίττεται, ἐν αἰς καὶ ἀνελήφθη καθώς καὶ ἐν ταῖς Πράξεσι τῶν ἀποστόλων γέγραπται Kal regéλη ὑπέλιαδεν αὐτὸν ἀπὸ τῶν ὀφθαλμῶν αὐτῶν. Εἶτα xaθεξής λέγει. Kal ώς areriζοντες ήσαν είς τον ούρανον πορευομένου αυτοῦ, θαῦμα τοῖς ἀποστόλοις και Εκστασις και θρους επεγίνετο: θνητοί γάρ την φύσιν δντες, και άσυνήθεις τοιούτων θεωριών, ξίήτησαν τῆ • διανοία. Άλλ' έρει τις, δτι προειδότες ήσαν και την μεταμόρφωσιν δ τε Πέτρος και Τάκωδος και Ίωάννης. Προείδον μέν έκεϊνοι μεταμορφωθέντα τὸν Κύριον, καὶ νεφέλην σκιάσασαν αὐτὸν, άλλ' ούχ είδον την νεφέλην είς άξρα άρπασθείσαν, καὶ είς ούρανούς τον Δεσπότην άναλαμβάνουσαν. Θαυμα έχεινο, θαυμα και τούτο άλλά θαυμα θαύματος φοδερώτερον, τοῦτο ἐκείνου ὑψηλότερον ὁ, κᾶν ἐνὸς Θεοῦ ἡ δύναμις καὶ τὸ μυστήριον ὑπῆρχε. Τότε Μωῦσῆς καὶ Ἡλίας ὡφθησαν τοῖς περὶ τὸν Πέτρον, μετ' αὐτοῦ συλλαλοῦντες · νῦν δὲ θρόνος Χερουδικὸς, τουτέστιν, άδρατος δύναμις, την νεφέλην καλυπτομένην άθρόον ο έπιστάσα, του Δεσπότην τοίς δούλοις συνόμιλουντα άφήρπασε. Τότε Πέτρος μετά παβρησίας

l io. Łićornow rfj. δ ίσ. ἐχείνου καὶ ὑψηλ.

ἴσ. τἢ νεφέλῃ καλυπτομένη, ἀθρόον.

άπεχρίνατο · Κύριε, καλόν έστιν ήμας ώδε είναι · ποιήσωμεν άδε τρείς σκηνάς, σοί μίαν καὶ Μωρσή μίαν, καὶ μίαν Ηλία. Νυνί δὲ οὐδὲ φθέγξασθαι ήδυνήθη τις των μαθητών, οὐδὲ τὸ στόμα διανοίξαι, άλλα φόδιμ μεγίστιμ καταπλαγέντες εξέστησαν. Έπαγει δε καθεξή; ή Γραφή λέγουσα: Και Ιδού ἀνδρες δύο παρειστήκεισαν αυτοίς ἐν ἐσθῆσι .leuκαῖς, οι και είπου. Οὐδε τοῦτο ἀργόν τὸ γὰρ λευχείμονας ὑπάρχειν τοὺς ἄνδρας, ἐορτῆς μεγίστης σημαντικόν ἐστι. Τί δὲ είπαν; "Ανδρες Γαλιλαίοι, τί ἐστήκατε ἐμβλέποντες εἰς τὸν οὐρανόν; Τὸ ύπεράγαν θαυμα κατέπτηξεν ύμας επελάθεσθε του ειπόντος. Πορεύομαι πρός τον Πατέρα μου, καί Πατέρα ὑμῶν, καὶ Θεόν μου, καὶ Θεόν ὑμῶν; "Η ούχι Ενεχεν τούτου Ελεγε προς ύμας, Ουκ άφήσω ύμας ορφανούς · και πάλιν . Είρηνην την έμην δίδωμι υμίτ, είρητητ τητ έμητ άφιημι υμίτ; Ου την επαγγελίαν του Παρακλήτου. τουτέστι του αγίου Πνεύματος, ὑπέσχετο ὑμίν; Οὖτος ο Ἰησοῦς ο ἀraληφθείς άρ' ύμων είς τον ούρανον, ούτως έλεύσεται, δη τρόποη έθεάσασθε πορευόμενος αυτόν είς τον ουρανόν. Ούτως έλευσεται μετά των νεφελών του ουρανού, μετά δόξης και δυνάμεως πολλής ούτως έλευσεται έν καιρώ, δταν μέλλη κρίνειν την οικουμένην έν δικαιοσύνη. Αυτώ γάρ ο Πατηρ δέδωκε την χρίσιν πάσαν. Οὐ μνημονεύετε ὅτι ὢν σὺν ὑμίν, ελεγεν Έδοθη μοι πάσα έξουσία έν ούρανῷ καί έπὶ τῆς; Τότε οἱ ἀπόστολοι ἐν ἐαυτοῖς γενόμενοι, επ. της, ιστε οι αποστολοί το καστολός Γενομενοί, υπέστρεφον, αἰνοῦντες καὶ εὐλογοῦντες τὸν Κύριον, καὶ ἀπεκδεγόμενοι τῆς θείας δωρεάς, τουτέστι τοῦ παναγίου Πιεύματος τὴν ἐπιφοίτησιν. Καὶ δὴ ἐπλη-ρώθη τὸ ἐν Ψαλμοῖς εἰρημένον ΄ ἀπέδη ὁ Θεός ἐπ ἀπαλαγμῷ, Κύριος ἐπ φωτῆ σάλπιγγος. Σαφῶς ἐνταῦθα ὁ προφήτης τὴν δυάδα τῶν φύσενου Σαφῶς ἐνταῦθα ὁ προφήτης τὴν δυάδα τῶν φύσενου Σαφῶς ἐνταῦθα ἐπλυσνε ἐπλυσνε τὸν σύστου δὲ Ενταῦθο ἐνταῦθο ἐντονομίας ἐπλυσνε · πὸν σύστου δὲ Ενταῦθο ἐνταῦθο ἐντονομίας ἐκπλυσνε · πὸν σύστου δὲ Ενταῦθο ἐνταῦθο ἐντονομίας ἐντονομίας ἐπλυσνε · πὸν σύστου δὲ Ενταῦθο ἐνταῦθο ἐντονομίας ἐντο της εν Χριστῷ οἰχονομίας ἐσήμανε · τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον καὶ Θωμάς μετὰ τὴν τοῦ Κυρίου ἀνάστασιν ψηλαφήσας τὴν πλευρὰν αὐτοῦ, ἐδόα λέγων · Ὁ Κύριος μου καὶ ὁ Θεός μου. 'Ανέδη ὁ Θεὸς ἐν ἀλαλαγμῷ, Κύριος ἐν φωνῆ σάλπιγγος. Έν ἀλωλαγμφ μέν, ότι άκαταπαύστω φωνή τὸν τρισάγιον υμνον άναπέμπουσι τῷ Θεῷ καὶ ὅπως ἐπὶ Χερου-

διχού θρόνου άνελήφθη, προαπεδείξαμεν · Έν φωνή όξι σάλκιγγος, άρχαγγελικής δηλαδή, προσημαινού-σης αύτου την έν ουρανοίς άνοδον. 'Αλλά και τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον ταῖς ἀνω δυνάμεσι τῆ προστακτικῷ φωνή άνεχήρυταν "Αρατε πύλας,οἱ ἄρχοντες,ὑμῶν", και επάρθητε, πύλαι αιώνιοι, και είσελεύσεται ό βασιλεύς της δόξης. Αι δε δυνάμεις Ελεγον Τίς έστιν ούτος ο βασιλεύς της δόξης; Είτα το Ννεύμα · Κύριος πραταιός καὶ δυνατός, Κύριος δυνατός ἐν πολέμφ. Ἐνίκησε γὰρ τὸν Πολέμιον, ώπλίσατο κατά τῆς τοῦ διαδόλου τυραννίδος ἐν τῷ ἀνθρωπίνῳ σώματι, ἔσδεσεν αὐτοῦ τὰ πεπυρωμένα βέλη καὶ τῷ σταυρῷ προσηλωθείς, καὶ θανάτου γευσάμενος, άθάνατος υπάρχων, έσχυλευσε τον άδην, και νικητής άποδειχθείς άνέστη έχτων νεχρών και τὸ πλανύμενον πρόδατον ἐπιστρέψας, ίδου ἀνέρχεται ἐπ' ωμων τοῦτο φέρων πρὸς τὰ ἐνενήχοντα ἐννέα [786] τὰ ἀπλανῆ, τὰ ἐν τοῖς ὅρεσι, τουτέστιν ἐνούρανοῖς νεμόμενα. Κύριος χραταιός καὶ δυτατός, Κύριος δυτατός έτ πολέμφ. Και πάλιν λέγει · Κύριος των δυνάμεων, αυτός έστιν ο βασιλεύς της δόξης. Αι ούν δυνάμεις ως ήχουσαν, Κύριος των δυτάμεων, όμοφώνως την συνήθη δοξολογίαν εκδοώντες, εδέχοντο μετά χαράς τον Κύριον, και έπεμπον ξως τοῦ ὑψηλοῦ θρόνου και ἐπηρμένου. Και ἐπλη-ρώθη τὸ ὑπὸ τοῦ Δαυίδ εἰρημένον Είπεν ὁ Κύριος τῷ Κυρίφ μου Κάθου ἐκ δεξιῶν μου, εως ἄν **θὧ** τους έχθρους σου υποπόδιον των ποδών σου. \* Ω αίρετικέ, ηπάντως ο πρός την έξ ημών ληφθεξ...

σαν σάρχα, εψυχωμένην εκ τῆς άγίας Παρθένου. Αισχυνέσθωσαν ουν οι μίαν φύσιν ἐπλ Χριστοῦ όμολογούντες. Ή γάρ θεία φύσις εύδηλον ότι συνήν ἀϊδίως τῷ θρόνιο τῆς μεγαλωσύνης. Ἡ δὲ χαθολιχή Ἐχχλησία δοξαζέσθω. Ἡμάς δὲ πάντας άξίσυς ἀναδείξη Χριστός ο Θεός της αίωνίου αυτού βασιλείας · αυτώ η δόξα και το κράτος συν τῷ άχράντω ὁ Πατρι, άμα τῷ ἀγίῳ Πνεύματι, εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

ισ. ἢ πάντως. Textus Græcus hic deficit.
 d Legendum videtur ἀνάρχφ, et sic legit Gerardus
 Vossius qui vertut, principii experte.

# ΕΙΣ ΤΗΝ ΑΝΑΛΗΨΙΝ

Λόγος ε. .

Έπέστη τῆς Δεσποτικῆς ἀναλήψεως ἡ ἡμέρα · καὶ προσοδοιπορησάντων πολλών δυ καὶ τὴν ἡ ἡμετέρα · βραχύτητα πρός λόγους ό πατήρ προετρέψατο. Καλ δίχαιον ήμιν χατεφαίνετο, χάλυμμα της βραχυλογίας την σιωπήν επιφέρεσθαι, και κρύπτειν της απαιδευάνω δυνάμεων πρός λόγους το πληθος προτρέπετε, και λαλείν μετ' αυτών έγκελεύετε άπερ πάλαι και Δαυίδ περι τῆς ἀναλήψεως τῆς Δεσποτικῆς ἀνεδόη-σεν "Αρατε πύλας, οι ἄρχοντες, υμών, καὶ ἐπάρθητε, πύλαι αιώνιοι, και είσελεύσεται ό Βασιλεύς χεται · σήμερον ο σωματωθείς τῷ Πατρί συγκαθέζε-κας ακὶ ήμεῖς κελαδήσωμεν. Σήμερον γὰρ ὁ Δεσκο-εμς δοξης · δεῦρο, σήμερον τὰ πρόσφορα τῆς ήμε-επις δοξης · δεῦρο, σήμερον τὰ Πατρί συγκαθέζε-επις δοξης · δεῦρο, σήμερον τὰ πρόσφορα τῆς ήμε-επις δοξης · δεῦρο, σόμε τὰς · δεῦρος · δεῦρ ται, ούτε πρότερον χωρισθείς, ούτε νύν εν πρώτοις αύτῷ συγκαθήμενος αει γὰρ εν τοις κόλποις τοῦ Πατρὸς ἀναπαύεται · μόνος τὸν Πατέρα χωρῶν, καὶ ὑπὸ τοῦ Πατρὸς μόνος χωρούμενος · Έτῷ γὰρ, φησὶν, ἐτ τῷ Πατρὶ, καὶ ὁ Πατὴρ ἐτ ἐμοί · καὶ ὁ Λότος ἐν ἔξοῦ · Κοὶ · Κο γος εν τῷ Πατρί, καὶ ὁ Λόγος εν τῆ γῆ. Οὐτε δὲ κατ-ελθών ὡς οὐδὲν ε τον πατρῷον κόλπον ἐκένωσεν. ούτε είς ουρανούς άνελθων, έρημον την της αυτου παρουσίας κατέλειπεν άλλα και τοί; άνθρωποις συναναστρεφόμενος, τῷ Πατρὶ συνεκάθητο, καὶ τῷ Πατρι συγκαθήμενος, ὑπάρχει τῶν ἀνθρώπων ἀχώριστος. Ἡδοὺ γὰρ ἐγὼ, φησι, μεθ ὑμῶν εἰμι πάσας τὰς ἡμέρας ἔως τῆς συντελείας τοῦ αἰῶνος. Σήμερον ὁ Δεσπότης Χριστός ἐχ τῶν ἀνθρώπων εἰς ούρανούς άναφέρεται, ού κατά τον Ένωχ μεθιστά-μενος, ού κατά τον 'Ηλίαν άρματι πυρος προς ούρα-

νον ανερχόμενος . άλλ, αναλαμβάνεται, ίνα πέμψη Ταύτης της άναλήψεως την χαράν προ πολλών γενεών Δαυίδ θεασάμενος, προανεφώνησε λέγων Ανέδη δ Θεός έν δλαλαγμώ, ό τον Άδαμ διαπλάσας εκ κό-νεως, ό τον Άδελ δικκιώσας, και τον Ένωχ μεταθέμενος. 'Ανέδη ο Θεός έν αλαλαγμῶ, ό τον Νῶε χυδερνήσας, καὶ πιστόν τον 'Αδραὰμ ἐκλεξάμενος. 'Ανέδη ο Θεός ἐν αλαλαγμῷ, ό τὸν 'Ισαὰκ ἄθυτον θυσίαν δεξάμενος, καλ τον Ίακώδ πληρώσας εύλογιών. Άνέδη δ Θεός ετ d.la.laγμφ, ό τον Ίωσηφ όδηγήσας πλα-νώμενον, και την ύπομονην τοῦ Ἰώδ προσδεξάμενος. 'Ανέδη ό Θεός εν d.la.laγμφ, ό δοξάσας τον Μωῦσήν, και την άρχιερωσύνην τῷ 'Αιρῶνι χαρισάμε-νος. 'Ανέδη ο [187] Θεός εν d.la.la/μῷ, ο τὸν Ἰησούν τὸν Ναυῆ ἐνισχύσας, καὶ τὸν προφήτην τῷ Σαμουήλ δωρησάμενος °. Άνεδη ο Θεός εν αλαλαγμώ, ο τον Δαυίδ δυναμώσας, και τον Σολομώντα σοφίσας. Άνεδη ο Θεός εν αλαλαγμφ, ο τους προφήτας έμπνεύσας, καὶ τοῖς ἀποστόλοις τὰς τῶν ἰαμάτων δω-ρεὰς χαρισάμενος. ᾿Ανέδη ὁ Θεὸς ἐν ἀλαλαγμῶ, ὁ ἀνω ἀμήτωρ, καὶ κάτω ἀπάτωρ. Ἡνέδη ὁ Θεὸς ἐν αλιαλημώ, τὸ τοῦ Πατρὸς προαιώνιον γέννημα, καὶ τῆς Παρθένου μητρὸς τὸ ἀφύτευτον βλάστημα. ᾿Ανέδη ὁ Θεὸς ἐν αλιαλαγμώ, ὁ τῆς ζωῆς χορηγὸς, καὶ τῶν παραδόξων διανομεύς. ᾿Ανέδη ὁ Θεὸς ἐν αλαλαγμώ, ότω θανάτω θανατώσας τον θάνατον, καὶ τω γένει των άνθρώπων ζωήν χαρισάμενος. Αγέδη ό θεὸς έτ άλαλαγμώ, Κύριος έτ φωτή σάλπηγος. Αυτώ ή δόξα είς τους αίωνας των αί-ώνων. Άμήν.

· Savilius hic legendum putet neci the apopulary vov Σαμουήλ δωρησάμενος: sed melius, ni failor, legatur καὶ τὴν προφητείαν τῷ Σαμουήλ δωρ.

<sup>\*</sup> Sie cum Savilio putamus legendum : προοδοιπορησάντων πολλών, όμως τήν. Ε. οὐρανόθεν.

quæ repente adstitit, Dominum cum servis colloquentem abripuit. Tunc Petrus magna cum fiducia respondit : Domine, bonum est nos hic esse. Faciamus hic tria tabernacula, tibi unum, Moysi unum, et Eliæ unum (16. v. 4). Nunc vero ne loqui quidem potuit quisquam discipulorum, neque os aperire; sed maximo timore perculsi obstupuerunt. Adjicit autem deinceps Scriplura dicens: Et occe duo viri adstiterunt juxta illos in restibus albis, qui et dixerunt (Act. 1. 10). Ne hoc quidem supervacaneum : nam quod albis vestibus amicti fuerint illi viri, maximæ celebritatis significatio est. Sed quid dixerunt? Viri Galilai, quid statis aspicientes in cælum? Ingens miraculum perterrefecit vos; oblitine estis illius qui dixit : Vado ad Patrem meum et Patrem vestrum, Deum meum, et Deum vestrum (Joan. 20, 17)? Nonne propterea ad vos dicebat : Non relinquam vos orphanos (Joan. 14. 18); ac rursus : Pacem meam do vobis, pacem meam relinquo vobis (Joan. 14. 27)? Nonne paracletum, id est, Spiritum sanctum, promisit vobis? Hic Jesus, qui assumptus est a vobis in calum, sic veniet quemadmodum vidistis eum euntem 'in cælum. Sic, inquam, veniet in nubibus cæli, cum gloria et porestate multa : sic veniet in tempore illo, quando judicabit universum orbem terrarum in justitia. Ipsi enim Pater dedit omne judicium. Non meministis illum, cum apud vos esset, dixisse: Data est mihi omnis potestas in calo et in terra (Math. 28. 18)? Tunc apostoli in se reversi abierunt, laudantes et benedicentes Dominum, exspectantesque divini doni, hoc est Spiritus sancti, adventum. Atque impletum est illud Psalmi: Ascendit Deus in jubilo, Dominus in roce tubæ (Psal. 46. 6). Manifeste hic propheta dualitatem naturarum œconomiæ Christi-significavit : ad eumdem quoque modum Thomas post resurrectionem Domini, palpans ejus latus, exclamabat dicens : Dominus meus et Deus meus (Joan. 20. 28). Ascendit Deus in jubilo, Dominus in voce tubæ (Psal. 46. 6). In jubilo quidem, quoniam incessabili voce ter sanctum hymnum Cherubim Deo offerunt ac concinuat;

et quomodo super Cherubicum thronum assumptus sit, aute ostendimus : In voce autem tubes, archangelicæ scilicet, ejns in cælum prænuntiantis ascensum. Quin et Spiritus sanctus supernis potestatibus imperantis voce acclamabat : Attollite portus, principes, vestrus, et clevamini, portææternales, et introibit Rex gloriæ (Psal. 23. 7). At potestates dicebant: Quis est iste rex gloriæ? Quibus Spiritus: Dominus fortis et potens, Dominus potens in prælio (1b. v. 8). Vicit enim hostem, armavit se adversus tyrannidem diaboli in humano corpore, tela ejus ignea exstinxit : crucique affixus, ac mortem degustans, cum esset immortalis, infernum spoliavit, et victor evadens, resurrexit a mortuis; errantemque ovem converteus ecce venit, in humeris illam deferens ad nonaginta novem, quæ non erraverant, quæ erant in montibus. hoc est quie in caelis pascebantur. Dominus fortis et potens, Dominus potens in prailie. Rursusque nit : Deminus virtutum, ipse est rex gloriæ. Potestates igitur, ut dici audierunt, Dominus virtutum, concordibus vocibus, solita glorificatione exclamantes, cum gaudio Dominum suscipiebant, et deducebant usque ad excelsum et altissimum solium. Et impletum est quod a Davide dictum est : Dixit Dominus Domino nieo. Sede a dextris meis, donce ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum (Psal. 109. 1).

Contra hæreticos blasphemos negantes duas in Christo naturas. — O hæretice, ad quam naturam dixit Dominus: Sede a dextris meis? Nonne omnino ad eam quæ ex nobis sumpta est carnem, quæque animatum corpus sumpsit ex sancta virgine? Confundantur igitur qui unam dumtaxat in Christo naturam confitentur. Divinam siquidem naturam coæternam fuisse throno majestatis gloriæ suæ clarissimum est. Glorificetur autem catholica Ecclesia. Cæterum nos omnes eterno suo regno dignos reddat Christus Deus noster: cui gloria et potentia, una cum principii experte Patre, sinul ac Spiritu sancto, in sæcula sæculorum.

Anien.

#### IN ASCENSIONEM

SERMO V.

### 

Adest dominicæ Assumptionis dies : ac licet multi **jam concione**m habuerint, nostram tamen tenuitatem ad concionandum pater cohortatur. Verum nobis e re videbatur esse infacundiæ nostræ velum silentii obtendere, et ignorantiæ magnitudinem occultare : quia vero una cum patre et cum supernis facultatibus vos auditores nos cohortamini, et jubetis ea persequi qua olim David de Assumptione dominica exclamavit : Attollite portas , principes , vestras , et elevamini, portæ æternales , et introibit flex gloriæ (Psal. 23. 7); age et nos ea quæ ad hanc diem pertinent, cum modulis celebremus. Hodie namque Dominus noster Christus ad paternum solium ascendit; hodie qui incarnatus est, cum Patre sedet, neque prius separatus ab illo, neque nunc primum cum illo sedere incipieus: semper enim in sinu Patris requiescit : solus Patrem comprehendens, et solus a Patre comprehensus: nam Ego, inquit, in Patre, et Pater in me est (Joan. 14. 11): Verbum erat in Patre, et Verbum erat in terra (Ib. v. 1. 12). Neque descendens simum paternum vacuum reliquit; neque in calum ascendens, præsentia sua vacuam terram reliquit; sed et cum hominibus versans, cum Patre sedebat, et cum Patre sedens ab hominibus non separabatur. Ecce enim, inquit, ego vodiscum sum omnibus diebus, usque ad consummationem seculi (Matth. 28. 20). Hodie Dominus Christus ex hominibus in caclos assumitur; non quemadmodum Enoch translatus, neque sicut Elias curru igneo in caelum vectus; sed assumitur, ut discipulis Spiritus sancti virtutem mittat. Hujus Assumptionis gaudium

cum David multis ante annis prospiceret, læc pressetus est: Ascendit Deus in jubilo (Psal. 46. 6): qui Adamuni ex pulvere efformavit, qui Abelem justificavit, qui Enochum transtulit. Ascendit Deus in jubilo, qui Noe gubernavit, qui sidelum Abraham elegit. Ascendit Deus in jubilo, qui Isaac non immolatem hostiam accepit, qui Jacobum benedictionibus replevit. Ascendit Deus in jubilo, qui Josephum errantem duxit, qui Jobi patientiam accepit. Ascendit Deus in jubilo, qui gloria Moysem affecit, qui Aaroni summun sacerdotium dedit. Ascendit Deus in jubilo, qui Jesum Nave roboravit, qui Samueli prophetiæ donum largitus est. Ascendit Deus in jubilo, qui Davidem fortitudine, Salomonem sapientia donavit. Ascendit Deus in jubilo, qui prophetas inspiravit, et apostolis curationum dona largitus est. Ascendit Deus in jubilo, qui in carlis sine matre, in terra sine patre est. Ascendit Deus in jubile, Patris ante sæcula prolés, matris germen non satum. Ascendit Deus in jubilo, vitæ largitor et mirabilium dispensator. Ascendit Deus in jubilo, qui mortens morte necavit, et generi hominum vitam largitus est. Ascendit Deus in jubilo : Dominus in voce tubes. Ipsi gloria in sacula sæculorum. Amen (a).

(a) Sic in Edit. Savil. clauditur hase brevissima homilie, a quodam Grasculo adornata. Post eam una serie sequitar tidem altera homilia, quas sic incipit: Εύλογητὸς ὁ Θεός: εύκαιρον σήμερον άπαντας. Benedictus Deus. Opportunum est hodie, etc., quam paulo ante dedimus, quaque nullam habet cum hac affinitatem.

#### MONITUM

Septemdecim Homilias seu λόγους Chrysostomi in Pentecosten commemorat Photius in Bibliotheca sua cap. 25, e quarum fortasse numero erant hæ tres quas in spuriarum numero ponimus. Illas inter ἀμφιδαλλόμενα seu dubia locavit Savilius; Fronto Ducæus priorem tantum edidit, at spuriam existimavit: cui et ego adstipulor. Adstipulantur similiter plerique omnes viri docti; stylus enim mirum quantum abhorret a Chrysostomi dicendi genere. Putavit quispiam esse Severiani Gabalorum episcopi opus; id ex conjectura dictum est; potuit a Severiano pronuntiari, potuit ab alio Chrysostomi nomine confingi; id quod libentius crederem. Postrema homiliæ verba observatu dignissima sunt: dicitur Imperatorem tunc regnantem immatura esse ætate, et filium Theodosii patremque Theodosii. Erat igitur Arcadius, qui tamen quomodo immatura ætate, si jam pater erat? Illud vero dicere non potuit Chrysostomus: nam cum is in episcopum Constantinopolitanum cooptatus est, erat Arcadius annos natus 21, ut optime observat Tillemontius, qui arbitratur hæc verba ex margine in textum irrepsisse. At vetus Interpres bæc

### IN PENTECOSTEN.

SERMO I.



Hodie nobis terra facta est cælum, non stellis de cælo in terram descendentibus; sed apostolis supra cælos ascendentibus, quia esfusa est gratia Spiritus sancti. Orbem terrarum cælum esfecit, non mutata natura, sed emendata voluntate. Invenit publicanum, et evangelistam effecit; invenit blaspheinum, et fecit apostolum; invenit latronem et in paradisum induxit; invenit meretricem, et virgine castiorem reddidit; invenit magos, et in evangelistas mutavit. Ejecit malitiam, et virtutem induxit, Deique gratiam attulit. Cælum facta est terra. Qua in re stellæ apostolis comparandæ? Stellæ in cælo; apostoli supra cælum.

Quæ sursum sunt sapite, ubi Christus est in dextera

Dei sedens (Col. 5. 1). Stellæ ab igne sensibili;

apostoli ab igne spirituali. Stellæ noctu lucent, in die occultantur; apostoli nocte et die radiis suis effulgent. Stellæ orto sole occultantur; apostoli orto sole justitiæ, suo fulgore resplendent. Stellæ in resurrectione ut folia cadent; apostoli in resurrectione in nubibus rapientur. Et in sideribus quidem alius llesperus, alius Lucifer; in apostolis autem nullus Hesperus, sed omnes Luciferi sunt. Ideo apostoli sunt stellis ipsis splendidiores: neque aberraverit si quis illos mundi luminaria vocet, non modo dum viverent, sed etiam nunc postquam e vita migrarunt. Sanctorum quippe gratia morte non abscinditur, obitu non obscuratur, non in terram solvitur : et hoc res ipsa testi-ficatur. Piscatores erant , et piscatores moriui sunt ; illorum autem retia semper operantur ; id quod testificatur multitudo eorum qui quotidie salutem

in versione voteri hac leguntur, que non sunt in Graeco: El tunc pisces capiebant ad mortem, nunc autem homimes capiunt ad salutem; claudos facientes currere, cacos
illuminantes, leprosos mundantes, demones effugantes. Paulo post in illa veteri versione legitur: Etenim vinitores
erunt et piscatores, et turres, et columna, et medici, et duces, et doctores, et portus, et gubernatores, et pastores, et
athleta, et coronas gestantes. Toxtus Gracus in multis vet
mancus, vel vitiatus videtur. Infra quoque in veteri latina
versione quaedam habeutur, que non sunt in Graco,

consequentur. Vinitores erant, et postquam illi abierunt, vinea foliis ornatur ac fructu onusta est. Etenim vinitores sunt et piscatores, et columnæ et medici, et duces, atque doctores. Columnæ, quia tectum fidei sustentavere; portus, quia fluctus impietatis represserunt; gubernatores, quia orbem a terra in cælum manu duxerunt; pastores, quia lupos abegerunt, et oves servarunt; vinitores, quia spinas evulserunt, et semina pietatis sparserunt; medici, quia vulnera nostra curaverunt. Et ut discas hæc non temere jactari, Paulum in medium adduco, qui hæc omnia præstitit. Vis eum satorem videre ' Ego plantavi, Apollo rigavit (1. Cor. 3. 6). Vis architectum cernere? Ut sapiens architectus sundamentum possii (1. Cor 3. 10). Vis pugilem? Suc pugno, non quasi aerem verberans (1. Cor. 9. 26). Vis athletam? Non est nobis colluctalio adversus sanguinem et carnem (Eph. 6 12). Vis cursorem? Ita ut ab Jerosolyma usque ad Illyricum repleverim evangelium Dei (Rom. 15. 19). [Vis ducem! (a) ] Induentes loricam fidei (Eph. 6. 14). Vis certantem? Bonum certamen certavi (2. Tim. 4. 7). Vis coronatum conspicere? In reliquo reposita est mihi corona justitiæ (Ibid. v. 8). Unus cum esset, omnia fiebat, Dominum suum imitans. Etenim Dominus noster cum unus esset substantia, in omnes se formas commutabat. Qua de causa in omnes formas? Propter nostram salutem. Tu palmes fuisti; ille radix : nam, Ego sum vitis, vos palmites (Joan. 15. 5). Progredi voluisti; factus est tibi via: Per me si quis introierit et exierit, pascua inveniet (Joan. 10. 9). Ovis factus es: ille factus est tibi pastor: Ego enim sum pastor bonus: bonus pastor animam suam dat pro ovibus suis (Ibid. 10. 11). Peccator fuisti; ille factus est tibi Agnus Dei, qui tollit peccatum mundi (Ibid. 1. 29) Comedere voluisti; ille factus est tibi mensa. Bibere voluisti? factus est tibi poculum : Qui manducat meam carnem, et bibit meum sanguinem, in me manet, et ego in co (16. 6. 57). Induere te voluisti; ille factus est tibn

(a) Uncinis clausa in Gracco desunt, et desiderarionniuo videntur.

#### AD HOMILIAS IN PENTECOSTEN.

in ipso textu legerat: sic etiam habet Ms. Cæsareus, ex quo hæc homilia educta foit. Crederem potius eum qui Chrysestomi nomine hanc homiliam primum edidit, hæc ἀσύστατα posuisse. Vetus autem Interpres longe diversum in multis textum habuit, et non pauca effert quæ in textu Græco hodierno non exstant, ut in notis ad imam paginam positis videas.

Secunda homilia Græculi commentum esse videtur, qui in brevissima oratione ab alio ad aliud argumentum transit, quasi priorum oblitus; hic etiam non pauca puerilia deprehendas.

Tertia indigna quovis sagaci viro, ne dicam Chrysostomo, solœcismis scatet, et quibusdam in locis ita obscura est, ut nonnisi divinando sensum assequaris. Hasce porro duas postremas homilias publicare ne cogitassemus quidem, nisi Savilius prior edidisset.

Trium Homiliarum interpretationem Latinam adornavimus.

# ΕΙΣ ΤΗΝ ΠΕΝΤΗΚΟΣΤΗΝ.

Λόγος α.

Ούρανὸς ήμιν γέγονε σήμερον ή γή, ούκ ἀστέρων ξξ ούρανοῦ εἰς γήν καταδάντων, ἀλλ' ἀποστόλων ὑπὲρ τοὺς ούρανοὺς ἀναδάντων, ἐπειδήπερ ἐξεχύθη ἡ χά-ρις τοῦ Πνεύματος. Οὐρανὸν τὴν οἰκουμένην ἐποίησεν, ού την φύσιν μεταδαλών, άλλά την προαίρεσιν διορθωσάμενος. Εύρε τελώνην, και εὐαγγελιστήν κατεσκεύασεν εύρε βλάσφημον, και εποίησεν απόστολον εύρε ληστήν, και είς παράδεισον είσηγαγεν εύρε πόρνην, και παρθένου εποίησε σεμνοτέραν εύρε μάγους, και εύαγγελιστάς ειργάσατο. Έξεδαλε την κακίαν, και επανήγαγε την άρετην την τοῦ Θεοῦ χάριν εκόμισεν. Οὐρανὸς γέγονεν η γη. Τί γάρ τοιοῦτον ἀστέρες, οἶον ἀπόστολοι; 'Αστέρες ἐν οὐρανῷ' απόστολοί [788] ὑπὲρ τὸν οὐρανόν. Τὰ ἄνω γάρ φρονεῖτε, οὕ ὁ Χριστός ἐστιν ἐν δεξιῷ τοῦ Θεοῦ καθήμενος. ᾿Αστέρες ἀπὸ πυρὸς αἰσθητοῦ · ἀπόστολοι από πυρός πνευματιχού. Απτέρες εν νυχτί φαίνουτιν, εν δε ημέρα χρύπτονται άπόστολοι δε εν νυχτι και ημέρα την εαυτών άχτινα λάμπουσιν. 'Αστέρες, ηλίου φαίνοντος, ού φαίνουσιν · άπόστολο: δὲ, του 'Ηλίου τῆς δικαιοσύνης λάμποντος, τὰς ἐαυτῶν λαμπηδόνας ἀπαστράπτουσιν. 'Αστέρες ἐν τῆ ἀναστάσει ὡς φύλλα πίπτουσιν · ἀπόστολοι δὲ ἐν τῆ άναστάσει εν νεφέλαις άρπάζονται. Έν τοίς άστροις ό μέν Επτιν Εσπερος, ό δὲ φωσφόρος εν δὲ τοῖς ἀποστόλοις ἔσπερο; οὐδεὶς, ἀλλὰ φωσφόροι πάντες. Διά δη τούτο των άστέρων οι άπόστολοι φαιδρότεροι καὶ οὐκ ἄν τις αὐτιὺς ἀμάρτοι φωστῆρας τῆς οἰκου-μένης προσειπών, οὐχ ὅτε ἔζων , ἀλλά καὶ νῦν ὅτε ἐτελεὐτησαν. Ἡ γὰρ τῦν ἀγίων χάρις οὐ διακόπτεται θανάτω, ούχ άμδλύνεται τελευτή, ού διαλύεται είς την γην και μαρτυρεί τὰ πράγματα. Αλιείς ήσαν, και οι άλιεις απέθανον αι δε σαγήναι αύτων έργαζονται και μαρτυρεί το πίηθος των καθ ημέραν σωζομένων. Αμπελουργοί ήσαν, και απήλθον έχεινοι, και ή αμπελος τοις 🕬 λλοις κομά, και τῷ καρπφ βρίθεται. Καὶ γάρ άμπελουργοί, καὶ άλιεζς, καὶ στυλοι, καὶ ἱατροί, καὶ στρατηγοί, καὶ διδάσχαλοι. Στύλοι μέν, ότι τον δροφού της πίστεως έθά-

στασαν · λιμένες δὲ, ὅτι τὰ χύματα τῆς ἀσεδείας χατέστειλαν χυδερνήται δὲ, δτι την οἰχουμένην ἀπὸ τῆς εἰς οὐρανὸν ἐχειραγώγησαν - ποιμένες δὲ, ὅτι τοὺς λύχους απήλασαν, και τὰ θρέμματα διέσωσαν άμπελουργοι, δτι τὰ, ἀκάνθας ἀνέσπασαν, και τὰ σπέρματα της εύσεθείας κατέσπειραν Ιατροί, ότι τά τραύματα ημίν διωρθώσαντο. Και ίνα μάθης ότι ού κόμπος τὰ δήματα, παράγω Παῦλον ἄπαντα ταῦτα ποιήσαντα. Βούλει ίδεῖν αὐτὸν φυτουργόν; Έγὼ ἐφύ-τευσα, ᾿Απολλὸς ἐπότισε. Βούλει ἰδεῖν οἰκοδόμον; Ως συφός άρχιτέκτων, θεμέλιον τέθεικα. Βούλει ίδειν αυτόν παγκρατιαστήν; Ουτω πυκτεύω ώς ούκ άξρα δέρων. Βούλει ίδειν αυτόν άθλητήν; Ούκ δστιν ήμιν ή πάλη πρός αίμα και σάρκα. Βούλει ιδείν αύτον δρομέα; "Ωστε με άπο Ίερουσαλήμ και κύκλφ μέχρι τοῦ Ίλλυρικοῦ πεπληρωκέναι τὸ Εὐαγγέλιον του Θεου b. Ένδυσάμενοι τον θώρακα της πίστεως. Βούλει ίδειν αυτόν άγωνιστην; Τόν άγωνα τον καλον ηγώνισμαι. Βούλει ίδειν αύτον στεφανίτην; Λοιπόν απόκειταί μοι ο τῆς δικαιοσύνης στέρμνος. Είς ων, πάντα εγένετο, τον Δεσπότην τον έαυτοῦ μιμούμενος. Καὶ γὰρ ὁ Δεσπότης ὁ ἡμέτερος είς ών την ούσίαν, πρός άπαντα έσχηματίζετο. Πώς πρός πάντα; Διά την ημετέραν σωτηρίαν. Κλήμα έγένου, και έγένετο ρίζα. Έγω γάρ είμι ή άμπελος, υμείς τα πλήματα. Βαδίσαι ήθέλησας: εγένετό σοι όδος. Δι' έμου έαν τις εισέλθη και έξέλθη, νομήν ευρήσει. Ποόδατον έγένου, έγένετό σοι ποι-μήν. Έγω γάρ είμι ο ποιμήν ο καλός: ο ποιμήν ο καλός την ψυχήν αυτού τίθησιν ύπερ τών προ-δάτων. 'Αμαρτωλός εγένου εγένετό σοι 'Αμνός τοῦ θεοῦ ο αίρων την άμαρτίαν τοῦ χόσμου. Φαγείν ήθέλησας εγένετό σοι τράπεζα. Πιείν ήθέλησας εγένετό σοι ποτήρων. Ο τρώγων μου την σάρχα και πίνων μου το αίμα, εν εμοί μενει, κάγω εν αυτώ. Ενδύσασθαι ήθέλησας, εγένετό σοι Ιμάτιον. "Οσοι γάρ είς Χριστόν έδαπτίσθητε, Χριστόν ένεδύσασθε. Νύμφη ήθέλησας γενέσθαι έγένετό σοι νυμφίος.

Legit vetus interpres, έζων μόνον, atque ita legendum.

Post του Θεού hæc desiderari empino videntur, Βούλοι ίδειν αυτόν στρατηγόν;

'Ο Εχων την νύμφην, νυμφίος έστιν. 'Ηθέλησας α-ξγένετο σοι άνηρ' Ήρμοσάμην γαρ ύμας ένι άνδρι παρθένον άγνην παραστήσαι τῷ Χριστῷ. Πόρνη ης, και έγένου παρθένος. 'Ο καινῶν και παραδόξων πραγμάτων! Έπὶ τῶν ἔξωθεν ὁ γάμος τὴν ππρθενίαν διαλύει, έπλ δε των πνευματιχών πόρνην έλαδε, και παρθένου εποίησε σεμνοτέραν. Έρμηνευσον, ω αίρετικέ, πῶς ἡ πόρνη παρθένος. Περιεργάσασθαι οὐ δύναμαι πίστει δε κατέχομαι. Ταῦτα δὲ πάντα ἡ του Πνεύματος επείησε χάρις. Έξεχυθη [789] ή χάρες, Καί ωρθησαν αυτοίς διαμεριζόμεναι αι γλώσται ώσει πυρός, ουχί πυρός, άλλ' Δσεί πυρός. Εί τῦρ, πῶς οὐχ ἐχαίοντο; ἐρωτὰ ὁ Ἰουδαίος. Μάλλον δὲ ἐγῶ τὸν Ἰουδαίον ἐρωτῶ, πῶς οὐχ ἐχαίε τὴν βάτον φρυγανῶδες ξύλον; Τί πυρὸς σφοδρότερον; τί βάτου εὐτελέστερον; χαὶ οῦτε τὸ ξύλον ἐχαίετο, οῦτε τὸ πυρ εσδέννυτο. Και πάλιν, πώς τα σώματα των τριών παίδων ου κατέκαυσεν, άλλ' ή κάμινος είς δρόσον μετεδάλλετο, καλ τους άνθρακας ροδιόνα ενόμιτον; Μάχη ήν πυρός καὶ σωμάτων, καὶ ἡ νίκη των σωμάτων ἐγίνετο· κηροῦ γὰρ ὅντα μαλακώτερα, σιδήρου ἐγένετο στερεώτερα. Ἑρμήνευσόν μοι τὰ τῶν πλαιῶν· ἀλὶ ἐκείνα προέλαδεν, ίνα πιστευθή ἡ ἀλή-Osia. Διά τί εν πυρί το Πνεύμα το άγιον: Διά το γυργόν τῆς διανοίας τῶν δεχομένων. Οὐ διὰ τοῦτο δὲ μόνον, ἀλλά καὶ ὥσπερ τὸ πῦρ τὰς ἀκάνθας ἀναλίπκει, οῦτω τὸ Πνεῦμα τὰ ἀμαρτήματα δαπανά. Ένεδλήθη ό άγιος είς λάκκον, και τοὺς λέοντας εφίμωσε. Περιήλθον οι άλιείς την οικουμένην, νοσούσαν αυτήν παραλαδόντες, και προς ύγιειαν έπανήγαξματίων, και ενδεουμένοι τον Χριστόν πένητες και κουτες, ου βέλος άφιέντες, ου χρημάτων έχοντες περι-εχειραγώγησαν ου δόρατα κινούντες, ου τόξα βάλ-του στασιάζουσαν παραλαδόντες, πρός ευταξίαν γον. στασιάζουσαν παραλαδόντες, πρός ευταξίαν γον. στασιάζουσαν παραλαδόντες, πρός ευταξίαν καιρασμένη καιρασμένου του Χριστόν. πένητες και γον. στασιάζουσαν παραλαδόντες, πρός ευταξίαν έχειρασμένη καιρασμένη καιρασμ πλούσιοι, χρημάτων άπεστερημένοι, την δέ βασιλείαν κεκτημένοι μόνοι και ου μόνοι, μόνοι άνθρώπων, έχοντες δὲ τὸν ἐαυτῶν Δεσπότην. Έγὼ γάρ είμι, φησι, μεθ ὑμῶν ἔως τῆς συντελείας τοῦ μι, φησί, μεθ ύμων εως της συντελείας του μίωνος. Περιήλθον την οίκουμένην πάσαν τὰ πρόδατα μεταξύ των λύκων. Τίς είδε; τίς ήκουσε; Λέγει Αποστέλλω ύμας ωσπερ πρόδατα ἐν μέσω λύκων πέμπει; κων. Ποΐος ποιμήν πρόδατα ἐν μέσω λύκων πέμπει; 'λλλ' όταν ίδη την λύκον ὁ ποιμήν, συνελαύνει τὰ πιίδατα: ὁ δὲ Χριστὸς τὸ ἐναντίον ἐποίησε: τὰ πρόυπτα είς τους λύχους απέστειλε, χαι ούχ έγένετο θηριάλωτα τὰ πρόδατα, ἀλλ' οἱ λύχοι εἰς τὴν τῶν προ-δάτων ἡμερότητα μετέστησαν. Καὶ ῖνα μὴ λέγωσιν ἐχεῖνοι, Πρόδατά ἐσμεν, καὶ πέμπεις ἡμάς κατάδρωμα τοις λύχοις, και τράπεζαν τοις θηρίοις, μια λέξει περιείλεν αύτων την διάνοιαν. Ούχ είπεν 'Απέλθετε περιειλεν αυτών την οιανοίαν. Ουχ είπεν Απελυετειούδε γάρ τη έαυτών δυνάμει Επεμπεν αὐτούς: άλλλ 18ού εγώ άπωστέλλω ύμας. 'Ασθενείς ύμεις' άλλλ δυνατός ὁ άποστέλλων ύμας. Τίς εἶ σύ; 'Εγώ εἰμι ὁ τὸν οὐρανὸν πήξας, ὁ τὴν γῆν θεμελιώσας, ὁ τὴν ὑάλασσαν διαλύσας, ὁ τὸ χαθ' ὑμιον χειρόγραφον τῷ ὑάλασσαν διαλύσας, ὁ τὸ χαθ' ὑμιον χειρόγραφον τῷ σταυρώ προτηλώσας, ὁ τιν παλαιόν νόμον άνατρέ-ψας, ὁ εἰς τὴν άρχαίαν επαναγαγών ύμας πατρίδα, ὁ τὰ ἰσχυρὰ παραλύων, καὶ τὰ παραλελυμένα ἐν-ισχύων. Τι τῆς θαλάσσης ἰσχυρότερον; 'Αλλά ἡ μι-κρὰ ψάμμος τὴν ἀφόρητον βίαν ἐκείνην κατέχει. 'δοῦ ἐγῶ ἀποστέλλω ὑμᾶς ὡς πρόδατα ἐν μέσφ λύκων. Τείχος τὰ θηρία τοῖς πρόσασι γίνεται, ΐνα μηδὲ ψυγἢ τὴν σωτηρίαν πορίσωνται. "Δ δύναμις τοῦ ἀποστείλαντος! ἐν μέσψ τὰ πρόσατα, καὶ κύκλιψ οἱ λύκοι ἀλλὰ μετεδλήθησαν, καὶ ἐγένοντο πρόσατα. Ού γαρ ήσαν φύσει λύχοι, άλλα προαιρέσει. Ίδου έγω αποστέλλω ύμας. Τι ούν κελεύεις: Γίνεσθε φρότιμοι ώς οἱ δφεις, καὶ ἀκέραιοι ώς αἱ περιστεραὶ. Τἱ λέγεις, Φρότιμοι ώς οἱ δφεις; Ὁ δρις κὰν μυρία λάδη τραύματα, τὴν δὲ κεφαλὴν διασώση, δλος ἐστιν ὑγιής. Οὕτω καὶ σὑ, κὰν χρήματα θέλη λαδείν λένανις. ό έναντίος, δός καν κτηματα, κάν αυτήν την ζωήν μόνον την πίστιν σου διατήρησον. Γίνεσθε φρόνιμοι. Έχεινης μενούσης πάντα ράδια και εύχερη. Γυμνός Εξηλθες έκ κοιλίας μητρός σου, γυμνός και άπελεύση. Άλλ' έξορίζει σέ τις; Τοῦ Κυρίου ἡ γῆ, και τὸ πλήρωμα αυτῆς. Άλλ' άποθνήσκεις; Άλλ ὁ

θάνατός σοι ἀποδημία. Μόνον την πίστιν μη ἀποκέσης, τον θησαυρόν τον ανάλωτον, την πίστιν την άδαπάνητον. Μάρτυρες τούτων οι μάρτυρες σύτοι-επειδή την πίστιν ούχ απύλεσαν, και μετά τελειντήν των ζώντων είσι δυνατώτεροι. Διά τούτο ανθρωπος έγενόμην, διά τοῦτο σάρκα ἀνέλαδον, ΐνα την οίκου-μένην Έκκλησίαν εργάσωμαι. Πολύ γάρ περισπούμένην Εχχησίαν εργασωμαι. Πολύ γαρ περιοπου-δαστον τῷ Θεῷ Ἐχχλησία, οὐ τοίχοις ἀσφαλιζομένη, ἀλλά πίστει τειχιζομένη. Διὰ τὴν Ἐχχλησίαν οὐρα-νὸς ἐστάθη, καὶ ἡ θάλασσα ἐξεχύθη, καὶ [790] ἀἡρ ἡπλώθη, καὶ γῆ ἐθεμελιώθη, παράδεισος ἐφυτεύθη, νόμος ἐδόθη, προφήται ἀπεστάλησαν, θαύματα ἐγέ-πέρανος ἐσνίζετο καὶ ἐλόἀπτετο. πέρας ἐδνετο, πέλαγος έσχίζετο και έρράπτετο, πέτρα έρνετό, πεκαγός εσχίζετο και ερραπτετό, πετρα ερ-ρήγνυτο, και πάλιν συνήπτετο, μάννα κατεφέρετο, και σχεδιαζομένη παρεσκευάζετο τράπεζα. Διά την Έκκλησίαν προφήται, διά την Έκκλησίαν άπόστολοι-και τι πολλά λέγω; Διά την Έκκλησίαν ό μονογενής Υίδς τοῦ Θεοῦ ἀνθρωπος ἐγένετο, ῶς φησιν ὁ Παυ-λοι: "Ος πε τοῦ Ιδίου Υίσο σύν ἐκκεσκητο. Τοῦ Υίσο. λος. Ός γε τοῦ Ιδίου Υίοῦ οὐα ἐφείσατο. Τοῦ Υίοῦ ούκ έφείσατο, ίνα της Έκκλησίας φείσηται το αίμα του Υίου έξέχεε διά την Έκκλησίαν. Τουτο άφδεύει αύτην το αξιά: διά τοῦτο τὰ φυτὰ μαρανθηναι οὐ δύναται, οὐδὲ φυλλορροεί. Οὐχ ὑπόκειται καιρών ἀνάγκαις, οὐδὲ δουλεύει χρόνοις, ἐν θέρει μὲν κομώσα τά φύλλα, εν δε χειμώνι γυμνουμένη. Ου γαρ και-ρών άνάγκη, άλλ' ή του Πνεύματος χάρις αυτήν γεωργεί διά τουτο ούκ άνασπάται. 'Αλλ' ούκ έστι θαυμαστόν, ότι ούχ άνασπάται, άλλ' ότι και πολεμούντων πολλών ούχ άνασπάται. Πόσοι εξ άρχης έπολέμησαν την Έχκλησίαν: "Ότε νεόφυτος ην, πολλά κατ' αύττς έκινήθη. Νῦν μέν γὰρ διά την τοῦ Θεοῦ χάριν, καὶ την τοῦ Πνεύματος δύναμιν, καὶ βασιλείς εὐσεδείς, καὶ στρατηλάται, καὶ η οἰχουμένη πάσα της πίστεως έμπέπλησται τὸ δὲ ἐν ἀρχη καὶ ἐν προοιμίοις βασιλείς ἐν ἀσεδεία, στρατηλάται ἀσεδείς, διατάγματα ἀρχόντων, βωμοὶ ἀναπτόμενοι, καπνὸς πανταχοῦ καὶ κνίσσα. Ὁ ἀὴρ ἐμολύνετο, ἡ γῆ ἐμιαίνετο, δαίμονες ἐδάχχειον, διάδολος ἐχόρευε, πατὴρ ἀπέκτεινεν υἰὸν, υἰος ἡτίμαζεν ὑτ ἡ φύσις ἐσχίζετο, καὶ ἡ εὐσέδεια οὐχ ἐμερίζετο. Ποῦ νῦν οἱ τολμήσαντες τῆ Έχχλησία ἀντιπαρατάττεσθαι; "Ότε νεόφυτος ἡν, οὐχ ἡδικήθη: ὅτε τοῦ οὐρανοῦ ἡψατο, προσδοχάς αὐμαστόν, ότι ούκ άνασπάται, άλλ' ότι και πολεμούντων ούκ ήδικήθη. ὅτε τοῦ οὐρανοῦ ήψατο, προσδοκάς αὐ-τῆς περιγενέσθαι; "Ότε ἔνδεκα οἱ ἀπόστολοι, οὐδεὶς αὐτῶν ἐκράτησεν, ἀλλὰ οἱ ἔνδεκα τοσαὐτας μυριάδας έσαγήνευσαν· νῦν ότε ἡ θάλαττα, καὶ ἡ οἰκουμένη, καὶ ἡ ἀοίκητος χώρα, καὶ πόλεις, καὶ πάντα τὰ πέρατα της ευσεδείας εμπέπλησται, τότε ελπίζεις αυ-της κρατήσαι; 'Αλλ' ου δυνασαι ο Χριστός γαρ άπεφήνατο Πύλαι ἄδου ου κατισχύσουσιν αυτής. Εύχολώτερον τον ούρανον άφανισθήναι, και την γήν άπολέσθαι, ή την Έχχλησίαν τι παθείν. Αύτος ο Χριστός 'Ο ουρανός και η γη παρελεύσονται, οι δέ λόγοι μου οὐ μὴ παρέλθωσι. Καὶ καλῶς 6 γλρ λόγος του θεού, αύτου του ούρανου δυνατώτερος ο γάρ ούρανος ξργον του λόγου. Είπεν ο θεος, Γενηθήτω ούρανος και ο λόγος ξργον εγένετο. Έτρεχεν ή φύσις, και το κωλύον ούδεν. Και γάρ Δεσπότης ήν της φύσενος και το κωλύον ούδεν. σεως, καὶ τοιαύτην ποιήσαι, καὶ τοιαύτην μεταδα-λείν. Έγὰ αὐτήν ψαοδόμησα ὁ τοὺς οὐρανοὺς στή-σας ἀλλ ὑπὲρ οὐρανοὺ; σωμα οὐκ ἄν Ελαδον, ἴνα μάθης ὅτι καὶ οὐρανοῦ καὶ ἀγγέλων καὶ πάσης τῆς κτίσεως ή Έκκλησία τιμιωτέρα. Διά τουτο Ο ούρανός και ή τη παιελεύσονται, οι δε λόγοι μου ου μή παρέλθωσι. Παρέστω ο Τουδαίος, παρέστω ο μή παρέλθωσι. Παρέστω ο Ίουδαίος, παρέστω ο Έλλην. Εἰ κόμπος τὰ ρήματα, ἐλεγγέτω· εἰ δὲ ἀλήθεια τὰ εἰρημένα, προσχυνείτω τὴν δύναμιν. Εἶπεν ο Χριστός· Ο οὐρανός καὶ ἡ τῆ παρελεύσονται, οἰ δὲ λόγοι μου οὐ μὴ παρέλθωσι. Τί δὶ ἐστιν, οἱ λόγοι αὐτοῦ ; Προχειρίσωμεν ἐν μέσω, ίδωμεν μἡ διέπεσαν. Οὐχ ὰμφιδάλλων λέγω, ἀλλὰ τὸν αἰρετικὸν ἐστιστοῦς καὶ ἡ τῆ παρε ἐπιστομίζων. Διά τοῦτο, 'Ο ουρανός καὶ ή τῆ παρελεύσονται, οί δε λόγοι μου ού μη παρέλθωσι. Ποίοι λόγοι; Σύ εί Πέτρος, και έπι ταύτη τῆ πέτρο οίκοδομήσω μου την Έπκλησίαν, και πύλαι όδου ου κατισχύσουστε αυτής. Έπὶ ταύτη τη πέτρα. Ούκ εἶπεν, Ἐπὶ τῷ Πέτρω οῦτε γὰρ ἐπὶ τῷ ἀνθρώπω, ἀλλ' ἐπὶ τὴν πίστιν τὴν ἐαυτοῦ Ἐκκλησίαν ψχοδόμησε. Τι δὲ ἦν ἡ πίστις; Σὺ εἶ ὁ Χρε-

<sup>·</sup> Hic legendum videlur ήθέλησας γαμετή γενέσθαι.

Hic legendum ἡτίμαζε τὸν πατέρα: versio vetus, inhonorarit pairem.

Indumenturu: Quotquot enim in Christo baptisati estis, Lhristum induistis (Gal. 3. 27). Sponsa esse voluisti; itle fuit sponsus: Qui habet sponsam, sponsus est (Joan. 3. 29). Nubere (a) voluisti; factus est tibi vir : Despondi enim vos uni viro virginem castam exhibere Christo (2. l.or. 11. 2). Meretrix eras, et facta es virgo. O res novas et admirandas! Apud saculares nuptire virginitatem solvunt; in spiritualibus autem meretricem accepit, et virgine castiorem fecit. Interpretare, o hieretice, quomodo meretrix facta sit virgo 1. Curiose inquirere non valeo; sed fide detineor. Hec antem omnia Spiritus sancti gratia effecit. Effusa est gratia, Et apparuerunt illis dispertitæ linguæ tamquam ignis (Act. 2. 3); non ignis, sed Tamquam ignis. Si ignis, quomodo non ardebant? interrogat Judaus. Et ego vicissim Juderum interrogabo, Quemodo non combureb it ignis rubum combustibile liguum? Quid igne vehementius? quid rubo vilius? et neque lignum exurebatur, neque ignis exstinguebatur. Ac rursum quomodo corpora trium puerorum ignis non exussit; sed fornax in rorem versa est, et carbones tamquam rosas habebant? Certamen erat ignis et corporum; ac corpora victoriam retalerant; nam quæ cera molliora erant, ferro firmiora evaserunt. Interpretare mihi vetera : verum il'a præcesserunt, ut crederetur veritati. Cur in igne Spiritus sanctus? Ob agilitatem mentis eorum qui ipsum susceperunt. Neque ob hoc tantum; sed etiam quia sicut ignis spinas consumit, sic et peccata Spiritus sanctus. Injectus est sanctus vir in lacum, et ille leo-num ora frenavit. Circulerunt piscatores terram, et cum ægram accepissent, ad valetudinem restituerunt; seditionibus agitatam, in bonum ordinem reduxerunt, non lanceas vibrantes, non sagittis impetentes, non tela mittentes, non pecuniarum vim nacti, non verbis utentes rhetoricis; sed crant nudati quidem vestibus, at Christo induti: pauperes et divites, pecunia vacui, sed regnum possidentes : soli et non soli; soli scilicet quod non homines secum haberost, sed Dominum suum adstantem. Nam Ego, inquit, robiscum sum usque ad consummationem sæculi (Math. 28. 20). Peragrarunt universum orbem oves inter lupos. Quis vidit? quis audivit? Dicit: Mitto vos sicut oves in medio luporum (1b. 10. 16). Quis pastor oves mittit in medium luporum? Certe cum pastor lupum videt, oves abigit; Christus autem e contrario fecit: oves ad lupos misit, et oves non raptæ a lupis sunt. sed lupi sunt in ovium mansuetudinem translati. Et ne dicant illi: Oves sumus, et nos mittis in escam Inporum, et in mensam ferarum: uno verbo illorum mentem complectitur. Non dixit, Ite: neque enim illorum virtute mittehat illos, sed. Ecce ego mitto vos. Vos insirmi estis; sed potens est ille qui vos mittit. Quis es tu? Ego sum qui cælum fixi, ego qui terram fundavi, qui mare effudi, qui chire graphum, quod contra vos erat, cruci aflixi, qui veterem legem mutavi, qui vos ad veterem patriam reduxi, qui fortia solvo, qui dissoluta roboro. Quid mari fortius? Sed parva arena ejus intolerandam vim retinet. Ecce ego mitto vos sicut oves in medio luporum. Feræ quasi murus ovibus sunt, ne suga salutem consequi possint. O virtus mittentis f in medio oves, et in circuitu lupi; sed mufati sunt lupi, et facti sunt oves. Non enim crant natura lupi, sed voluntate. Ecce ego mitto vos. Quid ergo jubes? Estote prudentes sicut serpentes et simpliccs sicut columbæ. Quid dicis, Prudentes sicut serpentes? Serpens etiainsi sexcenta accipiat vulnera, dum caput servet, totus est sanus. Ita et tu, si pecuniam adversarius tollere vult, præbe illi, item si facultates. si ipsam vitam : fidem tantum serva. Estote prudentes. Illa maneute omnia facillima sunt. Nudus egressus es de utero matris tux, nudus reverteris (Job. 1.21). Sed quispiam te in exsilium mittit? Domini est terra et plenitudo ejus (Psat. 23. 1). Forsitan mors adest? At mors tibi peregrinatio est. Fidem tantum ne amit-195, thesaurum non deficientem; fidem quæ nunquam

Bie additur in veteri versione: Hæc te nescire dicis, et disputare de Dev audaci temeritate conaris!

(a) Vox, nuberc, deest in Greeco, sed legenda videtur.

consumitur. Horum testes hi martyres, quia fidem non perdiderunt, mortui viventibus sunt poten-tiores. Ideo homo factus sum, ideo carnem assumpsi, ut orbem Ecclesiam efficerem. Admodum cara Deo est Ecclesia non muris septa, sed fide munita. Propter Ecclesiam extensum est cælum, diffusum est mare, aer expansus, fundata terra, paradisus plantatus, lex data, prophetie missi, miracula patrata, pelagus scissum et reductum est, petra scissa est et restituta, manna delapsum, et extemporanea parata mensa est. Propter Ecclesiam prophetæ, propter Ecclesiam apostoli : et quid plura dico ? Propter Eccle-siam unigenitus Dei Filius factus est homo, ut ait Paulus : Qui proprio Filio suo non pepercit (Rom. 8. 32). Filio non pepercit, ut Ecclesiae parceret: sanguinem Filii effedit propter Ecclesiam. Hic sanguis illam irrigat: ideo planta ejus marcescere non possunt, nec folio amittere. Non subjacet necessitati tempestatum, nec tempori subest, ita ut assate frondescat, hicme undetur. Neque enim tempestatum ulla necessitas adest, sed Spiritus gratia illam excolit : ideoque non evellitur. Acque sane mirum est. quod non evellatur, sed quod multis impugnantibus non evellatur. Quot quantique ab initio Ecclesiam oppugnarunt? Cum recens plantata esset, muita contra illam mota sunt. Nunc enim per Dei grafiam et Spiritus virtutem Imperatores pii sunt, ac duces, et universa terra fide repleta est : in principio autem et in exordio Ecclesiæ Imperatores impietati addicti erant, duces impii : edicta principum ubique, aræ incense, fumus ubique ac nidor. Acr fœdabatur, terra polluebatur, da mones debacchabantur, diabolus choreas agebat : pater occidebat filium; filius inhonorabat patrem: natura scindebatur, pietas non distribuchatur. Ubi sunt nunc illi qui audent contra Ecclesiam pugnare? Quando novella erat, non læsa fuir, et cum ad cælum pertingit, exspectas te illam posse superare? Cum undecim tantum essent apostoli, nullus eam superare potuit; sed illi undecim tot hominum millia quasi sagena ceperunt : nunc vero cum mare, terra, desertum et urbes, omnesque termini terræ vera religione sunt repleti, num speras te illani posse vincere? Verum non potes, Christus enim pronuntiavit, Portæ inferi non prævalebunt adversus eam (Matth. 16, 18). Facilius est cælum de medio tolli, et terram perire, quam aliquid mali pati Ecclesiam. Ipse Christus ait : Cælum et terra transibunt, verba autem mea non præteribent (Matth. 24. 35). Bene quidem : verbum quippe Dei ipso cielo potentius est : cælum enim est opus verbi. Dixit Deus, Fiat Cadum, et verbum opus factum est. Currebet natura, et nihil impediebat. Etenim Dominus erat naturæ, qui et talem facere, et immutare poterat. Ego illam ædificavi qui cælos statui : verum non pro cælis ! corpus assumpsi, ut discas et exlo et angelis et omni creatura honorabiliorem Ecclesiam esse. Ideo Cæluse et terra transibunt, verba autem mea non præteribunt. Adsit Judiens, adsit gentilis : si hæc inama verba sunt, redarguat; si autem vera, adoret virtutem. Dixit Christus: Cælum et terra transibunt, verba autem mea non transibunt. Quid sibi volunt verba eju.? Adducamus in medium; videamus num interciderint. Non dubitans dico, sed hæretico os occludo. Ideo Cælum et terra transibunt, verba autem mea non tran. ibunt. Que verba? Tu es Petrus, et super hanc petram ædificabo Ecclesiom meam, et portæ inseri nou prævalebunt adversus eam (Matth. 16. 18). Super hanc petram. Non dixit, Super Petrum: neque emin super hominem, sed super fidem ejus Ecclesiam ædificavit. Ouid crat illa fides? Tu es Christus Filius Dei vivi (16. v. 16). Petram Ecclesiam vocavit, quæ excipit fluctus, et non concutitur. Etenim Ecclesia tentationes excipit, sed non vincitur. Quid igitur est illud, Super petram? Consessio in verbis est. Num immirtis lapides? num ligna? num ferrum? Nequaquant, inquit : non est enun ædificium huju-modi, quod, quolibet modo structum sit, tempore selvitur: con-

1 Ven., super cœlos.

lessionem autem ne dæmones quidem vincere possunt. Cujus rei testes sunt martyres, quorum latera radebantur, nec tamen illi sidem amittehant. O res admirandas! Paries essoditur, et thesaurus non abripitur; caro consunitur, et fides non amititur: talis quippe martyrum virtus. Nam super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam : et portæ inferi non prævalehunt adversus eam. Verborum accurationem animadvertile : Portæ inferi non prævalebunt adversus eam. Cur, inquiunt, non impedit quominus tentationes Ecclesiam impetant? Non impedio; nonne ut meam virtutem ostendam? Si nemo eam impugnaret, dicere possint : Si oppugnaretur, utique vinceretur. Ideo sinit eam impugnari, ne desectui impugnantium victoria adscribatur. Et portes inferi, non dicit, Non impingent in cam: sed, Non prævalebunt adversus eam : impugnabitur, sed non vincetur. Tempestates subit Ecclesia, sed non demergitur : fluctibus jactatur, sed non obruitur : tela excipit, sed non vulneratur : machinis impetitur, sed turris non qua-tuur. Et quid dico Ecclesiam? Unum verbum protulit piscator, et stat sicut turris immobilis. Quot tyranni verbum hoc delere conati sunt, et non potuerunt? Supra petram enim fundatum erat. Ilic animum adhibe : tyranni, Imperatores, diademata, gladii acuti, dentes ferarum, mortis oblate terrores, sartagines, fornaces: pharetram quippe suam eva-cuavit diabolus: sed Ecclesiam non kesit. Quare? Portæ inferi non prævalebunt adversus eam. Quot ab initio Ecclesiæ impugnatores? Ubinam illi? Silentio et oblivioni dati sunt : et Ecclesia floret. Ubi Claudius? ubi Augustus? ubi Nero? ubi Tiberius? Nomina mera sunt : horum nemo meminit. Quia Eccle-

siam impugnaverunt, nulla eorum mentio: Ecclesia autem plusquam sol splendet. Quocumque ieris, ad Indos, ad Mauros, ad Britannos, ad totum orbem terras invenies illud, In principio erat Verbum (Joan. 1. 1), et vitam ubique probam. Antehac vero civitates erant impietate repletæ; nunc autem ipsum desertum pietate plenum est. Antea regin:e saltabant, nam in natali Herodis saltavit filia Herodiadis (Matth. 14. 6); hodie ne aucilla quidem id facere dignatur. Ante-Persæ matres suas in uxores ducebant; hodie virginitatem colunt. Antea Gotthi patres occidebant; hodie sanguinem suum pro pia religione fundere non dubitant. Antehac etiam privati erant impii; hodie Imperatores et populi pii sunt. Imperator hodiernus posito diademate, accepta cruce, retatem habens inimaturam, canitie dignam sapientiam exhibet, in ecclesia imperium non agnoscens : foris satellitium, bic mysteria ; foris scuta , hie sacrorum initiationes : Theodosii filius et pater Theodosii. Pro his omnibus ratias agamus Deo: cui gloria et imperium in sacula sæculorum. Amen.

1 in veteri versione additur, ad Hispanos.
2 Quæ sequuntur, usque ad vocem, Amehac, ita habentur in veteri versione Latina, a textu Græco longe diversa: Antiquitus gentis Persarum filii parentibus sociabantur communio, et soror fratri jungebatur impune: nunc vero vero initatem onnetum. nilatem oppetunt. Inte lioc autem quoties in Britannia hu-munis vescebantur carnibus, nunc jejuniis reficiunt animam suam. Massageta et Derbices miseros putant qui ægrotatiome moriuntur, et parentes, cognatos, propinquos, cum ad se-nectam venerint, jugulatos devorant, rectius esse dicentes, ut a se potius quam a vermibus consumantur: nunc vero post passionem Christi el resurrectionem ejus, abstinentia es castilate devote militant Christo, el prope omnes gentes pro nomine Domini fundere sanguinem suum non dubilant.

# IN SANCTAM PENTECOSTEN

SERMO II.

#### ·1008383844·

Advenit gratia Spiritus: verax quippe est ille qui donum Spiritus sancti promisit. Advenit Paracletus a Domino Christo prædicatus; mentiri enim nequit is qui ejus ad nos profectum prænuntiavit. Non servus servi adventum pradicit; sed Dominus Domini æquali honore præditi prænuntius fuit : et bonus doctor bono ductori loco cedit; imo potius et priesenti adest, et cum ascendente ascendit, et cum descendente advenit. Indivisibilis quippe est Trinitatis gratia : ac neque qui ascendit, abiit; neque qui ve-nit, aberat. Sed ascendit Dei Verbum ut homo, et tamen adest; descendit vero Paracletus, nec cælos reliquit : sed cum Patre regnat, et terram illuminat, œconomiam implevit, et genera linguarum apostolis misit; vox ingens statim audiebatur, vehementis auræ sonitus factus est, tonitrui strepitum adventus Spiritus sancti imitabatur : nam super filios tonitrui adventabat. Et apparuerunt eis dispertitæ tamquam ignis (Act. 2. 3) : cratque id quod apparebat, terribile ; id vero quod agebatur , desiderabile : flamma ingruens, nec urens; ignis insidens, nec comburens; ignis qui calestem sapientiam dabat, ignis qui in linguas innumeras dividebatur, ignis in verborum species divisus : flamma quæ piscatores argumentandi modum docebat, quie coriarium rhetorem efficiebat. Imo vero his non sunt comparandi sophistæ. Illi enim unius solum gentis doctores erant; hi vero totius orbis pædagogi. Vir Galilæus Medorum lingua toquebatur, Parthice sciebat, Elamitice non igno-rabat: sed omnium dialectorum imagines in ore ferebat. Auditorum nemo illum esse barbarum putabat, neque a verborum talium ut spuriorum auditu refugiebat : sed a tota geme quasi contribulis audiebatur, quia totius orbis linguam circumferchat . et hunc primum piæ religionis fructum accepimus. Nam

in constructione turris vocum species divisæ sunt, et alii homines aliorum linguam ignorabant. Denque perosi propositi concordiam ignorantia verborum dissipari opus erat, et cos qui simul et male operabantur, linguæ mutatione disjungi, absurdique couatus notitiam ex verbis accipere : ita ut is qui loquebatur nihil diceret, et qui audiebat nihil intelligeret ne tempus frustra insumeretur. Quodnam t bi arro-gantiæ lucrum? quis tanti operis finis? Cur eum qui apprehendi nequit, apprehendere satagis? Cur ca lum ipsum rapere contendis, qui ne dignus quidem es qui terra fruaris? Quid sublimia loqueris, qui ne proximi quidem tui vocem intelligis? Vocem et linguam tuam divido, et opus solvo; non quod ascensum tumm me-tuam, nec quod regno meo timeam, sed quod de te vane laborante et fatiscente sim sollicitus. Non enim lapidum structura, nec multorum manibus ædificata turris in calum deducere potest, sed currus divinæ cognitionis, et equi justitiæ, vitaque luce purior, atque alæ virtutis in illa ducunt via. Illos quidem divisæ linguæ ab ausu deterruere, ita Deo sapienter clementerque dispensante. Quod autem illis utpote improbis abstulit, hoc apostolis utpote probis dedit : et qui per linguam improbos castigaverat. per linguam sanctos gloria affecit: ac ministri verbi ejus formas suscipiunt, non ad ostentationem gratia utentes, sed ad usum donum accipientes. Oportebat enim orbis doctores orbis linguas callere. Infirmus certe doctor, qui a discipulis non intelligitur. Verum illi utpote quibus tanta mysteria credita fuerant, necessario linguarum notitiam prins acceperunt. Nullus enim quempiam mysteria docere potest, quin prius ille crediderit; nec potest quis eredere, nist quæ dicuntur teneat. Hinc coepit Spiritus gratia, ideoque sonituum miracula prius edidit. In omnem terram exiστός, ὁ Υἰὸς τοῦ Θεοῦ τοῦ ζῶντος. Πέτραν την Έχκλησίαν ἐκάλεσε, δεχομένην κύματα, καὶ μη σαλευομένην. Καὶ γὰρ ἡ Ἐκκλησία δέχεται πειρασμούς, ἀλλ' οὐ νικάται. Τί οῦν ἐστιν, Ἐπὶ τῆ πέτρα; Όμολογία ἐπὶ τοῖς ρήμασιν. Οὐ λίθους βάλλεις; οὐ ξύὶα; οὐ σίδηρον; Οὐχὶ, φησίν οὐ γάρ ἐστιν οἰκοδομη τοιαύτη, ἡ, οῖα ἄν ἡ, τῷ χρόνῳ λύεται ὁμολογίαν δὲ οὕτε δαίμονες νικήσαι δύνανται. Καὶ μαρτυρούτιν οἱ μάστυρες, οἱ τὸς πλευρός Εκύμενος, καὶ τὸν πίστιν μάρτυρες, οἱ τὰς πλευρὰς ξεόμενοι, καὶ τὴν πίστιν οὐκ ἀπολλύντες. Ὁ καινῶν καὶ [791] παραδόξων πραγμάτων. Ὁ τοῖχος διορύττεται. καὶ ὁ θησαυρὸς οὐ συλάται · ἡ σὰρξ δαπανάται, καὶ ἡ πίστις οὐκ ἀναλίσκεται · τοιαύτη τῶν μαρτύρων ἡ δύναμις. Ἐπὶ γὰρ τῷ πέτρα ταυτη οἰκοδομήσω μου τὴν Ἐκκλησίαν και πύλαι άδου ού κατισχύσουσιν αὐτῆς. Προσέχετε τη ακριδεία του έήματος. Πύλαι άδου ου **χατισ**χύσουσιν αὐτῆς. Διὰ τί γὰρ, φησί, μή χωλύει τους πειρασμούς τη Έχχλησία προσέρχεσθαι; Ούχ ενα δείξω μου την δύναμεν; "Αν μή τις αυτήν πολεμήση, εχουσιν είπεῖν Εἰ ἐπολεμήθη, ἐνικάτο. Διὰ τοῦτο ἀφίησιν αὐτὴν πολεμηθηναι, ίνα μὴ τῆ ἐρημία τῶν πολεμούντων τὰ τῆς νίκης ἐπιγράφηται. Καὶ πὐλαι ἄδου, οὐκ είπεν, Οὐ προσθάλωσιν αὐτῆ, ἀλλ', Οὐ κατισχύσοισιν αὐτῆς πολεμηθήσεται μὲν, οὐ νικηθήσεται δέ. Χειμάζεται ἡ 'Εκκλησία, ἀλλ' οὐ καταποντίζεται κλυδωνίζεται. ἀλλ' οὐ γίνεται ὑποδρύχιος δέχεται βέλη, ἀλλ' οὐ δέχεται τραύματα δέχεται μηχανήματα, ἀλλ' ο πύργος οὐ σαλεύεται. Καὶ τὶ λέγω ἡ 'Εκκλησία; 'Ενα λόγον ἐφθέγξατο ὁ ἀλιεύς, καὶ ἔστηκεν ὡς πύργος ἄσειστος. Πόσοι τύραννοι πολεμήση. Εχουσιν είπειν Εί ἐπολεμήθη, ἐνικάτο. Διὰ καὶ ἔστηκεν ιὸς πύργος ἄσειστος. Πόσοι τύραννοι ἐφιλονείκησαν ἀφανίσαι τὸ ρῆμα τοῦτο, ἀλλ' οὐκ ἰσχυσαν; Ἐπὶ γὰρ τῆ πέτρα τεθεμελίωτο. Έννόη-

σον· τύραννοι, βασιλείς, διαδήματα , ξίφη ήκονημ**ένα,** θηρί<u>ων δδόντες ,</u> θάνατο· άπειλούμενοι, τήγανα, χάμιθηρίων δδόντες, θάνατοι ἀπειλούμενοι, τήγανα, κάμινοι. Και μήν τήν βελοθήκην αύτοῦ ἐξεκένωσεν ὁ διάσολος, τήν δὲ Ἐκκλησίαν οὐκ ἔξλαψε. Διὰ τί; Πύλιιι ἄδου οὐ κατισχύσουσιν αὐτῆς. Πόσοι ἐξ ἀρχῆς ἐπολέμησαν την Ἐκκλησίαν; ποῦ οἱ πολεμήσαντες; Σεσίγηνται, καὶ λήθη παραδίδονται ἡ Ἐκκλησία ἀνθεί. Ποῦ Κλαὐδιος; ποῦ Αῦγουστος; ποῦ Νέρων; ποῦ Τιδέριος; 'Όνόματά εἰσι ψιλά τούτων δὲ οὐδεὶς μέμνηται. Ἐπειδή την Ἐκκλησίαν ἐπολέμησαν, καὶ τήν μνήμην ἀπώλεσαν ἡ δὲ Ἐκκλησίαν ἐπολέμησαν, καὶ τήν λάμπει. 'Όπου δ' ἀν ἀπέλθης, εἰς 'Ινδούς, εἰς Μαυρούς, εἰς Βρετανούς, εἰς τὴν οἰκυμένην, εὐρήσεις, ρούς, είς Βρετανούς, είς την οίκουμένην, εὐρήσεις. Έν άρχη ήν ο Λόγος, καὶ βίον ἐνάρετον. Προ γὰρ τούτου καὶ πόλεις ἐν ἀσεδεία πεπληρωμέναι νῦν δὲ καὶ ἡ ἔρημος εὐσεδείας ἐμπέπλησται. Πρό τούτου καὶ βασιλίδες ὡρχοῦντο: γενεσίων δὲ γενομένων Ἡρώδου ὡρχήσατο ἡ θυγάτηρ Ἡρωδιάδος σήμερον δὲ θεράπαινα οὐ καταξιοί τοῦτο ποιῆσαι. Πρό τούτου Πέρσαι μητέρας εγάμουν σήμερον παρθενίαν άσχοῦσι. Πρό τούτου Γότθοι πατέρας ἀπέχτειναν σήμερον τὸ αίμα αὐτῶν ὑπὲρ εὐσεδείας ἐχχύειν σπουδάζουσι. Πρό τούτου και ίδιώται άσεδεῖς σήμερον και βασιλεῖς εὐσεδεῖς, και δῆμοι. Ὁ παρὼν βασιλεὺς διάδημα ἀποθέμενος, και λαδὼν σταυρόν, ἐν ἀώρῳ ἡλικία, πεποθέμενος λιωμένην δε σοφίαν ενδειχνύμενος, εν εχχλησία βαψυστήρια: έξω ἀσπίδες, καὶ ἐνταύθα μυσταγωγίαι: Θεοδοσίου υἰὸς, καὶ ὁ πατήρ Θεοδοσίου. Ύπὲρ δὲ τούτων εὐχαριστήσωμεν τῷ Θεῷ· ῷ ἡ δίξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰωνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν.

# ΕΙΣ ΤΗΝ ΑΓΙΑΝ ΠΕΝΤΗΚΟΣΤΗΝ.

Λόγος β'.

Έπεφοίτησεν ή του Πνεύματος χάρις άληθής γάρ δ την δωρεάν του Πνεύματος ύποσχόμενος. Έπεδημησεν ό Παράκλητος ό παρά τοῦ Δεσπότου Χριστοῦ πηρυττόμενος ἀψευδής γὰρ ό την ἄψιξιν προμηνύσας, οἱ δοῦλος δοῦλου παρουσίαν προλέγων, ἀλλά Δεσπότης δυροτίμου Δεσπότου γενόμενος μηνυτής, και διδάσκα-λος άγαθος, άγαθψ παραχωρών διδασκάλψ, μάλλον δε συμπαρόντι παρών και συνανιών άνιόντι, και συγ-κατιών έρχομένψ. 'Αδιαίρετος γάρ τῆς Τριάδος ἡ χάρις: και οῦτε ἀναδάς ἀπέστη, οῦτε ἐρχόμενος οὐ στοποί. 'Αλλ' Απόθρου ώς δυθρουπος ὁ Θελς Λάγος, και παρήν. 'Αλλ' ανήλθεν ως άνθρωπος ο Θεός Λόγος, καί πάρεστι κατήλθε δε ό Παράκλητος, και τους ούρα-νους ου κατέλιπεν άλλα συν τῷ Πατρι βασιλεύει, και την γτιν καταυγάζει, και την είκονομίαν [792] και την γτιν κατανγαζει, και την εικουρμίαν (102) ἐπλήρωσε, και γένη γλωσσῶν τοῖς ἀποστόλοις ἀπ-ἐστειλε· και φωνής μέγεθος ἐξαίφνης ἡκούετο, και βιαίας αῦρας ἡχος ἀπετελεῖτο, και βροντῆς τύπον ἡ τοῦ Πνεύματος ἀφιξις ἐμιμεῖτο ἐπὶ γὰρ τοὺς υἰοὺς τῆς βροντῆς περιεγίνετο « Καὶ ὥφθησων αὐτοῖς δαικοιζίνωσε» κιδεί προές καὶ ἢν τὸ δαικοιζίνωσε « ἐδος ἐχος καὶ δος καὶ δος το δος τος δίνωσε « ἐκος ἐχος καὶ δος καὶ δος το δος τος δίνωσε καὶ δος τος καὶ δος τος καὶ δος τος καὶ δος τος δος τος δίνωσε καὶ δος τος καὶ δος τος καὶ δος τος δος τος δίνωσε καὶ δος τος καὶ δος τος καὶ δος τος δος τος δίνωσες καὶ δος τος τος δος τος δίνωσες τος δος δ διαμεριζόμεται γλώσσαι ώσει πυρός και ήν το φαινόμενον φοδερόν, το δε γινόμενον ποθεινόν φλόξ κη φλέγον πυρ την επουράνιον σοφίαν δωρούμενον, καὶ πύρ είς ἀπείρους μεριζόμενον γλώσσας, πύρ είς μυ-plaς ίδιας όημάτων τεμνόμενον φλόξ σοφιστεύειν τοὺς ἀλιέας διδάσχουσα, καὶ βήτορα τὸν σκυτοτόμον ἀπερτίζουσα. Μάλλον δὲ οὐδὲν τοσούτον οἱ σοφισταί. Ui μέν γάρ ένος τινος ήσαν Εθνους διδάσκαλοι, οι δέ τῆς οἰχουμένης γεγένηνται παιδευταί. Και Γαλιλαίος άνηρ τὰ Μήδων ἐφθέγγετο, και τὰ τῶν Πάρθων ἐπ-ἐστατο, και τὰ τῶν Ἑλαμιτῶν οὐκ ἡγνόει: ἀλλ' είχεν έπὶ τοῦ στόματος πάσης εἰχόνας φωνής. Καὶ οὐδεὶς αὐτῶν εῶν ἀχροατῶν ἐνόμιζε βάρδαρον, οὐδὲ ὡς νό-θους τοὺς λόγους τῆς ἀχοῆς ἀπέφυγεν ἀλλ' ὡς παν-τὸς ἔθνους πολίτης ἡχούετο, πάσης τῆς οἰχουμένης γλώτταν ξαυτώ περιφέρων, και πρώτον τουτον τῆς εὐσεδείας είλήφαμεν καρπόν. Επί μεν γάρ τῆς τοῦ πύργου κατασκευής τὰ τῆς φωνῆς ἐμερίοθη, καὶ τὰς ἀλλήλων ἡγνόησαν γλώττας οι ἄνθρωποι. Εδει γὰρ

lσ. παρεγίνετο.

της θεομάχου βουλής την όμονοιαν άγνωσίαις συμπράαχθήναι ρημάτων », και τους κακῶς άλληλοις συμπράξαντας τη της γλωττης μεταβολή διαστήναι. και τῶν ἀλογίστων ἐγχειρημάτων λόγω την πείραν λαβείν, και μήτε λέγοντα λέγειν, μήτε ἀκούοντα συνιέναι, μηδὲ μάτην προσαπολλύναι τους χρόνους. Τί γάρ σοι τῆς ἀπονοίας τὸ κέρδος; τί σοι τῆς μεγαλουργίας τὸ τέλος; Τί τὸ ἀκατάληπτον βιάζη καταλαβείν; Τί τὸν οὐρανὸν ἀρπάζειν φιλονεικείς, ὁ μηδὲ τῆς γῆς ἄξιος ῶν ἀπολαύειν; Τί μετεωρολογείς, ὁ μηδὲ τῆς τοῦ πλησίον φωνής ἐπακούων; Μερίζω σοι τὴν φωνήν, καὶ καταλύω τὴν πράξιν, οὐ τὴν σὴν ἀνάβασιν δεδοκοῦς, οὐδὲ ὑπὲρ τῆς ὲμωῦ βασιλείας φοδούμενος, ἀλλά σοῦ τοῦ μάτην πονοῦντος καὶ κοπτομένου κηδόμενος. Οὐδὲ γὰρ λίθων οἰκοδομὴ, καὶ πολυχειρία συντιθέμε-Ούδὲ γὰρ λίθων οἰχοδομή, καὶ πολυχειρία συντίθέμε-νος πύργος εἰς οὐρανὸν ἀνάγειν πέφυκεν, ἀλλὰ ἄρ-ματα θεογνωσίας, καὶ πολλοὶ ο δικαιοσύνης, καὶ φωτος καθαρώτερος βίος, καὶ πολλοὶ ο δικαιοσύνης, καὶ φωτός καθαρώτερος βίος, καὶ πτέρυγες άρετῆς πρὸς ἐκείνην τὴν δόον ἀνάγουσιν. Εκείνως μὲν ἡ γλώττα καὶ φιλανθρώπως τοῦτο τοῦ Θεοῦ κυδερνήσαντος. "Ο δὲ παρ' ἐκείνων ἔλαδεν ὡς κακῶν, τοῦτο τοῖς ἀποστολοις ὡς ἀγαθοῖς ἐδωρήσατο, καὶ ὁ διὰ γλώττης κολάσας τοὺς ἀσεδεῖς, διὰ γλώττης τοὺς ἀγίους ἐδόξασε καὶ οἱ τοῦ λόγου διάκονοι τὰς τοῦ λόγου μορφὰς ὑποδέχονται, οὑ πρὸς ἐπίδειξιν τῆς χάμτος ἀπολαύσαντες «, ἀλλ' ἐπὶ χρεία τὸ δῶρον ἐπιδεξάμενοι «. "Εδει γὰρ τοὺς τῆς οἰκουμένης κπίστασθαι. 'Ασθενής γὰρ διδάσκαλος ὁ τοῖς μανθάνουσιν ἀσαφής. 'Αλλ' ὡς τηλικούτων μυστηρίων πιστευόμενοι, ἀναγκαίως πρότερον τῶν γλωσσῶν τὴν πιστευόμενοι, άναγχαίως πρότερον των γλωσσών την γνώσιν έλάμδανον. Ούδε γάρ δύναταί τις μυσταγωγείν γνωσίν ελαμοσύου. Ουσε ταρ συναται τις μυσταγωτείν τον μή πιστεύσαντα πρότερον πιστεύει δ' αν ούδεις, άπείρως έχων τῶν λεγομένων. Έντεῦθεν ή τοῦ Πνεύματος ήρξατο χάρις, καὶ διὰ τοῦτο τὰ περὶ τῶν φθόγγων πρότερον ἐθαυματούργησεν. Εἰς πάσαν γάρ τὴν τῆν ἐξηλθεν ὁ ρθόγνος αὐτῶν. Ἐμελλι

δ. άγνωσία συνταραχθήναι φημάτων.
 δ. πώλοι.

d ίσ. ἀπολαύσοντες.

<sup>\*</sup> ίσ. ἐπιδεξόμενοι.

καὶ την οίκουμένην καταλαμβάνειν, καὶ τοῖς ὁρίοις της η ής μετρείσθαι, και οὐδένα ἀδίδακτον παρείναι =, ούδε άμαθήτευτον παρατρέχειν. Ώρθησαν δε έν είδει πυρός μεριζόμεναι γλωσσαι Καὶ γαρ τὰ τοῦ πυρός εμελλον ενεργείν τῶν ἀποστόλων αὶ γλωσσαι, καὶ διαγών τήν Χρμαιν φεικνηαραι. κας τον πεν ριαρογον καταφλέγειν, φωτίζειν δε τους καθημένους ενσκότει. Όρα μοι πυρ παντός ελαίου τοις πιστοίς προσηνέοροσίζουσαν δρα μοι δώδεκα μαθητάς εξ ένος διδα-στερον δρα μοι γλώτταν της ἀσεδείας τὰς φοδερωτέραν δρα μοι γλώτταν της ἀσεδείας τὰς στερον δρα μοι γλώτταν παντὸς πυρὸς τῷ διαδόλῷ. φποτήδας γαπαδορός εχ πιας ανατεγγώντας χυδολής. οδ. ενς βασιγες ταττοπειλούς. Οδα ποι φροεκα [132] ακάγου μαιθεποιπειλούς. Οδα ποι φροεκα στόατηλορό ακάγου μαιθεποιπειλούς. ύρα μοι δώδεκα καθαρά; άκτίνας εξ ένος απτομένας όρα μοι δώδεκα καθαρά; άκτίνας εξ ένος προϊούσας σπινθήρος. όρα μοι δώδεκα κλήματα έξ ένος άπτομένης αππεγοη βγαιτιμοαντα. εδα ποι οποεκα κοδίνου? εκ πορε εχ πιας προφεροπελορε πηλώς, οδα ποι σροσεχα κους εκ μιας προφερομενους πητης ορα μοι οδοθεκα γλίστας έκ μιας χάριτος φθεγγομένας. Καὶ μι νομίσης αὐτοὺς μεθύειν, μηδὲ γλεύκους είναι μεστούς, μηδὲ υδρίσης ἀπιστία τὸ δώρον, μηδὲ μιμήση τοὺς καταράτους, μηδὲ προσείπης μέθην τοὺ Πνεύματος τὴν ἐνέργειαν. Μέθη μὲν γένη γλωσσῶν οὐκ οἰδι χαρίζεσθαι, ἀλλά καὶ τὴν οῦσαν ἔκάστψ δεσμεί, καὶ παράφρονα άπεργάζεται, και κόπτει τοῦ λόγου τον δρόμου, και καθάπερ εν πέτραις τῷ σκότιμ βαδίζουσα τοῖς όδοῦσι προσπταίει και νῦν έχει τὴν διάνοιαν, καὶ ταραχὴν ἐμποιεῖ, καὶ φαντασίαν ἐργάζεται, καὶ περιτέμνει τῶν συκλαδῶν. Καὶ ἔστιν ἡ μέθη ὄναρ ἐγρηγορότος, και ένύπνιον ου καθεύδοντος, και μάνια δί-ψωσα, και δαίμων πεινώμενος, και διάδολος έγκαθήμενος οίνω, και ληστής εν συμποσίοις λοχών, και τον λογισμόν καταφλέγων άκρθτω, και φάρμακον τῆς άθυμούσης ψυχής δηλητήριον έργαζόμενος. Ταυτα ή μέθη πέφυκεν έμποιείν. Ταυτα τους άποστόλους έσυ-κοφάντουν οι δυσσεδείς και ούδεν θαυμαστόν. Οι νήφοντες μεθύειν τοις Ίουδαίοις εδόχουν πάσαι «

ισ. παριέναι.

δι. θαυμαστὸν εἰ νήφ.
c Legendum videtur πάλαι. Savilius sic ex conjectura restituit, πάσαις γὰρ ταῖς τῶν ἀγίων ἐνετράφησαν ὕδρεσι,

γάρ ταζς τών άγίων ένετράπησαν ύδρεσε, καλ τούς προφήτας εχλεύαζον ώς μεθύοντας. Κάν άρνησωνται, λέγωμεν πρό: αὐτούς Μή ούκ δοτι ταῦτα, υἰοὶ Ίσραήλ; λέγει Κύριος. Καὶ ἐποτίζετε τοὺς ήγιασμένους μου οίνον, καὶ τοῖς προφήταις ἐνεκέ.!-λεσθε λέγοντες· Μὴ προφητεύετε. Έγὼ δὶ μεθύειν μὲν αὐτοὺς καὶ αὐτὸς ὁμολογῶ, ἀλλ' οὐ τὴν μέθην ἡν λέγεις αὐτὸς, ἀλλὰ τὴν θειστέραν καὶ νοερὰν ἐκείνην, λεγεις αυτος, αλλα την σειστεραν και νοεραν εκείνην, ής ο πεπωχώς σοφίας έμπιπλαται, ής ο πεπωχώς ξέρωται την διάνοιαν ής ο πεπωχώς έγρηγορε (siè) καὶ νήψει προς άρετην, ής ο πεπωχώς έραν μανθάνει Θεοῦ, ής ο πεπωχώς οὐ μὴ διψήση είς τὸν αίωνα, ής ο πεπωχώς μαίνεται μετὰ Παύλου, και παντὸ; πυρός καὶ σιδήρου κατατολμά, καὶ τοῖς κινδύνοις ἐπιπηδά. και πάταν συμφοράν ως εύφροσύνην άππάζεται, και ταϊς λοιδορίαις ως εύψημίαις άγάλλεται, καλ ταῖς ῦδρεσιν ως ἐπαίνοις ἐγκαλλωπίζεται, καλ τοῖς ὑπὲρ του Σωτήρος δεσμοίς ως επί τοις βασιλικοίς στεφάνοις άδρυνεται. Ούτος ο κρατήρ τους άποστωους έμεθυσε τουτο το ποτήριον οί του Σωτήρος Επιον μαθηταί, και την καλλίστην έμεθύσθησαν μέθην, και τῆς ἀγίας τραπέ, ης ἐνεφορήθησαν, καὶ λέγουσι μετὰ του μακαρίου Δαυίδ Ητοίμασας ἐνώπιόν μου τράπεζαν, έξ έναντίας τῶν θλιδύντων με έλίπα-raς ἐν έλαίφ τὴν κεφαλήν μου, καὶ το ποτήριόν σου μεθύσκον με ώσει κράτιστον, και το Ελεύς σου μεσυσχος με ωσει χρατιστος, και το ελεος σου καταδιώξει με πάσας τὰς ἡμέρας τῆς ζωῆς μου. Ὁ γὰρ ἐχ τούτου τοῦ ποτηρίου πίνων νήφει μὲν ἐν Χριστῷ, μεθύειν δὲ τοῖς ἀνοήτοις δοκεῖ, τὰ τοῦ Σωτῆρος φρονῶν. Τοῦτον καὶ ἡμῖν ὁ Δεσπότης Χριστὸς ἐξ αἴματος ἐκέρασε τὸν κρατῆρα, καὶ πολλούς ημίν συνεκάλεσε δαιτυμόνας, και των εύαγγελι-κών ίχθύων άπείρους συνεκάλεσε, και τοῦ Πέτρου την σαγήνην επλήρωσε, και γέγονεν αυτῷ τὰ τῆς θεωρίας εχ παραδόξου, και την αλιείαν αυτῷ λαμπροπέραν εποίησεν ο χειμών και ούς ουκ εθήρευσε πεί-θων, τούτους φοδηθέντας εζώγρησεν, απτραπής αυτώ πρός την άγραν συλλαμό ανομένης. 'Αλλά μηδείς υδριν τουτο της νέας άγέλης όνομαζέτω, εί δι' άστραπής έθηράθησαν. είωθε γάρ ο Χριστός τους λακτίζοντας πώλους δι' άστραπης χαλινούν. Και όστις ο όε του μαχαρίου Παύλου την χλήσιν, άγάλλεται μετά τού Παύλου κληθείς, και τον Δεσπότην Χριστονδί άστραπῆς θεασάμενος, γίνεται Χριστοῦ μάθητής. Αὐτῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. Ἀμήν.

# [794] ΕΙΣ ΤΗΝ ΑΓΙΑΝ ΠΕΝΤΗΚΟΣΤΗΝ.

Adros Y.

Τὰς γλώσσας σήμερον διανείμασα χάρις αὕτη οὐκ ἐξ με δεδοικέναι τή τῆς γλώττης πενία, ή τοὺς ἀγραμμάτους τῷ κόσμι παιδευτὰς ἐπιστήσασα, ή τοὺς ἀλιέας γειροτονήσασα ρήτορας, αὐτοσχεδίω σοφία τοὺς τοὺ κόσμου σοφοὺς καταισχύνασα. Πόθεν γὰρ ἐλλοθεν αὶ τῶν ἀνθρώπων ἀγέλαι τῆ εἰδωλολατρεία νοσοῦσαι πρὸς τὴν εὐσέδειαν ἔδραμον; πόθεν τὴν πολοδεποτον τῶν ἀαιμόνων δουλείαν μετέμαθον; πόθεν βραχὺς μαθητῶν ἀριθμὸς ἀνθρώπων όμοῦ καὶ δαιμόνων ἀντηγωνίσατο φάλαγξιν, εἰ μὴ τῷ τῆς θεοτητος πυρὶ καθωπλίσθη; Σήμερον αὶ διὰ τοῦ πυρὸς πηγαὶ τῆς χάριτος ἐξέδλυσαν, καὶ φὸλξ διατρέχουσα ταῖς αὐραις ὑφείη ε τοῦ Πνεύματος. Ταὐτην ὁ Χριττὸς τὴν χάριν τοῖς μαθηταῖς εὐαγγελιζόμενος Ελεγεν. Οἰκ ἐάσω ὑμᾶς ὁρφανούς ἄλλον ὑμὶν ἀποστέλλει Παράκλητον ὁ Πατήρ· ἡ γὰρ εἰς οὐρανοὰ ἄνοδος τοῦ Λεφανού τὴν ἔξ οὐρανοὰ Κνοδος τοῦ Λεφανού τὸ Τησοῦν ἀποδεξαμένους ὑποδέξασθαι καὶ τὴν τοῦ Πνεύματος ἄφιξιν, Ιναδράμη πρὸς ἐντελεστέραν ἀνοδον τὰ τῆς θεογνωσίας διδάγματα. Ο μὲν οῦν Ἰησοῦς ἀνθρωπίνην τὴν φύσιν λαδών, καὶ συγγενή τοῖς ἀνθρώποις περιδαλλόμενος δέκν, πρὸς τὴν τοῦ Πνεύματος ὑποδοχὴν τοὺς ἀνθρώσους ἀνέστησεν. "Ετι γὰρ, φησὶ, πολείά ἔχω λέγειν, ἐλλὶ οὸ δύτασθε βαστάζειν." Όταν δὲ ἔλθη ὁ Πα-

ράκλητος, τὸ Πτεῦμα τῆς ἀληθείας, όδηγήσεται ὑμᾶς εἰς πᾶσαν την ἀλήθειαν. Ἑλεύσεται μετ' ἐμὲ τὸ κατ' ἐμὲ τὴν οὐσίαν' παραγενήσεται πρὸς ὑμᾶς τὸ ἐκ Πατρὸς τῷ Πατρὶ τὴν οὐσίαν ἐφάμιλλον. Οὐκοῦν ὰ τοῖς λόγοις εὐηγγελίσθησαν, τοῖς ἔργοις ἐπέγνωσαν' ὧν τὴν ἐπαγγελίαν ἐδέξαντο, τοῦτων τὴν πεῖραν ἐνέμενον 'Εν τῷ συμπληροῦσθαι τὴν ἡμέραν τῆς Πεντηκοστῆς. Βραχὺς ἐν μέσφ τῆς ἀνόδου καιρὸς, καὶ ἡ τοῦ Πνεύματος γίνεται κάθοος: ἡ τοῦ Σωτῆρος ὑπόσχεσις ἔργοις τὸ πέρας ἐλάμσανν. 'Ο μὲν οὖν τῶν ἀποστόλων χορὸς τῆς ὑποσχέσεως τῆς δεσποτικῆς, καθάπερ ἀγκύρας τινὸς, ἐπιλαδόμενος, τὴν τοῦ Πνεύματος παρουσίαν ἀνέμενεν. 'Επειδή τῶν ἡμερῶν ὁ δρόμος πρὸς τὸν πιντηκοστὸν ἀριθμὸν ἀνελήλυθεν,ὅτε τῶν ἐπτὰ ἐδδομάζων ὁ κύκλος κατὰ τὴν τοῦ νόμου διάταξιν ἐαυτὸν ἀναστρεφόμενος, ταῖς ἑορταῖς ἐκατέρωθεν περιγράφεται, τότε οὐν ἡ τοῦ Πνεύματος γίνεται κάθοδος. 'Αλλ' οὐ σαρκὸς, ὡς Τίὸς, ἐπελάδετο, οὐδὲ ἀνθρωπίνης ἐγανερώθη μορφῆς, οὐδ ὥσπερ ἐν τοῖς Ἰορόδνου ἐρέθροις τὸ τῆς περιστερᾶς εἰδος τὴν τοῦ Πνεύματος παρουσίαν ἐμήνυσεν. (ὑισία γὰρ δεσποτικὴ, καθὰ βούλεται, ἐπιφαίνεται. Βροντὴ δὲ σάλπιγς οὐρανόθεν ἔδόα, πᾶσαν ἀκοῆς ἐνέργειαντῆ ἀνηχήσει κκωώσα καὶ φλόξιδιιπτεμένη γλώσσας πυρίνας ἀπέτικτεν' ἡ τοῦ πυρὸς διαίρεσις γλωσσῶν ἐγένετο μήτηρ' γλώσσαι διαμεριζόμεναι ταῖς τῶν μαθητῶν κορυφαῖς ἐπεκαθέζοντο,

vit sonus corum (Psal. 18.5). Oportebat enim eum orbem terrarum comprehendere, et secundum mensuram finium ejus extendi, neminemque doctrina expertem adesse, ac sine institutione prætermitti. Apparuerunt autem in forma ignis divisæ linguæ. Etenim apostolorum linguæ ignis more operaturæ erant, et duplicem usum exhibituræ; ita ut et diabolum adurerent, et sedentes in tenebris illuminarent. Vide mihi ignem fidelibus oleo quovis mitiorem; vide mihi lingnam quovis igne diabolo formidabiliorem, vide mihi linguam impietatis spinas incendentem, et pietatis segetes rore perfundentem; vide mihi duodecim di-cipulos ab uno doctore institutos; vide mihi duodecim duces ab uno rege cooptatos; vide mihi duodecim splendida luminaria ex uno vertice surgentia; vide mihi duodecim puros radios ab uno sole emissos; vide mihi duodecim lucernas ab una scintilla accensas; vide n.ihi duodecim palmites ex vera vite pullulantes; vide mihi duodecim cophinos ex una mensa repletos; vide mihi duodecim suvios ex uno fonte manantes; vide mihi duodecim linguas ex una gratia loquentes. Ne putes illos ebrios aut musto plenos esse, ne incredulitate tua donam contamelia afficias, ne exsecrandos homines imiteris, neque Spiritus operationem ebrietatem appelles. Ebrietas quippe linguarum genera impertire nequit; imo cujusque linguam alligat, et insanum illum efficit, sermonisque cursum intercipit, et quasi in petris noctu incedens, dentibus implugit; et dum mentem tenet, perturbationem immittit, imaginationem movet, et syllabas detruncat. Est autem ebrietas vigilantis somnium, non dormientis somnium, furor sitiens, dæmon esuriens, diabolus vino insidens, latro in conviviis insidias struens, et mero ratiocinium inflammans, et pharmacum animæ deficienti venenatum parans. Hæc solet ebrietas essicere. Hanc apostolis calumniam offerebant impii illi: nihilque mirum si sobrii Judieis videbantur ebrii : olim namque sanctos viros contumeliis afficiebant, et pro-

phetas tamquam ebrios irridchant. Etiamsi vero abnegaverint, dicamus ipsis: Annon læc ita sunt, filii Israel, dicit Dominus? Et potubatis sanctificatos meos vino, et prophetis præcipiebalis dicentes, Ne prophetetis (Amos 2. 11. 12). Ego ctiam ipse chrios illos esse fateor, non ebrietate quam tu dicis, sed divina et spirituali illa, quam qui hauserii, sapientia repletur, quam qui hauserit, mente roboratur, quam qui hauserit, vigilat ad virtutem, quam qui hauserit, Deum amare discit, quam qui biberit, non sitiet in aternum, quam qui biberit, cum Paulo inanit, ignem et ferrum audacter adit, et in pericula se conjicit, omnemque calamitatem quasi rem lætam amplectitur, de contumeliis quasi de laudibus exsultat, de conviciis quasi de præconiis gestit, vinculis pro Servatore, quasi coronis regiis exhilaratur. Hic crater apostolos inebriavit; hoc poculum Salvatoris discipuli ebiberunt. et pulcherrima ebrictate capti sunt, ac sacra mensa satiati dicunt cum beato Davide : Parasti in conspecta meo mensam adversus eos qui tribulant me : impinguasti in oleo caput meum, et calix tuus inebrians quam præclarus est ; et misericordia tua subsequetur me omnibus diebus vitæ meæ ( Psal. 22. 5 6). Qui enim ex hoc calice bibit, etsi sobrius in Christo, insanis ebrius esse videtur, cum ea quæ Salvatoris sunt sapiat. Hunc craterem nobis Dominus Christus ex sanguine suo miscuit, multosque nobis convivas advocavit, innumerosque evangelicos pisces congregavit, ac l'otri sagenam implevit; fuitque spectaculum novum et inauditum, et piscatum ipsi celebriorem tempestas reddidit: quos enim persuadendo piscatus non luerat. perterritos cepit vivos, fulgure ad piscatum suppetias ferente. At nemo id novo gregi in contumeliam vertat, quod juvante fulgure capti sint : solet namque Christus calcitrantes pullos per fulgur frenare. Ac quis-quis beati Pauli vocationem novit, cum Paulo vocatus exsultat, et Dominum Christum per fulgur conspiciens, Christi discipulus efficitur. Ipsi gloria in sacula saculorum. Amen.

# IN SANCTAM PENTECOSTEN.

SERMO III.

Ouæ linguas hodie distribuit gratia, linguæ inopia non me sinit timere, quæ illiteratos viros mundi magistros instituit, quæ piscatores in rhetoras cooptavit, pudefactis per extemporalem illam sapientiam hujus mundi sapientibus. Quo enim alio modo hominum greges idololatriæ morbo laborantes ad pietatem accurrerunt? unde multis dominis obnoxiam dæmonum servitutem dedidicerunt? undenam factum est ut exignus discipulorum numerus hominum simul atque damonum turmis obsisteret, nisi divinitatis igne armatus fuisset? Hodie fontes ignei gratiæ scaturierunt, et flamma discurrens auras Spiritus pervadit. Hanc Christus gratiam discipulis annuntians, dicebat: Non relinquam vos orphanos (Joan. 16.12): alium vobis Paracletum mittet Pater: nam Domini in calum ascensus sponsor est descensus Spiritus sancti de carlo. Opus enim erat ut ii qui Jesum receperant, Spiritum quoque sanctum advenientem acciperent, ut divina cognitionis doctrina ad perfectiorem ascensum accurreret. Jesus itaque, humana assumpta natura, hominibus consentanea indutus specie, ad Spiritum sanctum suscipiendum homines crexit. Nam Adhuc, ail, multa habeo dicere, sed non potestis portare. Cum autem venerit Paracletus, Spiritus veritutis, ducet vos in onnem veritatem (Joan. 16. 18). Exibit post me is qui est ejusdem mecum substantia, adveniet ad vos is qui est ex Patre, Patri par secundum substantiam. Ea igitur que verbis acceperant, opere completa noverunt : quorum promissionem acceperant, expe-

rientiam exspectahant. Cum complerentur dies Pentecostes (Act. 2. 1). Breve temporis spatium fuit Ascensionem inter et descensum Spiritus saucti : Servatoris promissio ipsis rebus et operibus exitum habuit. Apostolorum ergo chorus promissionem dominicam quasi anchoram nactus, Spiritus præsentiam exspectabat. Cumque dierum cursus ad quinquagenarium numerum devenisset, quando scilicet secundum legis praceptum septem hebdomadum circuitus revolutus festis. utrinque circumscribitur, tunc Spiritus descensus fuit. Sed non carnem, ut Filius, suscepit, nec humana forma apparuit, neque sicut in fluentis Jordanis columbæ species Spiritus præsentiam indicavit. Dominica namque substantia quo vult modo apparet. Sed tonitruum quasi tuba de cælo insonabat, sonitu tanto auditum omnem superans : ct flamma involans linguas igneas peperit : ignis divisio mater fuit linguarum : dispertitæ linguæ discipulorum verticibus insidebant. Hujusmodi suit Spiritus adventus 1. Neque enim sine causa, nec ut festinaret, festum illud delegit; neque postquam festum præteriit, descensum exhibet. Cur hoc? Tres tautum sunt apud Juda os publicæ solemnitates. Prima Paschatis, in qua ovem immolantes, verum Agnum non agnoscellant, et typum honorantes in typi causam inique agebant : cujus enim umbram honorabant, hujus præsentiam deko-

<sup>1</sup> In Grzeo hie I hrasia articulus interponitur : Hanc diem elegit carteris unteponens.

nestabant. Secunda post illam Pentecoste vocata, septenum hebdomadum spatium occupabat. In his umbræ ad deserti imitationem. Hæ solemnitates Judæos simul una in civitate congregabant. Quia igitur in priore crux defixa fuit, passio exaltata, et hactenus iota Judzorum natio spectatrix fuit; ac resurrectionis miraculum sponte ignorabant, non credebant, abscondebant, calumniabantur : post primam, in qua omnes Judæorum tribus, ex legis praccepto eundem in locum congregabantur, gratia tempus observans, in discipulos effunditur, et omnium oculos atque anres ad se convertit, ut domum in Christi discipulos effusum, ipsum resurrexisse testificaretur; et si Christum resurrexisse non crederent, dona de carlo viderent : si mitterentur qui sepulcrum obsignarent, calestium miraculorum spectatores essent. Sonus itaque tonitrui adfuit, et ignis de carlo et virtus divina Spiritus adventum testificabantur. Sic itaque olim in monte Sina Aamma commovebatur, et Moyses in medio ignis ad legem ferendam instituebatur. Alia nunc sublimioris ignis flamma involavit, quæ in verticibus apostolorum insedit. Nam is qui tunc Moysen movit ad leges Hæbræis ferendas, hæc nunc ad gentium salutem edidit : quapropter veterum miraculorum memoria novis admixta luit : rursumque ignis in medio sistitur, ut ex similitudine spectaculi probaretur illum ipsum esse Deum, qui præsentibus miraculis sidem faceret. Gratia autem in linguarum signras distribuitur, ut illas suscipientes doctores efficeret, ut in igne ambulantes, magistri orbis essent. Cum olim una vox et lingua omnium esset, audax turris constructio linguarum divisionem intulit : et pugna linguarum bellum in calos susceptum sedavit : ac linguæ innumer:e innumeris emissæ sonis perterrefaciebant, sed auditum non unum reperiebant ad sonum vocis annuentem : sed divisa lingua sententias quoque diviserat, et soluta lingua manus alligabat. Nune autem gratia divisa linguis ora in uniuscujusque linguam collegit, doctrinæ terminos extendens, et multas fidei vias aperiens. O stupenda miracula! apostolus loquebatur, et Indus docebatur; Hebræus loquebatur, et barbarus instituebatur; gratia per sonum effundebatur, et anditos verbum percipiebat; Gotthi vocem noverant, et Æthiopes linguam agnoscebant; Persæ loquentem admirabantur, et populi barbari ab una lingua irrigabantur; quantum natura

genere multiplicabatur, tantum gratia linguis ditesce-bat. Ignis natura divisa operationem multiplicat. Gratiæ namque divitiæ fons luminis sunt. Rursumque natura ignis dum alta attingit, non minuitur, sed dum communicatur, accrescit; sic et gratia effusa fluenta sua multiplicat. Una lucerna quie sexcentas parit faces, quæ omnes splendidæ lucent, et luminis fulgor non abscedit : sic gratia Spiritus ab allis in alios procedens, et illos replet, et eos a quibus profi-ciscitur. Gratia igitur primo in apostolos venit, et hos quasi arcem capiens, ac per eos in fideles exundans, omnia replet; gratiæ namque fluenta non contrahuntur. Ignis igitur lingua involavit, quivis discipulus millium linguarum receptaculum erat, ac præsentes illi alloquebantur, ad certamina prædicationis se conferentes. Qui miraculo præsentes erant, the:trum constituebant : aderat et multitudo auditorum genere discrepantium, nec deerat lingua apostolica. que propriis cuique verbis prædicaret. Nam quasi in tinctura quadam ignis contactu vocem accipientes, cognitionem non tempore partam accipiebant, sides docebatur, gratia admirationi erat, Deus cognoscebatur; sed Judæus ridebat, et miraculum ebrietatem esse criminabatur, et gratiæ mysterium vini novi opus esse dicebat, Musto, inquit, pleni sunt. O ingratum animum Judæis innatum! Tempus cogita, Judæe, et linguam calumniantem comprime. Ubinam mustum jam accedente messis tempore? vere ineunte quorsum musti mentio? Tempestatem anni tecum reputa, et linguam frena. Quid igitur Petrus, qui Spiritu primas tenebat, qui gratia abundabat, qui igne plenus erat? Lingua sua utitur ad linguas defendendas. Non enim, sicul vos æstimatis, hi ebrii sunt (Act. 2. 18); sed hoc est quod dictum est per Joelem prophetam : Effundam de Spiritu meo (Joel 2. 28). Pelagus gra-tiarum annuntiat propheta. Effundam, inquit, de Spiritu meo. At nun cobibita deinde sunt fluenta? an ad Judæos tantum circumscribitur donum? Nequaquam. Effundam, inquit, super omnem carnem. Prædictionen cum didiceritis, exitum videte. Prævenit propheticam linguam lingua Spiritus. Hujus nobis gratiz stillam infundi precemur, ut miraculorum memoriam retinentes gratice lucrum metamus : facile namque donum mittitur, si voluntus reperiatur. Ipse namque Deus est qui operatur omnia in omnibus : ipsi potestas 🛋 imperium in infinita sæcula sæculorum. Amen.

Τοιούτος μέν ούν της του Πνεύματος επιφανείας ό τρόπος. Έκλεγεται την ήμεραν ταις ετέραις παραπεμπόμενος ο ο γαρ δη λόγου χωρίς, ούτε τῷ τάχει λαμδάνει την ἐσρτήν, ούτε μην αν τῆς μ ημέρας την πάροδον, ἐπάγει την κάθοδον. Διὰ τί; Τρείς εἰσιν αύται μόναι παρά Ἰουδαίοις δημοτελείς έορταί. Πρώτη μέν ή τοῦ Πάσχα, καθ' ήν το πρόδατον θύοντες, τον άληθινον 'Αμνον ούκ ἐπέγνωσαν,καλ τιμώντες του τύπον, είς τον του τύπου παρηνόμουν παραίτιον ου γαρ την σχιάν προσεχύνουν, τούτου την] παρουσίαν ήτιμαζον. Δευτέρα δὲ ή μετ' ἐχείνην Πεντηχοστή, δνομα λαχούσα τὸ τοῦ Πνεύματος ο διάστημα. Ἐπὶ ταύταις αἰ σχιαὶ, τῆς ἐρήμου τὸ μίμημα. Αὐται πάντας όμοῦ Ἰουδαίους ἀνάγχη πρός μίαν πόλιν συνήθροιζον. Ἐπειδή τοίνυν ἐν τἢ προτέρα σταυρός ἐπάγη, καὶ τὸ πάθος ὑψώθη, καὶ θεατής ἡν μέχρι τούτων ἄπας τῶν Ἰουδαίων ὁ δῆμος, τὸ δὲ τῆς ἀναστάσεως θαῦμα ήγνόουν έχόντες, ήπίστουν, έχρυπτον, έσυχοφάντουν. μετά την πρώτην εύθυς, καθ' ήν απαντα των 'lou-δαίων τα φυλα πάλιν άναγκη νόμου πρός τον αυτόν ηγέρθη τόπον, ἐπιτηροῦσα τὸν χαιρὸν ἐπὶ τοὺς μαθητάς ή χάρις έχχείται, καὶ τους ἀπάντων όφθαλ-μους καὶ ἀκοὰς ἐπιστρέφει, ίνα πρὸς τους [795] Χριουρανών όρωσι δωρεάς άντιπέμπονται οι τόν τάφον στου μαθητάς ή δωρεά φερομένη άναστάντα μαρτυ-στου μαθητάς ή δωρεά φερομένη άναστάντα μαρτυσφραγίζοντες, του ούρανου θεαμάτων θεαταί χαταστώσιν. Ήχος ούν βροντής και πῦρ ούρανόθεν και ένέργεια τοῦ Πνεύματος ἄφιξιν πιστουμένη. Ούτως άρα ποτέ και κατά το Σιναίον δρος ή φλοξ ετινάσσετο, και Μωϋσής εν μέσφ πυρός νομοθετείν εδιδάσχετο. Άλλη νῦν μετεώρου πυρός Ιπτατο φλόξ, τὰς ἀποστολικὰς κορυφάς σταδιεύουσα. Ὁ γὰρ τότε Μωῦσέα ταῖς εἰς Ἑδραίους νομοθεσίαις κινήσας πάλιν μεσιτεύει το πύρ τῷ παραπλησίω της θέας τὸν ακλι πα-λαιῶν μνήμη θαυμάτων τοῖς νέοις ἀνεμίγνυτο καὶ πα-αὐτὰ εἰς τὴν τῶν ἐθνῶν σωτηρίαν, διὰ τοῦτο καὶ πααύτον έχεινον είναι Θεον τοίς παρούσι πιστούμενον. Πρός δὲ γλώσσας μεριζομένη τορνεύεται, Ινα διδασκάλους τους υποδεχομένους εργάσηται, Ιν' ἐν πυρὶ πορευόμενοι παιδεύται της οίκουμένης ύπάρξωσι. Πάλαι μεν ούν μίαν φωνήν τε και γλώσσαν άπάντων υπάρχουσαν ή πάλαι της πυργοποιίας διεμεμέπορίοις φθέγμασιν επληττον, άχοην δε μίαν ούχ ευ-ριστο τόλμα, και μάχη γλωσσων αντισείει τον κατλ ριστο τόλμα, και μάχη γλωσσων αντισείει τον κατλ διαχον μόρς τρι μλοι ορκ ξμικεροπασι αγγ, ή λγώασα τον λόγον εδέχετο. Γότθοι την φωνήν επεγίνωσχον, στεως. 'Ο των παραδόξων θαυμάτων! απόστολος ελά-στεως. 'Ο των παραδόξων θαυμάτων! απόστολος ελά-στεως. 'Ο των παραδόξων θαυμάτων! απόστολος ελά-

• Ισ. ταύτην την ήμέραν, τὰς ἐτέρας παραπεμπ.

b lσ. μετά τῆς.

ε ίσ. της πεμπτάδος.

καὶ Αἰθίοπες τὴν γλῶτταν ἐγνώριζον Πέρσαι τοῦ λαλοῦντος ἐθαύμαζον, καὶ ἔθνη βάρδαρα ὑπὸ μιᾶς ἡρδεύετο γλώττης. "Οσον ἡ φύσις τοῖς γένεσιν ἐπλατυνετο, τοσοῦτον ἡ χάρι; ἀντεπλούτει ταῖς γλώτταις. Η μέν ουν του πυρός φύσις μεριζομένη πολυπλασιάζει την ενέργειαν. Πηγή γάρ φωτός έστιν ό πλουτος της χάριτος. Πάλιν ή του πυρός φύσις οὐχ εἶδιν έφαπτομένη α μειοῦσθαι, άλλ' ή μετάδοσις αὕξησις οῦτως ή ἐχχομένη ο πολυπλασιάζει το ρείθρον. Μία μέν λαμπάς μυρίους άποτεχούσα πυρσούς, χαι πάντας δείκνυσι κομώντας τοις φέγγεσι, και ή του φω-τος λαμπηδών ουκ άφίησιν ουτως ή χάρις του Πνεύματος αφ' ετέρων είς ετέρους μεταφοίτωσα, και τους ετέρους πληροί, και τους αφ' ών πρόεισι. Πρώτον τοίνυν επί τοὺς ἀποστόλους ή χάρις ελθοῦσα, καὶ τούτους ὥσπερ ἀκρόπολιν καταλαδοῦσα, καὶ δι' αὐτὧν τούς πιστεύοντας επιχυμαίνουσα πάντα πληροί, καί τά τῆς χάριτος οὐ συστέλλεται ρείθρα. Ἡ μὲν οὖν τοῦ πυρός ἐφίπτατο γλῶσσα, γλωσσῶν δὲ ἦν μυρίων δοχείον μαθητής ξχαστος, χαι τους παρόντας απεφθέγγοντο, των διδασχαλιχών άγώνων άπτόμενοι. Καὶ θέατρον ήσαν οι παρόντες τοῦ θαύματος καὶ πλήθος ἀκροατῶν τῷ γένει μεριζόμενον, οὐκ ἡπόρει γλώσσης ἀκοστολικής πειθούσης συγγενέσι τοῖς ρήνασιν. Ωσπερ γάρ τινι βαφή τή του πυρός επαφή την φωνήν εκδεχόμενοι, άχρονον την γνώσιν ελάμ-δανον, καὶ πίστις εδιδάσκετο, καὶ χάρις εθαυμά-ζετο, καὶ Θεὸς εγνωρίζετο άλλ Ἰουδαίος εχλευάζε, καὶ μέθην κατηγόρει τοῦ θαύματος, καὶ γλεύ-κους Εργον εκάλει το τῆς χάριτος μυστήριον Γλεύπους τρίου επακει το της χαριτος μυστηριον'ι Λευπους γάρ, φησι, μεμεστωμένοι είσίν. "Ω τής
συντρόφου των Ίουδαίων άγνωμοσύνης! 'Εννόει
τὸν καιρὸν, ὧ 'Ιουδαίε, καὶ την γλωσσαν συκοφαντοῦσαν ἀνάστελλε. Ποῦ γάρ γλεῦκος, ἡδη παρελαύνοντος θέρους; ἔαρος δὲ ἄρτι φανάντο;, ποῦ
χώραν ἔχει γλεύκους ἡ μνήμη; Λογίζου την ώραν,
καὶ γαλίνου την κλῶτσαν Τί οῦν Πέσος ὁ πουντείνου χωραν εχει γλευχους η μνημη; ποιισου την ωρως, καὶ χαλίνου την γλώτταν. Τι ούν Πέτρος, ό πρωτεύων τῷ Πινεύματι, καὶ βρύων τῆ χάριτι, ό πληαθείς πυρί; Συνήγορον την γλώτταν ταῖς γλώτταις ἀφίησιν. Οὐ γὰρ, ὡς ὑμεῖς ὑπολαμβάνετε, φηαίν, οὖτοι με-θύουσιν, ἀλλὰ τοῦτό ἐστι τὸ παρὰ τοῦ προφήτου Τικὰ ελομένων. Ένεις ἀπὸ τοῦ Πρεώματός Ίωηλ είρημένον· Έχχεῶ ἀπὸ τοῦ Πνεύματός μου. Πέλαγος χαρισμάτων ο προφήτης ευαγγελίζεται. Έκχεω, φήσιν, από τοῦ Πνευματός μου. 'Αλλ' άρα μη συνέσταλται πάλιν το ρείθρον; η προς Τουδαίους περιγράφεται [796] μόνον το δώρον; Ούμενούν. Έχχεω, φησίν, έπι πάσαν σάρχα. Μαθόντες την πρόρρησιν, όρατε την Εχδασίν. Προέλαδε την προφητικήν γλώτταν η γλώσσα του Πνεύματος. Έχείνης και ήμιν της χάριτος επειθείν σταγόνα πα-ρακαλέσωμεν, ίνα την μνήμην των θαυμάτων φυ-λάττοντες, της χάριτος το κέροος τρυγήσωμεν εύκο-λος γάρ δόσις, αν εύροι προαίρεσιν. Ό γάρ αὐτὸς θεός, ό ενεργώντα πάντα εν πάσιν αύτῷ ἡ δύναμις καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς ἀτελευτήτους αἰώνας τῶν αἰώνων. Άμην.

d la. οίδεν έριπταμένη.

e lo. leinet « xáfic. »

### AD HOMILIAM DE SPIRITU SANCTO

Savilius in Notis p. 815 circa concionem de Spiritu sancto judicium hujusmodi tulit : « Hanc homiliam agnoscit Photius Bibliothecæ p. 841 : descripta est ex bibliotheca Regia Lutetiæ. Vel Chrysostomi, vel, quod potius reor, alterius alicujus ex illa erudita antiquitate. Stylus enim magis concisus, et frequentes loquendi formulæ Joanni nostro non usitatæ. . Certe tanta est illa styli diversitas, ut Fronto Ducæns eam jure Inter spuria ablegaverit. Hie enim orator totus strigosus est, coarctatoque dicendi genere utitur; ut nullus mihi unquam visus sit Chrysostomo absimilior. Male ergo Photius eam inter germana S. doctoris opera recensuit, ut etiam alia plurima cooptavit. Libet autem epitomen illam hujus concionis quam ipse c. 77 contexuit Latine convertere, lectori haud dubie non displicituram.

c Lecta est prima Chrysostomi Homilia de Spiritu sancto, cujus initium, Χθὲς ἡμῖν, ὧ φιλόχριστοι. Falsi Christi ex seipsis loquebantur, non ex lege, non ex prophetis; sed ex proprio sensu atque motu. Servator autem non discessit a lege, non deseruit prophetas; sed dicebat modo, Bene dixit Hesaias; modo autem, Nonne scriptum est in lege vestra (Matth. xv, 7)? et sexcenta similia. Quia igitur fi qui ante Christum venerant, et callide fraudulenterque sibi nomen ejus imposuerant, non ex sacris Scripturis, sed ex propria arrogantia errores suos efferebant: dicebat Servator, Ego a meipso non loquor (Joan. xiv, 10), quemadmodum illi. Nam a seipso loqui, illud est præter sacras Scripturas loqui. Quod autem a seipso loqui mos sit pseudochristorum et pseudoprophetarum, docet ipse Deus per prophetam Ezechielem: Non misi eos; a semetipsis locuti sunt, ex corde suo loquuntur (Ezech. x111, 3, 6). Quandoquidem igitur pseudoprophetæ ex proprio sensu prædicabant, ut illam a se amoveret suspicionem; ingrata quippe Judæorum natio illum quasi deceptorem, qui mundum in errorem deduceret, calumniabatur: ideo dicebat: Ego a meipso non loquor, sed a lege, a prophetis: Quæcunque audivi a Patre (Joan. viii, 38) in lege, in prophetis : ex carnis persona ita loquitur, ut impiam illam suspicionem abigat : Vos autem, quæcunque audistis a patre vestro diabolo (Joan. viii, 44). Nam quæ patris sunt, sors et hereditas sunt filiorum : ideoque ea quæ ad illum pertinent heredibus ejus cedunt : ita ut idip-um esse, ut in idipsum recidere deprehendatur, ex semetipsis loqui, et ex patre suo diabolo loqui. Quemadmodum Christus adveniens factus est plenitudo legis et prophetarum: ita et Spiritus plenitudo Evangelii. Christus adveniens ea quæ a Patre in lege et in prophetis dicta fuerant, confirmavit. Ideo dicit Paulus (Rom. x, 4), Plenitudo legis Christus. Spiritus sanctus a Iveniens implevit ea quæ Evangelii erant. Quæcunque in doctrina Christi sunt, ea Spiritus implet; quæcunque vero in doctrina legis sunt, Christus

#### [797] ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ ΟΜΙΛΙΑ

περί τοῦ ἀγίου Πνεύματος ..

α'. Χθές ήμιν, ω φιλόχριστοι, ή του άγίου καλ προσχυνητού Πνεύματος έπιτροίτησις άνυμνείτο, ούχ άνθρωπίναις έννοίαις τιμωμένη, άλλά τη πατριχή δυ-νάμει μαρτυρουμένη. Οὐ γάρ ἐξ ὧν λογιζόμεθα ή φθεγγόμεθα, ὁ τοῦ Θεοῦ συνίσταται λόγος, άλλ ἑξ ών φωτιζόμεθα καὶ ἡ εὐσέδεια συνίσταται, καὶ ἡ ἀλήθεια κηρύττεται. Μόνος ὁ τοῦ Θεοῦ λόγος, μόνη ἡ τοῦ ἀγίου Πνεύματος διδασκαλία, καὶ λαμπάς ἐστιν εύσεδείας, καὶ κήρυγμα θεογνωσίας, καὶ φωτισμός τῆς ἐνθέου διδασκαλίας. Αναγκαΐον δέ ἐστιν ἐπιμεῖναι τη του άγιου και προσκυνητού Πνεύματος έξηγήσει, και σαφέστερον τι περί της άγίας και ενδόξου δυνάμεως είπειν. Πάλιν, ίνα τοις αυτοίς χρήσωμαι, ούκ εξ ων λογιζόμεθα, άλλ' εξ ων διδασκόμεθα, το Πνεύμα τὸ ἄγιον ἐξ ὧν οἱ θεῖοι διδάσχουσι λόγοι Ε μαλλον δὲ ἐξ ὧν αὐτὸ περὶ ἐαυτοῦ χηρύττει, καὶ διὰ των προφητών φθέγγεται, και διά των αποστόλων την έαυτου άκτινα φέρει, την μέν φύσιν έστιν άδιαίρετον, ατε δή έχ της άδιαιρέτου και άμερίστου φύσεως

ρετον, ατε ση εκ της προελθόν.
Τονομα δὲ αὐτοῦ, Πνεῦμα ἄγιον, Πνεῦμα ἀληθείας, Πνεῦμα τοῦ Θεοῦ, Πνεῦμα Κυρίου, Πνεῦμα τοῦ Πατρὸς, Πνεῦμα τοῦ Υίοῦ, Πνεῦμα Χριστοῦ · καὶ οῦτω καλεἰαὐτὸ ἡ Γραφή, μάλλον δὲ αὐτὸ ἐαυτὸ καὶ Πνεῦμα Θεοῦ, καὶ ἴνα μήποτε ἀκούσαντες ἡμεῖς Πνεῦμα Θεοῦ, νομίσωμεν δι' οἰτέντητα λέγεσθαι Πνεῦμα Θεοῦ, εἰσάγει ἡ Γραφή τὸ Ηνεῦμα τὸ ἄγιον, καὶ προστίθησι τῷ Θεοῦ ς τὸ ἐκ Θεοῦ. "Αλλο δὲ τὸ Θεοῦ, καὶ ἄλλο τὸ ἐκ Θεοῦ. Θεοῦ μέν γάρ ούρανός καί γῆ, ώς παρ' αύτου πεποιημένα, έχ θεού δὲ οὐδὲν λέγεται εί μἡ δ ἐχ τῆς οὐσίας ἐστί. Λέγεται τοίνυν Πνεϋμα ἄγιον. Αὐτη γάρ ἐστιν ἡ χυρία καὶ πρώτη προσηγορία, ἡ ἐμφαντικωτέραν ἔχουσα την διάνοιαν, και παριστάσα του άγίου Πνεύματος.

In Colb. titulus, 'Ομιλία περὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος καὶ εἰς τὸν πειρασμὸν, καὶ εἰς τὸν ληστήν, καὶ κατὰ 'Αρειανῶν, και Τ΄ νοείτε (sic) τό, κλητός. Idem paulo post initium άλλα τη οίκετα δυνάμει μαρτυρούμενος.

δ Colb. διδάσχουσι νόμοι, et in marg. λόγοι. Ibid καί post κηρύττει devst in Reg. et καί post φθέγγεται deest in initial.

" Sic Colhert. Edit. vero τῷ Θεῷ, male.

την φύσιν. Πνεῦμα ἄγιον, Πνεῦμα τοῦ Θεοῦ. Τίς αὐτό καλεί Πνεῦμα Θεοῦ; "Ακουε τοῦ Σωτῆρος. Εί δὲ ἐγὼ ἐν Πνεύματι Θεοῦ ἐκδά.ἰλω τὰ δαιμόνια. Πνεύμα Θεού. "Ινα τοίνυν, ώς ξφθην είπων, μή τις άχούσας Πνευμα [798] Θεού, νομίση οίχειότητα σημαίνεσθαι, και μη φύσεως κοινωνίαν ὁ Παῦλος λέγει· Υμιτ δε ούκ έδόθη το πνευμα του κόσμου, άλλα τό Πνευμα τό έκ Θεού. Πάλιν λέγεται Πνευμα Πατρός, ώς ο Σωτήρ τοις άγιοις άποστόλοις λέγει : Μή μεριμγήσητε πώς η τι λαλήσητε·ού γάρ ύμεῖς έστε οι λαλούντες, άλλὰ τὸ Πνεύμα του Πατρός ημών το Λαλουν εν υμίν. Ποπερ δε είπε, Πνευμα Θεου, και επήγαγεν ή Γραφή, Το έκ Θεου, ουτω πάλιν είρηται Πνευμα Πατρίς. Και ΐνα μη νομίσης τούτο κατ' οίκείωσιν λέγεσθαι, ο Σωτήρ βεδαιοί. \*\*Τοταν δὲ Ελθη ὁ Παράκλητος, τὸ Πενῦμα τῆς ἀληθείας, ὁ παρὰ τοῦ Πατρὸς ἐκπορεύεται. Ἐκεῖ ἐκ Θεοῦ, ιώδε παρὰ τοῦ Πατρὸς ἐκπορεύεται. Ἐκεῖ ἐκ Θεοῦ, ιώδε παρὰ τοῦ Πατρὸς ἐξῆλθον, τοῦτο δὲ τῷ ἀγίῳ Γινεύματι, "Ο παρὰ τοῦ Πατρὸς ἐκπορεύεται. "Εστικοῦν Θεοῦ Πικούμα και Θεοῦ Πατρὸς ἐκπορεύε ται. "Εστιν ούν θεου Πνευμα ο και θεου Πατρος Πνεύμα, και παρά του Πατρός έκπορεύεται. Τί έστιν, Έκπορεύεται; Ούκ είπε, Γεννάται. "Α γάρ ού γέ-Υραπται, ού δεί φρονείν. Υίος έκ Πατρός γεννηθείς,

Πνεῦμα ἐχ Πατρὸς ἐχπορευόμενον. Ζητεῖς παρ' ἐμοῦ τὴν διαφοράν πάντως, πῶς ἐγεν-νήθη οὕτος, πῶς ἔξεπορεύθη ἐχεῖνο; Τί γάρ; 'ὑτι ἐγεννήθη μαθών, ἔμαθες καὶ τὸν τρόπου. 'Αρα « οῦν, έπειδή χήρυττόμενον Υίον άχούεις, και γεννήσεως τον τρόπον κατέλαδες. 'Ονόματά έστι πίστει τιμίνμενα, καὶ εὐσεδεῖ λογισμῷ τηρούμενα. Τίς δὲ ἡ δίναμις τοῦ, Ἐκπορεύεται; Ἰνα τὸ τῆς γεννήσεως δνομα παρέλθη ἡ Γραφἡ, ἴνα μὴ Υἰὸν αὐτὸ καλέση, λέγει Ηνεῦμα ἄγιον, "Ο παρὰ τοῦ Πατρὸς ἐκπορεύεται. Εἰσάγει αὐτὸ ἐκπορευόμενον, ὡς ῦδωρ ἀπὸ κῶς βρώνις κατὰ τὰ εἰσινένον περὶ τοῦ παραδείσης." ης βρύον κατά το είρημένον περί του παραδείσου . Ποταμός δε εκπορεύεται εξ Έδεμ εκπορεύετα:,

d Sic mss. Edit. vero έστιν οῦν πνεῦμα.
Αρα. Colb. μαθών, εμαθες και τον τρόπον κατελαβες; άρα έπει κηρυττόμενον και

#### MONITUM.

implet; non quasi imperfectus sit Pater, sed quasi ipse Patris interpres consummatorque sit. Eodem quoque modo Spiritus explicat et clara reddit ca quæ Filii sunt. Etenim inquit ille: Multa habeo vobis dicere, sed non potestis portare modo. Cum autem venerit Spiritus sanctus, deducet vos in omnem veritumem; ac deinde, Quia a semetipso non loquitur (Joan. xvi, 12, 13). Non enim contradicit Filio, sed implet ea quæ Filii sunt, ut Filius ea quæ Patris. In hac oratione circa finem invenies a Chrysostomo probari, missionem neque Filium neque Spiritum Patre minores facere. Imo ipsis verbis dicit ipsum Patrem mitti a Spiritu et a Filio; ejus verba sunt: Si [797] tibi ostendero ipsum factorem cæli et terræ missum esse a Spiritu et a Filio, quid facies? Aut nega Christum, aut dele Scripturas, aut Scripturis subditus, ipsis obtempera. Et ubinam, inquies, hoc dictum est? Audi Deum per prophetam Isaiam dicentem: Audi me, Israel, quem ego voco; ac tota hujus loci periodo exposita, usque ad illud, Et nunc Dominus misit me et Spiritus ejus, affirmat Patrem hæe dicere, atque ex præcedentibus sermonem confirmat, et palam facit Patrem esse qui bæc loquitur, et qui mittitur a Spiritu et a Filio.

In his dictis quædam observamus, et primo quidem hanc homiliam fuisse primam inter eas quæ de Spiritu sancto inter Chrysostomi opera Photii tempore circumferebantur; sed ex iis nulla alia comparet: non enim putandum est sermones de Pentecoste, de quibus supra diximus, in harum de Spiritu sancto homiliarum numero comprehensos fuisse: illos quippe alio loco separatim commemorat Photius, ut ibidem diximus. Aliud ex hoc Photii compendio inferes; nempe hunc scriptorem, qui Chrysostomum ementiur, ingenio valuisse: in hac enim epitome ejus ratiocinia clarius enuntiantur: nam scriptor ille, non

multo inferior ætate Chrysostomo, nonnihil intricatus est in syllogismis suis.

Hæc homilia initio habita fertur die Pentecosten insequente: ac contra Macedonianos fere semper res agitur, et quidem strenue argumentisque ex Scriptura sacra desumptis. Principio docetur in quo differat generatio a processione: dilucide dicitur intercessionem sanctorum nobis ad sanctitatem auxilio esse. Docetur etiam Macedonianos etsi consubstantialitatem Filii admitterent, ei tamen secundum Nicænam synodum subscribere nolle. Sub finem de Montano et de Manichæo, de postremo maxime nonnulla scitu digna traduntur.

Interpretationem veterem, quam nonnullis in locis Fronto Ducæus castigaverat, et adhuc medica manu

egebat, multis aliis in locis emendavimus.

# S. JOANNIS CHRYSOSTOMI SERMO

DE SANCTO SPIRITU (a).

#### **6833-44444-10**00

1 Heri a nobis, amatores Christi, sancti et adorandi Spiritus celebrabatur adventus; non humanarum cogitationum honore exceptus, sed paternæ ' virtutis testimonio comprobatus. Non enim ex iis quæ cogitamus vel loquimur verbum Dei commendatur : sed per ea quibus illustramur et pietas commendatur, et veritas prædicatur. Unus Dei sermo est, una saucti Spiritus doctrina, et pietatis lampas est, et divinæ agnitionis prædicatio, ac doctrinæ Dei illustratio. Operæ pretium autem est, ut perseveremus diutius in sancti adorandique Spiritus enarratione, et manifestius aliquid de sancta gloriosaque potestate dicamus. Iterum, ut iisdem utamur verbis, non per ea quæ cogitamus, sed per quæ docemur, Spiritus sanctus ex ils quæ divini docent sermones a, imo quæ ipse de seipso prædicat, dum per prophetas loquitur, perque apostolos fert radium suum, natura inseparabilis est, utpote qui ex inseparabili et indivisibili natura progressus est.

Spiritus sancti nomina. — Nomen autem ejus Spiritus sanctus, Spiritus veritatis, Spiritus Dei, Spiritus Domini, Spiritus Patris, Spiritus Filii, Spiritus Christi: et sic vocat eum Scriptura, imo ipse scipsum, et Spiritum Dei, et Spiritum qui ex Deo est. Et ut numquam, cum audimus Spiritum Dei, putemus eum per familiaritatem dici Spiritum Dei, introducit Scriptura Spiritum sanctum, et apponit, Dei, et qui ex Deo est. Aliud enim est dicere Dei, et qui ex Deo est. Dei enim sunt cælum et terra, utpote ab eo facta: ex Deo autem nihil dicitur, nisi quod ex substantia ejus. Ita-

que dicitur Spiritus sanctus. Ista enim est propria et prima appellatio : et ut evidentiorem habens intelligentiam, Spiritus sancti naturam demonstrat. Spiritus sancius, Spiritus Dei. Quis eum vocat Spiritum Dei? Audi Salvatorem dicentem: Quod si ego in Spiritu Dei ejicio dæmonia ( Matth. 12. 28). Spiritus Dei. Ut igitur, sicut dicebam, ne quis audiens, Spiritum Dei, putet familiaritatem quamdam significari, et non communitatem naturæ, Paulus dicit : Vobis autem non datus est spiritus mundi, sed Spiritus qui ex Deo est (1. Cor. 2. 12). Iterum dicitur Spiritus Patris, sicut Salvator apostolis dicit: Ne solliciti sitis, quomodo vel quid loquamini: non enim vos estis qui loquimini, sed Spiritus Patris vestri qui loquitur in vobis (Matth. 10. 19. 20). Sicut autem dixit, Spiritus Dei, additque Scriptura, Qui ex Deo est : sic iterum dictus est Spiritus Patris. Et ut ne putetis hoc secundum familia. ritatem dici, Salvator id confirmat: Quando venerit Paracletus, Spiritus veritatis, qui a Patre procedit (Joan. 15. 26). Illic ex Deo, hic a Patre dicitur. Id quod sibiipsi tribuerat dicens, Ego a Patre exivi. hoc et Spiritni sancto adscribit, dicens : Qui a Patre procedit (Joan. 16. 26). Quid est , Procedit? Non dixit , gignitur. Quod emm non est scriptum, non est sentiendum. Filius a Patre genitus est, Spiritus a Patre procedit.

Generatio in quo disserta a processione; contra harreticos Macedonianos. — Quæris a me dissertatam, quomodo genitus ille, et quomodo processit iste? Quid igitur rei est.? Cum didiceris quod genitus est, didicisti et modum, et comprehendisti utique. Itaque cum audieris prædicari Filium, comprehendisti generationis modum. Nomina sunt, quæ side honorantur, et pia cogitatione conservantur. Quæ autem vis est vocis hujus, Procedit? Ut nomen generationis præterest Scriptura, ne Filium ipsum dicat, dicit Spiritus sanctus, Qui a Patre procedit. Inducit eum procedentem

1 Colb., propriæ.

<sup>2</sup> Colb., divinæ docent leges, et in margino, divim docent sermones.

(a) Habitus die sequenti festum Pentecostes, collatus autem Ms.cum Reg. 2343, et cum Colbert. 970. In Colb. titulus, Homilia de sancto Spiritu, et in tentationem, et in latronem, et contra Arianos, et quid intelligendum sit per vocem, Paraclelus.

ut aquam de sonte scaturientem : sicut et de paradiso dictum est: Fluvius autem procedit ex Edem (Gen. 2. 10); procedit et scaturit. Pater sons aquæ viventis dicitur, secundum prophetam Jeremiam: Obstupuit cælum super hoc, et horruit valde terra, quoniam duo et.mala secit populus meus: me dereliquerunt sontem aquæ piventis (Jer. 2. 12. 13). Divinus sermo definiens Patrem fontem aquæ, inducit ex sonte vitæ aquam vivam que procedit : Qui a Patre procedit (Joan. 15. 26). Quid procedit ? Spiritus sanctus. Quonam pacto? Sicut a fonte aqua. Unde hoc quod Spiritus sanctus aqua vocetur? Dicit Salvator: Qui credit in me, sicut dixit Scriptura, Flumina ex ventre ejus fluent aquæ vivæ (Joan. 7. 38): et interpretans evangelista hanc aquam subdit: Hoc autem dicebat de Spiritu, quem accepturi erant credentes in eum (Ibid. v. 39). Si igitur evangelista Joannes declarans Spiritum sanctum, dixit aquam vivam , Pater autem dicit , Me dereliquerunt sontem aquæ rivæ: sons Spiritus Pater, propterea ctiam ex Patre procedit. Dicitur igitur (repetere liceat) Spiritus Dei, et Spiritus qui ex Deo, Spiritus Patris, et Spiritus qui a Patre procedit. Spiritum Domini testatur Hesaias in persona Christi: Spiritus Domini super me : eo quod unzerit me (Isai. 61.4). Et Paulus : Dominus autem Spiritus. Ubi autem Spiritus Domini, ibi libertas (2. Cor. 3. 17). Si ubi advenit Spiritus, ibi est libertas, num ipse est servus? Si corum ad quos accedit Spiritus sanctus, solvit servitutis jugum, et præstat eis libertatis personam: quomodo ipse servus? quomodo largitur quod non habet? quomodo cum ipse sit servus, libertate donat? Non audisti Paulum dicentem, Lex enim Spiritus ritæ in Christo Jesu liberum me reddidit (Rom. 8. 2)? Liberosne reddit Spiritus servos, qui natura sua non habet libertatem? Nam si creatus est, et servus factus, non reddit liberum.

2. Ne vos sophismatibus circumveniant hæretici.Non dico eum servum , non creaturam : nova hæc est hæresis. Periculum est ne tria principia inducant, increatum, creatum, et aliud nescio quomodo vocem. Spiritus Dei, Spiritus qui ex Deo: Spiritus Patris, Spiritus qui a Patre procedit: Spiritus Domini, Spiritus Filli. Quod autem sitis filii, dicit apostolus, misit Deus Spiritum Filii sui in corda nostra, clamantem, Abba Pater (Gal. 4. 6). Ecce ipse Spiritus Filii. Alio loco iterum Spiritum Christi dicit Paulus: Vos autem non estis in carne, sed in Spiritu: siquidem Spiritus Christi habitat in vobis (Rom. 8. 9). Obsecro, animadvertite sanciam hanc connexionem. Quasi catenain quamdam sanctam et vivam ex triplici potentia inducit Paulus, naturam conjungens inseparabilem, et in diversis nominibus unam virtutem indicans : Vos autem, inquit, non estis in carne, sed in Spiritu. Ecce Spiritum. Siguidem Spiritus Dei habitat in vobis. Vide Spiritum Dei. Si autem quis Spiritum Christi non habet (Ibid.). Et sane oportebat dicere, si quis autem Spiritum Dei non habet : sed dixit Spiritum Christi : dixit Spiritum Dei, et subdit Spiritum Christi. Si quis autem Spiritum Christi non habet, hie non est ejus. Verum hoc dixit, ut ostendat, si Spiritus sit, et Christum esse; et idem esse, Christum adesse, et Spiritum adesse, idemque esse, Spiritum Dei dicere et Spiritum Christi. Est igitur Spiritus sanctus, Spiritus veritatis: quasi quis dicat Spiritum Filii: quia Salvator dicit, Eyo sum veritas (Joan.14.6). Dicitur Spiritus veritatis qui est Spiritus Filii, sicut dicit Paulus: Misit Deus Spiritum Filii sui (Gal. 4. 6). Est igitur et Spiritus Filii, et Spiritus ejus qui excitavit Jesum Christum. Et audi Paulum ipsum dicentem : Si autem Spiritus ejus qui suscitavit Jesum Christum habitat in vobis (Rom. 8. 11). Hae nomina sanctæ et immaculatæ virtutis, saucti et adorandi Spiritus: sunt et alia nomina, non naturæ convenientia, sed operationi. Profundus sermo, et opus habet auribus attentis, munitis et sidelibus. Dicitur autem iterum Spiritus vitæ: quia Salvator dicit, Ego sum veritas et vita (Joan. 14. 6). Dicitur Spiritus vitæ, sicut et Paulus dicit: Lex Spiritus vitæ (Rom. 8. 2). Hæc nomina efusdem sunt auctoritatis, et ejusdem naturæ. Sunt autem alia nomina, quæ non adscribuntur sancto Spiritui, sed virtuti et operationi ejus; ut sunt dona ejus. Dico autem, et ante declaro sententiam, postea testimo-nium subinducturus. Quando dat Spiritus sanctus, precibus sanctorum, vel mihi, vel alicui Christianorum sanctificationem, et accipio donum, ita ut sanctum habeam et corpus et animam, donum mihi collatum vocatur Spiritus sanctificationis, hoc est, charisma. Si dederit Spiritus sanctus cuipiam donum, non habenti sapientiam, vel non habenti intelligen-tiam, sed solam fidem det illi, quales sunt multi habentes dona, ut credant Scripturis, qui ignorant Scripturas, licet illis credant, vocatur donum illud Spiritus fidei. Si quis accipiat virtutem et donum a Spiritu sancto, ut credat promissioni bonorum quæ dantur in futuro sæculo, ille Spiritum promissionis accipit. Si quis accipit et sapientiæ donum, vocatur donum Spiritus sapientia. Et ubique dona Spiritus vocantur Spiritus. Attende diligenter, dum nos in figura ex parte speculationes tibi declaramus. Veniamus ergo ad demonstrationes. Quando quis habet donum caritatis, dicitur habere Spiritum caritatis. Quando quis acceperit donum martyrii, dicitur habere Spiritum virtutis, hoc est, donum. Jam quia id quod datur, Spiritus sanctus est, vocatur et donum eodem nomine quo is qui donat. Idcirco dicit Paulus: Non enim accepistis spiritum servitutis iterum ad timorem, sed accepistis Spiritum adoptionis filiorum (Rom. 8. 15); et iterum : Non enim dedit nobis spiritum timoris, sed Spiritum virtutis et dilectionis et temperan-tiæ (2. Tim. 1. 7). Spiritum autem hic docet donum, sicut quando dicit : Vos autem obsignati estis Spiritu promissionis sancto (Ephes. 1. 13). Promissionis Spiritus ubinam scriptus est? Dicit Paulus: Habentes autem eumdem Spiritum fidei et promissionis, hoc est, gratiam Spiritus (2. Cor. 4. 13). Ecce igitur Spiritum fidei, et Spiritum promissionis. Si quis fuerit mansuetus et humilis corde, donum accepit mansuetudinis : est autem donum Dei. Et hoc dicit Paulus: Si autem præoccupatus suerit homo in aliquo delicto, vos qui spirituales estis, instruite hujusmodi in Spiritu mansuetudinis (Gal. 6. 1), hoc est, in charismate doni mansuetudinis : Considerans, inquit, temetipsum ne et tu tenteris. Ecce Spiritum mansuetudinis. Alii datur sanctificatio animæ et corporis, et vocatur Spiritus sanctificationis, sicut ait ille: Panlus servus Jesu Christi, vocatus apostolus, segregatus in evangelium Dei, quod ante promisit per prophetas suos, secundum Spiritum sanctificationis (Rom. 1. 1) Obverso ordine hoc dixit; sensus autem sic habet: Paulus qui factus est apostolus secundum Spiritum sanctificationis 1. Multi enim putaverunt, primo verbo, ut jacet, hærentes (sic intelligendum esse) : qui prædestinatus fuit Filius Dei secundum Spiritum sanctisicationis. Non est autem sic; sed, Paulus apostolus ordinatus secundum Spiritum sanctificationis. Et quando ordinatus est? Ex resurrectione Jesu Christi. Quoniam alii quidem apostoli ante passionem, hic autem post resurrectionem, et propterea dicitur, Secundum Spiritum sanctificationis. Et aliud dico: Quando incipimus omnes tempore sacrorum mysteriorum dicere, Pater noster qui es in calis (Matth. 6. 9) : donum accepimus Spiritum adoptionis, hoc est donum sancti Spiritus. Spiritus vocatur æmulationis, sicut dicit Paulus : Quoniam æmulatores estis Spirituum (1. Cor. 14. 12), hoc est, æmnlationem habetis ad spiritualia dona. Quoniam æmulatores estis Spirituum, hoc est, donorum. Et, Adhuc excellentiorem vobis viam monstro (1. Cor. 12. 31). Si linguis hominum loquar, et angelorum, caritatem autem non habeam, nihil sum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hic texum Scripturæ invertit scriptor iste, et quæ de Christo dicuntur vult de Paulo intelligi. Sed de Christo intelligit Joan. Chrysostomus Homil. I in Epist. ad Romanos, ut monet Fronto Ducæus.

και πηγάζει. Ο Πατήρ πηγή υδατος ζώντος λέγεται, κατά τον προφήτην Ίερεμίαν τον λέγοντα. Έξεστη ο ουρανός επί τούτω, και εφριξεν επί πλείον ή ο οφρανος επι τουτφ, και εφρίζεν επι πλειον η τη, δτι δύο και πονηρά έποιησεν ο Λαός μου εμέ έγκατέλιπον πηγήν ιδατος ζωντος. Όριζόμενος πηγήν ιδατος ζώντος, τὸν Πατέρα ὁ θείος λόγος εἰσήγαγεν, ἐχ τῆς πηγῆς τῆς ζωῆς τὸ ιδωρ τὸ ζῶν ἐχπορευόμενον. "Ο παρὰ τοῦ Πατρὸς ἐκπορεύεται, Τὶ ἐχπορεύεται; Τὸ Πνεύμα τὸ ἄγιον. Πώς; 'Ως άπο πηγής ύδωρ. Πόθεν τοῦτο, ὅτι τὸ Πνεῦμα τὸ άγιον ύδωρ καλείται; Λέγει ό Σωτήρ, Ὁ πιστεύων είς εμέ, πιθώς είπεν ή Γραφή, ποταμοί εκ τῆς κοιλίας αὐτοῦ ρεύσουσιν ῦδατος ζώντος καὶ ερμηνεύων ο εύαγγελιστής τοῦτο το ὕδωρ, ἐπάγει· Τοῦτο δὲ ἔλεγε περὶ τοῦ Πrεύματος, οῦ ἔμελλοr λαμβάνειν οι πιστεύοντες είς αὐτόν. Εί τοίνυν ό εύαγγελιστής Ίωάννης σαφηνίζων Πνευμα το άγιον, είπε το ύδωρ το ζών, ο δε Πατήρ λέγει, Έμε έγκατ-έλιπον πηγήν ὕδατος ζώντος πηγή του Πνεύματος ό Πατήρ, διά τοῦτο καὶ ἐκ τοῦ Πατρός ἐκπορεύεται. Λέγεται τοίνυν (ἐπαναλαμδάνω γὰρ) Πνευμα Θεού, και Πνευμα τὸ ἐκ Θεού, Πνευμα Πατρός, και Πνεύμα, έχει έλευθερία, αύτό δούλον; Εί οίς α έπιφοιτά το Πνεύμα το άγιον, λύει τον τής δουλείας ζυγον, και χαρίζεται το τῆς ἐλευθερίας πρόσωπον, πῶς αὐτὸ δοῦλον; πῶς χαρίζεται δ μἡ ἔχει; πῶς αὐτὸ δοῦλον δν ἐλευθεροί; Οὐκ ἡκουσας Παύλου λέγοντος, Ο τὰρ τόμος τοῦ Πτεύματος τῆς ζωῆς ἐτ Χριστφ.
Ίησοῦ ἡλευθέρωσέ με; Ἑλευθεροῖ τὸ Πνεῦμα τοὺς δούλους, τὸ μἡ ἔχον ἐν τῆ φύσει τὴν ἐλευθεροῖν. Εἰ γὰρ ἔχτισται καὶ δεδούλωται, οὐκ ἐλευθεροῖ.
β. Μἡ κατασοριζέσθωσαν μύμας αἰρετικοί. Οὐ λέγω

αύτο δούλον, ούδε κτίσμα καινή τούτο αξρεσις. Κιναυτο σουλον, ουσε κτισμα: καινη τουτο αιρεσις. Κιν-δυνεύουσι τρείς άρχὰς εἰσάγοντες, ἄκτιστον, κτιστήν, καὶ ἄλλην, ἡν οὐκ οἰδα πῶς καλέσω. Πνεῦμα Θεοῦ, Πνεῦμα τὸ ἐκ τοῦ Θεοῦ, Πνεῦμα Πατρὸς, Πνεῦμα [799] δ παρὰ τοῦ Πατρὸς ἐκπορεύεται, Πνεῦμα Κυ-ρίου, Πνεῦμα Υἰοῦ. Λέγει ὁ Απόστολος: <sup>\*</sup>Οτι δά δρος κιδι. Δεραστικώς του διαθώς το Επιστίκου. έστε vlol, έξαπέστειλεν ό θεός το Πνεύμα τοῦ Υιοῦ αὐτοῦ εἰς τὰς καρδίας ὑμῶν, κράζον, 'Αδδα ὁ Πατήρ. 'Τοῦ αὐτὸ τὸ Πνεῦμα τοῦ Υίοῦ. 'Αλλαχοῦ. πάλιν Πνεῦμα Χριστοῦ λέγει Παῦλος· 'Υμεῖς δὲ οὐκ ἐστὲ ἐν σαρκὶ, ἀλλ' ἐν Πνεύματι· εἰπερ Πνεῦμα Χριστοῦ οἰκεῖ ἐν ὑμῖν. Παρακαλῶ, πρόσεχε τῆ πλοκῆ. ταύτη τη άγία, πως ωσπερ σειράν τινα ε άγίαν καί δώσαν έχ τριπλόχου δυνάμεως είσηγαγεν δ Παϋλος, την φύσιν συνάπτων την άδιαίρετον, καὶ ἐν διαφόροις ζωσαν την δύναμιν ἐνδειχνύμενος · Υμείς δέ, οποίαστι μιαν την συναμιν ενοεικνυμένος ΄ Πρείς Θέ, οησίν, οὐκ ἐστὲ ἐτ σαρκὶ, ἀλι' ἐτ Πτεύματι. Ίδοῦ Πνεῦμα Είπερ Πτεῦμα Θεοῦ οἰκεί ἐτ ὑμῖτ. Ἰδε Πνεῦμα Θεοῦ. Εἰ δέ τις Πτεῦμα Χριστοῦ οὐκ ἔχει. Καὶ μὴν ἐχρῆν εἰπεῖν, Εἰ δέ τις Πνεῦμα Θεοῦ οὺκ ἔχει, ἀλὶ εἰπε, Πτεῦμα Χριστοῦ εἰπε Θεοῦ Πτεῦμα Χριστοῦ - εἰπε Θεοῦ . 

\*\*\* Πνευμα, και επήγαγε το Πνευμα του Χριστου. Εί δέ τις Πνευμα Χριστού ούκ έχει, ούτος ούκ έστιν αύτου. 'Αλλά τοῦτο είπεν, ίνα δείξη ὅτι εί Πνεῦμα, καὶ Χριστός καὶ Ισον ἐστὶ Χριστόν παρείναι, καὶ Πνεύμα παρείναι · καλ ίσον έστιν είπειν Πνεύμα Θεού, πνευμα καρείναι και τσον εστινείπειν Πνευμα σεου, και Πνευμα Χριστου. "Εστι τοίνυν Πνευμα άγιον, Ηνευμα το τῆς ἀληθείας, ὡς ἀν τις είποι Πνευμα τοῦ Υίοῦ· ἐπειδὴ λέγει ὁ Σωτὴρ. 'Εγώ είμι ἡ ἀλήθεια. Λέγεται τὸ Πνευμα τῆς ἀληθείας, ὅ ἐστι τὸ Πνευμα τοῦ Υίοῦ, ὡς φησιν ὁ Παυλος· 'Εξιπέστειλεν ὁ Θεος τὸ Πνευμα τοῦ Υίοῦ αὐτοῦ. "Εστιν οὐν καὶ Πλευμα τοῦ Υίοῦ αὐτοῦ." Πνευμα του Υίου, και Πνευμα του έγειραντος Ίησουν Χριττόν. Και άκους αυτου του Παύλου Εί δε το Πνευμα του έγειραντος Ἰησουν Χριστόν δο οίχει Είνου του έγειραντος Ἰησουν Χριστόν δο οίχει Είνου Του Είνου Ε έν ύμιν. Ταυτα τὰ ὀνόματα τῆς άγίας καὶ άχράντου

\* Colb. παραγίνεται έλευθερία. Πῶς αὐτὸ δοῦλον; Εἰ οἰς. Reg. ibid. έχει έλευθερία εἰ δπου παραγίνεται έλευθερία, αὐτὸ δοῦλον.

h Colb. μή σοφιζέσθωσαν. Ibid. mss. καινή. Edit. καὶ

μή, male. Colb. ώσπερ σχοϊνόν τινα.

4 Reg. et Colb. έγείραντος τον Χριστόν.

δυνάμεως, τοῦ ἀγίου ἐστὶ καὶ προσκυνητοῦ Ηνεύματος · ἔστι δὲ καὶ ἄλλα ὀνόματα οῦ τῷ φύσει προσήχοντα, άλλά τη ένεργεία. Βαθύς ό λόγος. και χρής ει άκοῆς προσεχούς, και άσφαλούς, και πιστῆς. Λέγεται δὶ πάλιν τὸ Πνεῦμα, ζωῆς Πνεῦμα ἐπειδὴ ὁ Σωτὴρ λέγει, Ἐρώ εἰμι ἡ ἀλήθεια καὶ ἡ ζωή. Λέγεται δὶ • Πνευμα ζωής, καθώς και ο Παυλος λέγει. Ο γάρ νόμος του Πνεύματος της ζωής. Ταυτα τὰ δνόματα αὐτης της αὐθεντίας, αὐτης της φύσεως. "Εστι δε άλλα όνόματα, α ού προσγράφεται τῷ άγἰῳ Πνεύματι, άλλα τὴ δυνάμει καὶ τἢ ἐνεργεἰᾳ αὐτοῦ, οἰον αἰ δω-ρεαὶ αὐτοῦ. Λέγω δὲ καὶ προσδιασαφηνίζω <sup>1</sup> τὴν ἐννοιαν, καὶ ἐπάγω τὴν μαρτυρίαν. Ἐπειδάν χαρίσηται τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον εύχαΙς τῶν ἀγίων, ἢ ἐμὸὶ, ἢ ἐτέρῳ Χριστιανῷ ἀγιασμὸν, καὶ λάδω δῶρον, ῶστε άγιον έχειν το σώμα και την ψυχήν, ή δωρεά ή δοθεϊτά μοι καλεϊται Πνευμα αγιωσύνης, τουτέστι χά-ρισμα <sup>5</sup>. Έλν δῷ τὸ Πνευμα τὸ ἄγιον δωρεάν τινε μή έχοντι σοτίαν, μή έχοντι γνωσιν, άλλά δῷ αὐτῷ μόνην πίστιν, οἰοί εἰσι πολλοί χαρίσματα έχοντες τοῦ πιστεύειν Γραφαίς, ούχ είδότες Γραφάς, και ταίς. Γραφαίς πιστεύοντες, καλείται ή δωρεά έχεινη Ηνεύμα πίστεως. Έάν τις λάδη δύναμιν και δωρεάν παρά τοῦ άγιου Ηνεύματος πιστεύειν τῆ ἐπαγγελία τῶν διδομένων ἀγαθών ἐν τῷ μέλλοντι αἰῶνς ἐλαδε Τυνεύμα ἐπαγελίας [Κάν στο λάδο πουίκς ἐλαδε Πνεύμα επαγγελίας. Έάν τις λάδη σοφίας δωρον, καλείται ή δωρεά Πνεύμα σοφίας. Και πανταχού τὰ χαρίσματα του Πνεύμα σοφιας. Και πανταχου τα χαρίσματα του Πνεύματος χαλείται Πνεύμα. Και πρόσεχε άχριδως έν τύπω διασαφην:ζόντων ήμων έχ μέρους τὰς θεωρίας. Έλθωμεν σύν ἐπὶ τὰς ἀποδείξεις. Όταν τις ἔχη χάρισμα ἀγάπης, λέγεται ὅτι Πνεῦμα ἀγάπης ἔχει. Όταν λάδη τις χάρισμα μαρτυρίου, λέγεται Πνεῦμα δυνάμεως ἔχειν, τουτέστι χάρισμα. Έπιδήπέρ τὸ δωρούμενον το Πνεῦμα τὸ ἄγιόν ἔστι. Χαλείται χαὶ τὸ δώρον όμωνύμως τῶ γαρίσματι h. καλείται και το δώρον όμωνύμως τῷ χαρίσματι Δ. Διὰ τοῦτο λέγει Παῦλος Οὐ τὰρ ἐλάδετε πτεῦμα. δουλείας πάλιτ εἰς φόδοτ, ἀλλ' ἐλάδετε Πτεῦμα υἰοθεσίας καὶ πάλιν Οὐ τὰρ ἔδωκετ ἡμῖτ πτεῦμα δειλίας, άλλά Πτεῦμα δυτάμεως και άγάπης και σωφροτισμοῦ. Πνεῦμα δὲ λίγει ἐνταῦθα το χάρισμα, ως όταν λέγη: Ύμεις δὲ ἐσφραγίσθητε τῷ Πτεὐως όταν λέγη. Υμείς σε ευφραγισσής Επαγγελίας ματι [800] τῆς ἐπαγγελίας τῷ ἀγίφ. Ἐπαγγελίας Πνεῦμα ποῦ γέγραπται; Λέγει Παῦλος. Εχοντες δὰ τὸ αὐτὸ Πνεῦμα τῆς πίστεως καὶ τῆς ἐπαγγελίας, τὸ νάρισμα τοῦ Πνεύματος. Τὸς οῦν τουτέστι, τὸ χάρισμα τοῦ Πνεύματος. Ἰδε οὖν Πνεῦμα πίστεως, Πνεῦμα ἱ ἐπαγγελίας. Ἐὰν ἡ τις πράος, ταπεινός την χαρδίαν, δώρον έλαδε πράοτητος · Εστι δε Θεοῦ χάρισμα. Καὶ τοῦτο λέγει Παῦλος · Ἐἀν δε προληφθη ἄνθρωπος εν τινι παραπτώματι, θμεῖς οἱ πνεθματικοὶ καταρτίζετε τὸν τοιοῦτον èr Πνεύματι πραότητος, τουτέστιν, èν τῷ χαρίσματι της δωρεάς της πραστητος Σκοπών, φησι, σεαυτόν, μη και συ πειρασθης. Ίδου Πνευμα πραστητος. Άλλω δίδοται άγιασμός ψυχής και σώματος, και καλείται Πνεύμα άγιωσύνης, καθώς φησι· Παύλος δούλος Ίησού Χριστού, κλητός απόστολος, άφωρισμένος είς Εὐαγγέλιον Θεοῦ, ὁ προεπηγλος, αφωρισμένος εξε Εύαγγελιον Θεου, ο προεπηγείλατο διά τῶν προφητών αὐτοῦ, κατὰ Πνεῦμα άγωσύνης. 'Αντίστροςον αὐτό εἶπεν ἡ δὲ ἔννοια τοῦτο ἔχει · Παῦλος γενόμενος ἀπόστολος κατὰ Πνεῦμα ἀγιωσύνης. Πολλοὶ γὰρ ἐνόμισαν, ἀκολουθοῦντες τῷ ρήματι τῷ πρώτῳ, τοῦ ὁρισθέντος Ἐἰοῦ. Θεοῦ κατὰ Πνεῦμα ἀγιωσύνης. Οὐκ ἔστι δὲ οῦτως · ἀλλὰ, Παῦλος ἀπόστολος χειροτονηθείς κατὰ Πνεῦμα ἀγιωσύνης. Καὶ πότε ἐχειροτονήθη; 'Ἐξ ἀναστάσεως 'Ἰησοῦ Χριστοῦ. 'Επειδὴ οἱ μὲν ἄλλοι ἀπόστολοι πρὸ τοῦ πάθους, οὐτος δὲ μετὰ τὴν ἀνάστασιν, διὰ τοῦτο, του πάθους, ούτος δὲ μετὰ την ἀνάστασιν, διὰ τοῦτο, Κατὰ Πνευμα ἀγιωσύνης. Καὶ ἄλλο δὲ λίγω· ὅταν

· Δέ post λέγεται deest in utroque mis. Infra Reg. 1%ς

f Προσδιασαφηνίζω. Fronto Duc.: « Emendandum in Graco admenet vetus interpretatio, προδιασαφηνίζω, ante declaro. » At onnes mss. habent προσδιασαφη-

τίω, et hisc vox quadrare potest.

8 Colb. τουτέστι χαρισματος.

h Legisse videtur interpres όμωνύμως τῷ χαρισαμένορ, cum vertit, codem nomine quo is qui donat, qui videtur esse vera lectio.

i Sic mss. Πνεύμα ante ἐπαγγελίας deerat in edit. Mo-rel. Infra iidem mss. ἐὰν καὶ προληφθη.

άρξώμεθα πάντες τἢ ὥρα τῆς μυσταγωγίας λέγειν, Πάτερ ήμῶν ο έν τοῖς οὐρανοῖς, δῶρον Ελάδομεν Ηνευμα υἰοθεσίας, τουτέστι, τὸ χάρισμα τοῦ ἀγίου Ηνεύματος. Πνεῦμα χαλεῖται ζήλου, ὧς φησιν ὁ Ἰαῦλος: Ἐπεὶ καὶ ὑμεῖς ζηλωταί ἐστε πνευμάεων, τουτέστι, ζήλον έχετε είς τὰ πνευματικά χα-ρίσματα. Έπει ζηλωταί έστε πνευμάτων, τουτέστι, τῶν γαρισμάτων. Καὶ, 'Ετι καθ' ὑπερδολὴν όδὸν ὑμῖν δείκνυμι. 'Εὰν ταῖς γλώσσαις τῶν ἀνθρώ-πων λαλῶ καὶ τῶν ἀγγέλων, ἀγάπην δὲ μὴ ἔχω, οὐδέν είμι τουτέστι, παντός α χαρίσματος μείζων

γ'. 'Αλλ' είς το προχείμενον επανέλθωμεν. "Ερχεται 'Πσατας πάλιν · τὸ γὰρ αὐτὸ Πνεῦμα διὰ πάντων λα-λεὶ. "Ωσπερ οῦν εἰπε Παῦλος Πνεῦμα ζωῆς, Πνεῦμα ἀγάπης, Πνεῦμα δυνάμεως, Πνεῦμα σωφρονισμοῦ, Πνεύμα επαγγελίας, Πνεύμα πίστεως, Πνεύμα πραό-Πνευμα έπαγγελίας, Πνευμα πίστεως, Πνευμα πραότητος, Πνευμα υἰοθεσίας, οῦτω καὶ ὁ μακάριος 'Ησαίας, 'Εξελεύσεται, φησίν, ἐκ τῆς ρίζης 'Ιεσσαί ράδδος, τουτέστιν, ἡ βασιλική τοῦ Σωτῆρος. 'Ράδδον γὰρ καλεί βασιλικὸν σύνθημα, ὡς φησιν ὁ Δαυίδ ' 'Ράδδος εὐθύτητος ἡ ράδδος τῆς βασιλείας σου. 'Εξελεύσεται ράδδος ἐκ τῆς ρίζης 'Ιεσσαί, καὶ ἄτθος ἐξ αὐτῆς ἀταδήσεται, καὶ ἐπαπαπάσεται ἐπ' αὐτο Πνεύμα Θεοῦ.
'Τοὰς τὸ Κνομα τῆς κύσενες σὐτοῦ τοῦ Πνεύματος :

\* Οδε το όνομα τῆς φύσεως αυτού του Πνεύματος λοιπόν τὰ χαρίσματα Πνεύμα σοφίας και συν-έσεως, Πνεύμα βουλῆς και Ισχύος, Πνεύμα γνώσεως, Πτευμα εύσεδείας, Πτευμα φόδου Θεου. Οξον άναπτύσσων Γραφήν, ή οù ο πιστός, ή άλλος Χριστιανός, έὰν ή ἀπόκρυφον νόημα καὶ ἀσαφὲς, δώ δὲ τὸ Πνευμα τὸ ἄγιον, ώστε τὰ κεκρυμμένα τῶν νοημάτων αποχαλυφθηναι, Ελαδε Πνευμα αποχαλύψεως, τουτέστι, χάρισμα άποχαλύπτον τὰ βάθη. "Όθεν ο 'Απόστολος βουλόμενος τοὺς μαθητὰς τῆς εὐσεδείας νοεῖν τὰ τῶν Γραφῶν, λέγει Εὐχομαι τῷ Θεῷ, Ιτα δῷη ὑ ὑμῖν Πνευμα σορίας καὶ ἀποχαλύψεως ἐν έπιγνώσει, πεφωτισμένους τους όφθαλμους τῆς διαγοίας ύμῶν. Είδες Πνεῦμα ἀποχαλύψεως: 'Αλλὰ πρὸς τὸ προκείμενον ἐπανέλομμεν. "Οπου δεί μαθείν τὰ βάθη, χαλείται Πνεῦμα ἀποχαλύψεως: ὅπου δεί καθείνου Επανελούμεως ὅπου δεί καθείνου ἐπανελούμεως ὁπου ἐπανελούμεως ὁπου δεί καθείνου ἐπανελούμεως ὁπου δεί κα ἐπανελούμεως ὁπου δεί κα ἐπανελούμεως ὁπου δεί καθείνου ἐπανελούμεως ὁπου δεί καθε άγάπην έχειν, καλείται Πνεύμα άγάπης. ὅπου δεί σαφώς λαλήσαι τον διδάσκαλον, καλείται Πνεύμα σορίας · οπου δεί νοήσαι τον άχροατήν συνετώς, κασυρίας · οπου σει νοησιι τον ακρυατην συνετως, και λείται Πνεύμα συνέσεως. Το Πνεύμα τής σοφίας δι-δοται τοίς διδάσκουσι, το Πνεύμα τής συνέσεως τοίς ακροαταίς. Κηρύττω εγώ · άλλα συ νοήσαι οίδας, ου διδάξαι · δ λεγόμενον εστι χάρισμα σοφίας δια το διδάσκειν. [804] Βουλόμενος δε ο Θεός δείξαι στι ωσπερ πέμπει τῷ διδάσκοντι λόγου σοφίας, οῦτο πάντει τοὶ τῷ παθάσους κύρου συνέσεως της κότος πέμπει καὶ τῷ μανθάνοντι δῶρον συνέσεως, ἴνα νοήση τά του Θεου, φησί Σοφίας χάριν έχει στόμα κηρύτ του, συνέσεως χάριν έχει καρδία μανθάνουσα. Ή σορία δπλον έστι του στόματος ή σύνεσις όπλον τής καρδίας. Διά τουτο Δαυίδ λέγει Το στόμα μου λαλήσει σοφίαν, και ή μελέτη της καρδίας μου σύνεστν. Άλλος ούχ έλαδε διδασκαλίας χάριν, άλλ' έλαδε χάριν διδόναι γνώμην και βουλήν άγαθήν και θαυμαστήν ε. Ένιστε ό διδάσκων, γνώμην ούχ οίδε δοῦναι του ταρ έλαδεν του πάντα γάρ λαμδάνει τις, γιστική τις σύστης είναι την χάριν κοιίστη Αρμδάνει τις και τος σύστης είναι την χάριν κοιίστη. Ινα μή τις φύσιν είναι την χάριν νομίση. Λαμδάνει τις διδασκαλίας χάριν καὶ Γνα μή ἐπαίρηται, ἐν πραγμάτων βουλή ευρίσκεται ἀτονων καὶ ἄλλος διδασχειν μή δυνάμενος, συμδουλεύει καλώς καὶ εύρίσχεται ο δανείζων άλλοις, άλλαχου δανειζόμενος. Πόθεν τοῦτο : Νὖν ἀπόδειξιν παραστήσω, ὅτι ὁ λαδών χάριν διδασχαλίας, επιδέεται γνώμης έτέρου. Μωϋσής Ελαθε Πνευμα σορίας, νομοθεσίας, διδασχαλίας επέτρεψεν έαυτῷ διχάζειν πάσαν ημέραν. Ἐπέρχεται Ίωθόρ ο πενθερός αύτου συμβουλεύων αύτῷ, καὶ λέγει Οὐ δύνη άρχέσαι πρός τοσούτον λαδν μόνος σύ, ώστε δικάζειν άλλά φθορά καταφθαρήση, εάν τοῦτο ποιήσης. 'Αλλά τί; Κατάστησον, φησί, δεκάρχους, καὶ πεντηκοντάρχους, καὶ ἐκατοντάρχους, καὶ χιλι-άρχους, ἴνα τὰ ὑπερδαίνοντα τὸν δέκαρχον d ἀνενέγκη

έπι τον πεντηχόνταρχον τὰ δὲ ὑπερβαίνοντα τὸν πεντηχόνταρχον άνενέγχη ἐπὶ τὸν ἐχατόνταρχον, καὶ τὰ ὑπερδαίνοντα τὸν ἐκατόνταρχον ἀνενέγχη ἐπὶ τὸν χιλίαρχον, και τὰ ὑπερδαίνοντα τὸν χιλίαρχον άνενέγχη σοι, και τὰ ὑπερδαίνοντά σε ἀνοίσης τῷ Θεῷ. Εί τι, φησὶ, βαρὺ ρημα, ἀνοίσουσιν ἐπὶ σέ εἰ δέ τἰ σοι βαρὺ, ἀνοίσεις πρὸς τὸν Θεόν. Καὶ ὁ νομοθέτης • σοφός ων, εδέξατο γνώμην ιδιώτου και εγένετο η γνώμη νόμος, και είκων των μελλόντων. Έπειδη Ίωθὸς ὁ πενθερός Μωϋσέως ίερεις ην των είδώλων μετά δὲ ταῦτα κατέγνω τῆς πλάνης, καὶ ἔμαθε τὴν ἀλήθειαν, καὶ είκὼν ἐγένετο τῆς τῷν ἐθνῷν Ἐκκλησίας, ότι την σοφίαν τοῦ νόμου ὑπερδαίνει ἡ τῶν εθνῶν σύνεσις, οὐκ ἐν τῷ εἶναι ἐθνική, ἀλλ' ἐν τῷ μετανοῆσαι. Πότε γὰρ ἐδέχθη ἡ γνώμη Ἰωθόρ; Οὐκ ἐν ὄσφ ἡν ἱερεὺς, ἀλλὰ μετὰ τὸ ἐπιγνῶναι τὸν Θεόν. Τοτ γὰρ εἶοε τοῦ Θεοῦ τὰ ἔργα, καὶ διηγήσατο αὐτῷ Μωϋσής τὰ ἐν Αἰγύπτω θαύματα, λέγει Νῦν ἔγνων (ἔδε μετάνοιαν) ότι μέγας Κύριος ὁ Θεὸς ὑμῶν παρὰ πάντας τοὺς Θεούς. ἀς ὁῦ οῦν ἔγνω τὴν

άλήθειαν, ελαδε χάρισμα γνώμης άγαθης. δ'. 'Αλλ' είς το προχείμενον επανέλθωμεν. "Ελαδεν ό διδάσχων Πνεύμα σοφίας, ό διδασχόμενος Πνεύμα συνέσεως, ίνα συνιή. Δια τούτο 'Ησαίας την σοφίαν ε επιγράφει τῷ λέγοντι, την σύνεσιν τῷ ἀχούοντι, καί φησι, Σοφόν άρχιτέκτονα, και συνετόν άκροατήν. φησι, 2030ν αρχιτεκτονα, και συνετον ακροπείν. Πνεϋμα βουλής δίδοται τῷ γνωμοδοτούντι, Ηνεϋμα ίσχύος τῷ τὴν γνώμην δεχομένο λαμβάνει χάριν ὁ γνωμοδότης, εἰπεῖν τι χρηστόν λαμβάνει χάριν ὁ τὴν γνώμην δεχόμενος, ἐπιτελέσαι τὸ συμφέρον. Πνεϋμα φόδου Θεού. Έκαστον τούτων τῶν χαρισμά-των πρὸς τὴν προχειμένην χρείαν ἐδίδοτο. ᾿Αμέλε: των πρός την προχειμένην χρείαν ἐδίδοτο. 'Αμέλε: ὅτε κατεσκευάζετο ή σκηνή ἐπὶ Μωῦσέως ἐν τῆ ἐρή μφ, οὐ χρεία ἡν ἐκεῖ δωρεάς διδασκαλικής, ἀλλά δω-ρεάς ἀρχιτεκτονικής, πως ὑφάνωσι τὴν βύσσον, τὴν ὑάκινθον, τὸ κόκκινον, τὴν πορφύραν 'ἔδωκεν ὁ Θεὸ; υάκινθον, το κόκκινον, τήν πορφυραν εδωκεν ο θεο; χάρισμα δωρεά; άρχιτεκτονικής, ύφαντικής, ἱστουργικής, χρυσοχοῖκής, λιθουργικής, ραφιδευτικής. Καὶ διὰ τί ταύτας τὰς τέχνας ἔδωκεν; Έπειδη τὴν σκηνην ἐποίει h ὁ θεὸς ἐπὶ τῆς γῆς. Ἡν δὲ εἰκὼν οὐρανοῦ καὶ γῆς ἡ σκηνή ἐν ἔξ δὲ ἡμέραις ὁ θεὸς ἐποίησε τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν. Κατεσκευάζετο ἡ σκηνή τύπον ἔχουσα οὐρανοῦ καὶ γῆς, καὶ χρεία δωρεάς το ἐαγίου Πνεύματος ἡν πρὸς τὸ πράγμα ἀρμοζούσης. Οὶ γὰρ ἡν καιρὸς διδακτικής, διλὶ ὑραντικής, καὶ τῶν ἀλλων. Καὶ λέγει ὁ θεός ' Ἰδιὰ κέκληκα ἐξ ἀτόματος τὸν Βεσελεἡλὶ ἐκ ςυλῆς Ἰούδα, καὶ ἐπλήτος τὸν Βεσελεήλ ἐκ φυλής Ἰούδα, καὶ ἐπλήρωσα αὐτὸν [802] Πνεύματος θείου, Πνεύματο: σοφίας, και επιστήμης, και αισθήσεως σοφίας, πρός το υποτίθεσθαι τοις έργαζομένοις τοιώσδε έργάζεσθαι ή τόδε ποιήσαι επιστήμης, ϊνα άρμόση αισθήσεως, ϊνα νοήση τὰ παρὰ τοῦ Θεοῦ λεγόμενα ποιανέχει δύναμιν. Ακλαχοῦ ἐπαγγέλλεται ὁ Θεὸς διδόναι χάριν φιλανθρωπίας, καὶ λέγει Επιχεῶ ἐπὶ τὸν οίλον Δαυΐδ Πνευμα χάριτος καὶ οίκτιρμου. τουτέστι δωρεάν φιλανθρωπίας. Πάλιν δωρείται χάρισμα ταπείνοφροσύνης. Πόθεν τοῦτο; Οἱ τρεῖς παί-δες ἐν τἢ καμίνψ, ἐπειδὴ ὡς δίκαιοι τὴν φλόγα ἐπάτησαν, ως δε ταπεινόφρονες αμαρτωλούς έαυτου; εχάλεσαν, διά την ύπερδάλλουσαν δικαιοσύνην επάτησαν την φλόγα, και την κάμινον δρόσον εποίησαν ούκ επήρυησαν δε, ούδε είπον . "Ο πως ή δικαιοσύνη υρθ' ήμων 1! ένικήσαμεν φύσιν, ὑπερέδημεν νόμον άλλά πράττουσιν ὡς δίκαιοι, καὶ λαλουσιν ὡς ἀμαρτωλοί. Έννόησον γάρ. Ἐπάτουν τὴν φλόγα i, καὶ ἐχόρευον ὡς ἄγιοι, καὶ ἐξώμολογούντο ὡς ἄμαρτωλοί. Ήμάςτομεν, ήνομήσαμεν, ήδικήσαμεν. Πάντα ζσα ἐπήγαγες ήμιτ, ἐν ἀληθινῆ πρίσει ἐποίησας čτι ητομήσαμεν αποστάντες από σου, και των ertolor σου ουκ ηκούσαμεν, Ira εὐ ημίν γένηται. Έπει ούν δίχαιοι δντες έαυτούς έταπείνουν, έλα**δον Πνε**δμα ταπεινώσεως, χάρισμα ταπεινοφροσύνης.

Reg. et Colb. τουτέστιν ὅτι παντός.
 <sup>h</sup> Colb. δφ̃.

Colb. βουλήν ἀγαθήν καὶ βουλήν θαυμαστήν.
 d Reg. et Colb. τα ὑπερβαίνοντα τῷ δεκάρχφ.

Colb. ὁ νομοδότης. Sic Colb. recte. Morel. ἀφ' οδ νῶν ἔγνω.

The coplar deest in Colb. Colb. σκηνήν ήν ἐποίει.

i Restituendum hic putat Fronto Ducmus, & noon &χαιοσύνη μεθ' ήμων. Quae lectio cum Interprete concor-

i Reg. et Colb. ἐπάτουν ελόγα.

(1. Cor. 13. 1): hoc est, omni dono major est caritas.

5. Verum ad propositum redeamus. Accedit iterum Ilesaias: idem enim Spiritus per omnes loquitur. Itaque sicut Paulus dixit Spiritum vitæ, Spiritum caritatis, Spiritum virtutis, Spiritum temperantie, Spiritum promissionis, Spiritum fldei, Spiritum mansuctudinis, Spiritum adoptionis filiorum: ita et beatus Ilesaias, Egredictur, inquit, de radice Jesse virga (Isai. 11. 1), hoc est, regia dignitas Salvatoris. Virgam enim regis symbolum vocat, ut dicit David: Virgaæquitatis, virgaregnitui (Psal. 44. 7). Egredietur virga de radice Jesse, et flos de ea ascendet, et re-

quiescet super eum Spiritus Dei.

Varia Spiritus sancti dona. — Ilic est nomen naturæ ipsius Spiritus; deinceps sequuntur dona: Spiritus sapientiæ et intellectus, Spiritus consilii et fortitudinis, Spiritus scientiæ, Spiritus pictatis, Spiritus timoris Domini (Isai. 11. 2). Sicut si quis explicet Scripturam, sive tu sidelis, sive alius Christianus, etsi absconditus sit sensus et obscurus, det autem Spiritus sanctus alicui abscondita sensuum revelare, is accepit Spiritum revelationis, hoc est, donum quo profunda revelantur. Unde et apostolus volens piæ religionis discipulos intelligere Scripturas, dicit : Precor Deum ut dat vobis Spiritum sapientiæ et revelationis, in agnitione, illuminatos oculos mentis vestræ (Ephes. 1. 17. 18). Vidisti Spiritum revelationis? Sed ad propositum redeamus. Ubi opus est profunda ediscere, vocatur Spiritus revelationis; ubi oportet habere caritatem, vocatur Spiritus caritatis; ubi decet manifeste loqui doctorem, vocatur Spiritus sapientiæ; ubi opus est auditorem cum intelligentia capere, nominatur Spiritus intellectus. Spiritus sapientiæ datur docentibus, Spiritus intellectus auditoribus. Ego prædico; tu intelligis, et dictorum mentem capis, nescis autem docere, id quod vocatur donum sapientiæ ad docendum. Volens autem Deus monstrare, se sieut mittit docenti sermonem sapientice, ita mittere et discenti donum intellectus, ut capiat ea quæ Dei sunt, inquit : Sapientiæ gratiam habet os prædicans, intellectus gratiam habet cor discens. Sapientia armatura oris est, intellectus vero cordis. Propteres dicit David, Os meum loquetur sapientiam, et meditatio cordis mei intelligentiam (Psal. 48. 4). Alius non accepit doctrinæ gratism, sed accepit do-num, ut det consilium, consiliumque bonum et admirabile. Aliquando qui docet, consilium dare nescit, quia non accepit : non enim omnia quis accipit, iit ne donum naturam esse putet. Accepit quis doctrine gratiam, et ut ne superbiat, ad consilium in rebus gerendis dandum ineptus deprehenditur : et alius non valens docere, bene consulit; etiamque invenitur qui mutuum nunc aliis dat, nunc ab aliis recipit. Unde hoc? Nunc demonstrandum suscipiam, eum qui accipit gratiam doctrinæ, indigere alterius consilio. Moses acceperat Spiritum sapientiæ, legislationis et doctrinæ: in se susceperat ut toto die jus diceret. Accedit Jothor socer ejus, et consulit ei, ac dicit : Non potes 1 sufficere tanto populo solus tu, ut ei jus dicas: sed si hoc feceris, totum teipsum perdes (Exod. 18. 18. sqq.). At quid? Constitue, inquit, decanos, et quinquagenarios, et centuriones, et tribunos ut ea quæ excedunt decanum, referat ad quinquagenarium : et quæ excedunt quinquagenarium, referat ad Centurionem: et quæ Centurionem excedunt, referat ad tribunum: et quæ excedunt tribunum, referat ad te: et quæ excedunt te, referas ad Deum. Si quod, inquit, grave negotium, referent ad te; si autem tile molestum sit, referes ad Deum. Etiam legislator sapieus cum esset, accepit consilium viri privati; et factum est consilium lex, et figura futurorum. Quoniam Jothor, socer Mosis, sacerdos erat idolorum : postez autem damnato errore, didicit veritatem, factusque est figura Ecclesiæ gentium:

quia sapientiam legis transcendit gentium intelligentia; non quia gentilis est, sed quia resipuerant. Quando enim receptum est consitium Jothor? Non cum esset sacerdos idolorum, sed postquam agnoverat Deum. Cum enim cognovit opera Dei, et mirabilia quæ narravit ei Moses in Ægypto facta, dicit: Nunc ego cognovi (vide pœnitentiam) quod magnus sit Dominus Deus vester supra omnes deos (Exod.18.11). Nam ubi veritatem agnovit, accepit boni consilii donum.

4. At nos ad propositum redeamus. Accipit is qui docet Spiritum sapientile, is qui discit Spiritum intelligentia, ut intelligat. Propterea Hesaias sapientiam adscribit docenti, intellectum audienti, et ait: Sapientem architectum, et intelligentem auditorem (Isai. 3. 3). Spiritus consilii datur consiliario; Spiritus fortitudinis, consilium accipienti: accipit donum consiliarius, ut dicat utile quidpiam; accipit gratiam, qui consilium accipit, ut perficiat quod utile est. Spiritus timoris Domini. Singula dona illa sive charismata ad propositum usum concedebantur. Certe cum exstruebatur tabernaculum a Mose in solitudine, non opus erat illi dono doctrinæ, sed dono architectonices, quomodo consuerent hyssum, hyacinthum, purpuram, coccinum; deditque Deus donum architectonices, et artem consuendi, texendi, fundendi aurum, poliendi lapides, et construendi. Et quare omnes artes illas dedit? Quia tabernaculum facichat Deus in terra. Erat autem tabernaculum figura cæli et terræ: in sex vero diebus fecit Deus cælum et terram. Exstruebatur tabernaculum figuram gerens cæli et terree, et opus habebant dono Spiritus quod suo operi congrueret. Non enim erat tempus doctrinæ, sed textoriæ, et aliarum artium. Et dicit Dominus, Vocavi ex nomine Beseleel de tribu Juda, et implevi eum Spiritu divino, Spiritu sapientiæ, et scientiæ, et sensus (Exod. 31. 2): sapientiæ Spiritus, ut suggereret iis qui operabantur, hoc modo esse operandum, aut hoc faciendum; scientiæ autem, ut omnia bene quadrarent; sensus vero, ut intelligeret qualem haberent virtutem ea quæ dicebantur a Deo. Alio loco promittit Deus se daturum gratiam clementiæ et dicit: Effundam super domum David Spiritum gratiæ et clementiæ (Zach. 12. 10), hoc est, donum clementiæ. Iterum fargitur donum humilitatis. Unde hoc liquet? Tres pueri in camino, quoniam ut justi flammam calcaverunt, ut humiles autem, peccatores se vocaverunt, propter excellentem justitiam flammam calcaverunt, et cominum rorem fecerunt : non inflati sunt, neque dixerunt , O quanta nostra justitia ! vicimus enim naturam, transgressi sumus legem; sed operantur ut justi, et loquuntur ut peccatores. Rem enim perpende. Calcabant flammam, exsultabant ut justi, et confitebantur ut peccatores. Peccavimus, inique egimus , injustitiam fecimus. Omnia quæ induxisti super nos, judicio justo fecisti : quia inique egimus, et discessimus a te, et mandata tua non audivimus, ut bene esset nobis (Dan. 3. 29. 30). Quoniam igitur cum justi essent, seipsos humiliabant, acceperunt Spiritum humiliationis, donum humilitatis. Et propterea cum viderent gratiam, dicebant: Non est nobis in tempore hoc princips et propheta, neque oblatio, neque thymiama, neque locus ut offerantur primitie, et inveniatur misericordia (Dan. 3. 38). Quia igitur non habemus civitatem, neque templum, neque altare, neque thymiama, pro omnibus humilitas nostra sufficiet. Propterea dicunt, Sed in anima contrita et in Spiritu humilitatis suscipiamur (Ibid. v. 39). Alius cum plenus esset gratia, accepto integro dono dicit: Spiritum accepit plenitudinis. Unde hoc? Dicit Jeremias : Via filice populi mei, non in sancto, neque in puro Spiritu plenitudinis (Jer. 4. 11. 12). Non habent, inquit, Spiritum qui impleat cos. Sic habebant Spiritum imple-tionis apostoli, ut scriptum est: Tunc Paulus impletus Spiritu sancto (Act. 13. 9), quando arguit Elymani magum. Vides dona? Repetam igitur nomina ineffabilis naturæ : Spiritus Dei, Spiritus qui ex Deo,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hace et sequentia also ordine aliisque verbis habentur in libro Exodi cap. 18.

Spiritus Domlni, Spiritus Patris, Spiritus Filii, Spiritus Christi, Spiritus ejus qui excitavit Christum, Spiritus vitæ, Spiritus veritatis. Dein dona : Spiritus virtutis, Spiritus caritatis, Spiritus temperantiæ, Spiritus promissionis, Spiritus fidei, Spiritus revelationis, Spiritus adoptionis filiorum. Quando aliquis accipit gratiam judicandi, accipit Spiritum judicii, sicut dicit Hesaias, Et purgabit eos Dominus Spiritu judicii, et Spiritu adustionis (Isai. 4. 4): ultricem et purgatri-cem i vim vocat Spiritum judicii et Spiritum adustionis. David autem petit Spiritum rectum, qui dirigat, et in rectam viam ferat. Et iterum petit donum principale, quod dominetur affectibus, essiciatque ne anima serviat illis. Quoniam enim perversum fuerat cor Davidis, et a continentia venerat in nequitiam affectionum et voluptatis, et quia non juste judicium tulerat de interficiendo viro, et servus factus erat concupiscentiæ, in adulterium prolapsus, petit Spiritum rectum, inquiens: Innora in visceribus meis; et ne projicias me, inquit, a facie tua: et redde mihi lætitiam salutaris tui, et Spiritu principali confirma me (Psal. 50. 10-12): hoc est, dono quo dominer affe-

ctionibus, et cohibeam voluptates. 5. Hæretici Macedoniani quomodo verum Scripturarum sensum adulterarint; argumentum Macedonianorum. - Hæc a nobis dicta sunt de Spiritus sancti divina majestate, et de diversitate operationum ejus. Hæretici autem cum ignorarent ipsum, quando dicit Spiritum sanctificationis vel promissionis, dona commemorare : id ad naturam referunt, dicentes, Deum dedisse, et Spiritum sanctum donavisse. Vidisti, inquiunt, donum Dei esse? Legerunt ea quæ ad dona pertinebant, et ipsa ad naturam retulerunt; cum oportuisset intelligere quæ nomina ad naturam pertinerent et quæ dona gratiam significarent : caupones suerunt adulteratæ veritatis, consuderunt om-nia, subverterunt seipsos, exciderunt a veritate, Obtenebratum est insipiens cor eorum : dicentes se esse sapientes infatuati sunt (Rom. 1. 21. 22). Eapropter interunt: Quoniam de Spiritu questiones moves, et ex Scripturis doces, et vis testes habere Scripturas : ab ipsis Scripturis moti dicimus ea ipsa quæ de Spiritu sancto Salvator dixit. Quid igitur dicit ille? Cum autem venerit Paracletus, Spiritus veritatis qui a Patre procedit, deducet vos in omnem veritatem: non enim loquetur a seipso, sed quæcumque audierit, loquetur, et qua ventura sunt annuntiabit vobis : ille me glorificabit; quia de meo accipiet, et annuntiabit vobis (Joan. 15. 26). Vidisti quoniodo, inquit, a semetipso non loquitur, sed ex illo accipit? Non potest demonstrari Spiritus auctoritus. An non demonstravit, inquit, eum subjacere potestati Filii, et mutuari ab eo, atque aliis suppeditare? Attende diligenter. Quoties tibi dictum aliquod apparet obscurum, ne statim advoles ad dictionem, sed exspecta finem sententiæ. Non vides, quando exstruuntur domus, quomodo omnia confusa sint, calx, lapides, ligna, et in oculis tuis omnia permixta videantur, artifici autem omnia bene quadrent? Scit enini quo tempore hoc confusum in hoc loco, illud in alio congruat : et quænunc dispersa in harmoniam quamdam convenientia ædificii pulchritudinem perficiant. Igitur cum videris dicentem ab hoc in illud, et ab illo in hoc transilire, puta eum sibi materias præparare: quando enim conjungo materias, tunc ostendo quam bene conveniant. Una natura Filii est it Spiritus, una virtus, una veritas, una vita, una sapientia. At ab eo tempore quo Salvator dignatus est assumere naturam nostram, impletur Spiritu sancto: non quod sit inferior Spiritu sancto, sed quod caro opus habeat humana figura, ut accipiat adventum Spiritus; non quod non possit Deus Verbum sanctilicare creaturam quam assumpsit. Nam si hunc concesseris sermonem, supervacuus erit Filius: sufficiehat enim Pater ad sanctificandam carnem. Num igitur Pater quasi infirmus assumit Filium ? num quasi

infirmus Filius assumit Spiritum? Sed quia una natura est, quæ omnia in omnibus operatur, alia quidem Pater operatur, et in omni natura suscipitur : alia autem Filius, et in omnem transit naturam : alia vero Spiritus, et in omni natura suscipitur. Quando igitur natura secundum seipsum consideratur, par est et æqualis, plena herilis potestatis et auctoritatis admirabilis, neque indiga, neque imperfecta, non proficit, non minuitur, non augmenta suscipit, non attenuatur. Cum autem accepit Deus Verbum carnen nostram, fecit eam humano more, quæ quasi unum prophetarum vel apostolorum suscipiat Spiritum sanctum. Dixi prius, non quod non sufficiat divinitas Filii, sed ut perfecta Trinitatis cognitio in opificio illo ostendatur. Assequuta est caro Domini Spiritum sanctum, et deinde voluit Salvator carnem, quam accepit, Spiritui sancto propria reddere : ut quodcumque faciebat Christus secundum carnem, adscriberetur Spiritui sancto, qui habitavit in eo, sicut in sancto hu-mano templo. Homo enim propter nos, Deus autem propter seipsum; Deus propter seipsum, homo autem propter amorem erga homines. Ejecit dæmones; et voluit fugationem dæmonum adscribi sancto Spiritui, aitque: Si autem ego in Spiritu sancto ejicio da-monia (Matth. 12. 28). Non dixit, in Deo Verbo, sed adscribit Spiritui, sicut vir sanctus Spiritu sancto dignatus. Certe quando intravit in templum, sumpsit prophetam Hesaiam, et legit : legit autem quæ de seipso erant scripta : Et ut revolvit librum, ait : Spiritus Domini super me (Luc. 4. 17. 18). Num igitur hæc Deo Verbo conveniunt? Deus dicit, Spiritus Domini super me. Non negari potest quin persona hominis loquatur. Spiritus Domini super me, eo quod unxit me (Isai. 61. 1). Per Spiritum, inquit, sanctum unctus sum. Propterea dicit Petrus, Jesum a Nasareth, quem unxit Deus Spiritu sancto et virtute (Act. 10.38).

6. Hic animadvertamus obsecro. Hæc enim omnia in apparatum illins sermonis assumuntur, De meo accipiet (Joan. 16. 14): non enim ab aliis in alia efferimur, sed, ut dixi, materias dispono, ut tu conjunctionem concinnes. Dignatus est Spiritu sancto, baptizatus est in Jordane; dicitque Joannes : Vidi celos apertos, et Spiritum Dei descendentem sicut columbam, et manentem super eum (Joan. 1. 32). Vidisti quomodo, humano modo accipit Spiritum sanctum? Nullus sic impius, ut credat divinitatem accipere Spiritum. Dicit Joannes Baptista : Medius vestrum stetit , quem vos ignoratis, et ego nesciebam eum : sed qui misit me, ut baptizarem in aqua, ille mihi dixit: Super quem videris Spiritum sanctum descendentem sicul columbam, et manentem super eum, hic est Filius meus (Joan. 1. 26. 33). Descendit Spiritus sanctus, ut impleatur hoc Hesaie: Spiritus Domini super me (Isai. 61. 1). Baptizata est caro, et statim baptizatus ascendit de aqua, et ductus est a Spiritu in desertum. Ducta est, et quasi pædagogum habuit caro Spiritum sanctum. Quare ductus est ? Ut nobis figuram daret : sicut caro mea non ducitur concupiscentiis, sed ducitur Spiritu, sic et vos debetis. Propterea et Paulus: Si autem Spiritu Dei ducimini, non jam estis in carne (Galat. 5. 18); et Quicumque Spiritu Dei ducuntur, non sunt sub lege (Rom. 8. 14). Ducitur caro Christi, ducamur et nos. Propterea enim omnia in seipsum assumit, ut nobis exemplum relinquat. Ductus est a Spiritu, ut tentaretur (Math. 4. 1), et vicit diabolum; non deitas: contumelia enim fuerit deitati dicere, Vici. Deus enim numquam vincitur, neque vincit, sed semper prævalet et dominatur. Nam si omnino vinceret, possibile esset et ipsum vinci. At qui semper dominatur, est omnipotens, et neque tumultuantur adversus eum subditi, neque adversus conatum et laborem subditorum suorum prævalet. Si igitur caro dominica, et dominicum figmentum, novus homo cælestis vum germen, quod novo partu floruit, cælestis, nopit Spiritum sanctum, habes testimonia advenisse Spiritum de cælo : et ductum eum esse a Spiritu, ut vinceret diabolum. Imago Adam quæ in principio se-

<sup>1</sup> Hie voces, et purgatricem, desunt in Coli.

Διά τούτο Ιδόντες την χάριν, λέγουσιν, ότι Ούκ δστιν ήμῖν ἐν τῷ καιρῷ τούτῳ προφήτης, οὐδὲ προσφορὰ, οὐδὲ \* θυμίαμα, οὐ τόπος τοῦ καμ-πῶσαι καὶ εὐρεῖν ελευς. Ἐπεὶ οῦν οὐκ ἔχομεν πόλίν, ου ναόν, ου θυσιαστήριον, ου θυμίαμα, άντί γει Ίερεμίας. Η όδὸς τῆς θυγατρός του λαού μου ούκ εἰς ἄγιον, οὐδὲ εἰς καθαρὸν Πνεῦμα πληρώσεως. Οὐκ ἔχουσι, φησὶ, Πνεῦμα τὸ ͼ πλη-ροῦν αὐτοὺς. Οὐτως εἴχον Πνεῦμα πληρώσεως οἰ ἀπόστολοι, καθώς γέγραπται· Τότε, φησίν, ο Παῦλυς πλησθείς Πνεύματος άγίου, ότε έλέγχει Έλύαρίς Αληθοθές Ηνευματος αγιού, ότε εκεγχεί Ελυμαν τόν μάγον. Όρης τὰ χαρίσματα; 'Επαναλαμβάνω τοίνυν τὰ ὀνόματα τῆς ἀφράστου φύσεως 'Πνεῦμα Θεοῦ, Πνεῦμα Κυρίου, Ηνεῦμα Πατρὸς, Πνεῦμα Υἰοῦ, Πνεῦμα Κριστοῦ, Πνεῦμα τοῦ ἐγείραντος τὸν Χριστὸν, Πνεῦμα ζωῆς, Πνεύμα άληθείας. Λοιπόν τά χαρίσματα Πνεύμα δυνάμεως, Πνεύμα άγάπης, Πνεύμα σωφρονισμού, Πνευμα έπαγγελίας, Πνευμα πίστεως, Πνευμα άποκαλύψεως, Πνευμα υίοθεσίας. Όταν λάδη τις χάρισμα του δικάζειν, έλαδε Πνευμα κρίσεως, ως λέγει 'Hoglas · Kal καθαριεί αυτούς ο Κύριος Πνεύματι κρίσεως και Πνεύματι καύσεως · την τιμωρητικήν και καθαρτικήν ο δύναμιν καλεί Πνεύμα κρίσεως και Πνευμα καύσεως. Ο δε Δαυίδ αίτει Πνευμα εύθες, το elς εύθυτητα φέρον. Καὶ πάλιν αίτεῖ χάρισμα ἡγεμο-νεῦον τῶν παθῶν, καὶ ποιοῦν τὴν ψυχὴν μὴ δουλεὐειν τοίς πάθεσιν. Έπειδη γάρ διεστράψη ή χαρδία του Δαυίο, και από σωφροσύνης ήλθεν είς κακίαν παθών καλ ήδονης, καλ επειδή ου δικαίως έκρινεν άναιρεθηναι τὸν ἄνδρα, καὶ δοῦλος ἐγένετο ἐπιθυμίας, καὶ είς μοιχείαν ετράπη, αίτει Πνεύμα εύθες, λέγων Εγκαίνισον εν τοις εγκάτοις μου, και μη απορρίψης με, φησίν, άπο του προσώπου σου άποδος μοι την άγαλλίασιν του σωτηρίου σου, και Πνεύματι ηγεμονικώ στήριξόν με, τουτέστι, χαρίσματι ήγεμονεύοντι των παθών, και κρατούντι των ήδονων.

ε'. Ταύτα ήμιν είρηται περί τῆς του άγίου Πνεύματος θεϊχής αύθεντίας, και τής κατά τά ένεργήματα διαφοράς. Οι δε αίρετικοί άγνοήσαντες ότι, όταν λέγη Πνεύμα άγιωσύνης ή επαγγελίας, των δωρεων μέ-μνηται, αύτοι είς την φύσιν άνάγουσι, λίγοντες, δτι [803] ό θεὸς ἔδωκε, καὶ τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον ἐδωρή-σατο. Εἶδες, φασίν, ὅτι δῶρόν ἐστι Θεοῦ; ᾿Ανέγνων τά των δωρεών, και είς την φύσιν άνηγαγον, δέον νοῆσαι τίνα τὰ ὀνόματα τὰ τὴν φύσιν δηλούντα, καὶ τίνα τὰ δνόματα τὰ τὴν χάριν ἐρμηνεύοντα · ἐκαπήλευσαν την άληθειαν, συνέχεον τὰ πάντα, άνέστρεψαν έαυτους, έξωκειλαν της άληθείας · Έσκοτίσθη η ἀσύνετος αὐτῶν καρδία: φάσκοντες είναι σοφοί, εμωράνθησαν. Διὸ επάγουσιν 'Επειδή, φησί, περ! Πνεύματος κινείς, και άπο Γραφών διδάσκεις, καί βούλει μάρτυρας έχειν τὰς Γραφάς, ἀπ' αὐτῶν τῶν Γραφῶν κινούμενοι λέγομεν, ἀπερ ὁ Σωτὴρ περὶ τοῦ Πνεύματος είπε τοῦ ἀγίου. Τί οὐν λέγει; "Orar δε Ελθη, φησιν, ο Παράκλητος, το Πνεύμα τῆς Δληθείας, ο παρά τοῦ Πατρός εκπορεύεται, εκείνος ύμᾶς όδηγήσει πρὸς πᾶσαν την άληθειαν. Ού γὰρ ἀφ' ἐαυτοῦ λαλήσει, ἀλλ' ὄσα ἄr ἀκού-ση, ἀrαγγελεῖ ὑμῖν ὅτι ἐκ τοῦ ἐμοῦ λήψεται, καὶ ἀναγγελεί ὑμῖτ. Είδες πῶς, φησίν. ἀφ' ἐαυτοῦ οὐ λαλεῖ, ἀλλ' ἐξ αὐτοῦ λαμδάνει; Μη δύναται ἡ αὐθεντία δειχθῆναι τοῦ Πνεύματος; Οὐκ ἔδειξε, φησίν, δεντια δειχοηναί του πνευματός; Ουκ εδείξε, φησίν, ή Γραφή ύποκείμενον αὐτό τἢ ἐξουσία τοῦ Υίοῦ, καὶ δανειζόμενον παρ' αὐτοῦ, καὶ ἄλλοις χορηγούν; Πρόσ-εχε ἀκριδῶς. "Όταν τι τῶν λεγομένων ἄπορόν σοι φανἢ, μὴ εὐθέως ἐπιπηδήσης τἢ λέξει, ἀλλ' ἀνάμει-νον τὸ τέλος τοῦ νοἡματός. Οὐκ είδες ἐν ταῖς παρασκευαίς των οἰκοδομών, πώς πάντα συγκεχυμένα,

άσδεστος, λίθοι, ξύλα, και τη μέν ση δψει πάντα συγκέχυται, τῷ δὲ τεχνίτη πάντα ῆρμοσται; Καλ οίδε τον καιρον, καθ' ον τούτο το συγκεχυμένον άρμόσει έχείνω, κάχεινο τούτιο και τά νον διεσχορπισιιένα την πρέπουσαν άρμονίαν λαμβάνοντα άποτελεί το της οικοδομης κάλλος. Όταν τοίνυν ίδης τον λέγοντα άπο τούτου είς τοῦτο, και ἀπ' ἐκείνου είς άλλο μεταδαίνοντα, νόει τὰς ὕλας αὐτὸν παρασκευάζειν ὅταν γὰρ ἱ παραθῶ τὰς ὕλας, τότε δείκνυμι τὴν ἀρ-μονίαν. Μία φύσις Υἰοῦ καὶ Πνεύματος, μία δύναμις, μία ἀλήθεια, μία ζωή, μία σοφία. Άφ' οῦ δὲ ὁ Σωτὴρ κατηξίωσε το πλάσμα λαβείν το ημέτερον, πληρούται Πνεύματος άγίου, ούχ ώς κατώτερος άγίου Πνεύματος, άλλ ώς της σαρχός όφειλούσης άνθρωπίνω τύπφ λαβείν του Πνεύματος την έπιφοίτησιν ούχ ότι ούχ ήδύνατο ό Θεός Λόγος άγιάσαι το πλάσμα δ άνελαδεν. Έλν γάρ είς τουτον χωρήστε τον λόγον, και ο Υίος περιττός ήρχει γάρ ο Πατήρ άγιάσαι το πλάσμα. Μή γάρ ώς άτονου ο Πατήρ προσλαμδάνει τὸν Ἰίον; μὴ γὰρ ὡς ἀτονῶν ὁ Ἰίος προσλαμδάνει τὸ Πνεῦμα; ᾿Αλλ᾽ ἐπειδὴ μία φύσις ἐστὶ τὰ πάντα ἐν πάσιν ἐνεργοῦσα, τὰ μὲν ὁ Πατὴρ ἐργάζεται. καὶ εἰς πάσαν ε την φύσιν εκλαμβάνεται τά δε ο Γίος, καλ είς πάσαν διαδαίνει την φύσιν τά δε το Πνεύμα, και είς πάσαν την φύσιν άνσλαμδάνεται. Ότε οδύ έστιν η φύσις καθ έαυτην θεωρουμένη, ίση καλ όμαλη, δεσποτικής αύθεντίας πλήρης, θαυμαστή, ούτε ένδεής, ούτε άτελής, ού προκόπτουσα, ού μειουμένη, ούκ ελαττουμένη, ού πρόσθήκας λαμβάνουσα. Όταν δε άναλάδη ο Θεος Λόγος την σάρκα την εξ ήμων, ποιεί αὐτὴν κατά τὸν ἀνθρώπινον τύπον, ὡς ἔνα τῶν προφητών, ή ώς ένα των άποστόλων, δεχομένην Πνεύμα άγιον. Εξτον προλαδών, ούχ ώς μη άρχούσης της θεότητος του Υίου, άλλ' ένα έντελης της Τριάδος ή γνωσις έν τῷ πλάσματι τούτῳ δειχθή. Κατηξιώθη ούν ή σάρξ ή δεσποτική Πνεύματος άγίου, καλ λοιπόν ἐξούλετο ὁ Σωτήρ τὸ πλάσμα, δ ἀνέλαξεν, οἰκειοῦν τῷ ἀγίφ Πνεύματι, ἵν' ὅπερ ἀν ποιἢ ὁ Χριστὸς κατά σάρχα, ἐπιγράφηται τῷ ἀγίω Πνεύματι τῷ ἐνοιχοῦντι η έν αὐτιο, ως έν άγιω ναοί τῷ άνθρωπίνω. Άνθρω-πος γάρ δι' ήμας. Θεός δὲ δι' ἐαυτόν · Θεός δι' ἐαυτον, ανθρωπος οξ διά φιλανθρωπίαν. Εξέδαλε δαιμόνια, καὶ ηθέλησε την άπέλασιν των δαιμονίων έπιγράφειν τῷ ἀγίφ Πνεύματι, καὶ λέγει. Εἰ δὲ ἔγὼ ἔχ γραφειν τω αγιφ Πνευματι, και λέγει: Εί σε εγω ετ Πνειματι άγιφ έκσάλλω τὰ δαιμόνια. Καὶ οὐχ είπεν, Έν τῷ Θεῷ Λόγφ, ἀλλ' ἐπιγράφει τῷ ἀγίφ Πινεύματι, ὡς ἀνῆρ ἄγιος Πινεύματος ἀγίσο κατηξιωμένος. ᾿Αμέλει ὅτε εἰσῆλθεν εἰς τὸ ἱερὸν, λαμδάνει τὸν προφήτην ἸΙσαΐαν, καὶ ἀναγινώσκει [804] ἀναγινώσκει δὲ τὰ περὶ ἐαυτοῦ γεγραμμένα ΄ Καὶ ἀναπτύξας, φητὶ, τὸ βισλίον, λέγει: Πνεῦμα Κυρίου ἐπ' ἐμέ. Ταῦτα ἄρα τῷ Θεῷ Λόγῳ ἀρμόζει; Ηλες ἐξεν: Ἡνεῦμα Κυρίου ἐπ' ἐμέ. Ταῦτα ἄρα τῷ Θεῷ Λόγω ἀρανξίὸς Κολς ἐξεν: Ἡνεῦμα Κυρίους ἐπ' ἐμέ οἰν ἀναντίὸς. θελς λέγει. Πνεθμα Κυρίου ἐπ' ἐμέ; οὐκ ἀναντίβ όητόν έστι, ότι το πρόσωπον τοῦ ἀνθρώπου λαλεί; Πνεῦμα Κυρίου ἐπ ἐμἐ, οῦ εἴνεκεν ἔγρισέ με. Διὰ τοῦ Πνεύματος, φησὶ, τοῦ ἀγίου ἐχρίσθην. Διὰ τοῦτο Πέτρος φησίν. Ἰησοῦν τὸν ἀπὸ Νιζαρέτ, ὅν

έχρισεν ό θεός Πνεύματι άγίφ και δυνάμει. ς'. Όδε τον ι νουν παρακαλώ, έχωμεν. Ταυτα γάρ δλα παρασχευή του, Έχ του έμου λήψεται ου γάρ απ' άλλων είς άλλο εξηνέχθημεν, άλλ', ως εφθην εί-πων, τὰς ῦλας εὐτρεπίζω, ίνα συ την ενωσιν αρμόσης. Κατηξιώθη Πνεύματος άγίου, έδαπτίσθη έν τφ Ίορδάνη και λέγει Ίωάννης Είδον τους ουρανους ανεφημένους, και το Πνεύμα του Θεού καταβαίror, ώσει περιστεράr, και μένον έπ' αὐτόν. Elδες πως τύπω άνθοωπίνω λαμδάνει Πνευμα άγιον; Ούδεις ούτως ασεθής, ίνα νομίση ότι ή θεότης έλαθε Πνευμα. Λέγει 'Ιωάννης ὁ Βαπτιστής' Μέσος υμίν Ι δστηκεν, δι ύμεῖς οὐκ οδδατε, κάτω οὐκ ἡδειν αὐτόν άλλ' ὁ πέμψας με βαπτίζειν ἐν ὕδατι, ἐκεῖνός μοι είπεν 'Εφ' δι ἃν ίδης τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον καταδαῖνον, ώσει περιστεράν, και μένον ἐπ' αὐτὸν, οὐτός ἐστιν ὁ Υίός μου. Κατῆλθε τὸ

R. et Colb. ούτε προσφορά, ούτε.

b Coib. όταν πληρωθή της χάριτος.

C To deest in Colb.

d Καὶ καθαρτικήν deest in Colb. · Sic Reg. et Colb. In Morel. αίνει πνευμα, perperam.

Sic mss. Morel. vero ὅταν δέ.

Colb. καὶ πάσαν.

Sic Reg. et Colb. Edit. vero Morel. oixovvs. lidem & & vov. Morel. & & vov.

ί (ω). μέσος όμων.

Ννεύμα το άγιον, ενα πληρωθή το του Ήσατου, Πνεύμα Κυρίου έπ' έμέ. Έδαπτίσθη ή σάρξ, καὶ εισευμα πυριου επ εμε. Ευσπτιστη ή σάρς, και εύθέως βαπτισθείς άνέδη άπό τοῦ ίδατος, καὶ ἀνήχθη ὑπὸ τοῦ Πνεύματος εἰς την ἔρημον. ᾿Ανήχθη, καὶ ὡς παιδαγωγὸν είχεν ἡ σάρς τὸ Πνεύμα τὸ ἄγιον. Διὰ τί ἡγετο; Ἡνα ἡμῖν τύπον δῷ, ὅτι ὥσπερ ἡ σάρς ἡ ἐμὴ οὐχ ἄγεται ἐπιθυμίαις, ἀλλ᾽ ἄγεται Ηνεύματι, οῦτω καὶ ὑμεῖς ὀφείλετε. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ Παῦλος Επελικό Μπερίμας. Εὶ δὲ Πνεύματι Θεοῦ ἄγεσθε, οὐχ ἔτι ἐστὲ ἐν σαρχί· χαλ, "Οσοι Πνεύματι Θεοῦ ἄγονται, οὐχ εἰσὶν ὑπὸ νόμον. "Αγεται ἡ σὰρξ τοῦ Χριστοῦ, άγώμεθα καὶ ἡμεῖς. Διὰ τοῦτο γάρ καὶ πάντα εἰς ἐαυτὸν ἀναλαμδάνει, ἔνα τύπον ἡμῖν καταλίπη. Ανήχθη ὑπὸ τοῦ Πνεύματος πειρασθῆναι, καὶ ένίκησε τον διάδολον ούχ ή θεότης, θόρις γάρ ήν εή θεότητι το είπειν, Ένίκησα. Θεος γάρ ούτε ήτταταί ποτε, ούτε νικά, άλλα άει κρατεί. Ει νίκην δέχεται, πάντως οίόν τε αύτον και ήττασθαι. 'Ο δε άει κρατών, παντοχράτωρ, και ούτε στασιάζεται ύπο των χρατουμένων, ούτε χαμάτω περιγίνεται των άρχομένων. Εί τοίνυν ή σάρξ ή Δεσποτική, το Κυριακόν πλάσμα, ο ξένος ἄνθρωπος, ο ουράνιος, το νέον βλάστημα, το ἀπο τῆς ξένης ὼδίνος ἀνθῆσαν, ούτος λαμδάνει <u>Π</u>νεῦμα άγιον, έχεις τὰς μαρτυρίας ὅτι ἐπεδήμησε Πνεῦμα ἐξ οὐρανοῦ, ὅτι ἀνήγαγεν αὐτὸν τὸ Πνεῦμα εἰς τὸ περιγενέσθαι τοῦ διαδόλου. Ἡ τοῦ ᾿Αδὰμ εἰχὼν ἡ ἐν τη άρχη πλανηθείσα. Ένα νικήση λοιπόν, ο άνθρωπος ό ξένος είσηρχετο, δορυφορούμενος τη δυνάμει τοῦ Πνεύματος. Δια τοῦτο, ώσπερ είπεν, Ανήχθη υπό τοῦ Πτεύματος ἐττῆ ἐρήμω πειρασθῆται οὐτως ὅτε ὡς νικητής ὑπέστρεψε, λέγει Ἰησοῦς δὲ ὑπέστρεψεν ἐτ τῆ δυτάμει τοῦ Πτεύματος ἀπὸ τῆς ἐρήμου. Εἶχεν οὖν ἡ ἀρξ Πνεῦμα ἄγιον, οὐ μέρος χαρισμάτων, είς ήμεις, τῷ μὲν σοφία, τῷ δὲ γνῶσις, ἀλλὰ πάντα είν ἡμεις, τῷ μὲν σοφία, τῷ δὲ γνῶσις, ἀλλὰ πάντα μή το άσθενες της γλώττης αμβλύνη το μέγεθος του κηρυττομένου. Το τοίνυν σώμα το Δεσποτικόν, και ή σάρξ ή άγία λαδούσα τοῦ άγίου Πνεύματος την ἐνέργειαν, ούχ ελαδεν, ώς επί των αποστόλων χαι των προφήτων, μίαν χάριν ή δευτέραν. Ανθρωπος γάρ πάντα χωρήσαι ου δύναται · διο λέγει Παύλος · Μή πάττες ἀπόστολοι; μη πάττες προφήται; μη πάττες χαρίσματα έχουσιτ ίαμάτωτ; Έφ' ήμιν γάρ μερίζεται τὰ δῶρα: ἐν δὲ τἢ σαρχὶ τοῦ Χριστοῦ ὅλα τὰ χαρίσματα, ὅλαι αὶ ὁωραὶ ἡσαν κατὰ τὴν τῆς σαρχὸς οὐσίαν. Καὶ πρόσεχε. Ἐπλήρωσε πρώτον τὸν ἱδιον ναὸν πάσης χάριτος. Είχε χάρισμα α νόσους ἰᾶσθαι, ὁαίμονας ἐκδιλλειν, νεκροὺς ἐγείρειν, προφητειέν, τὰ τῆς ἀληθείσς ἐρογόζεσβαν. [908] πόνες ἀδίματο. της άληθείας έργάζεσθαι [805] πάντα ήδύνατο, καί είχε των χαρισμάτων το πλήρωμα, άφ' ου έπληρώθη ή σάρξ ή Δεσποτική πάντων των χαρισμάτων. Χρεία δε ήν πάντως ήμας λαμβάνειν έχ μέρους, ώς από δεξαμενής, άπο του Κυριαχού σώματος, χορηγείται χαλ άποστόλοις b χαλ προφήταις εξ αυτού. Ίωάννης έμαρ-τύρει, ότι έν αυτώ όλον το πλήρωμα τῆς θεότητος. καί Παῦλος, Έν ὁ κατφκησε πάν το πλήρωμα τῆς θεότητος σωματικῶς. Ουκ είπεν ἀπλῶς, Έν ὁ κατψκησεν ή θεότης, αλλά, Το πλήρωμα της θεότητος. τουτέστι, πάσα ή δωρεά τῆς θεότητος.

Καὶ ίνα μή τις νομίση, ότι εν τῷ θεῷ Λόγφ κατφ-κησε, λέγει· Εν ῷ κατφκησε παν τὸ πλήρωμα τῆς θεύτητος σωματικώς. Έντη σαρχλαύτου πάν το πλήρωμα σοφίας, συνέσεως, δυνάμεως, σημείων, πάσης ένεργείας. Λοιπόν άπο του πληρώματος δανειζόμεθα πάντες. Μαρτυρεί Ἰωάννης ὁ Βαπτιστής Κάγὼ ούκ ήδειν αυτόν, άλλ' ο πέμψας με βαπτίζειν, έχεινός μοι είπεν Έφ' ον αν ίδης το Πνεύμα καταβαΐνον και μένον (ούχ είπε, Χαριζόμενον αύτο δώρον εν, άλλά. Μένον όλον), οὐτός ἐστιν ο βυπτίζων ἐν Πνεύματι ἀγίω καὶ πυρί. Είτα βουλόμενος δείξαι ὁ Ίωάννης, ότι ούχ ὡς ἄνθρωπος Ελαδε χάριν ὁ Σωτηρ, λέγει · Ούκ ἐκ μέτρου δίδωσιν ὁ Θεός τὸ Πνευμα · ὁ Πατηρ ἀγαπᾶ τὸν Υίὸν, καὶ πάντα δέδωκε ἐν τῆ χειρὶ αὐτοῦ. Ἡμεῖς οῦν πόθεν λαμβάνομεν; Έχ τοῦ πληρώματος αὐτοῦ ήμεῖς πάντες

Colb. είδε χάρισμα. b Fronto Ducaus hic restituendum putat και χορηγείσσαι ἀποστόλοις. Series melius quadraret; sed hic scriptur

sape seriem interturbare videtur.

έλάδομεν. Έχεινος το πλήρωμα, ήμεις έχ του πληρώματος. Πῶς; 'Αφ' οδ ἐπλήρωσε την Δεσποτικήν σάρχα, ἀπ' αυτής ήντλει ως ἀπο πηγής, χαι εδάνειζε τοις ανθρώποις την δωρεάν. Πρόσεχε, παραχαλώ. Λέγει ούν "Όταν έλθη ο Παράκλητος, το Πνείγμα τῆς ἀληθείας, όδηγήσει ὑμᾶς πρὸς πᾶσαν την ἀλήθειαν, ότι ἐπ τοῦ ἐμοῦ λήψεται.

ζ'. Πρόσεχε τη άχριδεία. Οὐχ εἶπεν, Έξ ἐμοῦ, ἀλλ', Ἐκ τοῦ ἐμοῦ. Ἐξ ἐμοῦ , τίνος; Ἐκ τοῦ ἐμοῦ δώσει ὑμῖν, ἀλλὰ λήψεται · λαμδάνει οὐ δανειζόμενον. 'Αλλ' έπειδη έπληρωσε την πηγην ώς άρχην χαρισμάτων, από της δεξαμενής αντλεί, και παρέχει πάσιν έχ των ίδιων. Και πόθεν τούτο, ότι το λαδείν, έχ των ιδίων έστι λαδείν; "Αχουε. Έπληρωσεν ο Θείς τὸν Μωθοῆν Πνεύματος, καὶ λέγει Μωθοῆς. Οὐ δύναμαι μόνος φέρειν τὸ βάρος τοῦ λαοῦ τούτου προχείρισαι ἄλλον σεαυτῷ. Λέγει αὐτῷ ὁ Θεός. Έπίλεξαι έβδομήκοντα πρεσβητέρους , καὶ λήψομαι άπό τοῦ Πνεύματος τοῦ ἐν σοὶ, καὶ δώσω ἐπ' αὐτούς. Ούχ εἶπε, Λήψομαι τὸ σὸν, άλλά, Άπὸ τοῦ Πνεύματος τοῦ ἐν σοὶ, ἐκ τοῦ ἐμοῦ λήψομαι. Λέ-γει ὁ θεός 'Εν ταῖς ἡμέραις ἐκείναις ἐκχεῶ ἀκὸ τοῦ Πνεύματός μου ἐκὶ πάσαν σάρκα, καὶ προφητεύσουσικ. Εί ο θεός παρά Μωυσέως λαμδάνων έδανείσατο, και το Πνευμα παρά του Υίου λαμδάνων έδανείσατο. Και γάρ Μωῦσῆς τύπος ἡν τοῦ Χριστοῦ· ὅτι ὥσπερ ο ἀπὸ Μωῦσέως ἐδδομήχοντα ἐγένοντο, οὕτως άπο του Χριστου ή οίχουμένη έδέξατο το Πνευμα τὸ άγιον. Ἐκ τοῦ ἐμοῦ λήψεται · ἐξ ὧν ἐχορήγησέ μοι μόνφ τῷ Κυριαχῷ ἀνθρώπφ, λήψεται αὐτὸ τὸ δεδωχός, τὸ έλθον καὶ μεῖναν ἐν ἐμοὶ, τὸ χρῖσάν με, τὸ ἀγιάσαν, τὸ ἀγαγὸν ἀ εἰς τὴν ἔρημον, τὸ ὑποστρέψαν με νιχητήν. Έπτου έμου λήψεται, και drayrelei υμίν. Και ίνα δείξη ότι ου του άγίου Πνεύματος δυνημόνευσεν, άλλα των δωρεών, Επάγει, μετά το είπείν, Έχ τοῦ έμοῦ λήψεται, εύθυς, Πάντα, δσα έχει ο Πατήρ, έμα έστιν Ελαδον αύτα έχ του άγίου Ηνεύματος · διά τοῦτο είπου · Επ τοῦ εμοῦ λήψεται. Ἐπειδή ὁ Θεὸς τὴν σάρχα ἡγίασε Πνεύματι ἀγίω, καὶ ἀπέστειλε τὴν δωρεάν τοῦ Πνεύματος ὁ Πατὴρ εἰς τὴν σάρχα τοῦ Χριστοῦ, ἐλθοῦσα δὲ ἡ χάρις όλα τα δώρα ενέθηκε τῷ Χριστῷ, λέγει. Έχ τοῦ ἐμοῦ λήψεται, και ἀναγγελεί ὑμίν. Τί οὐν ἐστι τὸ, Άφ' ἐαυτοῦ οὐ λαλήσει, άλλ' ὅσα ἄν ἀκούση, γνωρίσει ὑμῖν; Είρηται πρό τούτου, ὅτι ἄλλο ἐστὶ Ηνεύμα άγιον και άλλο χάρισμα άλλο βασιλεύς, και άλλο τὸ δῶρον τοῦ βασιλέως. [806] "Όταν τις πρός πολλά και διάφορα έθνη βαρδάρων έχη, άπορεξ πόθεν άρξεται του πολέμου. Έλν περι τουτους άσχολήση τον πόλεμον, Ετερον άναχύπτει χέρας τάν διέλη έαυτον είς δύο μέρη, σχίζεται τὰ τῆς δυνά-μεως. Έν μέσψ ἐσμέν ᾿Αρειανῶν τῶν ἀθετούντων τοῦ Χριστοῦ τὴν δόξαν, καὶ τῶν Μακεδονιανῶν • τῶν ύδριζόντων την θεϊκήν του Πνεύματος δόξαν. Έαν ώς ώμολογημένον είπω τὸ τοῦ Υίοῦ, ώς πρὸς Μαχεδονιανούς, ο 'Αρειανός εύθέως μάχεται περί γαρ τοῦ Υίοῦ Επεισας, ὅτι περί Πνεύματός μοι λαλείς; η'. 'Αλλ' ἐπειδη πρόχειται σήμερον περί Πνεύματος

άγιου (πολλάχις γάρ κατά την δοθεϊσαν χάριν παρά Χριστου περί του Γίου ένιχήσαμεν, και μάρτυρες των είρημένων ύμεζς, ώς ούχ ήν σοφίσματα τέχνης. άλλ' ἀποδείξεις Γραφων), εδουλόμην δε και νύν κατασκευάσαι τον περί του Υίου λόγον αεί γάρ έν έαυτῷ Γτην δύναμιν εχλάμπουσαν έχει: ἀλλά διά την τῶν αίρετικῶν πληροφορίαν τῶν περὶ τὸ Πνεῦμα σκαζόντων τέως παρασιωπῶ. 'Αμηχανον δέ ἐστι τὸν περί το Πνευμα σχάζοντα ορθοποδήσαι περί τον Υίόν. Έως σήμερον οὐ πείθεις τινά Μακεδονιανόν ὑπογράψαι τῷ όμοουσίῳ τῷ κατὰ Νίκαιαν, καίτοι λέγοντες φαι τη ομούσιο τη κατα Νικαιαν. καιτό κε συτες αελ. Ήμεις έκείνη στοιχούμεν τη πίστει έπειδη περί θνεύματος ού διεσαφηνίσθη. Ούδε γάρ ήν άγων, ούδε πόλεμος. "Ομως πρός την έκείνων πληροφορίαν, λέγω, γέγραπται 'Αρ' έαυτοῦ ού λαλησει. Είπε τῷ Μακεδονιανῷ, Γέγραπταιτοῦτο καὶ περί τοῦ Υίοῦ, μάλλον δε αὐτὸς λέγει περί έαυτοῦ; 'Εγώ ἀπ' έμαυ-

Reg. et Colb. ey curo.

Colb. ἢν Χριστοῦ. Διότι ῶσπερ.
 d Τὸ ἀγαγόν Colb. Edit. Morel. τὸ ἀναγαγόν.
 e Reg. et Colb. δόξαν ἐν μέσφ Μακεδονιανῶν.

ducta fuit, ut postea vinceret, homo novus ingreditur, comitatus virtute Spiritus. Propterea, sicut dixit, Ductus est a Spiritu in desertum, ut tentaretur (Matth. 4. 1) : sic quando revertitur ut victor, dicit : Jesus autem reversus est in virtute Spiritus a deserto (Luc. 4. 14). Habuit igitur caro Spiritum sanctum, non partem donorum, sicut nos, cum uni sapientia, alteri scientia datur (1. Cor. 12. 8) : sed omnia habuit dona. In veritate anxius sum et tremo, ne insirmitas linguæ obscuret magnitudinem ejus quod prædicatur. Igitur corpus Domini et caro saucta, ut accepit Spiritus sancti efficaciam, non accepit, sicut de aliquo apostolorum dicitur et prophetarum, gratiam unam, vel alteram. Homo enim non est capax omnium: ideo dicit Paulus: Numquid omnes apostoli? numquid omnes prophetæ? numquid omnes dona habent sanationum (1. Cor. 12. 29. 30)? In nobis enim dividuntur dona; in carne autem Christi omnes gratiæ, omoia dona fuerunt, secundum substantiam carnis. Et attende. Implevit primo proprium templum omni gratia. Habuit donum curandi morbos, effu-gandi demonés, suscitandi mortuos, prophetandi, operandi ea quie veritatis sunt : oinnia potuit, et habuit donorum plenitudinem, ex quo impleta est caro dominica omnibus charismatibus. Opus autem fuit, ut inde omnes acciperemus ex parte, tamquam a receptaculo quodam a corpore dominico : et apostolis atque prophetis ex eo suppeditatur. Joannes testatur, in eo esse totam deitatis plenitudinem ; et Paulus : In quo habitavit divinitatis plenitudo corporaliter (Coloss. 2. 9). Non dixit simpliciter, in quo habitavit deitas, sed Plenitudo deitatis; hoc est, onne deitatis donum. Et ut ne quis putet, cam in Deo Verbo habitasse, dicit: In quo habitavit omnis plenitudo dei-tatis corporaliter. In carne ejus omnis plenitudo sapientiæ, intellectus, virtutis, signorum, omnis operationis. Deinde a plenitudine ejus mutuamur omnes. Testatur Joannes Baptis'a : *Et ego nesciebam eum :* sed qui misit me ut baptizarem, ille mihi dixit, Super quem videris Spiritum descendentem, et manentem super eum (non dixit, Largientem ei denum unum; sed, Manentem totum), hic est qui baptizat in Spiritu sancto et igni (Joan 1.33). Deinde volens ostendere Joannes, Salvatorem non ut hominem gratiam accepisse, dicit Deum non ad mensuram ei Spiritum dare. Pater diligit Filium, et omnia dedit in manu cjus (Joan. 3. 34. 35). Nos igitur unde accepimus? De plenitudine ejus nos omnes accepimus (Joan. 1. 16). Ille plenitudinem, nos de plenitudine. Quomodo? Ex quo implevit dominicam carnem, ab ca hausit sicut a fonte, et largitus est hominibus gratiam. Attende, obsecro. Dicit igitur : Quando venerit Paracletus, Spiritus veritatis, ducet vos in omnem veritatem, quia de meo accipict (Joan. 16. 13. 14).

7. Quomodo intelligendum sit illud, De meo accipiet. Macedoniani et Ariani in diversis errantes. - Attende diligentiam. Non dixit, De me, sed, De meo. De meo, cujus? De meo dabit vobis, sed accipiet : accipit non mutuo datum. At quoniam implevit fontem ut originem donorum, ab aquarum receptaculo haurit, et præbet omnibus de propriis. Et unde hoc certum, quod accipere, de propriis sit accipere? Audi. Implevit Deus Mosem Spiritu, et dicit Moses: Non possum solus ferre pondus hujus populi, ordina alium tibiipsi. Dicit et Deus: Elige septuaginta seniores, et accipiam de Spiritu qui in te est, et dabo super eos (Num. 11. 14. sqq.). Non dixit, Accipiam tuum: sed, De spiritu qui in te est, de meo accipiam. Dicit Deus, In diebus illis effundam de Spiritu meo super omnem carnem, et prophetabunt (Joel 2. 28). Si Deus a Mose accipiens mutuatus est, et Spiritus a Filio accipiens mutuatus est. Etenim Moses figura erat Christi : quia sicut a Mose septuaginta fuerunt impleti, ita a Christo orbis terrarum accepit Spiritum sanctum. De meo accipiet : ex iis quæ mihi suppeditavit soli homini dominico, sumet sibi qui dedit, qui venit super me, et mausit

in me, qui unxit me, qui sanctificavit me, qui duxit me in desertum, qui reduxit me victorem, De mco accipiet, et annuntiabit vobis. Et ut ostendat, quod non sancti Spiritus mentionem fecerit, sed donorum ejus, postquam dixit, De meo accipiet, adjicit statim : Omnia quæcumque habet Pater, mea sunt (Joan. 16. 15); accepi ca de Spiritu sancto; propterea dixi, De meo sumet. Quoniam Deus carnem sanctificavit Spiritu sancto, et emisit Pater donum Spiritus in carnem Christi, venit autem gratia, et omnia dona indidit Christo, dicit : De meo accipiet, et annuntiabit vobis. Quid igitur est, A seipso non loquetur, sed quæcumque audierit, nota faciet vobis (1b. v. 13)? Dictum est antea, aliud esse Spiritum sanctum, et aliud donum: aliud regem, et aliud donum regis. Quando quis contra multas et varias barbarorum gentes bellum gerit, dubitat ubi præliari incipiat. Si in banc impressimem faciat, et occupetur, mox aliam prospectat erumpere aciem: si in duas partes dividat, dividi-tur robur exercitus. In medio sumus Arianorum, qui reprobant Christi gloriam, et Macedonianorum, qui divinam Spiritus gloriam contumeliis afficiunt. St igitur confessa de Filio loquar ad Macedonianos, Arianus statim pugnat : Num de Filio persuasisti , qui de Spiritu mihi loqueris?

8. Verum quia hodie propositum est de Spiritu sancto (sæpe enim secundum gratiam nobis a Christo datam de Filio victoriam reportavimus, testesque dictorum vos estis, scilicet non sophismatibus, sed Scripturarum demonstrationibus rem actant esse), volcham autem et nunc instituere de Filio sermonem; semper enim in se virtutem fulgentem habet : sed ut probationes adferam, adversus hæreticos qui circa Spiritum sanctum claudicant, interim taceo. Impossibile autem est, eos qui circa Spiritum sanctum aberrant et claudicant, recto pede ambulare circa Filium. Usque hodie nulli Macedoniano persuades, consubstantiali subscribat secundum nam synodum, quamvis semper dicant : Nos illam fidem sectamur : quoniam de Spiritu saucto nihil declaratum est. Neque enim de hoc pugna vel quæstio erat : attamen ut pluribus argumentis illis persuadeatur, dico, Scriptum est, A seipso non loquetur. Die Macedoniano: Scriptum est hoc de Filio (Joan.-16. 43), imo ipse dicit de seipso, Ego a me ipso non loquor (Joan. 14. 10). Attende, obsecro. Affero testimonium apud te confessum : adversus Arianum enim certamine hic opus esset, in hoc quod dicit, Ego a meipso non loquor, et similiter de Spiritu sancto: apud te autem, qui profiteris te hoc sancte co-lere, nulla opus concertatione. De Christo scrinonem instituens, dicis æqualem Deo, similem Patri per omnia. Quia adversus eum, qui constituur gloriam, quæstionem induxi. Dicis de Spiritu, A seipso non loquetur: dicit Filius de seipso, Ego a meipso non toquor, sed quæcumque audivi a Patre meo, hæc toquor (Joan. 14. 10. et 15. 15). Ecce et Filius 2 seipso non loquitur: interimque est æqualis honor. Hæc ad te dico: Arianus enim et de illo et de hoe dubitat. Quod naufragis accidit, hoe evenit, ut dicit Paulus, incredulis, Qui circa fidem naufragium secerunt (1. Tim. 1. 19). Ariani naufragio sacto perdiderunt et Christi gloriam, et Spiritus sancti virtutem; Macedoniani contendunt quidem emergere, sed dimidiam sarcinam amiserunt, sicut dicit Paulus : Si quis autem Spiritum Christi non habet, hic non est ejus Rom. 8. 9). Attende igitur, ut ne videamur more certantium irrumpore, et contumeliose demonstrationem efferre. Ego a meipso non loquor. Interpretare mini quid est hoc quod dicit. Ego a meipso non loquor? quomodo id dixit Salvator? Eam enim quam Macedonianus adduxerit solutionem de Filio , hanc intelliget et Spiritui sancto congruere. Duo stant a qualis ponderis: Neque Spiritus a seipso, neque Filius a seipso : sed opus habet Filius Patre, opus habet et Spiritus sanctus l'atre : hactenus æqualis est honor. Attende igitur. Scio me in profundum

descendisse, sieut novit virtus Christi quæ omnia perscrutatur: imo tremo potius quam dico, ne in immensam abyssum abeat navicula, et desit Spiritus. Da enim mihi navim paratam, gubernatorem, nautas, funes, anchoras, omnia disposita, et nusquam esse spiritum venti: nonne cessat omnis quantuscumque est apparatus, si desit operatio spiritus? Ita fieri solet: licet sit sermonis ampla supellex, et mens profunda, et eloquentia, et intelligentia, si non adsit Spiritus sanctus, qui vim suppeditet, otiosa sunt omnia.

9. Solvitur argumentum Macedonianorum.igitur de seipso, sicut et de Spiritu sancto dixit, A meipso non loquor? Quasi agonistæ essemus, subvertimus contradicentem, sufficientibus consequenter argumentis persuasuri, his et illis, siquidem parcre voluerint. Non enim omnino necessitate eos adducemus, sed dicamus tamen, si forte persuadeantur: et ne admireris si ego homo hoc dicam. Dicit Deus Ezechieli : Abi ad domum Israel et dic eis, si forte andiant, si forte credant (Ezech. 2. 3. 7). Dicimus hæc, Si forte audiant, si forte credant, si forte assentiantur. Quod si hæc nobis dicentibus non assentiantur, innoxii sumus nos. Sic Paulus docebat, et postquam docuit, dicit: Testificor omnibus qued mundus sum a sanquine omnium vestrum. Non enim subterfugi quominus annuntiarem vobis viam Dei (Act. 20. 26. 27). Et nunc dico: Quare Salvator dixit, A meipso non loquor: et de Spiritu sancto: A seipso non loquetur? Oro caritatem vestram, hic animadvertamus. Cum unus sit Christus, multi prodierunt falsi Christi, sicut Salvator dixit: Multi venient in nomine meo falsi Christi, et falsi prophetæ (Matth. 24. 24). Cum igitur unus sit Christus, quem prophetæ venturum promiserunt : ante adventum ejus apparuerunt quidam deceptores, dicentes : Nos sumus. Theudas dixit: Ego sum; Judas Galilæus dixit: Ego sum: et seducebant multos (Act. 5. 36. 37). Salvator venit, et dixit : Quotquot venerunt ante me, sures suerunt et latrones (Joan. 10. 8) Quoniam igitur primi, cum deceptores essent, Christi nomen inducntes populo persuadere conati sunt, quod ipsi Curistus erant; non simul in lucem prodeuntes, sed singuli seorsim, unus quidem nunc se offerens, alius autem alio tempore : dicit Christus : Quotquot venerunt ante me, sures suerunt et latrones; sed non audierunt cos oves (Joan. 10. 8). Oves meæ meam vocem audiunt, et cognoscunt vocem meam, et sequuntur me (Ibid. v. 27). Venerant igitur illi falsi Christi, et non docucrunt ex lege et ex prophetis, sed ex seipsis loquuti sunt, et ex propria sententia. Salvator venit, et non discessit a lege, non discessit a proplietis, sed dicebat quasi in exemplo: Bene dixit Hesaias (Matth. 15. 7); et iterum : Nonne scriptum est in lege vestra (Joan. 8, 17)? Et cum accederet ad eum diabolus, dicit ei : Scriptum est, Dominum Deum tuum adorabis et illi soli servies (Matth. 4. 10). Venit igitur Christus secundum carnem et non loquutus est ex scipso, sed ex prophetis. Igitur quia illi qui ante Christum venerunt, in nomine Christi non sunt loquuti, neque ex lege, neque ex prophetis, sed ex propria sententia, errores loquuti sunt : dicit Salvator : Ego a meipso non loquor, sicut illi (Joan. 14. 10). A seipso enim loqui, extra legem loqui est. Sic igitur oportet etiam nos loqui. Cum videris hareticos Aristotelica vel Platonica movere, dic, Nos a nobisipsis non loquimur : quæcumque audivimus a Christo, hæc loquimur. Et unde hoc, quod is qui a seipso loquitur, pseudopropheta sit, vel loqui a seipso pseudoprophetam nobis indicet? Dicit Ezechiel propheta: Vivo ego, dicit Dominus ad prophetas qui seducunt populum meum, non misi eos: a seipsis loquuli sunt, et ex corde suo loquuntur (Ezech. 13. 3. 6. 10). Proinde quia pseudoprophetie a seipsis prædicaverunt, Salvator a suspicione hac se purgans dicit: Ego a meipso non loquor. Unde hoc quod Salvatorem deceptorem esse suspicati sunt? Hoc primum proponemus. In festo Scenopegiz quærebant turbæ Jesum, dicentes : Ubi est?

Et erat de eo diversa vox; alii dicebant, Bonus esp: alii dicebant, Non, sed seducit populum (Joan. 7. 12). Vidisti quomodo in suspicionem venerit ut seductor? Item post sanctam Salvatoris mortem dicunt pontifices Pilato: Scimus, Domine, seductorem illum adhuc viventem dixisse, Post tres dies resurgam (Matth. 27. 63). Hæc ideo dixi, ut demonstrarem eum habitum fuisse seductorem. Quia igitur seductor nabitus est, dicit: Ego a meipso non loquor (Joan. 14.10), sed de lege, de prophetis, quacumque audivi a Patre (Joan. 15. 15): non secundum divinitatem audivi a Patre, in lege et in prophetis. Ex persona carnis loquitur, ut solvat errorem. Ego a meipso non loquor, sed quæcumque audivi a Patre. Vos autem quæcumque audivistis a patre vestro diabolo, loquimini (Joan. 8. 41). Et ut demonstret diabolum, quando in aliquibus loquitur, mendacium operari, dicit: Quando loquitur mendacium, ex propriis loquitur. Ego ex meipso non loquor (Ibid.), sed ex prophetis et lege: hoc enim est veritàs. Sicut igitur Salvator purgans se a suspicione, dicit, Ego a meipso non loquor, sicut deceptores : sic et de Spiritu sancto dicendum.

10. Cæterum , obsecro, hic animum adhibeamus. , Secundum dictum Salvatoris multi apparent pseudoprophetæ et pseudochristi, et dicit quidam, Ego sum: et alius, Ego sum, sicut scriptum est, Multi venient in nomine mco, dicentes: Ego sum Christus, et multos seducent, sed ne seducamini (Luc. 21. 8). Sicut igitur erant qui suspicabantur Christi nomen a deceptoribus n-urpari, sic et multi simulaturi erant se habere Spiritum sanctum quem non haberent, et loquuturi. Sed illic quidem homo apparebat, et dicebat, Ego sum Christus: hic autem nemo audebat dicere, Ego sum Spiritus sanctus: non enim cum corpore, sed invisibilis adveniebat. Venit ad Petrum, venit ad Paulum, et in confesso erat eos Spiritum Domini habere. Prodit Simon, et dicit : Spiritum habeo. Ex facie nullus videt quis habeat, vel quis non habeat : vel quis Spiritum immundum, vel quis Spiritum sanctum habeat (Act. 8.). Nam si visibilis esset, non decepisset: nam agnitione fuisset redargutus. Venit Montanus, dicens : Spiritum sanctum habeo (a). Venit Manichæus, dicens: Spiritum sanctum habeo: id vero palam non erat. Ut ne igitur plures nomine seducerentur, quoniam invisibiliter donum venturum erat, dicit : Cum venerit Paracletus, Spiritus veritatis, qui a Patre procedit, ille vos memores faciet verborum meorum, et inducet vos in omnem veritatem : non enim a semetipso loquetur (Joan. 16. 13). Si quem videritis dicentem, Spiritum sanctum habeo, et non loquentem evangelica, sed propria verba, is a se ipso loquitur, et non est Spiritus sanctus in ipso. Sicut enim dicit de scipso: Ego a meipso non loquor: ut solvat suspicionem deceptionis, imo errorem a veritate separet, et ostendat, quinam habeant Spiritum sanctum, et qui non habeant, sed simulent se habere, dicit: A seipse non loquetur. A me audistis quid tradidi. Quando veniet invisibilis Spiritus, mea loquetur. Si videritis aliquem evangelica repetentem, profecto Spiritum san-cium habet. Veniet enim Spiritus sanctus, ut in memoriam vobis revocet ea quæ docui. Si quis igitur eorum, qui se dicunt habere Spiritum sanctum, dicat aliquid a seipso, et non ex evangeliis, non credite; meam doctrinam sequamini. A seipso non loquetur. Sed hac ratione adventus ejus indicat quis acceperit Spiritum, et quis non acceperit : si quis sequitur dicta Christi, Spiritum sanctum habet. Nullus enim potest dicere Dominum Jesum, nisi in Spiritu sancto (1 Cor. 12. 3). Venit Manes, vere pavels, hoc est insaniens, consentaneum errori suo nomen habens; et dixit: Ego sum Paracletus (b), quem promisit Salvator apostolis : ego sum Filius Dei. Ubi audisti in Lvangelio

<sup>(</sup>a) Montanus et Manichæus dicebant se Spiritum sanctum habere.

<sup>(</sup>b) Manes dicebat se esse Paracletum.

τοῦ οὺ λαλῶ. Πρόσεχε, παρακαλῶ. Παράγω τὴν παρτυρίαν από του ωμολογημένου παρά σοί πρός μέν γάρ τὸν Άρειανὸν άγωνος χρεία ε<u>ίς</u> τὸ, Ἐγώ ἀπ' έμαυτοῦ οὐ λαλῶ, και περί τοῦ Πνεύματος πρός δε σε τον επαγγειλάμενον εύσεδείν, ού χρεία ἀγῶνος. Περί Χριστου γυμνάζων λέγεις, Ισόθεον, δμοιον τῷ Πατρλ κατὰ πάντα. Ώς πρὸς ὁμολογοῦντα την δόξαν, εἰσήγαγον το ζήτημα. Λέγεις περί τοῦ Πνεύματος, 'Αφ' ἐαυτοῦ οὐ λαλήσει.' λέγει ὁ Σωτηρ περί ἐαυτοῦ. Έγω ἀπ' ἐμαυτοῦ οὐ λαλῶ, ἀλλ' όπα ήκουσα παρά τοῦ Πατρός μου, ταῦτα λαλῶ. Ἰδοὺ καὶ ὁ Υἰὸς ἀφ' ἐαυτοῦ οὐ λαλεί · τέως όμοτιμία. Ταύτα πρός σε λέγω · ό γάρ 'Αρειανός κάκείνο και τοῦτο ἀπορεί. "Ο πάσχουσιν οι ναυαγοῦντες, τοῦτο πάσχουσιν οἱ ἀπιστοῦντες ε, ὡς λέγει Παῦλος · Οἶτινες περί την πίστιν έναυσηποαν. Οι 'Αρεια-vol ναυαγήσαντες, απώλεσαν και Χριστού δόξαν και άγίου Πνεύματος δύναμιν. Μαχεδονιανοί φιλονειχοῦσι μεν άναδηναι, το δε ημισυ τοῦ φορτίου άπώλεσαν, το λέγει Παῦλος. Εί δε τις Πνευμα Χριστοῦ ούκ έχει, ούτος ούκ έστιν αύτου. Πρόσεχε τοίνυν, ίνα μη δόξωμεν άγωνιστικώς έπεμβαίνειν, καλ ύδριστικώς την απόδειξιν ποιείσθαι. Έγω απ' έμαυτου οὐ λαλω. Έρμηνευσόν μοι τί έστι τὸ, 'Απ' έμαυτοῦ οὐ λαλω; πῶς είπεν ὁ Σωτήρ; "Ην γὰρ αν έλκύση λύσιν ο Μακεδονιανός περί του Υίοῦ, ταύτην έπινοεί και τῷ ἀγίω Πνεύματι. Τὰ δύο ἔστηκεν Ισόρροπα, οῦτε τὸ Πνεύμα ἀφ' ἐαυτοῦ, οῦτε ὁ Υἰὸς ἀφ' ἐαυτοῦ · ἀλλὰ χρήζει ὁ Υἰὸς τοῦ Πατρὸς, χρήζει καὶ τὸ Πνεῦμα τοῦ Πατρός · τέως ὁμοτιμία, Πρόσεχε τοίνυν. Οδοα είς βάθος έμαυτον δεδωχώς, ώς είδεν ή του Χριστού δύναμις ή πάντα έρευνώσα μαλλον τρέμω, λέγω, μή εἰς ἄπειρον ἄδυσσον δράμη τὸ σχάφος, χαὶ Πνεύμα μή ή. Δὸς γὰρ είναι τὸ σκάφος ἔτοιμον, τὸν χυδερνήτην, τους ναύτας, τάς σχοίνους, τάς άγχύρας, πάντα εὐτρεπισμένα, καὶ μηδαμοῦ πνεῦμα ἀνέμου · ούχι άργει τὰ τῆς παρασχευῆς, μή παρούσης μου · ούχι άργει τὰ τῆς παρασχευῆς, μή παρούσης πλάτος, καν διανοίας βάθος, καν φράσις, καν Εννοια, καλ μή παρή το Πνεύμα το άγιον χορηγούν, άργεξ

θ'. Διὰ τί οὖν περὶ ἐαυτοῦ, ὡς καὶ περὶ τοῦ Πνεύματος είπεν, 'Απ' έμαυτοῦ οὐ λαλῶ; 'Αγωνιστικῶς ένετρέψαμεν τον άντιλέγοντα, λοιπον πληροφορήσωμεν και έαυτούς, κάκείνους, είγε πείθονται. Ούκ αν πάντως [807] ἀνάγχην αύτοις ἐπάγοιμεν, ἀλλὰ λέγωμεν, εί άρα πεισθώσι· καὶ μἡ θαυμάσης, εἰ ἐγὼ ὁ ἀνθρωπος τοῦτο λέγω. Λέγει ὁ Θεὸς τῷ Ἰεζεκιἡλ· Απελθε πρὸς τὸν οἶκον τοῦ Ἰσραἡλ, καὶ εἰπὲ αὐτοίς· Ἐὰν ἄρα ἀκούσωσιν, ἐὰν ἄρα πιστεύσωσι °. Λέγομεν ταῦτα, 'Εὰν ἄρα ἀκούσωσιν, ἐὰν ἄρα πιστεύσωσιν, ἐὰν ἄρα συνθῶνται. 'Εὰν δὲ τοὐτων λεγομένων μή συνθώνται, άθῶοί ἐσμεν ἡμεῖς. Οὖτω Παῦλος ἐδίδασκε, καὶ μετά τὸ διδάξαι λέγει Διαμαρτύρομαι πάντας, ότι καθαρός είμι άπὸ τοῦ αματος πόντων ύμῶν. Οὐ γὰρ ὑπεστειλάμην τοῦ μὴ ἀναγγεῖλαι ὑμῖν τὴν όδὸν τοῦ Θεοῦ. Καὶ νῦν λέγω· Διὰ τί ὁ Σωτὴρ εἶπεν, ᾿Απ' ἐμαυτοῦ οὐ λαλῶ· καί περί του Πνεύματος, 'Αφ' έαυτου ου λαλήσει; Δέομαι της ύμετέρας άγάπης, ένταῦθα τὸν νοῦν ἔχωμεν. Ένος δντος Χριστοῦ, πολλοί προηλθον ε ψευδό χριστοι, ως ο Σωτήρ είπε · Πολλοί ελεύσονται επί τῷ ὀτόματί μου ψευδόχριστοι, καὶ ψευδοπροφηται. Ένὸς οὐν όντος Χριστού καὶ ἐπαγγελθέντος διά των προφητών ότι ξρχεται, πρό τῆς παρουσίας αὐτοῦ ἐφάνησάντισα κάνοι, λέγοντες Ἡμεῖς ἐσμεν. Θευδάς λέγει, Ἐγώ εἰμι Ἡούδας ὁ Γαλιλαΐος, Ἐγώ εἰμι Ἡούδας ὁ Γαλιλαΐος, Ἐγώ εἰμι ἀκοιν πολλούς. Ὁ Σωτήρ ἐλθών λέγει ἐναιν πολλούς. Ἡο ἐναιν πολλούς και ἐναιν πολλούς. Ἡο ἐναιν ἐναιν ἐναιν πολλούς. Ἡο ἐναιν ἐνα "Όσοι ήλθον πρό έμοῦ, κλέπται ήσαν καὶ λησταί. Έπει ούν οι μεν πρώτοι πλάνοι όντες, ενδυσάμενοι τὸ δνομα τοῦ Χριστοῦ, ἐσπούδαζον πεῖσαι τὸν λαὸν, ὅτι αὐτοί εἰσιν ὁ Χριστὸς, οὐχ ὁμοῦ φανέντες, ἀλλ' ἔκαστος καθ' ἐαυτὸν, ὁ μὲν νῦν φαινόμενος, ἄλλος δὲ ἐπ' ἄλλφ καιρῷ· λέγει ὁ Χριστός· "Οσοι ἤλθον πρὸ

έαντου.

\* Πιστεύσωσι Colb. et ita legit Interpr. Morel. ἐνδώσι.
d Colb. πολλοὶ ἡλθον.

έμου, κλέπται ήσαν και λησταί · άλλ' οὐκ ήκουσαν αὐτῶν τὰ πρόδατα. Τὰ πρόδατα τὰ ἐμὰ τῆς έμης φωτής ακούει, και γτωρίζει την φωτήν μου, και ακολουθούσι μοι. Ήλθον ούν έκεινοι οι ψευδό-χριστοι, και ούκ εδίδαξαν από νόμου, ούκ από προφητών, άλλ' εξ έαυτιον ελάλουν και άπο τῆς ίδίας γνώμης. 'Ο Σωτήρ έλθων ούχ άπέστη του νόμου, ούχ άπέστη προφητών, άλλ' έλεγεν, ως εν υποδείγματι Καλώς είπετ 'Hoataς' και πάλιν, Ου γέγραπται êr τῷ róμφ ὑμῶr; Καὶ ὅτε προσῆλθεν αὐτῷ ὁ διάδολος, λέγει αὐτῷ· Γέγραπται· Κυρίῳ τῷ Θεῷ σου προσκυτήσεις, καὶ αὐτῷ μότῳ Λυτρεύσεις. Ἑλθὸν οὐν ὁ Χριστὸς κατὰ σάρκα οὐκ ἐλάλησεν ἀφ' ἐαυτοῦ, ἀλλ' ἀπὸ προφητῶν. Ἐπεὶ οὐν οἱ ἐλθόντες πρό του Χριστου, εν ονόματι Χριστου ουκ ελάλησαν, ούκ άπο νόμου, ούκ άπο προφητών, άλλ' άπο ίδίας γνώμης, τὰ τῆς πλάνης ἐλάλουν· λέγει ὁ Σωτήρ· Έγω ἀπ' ἐμαυτοῦ οὐ λαλῶ, ὡς ἐκεῖτοι. Τὸ γὰρ ἀφ' έαυτοῦ λαλεῖν, τὸ ἔξω νόμου λαλεῖν ἐστιν. Οὕτως οὖν δεῖ καὶ ἡμᾶς λαλεῖν. "Οταν ίδης αἰρετικοὺς 'Αριστοτε-λικά κινούντας ἡ Πλατωνικά, εἰπέ: 'Ημεῖς ἀφ' ἐαυτῶν ού λαλουμεν όσα ήχούσαμεν παρά Χριστού, ταυτα φθεγγόμεθα. Καὶ πόθεν τοῦτο, ὅτι ὁ ἀφ' ἐαυτοῦ λα-λῶν, ψευδοπροφήτης ἐστὶν, ἢ τὸ λαλεῖν ἀφ' ἐαυτοῦ ψευδοπροφήτην χαρακτηρίζει; Λέγει ὁ προφήτης Ἱεζεκιἡλ' Ζω ἐγω, λέγει Κύριος ἐπὶ τοὺς προφήτας τούς πλανώντας τον λαόν μου, ουκ απέστεὶ-λα αυτούς· ἀφ' έαυτῶν ελάλησαν, καὶ ἐκ τῆς καρδίας αὐτῶν φθέγγονται. Έπει ούν οι ψευδοπροφήται ἀφ' ἐαυτῶν ἐχήρυττον, ὁ Σωτηρ ἀποδυόμενος την ὑπόνοιαν, λέγει 'Εγώ ἀπ' ἐμαυτοῦ οὐ λαλῶ. Πόθεν τούτο, ότι ὁ Σωτήρ πλάνος ὑπενοήθη; Τούτο πρώτον στήσωμεν. Έν τη ἐορτη τῆς σκηνοπηγίας ἐζήτουν οἱ ὁχλοι τὸν Ἰησούν, λέγοντες Ποῦ ἐστι; Καὶ ἡν περὶ αὐτοῦ διαφωνία ἀλλοι ἔλεγον, ᾿Αταθός έστιν· άλλοι Ελεγον, Ουκ, άλλα πλανά τον δχλον. Είδες πῶς πλάνος ὑπενοήθη; Πάλιν μετά τὸν θάνατον του Σωτήρος τον άγιον, λέγουσιν οι άρχιερείς τῷ Πιλάτω · Οίδαμεν, χύριε, ότι είπεν ο πλάνος έκειroc ετι ζων Μετά τρεῖς ημέρας εγε/ρομαι. Ταῦτά μοι είρηται είς τὸ δείξαι, ὅτι πλάνος ἐνομίσθη. Ἐπεὶ ούν πλάνος ενομίζετο, λέγει Έγω απ' έμαυτοῦ οὐ λαλώ, άλλ' από νόμου, από προφητών, δσα ήκουσα παρά τοῦ Πατρός. Οἱ κατά την θεότητα ήκουσα παρά τοῦ Πατρός, ἐν νόμφ, ἐν προφήταις. Έκ προσρά του Πατρός, εν νόμφ, εν προφήταις. ώπου τῆς σακρὸς λαλεί εἰς Εκλυσιν τῆς πλάνης. Ἐγὼ ἀπ' εμαυτοῦ ου λαλῶ, ἀλλ' ὄσα ἤκουσα παρὰ τοῦ Πατρός. Ύμεις δε, όσα ήκούσατε παρά τοῦ πατρός ψμών τοῦ διαβόλου λαλείτε. Καὶ ίνα δείξη ότι ὁ διάδολος, όταν λαλή, εν τισι ψεύδος εργάζεται, [808] λέγει "Όταν Λαλή τὸ ψεῦδος, ἐκ τών Ιδίων Λαλεῖ. Έγὼ ἐξ ἐμαυτοῦ οὐ Λαλῶ, ἀλλ. ἀπὸ προφητών, άπὸ νόμου τοῦτο γάρ ἐστιν ἀλήθεια. "Ωσπερ οῦν ὁ Σωτὴρ ἐκλύων τὴν ὑπόνοιαν καὶ ἀποδυόμενος τὴν κακὴν ὑποψίαν, λέγει 'Εγώ ἀπ' ἐμαυτοῦ οὐ λαλώ, ως οι πλάνοι ουτω και περί του Πνεύματος.

ι'. Λοιπέν ὧδε τὸν νοῦν, παρακαὶῶ, ξχωμεν. Κατὰ μὲν οῦν τὸ μέρος ° τοῦ Σωτηρος φαίνονται πολλοὶ ψευδόχριστοι καὶ ψευδοπροφηται· καὶ ἔλεγεν ὁ δεῖνα, Ἐγώ εἰμι, καθῶς γέγραπται, ὅτι Πολλοὶ ἐλεύσονται ἐπὶ τῷ ἀνόματὶ μου, λἔ-γοντες, Ἐγώ εἰμι ὁ Χριστὸς, καὶ πολλοὺς πλανησουσιν· ἀλλὰ μὴ πλανασθε. "ὑπερ οὖν ὑπτως ἔμελον πολλοὶ σχηματίζεσθαι ἔχειν Πνεῦμα ἄγιον, ὁ μὴ εἶχον, καὶ λαλεῖν. 'Αλλ ἐκεῖ μὲν ὁ ἄνθρωπος ἐφαίνετο, καὶ ἔλεγεν 'Εγώ εἰμι τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον· οὐ γὰρ ἐγένετο ἐν σώματι, ἀλλ ἀοράπας ἐκεδήμει. 'Ηλθεν ἐπὶ Πέτρον, ἡλθεν ἐπὶ Παῦλον, καὶ ἡν ὑμολογημένον, ὅτι Πνεῦμα ἄχω. 'Απὸ τῆς δψεος οὐδεὶς ἡδει τίς ἔχει, τίς οὐπ ἔχει, ἡ τίς ἔχει πνεῦμα ἀκάθαρτον, ἡ τῖς ἔχει Πνεῦμα ἄγιον. Εἰ μὲν γὰρ δψις ἡν, οὐκ ἀν ὑπέκλεπτεν· ἀπὸ γὰρ τῆς διαγνώμα ἄγιον ἔχει ἡν ἐλε΄γον. 'Ηλθε Μοντανὸς λέγων Πνεῦμα ἄγιον ἔχει ἡ δε Καγνύ. 'Ηλθε Μοντανὸς λέγων Πνεῦμα ἄγιον ἔχω. 'ἡλθε Μανιχαῖος λέγων Πνεῦμα ἄγιον Εχω. 'ἡλθε Μανιχαῖος λέγων Πνεῦμα ἄγιον εξω.' 'ἡλθε Μανιχαῖος λέγων Πνεῦμα ἄγιον εξω.' 'ἡλθε Μανιχαῖος λέγων Πνεῦμα ἄγιον εξω.' 'ἡλθε Μανιχαῖος λέγων Πνεῦμα ἄγιον Ειμὲν 'ἡλθε Μανιχαῖος λέγων Ειμὲν 'ἡλθε Μανιχαῖος λέγων Πνεῦμα ἄνα 'Πνεῦμα ἄνα 'Πνεῦμα Κανικα 'Πνεῦμα 'Πνεῦμα 'Πνεῦμα 'Πνεῦμα 'Πνεῦμα 'Πνεῦμα 'Πνεῦμα 'Πνεῦμα 'Π

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Hæc, τοῦτο πάσχουσιν οἱ ἀπιστοῦντες, desunt in Colb.
b Reg. et Colb. ἀργεῖ πάντα. Ibid. Colb. εἶπεν, ἀρ² ἐπισοῦ.

Reg. et Colb. κατὰ μὲν τὸ μέρος. Sed hæc corrupta sunt, laterpres alio modo legisse videtur.

Εχω· οὐκ ἥν δὲ δῆλον. Ἰνα οὖν μἡ πλανῶνται τῷ ὀνόματι, ἐπειδὴ ἀοράτως Εμελλε τὸ χάρισμα Ερχε-σθαι, λέγει· "Οταν Ελθη ὁ Παράκλητος, τὸ Πνεῦμα τῆς ἀληθείας, ὁ παρὰ τοῦ Πατρός ἐκπορεύεται, έχειτος ύμας άταμτήσει τὰ ρήματά μου, και όδη-τήσει ύμας προς πάσατ τητ άληθειατ ου τάρ άφ' ἐαυτοῦ Λαλήσει. Έὰν ίδητέ τινα λέγοντα, Πνεῦμα άγιον έχω, καὶ μὴ λαλοῦντα τὰ εὐαγγελικὰ, ἀλλὰ τὰ δία, ἀφ ἐευτοῦ λαλεῖ, καὶ οὐκ ἔστι Πνεῦμα ἄγιον ἐν αὐτῷ. "Ωσπερ γὰρ λέγει περὶ ἐαυτοῦ, 'Ἐγὰ ἀκ' ἐμαυτοῦ οὐ λαλῶ, ἴνα ἐκλύσῃ τὴν ὑπόνοιαν τῆς πλάνης, μαλλον δὲ τὴν πλάνην ἀπὸ τῆς ἀληθείας διέλη », και δείξη τίνες έχουσι Πνεῦμα άγιον, τίνες οὐκ Εχουσιν, άλλα προσποιούνται έχειν, λέγει· Αφ. έαυτοῦ οὐ λαλήσει. Παρ' ἐμοῦ ἡχούσατε, τί παρέδωχα. "Οταν έλθη τὸ ἀόρατον Πνεῦμα, τὰ ἐμὰ λαλήσει. Έλν Ιδητέ τινα τὰ τοῦ Εὐαγγελίου δευτεροῦντα, δντως Πνεῦμα ἔχει ἄγιον. "Ερχεται γὰο τὸ Πνεῦμα ἀναμνῆσαι ὑμᾶς, ὰ ἐδίδαξα. Ἐάν τις οῦν τῶν ὀνομαζόντων ἔχειν Πνεῦμα λέγη τι ἀφὶ ἐαυτοῦ, καὶ μὴ ἀπὸ τῶν Εὐαγγελίου, μὴ πιστεύσητε τῆ ἐμῆ διδασκαλία στοιχήσατε. 'Αρ' ἐαυτοῦ οὐ λαλήσει. 'Αλλ' ἀντὶ τούτου ή επιφοίτησις ή γινομένη ο δείχνυσι τίς Ελα-δε Πνευμα άγιον, τίς ούχ Ελαδε εί τις δευτεροί τά τοῦ Χριστοῦ, Πνεῦμα ἄγιον ἔχει. Οὐδείς γὰρ δύναται είπεῖν Κύριον Ἰησοῦν, εἰ μη ἐν Πνεύματι ἀγίφ. Ἡλθε Μάνης, ὁ ἀληθῶς μανείς, ὁ φερωνύμως τῆ πλάνη τὸ ὄνομα ἔχων· καὶ λέγει· Ἐγω εἰμι ὁ Παράκλητος, ον έπηγγείλατο ο Σωτήρ τοίς αποστόλοις. έγω είμι ο Υίος του Θεού. Που ήχουσας έν τῷ Εὐαγ-γελίω Ίησου Χριστοῦ, ὅτι ὁ ήλιος καὶ ή πελήνη ὅημιουργοί είσι; που είπεν ο Χριστός, ότι ταυτα άντλούσι τὰς ψυχάς, καὶ ἀνάγουσιν αὐτάς; ποῦ ἀνέγνω-κας τοῦτο; Έκ τοῦ μὴ λέγειν τὰ γεγραμμένα, ἀλλὰ τὰ ἀχ' ἐαυτοῦ λαλεῖν, δηλόν ἐστιν ὅτι οὐκ ἔχει Πνεῦμα ε άγιον. Τὸ Πτεῦμα τὸ ἄποτ ἀρ' ἐαυτοῦ οὐ λαλήσει, άλλ' ὄσα άκούσει, άναγγελεῖ ὑμῖν ἀντὶ τοῦ, "Α ὲλάλησα, ταῦτα βεδαιώσει. Καὶ ὄρα τὸ θαυμαστόν. "Ωσπερ ο Σωτήρ έλθων έγένετο πλήρωμα νόμου καί προφητών, ούτω πλήρωμα του Εύαγγελίου το [809] Πνεύμα. Ο Χριστός ελθών, εδεδαίωσε τά παρά του Πατρός, τὰ ἐν τῷ νόμφ εἰρημένα καὶ προφήταις. Διὰ τοῦτο λέγει Παῦλος Πλήρωμα νόμου Χριστός. Τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον ἐλθὸν ἐπλήρωσε τὰ τοῦ Εὐαγγελίου. "Οσα έστιν έν τῷ νόμῳ, ὁ Χριστὸς πληροί · ὅσα ἐστίν έν τη του Χριστου διδασχαλία, το Πνεύμα πληροί, ούχ ὡς ἀτελούς ὅντος του Πατρος, άλλ' ὡς ἐφάνη Χριστὸς βεδαιών τὰ τοῦ Πατρὸς, οὕτως ἐφάνη τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον βεδαιοῦν τὰ τοῦ Υίοῦ. Πόθεν τοῦτο; Λέγει ο Σωτήρ τοις μαθηταίς. Πολλά έχω λαλείν ύμιτ, αλλ' ου δύτασθε βαστάζειτ άρτι· ότατ δέ έλθη το Πrεύμα το άτιον, οδηγήσει υμάς είς πάσαν την άληθειαν, ότι άφ' έαυτοῦ ου λαλήσει· τὰ γὰρ ἐμὰ πληροῖ. ἀναπληροῖ ὁ Υἰὸς τὰ τοῦ Πα-τρὸς, καὶ ἀφ' ἐαυτοῦ οὐ λαλεῖ · ἀναπληροῖ τὸ Πνεῦμα τὰ τοῦ Υἰοῦ, καὶ ἀφ' ἐαυτοῦ οὐ λαλεῖ. 'Εἰν δὲ ἀκούσης λέγοντος, 'Αποστελώ ύμιν τὸ Πνευμα τὸ ἄγιον, μή κατά την θεότητα εκλάδης. Θεός γάρ ούκ άποστέλλεται. Ονόματά εστι ταῦτα την ενέργειαν σημαίνοντα, ονόματα χρυπτόμενα καὶ λάμποντα · χρυπτόμενα τη άξία, λάμποντα τη θεωρία · οίον, πας άποστέλλων είς έχείνους άποστέλλει τους τόπους, έν οίς μή πάρεστιν. Υπόθου έμε είναι τον λαλούντα έν τῷ καθίσματι τούτις ου δύναμαι είπειν τινι · Δευρο, ἀποστελῶ σε ὧδε · τοῦτο οὐκ ἔστι πέμψαι, άλλα συγκαθίσαι ή παραστήσαι. Εί δε ό θεός πανταχού. Τον ούρανον γάρ, φησί, και την την έγω πληρώ που ούν πέμπει ο πανταχού ων; Έαν ἀναδώ είς τον ούρανον, σύ έκει εί έαν καταδώ είς τὸν ἄδην, πάρει ' έὰν ἀναλάδω τὰς πτέρυγάς μου κατ' δρθρον, και κατασκηνώσω εις τὰ ἔσχατα της θαλάσσης και γάρ έκει ή χείρ σου όδηγήσει με. Ποῦ οῦν ὁ Θεός ἀ ἀποστέλλει; 'λλλ' ἄρα μή αύτος μεν πανταχοῦ, ὁ δὲ ἀποστελλόμενος οὐ παν-ταχοῦ; Ἀπέστειλεν ὁ Θεὸς τὸν Υίὸν αὐτοῦ εἰς τον κόσμον. Αρα ώς μή παρόντα εν τῷ κόσμω

Reg. et Colb. άληθείας διέλη. Morel. άληθείας Ιναδιέλη.

b Colb γενομένη.

Reg. et Colb. ούκ έχεις πνεύμα.

A Reg et Colb. où Geós.

Καὶ μὴν ὁ κόσμος ἐκ τοῦ Υίοῦ. Διὰ τοῦτο οὖν ἦλθεν είς τὸν κότμον, ώς πρό τούτου μη ων έν τῷ κότμις; Πώς οῦν Ἰωάννης ὁ εὐαγγελιστης λέγει, Πάντα οι αύτοῦ εγένετο εν τῷ κόσμφ ήν, καὶ ὁ κόσμος δι αὐτοῦ εγένετο; Πῶς οῦν ἀπεστάλη εἰς τὸν κόσμον; Πάλιν, εί ἀπεστάλη ὁ ἀποσταλείς, καὶ ἔμεινεν ό ἀποστείλας ἄνω, καὶ ὁ ἀποσταλείς κάτω, πῶς ἔλεγε,

Καὶ ο πέμψας με μετ' έμου έστι; ια'. Παραχαλώ, πρόσεχε μετὰ ἀσφαλείας, ἀσφάλισαι τὸν λόγον. Δύναται γάρ είπειν ὁ αίρετικὸς, Μετ' εμου εστι τη βοηθεία, ὡς λέγω κάγὼ, 'Ο Θεὸς μετ' εμοῦ ἐστιν. ὑύκ είπεν ἀπλως, ἀλλὰ τί; 'Ο Πατήρ ὁ ἐν έμοι μένων. Ει μετ' αύτου ήν, χαι έν αύτῷ ἔμενε. πῶς ἐκεἴνος ἀπέστειλεν, ἢ πῶς οὐτος ἀπεστάλη; Ε:Ξτε γὰρ ἦλθον, οἱ δύο ἦλθον, καὶ οὐδεὶς ἀπεστάλη πάλιν, άλλ' οἱ δύο ἔμειναν. Εἰ ἔμενεν ὁ Πατὴρ ἄνω, πῶς λέγει ὁ Υίὸς, Ὁ Πατὴρ μετ' ἐμοῦ ἐστιτ'; Εἰ ἄνω πως λεγει ο Γιος, Ο Πατηρ μετ' εμου εστιν; Ει ανω Εμεινεν ο άποστειλας, πως μετ' αὐτοῦ έχει ο άποστα-λείς τον άποστειλαντα; Έγω γάρ, είπεν, ἐν τῷ Πα-τρὶ, καὶ ο Πατηρ μετ' ἐμοῦ ἐστι. Πῶς οῦν ἀπεστάλη ὁ λέγων, Ὁ Πατηρ ἐν ἐμοὶ ἐστι; πῶς δὲ πάλιν ἀπέστειλεν; Ὁταν οῦν λέγη, Πέμψω ὑμίν τὸ Πνεῦμα ὁ λέγων πονείστις τὸν ἔνος ὁν τοῦ Πνεῦμα τὸ ἄγιον, τουτέστι, τὴν δωρεάν του Πνεύματος καὶ Ινα μάθητε ὅτι ἡ δωρεὰ πέμπεται, τὸ δὲ Πνεῦμα οὐκ ἀποστέλλεται, ὁ Σωτὴρ λέγει τοῖς ἀποστόλοις Μείτατε εἰς Ἰερουσαλήμ, ἕως ἄν ἐνδύσησθε δύ-Μείτατε είς Ίερουσαλήμ, εως αν ενδύσησθε δύταμι εξ ΰψους, και λήψεσθε δύταμι επελθόττος τοῦ άγίου Πτεύματος εφ' ὑμᾶς. "Αλλη ἡ δύναμις ἡ χορηγουμένη, ἄλλο τὸ Πνεῦμα τὸ χορηγοῦν.
Πάττα γάρ ενεργεῖ εν καὶ τὸ αὐτὸ Πνεῦμα, διαιροῦν ἰδία ἐκάστω, καθώς βούλεται. Σὸ μὲν οῦν củ
δύνη δείξαι πεμπόμενον τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον ὑτὸ
γυμνῆς τῆς θεότητος. 'Εὰν δέ σοι δείξω τὸν ποιητὶν
ούρανοῦ καὶ γῆς ἀποστελλόμενον ὑπὸ τοῦ Πνεύματς
τοῦ ἀγίου, τὶ ποιείς: "Η ἄρνησαι τὸ Χριστὸν, κοὶ
ἀπάλειψον τὰς Γοραφές. ἡ δοῦλος ῶν τον Γοραφίν απάλειψον τὰς Γραφάς, ή δούλος ων των Γραφων υποτάττου ταις Γραφαίς. Και ποῦ, φησιν, είρηται τοῦτο; "Αχουε τοῦ Θεοῦ λέγοντος διὰ τοῦ προφήτου Ήσατου του χήρυχος τῆς εὐσεδείας. Άκουε μου, φησιν, Ἰακώδ καὶ Ἰσραὴλ, ὅτ ἐτὼ καλῶ ἐτὼ φησιν, ιακών και ιορωηκ, οτ ετω κακών ετω Θεός πρώτος, και έτω μετά ταύτα, και κλητ έμου Θεός ούκ έστι. Πρόσεχε. [810] Λοιπόν γάρ ένταῦθα τὸ ζητούμενον. "Αρα τίς ὁ είπων ταῦτα; ὁ Πατήρ, ἢ ὁ Υίός; "Ορα πῶς ἐν μοναρχίας τύπω τὴν Τριάδα κηρύττει συγκεκαλυμμένως. "Ετώ Θεός πορώτος και διακών μετά ταιδες και κλοικά δεός Θεός και διακών και καιδες και κλοικά δεός Εξος και διακών καιδες και κλοικά δεός Εξος καιδιακών καιδες και κλοικά δεός Θεός καιδιακών καιδες καιδιακών καιδιακών καιδιακών Εξος καιδιακών πρώτος, και έγω μετά ταυτα, και πλην έμου θεός ούα έστι. Τίς ὁ ταυτα λέγων ; 'Ο δημιουργός. Έπάγει γάρ. Έτω τη χειρί μου έθεμελίωσα την ηήν. βλέπε πως ο δημιουργός λαλεί. Και το Πνευμά μου έστερέωσε τὸν ουρανόν. Έγὼ πᾶσι τοῖς ἄστροις ένετειλάμην . έγω ήγειρα μετά δικαιοσύνης βασιλέα, και πάσαι αι όδοι μου εύθεῖαι. Είπων έαυτον δημιουργόν και ποιητήν ούρανου και γής, λέγει λοιπόν ταῦτα · Οὐκ ἀπ' ἀρχῆς ἐν κρυφῆ ἐλάλησα ύμιτ ταυτα, ούδε εν τόπφ σκοτεινώ είπων, ότι Εθεμελίωσα την ηην, και εποίησα τον ούρανον ότε εγένοντο, έχει ήμην · Και νῦν Κύριος ἀπέστειλέ με και τὸ Πνευμα αὐτου. Σὲ τὸν ποιήσαντα τὸν ούρανον και την γην, τον είπόντα τοις άστροις, Κύριος απέστειλέ με και το Πνεύμα αυτού, εγέννησε κατά την θεότητα, απέστειλε κατά την σάρκα. Ό ποιητης ουρανού λέγει Κύριος απέστειλέ με καλ τό Πνευμα αυτού. Την αποστολην ο αίρετικος του Πνεύματος εἰς ὕδριν λαμδάνει. ᾿Απέστειλεν ὁ Πατήρ, οὐ μεταστάς, οὐ μεταστήσας ἀπέστειλεν ὁ Υίὸς τὸ Πνεῦμα, οὐ διαιρῶν, οὐ διαιρεθείς. Διὰ τοῦτο ἡ Γραφή, Ὁ Θεὸς, φησίν, ἐξέχες τὸ Πνεῦμα • αὐτοῦ. ήγουν την δωρεάν τοῦ άγίου Πνεύματος. Θεότης οὐκ έκχειται, άλλ' ή δωρεά. Διά τουτο, ίνα δειχθή ότι το ἐχχυνόμενον οὐ Πνεῦμα ἄγιον, ἀλλὰ Πνεύματος θείου εχυνομενού οι Πνευμα άγιον, άλλά Πνευματος θείου χάρις, λέγει Δαυίδ τῷ Χριστῷ ' Έξεχυθη χάρις ἐκρείλεσί σου. Χάρις ἐκχείται, οὐχ ὁ δωρούμενος τὴν χάριν. Εἰ οὖν ὁμοτιμία κηρύττεται, καὶ τὸ Αρ' ἐαυτοῦ σεσαφήνισται, καὶ τὸ Απὸ τοῦ ἐμοῦ Μήψεται, ὡς ἀπὸ δεξαμενῆς ἡρμήνευται, μὴ ἐχέτωσσυ χώραν ἡ παρείσδυτιν ἀσεκείας οἱ αἰρετικοί. Τ'μησον τὸ Πνεύμα τὸ ἄγιον δ Ελαδες. Εἴπον πολλάκις, ὅτι ἀντίδοσιν Ετχες. Έλαδε Χριστὸς παρὰ σοῦ τὸ πλάσια τὸ αὐν Εδυνή συι σὐσὸς τὸ Πνεῦμα τὸ ἐκυντοῦ κλασια τὸ αὐν Εδυνή συι σὐσὸς τὸ Πνεῦμα τὸ ἐκυντοῦ. πλάσμα το σον, έδωκέ σοι αύτος το Πνεύμα το έαυτού.

· Reg. et Colb. ἐξέχες τὴν δωρεάν.

Jesu Christi, solem et lunam opifices esse (a)? ubi dixit Christus, quod hee hauriant animas, et reducant eas? ubi legisti hac? Ex co quod non dicat ea quæ scripta sunt, sed a seipso loquatur, manifestum est eum non habere Spiritum sanctum. A seipso non loquetur, sed quæcumque audierit, annuntiabit vobis (Joan. 16. 13) : hoc est, que dixi confirmabit. Et vide miraculum. Quemadmodum Salvator venit, et factus est plenitudo legis prophetarum : ita plenitudo Evangelii est Spiritus sanctus. Christus venit et implevit quæ a Patre in lege et prophetis sunt dicta : ideo dicit Paulus : Plenitudo legis Christus (Rom. 10. 4). Spiritus sanctus venit, et implevit evangelica. Quécumque sunt in lege, Christus implet : quæcumque sunt in doctrina Christi, Spiritus implet, non quod imperfectus sit Pater, sed ut apparuit Christus confirmans quæ sunt Patris, sic apparuit Spiritus sanctus confirmans ca quie sont Filii Unde hoc? Dicit Salvator discipulis : Multa habeo vobis dicere, sed non potestis portare modo: quando autem venerit Spiritus sanctus, inducet vos in omnem veritatem, quia a seipso non loquetur (Joan. 16. 12. 13): nam mea implet. Filius implet ea quæ sunt Patris, et a seipso non loquitur : Spiritus sanctus implet quæ sunt Filii, et a seipso non loquitur. Si autem audieris dicentem, Mittam vobis Spiritum sauctum, non secundum deitatem accipias: Deus enim non mittitur. Nomina sunt hæc operationem significantia, nomina occulta simul et lucida: occulta si dignitatem species; lucida si contemplationem : certe quisquis mittit, in alia mittit loca, in quibus non est. Finge me aliquem alloqui in hac sede: non possum dicere cuipiam, Veni, mittam te huc: hoc non est mittere, sed collocare vel accersere. Quod si Deus ubique est; Cælum enim, inquit, et terram ego impleo (Jer. 23. 24): quouam igitur mittit, qui ubique est? Si ascendero in cælum, tu illic es; si descendero in infernum, ades; si sumpsero pennas meas diluculo, et habitavero in extremis maris : etenim illuc manus tua deducet me (Psal. 138. 8.—10). Quorsum igitur Dens mittit? An forte quod ipse qui-dem ubique, is autem qui mittitur, non ubique? Misit Deus Filium suum in mundum (Joan. 3. 17). Num ut non præsentem in mundo? At mundus ex Filio est. Proptercane venit in mundum, quia antea non fuerat in mundo? Quomodo igitur Joannes evangelista dicit: Omnia per ipsum facta sunt : in mundo erat, et mundus per ipsum factus est (Joan. 1.3)? Quomodo igitur in mundum missus est? Rursus si missus est qui missus, et mansit supra is qui misit, et qui missus est infra, quomodo dicebat, Et qui misit me, mecum est (Joan. 8. 29) ?

11. Obsecto, diligenter attendas, sermonem in tuto colloca. Potest enim dicere hæreticus: Mecum est,

(a) Manes dicebat solem et lunam opifices esse. Ubinam dixerint aut Manichæus aut Manichæi solem et lunam esse opifices, nondum mihi compertum est. Verum Manichæos qui late per orbem grassati sunt, et in varias abiere sectas, diversa admodum et parum consona tradidisse certum est. Vide Manichæorum historiam, quam ex Amphilochiis Photii edidimus in Bithiotheca Coislin. p. 350. Quod mox hic dicitur solem et lunam haurire animas et reducere, cum Epiphanio consentit, qui dicit Hæresi 66, secundum Manichæorum sententiam, Christum, qui apparenter tantum venit, machinam struxisse duodecim cados habentem, quae a sphæra quadam circumacta mortuorum animas sursum trahit, quas luminare magnum radiis exceptas purgat, lunæque tradit, et sic lunæ discum impleri: hæc quippe duo luminaria navigia et pontones esse dicit. Cui simile quidpiam dicitur ale Augustino de Hæresibus ad Quodvultdeum cap. 46.

mihi est auxilio, sicut et ego dico, Deus mecum est. Non dixit simpliciter: sed quid? Pater in me manens (Joan. 14, 10). Si cum ipso erat, et in ipso mansit, quomodo ille misit, vel quomodo hic missus est? Si enim venerunt, duo venerunt, et nullus missus est : aut rur us . duo manserunt. Si mansit Pater supra, quomodo dicit Filius : Pater mecum est? Si surra mansit qui misit, quomodo secum habet is qui missus est eum qui mittit? Ego enim, dixit, in Patre, et Pater mecum est (Joan. 10. 38). Quomodo igitur missus est, qui dicit : Pater in me est? Et quomodo iterum misit? Igitur cum dicit, Mitto vobis Spiritum sanctum, donum dicit sancti Spiritus. Et ut discatis donum mitti, Spiritum autem non mitti, Salvator dicit apostolis: Manete in Jerusalem, donec induamini virtu!e ex alto, et accipietis virtutem supervenientis Spiritus sancti in vos (Luc. 24. 49). Alia est virtus quie conceditur, et alius est Spiritus qui concedit. Omnia enim operatur unus et idem Spiritus, dividens singulis prout vult (1. Cor. 12. 11). Igitur tu non potes ostendere mitti Spiritum sanctum a pura deitate. Sin autem ostendam tibi factorem cæli et terræ mitti a Spiritu sancto, quid fucies? Vel nega Christum, et dele Scripturas, vel servus Scripturarum Scripturis obsequere. Et ubi, inquit, dictum est hoc? Audi Deum dicentem per prophetam Hesaiam, præconem pietatis: Audi me, ait, Jacob et Israel, quem ego voco : ego Deus primus, et ego post hæc, et præter me Deus non est (Isai. 48. 12). Attende, quæso. Restat enim hic quod quæratur. Quis igitur dicit hæc? Pater an Filius? Vide quomodo in figura monarchiæ Trinitatem recte prædicet. Ego Deus primus, et ego post hæc, et prædir me non est Deus (Ibid. et 44. 6). Quis est qui hæc dicit? Mundi conduor. Subdit enim, Ego mea manu fundavi terram : vide quomodo opifex loquitur : Et Spiritus meus firmavit cælum. Ego omnibus stellis mandavi, ego excitavi cum justitia regem, et omnes viæ meæ rectæ (1s. 48. 13. et 45. 12. 13). Dicens seipsum opificem et factorem cadi ac terrae, hac adjicit posten: Non ab initio in occulto loquutus sum vobis hac, neque in loco tenebroso (1b. 48. 16). Dixit, Fundam terram, et seci cælum : quando ficta sunt, illic aderam : Et nunc Dominus misit me et Spiritus ejus (Ibid.). Te, qui fecisti calum et terram, qui dixisti astris, Dominus misit me et Spiritus ejus, genuit secundum deitatem, misit secundum carnem. Opifex ca li et terræ dicit : Dominus misit me et Spiritus ejus. Missionem Spiritus hæretici in contumeliam capiunt. Misit Pater qui non migrat, nec transfert eum loco; misit Filius Spiritum, non dividens nec divisus. Et ideireo Scriptura dicit: Deus effudit Spiritum somm<sup>1</sup>, hoc est, donum Spiritus sancti (Joel. 2. 28). Divin:tas non effusa est, sed donum : propterea ut demon-straretur, hoc quod effunditur, non esse Spiritum sanctum, sed Spiritus Dei gratiam, dicit David Christo: Diffusa est gratia in lubiis tuis (Psal. 44. 3). Gratia effunditur, non is qui donat gratiam. Si igitur æqualis honor prædicatur, et si illud, A seipso, explicatum est, necnon illud, De meo accipiet, quasi a fonte interpretari quis potest; ne habeant haretici locum vel subterfugium impietatis. Venerare Spiritum sanctum, quem accepisti. Dixi sæpe te retributionem accepisse. Assumpsit a te Christus figmentum tunm, dedit tibi ipse Spiritum suum.

<sup>1</sup> Reg. et Colb., effudit donum suum. Hic autem locus, ut in textu jacet, nus juam, ni fallor, ipsis verbis habetur iz LXX. sed in Joel. 2, 28, et in Zachar. 12, 10, similia ha bentur.

#### MONITUM

In hanc homiliam hæc notat Savilius p. 759 : « Hanc homiliam, editam Romæ anno 1581, castigavimus ex Manuscripto ex Bibliotheca Regia Lutetiæ, adhibitis etiam Florentis Christiani conjecturis: ac primum sublato titulo Romani Codicis, quem rectissime damnat Florens, cum de Acacio nullum in hoc toto sermone verbum, substituimus alium ex Regio commodiorem. Florens pro 'Axáxiov ex ingenio axaxov [substituit], ut de Christo intelligatur. > His consona dicit Fronto Ducæus in Notis : « In Editione Romana, inquit, anni 1581, huic sermoni prælixus erat titulus, εἰς τὸν ἄγιον ἀκαίον ποιμένα, καὶ εἰς τὸ πρόβατον, De sancto Acacio pastore et de ove : sed castigavit ex Ms. Regio Editio Savilii Græcum textum, et hunc titulum substituit, quem exhibuimus : quandoquidem neque in toto orationis decursu mentio ulla sit Acacii. Fuit hoc nomine Cæsareæ Palæstinæ episcopus quidam, qui synodo Seleuciensi interfuit, ut ex Tripartita Historia constat lib. 5, c. 34. Alius BerϾ fuit episcopus temporibus Gratiani Imperatoris ex ejusdem Historiæ lib. 1x, cap. 3. Forte scriptum hic fuit, είς ἄχαχον ποιμένα, De innocente pastore. )

Utrum autem hæc lectio, εἰς τὸν ἄγιον 'Ακάκιον, In sanctum Acacium, ex librariorum vitio manarit : utrum ve"o ex cujuspiam Græculi ausu invecta suerit, non ita facile est statuere. Certe ita titulus habet, non in Romano Codice tantum, sed etiam in Regio, cujus lectiones in imis paginis posuimus. Et observes velim, etsi initio memoria martyrum in plurali celebrari dicatur, in fine tamen homiliæ [811] unum

# IN MEMORIAM MARTYRUM,

ET QUOD CHRISTUS SIT PASTOR ET OVIS : NECNON DE VELO ET PROPITIATORIO (a).

## SKEEKS

1. Martyres cum Christo comparati; Filius cum Patre cooperatur. — Rursus martyrum memoria, rursus piorum festi dies, rursus angelorum argumentum, rursus Ecclesiæ celebritas. Memoria est eorum qui martyrium sont perpessi : honor autem martyrum, gloria est ejus pro quo martyrium subierunt. Honorantur martyres pro Christo passi; adoratur Christus, qui pro omnibus passus est. Illi quidem per supplicium ex humili gradu sese in sublimem evexerunt : Servator autem a sublimitate divinitatis, ad humilitatem humanæ naturæ descendit, non egressus quidem a dignitate, sed ut œconomiam suam operaretur. Audivimus enim eum dicentem : Ego sum pastor bo-nus, qui posuit animam suam pro ovibus (Joan. 10. 11); qua ille oratione et benignitatem suam osten-dit, et potentiam prædicavit. Nam quod pro ovibus patiatur, id benignitatis; quod vero animam suam ipse ponat, id potestatis est: non enim vim patitur, sed œconomiam operatur. Etsi namque dicat apostolus Patrem illum tradidisse pro nobis (Rom. 8. 52), non necessitate Filium subiisse supplicium arguit, sed voluntatem Filii cum paterna concurrisse ostendit. Tradit autem seipsum Filius, non necessitate serviens, sed cum Patris sententia cooperans. Aliud enim est servilem in modum ministrare, aliud divino more 1 cooperari. Cooperatur enim cum Patre Unigenitus, etiamsi id nolint hæretici, qui propria nequitia indivisibilem naturam dividunt, qui Pa-trem creatorem, Filium subministrum, Spiritum sanctum item ministrum prædicant; qui nec Pauli voces reverentur, qui ministros prædicationis non subministros vocavit, sed cooperatores Dei, cum dixit, Dei sumus cooperatores (1. Cor. 3. 9). Paulusne cooperator, Filius vero subminister? Ne quæras igitur quid Christus dixerit per Hesaiam, sed quid per seipsum. Propter seipsum siquidem pastor est, propter te ovis; hæc quippe duæ lectiones hodie concurrerunt. Hesaias certe de ipso lectioneni suppeditabat eunucho, Quasi ovis ad occisionem ductus est

erubescit Deus appellari pastor. Oportebat quidem nos ipsum Deum ac Regem agnoscere: sed quia Deum ut homines ratione præditi non novimus, vult ille nos, ut oves irrationabiles, saltem agnoscere pastorem. Si enim Servator, cum in mundum venit, te hominem rationabilem reperisset, ut Deus tibi necessario apparuisset: sed quia te hominem non invenit, tamquam ovem a priscis usque temporibus errantem, et per prophetas Dominum invocantem: Erravi sicul ovis, qua periil, quære servum tuum (Psal. 118, 176): ideo regiam occultat dignitatem, et pastoris curam profert. Quocirca a principio statuit in præsepi corpus suum collocari : matremque et occonomi:e ministrum Joseph in angustias deducit : neque enim illum dixerim vel patrem Servatoris, vel Mariæ virum, sed socium et mediatorem mysterii. Siquidem sponsus erat virginis, non maritus ejus; sed maritus quidem nomine, re minister œconomir. Hic itaque in angustum deducitur cum Maria in Bethlehem : ita ut propter diversorii angustias infantem in præsepio locari necesse fuerit. Dei autem opus erant angustiæ illæ, ut ex necessitate in illum deponeretur locum benignus ille ; deponerctur, inquam, propter carnalem œconomiam. Cur hoc ita dispensat? Quia præsepe est brutorum mensa; humanitas vero in brutorum naturam degeneravit (Homo enim, cum in honore esset, non inlellexit; comparatus est jumentis insipientibus, et simi-lis factus est illis) (Psal. 48. 13) : cx-lestem cibum in brutorum mensa apponit, ut qui animo bruti essent. in præsepi, quasi in propria sibi mensa, non ultra brutorum sænum invenirent; sed eum qui dixit, Ego sum panis, qui de colo descendit, et, qui dat vitam mundo (Joan. 6. 35. 41). Ovis igitur propter œconomiam, Deus vero propter gloriam suam. Ponit igitur ani-

(Isai. 53. 7. Act. 8. 32): Servator autem, Ego sum pastor bonus (Joan. 10. 11). Tu mihi igitur discri-

men ovem inter et pastorem ostende; in quonam ovis,

in quonam pastor sit. Nisi enim nominum differen-

tiam noveris, unde cognosces excellentiæ dignitatem?

Palam sane est ovem esse ob supplicii œconomiam<sup>1</sup>.

pastorem vero ob potentiam benignitatis. Neque enim

1 Florens Christianus mavult, ob passionis Dei œconcmiam.

1 Reg., ut Deum decet.

<sup>(</sup>a) Collata cum Ms. Regio 1476, in quo titulus sic habet: in sanctum Acacium pastorem, et in ovem, et in velum, et in propiliatorium.

# IN HOMILIAM DE CHRISTO PASTORE ET OVE.

tantum martyrem commemorari. Ταῦτα, ἀδελφοι, ἡγείσθε μἡ παρ' ἡμῶν εἰρῆσθαι, ἀλλά παρὰ τοῦ ἀγίου μάρτορος: Hæc putate, fratres, non a nobis dici, sed a sancto martyre. Nescio utrum hic martyr sit A acius in titulo positus. Acacii plures martyres in Martyrologio Romano commemorantur. Nollem tannen affirmare hunc Acacium data opera in titulo fuisse positum ab eo qui hanc concionem Chrysostomi nomine publicavit: huic enim opinioni officeret ipsa tituli ratio. Hæc namque sic posita, εἰς τὸν ἄγιον Άκακιον ποιμίνα, καὶ εἰς τὸ πρόδατον, In sanctum Acacium pastorem, et in ovem, non quadrant: homilia quippe, maxime inítio, de Christo pastore et ove agit: quamobrem ut staret hic titulus, ita concinnatus esse deberel, εἰς τὸν ἄγιον ἀκάκιον, καὶ εἰς Χριστὸν ποιμένα καὶ τὸ πρόδατον: In sanctum Acacium, et in Christum pastorem et ovem. Hæc omnia dubitando et ex conjectura dicta sunt: interimque donec quid certius emergat, titulum a Saviho et a Frontone Ducæo editum et approbatum homiliæ præfigimus.

Savilius hanc concionem înter ἀμφιδαλλόμενα posuit, Fronto Ducæus in spuriis locavit et jure quidem: nihil enim hic Chrysostomo dignum. Omnia Græculum sapiunt qui S. illum doctorem ementitur, cujus generis multi fuerunt.

Interpretationem Latinam Joannis Jacobi Benreri, utpote minus bene concinnatam, rejecimus, novam-que paravimus.

# [814] EIZ MNHMHN MAPTYPON,

Kal δτι ποιμήν και πρόβατον ό Χριστός όνομάζεται, και είς το καταπέτασμα, και είς το i.laστήριον .

α΄. Πάλιν μαρτύρων μνήμη, πάλιν εὐσεδῶν ἐορταὶ, πάλιν ἀγγέλων ὑπόθεσις, πάλιν Ἐκκλησίας πανήγυρις. Ἡ μνήμη των μαρτυρηθέντος. Τιμώνται μάρτυρες ὑπὲρ λριστοῦ παθόντες, προσκυνεῖται δὲ λριστοῦ ἀπὰ λριστοῦ ἀπὰ τοῦ μαρτυρηθέντος. Τιμώνται μάρτυρες ὑπὲρ λριστοῦ παθόντες, προσκυνεῖται δὲ λριστος ὁπὲρ πάντων παθών. Οἱ μὲν γὰρ διὰ τοῦ πάθους ἐαυτοὺς ἀπὸ ταπεινώσεως εἰς ὑψος ἀνήγαγον ἀ δὲ Σωτήρ ὰ ἀπὸ ὑψους τῆς θεστητος εἰς ταπείνωσιν ἀνθρωπότητος ἐλήλυθεν, οὸ τῆς άξιας ἐξερχόμενος, τὴν δὲ οἰκονομίαν πραγματευόμενος. Ἡκούσαμεν γάρ αὐτοῦ λέγοντος. Ἐγώ εἰμι ὁ πειμήν ὁ καλὸς, ὁ τιθεὶς τῆν ψυχήν αὐτοῦ ὑπὲρ τῶν προβάτων ταὶ τὴν φιλανθρωπίαν ἔδειξε τοῦτο εἰρηκῶς, καὶ τὴν εἰροίαν ἐκήρυξε. Τὸ μὲν γὰρ παθείν ὑπὲρ τῶν προβάτων, φιλανθρωπίας τὸ δὲ ἀφ ἐαυτοῦ θείναι τὴν ψυχὴν, ἐξουσίας οὸ γὰρ βίαν ὑφίσταται, ἀλλὶ οἰκονομίαν ἐργάζεται. Κὰν λέγη ὁ ᾿Απώτολος, ὅτι ὁ Πατρὰ παρέδωκεν αὐτὸν ὑπὲρ ἡμῶν, οὐκ ἡναγκατμένον εἰσάγει τοῦ Υἰεῦ τὸ πάθος, ἀλλὰ σύνδρομον τῷ Πατρὶ τὸ Τίοῦ θέλημα. Παραδίδωσι ο δὲ ἐαυτοῦ ὁ Υἰὸς, οὐκ ἀνάγκη δουλεύων, ἀλλὰ γνώμη Πατρὸς συνεργῶν. ᾿Αλλο γὰρ ὑπουργῆς αλλά σύνδρομον τὸ τουνεργῶν. ᾿Αλλο γάρ ὑπουργὸς γάρ τοῦ Πατρὸς οὐνεργῶν. ᾿Αλλο γάρ ὑπουργὸς γάρ τοῦ Πατρὸς οὐνεργῶν. ᾿Αλλο γάρ ὑπουργὸς καρ τοῦ Πατρὸς τοῦ Μονογενήτ, κὰν μὴ θέλωσιν αἰρετικών παϊδες, οἱ τὸ Μονογενήτ, κὰν μὴ θέλωσιν αἰρετικών παϊδες, οἱ τὸ Μονογενήτ, κὰν μὴ θέλωσιν αἰρετικών παϊδες, οἱ τὸ Μονογενήτ, κὰν μὴ θέλωσιν αιρετικών παϊδες, οἱ τὸ Μονογενήτ, κὰν μὴ θέλωσιν αιρετικών παϊδες, οἱ τὸ Μονογενήτ, κὰν μὴ θέλωσιν αιρετικών παϊδες, οἱ τὸ Μονογενήτ, κὰν μη θέλωσιν αιρετικών παϊδες, οἱ τὸ Μονογενήτ, κὰν μη θέλωσιν αιρετικών παϊδες, οἱ τὸ Μονογενήτ, κὰν μὴ θέλωσιν αιρετικών παϊδες, οἱ τὸ Μονογενήτος τὸ ἀγιον λειτουργὸν κηρύττοντες οἱ οὐν αἰσνονται οὐδὶ τὰς τοῦ Ναυργοίς ἐκάλεσεν, ελλά συνεργοίς θεοῦ, εἰρηκώς θεοῦ ἐκανεργοίς ἐκαλεσεν, ελλα συνεργοίς θεοῦ τὰς τοῦ τὰς τὸ δὲ ἀυτον τὰ κυνούρμος ἀναγνώσματα. Ἡσατας γὰρ ποιμήν ἐστι, δὰ δὲ σὰ πρόδατον ἐκ αναρτήτος τὰ γιδρη δου του καρ εὐνούρμος δὰ δὰ τος Εκυτρος και συρεργίνωσαν τὰ γαρ δύσος ἐκαλος τὰς προθιάτον

Sic Reg. Morel. vero impaverive oxev.

μοι τοίνυν την διαφοραν προδάτου πρός ποιμένα, έν τίνι πρόδατον, εν τίνι ποιμήν. Έλν γάρ μη είδης τῶν ὀνομάτων <sup>1</sup> την διαφοράν, πόθεν γνωρίσεις την ἀξίαν; Δηλον μεν ότι ὡς πρόδατον, διὰ τὸ πάθος της οἰχονομίας, ὡς ποιμήν δὲ, διὰ την ἐξουσίαν τῆς φιλανθρωπίας. Οὐ γάρ ἐπαισχύνεται Θεός ὢν καλείσθαι ποιμήν. Έχρην μέν γάρ ήμας θεόν αύτον γινώσχειν καὶ βασιλέα . άλλ' έπειδή ως άνθρωποι λογικοί θεόν ούκ επέγνωμεν, βούλεται ήμας, καν ως πρόδατα άλογα, τον ποιμένα γνωρίσαι. Εί γαρ έλθων ο Σωτήρ είς τον πόσμον εύρε σε άνθρωπον λογιπόν, άναγπαίω; σοι ως Θεός επεφαίνετο · άλλ' επειδή άνθρωπον μεν ούχ εύρεν, ώς πρόδατον δε πλανώμενον εξ άρχαίων χρόνων, και παρακαλούντα διά των προφητών τον Δεσπότην Έπλανήθην ώς πρόδατον άπολωλός, ζήτησον τον δοῦλόν σου διο χρύπτει την βασιλικήν άξίαν, και προφέρει την ποιμαντικήν κηδεμονίαν. Διά τούτο καὶ ἀπ' ἀρχής οἰκονομεί ἐν φάτνη τεθήναι το σωμα το ἐαυτοῦ, καὶ συνάγει εἰς ἀνάγκην τιν μητέρα, και τον της οικονομίας υπηρέτην Ιωσήφ. [812] ου γαρ είποιμι πατέρα έκείνον του Σωτήρος. ούδε άνδρα Μαρίας, άλλα χοινωνόν και μεσίτην μυστηρίου. Μνηστήρ γάρ ήν τῆς παρθένου, καὶ οὐκ ἀνήρ, ἀλλ' ἀνήρ μεν τῆ προσηγορία, ὑπηρέτης δὲ τῆς οἰκονομίας. Στενοῦται οῦν οὐτος μετὰ Μαρίας ἐν Βηθλεξι, ἀστε διὰ τὸ στέν τοῦ καταλύματος άναγκασθήναι το βρέφος εν φάτνη τεθήναι. Θεου δε ην Εργον ή στένωσις, Ιν' εξ άνάγκης είς εκείνο το χωρίον άποτεθή ο φιλάνθρωπος, άποτεθή δε, φημι, διά την Ενσαρχών οίχονομίαν. Διά τι δὶ τοῦτο οίχο-νομεῖ; Ἐπειδή ἡ φάτνη ἀλόγων ἐστὶ τράπεζα, ἡ δὶ ἀνθρωπότης εἰς ἀλογίαν ἐτράπη ("Ανθρωπος γὰρ έν τιμή ών, ου συνήκε παρασυνεβλήθη τοῖς πεήνεσε τοις ανοήτοις, και ωμοιώθη αυτοίς), τί-θησι την τροφήν την ουράνιον τη τραπέζη των πτηνών, ίνα οι κτηνώδεις την ψυχήν, προσελθόντες. ώς οικεία τραπέζη, τη φάτνη, εύρωσι μηκέτι κτηνώδη χόρτον, άλλὰ τὸν φάσκοντα. Έγω είμι ο άρτος ο εξ ουρανού καταδάς, και ζωήν διδούς τῷ κζομφ. Πρόβατον μέν οδν διά την οικονομίαν, θεός δε διά την έαυτου δόξαν. Τίθησιν οδν την έαυτου ψυχήν ύπερ τῶν προδάτων, οὐκ ἀνάγκην ὑπομένον, ώ;

f Reg. μή ဝેમેંદ રહેખ છેખ્યા. Infra Florens Christianus mavult હાલે ઉરાગ સર્વાગ્યદ્ધ રહ્યું ભાગગામાં જ

a In ms. Regio 1476 titulus sic habet: Εἰς τον άγιον 'Απάπιον τὸν ποιμένα, καὶ εἰς τὸ πρόδατον, καὶ εἰς τὸ καταπάτασμα, καὶ εἰς τὸ Οιαστάριον. Vide Monitum.

b Reg. ὁ δὲ Χριστός.

e keg. το του Τίου πνευμα, παραδίδωσι, perperam. Infra idem συνεργήσαι διοπρεπώς. d Reg. ταίς Παύλου φωναίς.

Ερυην είπων, άλλά πραγματείαν άναδεχόμενος. Πάντα γάρ δοα έν τη παλαιά λατρεία γεγένηται, είς τον Εωτήρα την άνακεφαλαίωσιν φέρει, είτε προφητεία, είτε ιερωσύνη, είτε βασιλεία, είτε ναός, είτε θυσιαστήριον, είτε καταπέτασμα, είτε κιδωτός, είτε ίλαστήριον, είτε μάννα, είτε βάδδος, είτε στάμνος, είτε τι άλλο , πάντα είς αύτον την άναφο-

אשל שלבו

Συνεχώρησε γάρ ό Θεός Ίουδαίων παισίν άπ' άρχῆς τὴν τῶν θυσιῶν λειτουργίαν, οὐχ ἀναπαυόμενος επίς θυσίαις, άλλα βουλόμενος αύτους από του Έλληνισμού ἀποσπάσαι. Καὶ ἐξ ἐκείνου ἡνιοχήσας εὐτοὺς πρὸς ὰ βούλεται, περιτίθησιν ἐαυτῷ ὁ μὴ βούληται. Ἐπειδή γὰρ ἡ οὐδέπω ἐχώρει Ἰουδαίων διάνοια δέξασθαι πνευματικήν ἐνέργειαν, ἀλλὰ τῆ τῶν 
ἐθνῶν συνηθεία δεδούλωτο, καὶ περὰ βωμοὺς ἐκεχήνει καὶ θυσίας, λαδῶν ὁ Θεὸς τὰς εἰδωλικὰς ἐορτὰς 
μεταδάλλει τῷ ἀυθιώ τῆς εὐαπέείας. καὶ ἀνέκοσε: μεταδάλλει τῷ ρυθμῷ τῆς εὐσεδείας, καὶ ἀνέχεται ὧν μὴ βούληται. Καὶ ὧσπερ πατὴρ ἀγαθὸς, ἐπειδὰν ίδη τον έαυτου παίδα περιπαίγνια ε έχοντα, της μέν άγορας αύτον άφέλχει, χατά δε τον οίχον επιτρέπει πάντα ποιείν & βούλεται, και την εύσχημοσύνην αύτῷ φυλάττων, και την ἀναίδειαν της παιδίας ἀνασκευάζων 4 ούτω και ό Θεὸς βουλόμενος αύτοὺς τη φαινομένη ταύτη πανηγύρει των έορτων είς εύσεδειαν μεταρρυθμίσαι, συνεχώρει και θυσιάζειν, δίδωσι καλ θυσιαστήριον, καλ πρόδατα θύεσθαι κε-λεύει, καλ αίγα καλ βούν, καλ πάντα ποιείν όσα έκεί-

νους έτερπεν. Οὐ γάρ θεὸν ἀνέπαυσεν.

β'. Ότι δε ταῦτα οίχονομιχῶς εγίνετο, ἄχουε πῶς ό διά Μωϋσέως Επιτρέψας τὰς θυσίας, και προστάξας διαφόρους γίνεσθαι θυσιών ιδέας, διά τῶν προφητών ανατρέπει τὰ κατὰ συγχώρησιν γινόμενα, δεικνύς δτι ὡς νηπίοις γάλα συνεχώρησεν, ου τροφήν ἔδωκε καί φησι διὰ τοῦ Δαυίδ Ακουσον, λαός μου, λαλήσω σοι, [813] Ίσραήλ, και διαμαρτύρομαι σοι, ότι ο Θεός, ο Θεός σου είμι έγω. Ούκ έπι ταίς θυσίαις σου έλέγξω σε, τὰ δὲ όλοχαυτώματά σου ένωπιόν μου έστι διά παντός. Ου δέξομαι έπ τοῦ οἶκου σου μόσχους, οὐδε ἐκ τῶν ποιμνίων σου χιμάρους. Καὶ ἶνα μή τις νομίση, ὅτι ἀποστρεφόμενος ου δέχεται ε, ερμηνεύει τον τρόπον, ότι δι' ανενδέησιν τούτων, ου διά της τούτων προσφοράς, και ' Επάγει' Μη φάγομαι κρέα ταύρων, και αίμα τράγων πίομαι; Θύσον τῷ Θεῷ θυσίαν αινέσεως, και ἀπόδος τῷ Υψίστω τὰς εὐχάς σου · δεικνύς υτι ούκ αποστρεφόμενος αποσείεται, άλλ' είς την κρείττονα αὐτοὺς καὶ νοεράν θυσίαν προσκαλείται. Συνεχώρησε μεν ούν άπ' άρχης τὰς θυσίας, οὐκ αὐσυγχωρήσε μεν ουν απ αρχής τας υστας, ουκ αυ-ταίς άρεσκόμενος, άλλά τους ούτως ήργμένους μεταρρυθμίζων είς ευσέδειαν. Ένδιδους δὲ τῆ προ-νέσει τῆ Ἰουδαϊκῆ, ὡς σοφὸς καὶ μέγας, ἐν αὐτῆ τῆ συγχωρήσει τῶν θυσιῶν προκατεσκεύαζεν εἰκόνα τῶν μελλόντων, ἴνα κὰν ἡ θυσία δι' ἐαυτὴν ἄχρηστος ή, διά την είχονα χρησιμος εύρεθή. Πρόσεχε άχριδώς λεπτον γάρ το νοημα. Αι μεν ούν θυσίαι άχριδώς λεπτον γάρ το νοημα. Αι μεν ούν θυσίαι άχριδώς λεπτον γάρ σε το κατά γνωμην γινό-στος ή, διά την είχονα χρησιμος εύρεθή. Πρόσεχε άχριδώς γενομέναις έπέθηκε δύπον κατ' είκόνα της μελλούσης οίκονομίας του Χριστου, ΐνα καν μη δι' έαυτάς ώσιν δεκται, καν γουν διά την είκονα ώσιν εύπροσδεκτοι. Και τίθησι διά πάντων είκονα Χριστού, και σκιαγρα-φεί τα μέλλοντα. Καν πρόδατον ή θυόμενον, εί-κών του Σωτήρος: καν βούς, είκων του Κυρίου. κάν μόσχος, κάν δάμαλις, κλν άλλο τι των προσφερομένων, κάν περιστερά και τρυγών, πάντα είς τὸν Σωτῆρα τὴν ἀναφοράν εἶχε. Διὰ τοῦτο καὶ ναὸς, ἔνα ἡ εἰκών προκατασκευασθή τοῦ Κυριακοῦ ναοῦ · διὰ τοῦτο πρόδατον, διὰ τοῦτο ἰερεὺς, διὰ τοῦτο

Suspicatur Beril. legendum zspł zefywa.

f lu Reg. xaí deest ante ἐπάγει. 6 Reg. ἀνηχε. ibid. Floreus legendum putat xαὶ εἰχόνα. 5 Sic Reg.

καταπέτασμα. Καὶ ΐνα μἡ κατὰ μέρος πλατύνου τὸν λόγον, δέχου τῶν εἰρημένων ἐρμηνέα τὸν Παῦλον, μή συγχωρουντά σε μηδέν έξω Χριστου νοήσαι. άλλὰ πάντα είς Χριστὸν ἀναλαμδάνοντα. Τί γάρ; Ο αυτὸς πρὸς Έδραίους ἱ βουλόμενος ἐκθέσθαι των μυστηρίων τὰς διαφοράς, τί ἐδούλετο ἡ τράπεζα, τί μυστηρίων τὰς διαφοράς, τί ἐδούλετο ἡ τράπεζα, τί ἐδούλετο τὸ θυσκαστήριον, τί ἐδούλετο τὸ καταπάτασμα, τί ὁ ναὸς, τί ὁ ἰερεὺς, ἐν κεφαλαίω εἰς Χριστὸν τὰ πάντα ἀναφέρει, καὶ δείκνυσι σκηνὴν εἴναι δι δλου τὸν πάντα βιον · ἀλλὰ τὴν πρώτην σκηνὴν τύπον τῆς ᾿Αρχαίας Διαθήκης, τὰ δὲ Ἅγια τῶν ἀγίων τύπον τῆς Νέας Διαθήκης. Πρόσεχε ἀκριδῶς, παρακαλῶ. Ἡν μὲν γὰρ ὁ ναὸς εῖς δι ὅλου, εἰς ἄλλα δὲ καὶ ἄλλα ἐμεμέριστο · εἰς τὸ ἄγιον, καὶ εἰς τὸ Ἁγιον τῶν ἀγίων ⅰ. Τύπος ὁ ναὸς τοῦ Κυριακοῦ σώματος καὶ ἄγους τοῦ Κυριακοῦ σώματος καὶ ἀγιων τῶν ἀγίων ἐχονος. Αὐσατε τὸν καὶ ἐκρυστος. Αὐσατε σὸν καὶ ἐκρυστος ἐκροῦνος. Αὐσατε σὸν καὶ ἐκρυστος ἐκροῦνος ἐ και άκουε τοῦ Κυρίου λέγοντος. Λύσατε τὸν ναὸν τούτον, και έν τρισιν ήμέραις έγερω αὐτόν. Παπερ ούν έν τῷ ναῷ ἐκείνῳ τὰ μὲν πᾶσιν ἐωρᾶτο, τὰ δὲ μόνῳ τῷ ἀρχιερεῖ· οὕτω και ἐν τἢ τοῦ Σωτῆρος οίχονομία ή θεότης, και ή ἐνέργεια τῆς θεότητος, ούσα μὲν ἐν κρυφή, ἐργαζομένη δὲ ἐν τῷ φανερῷ. "Εχεις τοῦ ναου τήν εἰκόνα" ζήτησόν μοι το καταπέτασμα το μέσον, το διείργον τα άγια άπο τοῦ "Αγίσο των άγίων, οποίου το καταπέτασμα πάλιν το καταπέτασμα είχων του σώματος. "Ωσπερ γάρ το χαταπέτασμα εμεσολάθει τῷ τόπῳ, καὶ διεϊργε την Εξωθεν פַּּלְּנִא בַּעֵל בַּמִשְּׁבָּא החפַבמֹלְהַלְוֹמֵל . טְחֲבִיה בַּסְ מַהֵּהִים בֹּאַהַ Κυρίου χαταπέτασμα ήν της θεότητος, μή συγχωρούν ταίς δίμετι ταϊς θνηταίς ένατενίζειν τη δίμει τοῦ άθανάτου. Οὐχ ἐμὸς ὁ λόγος, ἀλλ' ἄχουε τοῦ Παύλου λέγοντος. "Εχοντες δὲ, ἀδελφοί, όδὸν πρόσφατον καὶ ζωσαν, ήν ἐνεκαίνισεν ήμιν διὰ τοῦ καταν πετάσματος, τουτέστι, τῆς σαρκός αὐτοῦ, προσερχώμεθα. Πρόσεχε άκριδώς. Καὶ ναὸν εἶπε τὴν σάρχα, καὶ τὸ καταπέτασμα τύπον τῆς σαρχός. Πάλιν ό έερευς είσηει διά του καταπετάσματος &πεξ του έγιαυτου ούδε τουτο παρέλιπεν ό Παυλος, άλλ λαμδάνει αυτό είς τύπον του Σωτήρος, καί φησιν. Ούκ είς χειροποίητα άγια είσηλθεν ο Χριστός. drτίτυπα τών dληθινών, dλλ' elç avτòr τὸν [814] ούραròr, rῦr ἐμφαrισθῆrαι τῷ προσώπφ τοῦ Θεοῦ ύπερ ήμων. Όρξε τον άρχιερέα, όρα τον τόπον. Πάλην εθύετο πρόδατον, και ήν είκων τοῦ Σωτήρος 'Ως πρόδατον έπι σφαγήν ήχθη. 'Εθύετο μόσχος, ταῦρος, τὰ άλλα πάντα και ἀπό τοῦ αῖματος τῶν θυομένων ελάμδανεν ό άρχιερεύς τῷ δακτύλφ, καὶ εἰσήει εἰς τὰ Αγια τῶν άγίων, καὶ Ερραινεν ἀπέναντι τοῦ ἱλαστηρίου ἐπτάκις. Καὶ ἡν καὶ αὐτὸ τὸ ἰλαστήριον τύπος του Σωτήρος, και το αίμα το ραινόμενον τύπος αύτου, ίνα και ό προσκυνούμενος και το δώρον το προσφερόμενον τῷ προσκυνουμένω είς και ό αὐτὸς ή. Τούτων δε των ζώων, ών το αξμα προσεφέρετο είς τὰ ἄγια, τὰ σώματα χατεχαίετο ἔξω τῆς παρεμδολης, και ή τέφρα αύτων ήγίαζε τους άνθρωπους, και τούς κεκοινωμένους ήγίαζε τὰ τῶν νεκρωθέντων ζώων λείψανα. Βλέπε τοίνυν. Ζώντα μέν ούχ ήγίαζεν, άποτεφρωθέντα δὲ, καὶ εἰς θυσίαν ἀπαρτισθέντα, άγιασμον έφερον τοίς χεχοινωμένοις, χαλ ήν τα αυτά ζώα και εξω καιόμενα, και εσω προσφερόμενα. Έν-τεύθεν ο Άπόστολος. Ον γάρ, φησίν, είσφέρεται Ε ζώων το αίμα είς τὰ Άγια των άγίων, τούτων τὰ σώματα κατεκαίετο Εξω της παρεμβολής 1. Είπε τὸν τύπον, χαθερμηνεύει την άληθειαν, χαί φησι · Διό χαὶ Ἰησούς, Ινα άγιάση τον λαόν, έξω τῆς πύλης Επαθε.Καὶ τί ἐπάγει; Εξερχώμεθα τον πρός αὐτον. τον ονειδισμόν αυτοῦ φέροντες. Έχεις τον τύπον δε την αλήθειαν. Ζήτησον πάλιν το αίμα και το ίλαστήριον. Το αίμα έρραίνετο, και το ιλαστήριον εδέ-χετο, ο ίλασμος επέκειτο. Τί το ίλαστήριον; Παύλου πάλιν άχουε λέγοντος εν τη προς Ρωμαίους Πάντες γαρ ημαρτον, και υστερούνται της δόξης του θεου, δικαιούμενοι δωρεάν τη αυτού χάριτι, διά τοῦ αίματος ἀύτοῦ, διά τῆς ἀπολυτρώστως τῆς ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ, δν προέθετο ὁ Θεὸς Lla-

i Reg. άναλαμβάνοντα . ὅτι γὰρ πρὸς Ἑβραίους. i Reg. εἰς τὰ "Αγια τῶν άγίων.

k Reg. προσφέρεται. 1 Reg. et Savil. in textu έξω της παρεμβολής. Savil. in marg. et Morel. έξω της πύλης. Quidami legerunt έξω της

Είτε τι άλλο deest in Reg.
 b Reg. ἀποσπάσαι, [v² ἐκείνου ἡνιοχήσαντος πρὸς ἃ βούλε-

d Reg. παρασχανέζων.
« Reg. δέχομαι. Mox alii legendum putant διὰ τὴν τούτων προσφοράν teste Savilio. Fronto marult οὐ δέχεται τούτων προσφοράν.

1

17

2:

3

;

2

:

ŀ.

1

2

mam suam pro ovibus (Joan. 10.11) non necessitate aliqua, ut jam dixi, sed hoc negotium suscipiens. Quaveumque enim in veteri cultu facta sunt, in Servatorem reducuntur: sive prophetia, sive sacerdotium, sive regnum, sive templum, sive altare, sive velum, sive arca, sive propitiatorium, sive manna; sive virga, sive urna, sive quidpiam aliud, omnia in

ipsum referuntur.

Cur Deus Judæis sacrificia concessit. - Concessit enim Deus Judæis ab initio sacrificiorum ministerium, non quod hostiis acquiesceret, sed ut cos a gentilium superstitionibus avelleret. Inde vero cum illos duxisset ad ea quæ ipse vellet, id sibi ipsi apponit, quod minime volt. Quia enim mens Judæorum spiritnalem operationem nondum suscipere poterat, sed in servitutem gentilium consuetudinum deducta erat, arisque et victimis inhiabat, acceptis Deus idolorum sestivitatibus, ad pietatis ritum ipsas traduxit, atque ea fert, quæ sibi minime placent. Et quemadmodum honus pater cum filium videt ludicris vacantem. a foro quidem ipsum arcet, domi vero ad libitum omnia facere permittit; atque ita illum in decoro custodit, et lusus insolentiam eliminat : ita quoque Deus, cum vellet illos ab hujusmodi festorum conventibus ad pietatem conformare, sacrificia concessit, altare dedit, oves immolare jussit et capram et bovem, omniaque facere quæ ipsis voluptati essent. Neque enim Deum hæc oblectabant.

2. Quod autem hrc ex dispensatione facta sint, audi quomodo is, qui per Moysem sacrificia concessit, et varias victimarum species offerri jussit, per prophetas evertat ea quæ ex concessione efficiebaniur, ostendens se iis tamquam infantibus lac concessisse, non cibum dedisse. Ait quippe per Davidem: Audi, populus meus, et loquar tibi, Israel, et testificabor tibi, quia Deus, Deus tuus sum ego. Non in sacrificiis tuis arguam te, holocausta autem tua in conspectu meo sunt semper. Non accipiam de domo tua vitulos, neque de gregibus tuis hircos (Psal. 49. 7-9). Ne quis vero putet cum aversantem non admittere, explicat modum, quod scilicet non iis opus habeat, non quod nolit offerri \*, et infert : Numquid manducabo carnes taurorum, aut sanguinem hircorum polabo? Inmola Deo sacrificium laudis, et redde Altissimo vota tua (Psal. 49. 13. 14): declarans se non aversantem rejicere , sed eos ad meliorem et spiritualem victimam evocare. Concessit igitur antiquitus sacrificia, non quod placerent; sed ut eos, qui sic initiati fuerant, ad pictatem transformaret. Dum proposito Judæorum indulgeret, utpote sapiens et magnus, in ipsa concessione sacrificiorum imaginem futurorum præparabat, ut si sacrificium per se inutile esset, per imaginem utile reperiretur. Animum diligenter adhibe: subtile namque est hoc cogitatum. Victimæ Deo gratæ non erant, ncc ex animi sententia, sed per concessionem factæ : iisque figuram atque imaginem futuræ Christi incarnationis impresserat Deus, ut si non per se gratæ, saltem per expressam imaginem acceptæ forent. Per omnes certe Christi imaginem exprimit, et futura adumbrat. Licet ovis esset quæ immolabatur, imago tamen Servatoris; licet bos, imago Christi; licet vitulus, sive vacca, sive quid aliud eorum quæ solebant offerri, sive columba, sive turtur, omnia ad Servatorem referebantur. Ideo templum crat, ut imago præpararetur dominici templi; ideo ovis, ideo sacerdos, ideo velum. Ne vero minutatim prolixius loquar, prædictorum interpretem ac-cipe Paulum, qui nihil extra Christum te cogitare permittit; sed omnia de Christo explicat. Quid enim? Cum Hebræis vellet exponere mysteriorum discrimina, quid sibi vellet mensa, quid altare, quid ve-lum, quid templum, quid sacerdos, summatim in Christum omnia refert, et estendit tabernaculum esse

1 the voces, sive quidpium aliud, desunt in Reg.
 9 Fronto mavult,.... explicat modum, nempe se eo sensu illa non accipere quod illis non indigent.

totam hanc vitam (Hebr. 8, et 9); sed prius illud tabernaculum figuram esse Veteris Testamenti (Exod. 30) ; sancta vero sanctorum figuram esse Novi Testamenti (Levit. 26). Animum adhibe, quæse, diligenter. Templum quidem illud unum omnino erat, sed in alia et alia divisum; in sanctum, in Sanctum sanctorum. Figura erat templum dominici corporis : audi vero Dominum dicentem: Solvite templum hoc, in tribus diebus excitabo illud (Joan. 2. 19). Sicut ergo in illo templo quædam ab omnibus, quædam ab uno summo sacerdote cernebantur : sic et in Servatoris œconomia divinitas, et operatio divinitatis, quæ occulta quidem erat, sed palam operabatur. Habes templi imaginem : jam quære medium velum quod dividebat sancta a Sancto sanctorum, quale velum erat : rursus velum erat imago corporis. Sicut enim velum locum illum a medio dividebat, et distinguebat externum conspectum ab internis mysteriis : sic corpus Domini velum erat divinitatis, quod non concedebat mortales oculos immortalem respicere. Non meus est sermo, sed audi Paulum dicentem : Habentes, fratres, viam novam et viventem, quam renovavit nobis per velum, id est, carnem suam, accedamus (Hebr. 10. 19. 20). Attende diligenter. Et templum vocavit carnem, et velum siguram carnis. Rursus sacerdos ingrediebatur per velum seinel in anno : neque hoc pratermisit Paulus, sed illud accipit in figuram Servatoris, aitque: Non in manufacta sancta introivit Christus, exemplaria verorum, sed in ipsum cælum, ut appareat nunc in conspectu Dei pro nobis (Hebr. 9. 24). Vid s sacerdotem, vide figuram. Rursum immolabatur ovis, et erat figura Servatoris : Sicut ovis ad occisionens ductua est (Isai. 83. 7). Immolabatur vitulus, taurus, aliaque omnia, et de sangnine immolatorum sacerdos digito accipiebat, et ingrediebatur in Sancta sanctorum, et aspergebat septies in conspectu propitiatorii. Ipsumque propitiatorium erat imago Scrvatoris, itemque sanguis quo aspergebatur, ut et is qui adoraba-tur, et donum oblatum ei qui adorabatur, idipsum esset. Animalium vero, quorum sanguis offerebatur in sancta, corpora comburebantur extra castra, ct cinis eorum sanctificabat homines, et inquinatos sanctificabant mortuorum animalium reliquiæ. Adverte igitur. Viventia non sanctificabant, in cinerem vero redacta, et in sacrificium consummata, inquinatis sanctitatem afferebant; erantque cadem ipsa animalia extra combusta, et intra in sacrificium oblata: inde Apostolus: Quorum, inquit, animalium sanguis infertur in sancta sanctorum, horum corpora comburchantur extra castra (Hebr. 13. 11). Dixit figuram, interpretatur veritatem, et ait : Ideoque et Jesus, ut sanctificaret populum, extra portam passus est (Ibid. v. 12). Et quid insert? Egrediamur ergo ad eum, opprobrium ejus screntes (Ibid. v. 13). Habes figuram; vide veritatem. Quære rursum sanguinem et propitiatorium. Sauguis aspergebatur, et propitiatorium excipiebat, propitiatio insidebat. Quid est propitiatorium? Paulum iterum audi dicentem ad Romanos: Omnes enim peccaverunt, et privantur gloria Dei, justificati gratis per ejus gratiam, per sunguinem ejus, per redemptio-nem, quæ est in Christo Jesu, quem proposuit Deus propitiatorium per fidem ejus in sanguinem ipsius (Rom. 3. 23-25). Et sanguis ipsius, et propitiatorium ipsius. Hæc a me omnia dicta sunt, quia propter nos omnia factus est Servator Deus, et Dei unigenitus Filius, non propter se. Aliud autem illud erat qued pro nobis agebatur, aliud quod propter ipsum secundum divinitatem adorabatur : aliud et aliud, non nune divisum, sed dispensatione conjunctum, et cogitatione divisum.

3. Cum igitur audies summum sacerdotem, aut pastorem, aut ovem, aut templum, aut velum, aut propitlatorium, aut sanguinem aspersionis, aut similia, per hæc omnia cognoscas propter te factam œconomiam.

Nemo scandalisari debet quod Christus æqualis Dco

prædicatur; quæ de Christo dicuntur, alia ad divinitatem, alia ad humanitatem spectant. — Cum vero vide ris Unigenitum eodem in throno (hunc enim prædicavit, hunc cum pompa celebravit Ecclesia) ne erubescas divina eloquia. Sapientia enim in biviis celebratur, in plateis fiducialiter agit, in summitate murorum prædicatur (Prov. 1. 20. 21). Cum autem videris Dei sapientiam et virtutem prædicari, cogita excellentiam gloriæ, dignitatem quæ ante sæcula est, illasam, immutabilem, invariabilem. In principio ernt Verbum, et Verbum erat apua Deum, et Deus erat Verbum (Joan. 1. 1). Ubique illud, Erat, illud vero, Non crat, nusquam. Si cogites excellentiam gioriæ, non offenderis ob incarnationem. Exempli causa, si nudias harcticum dicentem : Pater, qui me misit, majer me est (Joan. 14. 28), dic illi, Nihit mirum si Patre sit minor propter œconomiam incarnationis, quando et angelis sic minor erat. Tu ex improbitate demonstrare conaris, illum esse Patre minorem; ego vero ostendo, illum secundum incarnationem esse angelis minorem. Et tu quidem cum vis adstruere differentiam inter substantiam Patris et Filii, affers dictum illud, Pater, qui misit me, major me est : ego vero ostendo illum, secundum illam rationem, non solum Patre, sed etiam angelis esse minorem. Siquidem Paulus, qui affert testimonium illud Davidis: Quid est homo, quod memor es ejus, aut Filius kominis, quonium visitas eum? Minuisti eum paulo minus ab angelis (Psal. 8. 5. 2), id explicat in epistola ad Hebræos: Eum autem qui paulo minus ab angelis minoridemus Jesum propter passionem mortis raius est,

(4lebr. 2, 9).

Arianos et Sabellianos impetit. - Quid igitur tantopere labores, ut ostendas Filium esse minorem Patre, quando ipsis etiam angelis minor est, non propter dignitatem, sed propter acconomiam? Deinde illud quidem attendis, Qui misit me Pater, major me est; hanc vero evangelicam vocem non audis, quie hodie clamabat omnibus : Ego et Pater unum sumus Hoan. 10. 30)? Et differentiam in animo perpende. Ubi est illud, Unum, uon dixit, Qui me misit, sed, Pater; ubi unionem et identitatem ostendere voluit, men dixit, Ego et qui misit me unun sumus, sed, Ego et Pater. Inter Patrom et Filium nihil intermed.um; ubi autem illud, Major, habetur, ibi adjicit illud, Qui misit me. Nam mittere est opus oconomice: mitti autem non interpretatio divinitatis, sed interpretatio est œconomiæ. Deus enim neque corporalifer mittit, neque mittitur. Quomodo autem, andi. Qui mittit, in illa mittit loca, ubi ipse non adest. Ostende igitur locum Patre vacuum, ostende lecum Filio de-Mitutum, ostende locum Spiritu sancto vacuum. Certe id locum habet, si intelligas ad verbum, quod ille miserit, hic missus sit Illud igitur, Missus est, non a loco transitum declarat, sed corporeum aspectum. Neque enim cum Scriptura dicit, Fuit homo missus a Deo, cui nomen erat Joannes (Joan. 1. 6), Joannem de culo venisse intelliginus: nam si ibi erat, inquies, quomodo missus est? Sed quia œconomia ipsi commissa fuerat, ecconomiam missionem vocavit. Hesaias Jerosolymis in ipso templo vidit Dominum sedentem super solium excelsum et elevatum. Cum esset in urbe, in templo et in visione, cum dignus habitus esset qui Deum videret, ut fas crat hominem, audivit Deum dicentem: Quem mittam ad pepulum hunc (Isai. 6. 8)? In populo erat, et quomodo mittitur ad populum? Sic missio non localem transitum, nec scrytle ministerium, sed humanam œconomiam significat. Alioquin vero si literæ servis, literam revereare. Si missus est, quomodo dicit, Et qui misit me mecum est (Joan. 8. 20)? Nemo enim qui mittat, cum illo abit, quem mittit. Illud enim non est mittere, sed una ire. Ego in Patre, et Pater in me (Joan. 14. 11). Ubinam missio? Ne vero quis illud, Qui misit me Pater mecum est, secundum operarionem et secundum auxilium dici putet, ait, Pater merum maisens (Joan. 14. 10), secundum illud, Ego

in Patre, et Pater in me. Hanc quippe vocem cliaiu rlesaias prius protulit dicens : Laboravit Egypius, et negotiatio Æthiopum et Sabaim viri excelsi in te transibunt, et sequentur le compedibus vincti, et adorabunt te et in te precabuntur : quoniam in te est Deus, et non est Deus præter te (Isai. 45. 14). Qui fleri potest, ut si alius sit in ipso, non sit alius præter ipsum? In te Deus est, et non est Deus præter te. Annon hac est interpretatio hujus Evangelii, quo dicitur, Ego in Patre, et Pater in me; et, Duo unum sumus? Illud enim, Non est Deus præter te, interpretatio est illius, Unum su-mus. Ac vide mihi dicti sapientiam, et virtutem. Illud, Unum sumus, est gladius anceps discindens hæreticos. Illud enim, Unum, Arianorum insaniam arguit; illud vero, Unum sumus, Sabellii confusionem. Quoniam Deus in te est, et non est Deus præter te. Et ut ostendat propheta eumdem esse Deum in Dee, subjungit: Tu enim es Deus, et nesciebumus (Isai. 45.15). Tune ignorabus ipsum esse Deum? Annon Moyses illum ante te prædicavit? annon post vigesimam prinam a Moyse generationem venisti? Nam a Moyse usque ad Davidem septem sunt generationes, a Davide autem usque ad Hesaiam duodecim : nam Hesafas crat duabus generationibus ante Babylonis captivitatem. Quem itaque ante viginti quinque generationes prædicarunt prophetæ, quod nempe Deus esset; et Moyses dixli : Audi, Israel, Doninus Deus tuus, Dominus unus est (Deut. 6. 4); idenique Samuel clamabat; eadem quoque ipse David, ac quisquis propheta similater vaticinatus est: cur, inquam lesaias dicit, Tu enim Deus, et nesciebamus, niss vere Salvatorem subindicet, qui erat quidem, sed nou cognoscebatur? Illud en m, Tu es Deus, et nesciebamus, non ejus ignorantiam arguit, sed populi persenam spectat. Conspirat autem hace doctrina, Tu is Deus, et nesciebamus, cum dicto illo, Domine, excel-sum brachium tuum, et non noverunt (Isai. 26.11). Et tamen ut dicat, Tu es Deus, et nesciebamus, Deus Israel omnium Servator, audi angelos dicentes et pastoribus evangelizantes, Nolite timere, evangelizamus vobis gaudium magnum : quia natus est robis hodie Salvator qui est Christus Dominus (Luc. 2. 10). Tu es enim Deus Israel omnium Sulvator. Ecce pudore afficientur omnes qui adversantur tibi, et ibunt cum ignominia. Erunt enim quasi non sint, et sicut vestimentum vetera-scent (Isai. 45. 15. et 41. 11. et Psal. 101. 27): adversarios vocans eos qui verbo contradicunt. Nam si Græco aut ahi a pia religione alieno dixeris, quod Deus sit, non contendit; sin dixeris, quod sit Christus, tunc damonis instar furit, ut ait beatus David: Dominus regnavit; irascantur populi : qui sedet super Cherubim; moveatur terra (Psal. 98. 1). Et quis ille qui sedet, nisi is ad quem dicit idem propheta: Qui sedes super Cherubim, appare et excita potentiam tuam, et veni ut salvos facias nos (Isai. 37. 16. et Psal. 79. 2. 5)? Viden' hæreticorum nequitiam nullum ex verbis hujusmodi habere locum? Sed ubi est qualitas. dicitur : Ego et Pater; ubi vero de oconomia agitur, Qui misit me major me est : ob habitum missionis minor, major vero per deitatis unionem.

4. Scripturæ sacræ studiose legendæ. — Sic ilaque Scripturis animus adhibendus, nec prætereunda divina oracula. Jam vero tu totum Evangelium damnas, Servator antem ne unam quidem literam. Tantam quippe voluit nos erga Scripturam fidem habere, ut dixerit : Amen, amen dico vobis, facilius est ut cælum et terra transeant, quam ut a lege iota unum, aut unus apex cadant (Luc. 16. 17). Servator itaque ne unum quidem apicem contemnit, tu vero totam Scripturam discerpis. Clare autem ostenditur Scripturarum scientiam ipsa mortuorum resurrectione validiorem esse. Non enim tantum potest mortuorum resurrectio, quantum Scripturarum scientia. Attende patriarcham Abraham, qui divitem sibi dicentem audit: Pater Abrahum, miserere mei : et mitte Lasurum ut dicat fratribus meis, ne veniant in hanc damnationem (Lac. 16. 27.—31). Et quid respondet ille? Habent Moysem

στήριον διά τῆς πίστεως αὐτοῦ ἐν τῷ αἵματι αὐεού. Και το αίμα αύτου, και το ίλαστηριον αύτου. Ταυτά μοι εξρηται πάντα, ότι πάντα δι' ήμας γέγονεν ό Σωτηρ Θεός, και Θεου μονογενής Υίος, ου δι' ξαυτόν. "Αλλο δε το δι' ήμας πραγματευόμενον, Ελλο το σε, εαπιον κατά την θεοτύτα προσκήνου πενον. άγγο

καὶ ἄλλο, οὐ νῦν μεμερισμένον, ἀλλὰ τἢ οἰκονομία συνημμένον, τἢ δὲ ἐννοία τεμνόμενον. γ. "Όταν τοίνυν ἀκούσης ἢ ἀρχιερέα, ἢ ποιμένα, ἢ πρόδατον, ἢ ναὸν, ἢ καταπέτασμα, ἢ ἰλαστήριον, ἢ αἰμα ράντισμοῦ, ἢ ὄσα τοιαῦτα, διὰ πάντων γνώρισε

αιμα ραντισμού, η οσα τοιαύτα, αια παντών γνωρισε την διά σε « γενομένην οἰκονομίαν.

"Όταν δὲ ίδης σύνθρονου τὸν Μονογενή (τοῦτου γὰρ ἐκήρυττεν ἡ Εκκλησία, καὶ ἐπόμπευσεν), οὐκ ἐπαισχύνη τὰ θεῖα λόγια. Σοφία γὰρ ἐκ ἐξόδοις ὑμκεῖται, ἐκ δὲ πλατείαις παρρησίακ ἄγει, ἐκ ἀκρωκ δὲ τειχέων κηρύττεται. "Όταν δὲ ίδης κηρυττομένην Θεοῦ σοφίαν καὶ δύναμιν, νόει τὴν ὑπεροχὴν ποροχίνην ἀξίαν, τὴν ἄτονιτον τὸν ποροχίνην ἀξίαν, τὴν ἄτονιτον τὸν ποροχίνην ἀξίαν, τὸν ποροχήν τὸν κουτον τὸν ποροχίνην ἀξίαν τὸν ἄτονιτον τὸν κουτον τουτον τὸν κουτον τὸν κουτον τὸν κουτον τὸν κουτον τὸν κουτον τουτον τὸν κουτον τουτον τουτον τὸν κουτον τουτον της δόξης, την προαιώνιον άξιαν, την άτρωτον, την άμετάδητον, την άναλλοίωτον. Έν άρχη ήν ο Λόγος, καὶ ο Λόγος ήν πρός τὸν Θεόν, καὶ Θεός ήν ο Λόγος. Πανταχοῦ τὸ, Ἡν, τὸ δὲ, Οὐκ ἡν, οὐδαμοῦ. 'Εάν νοήσης την ύπεροχην της δόξης, ού σκανδαλισθήση πρός την της σαρχός οιχονομίαν. Οἰόν τι λέγω Εάν άχούσης λέγοντος αἰρετιχοῦ, ὅτι 'Ο Πατήρ ὁ πέμψας με μείζων μου εστὶ, λέγε αὐτῷ, ὅτι οὐδὲν θαυμαστὸν, εἰ τοῦ Πατρὸς ἐλάττων διὰ την οἰχονομίαν, ὅπουγε καὶ ἀγγέλων ήλαττώθη. Εὐ απουδάζεις δείξαι διά την χαχίαν, δτι του Πατρός ελάττων εγώ δε αύτον δείχνυμε διά την οίχονομίαν και άγγελων ελάττονα. Καὶ σὺ μεν οῦν βουλόμενος κατασκευάσαι διαφοράν οὐοίας Πατρός καὶ Υίου, παράγεις τὸ ρῆμα, ὅτι Ὁ Πατὴρ ὁ πέμψας με μείζων μου ἐστιν· ἐγὼ δὲ δείκνυμι, ὅτι οὑ μόνον τοὺ Πατρὸς ἐλάττων κατὰ τὴν λέξιν, ἀλλὰ καὶ ἀγγέλων. Ὁ γὰρ μακάριος Παῦλος παράγων τοῦ Δαυίδ τὴν μαρτυρίαν, τὸ, Τί ἐστιν ἄνθρωπος, ὅτι μιμνήσκη αὐτοῦ, ἡ Υίὸς ἀνθρώπου, ὅτι ἐπισκέπτη αὐτον; Ἡλάττωσας αὐτὸν βραχύ και και ἀκοὶς ἀναθείκως ἀναθείκως ἐπισκέπτη αὐτος ὑτιν και και δὲ πῶς πολε [845] τι παρ' άγγελους: ήρμήνευσε διά τῆς προς [815] Εδραίους ἐπιστολῆς: Τόν δε βραχύ τι παρ' άγγε-λους ήλαττωμένον βλέπομεν Ίησοῦν διὰ τὸ πάθημα ο του θανάτου.

Τι τοίνυν κάμνεις πολλά, και κατασκευάζεις δεϊξαι Υίδν ελάττονα Πατρός, δπου καὶ άγγελων ελάττων, ού διά την άξιαν, άλλά διά την οικονομίαν; Είτα τὸ, ού διὰ την άξιαν, άλλά διὰ την οικονομίαν; Εἶτα τὸ, 'Ο πέμψας με Πατηρ μείζων μου έστιν, άκηκοις · της εὐαγγελικῆς ταὐτης οὐκ ἀκούεις · φωνης, ἡ σή-μερον ἐπεδόα πᾶσιν, 'Εγώ καὶ ὁ Πατηρ ἔν ἐσμεν; Καὶ πρόσεχε τἢ διαφορὰ. 'Όπου τὸ, 'Εν, οὐκ εἶπε τὸ, 'Ο πέμψας με, ἀλλ', Ό Πατηρ · δπου την ἔνωσιν ἡδουλήθη δείξαι καὶ την ταυτότητα, οὐκ εἶπεν, 'Εγώ καὶ ὁ πέμψας με ἔν ἐσμεν, ἀλλ', 'Εγώ καὶ ὁ Πατηρ. Πατρὸς καὶ Υίοῦ οὐδὲν τὸ μέσον · ὅπου δὲ τὸ, Μεί-ζων, προστίθησι τὸ, 'Ο πέμψας με. Τὸ γὰρ πέμψαι, εργον οἰκονομίας · τὸ δὲ πεμφθῆναι, οὐχ ἐρμηνεία θεί ητος, ἀλλ' ἐρμηνεία τῆς οἰκονομίας. Θεὸς γὰρ · τε ἀποστέλλει σωματικῶς, οὐτε ἀποστέλλεται ἀ. τε ἀποστέλλει σωματιχώς, ούτε ἀποστέλλεται α.
Καὶ ὅπως, ἀχοιε. Ὁ γὰρ ἀποστέλλων, ἐν ἐκείνοις ἀποστέλλει τοῖς τόποις, ἐν οῖς μἡ πάρεστι. Δείξον τοίνυν ἔρημον τόπον Πατρὸς, δείξον τόπον γυμνὸν τοῦ Ἰίου, δείξον τόπον ἀφεστηκότα τοῦ Πνεύματος. Καὶ ἔχει χώραν, εί κατά την λέξιν ἐνόησας ὅτι ὁ μὲν ἀπέστειλεν, ὁ δὲ ἀπεστάλη. Τὸ γοῦν, ἀπεστάλη, οὸ τοπικήν μετάδασιν δείκνυσιν, ἀλλά σωματικήν δψιν. Ούδε γάρ, δταν λέγη ή Γραφή, Έγενετο ἄνθρωπος ἀπεσταλμένος παρά Θεοῦ, δνομα αὐτῷ Ἰωάννης, ήδη τὸν Ἰωάννην εξ οὐρανῶν ἀφίχθαι νομίζομεν ἐπεὶ εἰ ἡν, φησὶ, πῶς ἀπεστάλη; ἀλλὶ ἐπειδή οἰκονομίαν ένεχειρίσθη, την οίχονομίαν αποστολήν έχα-λεσεν. Ἡσαΐας ἐν Ἱεροσολύμοις ἐν αὐτῷ τῷ ναῷ εἶδε τὸν Κύριον χαθημενον ἐπὶ θρόνου ὑψηλοῦ καὶ ἐπηρμένου. 'Ων εν τή πόλει και εν τῷ ναῷ, και θεασάμενες την όπτασίαν, και ίδειν καταξιωθείς Θεον ὡς δυνατον άνθρωπω, ήχους του Θεού λέγοντος · Tira αποστείλω

Reg. τὴν εἰς σέ.
 Reg. διὰ τὸ πάθος.

πρός τέν .laer τοῦτον; Εν τῷ λαῷ ἡν, καὶ πῶς ἀποστέλλεται πρὸς τὸν λαόν; Οῦτως ἡ ἀποστολή οὐ τοπικήν έρμηνεύει μετάδασιν, ούτε ύπουργίαν δου-λικήν, άλλ' άνθρωπίνην οίκονομίαν. "Αλλως δε εί τη λέξει δουλεύεις, την λέξιν αίδεσθητι. Εί άπεστάλη, πως λέγει, Και ο πέμψας με μετ' έμου έστιν; (Μόδις κάρ αποτελλή), που κάρμας και και δε δε δε δε κάρι και δε δε και και δε Ούδεις γάρ άποστέλλων συναπέρχεται τῷ ἀποστα-λέντι. Τοῦτο γάρ οὐκ ἔστιν άποστείλαι, άλλά συνοδε σαι. Έγω έν τῷ Πατρί, και ο Πατήρ έν έμοι. Ποῦ ή ἀποστολή; Καὶ ἴνα μή τις τὸ, 'Ο πέμψας με Πατηρ μετ' ἐμοῦ ἐστι, κατ' ἐνέργειαν εἰρῆσθαι νομίση καὶ κατὰ βοήθειαν, φησίν 'Ο Πατηρ σ ἐτ ἐμοὶ μέτωτ, κατά τὸ, Έγω ἐν τῷ Πατρι, καὶ ὁ Πατηρ ἐν ἐμοί. Ταύτην γὰρ τὴν φωνὴν καὶ Ἡσαΐας προεκήρυξε λέ-γων Ἐκοπίασεν Αίγυπτος, καὶ ἡ ἐμπορία Αἰθιόπων, και οι Σαβαείμ ανδρες ύψηλοι έπι σε διαδήσονται, και έξακολουθήσουσί σοι χειροπέδαις δεδεμένοι, και προσκυνήσουσί σοι, και έν σοι προσεύξονται. ότι έν σοι ό θεός, και ούκ έστι θεός πλην σου. Πώς ενδέχεται; εί άλλος εστίν tv αύτῷ, πῶς πλην αὐτοῦ οὐκ ἔστιν ἄλλος; "Οτι ἐν σοὶ ο Θεὸς, καὶ οὐκ ἔστι Θεὸς π.ὶὴν σοῦ. "Αρα οὐχ έρμηνεία έστι τοῦ Εὐαγγελίου τούτου τοῦ λέγοντος. Ἐγώ ἐν τῷ Πατρι, και ὁ Πατηρ ἐν ἐμοι , και, Οἰ της λέξεως, και πεπληρωμένον δυνάμεως. Τὸ, "Ενἐσμεν, δίστομος μάχαιρα αίρετικοὺς τέμνουσα. Τὸ
μὲν γὰρ, "Εν, ἐλέγχει τὴν τῶν 'Αρεισῶν μανίαν τὸ
δὲ, "Εν ἐσμεν, τὴν Ἐσελλίου σύγχυσιν." Οτι ὁ θεὸς ėr σοί έστι, nai ούν έστι θεός πλήν σου. Kai īva δείξη ο προφήτης του αυτου δυτα θεου ευ θεώ, έπα άγει Συ του εί θεος, και συκ ήδειμεν. Ουκ ήδεις συ ότι αυτος έστι θεος; Μωϋσής ου προ σου προεκήρυξεν; ού μετά είχοσι και μίαν γενεάν έγένου τοῦ Μωῦσέως; 'Απὸ γὰρ Μωῦσέως ἔως Δαυίδ γενεαὶ ἐπτά ' ἀπὸ δὲ τοῦ Δαυίδ μέχρι 'Ησαίου γενεαὶ δώδεκα πρό γάρ δύο γενεών Βαδυλώνος έστιν Ήσατας. "Ον τοίνυν πρό είκοσιπέντε γενεων έκήρυξαν οι προφήται, ότι θεός έστι καὶ Μωϋσής Ελεγεν Ακούε, Ισραήλ, Κύριος ο Θεός σου, Κύριος εἰς ἐσκι καὶ Σαμουήλ μὲν ἐπεδόα [816] τὰ αὐτά ἀλλὰ μὴν και Σαμουής μεν επεσσα [310] τα αυτα αλλα μήν και Δαυίδ τα αυτα έκήρυττε, και πάς δε προφήτης τα αυτα έθέσπιζε · πώς φησιν ό προφήτης Ησαίας, Σύ γάρ Θεός, και ούκ ήδειμεν, μη άληθώς τον Εωτήρα αίνίττεται, τον δντα μέν, ού γνωριζόμενον δέ; Το γάρ, Σύ εί Θεός, και ούχ ήδειμεν, ούχ έαυτου άγνοίας χατηγορεί, άλλά του λαού το πρόσωπον άναδέχεται. Συντείνει δὲ ἡ διδασκαλία, τὸ, Σὺ εἶ Θεὸς, καὶ οὐκ ἡδειμεν, τῷ φάσκοντι, Κύριε, ὑψηλός σου ο βραχίως, και ούκ ήδεισας. Και ίνα όμως εξημ. Σύ τάρ εί ο Θεός, και ούκ ήδειμετ, Θεός του Ισραήλ πάντων Σωτήρ, άκουε των άγγέλων λεγόντων και εὐαγγελιζομένων τους ποιμένας. Μή φοβεΐσθε, ευαγγελιζόμεθα ύμῖν χαράν μεγάλην ότι ετέχθη σήμερον ύμῖν Σωτήρ, ός έστι Χρι-στὸς Κύριος. Σὐ γὰρ εί ο Θεὸς τοῦ Ἰσραήλ πάντων Σωτήρ. Ίδοὺ αἰσχυνθήσονται πάντες οἱ άντιxelperol σοι, και πορευθήσονται er αlσχύνη. Εσονται γάρ ώς ουκ όντες , και ώς ιμάτιον πα-Ααιωθήσονται ' άντικειμένους καλών τούς τῷ λόγω άντιπίπτοντας. 'Επειδή γάρ έἀν μὲν εἴπης "Ελληνι, ή ἐτέρῳ τινὶ τῷ τῆς εὐσεδείας ἀπεσχοινισμένω, ότε η ετερψ τινι τψ τής ευσεδείας απεσχοινισμένψ, ότι έστι θεός, ού μάχεται ε ἐκ λέξης δὲ ότι Εστι Χρι-στὸς, δαιμονίζεται : ὡς πού φησι καὶ ὁ μακάριος Δαυΐδ : Ὁ Κύριος ἐβασίλευσεν ὁργιζεσθωσαν λαοί · ὁ καθήμενος ἐκὶ τῶν χερουβίμ · σαλευθήτω ἡ τῆ. Καὶ τίς ὁ καθήμενος; Ἡ δῆλον ἐκεἴνος , πρὸς ὁν φησιν ὁ σύτὸς προφήτης , Ὁ καθήμενος ἐκὶ τῶν χερουβίμ ἑμφάνηθι, καὶ ἐξέγειρον τὴν δυναστείαν σου, καὶ ἐλθὲ εἰς τὸ σῶσαι ἡμᾶς. ὑρῆς ὅτι οὐκ ἐγει γώραν ἀκὴ τῶν λέξειον ἡ κατασκυαζοιένη ! έχει χώραν άπο των λέξεων ή κατασκευαζομένη ( τοίς αιρετικοίς κακουργία. 'Αλλ' όπου μεν το ισόσιμον, Έρω και ο Πατήρ οπου δε το οικονομικόν, Ο πάμψας με μείζων μου έστι διλ το σχήμα της ἀποστολής μείζων (sic), ου διλ την της θεστητος

e Reg. ώς ου δοχούντες.

Reg. et Sav. ταύτης σύα ἀκούεις, recte. Morel. ούν

<sup>4</sup> Reg. ούτε άποστελλω, ούτε όποστελλεται ούτε άποστέλλει, σωματικώς, ούτε αποστέλλεται.

<sup>1</sup> Reg. λέξεων μή κατασκευαζομένη.

δ. Ούτως ούν δεί προσέχειν ταίς Γραφαίς, καί μή παρέρχεσθαι τὰ θεία λόγια. Νῦν μὲν συ όλοκληρου Εὐαγγελίου καταγινώσκεις, ό δε Σωτήρ οὐδενός γράμματος. Τοσούτον γουν εδουλήθη εύλαδείς είναι ήμας περί την Γραφήν, ώς είπειν 'Αμήν, άμην λέγω υμίν, ευκολώτερον έστι τον ουρανον και thr την παρελθεϊν, ή του νόμου Ιώτα έν, ή μίαν κεραίαν πεσεϊν. 'Ο μέν ούν Σωτήρ ούδε του Ιώτα καταφρονεί, σύ δε ολόκληρον Γραφην διασπάς. Σαφως δε ήμιν ό λόγος δείκνυσιν, δτι η περί των Γραφών γνώσις και τῆς τῶν νεχρῶν ἀναστάσεως ἰσχυροτέρα τυγχάνει. Ού γάρ τοσούτον δύναται νεχρών ανάστασις, όσον ή των Γραφων άνάγνωσις. Καὶ ἄχουε τοῦ πατριάρχου Αδραχμ. δς άχουει λέγοντος τοῦ πλουσίου αὐτῷ. Πάτερ Αδραάμ, ἐλέησότ με, καὶ πέμψοτ Λάζαροτ, Τια είπη τοῖς ἀδελφοῖς μου μἡ έλθεῖν εἰς τὴν χρίσιν ταύτην. Και τι φησιν; Έχουσι Μωθσέα και τους προφήτας ακουσατωσαν αυτών ο εξ λέγει, Ουχί, πάτερ Άδραάμ: ἐὰτ μή τις ἐκ τεκρωτ ἀταστῆ, οὐ πιστεύσουσιτ. Ὁ δέ φησι πρὸς αὐτόν: Αμήν λέγω σοι, εί Μωθσέως και των προφητών ούκ άκούσουση, οὐδέ ἐἀν τις ἐκ νεκρῶν ἀνωστῆ, πιστεύσουσι. Πρόσεχε ἀκριδῶς. ᾿Αρα οὖν, εἰ ἀνέστη τις ἐκ νεκρῶν, οὐκ ἄν ἐπίστευσαν; Οὐδαμῶς. Καὶ ὅρα τὴν ἀκολουθίαν. ᾿Αρα εἰ ἐφάνη τις ἐκ νεκρῶν τῶν παλαιῶν, ἢ τῶν καθ ἡμᾶς ἀγνοουμένων, ἢ τῶν γνωριζομένων: εἰ μὲν οὖν τῶν ἀγνοουμένων, ἡ ἄγνοια έσχέπαζε τὰ θαύματα. Εἰ ἐφάνη σήμερον Μωῦσῆς, πόθεν ήδεις ότι Μωῦσῆς ήν; εί ἐφάνη σήμερον Ήσαΐας, πόθεν ήδεις ότι 'Ησαΐας ήν; Εί δε άλλος τις τῶν καθ' ήμας αποθανόντων ήγείρετο, αλλά και πάλιν το θαυμα συνεσκιάζετο, των μέν λεγόντων, Ούτος έστιν ο άποθανών, των δε φασκόντων, Ούχ ο τεθνεώς έστιν ούτος, άλλά δαίμων τις καὶ φάντασμα ὑπάρχει. Οὐκ ἀπορεί γὰρ ἡ ἀπιστία κακῆς όδοῦ. Καὶ τι θαυμαστόν, εί ήδύνατο ή των άνθρώπων άγνωμοσύνη συχοραντησαι και νεκρόν άναστάντα; όπουγε ό τυφλός έθεραπεύθη, καὶ Ol μεν δ.lεγον, ότι Αυτός δστιν · ετεροι έφμσκον · Οῦ · ἀλλ' όμοιος αυτώ έστιν · ἐχείνου λέγοντος · Έγω είμι. Καὶ ὁ μὲν ἐαυτῷ ἐμαρτύρει, και το θαυμα έδόα ή δι άγνωμοσύνη ήρνείτο. Μή γάρ ούκ άνέστησαν πολλοί επί τοῦ Σωτήρος; Πολλά σώματα τῶν κεχοιμημένων άγίων, ὧς φησιν ή Γραφή, μετά την του οταυρού οίχονομίαν άνέστησαν έχ των [817] μνημείων, και ήλθον είς την άγιαν πόλιν, και ένεφανίσθησαν πολλοίς. Μη το θαυμα την άπιστίαν Εσδεσεν, ή την άγνωμοσύνην ένίχησε; Καί γάρ σημεία τοις άπιστοις, και ου τοις πιστοις ο δε άπιστος εύκαιρως και σημείων καταφρονεί. 'Αλλ' δρα εί εδυσωπούντο άναστάντα νεκρόν, ως ήδέως ήδέσθησαν Λαζάρου \*. Λάζαρος έχ νεκρών ανέστη, και έπειδη πολλοί διά την του Λαζάρου ανάστασιν είς θέαν τοῦ Σωτήρος ήρχοντο, ἐδουλεύσαντο οἱ Ἰουδαίοι ἀποκτείναι τὸν Λάζαρον. "Όρα τὴν ἀγνωμοσύνην πανταχοῦ ἐαυτής μὴ ἀφισταμένην. Εἰκότως οὐν καὶ ὁ πατριάρχης ἔλεγεν Εἰ Μωθσέως καὶ τών προφητων μη ἀκούσωσιν », ούδε, έαν τις έκ νεκρών άναστή, πιστεύσουσιν αὐτῷ. Καὶ νὖν οὖν αἰρεαναστη, πευτεουστικό και των! προφητών και των Εύαγγελίων ούκ εκούουστι, ούδε εάν τις ρήξη μυρίας φωνάς, άκούσονται. 'Αλλ' ήμεις μή άποστωμεν τῆς όδου. 'Εγώ γόρ είμι ή όδος, φησίν ό Κύριος. ό τοίνου εκδαίνων έκ τῆς όδοῦ, πλανάται ὁ ἔξω τῶν Γραφῶν όδεύων, χειμάζεται. "Ωσπερ γὰρ ἐν θαλάσση ὁ πολλοῖς ἀνέμοις περιφερόμενος οὐκ ἔχει ἐξ εὐθείας διευθυνόμενον τον πλούν, άλλ' ώδε κάχει ύπο διαφόγελική διδασκαλία, ούδεν διαφέρει άλκάδος κλυδωνι-ρων άνέμων βιπίζεται ούτω δή και 3 διαφόροις δι-ρων άνέμων βιπίζεται ούτω δή και 3 διαφόροις διζομένης. Διλ τουτό φησι καὶ ἡ Γραφή Μή παντὶ ἀνέμφ λίκμα καὶ ὁ έρμηνεὺς ἐπάγει, Καὶ μή παντὶ πόγω κίστευε. Καὶ ίνα μάθης, ὅτι πάντα ἄνεμον πίσαν διδασγοίζου καὶ Τί πίσαν διδασκαλίαν καλεί ή Γραφή, Παύλου άκουε λέγοντος. Ίτα μη άμετ τήπιοι, κλυδωτιζόμετοι και περιφερόμετοι παττί άτέμω τῆς διδασκαλίας, έντη πυβεία των άνθρώπων, πρός την μεθοδείαν τῆς π.lάνης. Παντὶ ἀνέμφ τῆς διδασκαλίας. Τὸ οὖν, Hurtl ἀrέμφ, ἀντὶ τοῦ, Πάση διδασκαλία. Ὁ ἐκδοὺς

έαυτὸν, κλυδωνίζεται, χειμάζεται ε, ναυαγεί. Είς γάρ έστι πλούς, μία όδος, είς λιμήν, ή πίστις αυτή όδηγεί, αύτη συγκλείει, αύτη δέχεται. Ό δε έχ πίστεως εκπίπτων, ναυαγεί, ως φήσιν ό Παύλος Τιμοθέω γράφων Ταύτην την παραγγελίαν παρατίθημί σοι, τέχνον Τιμόθεε, Γνα στρατεύσης εν αὐτῷ τἡν καλην στρατείαν, έχων πίστιν και άγαθην συν-είδησιν, ην τινες άπωσάμενοι, περί την πίστιν έταυάρησατ. 'Ο γοῦν τῆς πίστεως ἀφιστάμενος, ναυαγεῖ ὁ δὲ τῆ πίστει ἐπόμενος, εἰς εὐδιον λιμένα τὸ σχάφος ὁρμίζει. Μἡ τοίνυν παντὶ ἀνέμφ ὑπαγώμεθα. Μετά Κύριον ούχ ένι άλλη διδασχαλία· μετά γάρ Μωϋσέα προσεδοχάτο Χριστός· μετά δε Χριστόν ού προσδοχάται άλλος. Διά τουτο Μωϋσής μέν βουλόμενος παιδεύσαι τὸν λαὸν, ὅτι οὐ δεῖ τοῖς ἐαυτοῦ νόμοις στοιχήσαι μόνοις, άλλ' ἐκδέξασθαι την τελείωσιν. Ελεγε: Προφήτην ψηϊν ἀναστήσει Κύριος ο Θεός ελεγε: Προσήτην τη άναστήσει Κύριος ο Θεός της διδασκαλίας, ούκ αν άλλον διδάσκαλον παρεπέμ-ψατο λέγων: Προφήτην τη άναστήσει Κύριος ο Θεός ψατο λέγων: Προφήτην τη άναστήσει Κύριος δ Θεός τημών, έκ των άδελφων τημών, ως έμέ: διά τοῦτο, προφήτην, έπειδη έξ τημών: Θεός μέν γὰρ ούκ έξ τημών, προφήτης δε έξ τημών: δ μέν γὰρ Θεός έκ Θεοῦ, ὁ δὲ προφήτης ἐξ τημών, τὸ κατά σάρκα: διά τοῦτο καὶ, Ἡς έμέ, νομοθέτην. Ἐπειδή γὰρ εἶς μὲν νομοθέτης ἀρχαῖος Μωῦσῆς, δεύτερος δὲ νομο-δίτης ὁ Σωτήρ, οὐχ ἐνὸς λαοῦ, ἀλλὰ τῆς οἰκουμένης: διά τοῦτο Ἡς ἐμέ, κατά τὸν τύπον καὶ τὴν γομοδιά τοῦτο ὑς έμέ, κατά τὸν τύπον καὶ τὴν νομοθεσίαν. Τίς τούτφ γάρ μαρτυρήσει τῷ λόγφ; Δαυλό ὁ γενόμενος μετ' όλίγας γενεάς τοῦ Μωῦσέως ἐπεδόα: 'Ardστηθι, Κύριε, μή πραταιούσθω άνθρωπος πριθήτωσαν ξθνη ένωπιον σου. Κατάστησον , Κύριε, νομοθέτην έπ' αὐτούς. Εἰ οὖν πρὸ Μωῦσέως ην ο Δαυίδ, εικότως διν ύπερ Μωθσέως Ικέτευεν εί δε Μωθσής μεν προδιέλαμψε, μεταγενέστερος δε Δαυίδ Μωϋσέως, τί εδούλετο ο προφήτης Δαυίδ δίλ-λον χαλέσαι νομοθέτην, ετέρου δντος, και λέχειν. Κατάστησος, Κύριε, γομοθέτης έπ' αὐτούς; Τίσιν άρα άλλ' ή τοις εθνεσιν; Άναστηθι γάρ, φησι , Κύριε, μή πραταιούσθω άνθρωπος πριθήτωσαν έθνη ενώπιον σου. Τοίς γάρ έθνεσι δέδοται ο νομοθέτης. Γνώτωσαν έθνη δτι άνθρωποί είσι [818] προ άρ του νομοθέτου ώς άλογα υπήχθησαν. Έλν δε έλθη ο Θεός Λόγος, είς την λογικην αύτους αποπαθ-ιστά φύσιν. Ό μεν ουν Μωθσής, ως ξφθην είπων, **έ**λεγε, Προφήτην ύμῖ**ν ἀναστήσει Κύ**ριος ὁ **Θ**εὸς **.** ώς εμέ ο Δαυίδ, Κατάστησον, Κύριε, νομοθέτην έπ' αὐτούς · ό δὲ Παῦλος, ἐλθών μετὰ τὸν Σωτῆρα, καὶ κήρυξ ων του Σωτήρος, τους πρώτους ίδων, ότι ήν 4 εκδέξασθαι Χριστόν, μετά δε Χριστόν, ουδένα άλλον, διά τοῦτό φησιν. Εί τις ψμάς εθαγγελίζεται παρ' δ παρελάβετε, ἀνάθεμα ἔστω. 'Αποκλείει παρ' δ παρελάδετε, ἀνάθεμα ἔστω. 'Αποχλείει πάσαν γνώσιν, καὶ λαμβάνει τὰς κλεῖς τῆς βασιλείας °. "Οτ: δὲ μετά την διδαχην Χριστοῦ οὐχ ἔστιν ἄλλην προσδοχήσαι διδασχαλίαν, λέγει Παρ' δ παρελάδετε εί τις εύμγγελίζεται ύμιν, άναθεμα έστω. Καλ ίνα μή μόνον τήν τῶν ἀνθρώπων ἀποκλείση κακοτεχνίαν, ἐπαγωνίζεται καί φησι Κάν ήμεῖς. Τι δήποτε δέ ἐστι, Κάν ήμεῖς; Ὁ ᾿Απόστολος είχεν ἄλλως διδάξαι; "Η δήλον ότι υπερδολή χέχρηται ό θεδος Παύλος" ότι κάν έμου ακούσητε κηρύττοντος Ετερα, νοήσατε δτι μέν ούχ έχ θεού φθέγγομαι; Διὰ τοῦτο λέγει, Κῶν ήμεῖς. 'Ανθρωπίνη μὲν γὰρ ἀνατρέπεται γλῶττα, θεοῦ δὲ γλῶσσα οὐ μεταδάλλεται. Διὰ τοῦτο, Κῶν ἡμεῖς, κῶν ἄγγελος ἐξ οὐρανοῦ. 'Ασφαλώς γὰρ εἰς ύπουοιαν τοιαύτην ήρχου, ότι άγγελος έξ ούρανου ξένην διδασκαλίαν ήμελλεν εἰσάγειν. 'Αλλ' ούκ άγτέλους ἀσφαλίζεται, άλλά τοῦ διαδόλου τὴν κακο-τέχνίαν κατατέμνει· Κὰν ἄγγελος ἐξ οὐρανοῦ· οὐκ ἐπειδὴ τοιαῦτα συνήδει ἀγγέλοις ἡδει γὰρ ὅτι ἐν ἀγγέλοις ἀπλανὴς ἡ ἀλήθεια· ἀλλὶ ἐπειδὴ πολλάκις δε Σατανάς ἐπυτὸν μεταμορφοῖ, καὶ δαίμονες πολλάκις έν σχήμασιν άγγέλων ξαυτούς μεταμορφώσαντες, πρός την ξαυτιών έννοιαν την διδασκαλίαν είσάγουσε, γατά το είρημένον Αυτός δέ ο Σατανάς μετασηηhatizetai eic alleyor omtoc. Big auxiverer in

<sup>&</sup>quot; Forte Δάζαρον.

b Reg. axopopor.

Reg. έαυτὸν ταλανίζεται, χειμ.
 Conjicit Savil. δτι έχρην.
 Sic Reg. At Morel. et Savil. τῆς εὐσεδείας, wiches

Ĺ

ţı .

r

2

et prophetas : audiant illos. Nic vero, Non, pater Abrahum : nisi quis ex mortuis resurrexerit, non credent. llle vero reponit : Amen dico tibi, si Moysem et prophetas non audiunt, neque si quis ex mortuis resurrexerit, credent. Attende diligenter. Ergone, si quis ex mortuis resurrexisset, non credidissent? Nequaquam. Et vide consequentiam. Si quis ex mortuis apparuisset, vel ex ignotis fuisset, vel ex notis : si ex ignotis, ignorantia obscuras et miracula. Si Moyses hodie appareret, undenam seires ipsum esse Moysem? si Ilelias appareret, undenam seires Ileliam esse? Si vero quis ex iis qui nostro tempore mortui sunt, resurgeret, rursus miraculum obscuraretur, dicen-tibus aliis, is ipse est qui mortuus est, aliis contra assementibus, Non hic est ex mortuis, sed dæmon et phantasma est. Neque enim incredulitati desunt effugia mala. Ecquid mirum, si posset ingratus hominum animus vel mortuum in vitam revocatum calumniari? Lum circus ille curatus esset, Alii dicebant, I pse est; utii, Non, sed alius ipsi similis (Joan. 9. 9); illo tamen dicente, Ego sum. Ille testimonium de se perhibebat, et miraculum celebrabat, dum ingrati illi negabant. Annon multi Servatoris tempore resurnexerunt ? Multa corpora sanctorum qui dormierant, ut ait Scriptura, post crucis œconomiam resurrexerunt ex monumentis, et venerunt in sanctam civitatem, et apparuerunt multis (Matth. 27. 52). Num miraeulum incredulitatem exstinxit, aut ingratum animum vicit? Etenim signa infidelibus, non autem fidelibus proponuntur; infidelis vero vel ipsa signa despicit. At perpende, num excitatum a mortuis reveriti essent ut revera Lazarum reveriti sunt. Lazarus a mortuis surrexit, et quia ob Lazari resurrectionem multi conspectum Servatorem veniehant, Judæi de Lazaro interficiendo deliberarunt. Adverte stultam pervicaciam, perpetuo sibi similem. Ergo jure dixit patriarcha: Si Moysem et prophetas non audiunt, neque si quis ex mortuis resurrexerit, credent illi (Luc. 16. 31). Et nunc igitur hæretici, si Moysem et prophetas et evangelia non audiunt, neque si quis erumperet in mille voces, audirent. Verum nos a via ne absista-mus. Ego enim sum via (Joan. 14, 6), dicit Dominus: qui ergo a via deflectit, aberrat ; quisquis extra Scripturas incedit, tempestate agitatur. Sicut enim in mari, qui multis ventis circumfertur, non recta navigat via, sed huc illuc a ventis jactatur : sic et qui variis doctrinis sese dedit, nec incedit secundum evangelicam, nihil differt a cymba a fluctibus agitata. Ideo dicit Scriptura, Ne omni vento rentiles; addit interpres, Et ne omni verbo credas (Eccli. 5. 11. et 19. 16). Et ut discas quod Scriptura doctrinam omnem ventum vocat, Paulum audi : Ne simus parruli fluctuantes, et circumferamur omni vento doctrinæ, in nequitia hominum, ad astutium erroris (Ephes. 4. 14). Omni vento doctrinæ. Illud, Omni vento, est c .isi, omni doctrinæ. Qui se ipsi dedit, fluctibus agitatur, jactatur, naufragium facit. Una quippe est navigatio, una via, unus portus, fides; illa ducit, illa concludit, illa excipit. Qui vero de side excidit, naufragatur, ut ait Paulus Timotheo scribens : Hoc præceptum tibi, fili Timothee, commendo, ut milites in illo bonam militiam, kabens fidem et bonam conscientiam, quam quidam repellentes, circa fidem naufragaverunt f 1 Tim. 1. 18. 19). Qui ergo a fide recodit, naufragatur; qui fidem sequitur, in tranquillum portum scapham reducit. Ne igitur omni vento agitemur. Post Dominum nulla superest doctrina: nam post Moysem exspectabatur Christus; post Christum non alius exspectatur. Ideo Moyses cum vellet erudire populum, quod non in suis tantum legibus incedendum esset, sed perfectio quædam esset exspectanda, dicenat : Prophetam votis excitabit Dominus Deus vester, hunc audictis (Deut. 18. 15). Si enim de doctrinæ snæ perfectione sibi conscius fuisset Moyses, non ad alium doctorem misisset dicendo: Prophetam uvbis excitabit Dominus Deus vester ex fratribus vestris,

sicut me (Ibid.) : ideo Prophetum, quia ex vobis. Deus

enim non est ex vobis, sed propheta ex vobis; Deus enim ex Deo, propheta ex vobis, secundum carnem: ideo et Sicut me, legislatorem. Quia enim unus legislator antiquus Moyses, secundus legislator autem Servator, non unius populi, sed totius orbis: ideo Sicut nie, secundum figuram et legislationem. Sed quis hujus rei testis? David, qui paucis generationibus Moysem sequutus est, clamabat : Exsurge, Domine, ne confortetur homo : judicentur gentes in conspectu uo. Constitue, Domine, legislatorem super eus Psal. 9. 20. 21). Si itaque ante Moysem erat David, jure pro Moyse supplicabat; sin vero Moyses præluxit. David vero posterior fuit, cur voluit David alium advocare legislatorem, cum jam alter esset? cur dixit : Constitue, Domine, legislatorem super eos? Quibusuam, nisi gentibus? Nam ait : Exsurge, Domine, ne confortetur homo, judicentur gentes in conspectu tuo. Gentibus enim datus est legislator. Sciant gentes quonium homines sunt : ante legislatorem enim ceu bruta abducebantur. Si venerit autem Deus verbum, sive ratio, in rationalem illas naturam restituit. Moyses ergo, ut dixit, Prophetam, ail, excitabit vobis Dominus Deus sicut me (Deut. 18. 15): David vero, Constitue, Domine, legislatorem super eos (Psul. 9. 21). Paulus vero, qui venit post Servatorem, et est ejus præco, videns quod prisci illi Christum exspectasse deberent, post Christum vero nullus alius exspectandus sit, ideo dicit : Si quis vobis evangelizaverit præter id quod accepistis, anathema sit (Gal. 1. 9). Excludit aliam omnem scientiam, et claves regni i accipit. Quod antem post doctrinam Christi non sit alia exspectanda, dicit, Si quis evangelizat vobis præter id quod accepistis, anathema sit. Et ut non solum hominum versutiam excludat, rem contentione amplificat, et ait, Etsi nos (Ibid. v. 8). Quid sibi vult illud, Etsi nos? Poteratne Apostelus alio modo docere? An vero illud palam est hyperbole usum fuisse divinum Paulum : Etiamsi me, ait, audiretis alia prædicantem, existimate me non ex Deo verba facere? Idcirco dicit, Etsi nos. Humana quidem lingua subvertitur, Dei autem lingua non mutatur. Ideo, Etsi nos, etsi angelus de cælo. Merito namque in hanc suspicionem veneras, quod angelus de cælo peregrinam doctrinam inducturus caset. Sed non ab angelis præmunit, diaboli vero ver-sutiam præscindit: Etsi angelus de cælo; non quod putaret angelos id facturos : sciebat enim apud angelos immutabilem esse veritatem; verum quia satanas sæpe sese transformat, et dæmones plerumque speciem angelorum mentiuntur, ut pro arbitrio suo doctrinam inducant, secundum illud: Ipse satanas transformal se in angelum lucis (2. Cor. 41. 14): propierea ementitos angelos a veris secludit, et nudum contra angelos calculum ponit, non illos contu-melia afficiens, sed dæmonibus viam præcludens. Neque indignati sunt angeli Paulo dicente: Etiomsi angelus de cœlo evangelizaverit præter id quod accepistis, anathema sit, sed gaudebant illi de confidentia prædicantis, et divinam prædicationem confirmantis ac munientis. Ideo ipsi angeli scientes nemini credendum esse, nisi verbo apostolorum, id confirmant et non prædicant. Mittuntur quidem ad homines, neque tamen prædicant. Missus est aliquando angelus ad Cornelium, et ei quidem apparet, suumque mini-sterium denuntiat, Corneli, inquit, orationes tuæ et eleemosynæ tuæ ascenderunt in memoriale in conspectu Dei (Act. 10. 3. 4). Annuntiare nostrum est, prædicare apostolorum. Angeli namque est nosse si acceptus sit ministerii et orationis modus : prædicationem non sibi permittit angelus, sed apostolis. Ideo adjicit : Mille ergo Joppen, et accerse Simonem, cognomine Petrum, qui veniens loquetur tibi verba, quibus salvaberis tu et tota domus tua (Ibid. v. 5. 6). Et quid inpediebat quominus ipse statim prædicaret? Annon fide

Sic Reg. At Morel. et Savil., pietatis, minus rerte.
 Reg., si accepta sint precutio et cloemosyna: medus.

dignior fuisset prædicatio angeli? annon certior lactus fuisset Cornelius ab angelo, cum de cruca audivisset, de passione ac de œconomia? Sed et seipsum
observat ne det locum dæmonibus, simulque declarat
absque doctriqa apostolica non posse homines salvos
fleri. Quod si angelus de cælo aliud quid evangelizans
anathemate damnatur, qui Arii dogmata spirat, qui
Eunomii et Sabellii sententias docet, annon jure
anathemate damnabitur, si non pœnam pœniteutia
prievertat? Ilæc putate, fratres, non a nobis dici,
sed a sancto martyre, et per legationem Patris. Etenim bæc in honorem martyrum dicuntur: honor
quippe martyris i est custodia fidei. Si itaque vis
martyren honorare, time eum pço quo martyrium

1 Forte, honor vero martyris.

subiit. Si enim ille pro Christo sanguinem effudit, an tu pro Christo sanguinem non effundes? Hane igiur habentes sidei certam notam, curemus ut bonis operibus sulgeamus, ut post virtutum jacta semina, retributionem metamus: quisquis enim ex propriis operibus messor est justitiæ, ut ait Paulus: Quamdiu tempus habenus, operemur bonum (Gal. 5. 10). Nam suo tempore metemus non desicientes. Quo tempore proprio? Ilesurrectionis scilicet. Iloc itaque tempus non est proprie nostrum, sed est alienum. Ilic semina, illic manipuli: hic seminas cum afflictione, illic metis cum lætitia, ut ait David, Qui seminant in lacrymis, in exsultatione metent (Psal. 125. 5). Utinam vere cum exsultatione et seminemus et metamus in Christo Jesu Domino nostro, cui gloria in sæcula sæculorum. Amen.

# **MONITUM**

# IN HOMILIAM DE ADORATIONE CRUCIS.

Hanc coacionem Savilius inter dubia opera rejecit; Fronto autem Ducæus in spuriis locavit; a styli videlicet genere ambo permoti. Nam hic orator, licet alioqui non ineptus, dictionem effert Chrysostomi eloquentiæ longe absimilem: epithetis autem abundat compositis more Græcorum medii ævi; hujusmodi sunt: ρωσρόρος ἐδδομάς, lucifera hebdomada, ζωσποιός στανρός, salutifera seu rivifica crux, et similia multa quie ad nauseam usque passim occurrunt. Licet enim eorum epithetorum quædam in germanis Chrysostomi operibus occurrant, at non solet ille iis tanta copia et confertim uti. Stylus alioqui remissus alium, quam Chrysostomum, indicat auctorem. Ilic igitur de adoratione Crucis, quæ in media quadragesima celebrari solebat: qua in solemnitate habita fuit, vel habita

fuisse fingitur hee homilia. Codex unus Regius in fine hujusce homiliæ multa adjecta præfert, quæ, ut in nota ibidem dicitur, consulto prætermissa færunt. Nam ut in præfatione primi Tomi diximus, ex homiliis tillis quæ Chrysostomo a librariis et a Græculis adacriptæ fuere, eas quidem omnes, quæ vel a Savilio vel a Frontone Ducco publicatæ fuere, in hac Editione proferemus: in cæteris autem aliquis delectus habebitur. Nam ipse Savilius multas istiusmodi conciones consulto prætermisit, quarum catalogum texuit in Notis T. 8. p. 857. Cujus exemplo nos etiam ab iis quat nullius pretii sunt, si quidem nondum publicatæ færint, abstinebimus.

Interpretatio latina est Joachimi Perionii quam ali - quot in locis castigavimus.

IN PRETIOS & VITALISQUE CRUCIS ADORATIONEM, MEDIA HEBDONADA JEJUNIORUM (a).

#### \*8058383888

1. Dies adorationi Crucis constitutus; laus crucis. -Venit nobis anniversarius dies omni religione colendus, ac lucem afferens sanctorum jejuniorum media hebdomas, qua et ter beatam vitalemque conservatoris nostri Jesu Christi crucem profert, et adorandam proponit, et eos qui eam sincero corde castisque labiis venerantur, sanctos efficit, atque ad reliquum stadii sancturum jejuniorum cursum paratiores robustioresque reddit. Quia igitur hodieruus dies pretiosæ crucis adorationi constitutus est, fiuc adeste, carissimi, eam cum metu atque desiderio amplectamur. Resurrectiomis enim Christi splendorem emittens, munoribus suis omnes illustrat et sanctificat : ideo eam ex animo gaudentes salutemus. Hodie cæli atque terræ incolæ ingenti latitia afficiuntur, quia lucem afferens vitalisque Christi crux mundo proponitur, cujus vi dæmones fugautur, morbi profligantur, caliginosie tenebræ pelluntur, omnesque orbis terræ fines illuminantur. Hodie Christi Ecclesia alter paradisus efficitur, quæ et sanrtum pretiose crucis ligaum proponit, et passionis Christi praviam pompan crucem facit, et ejusdem resurrectionis quasi præviam resurrectionem. Hodie propheticum verbum completum est : Adoramus enim in loco in quo Dei nostri pedes steterunt (Psal. 131.7). Latare ergo et gesti gandio, Christi Ecclesia, liberosque tuos fac adducas affectuum continentia, jejunioque expiatos, splendidisque virtutibus fulgentes, atque

1 Savil. in marg., pedes tui, domine; et sic duo Mas.

Regii.
(d) Notat Perionius in margine, Έν έδδομάδι τῶν ἀγίων κτόδων, quia in quodam exemplari sic legebatur. Sed in nullo Codicum nostrorum ita legitur. Contulimus autem homiliam cum Cedicibus Regiis 1828, 2030, et 2052.

choream ducas inenarrabilem. Quemadmodum enum in solitudine ii qui vulnerati erant, aspecto æneo scrpente a morte liberabantur (Num. 21) : sic ettam nune ii qui medium jejunii cursum confecerunt, hujus contactu serpentem intelligibilem interficiunt; iidemque immortalitatem assegumtur, sociique eorum quæ Christus pertulit, continentia effecti, participes ejus resurrectionis redduntur. Neque hoc modo, verum etiam ad id quod sequitur fortiter currentes, triumphales hymnos Deo offerunt. Crux enim Domini armatura est victrix, et tropæum reportans, quæ regum armis vinci non potest; cornu Ecclesiæ, hostium expugnatrix, salus fidelium. Beatique vere sunt, ac ter beati li quibus castis labris, sanctoque ore eam ut ample-xentur concessum est. Re enim vera illud Domini verbum implent, Qui vult venire post me, abnegel semetipsum, et tollat crucem suam; et sequatur me (Matth. 16. 21). Vide ut nullam necessitatem verbis suis adjungat. Non enim dixit, Velitis, nolitis, hoe vobis perferendum est: sed quo modo? Si quis vult post me venire; non vim affero, non cogo, sed suæ quemque voluntatis dominum facio, ob camque causam dico: Si quis vult venire post me. Ad bonum enim et honestatem voco, non ad malum et molestium, non ad supplicium et pænam, sed ad regnum et ad vitam cælestem. Ipsa enim natura rerum satis virium babet ad trahendum. Si quis vult venire post me, sive vir, sive mulier, sive is qui præest, sive is qui alii paret, et servari vult , hanc ingrediatur viam.

Abnegare semeipsum quid sit. — Tria sunt que commemorat, abnegare seipsum, crucem portare. et sequi. Sed primum quid sit seipsum abnegare, videamus. Discamus quid sit alterum negare, ac tum deni-

σχήματι τῶν σχηματιζομένων τοὺς ἀληθεῖς ἀγγέλου; καὶ φέρει γυμνὴν τὴν ψῆφον κατὰ ἀγγέλων, οὐκ ἐκείνους ὑδρίζων, ἀλλὰ τοῖς δείμοσιν ἀποκλείων τὴν όδον. Καὶ οἰκ ἡγανάκτουν ἄγγελοι Παύλου λέγοντος, καὰ ἀγγελος ἀ ἐξ οὐρατοῦ εὐαγγελίζηται καρ' ὅ καρελάδετε, ἀτάθεμα ἔστω ἀλλ ἔχαιρον ἐπὶ τῆ παρρησία τοῦ κηρύσσοντος, καὶ ἀσφαλιζομένου καὶ τειχίζοντος τὸ θείον κήρυγμα. Διὰ τοῦτο καὶ αὐτοὶ οἱ ἄγγελοι μαθόντες, ὅτι οἱ δεῖ οὐδενὶ πτστεὐειν, ἡ εῷ λόγῳ τῶν ἀποστόλων, ἀσφαλίζονται καὶ οἱ κηρύσσουσιν ἀμέλει. ᾿Απεστάλη ἄγγελός ποτε κρὸς Κορνήλιον, καὶ ἐπιφαίνεται μὲν αὐτῷ, καὶ τὴν ἐαυτοῦ λειτουργίαν μηνώει, Κορνήλιε, λέγων, αὶ προσευχαί σου καὶ αἰ ἐλεημοσύται σου ἀπέδησατ εἰς μτημόσυτον ἐτώπιον τοῦ Θεοῦ. Τὸ μηνώειν ἐμὸν, τὸ δὲ κηρύττειν τῶν ἀποστόλων. ᾿Αγγέλου γαρ ἐστιν εἰδέναι εἰ δεκτός ἐστι τῆς λειτουργίας καὶ προσευχῆς ὁ τρόπος \* τὸ δὲ κήρυγμα οὐχ ἐαυτῷ ἐπιτρέπει ἄγγελος, ἀλλὰ τοῖς ἀποστόλις. Διὸ ἐπάγει, 'Απόστειλον οῦν εἰς Ἰόπκην, καὶ μετάπεμψαι Σίμωνα, ὁς ἐπικαλεῖται Πέτρος, ὁστις ἐλθών λαλήσει σοι ρήματα, ἐν οἰς σωθήση σὺ καὶ κᾶς ο οἰκοίς σου, Καὶ τὶ ἐκώλυσεν ἀὐτὸν παρ ἀντὰ κηρυζαι; ᾿Αρ' οὐν ἀξιοπιστότερον τὸ κήρυγμα τοῦ ἀγγέλου; ձρ οὐ μαλλον ἐδεδχιοῦτο Κορνήλιος παρ ἀγγέλου περὶ σταυροῦ ἀκούκον, καὶ περὶ πάθους, καὶ περὶ τῆς οἰκονομίας; 'Αλλ' ἄμα μὲν καὶ τηρεῖ ἑαυτὸν,

Reg. εὶ δεκτή ἐστιν ἡ προσευχή καὶ τῆς ἐλεημοσύνης ὁ τρόπος.

μή βουλόμενος ανοίξαι χώραν τοίς δαίμοτιν, αμα δέ και δείκνυσιν ήμιν ο άγγελος, ότι έξω της άποστολικής διδασκαλίας σωθήναι ούκ Εστιν. Εί δε άγγελος έξ ούρανοῦ ἔτερόν τι εὐαγγελιζόμενος ἀναθεματίζεται, ὁ τὰ ᾿Αρείου πνέων, καὶ τὰ Εὐνομίου καὶ Σαδελλίου διδάσχων, ούχ είχότως άναθεματισθήσεται, έάν μή φθάση τη μετανοία την διόρθωσιν; Ταυτα, άδελφοί, ηγείσθε μη παρ' ημών είρησθαι, άλλα παρά τοῦ άγίου μάρτυρος, και παρά των πρεσδειών του Πατρός. Καὶ γὰρ εἰς τιμὴν τῶν μαρτύρων ταῦτα λέγεται τιμὴ γὰρ μάρτυρος » ἡ φυλακὴ τῆς πίστεως. Εὶ γοῦν θέλεις καὶ σῦ τιμῆσαι τὸν μάρτυρα τίμησον τὸν [819] ύπο του μάρτυρος μαρτυρηθέντα. Εί γάρ έχεῖνος ύπερ Χριστου το αίμα έξέχεε, συ ύπερ Χριστιῦ το αίμα ούχ έχχέεις; Ταύτην ούν έχοντες την ασφάλειαν τής πίστεως σπουδάσωμεν διαλάμψαι και ξργοις άγαθοίς, ΐνα σπείραντες τὰς άρετὰς, θερίσωμεν τὰς άμοιδάς· ἔχαστος γὰρ ἐκ τῶν ἰδίων ἔργων θεριστή; ἐστι δικαιοσύνης, ὡς φησιν ὁ Ποῦλος· Ἐν ὄσφ καιρον ἔχομεν, ἐργασωμεθα τὸ ἀγαθόν. Καιρῷ γὰρ ἰδίῳ θερίσομεν μὴ ἐκλυόμενοι. Ποίῳ καιρῷ ἰδίῳ; Τῷ τῆς ἀνὰστάσεως. Οὐχοῦν ὁ χαιρὸς οὖτος οὐχ ίδιος ήμων, άλλ' άλλότριος. Ένταῦθα μεν τὰ σπέρματα, έχει δε τὰ δράγματα ένταῦθα σπείρεις μετὰ θλίψεως, èxel θερίζεις μετ' εύφροσύνης, ως φησίν ο Δαυίδ. Οι σπείροντες èr δάκρυσιν, èr άγαλλιάσει θεριούσι. Γένοιτο δε ήμας και σπείραι και θερίσαι εν άγαλλιάσει, εν Χριστώ Ίησου τῷ Κυρίῳ ἡμών, ῷ ἡ δόξα είς τους αίωνας των αίωνων. 'Αμήγ.

h Forte τιμή δὲ μάρτυρος.

Εὶς τὴν προσκύνησιν τοὺ τιμίου καὶ ζωοποιοῦ σταυροῦ, τῷ μέση ἐδδομάδι τῶν νηστειῶν.

**₹**\$\$\$\$\$\$\$

α'. Ήχεν ήμιν ένιαύσιος ήμέρα, ή πανσέδαστος και φωσφόρος των άγίων νηστειών ή μέση έδδομάς, τὸν τρισόλδιον και ζωοποιόν του Σωτήρος ήμων Ίησου Χριστού σταυρόν προσχομίζουσα, και τούτον προτιθεμένη είς προσχύνησιν, χαὶ τοὺς προσχυνοῦντας αὐτον είλικρινεί καρδία και άγνοις χείλεσιν άγιάζουσα, καί πρός τον έξης του σταδίου των άγίων νηστειών δρόμον εύτονωτέρους καὶ άκμαιστέρους δεικνύουσα. Σήμερον τοιγαρουν προσχυνήσ:μος ήμέρα τοῦ τιμίου σταυροῦ καθέστηκε, καὶ δεύτε, ὡ φίλοι, φόδω καὶ πόθω τοῦτον περιπτυξώμεθα ε. Της γὰρ ἐγέρσεως φυχιχώς άγαγγοίπελοι. Σήπεδολ Χαδα λίλειαι εν [850] Χριστού τας αυτού Χαδιαι. οιφ τούτον ασωασώπεθα Χριστού τας αυτός φωτοφογών, ωτιας φωτίζει, καί ουρανώ, και επί γης, ότι ο του Χριστου φαεσφόρος καί ζωοποιός σταυρός το κόσμο έμφανίζεται, δι' οδ δαίμονες φυγαδεύονται, καὶ νύσοι δραπετεύουσι, καὶ σχότος ζοφώδες ἀπελαύνεται, και πάντα τῆς γῆς τὰ πέρατα καταφωτίζεται. Σήμερου ἡ Χριστοῦ Ἐκκλησία άλλος παράδεισος δείχνυται, το πανάγιον ξύλον τοῦ τιμίου σταυρού εν μέσφ προθείσα, και προπομπήν του πάθους Χριστού τον σταυρόν ποιουμένη, και τής άναστάσεως αὐτοῦ προέγερσιν. Σήμερον το προφητικόν πεπλήρωται λόγιον, το φάσχον, 10ού γάρ προσrivoluer els tor tonor, où estroar ol nobes τοῦ Θεοῦ ἡμῶν b. Εὐφραίνου τοιγαροῦν καὶ ἀγάλλου, ή Χριστού Εχχλησία, χαι προσάγαγε τὰ σὰ τέχνα, ττ έγχρατεία των παθών, τη νηστεία χεχαθαρμένα,

\* Notat in margine Savilius περιπτυξώμεθα, quæ lectio magis arr det : Editi προσπτυξώμεθα. Mon unus habet καὶ δγλαίζει.

b Savil. in marg. of πόδες σου, Κύριε, et sic duo mes. Regit.

ταίς τε θεολαμπέσιν άρεταίς έξαστράπτοντα, καλ χόρειε χορείαν την άνεκλάλητον. Καθάπερ γάρ πάλαι εν τη ερήμφ τον χαλκοῦν δφιν οἱ δηχθέντες προσ-δλέποντες ερρύοντο θανάτου οῦτω δη καὶ νῦν οἱ τὸ τῆς νηστείας μεσοπορήσαντες στάδιον, τούτψ προτ-ψαύοντες, τον νοητόν δφιν νεχρόν δειχνύουσι ε, χαὶ αὐτοὶ ἀθανατίζονται, καὶ κοινωνοὶ τῶν παθημάτων του Χριστού δια της έγχρατείας δειχνύμενοι, χοιγωνοί καί τῆς άναστάσεως αὐτοῦ άναδείκνυνται. Καὶ οὐ μόνον τοῦτο, άλλά και πρός τὸ ἔξῆς νεανικῶς εὐδρο-μοῦντες, ἐπινικίους τῷ Θεῷ πρωσκομίζουσι. Τρο-πχιοφόρον γάρ και νικητικὸν ὅπλον ὁ τοῦ Κυρίου σταυρὸς καθέστηκε · βασιλέων ὅπλον ἀκαταμάγητον, Έχχλησίας πέρας, έχθρων καθαιρέτης, καὶ των π:στων σωτηρία. Καὶ μακάριοι άληθως καὶ τρισμακάριοι οἱ άγνοῖς χείλεσι καὶ στόμασι καθαροῖς τοῦτον άξιούμενοι περιπτύξασθαι. "Εργω γάρ άληθῶς πλη-ξοῦσι τὸ φάσκον τοῦ Κυρίου ρητόν ΕΙ τις θέλει δπίσω μου ελθείτ, απαρτησάσθω έαυτοτ, και άρατω τον σταυρον αύτοῦ, και ακολουθείτω μοι. Καί δρα πῶς ἀχαταναγχάστως ποιεί τὸν λόγον. Οὐδλ γάρ είπε, Κάν βούλησθε, κάν μή, τοῦτο δεῖ ὑμᾶς πα-θεῖν, ἀλλὰ πῶς; Εἶ τις Θέλει ὀπίσω μου ἐλθεῖν · οὐ βιάζομαι, οὐκ ἀναγκάζω, ἀλλ' ἔκαστον κύριον τῆς ξαυτού προαιρέσεως ποιώ οι ο και λέγω Είτις θέλει οπίσω μου έλθειν. Έπὶ γὰρ άγαθῷ καλῶ, οὐκ ἐπὶ κακῷ καὶ ἐπαχθεῖ, οὐκ ἐπὶ κολάσει καὶ τιμωρία, άλλ' ἐπὶ βασιλεία οὐρανίψ καὶ ζωή οὐρανίψ. Καὶ γάρ αύτη των πραγμάτων ή φύσις ίχανη έφελχύσασθαι.

e Savil. in marg. ἐποδειχνύουσιν, et sic emnes mes. Editi δειχνύουσι.

4 Sic unus ms. recte. Alii καὶ τιμωρία. Καὶ γάρ, intermediis omissis.

Εί τις θέλει όπίσω μου έλθεῖτ, κάν άνηρ, κιν γυνή , καν άρχων, καν άρχόμενος , και θέλει σωθήναι, ταύτην έρχέσθω την όδον. Τρία δέ έστι τα λεγόμενα, το απαρνήσασθαι ξαυτόν, το άραι τον σταυρόν, και τὸ ἀκολουθησαι. 'Αλλ' ίδωμεν πρότερον, τί ἐστι τὸ άπαρνήσασθαι έσυτόν. Μάθωμεν τί έστιν άρνήσασθαι Ετερον, και τότε είσόμεθα τί έστι το άρνησασθαι έαυ-τόν. Τί ούν έστι το άρνησασθαι έτερον; 'Ο άρνούμενος ἔτερον, οἴον ή ἀδελφόν, ή φίλον, ή γείτονα, ή όντι-ναοῦν, κὰν μαστιζόμενον ίδη τοῦτον, κὰν δεσμούμενον, κάν ότιουν πάσχοντα, ού προίσταται, ού βοηθεί, ούκ επικλάται, ου πάσχει τι πρός αυτόν άπαξ γάρ αυτου ήλλοτρίωται. Ουτω τοίνυν βούλεται του σώματος άφειδείν του ήμετέρου ο Θεός, ίνα κάν μαστίξωσιν ήμας δι' αυτόν τινες, καν κολάζωσι, καν ελαύ-μωσι, καν άλλο τι ποιώσι, μή φειδώμεθα. Τοῦτο γάρ έστιν άρνήσασθαι τουτέστι, μηδέν έχέτω προς έαυτὸν, ἀλλ' ἐκδιδότω ἐαυτὸν \* τοῖς κινδύνοις, τοῖς ἀγῶσι, και ως ετέρου πάσχοντος, ούτω διακείσθω. Και ούκ είπεν , άρνησάσθω έαυτον, άλλ', Άπαρνησάσθω, μικρά ταύτη προσθήκη πολλήν εμφαίνων την ύπερ-Εολήν. Και αράτω τον σταυρον αυτοῦ. Είδες πώς **χαθώπλισε τὸν ἐπόμενον αὐτῷ στρατιώτην ὁ τὧν οὐ**ρανών βασιλεύς; Ού θυρεον έδωχεν, ού χράνος, ού τόξον, ου θώρακα, ου κνημίδα, ούκ άλλο τι των τοιούτων ούδεν, άλλ' δ πάντων τούτων έστιν ίσχυρότερον, την άσφάλειαν την άπο του σταυρού, το σύμ-**6ολον τῆς κατὰ τῶν δαιμόνων νίκης. Τοῦτο μάχαιρα,** τοῦτο ἀσπίς, τοῦτο θιώραξ, τοῦτο κράνος, τοῦτο κνημίς, τούτο φρούριον άσφαλές, τούτο λιμήν, τούτο χαταφυγή, τουτό στέφανος, τουτό Επαθλόν, τουτό των [821] άγαθων άπάντων θησαυρός, χαὶ των γύν καὶ τῶν ἐσομένων ποτέ. Καθάπερ γάρ τις ὅπλον ίσχυρον λαδών, και τοῖς αύτοῦ δίδωσι στρατιώταις, ούτω και ό Χριστός. "ίδετε, φησι, τον έμον σταυρόν έσα ήνυσε · ποιήσατε καὶ ύμεζς τοιαύτα, καὶ ἀνύσατε τοιαύτα όσα βούλεσθε. Καίτοι γε και άλλαχου και μεί-ζονα τούτων επτηγείλατο λέγων . Ο πιστεύων είς έμε, τα έργα α έγω ποιω, πακείτος ποιήσει, καί μείζοτα τούτων ποιήσει. Τί δέ έστιν αύτο το ρητόν, ετοιμοι καθημερινόν, ούτως άπαντα πράττοντες, ώς μηδέπω προσδοχάν μέχρι τῆς ἐσπέρας τὴν ἡμετέραν διαρχέσαι ζωὴν, ὡς ἀποθανούμενοι πάντως. Όπερ και ό απόστολος έλεγε Παυλος. Καθ' ήμέραν αποθνήσχω. Ούχλ είς σοι παρά της φύσεως δέδοται θάνατος; "Εξεστιν, αν θέλεις, μυριάκις αποθανείν ύπερ. τού Δεσπότου τοῦ σοῦ.

β'. Τοιαύτη γάρ ή χάρις· την παρά τοις φίλοις πτω-χείαν ° είς πολύν εξάγει πλούτον, διά το φιλόδωρον του Δεσπότου, ου τἢ τῶν πραγμάτων ἐκδάσει μόνον, άλλά χαι τη προθέσει των άγωνιζομένων τους στεφάνους όρίζοντος. Τί δέ έστιν, Άρατω; Ούτως έστω πρόθυμος είς το σφαγιασθήναι και σταυρωθήναι, φησίν, ως έχείνος ο βαστάζων έπι των ωμων ούτως έγγύς είναι νομιζέτω τοῦ θανάτου. Τὸν τοιοῦτον ἄπαντες καταπλήττονται. οι λήο ορισ ρεφοίκαπεν τορς μυρίοις πεφραγμένους δπλοις άνθρωπίνοις, και έπὶ ἀνδρεία τοσαύτη τετειχισμένους, ώ; τοῦτον ἐπ' ἐλευθερία. Ούδεν γαρ ούτω ποιεί θάνατον έκφυγείν, ώς το καταφρονείν θανάτου. Ίνα δε μηδείς νομίση τούτο μόνον άρχειν, τό πρός θάνατον ετοίμους είναι (είσι γάρ χαι λησταί χαι γόητες τοιούτοι χαι μιαιφόνοι πάντες), διά τουτο προσέθηκε Και ακολουθείτω μοι. Ου τον άνδρειον ζητώ, φησί, μόνον, ούδε τον άχα-τάπληχτον πρός την τελευτήν τοῦ βίου, άλλα τον έπιειχη καλ σώφρονα καλ μέτριον, καλ πάσης γέμοντα άρετῆς. Είδες σταυροῦ διακονίαν ούκ ἐπὶ τοῦ Δεσπότου μόνου, άλλά και έπι των δούλων τοσαύτα ισχύουσαν; Τούτο Πέτρον κορυφαίον είργάσατο τούτο Παυλον τοσούτον εποίησε. Διό και Ελέγε · Τίς ήμας

Έαυτόν deest in tribus mss.

b Savil. in marg. παραφέροντες, et infra pro μηδέπω in marg. soribit μημέτι et sie duo cudices.

Savil. in margine sic legit; in textu τήν παρ' αὐταϊ; φιλοπτωχείαν, quam lectionem præferant duo cuitose

χωρίσει από τῆς ἀγάπης τοῦ Χριστοῦ ; θ.ἰίψις, ἡ στενοχωρία, ή κίνδυνος, ή μάχαιρα; Τούτο και τους νηστεύοντας ούχι βρωμάτων μόνον, άλλά και παθών ανδρείους άπειργάσατο 4. Περιφράστωμεν έαυτους, άγαπητοι, τη δυνάμει του σταυρου, και καθ-ωπλισμένοι πρός το έξης, προθυμότεροι τη νηστεία προσδώμεν, και πάντων των του βίου τερπνών καταφρονήσωμεν. Καὶ γὰρ πλοῦτος, καὶ δόξα, καὶ δυ-ναστεία, καὶ έρως, καὶ δσα τοιαῦτα, διὰ τοῦτο ἡδέα, διότι φιλούνχουμεν, και τή παρούση προσηλώθημεν ζωή. Ταύτης δε καταφρονηθείσης, ούδεις εκείνων ήμεν λόγος. Καλή γάρ ή παρούσα ζωή, καλή και ήδεία δωρον γάρ έστι θεού άλλ' όταν ή μέλλουσα

φανή, τότε χαταφρονείται δικαίως αύτή.

Μή τοίνυν αισχυνθώμεν τοίς σεμνοίς τῆς σωτηρίας ήμων συμδόλοις, μηδέ το μέγα χεφάλαιον των άγαθων, δι' ου ζωμεν και έσμεν, αποκρουσώμεθα, τρυφή ἐαυτοὺς ἐχδόντες καὶ κραιπάλη καὶ γαστριμαργία, ἀλλ' ὡς στέφανον περιφέρωμεν τον σταυρον τοῦ Χριστοῦ, τουτέστι τῶν παθῶν τὴν νέκρωσιν. Καὶ γἀρ πάντα δι' αὐτοῦ τελεῖται τὰ καθ' ἡμᾶς κὰν ἀναγενυηθῆναι δέη, σταυρὸς παραγίνεται κὰν τραφῆναι τὴν μυστικὴν ἐκείνην προφὴν, κὰν χειροτονηθῆναι, κάν ότιουν ετερον ποιήσαι, πανταχού το σύμδολον ήμιν του σταυρού παρίσταται. Διά τούτο και έπι οίxlas, xal int two tolywe, xal int two buplows, xal έπὶ τῶν μετώπων, καὶ ἐπὶ τῆς διανοίας μετά πολλῆς ἐπιγράφομεν ο αὐτὸν τῆς σπουδῆς. Τῆς γάρ ὑπὲρ ἡμῶν σωτηρίας και της ελευθερίας της κοινης, και της επιεικείας τοῦ Δεσπότου τοῦτό ἐστι σημείον. Διὰ τοῦτο σφραγίς κέκληται, [822] ὅτι πάσας τοῦ Θεοῦ τὰς παρακαταθήκας, ὅτας ἀν λάδωμεν, τοῦτψ, καθάπερ τινὶ σημάντρω βασιλικώ καὶ δακτυλίω, σφρα-γίζομεν, καὶ προσελθεῖν ουδέν ουκέτι τολμά πονη-ρόν. Αν προστασίαν δημου τινὶ παρακατάθωμεν, καν πρός το της ιερωσύνης αγάγωμεν αξίωμα, μετά το μυρία έπευξασθαι, και καλέσαι του Πνεύματος την χάριν έλθουσαν, τούτφ σφραγίζομεν, ωσπερ έναποαλείοντες εν ασφαλεί ταμιείω την δοθείσαν δωρεάν. Ουτω και εν ταις ιερουργίαις παραλαμβάνεται. Ο γάρ σταυρός του Χριστού μάχαιρά έστι και ξύλον, εν ώ σφαγείς ό χριστός ύπο των θεοκτόνων Ίουδαίων Ελυσε τὰ ἔργα τοῦ διαδόλου, καὶ αὐτὸν τὸν διάδολον κατέδαλε, τάς ήμῶν άμαρτίας προσηλώσας ἐν αὐτῷ. Τού<del>το</del>υ χάριν εν ταις ιερουργίαις παραλαμβάνεται, οια τις ρομφαία και μάστις βασιλική, βασανίζουσα και άποδιώκου σα πάσαν δαιμονικήν Ελευσιν, καλ σατανικήν έπιφοράν. Διά τούτο ( οί θείοι ἱερομύσται, ώσπερ τινές δορυφόροι, προθέντες την βασιλικήν μάστιγα, διά ταύτης αποδιώχουσι πάσαν άντίδιχον και άντίπαλον φάλαγγα, τὰς θείας και βασιλικάς δωρεάς τοῖς μυσταγωγοίς άπονέμοντες, χαλ σύν αύτοις τον βασιλέα Χρι-

στον γεραίροντες.
γ. Όταν τοίνυν σφραγίζη, έννόει τοῦ σταυροῦ πάσαν την ύπόθεσιν, και σθέσεις θυμόν, και πάντα τὰ λοιπὰ πάθη. "Όταν σφραγίζη, πολλής Εμπλησον τὸ μέτωπον παρρησίας, τὸ στηθός, τὰ διμματα, και πάν μέλος παράστησον θυσίαν ευάρεστον τῷ Θεῷ. Τοῦτο γάρ ή λογική λατρεία. Τοῦτο τὸ σημείον και ἐπὶ τῶν προγόνων ήμων θύρας ανέωξε χεχλεισμένας, τοῦτο δηλητήρια ξοδεσε φάρμακα, τοῦτο κωνείου δύναμιν εξέλυσε, τουτο θηρίων ιοδόλων δήγματα Ιάσατο. γάρ φδου πύλας άνέφξε, και ούρανων άψιδας ε άνεπέτασε, και παραδείσου είσοδον άνεκαίνισε, και τοῦ διαδόλου τὰ νεῦρα ἐξέκοψε, τί θαυμαστόν εἰ φαρμάκων δηλητηρίων περιγίνεται; Τοῦτο τοίνυν έγκολαψον रहें। διανοία τε σή, και την σωτηρίαν περίπτυξαι των ημετέρων ψυχών. Ούτος γάρ ό σταυρός την οξχουμένην έσωσε, την πλάνην άπηλασε, την άλήθειαν έπανήγαγε, την γην ουρανόν εποίησε, τους άνθρώπους άγγέλους ειργάσατο. Διά τούτον οι δαίμονες ούπ Ετι φοδεροί, άλλ εύπαταφρόνητοι, ούδι ο θάνατος θάνατος, άλλ' υπνος και εγρηγόρησις. Διά τουτον τά τή; σαρκό; πάθη τὰ πολεμούντα τους νηστεύοντας,

d Savil. in marg. ἀπεργάζεται, et sic duo mes.

e Sav. in marg. ἐπιγράφωμεν. Mox in τῆς γαρ ὑπὶρ ἡμῶν
σωτηρίας, delendum videtur ὑπέρ, sed sic omnes habent.

Savil. in marg. ἐπιφοίτησιν, δια τοι τούτο, et sic etiam

8 Unus cod. οὐρανῶν πύλας. Pauto post Savil. in marg. ecenops, et sic etiam duo miss. Morel. exope.

que negare se quid sit, intelligemus. Quid ergo est negare alterum? Qui alium negat, exempli causa, filium, vel fratrem, vel amicum, vel vicinum, aut quemvis alium, sive flagris eum cadi videat, sive in vincula conjici, aut quidvis aliud perpeti, non præsto est, non fert auxilium, non frangitur animo, nullum sensum doloris ejus sentit : alieno namque ab eo est animo. Sic ergo vult nos Deus caput nostrum negligere : ut si qui nos ipsius causa verberent, vel sup-plicio afficiant, vel pellant, aut aliquid aliud faciant, negligamus. Hoc est enim negare; id est, nihil rei secum habeat, sed se ipse periculis objiciat, et certamini : atque eo modo affectus sit, quo si quis alius pateretur, esset. Nec dicit, Neget seipsum, sed, Abneget, bac parva adjunctione magnam declarans exsuperantiam. Et tollat crucem suam. Vides quomodo eum militem, qui ipsum sequitur, rex calorum armavit? Non scutum dedit, non galeam, non arcum, non thoracem, non ocream, non quidpiam aliud ejusdem generis, sed quod his omnibus est firmius et valentius, pricsidium quod a cruce proficiscitur, signum victoriæ quæ contra dæmonia parta est. Hoc gladius est, hoc scutum, hoc thorax, hoc galea, hoc ocreae, hoc tutum firmumque præsidium, hoc portus, hoc perfugium, hoc corona, hoc certaminis præmium, hoc bonorum omnium thesaurns, et que nunc sunt, et que sunt umquam futura. Ut enim aliquis sumptis armis quibus facile se tueri possit, ea etiam dat militibus suis, sic ctiam Christus. Videte, inquit, omnia quæ crux mea perfecit: facite etiam vos arma ejusmodi, et perficite ejusmodi quæ vultis. Quamquam alicubi his etiam majora pollicitus est , his verbis : Qui in me credit , is etiam opera quæ ego facio perficiel, alque his majora faciel (Joan. 14. 12). Quid autem volt sibi hoc verbum, Tollat crucem suam, e: me sequatur? An ut lignum unusquisque nostrum ferat? Nequaquam: quæ enim have virtus est? Sed ut ad pericula instructi simus et sanguinem in animis nostris circumferentes, ad cardem et mortem quotidie parati, ita omnia faciamus, ut si ad vesperam nos victuros esse non speraremus, quasi plane morituri. Id quod etiam apostolus Paulus dicebat. Quotidie morior (1. Cor. 15. 31). Annon tibi a natura mors una constituta est? Et tamen licet tibi, si libet, millies pro Domino mortem oppetere.

2. Hic enim gratice mos est, egestatem que apud amicos est, Domini benignitate ad magnas divitias perducere, qui non rerum modo eventu, verum etiam certantium proposito et voluntate coronas metitur. Quid autem illud est, Tollut? Ita esto, inquit, paratus ad cadem et crucem, ut is qui eam humeris portat: ila vicinus morti existimetur. Omnes talem obstupescunt : neque enim adeo mille armis instructos humanis, et hac fortitudine munitos pertimescimus, ut hunc libertate bujusmodi præditum. Nihil enim tantopere mortem fugat, ut mortis contemptio. Sed ne quis existimaret hoc unum satis esse, paratos esse ad mortem (sunt enim et latrones, et venefici ejusmodi, et parricidæ omnes), ob eam cansam addidit: Et me sequatur. Non fortein, inquit, modo quæro, nec emm qui appropinquante morte non horrescit, sed etiam bonum, continentem, moderatum, omnique virtute præditum. Vidisti crucis ministerium, nec in Domino solum, verum etiam in servis tantum valere? Hoc Petrum principem fecit, hoc Paulum talem reddidit. Itaque dicebat: Quis nos separabit a caritate Christi? tribulatio? an augustia? an periculum? an gladius (Rom. 8. 35)? Hoc etiam eos qui jejunant, et se abstinent non ab esculentis modo, verum etiam ab affectitus, fortes effecit. Armemus nos, carissimi, vi crucis, atque muniamus : armatique ad id quod reliquum est, ad jejunium veniamus paratiores, contemnamusque emnia voluptatum genera, que hec vita suppeditat. Etenun divitie, gloria, potentia, amor, omniaque cjusdem generis propterea jucunda sunt, quod nimia vitæ cupiditate ducimur, et huic vitæ affixi sumus. Hac autem contempta, nullam illorum rationem du-Crius. Bon enim hac vita est, bona et jucunda ; est

enim Dei donum; sed cum futura apparuit, tum acquum est cam contemnere.

Grux in ædibus, in muris, in frontibus; crux in sacrificiis adhibita. — Ne igitur pudore afficiamur de magnificis salutis nostrie signis, nec magnum caput bonorum, quo et vivimus et sumus, depellamus, nos deliciis, crapulæ ingluvicique dedentes : sed pro corona Christi crucem feramus, id est, mortem affectuum. Etenim ea quæ ad nos pertinent, per eam perficiun:ur omnia: sive renascendum est, crux prasto est; sive mysticus ille cibus sumendus, sive aliqui ordinandi sunt, sive quidvis aliud faciendum est, ubique signum nobis crucis adest. Ob camque causam et in ædibus, et in muris, et in senestris, et in frontibus, et in animo atque mente com studiose depingimus 1. Salutis enim nostræ, communisque libertatis, et bonitatis Domini nostri hoc signum est. Hinc sigillum appellata est, quod deposita divina omnia que accepimus. hac quasi signo quodam regio atque annulo obsignamus; nec quidquam mali jam andet accedere. Si quem populo prassiciamus, cumque ad sacerdotii dignitatem provehamus, posteaquam innumerabilia precati sumus, ac Spiritus sancti munus accessurum evocavimus, hac obsignamus, quasi certo firmoque in loculo donum quod donatum est includamus. Sic etiam in sacrificiis adhibetur. Christi enim crux gladius est et lignum, quo interfectus a Dei interfectoribus Judæis Christus diaboli opera delevit, ipsumque diabolum dejecit, nostris in eo sixis criminibus. Ob eamque causam in sacrificiis usurpatur, quasi gladius quidam et flagrum regium quod omnem diaboli incursum, satanæque impetum profligat et fundit. Hinc divini sacrique ant stites quasi stipatores quidam regio flagro proposito, co omnem hostium exercitum fundunt ac fugant, cum divina regiaque munera iis qui initiantur tribuunt, in quo una cum eis regem Christum colunt atque venerantur.

3. Cum ergo signaris, tibi in mentem veniat totum crucis argumentum, ac tum iram omnesque a ratione aversos animi impetus exstinxeris. Cum consignaberis, frontem multa reple fiducia; pectus, oculos et omnia membra offer hostiam Deo placentem. Hoc est enim rationabile obsequium (Rom. 12. 1). Hoc etiam signum fores clausas majorum nostrorum avo aprouit, hoc noxia mortiferaque venena exstinxit, hoc cicutæ vim eluit, hoc denique belluarum venenatarum morsus curavit. Si enim inferorum portas reseravit, et calorum apsides aperuit, paradisique aditum renovavit, et diaboli nervos fregit : quid mirum videri debet, si noxia venena vincit et superat? Hoe ergo in mente tua insculpe, animorumque nostro-rum salutem amplectere. Hac enim crux orbem terra conservavit, errorem expulit, veritatem revocavit, terram cælum fecit, hominesque angelos. Propter crucem dæmones non jam horribiles sunt, aut inctuendi, sed contemuendi : nec mors est mors, scat sommus aut vigilia. Hinc carnis affectus, qui jejunantes oppugnant, marcescunt. Quod si quis Judieus hac tibi dicat: Emm qui cruci suffixus fuit, adoras? ei alacri magnaque voce, ac lato vultu responde : Certe adoro, nec finem adorandi faciam : et, si rideat, luge com quod amens sit, nec sciat quid lo quatur : Christoque Domino age gratias, quod ejusmodi in nos beneficia contulit, quæ sine cælesti divinaque enuntiatione discere nemo possit. Ob eam enim causam iste ctiam ridet, quod Animalis home 2 non capit ea quæ sunt Spiritus (1. Cor. 2. 14).

Crux a prophetis prædicta - Sed quidnam ait amens, ingratus, pertidusque Judaus? Si ergo Christus est Deus, ut desenditis, ac Dei Filius, salutisque hominum causa venit : cur tali morte, quæ, inho-nesta est, obiit, et in crucem actus est ? Cui paucie respondehimus, quie ex prophetis collecta sunt: Oportuit Christum cruci affigi, o legis violator, et in-

<sup>1</sup> Savil. in marg , depingamus. 2 Duo Mss., quod corporeus homo (δτι σαρχικός άνθρωπο;).

grate Judwe! propieres quod lex et prophetæ ita prædixerant, fore ut genus hominum a Christo conservaretur. Primus enim Moyses dicit : Videbitis vicam vestram suspensam in oculis vestris, nec vitæ vestræ sidem habebitis ( Deut. 28. 60 ). Et Isains: Tamquam ovis ad cædem ductus est, et quasi agnus coram tondente se obmutuit (Isai 53, 7). Itemque Jeremias : Venite, inquit, immittamus lignum in ejus panem (Jer. 11. 19). Et, Dederunt prelium ejus in agrum figuli, quemadmo-dum mihi Dominus constituit (Matth. 27-10). Deum antem esse Christum qui in crucem sublatus est, audi Esdram asserentem, Benedictus est Dominus, qui manus suas extendit, salutemque Jerosolymis, speciantibus nobis, dedit. Cum autem serpentes populum interficicbant, jussuque Dei Moses in ligno serpentem sublimem proposuit, dicebat : In hunc respicite, et non moriemini (Nung. 21, 8, 9). Rursusque Jeremias ex corum persona, qui eum cruci suffixerunt, Venite, inquit, et eum ex rivorum terra exterminemus (Jer. 11. 19). Et rursus Christus per eumdem prophetam, Ego rero, inquit, quasi aguns innocens, qui ad victimam ducitur : non cognori (Ibid.). David quoque ex Christi persona: Poderunt manus meas et pedes meos, diviseruntque inter, se vestimenta mea, et super vestes meas miserunt sortem (Psal. 21. 17, 19). Et rursus : Etpandi manus meas toto die ad populum incredulum et contradicentem, qui via bona et recta non incedebant, sed post peccata sua (Isai. 65. 2). Colendam autem adorandamque esse Christi crucem, ejusque figuram, hoc etiam prophetæ docent : David quidem dicens : Dedisti metnentibus te significationem, ut fugiunt a facie arcus (Psal. 59. 6); et rursus, Fac mecum signum in bonum, ut videant qui oderunt me, et confundantur (Psal. 85. 17) (a). Et per Ezechielem prophetam dicit Deus: Da signaculum in frontibus corum, qui ingemiscunt et dolore afficiuntur in amnibus peccatis : transite, cædite, nec parcite: senem, junenem, mulieres et infantes lucientes detete; ad eos porro qui signum habuerint, ne accoditote (Ezech. 9, 46). Salomon quoque his verbis. Benedicite lignum, quo justitia oritur (Sap. 14. 7). Isaias etiam unde essent, et qualia quoque crucis ligna essent, exponit his verhis, In cupresso, picea et cedro, simul locum sanctum celebrate (Isai. 60. 13). Quin etiam Moses demisso ligno in Merrham, amaras aquas dulces reddidit in figuram crucis Christi, qui mundum ex dæmonum amaritudine dulcem effecit. Mosis etiam virga, quæ petram discidit, crucem Christi significabat, qui corda hominum discidit, Spiritusque sancti gratiam in eis insevit.

4. Hac etiam vere vitæ via est : omnesque qui cam tenent, vivunt; qui autem cam reliquerunt, mortem suppliciunque æternum habebunt. Lex enim et prophetæ sanctam Trinitatem prædicant : vereque bic est qui a lege prophetisque prædictus est, Jesus Christus Dominus, qui Domini nomine venit : nec est alius, nisi is qui in Bethle in Judene oppido, ex virgine et Deipara Maria Augusto Cæsare imperatore natus est. Quod si quis eum non recipit et probat, nec ci credit, is Dei desertor est, ipsique anathema esto. Itaque Isaias de vobis qui errastis clamat his verbis : In captivitatem populus meus abductus est, quia Dominum non noruni (1d. 5. 15). Ex quo enim Christus venit, vis exercitus vestri, Judei, dissoluta est, sublatumque sacerdotium, et a Romanis dispersi estis. Ait enim Isaias de iis qui Christum in crucem ege-Tunt. Propter peccata nostra avertit faciem suam Deus a nobis, et reliqui nostrum in peccatis ( Id. 59. 2 ). Si

<sup>4</sup> Unus Cod., non cognovi eos malum consilium imitee super me, σύχ έγνων ότι ἐπ' ἐμὲ ἐδουλεύσαντο βουλήν πονηράν.

(a) Unus alis Psalmorum testimonia adjicit.

enini ipse Christus non esset, is qui ex Maria natus. qui a Deo electus est, verusque ejusdem Filius, qui a lege et prophetis prædictus est, natio vestra Judaica in honore et nomine esse, seque crigere atque regnare potuisset, ut quæ Dei hostem et inimicum impostoreinque morte mulctasset. Verum jam ex co tempore cum crux crecta est, et a majoribus vestris ei Christus suffixus est, ad hoc usque tempus cum ignominia et dedecore perit : vob sque Deus gravius succenset, quam in captivitate Babylonica. Tum enim. post septuaginta annos Deus misertus est, vosque revocavit; hoc vero tempore omnino repulit: paterque vester idemque propheta et patriarcha Jacob verum prædixit, jura vestra omnia conciderunt : ex Judæa patria vestra pulsi estis : in diversa loca dispersiestis, atque in orbe terrarum ab oriente ad extremum terræ vos omnes et contemnunt et rident. At res nostræ Christianorum in dies magis florent, crescunt et corroborantur : atque per omnes mundi angulos religiosæ fidei nostræ prædicatio pervasit: Christus in nobis regnat : ejusque pretiosam atque vivilicam crucem adoramus, et pro thesauro magni pretii tenenius. Etenim crux Domini omni regia corona vere splendi-dior est et preclarior : quid dico, regia corona? imo vero ipsos solis radios splendore superat. Ac quondam quidem improbæ vitæ pravorumque foctorum condemnatio h.cc res fuit : nunc autem divini muneris symbolum, nobilitatis spiritualis signum, thesaurus tutus ac certus, donum quod eripi non potest, sanctimoniæ argunentum. Hanc et in mensa et in lecto et quocumque in loco sumus, præferimus 1. Ut enim plerique milites sine armis nec prandent, nec dormiunt : sic nunc pro gladio eam in lecto suspendamus, pro repagulo in ostio depingamus, pro muro et pariete omni domni circumdemus : partes intimas et extimas hac muniamus. Ilæc enim mortem delevit, cælos aperuit, terram expiavit, naturam nostram in solium regium evexit, atque tyrannidem diaboli dissipavit. Ilujus forma est duplex : una ex materia, exempli causa, ex auro vel margaritis vel gemmis, quæ supe a barbaris vel furibus aufertur : altera sine materia : neque enim ex materia est ejus existentia. sed a fide est ejus natura et essentia : a dispositione autem ejus qui eam facit est materia. Hæc dormientes custodit, have vigilantibus est præsidio, have in periculis conservat, have bellum dirimitur, et par confirmatur. Quare laudo tuum, Domino, patientiæ et clementiæ plenum in me providentiæ mysterium: adoro pretiosam tuam et vivilicam crucem, Domine: amplector mala quæ pertulisti, amo clavos, membrorumque foramina saluto : arundinem, lanceam et spongiam suspicio: pro regia corona coronam ex spinis ad caput accommodo, et sputis tamquam splendidis gemmis ornor : pro clarissimo ornatu colaphis glorior : teque verum Deum csse profiteer, unum sanctæ Trinitatis, Jesum Christum, qui mea causa mortem perpessus es, in linteo involutus finisti, et a Judicis legis violatoribus irrisus (a), qui tandem sepultus fuisti, et tertio die post excitatus es a mortuis, qui rediturus es judicandorum vivorum mortuorumque causa. Tibi enim gloria est et imperium una cum Patre, sanctoque et vitre largitore tuo Spiritu, nunc et semper et in sæcula sæculorum. Amen

1 Savil. in marg., præferanus (προφέρωμεν)
(a) Ibi Codex Regius 1828 multa hinc et inde corrasa adject de jejunio el de eleemos ma, quæ sic incipiunt: Καὶ τέλος ταφήν κατεδέξατο Χριστός ὁ αίρων την άμαρτίαν τοῦ κόσμου. Αλλὰ δεῦτε οἱ πιστοί, τὸ ζωοποιὸν ξύλον προσπυγήσωμεν: Βι demum sepeliri sustinuit Christus, qui telik iniquitatem mundi. Venite igitur, fideles, lignum rivificums quioremus, et cætera multa quæ consulto prætermittimus, quia non juvat Chrysostomum hujusmodi mercibus susciiorem proferce.

ę.

5

51

,1

11.20

ø

.

1.

u:

15.3

gre

' الله

άπομαραίνονται. "Αν τοίνυν είποι σοί τις των Ίουδαίων. Τον έσταυρωμένον προσχυνείς; είπε φαιδρά καλ μεγάλη τή φωνή, και γεγηθότι τῷ προσώπω. Nal, και προσχυνώ, και ού παύσομαι προσχυνών καν γελάση, δάπρυσον ότι μαίνεται, καὶ ού συνιεί τί φθέγγεται. καὶ τῷ Δεστότη Χριστῷ εὐχαρίστησον, ότι τοιαῦτα

ημας ευεργετήσεν, α μήσε μασειν σύναται τις χωρις της άνωθεν άποχαλύψεως. Διά τοῦτο καὶ οὐτος γελά, ότι Ψυχικός άνθρωπος οὐ δέχεται τὰ τοῦ Πτεύματος. 'Αλλά τί φησιν ὁ φρενόληπτος καὶ άγνώμων καὶ άπειθης Ἰουδαίος; Εί οὖν Θεός ἐστιν ὁ Χριστὸς, ὡς φατε, καὶ Θεοῦ Τίὸς, καὶ ἐπὶ σωτηρία των ἀνθρώπων ελήλυθε, διά τί τοιούτφ θανάτφ άσχήμφ έσταύρωται; Πρός δν έρουμεν όλίγα των προφητών ἐκλεξάμενοι Εδει τον Χριστον σταυρωθηναι, ω πα-ράνομε και άγνώμων Ιουδαΐε, ότι ο νόμος και οί προφήται ούτως εχήρυξαν, σώζεσθαι την ανθρωπό-τητα διά Χριστού. Πρώτος γαρ Μωϋσής λέγει, "Οψεσθε την ζωήν υμών πρεμαμένην απέναντι των όφθαλμων ύμων, και ού μη πιστεύσητε τη ζωη ύμων. Και ό Ήσατας Ως πρόδατον έπι σφαγην ήχθη, και ως άμνος έναντίον τοῦ κείροντος αυτόν άφωνος. Και ὁ Ἱερεμίας, Δεῦτε καὶ εμβάλωμεν ξύλον εἰς τὸν ἄρτον αὐτοῦ. Καὶ, "Εδωκαν την τιμην αὐτοῦ εἰς τὸν ἀγρὸν τοῦ περαμέως, παθά συτέταξε μοι Κύριος. Καὶ ότι Θεό; έστιν ο σταυρωθείς Χριστός, άπουσον του Εσ-δρα λέγεντος: Εὐλογητός Κύριος ο έππετάσας τὰς γείρας αυτοί, και σώσας την Ίερουσαλημ κατ-έναντι των οφθαλμών ήμων. Και ότι οι όφεις άπέχτειγον τον λαόν, δφιν χελεύσει Θεού χρεμάσας Μωυσης επί ξύλου, Ελεγε· [823] Τούτφ προσέχετε, καὶ ου μη αποθάνητε. Καὶ πάλιν Ἱερεμίας λέγει, ὡς έκ προσώπου τῶν σταυρωσάντων αὐτόν. Δεῦτε καὶ έκτρλψωμεν αυτόν έκ γης ζώντων. Καλ πάλιν ό Χριστός διά του αύτου προφήτου, Έγω δέ ως aprior άκακοι αγόμετον του θύεσθαι, ουκ έγνων. Καὶ πάλιν ό Δαυίδ ως εκ προσώπου του Χριστού. Ώρυξαν χεϊράς μου και πόδας μου, και διεμερίσαντο τὰ Ιμάτιά μου ξαυτοῖς, και ἐπι τῶν Ιματισμῶν μου ξοαλον κλῆρον. Και πάλιν, Διεπέτασα τὰς χειράς μου όλην την ημέραν πρός λαόν άπειθούντα και άντιλέγοντα, οί ούκ έπορεύθησαν όδῷ άγαθη, άλλι οπίσω των άμαρτιων αυτών. "Οτι δέ σεδάσμιος καλ προσκυνητός ό του Χριστού σταυρός και ό τύπος αύτου, και τουτο οι προφήτοι διδάσκουσι. Δαυίδ μεν γάρ λέγων. "Εδωκας τοις φοδουμένοις σε σημείωσιν, του φυγείν από προσώπου τόξου." καλ πάλιν Ποίησον μετ' έμου σημείον είς άγαθον, και ειδέτωσαν οι μισουντές με, και αισχυνθήτωσαν. Καὶ ὁ Θεὸς δὲ διὰ Ἱεζεκιὴλ τοῦ προφήτου λέγει · Δὸς τὴν σημείωσιν ἐπὶ τὰ μέτωπα τών καταστεναζόντων και κατοδυνωμένων έν πάσαις άνομίαις και διέλθετε, και κόπτετε, και μή έλεήσητε· πρεσδύτερον και rearloxor, και γυναϊκάς και rήπια θηλάζοντα έξαλείψατε· έπι δέ τους ξχοντας τὸ σημείον μου μή έγγισητε. Καὶ ὁ Σολομῶν λέγει, Εὐλογείτε ξύλον, δι' οῦ γίνεται δι-μαιοσύνη. Καὶ ὁ Ἡσατας, πόθεν ἡν, καὶ ποῖα τὰ ξύλα του σταυρού, λέγει · Έν κυπαρίσσφ καί πεύκη και κέδρφ, άμα δοξάσαι τὸν τόπον τὸν ἄγιον. Καί Μωυσής δε ξύλον βαλών είς Μερόαν, τα πικρά ύδατα εγλύκανεν είς τύπον του σταυρού του Χριστου του γλυκάναντος έκ της πικρίας των δαιμόνων τον κόσμον. Καὶ ή ράδδος Μωῦσέως ή σχίσασα την πέτραν, είς τύπον ήν του σταυρού του Χριστού, του σχίσαντος τές χαρδίας των άνθρώπων, και εμδαλόντος την

χάριν του άγιου Πνεύματος έν αύτοίς.
δ. Καὶ αυτη έστιν όντως ή όδος τῆς ζωῆς, καὶ πάντες οἱ κρατούντες αὐτην ζωσιν οἱ δὲ καταλιπόντες αύτην θάνατον και κόλασιν άτελευτητον έξουσιν. 'Ο νόμος γάρ και οι προφηται κηρύττουσι την άγιαν Τριάδα: καὶ άληθῶς οὐτός ἐστιν ὁ κηρυχθείς ὑπὸ τῶν προφητῶν καὶ τοῦ νόμου, ὁ ἐρχόμενος ἐν ἐνόματι Κυρίου Ἰησοῦς Χριστὸς Κύριος, καὶ οὐκ Ειτιν άλλος, εί μη ό γεννηθείς εν Βηθλεέμ τῆς Τουδαίας εκ τῆς Παρθένου καὶ θεοτόκου Μαρίις έπι Καίσαρος Λύγούστου. Και ό μη διχόμενος αύ-

Omnes μισς, διατί ούτως ἀσχήμονι (μιμια ἀσχήμω)
 Δενάτω ἐσταύρωται. Πρὸς δν ἀποκρίτεον δλίγα.

του, καὶ μὴ πιττεύων εἰς αὐτὸν, ἀποστάτης ἐστὶ τοῦ Θεοῦ, καὶ ἀνάθεμα αὐτῷ. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ Ἡσαΐας περί ύμων των πλανηθέντων βοξ λέγων, Αίχμαλωτος ο λαός μου έγετηθη διά το μη είδεται αυτούς τον Κύριον. Έξου τε γάρ η θεν ο Χριστός, κατελύθη ή δύναμις του σταυρού ύμων των Τουδαίων, καλ ή Ιερωσύνη ήφάνισται, καλ ύπο των 'Ρωμπίων διεσκορπίσθητε. Φησί γάρ 'Ησαΐας περί των σταυρωσάντων τον Χριστον, Διὰ τὰς άμαρτίας ἡμῶν ἀπέστρεψε τὸ πρόσωπον αὐτοῦ ὁ Θεὸς ἀφ' ημῶν, καὶ οἱ κατάλοιποι ἡμών ἐν ἀμυρτίαις. Εἰ γὰρ μἡ ἡν αὐτὸς ὁ Χριστὸς ὁ γεννηθείς ἐχ Μαρίας, ὁ ἐχλε-κτὸς τοῦ Θεοῦ, καὶ Υἰὸς ἀληθινὸς αὐτοῦ, ὁ κηρυχθεὶς ύπο τοῦ νόμου καὶ τῶν προφητῶν, εἰχεν ἄν δοξασθῆ-ναι τὸ ἔθνος ὑμῶν τῶν Ἰουδαίων, καὶ ὑψωθῆναι καὶ βασιλεύσαι, τὸς τὸν ἀντίθεον και πλάνον ἀποκτείναν. 'Αλλ' εξ ού τε ο σταυρός, και εσταυρώθη εν αύτῷ ὑπὸ τῶν πατέρων ὑμῶν ὁ Χριστός, ἀπὸ τότε εως τῆς σήμερον εἰς ἀπώλειαν καὶ εἰς ἀτιμίαν ἐστὶ, καὶ χείρω ωργίσθη ύμεν ό Θεός ύπερ την αιχμαλωσίαν την εν Βαδυλώνι. Έχει γάρ μεθ' έξηχοντα ο έτη ό Θεός ηλέησε και άνεκαλέσατο ύμας ενταύθα δε τελείως άπωσατο · και ήλήθευς: ν ό πατηρ ύμων και προφή-της και πατριάρχης Ίακωδ, και πάντα τὰ νόμιμα ὑμων κατέπεσε, και τῆς χώρας ὑμων τῆς Ἰουδαίας ἐξηλάθητε , και κατὰ τόπους διεσκορπίσθητε, και έστε είς έξουθενισμόν, και είς κατάγελων είς πάσαν την οίκουμένην άπο έψας ξως έσχάτου τῆς τῆς. Τά δε ημέτερα τῶν Χριστιανῶν καθ ἐκάστην ημέραν άνθεί, και αύξει, και κρατύνεται, και είς πάσαν την οίκουμένην το κήρυγμα τῆς εύσεδοῦς ἡμῶν πίστεως διέδραμε, καὶ βασιλεύει Χριστός ἐν ἡμῖν, καὶ τὸν τίμιον καὶ [824] ζωοποιόν αὐτοῦ σταυρόν προσκυνοῦμεν, και ώς θησαυρόν πολυτίμητον κατέχομεν. Κάι γάρ δυτοις παυτός στεφάνου βασιλιχού λαμπρότερός τε και σεμνότερος ό τοῦ Κυρίου σταυρός και τί λέγω, στεφάνου βασιλικού; αὐτῶν τῶν ἡλιακῶν ἀκτΕ νων φαιδρότερος. Καὶ τὸ μὲν παλαιὸν, βίου πονηροῦ και διεφθαρμένων πράξεων καταδίκη το πράγμα ήν νον δε δωρεάς θείας σύμφολον, εθγενείας πνευματικής σημείον, θησαυρός ἀσύλητος, ἀναφαίρετος δωρεά, υπόθεσις άγιασμού. Τοῦτον καὶ ἐπὶ κλίνης καὶ ἐπὶ τραπέζης προφέρομεν, και πανταχού ούπερ αν ώμεν. Καθάπερ γάρ πολλοί των στρατιωτών, χωρίς οπλων οθτε άριστοποιούνται, ούτε καθεύδουσιν ούτω οίχία πάση περιδάλωμεν τὰ ἔσω καὶ τὰ ἔξω τούτψ καὶ νῦν ἀντὶ τείχους τῆ καὶ θύρας διαγράψωμεν, άντὶ τείχους τῆ καὶ τούτψ περιφράξωμεν. Τοῦτο γὰρ θάνατον κατέλυσεν, ούρα-νοὺς ἀνέψξε, γῆν ἐκάθηρε, τὴν φύσιν την ήμετέραν ἐπὶ τὸν θρόνον ἀνήγαγε τὸν βασιλικὸν, τὴν τυραννίδα τοῦ διαδόλου κατέλυσε. Τοῦτο τὸ εἰδος διπλοῦν τὸ μέν έξ ύλης ή χρυσοῦ ή μαργαριτῶν ή λίθων τιμίων, δ χαὶ ἀφαιρείται πολλάχις ὑπὸ βαρδάρων ή χλεπτών τό δὲ ἄῦλον· οὐ γάρ ἐξ ῦλης αὐτοῦ ἡ ὑπόστασις, άλλ' ἀπὸ πίστεως ἡ οὐσία, ἀπὸ διαθέσεως τοῦ ποιοῦντος ἡ ύλη. Τούτο χαθεύδοντας τηρεί, τούτο εγρηγορότας άσφαλίζεται, τουτο χινδυνεύοντας διασώζει 'διά τούτου πόλεμος καταλύεται, καλ ειρήνη συνίσταται. Υμνώ σου τοιγαρούν το μακρόθυμον και ανεξίκακον της περι εμε οίχονομίας μυστήριον, Κύριε προσχυνώ τον τίμιον και ζωοποιόν σου σταυρόν, Δέσποτα περιπτύσσομαι τὰ πάθη, φιλῶ τοὺς ἡλους, καὶ τὰς δια-τρήσεις τῶν μελῶν ἀσπάζομαι· τον τε κάλαμον καὶ την λόγχην και τον σπόγγον υπεράγαμαι ως βασί-λειον διάδημα, τον άκανθων περιτίθεμαι στέφανον, καλ ώς διαυγέσι λίθοις 4, τοϊς έμπτυσμοϊς έγκαλλωπίζομαι, ως λαμπροτάτω κόσμω τοις ραπισμοίς έν-σεμνύνομαι. Και σε όμολογω άληθινον θεόν τον Ένα της άγιας Τριάδος Χριστον Ίησουν, τον ύπερ εμού το της αγιας τράφος Αριστού πιουού, ενό υπερ εμουτο πάθος καταδεξάμενου, είληθέντα τε έν σινδόνι, καλ ύπο των παρανόμων Τουδαίων μυκτηρισθέντα, τέλος ταφέντα, καὶ ἀναστάντα τῆ τρίτῃ ἡμέρα, καὶ κάλιν ἐρχόμενου κρίναι ζώντας καὶ νεκρούς. Σοῦ γάρ ἐστιν ἡ δόξα καὶ το κράτος, άμα τῷ Πατρὶ καὶ τῷ Καριστος καὶ ἐστιν ἡ σόξο καὶ το κράτος, άμα τῷ Πατρὶ καὶ το κράτος. Το παρανόμες καὶ ἐστιν καὶ παναγίφ και ζωοποιφ σου Πνεύματι, νύν και άει, και είς τους αίωνας των αίωνων. 'Αμήν.

Sic mss. Savil., qui con icit i6δоμήхочта.

Sic miss. et Sav. in marg. Mor. et Sav. in textu efficierente. d Savil. in marg. xxì ως διαυγέσιν μαργαρίταις.

# [825] ΤΟΥ ΑΥΤΟΥ ΛΟΓΟΣ

Περί του μή έπαισχύνεσθαι όμολογείν τον τίμιον σταυρόν, και ώς δι' αύτου έσωσεν ήμιας ό Χριστός, και δεϊ έν αὐτῷ καυχᾳσθαι, και κερι άρετῆς, και όπως έφιεται τῆς σωτηρίας τῆς ήμετέρας, καὶ περὶ ἐλεημοσύνης.

α'. Τοῦτό ἐστιν, ἀδελφολ, τὸ σημεῖον ὅπερ ὁ Δεσπότης πᾶσιν ὑπέσχετο δώσειν, λέγων · Γενεά κονηρά καὶ μοιχαλίς σημείον έπιζητεί, και σημείον οὐ δοθήσεται αυτή, εί μη το σημείον Ίωνα του προφή-του τον σταυρον λέγων, και τον θάνατον, και την ταφήν, και την ανάστασιν. Και πάλιν ετέρως δηλών του σταυρού την ίσχυν, έλεγεν "Όταν υψώσητε τον Υίον του ανθρώπου, τότε γνώσεσθε ότι έγω είμι. "Όταν σταυρώσητέ με, φησί, και νομίσητε περιγενέσθαι μου, τότε μάλιστα είσεσθέ μου την Ισχύν. Και καλώς είπεν ο Χριστός . Μετά γάρ το σταυρω-θηναι Χριστόν τὰ Ἰουδαϊκά εθη ἐπαύσαντο, το κήουγμα ήνθησε, πρός τὰ πέρατα τῆς οίχουμένης ἐξ-ετάθη ὁ λόγος καὶ γῆ καὶ θάλασσα, καὶ οίχουμένη καὶ ἀοίχητος, τὴν δύναμιν αὐτοῦ διαπαντὸς ἀνακη-

Μηδείς τοίνυν αἰσχυνέσθω τὰ σεμνά τῆς σωτηρίας

πέρτις τόμεονα, και το κεφάλαιον των άγαθων, δι' δ και τόμεν και δι' δ εσμέν · άλλ' ως στέφανον, ούτω περιφέρωμεν τον σταυρόν του Χριστου. Και γάρ πάντα δι' αὐτοῦ τελείται τὰ καθ' ἡμᾶς · κὰν ἀναγεννηθηναι δέη, σταυρός παραγίνεται κάν τραφηναι την μυστικήν έκεινην τροφήν, καν χειροτονηθήναι, καν ότιουν έτερον ποιήσαι, πανταχού το της νίκης ήμων παρίσταται ο σύμδολον. Διά τουτο καί εν οίκίαις. και επι των τοίχων, και επι των θυρών, και επι τοῦ μετώπου, και επι τῆς διανοίας, μετά πολλῆς επιγράφομεν αύτον της σπουδής. Της γαρ ύπερ ήμων σω-τηρίας, και της ελευθερίας της κοινής, και της επιειχείας ήμων του Δεσπότου, τουτό έστι το σημείον 'Ως πρόδατον γαρ έπι σφαγήν ήχθη. "Όταν τοίνυν σφραγίζη, εννόει πάσαν τοῦ σταυροῦ την ὑπόθεσιν, καὶ σδέσον θυμόν, καὶ τὰ λοιπὰ πάντα πάθη · ὅταν σφραγίζη, πολλης Εμπλησον το μέτωπον παρόησίας, έλευθέραν την ψυχήν ποίησον. "Ιστε δε πάντως ποδά έστι τα έλευθερίαν ήμιν παρέχοντα. Διο καλ Παυλος είς τουτο έναγων ήμας, είς την έλευθερίαν λέγω την προσήμουσαν ήμιν, ουτως άνήγαγε, του σταυρού καλ του αξματος άναμνήσας του Δεσποτικού. Τιμής γάρ, φησὶ, ή οράσθητε · μη γίνεσθε δούλοι άνθρώπων. Έννότσον, φησὶ, την ύπερ σού καταδληθείσαν τιμήν, καὶ οὐδενὸς ἀνθρώπων ἔση δοῦλος τιμήν τὸ αξιμα λέγων τὸ διὰ σταυροῦ. Οὐ γὰρ ἀπλῶς τῷ δακτύλο ἔγχαράττειν αὐτὸν δεῖ, ἀλλὰ πρότερου τῆ προαιρέσει

ξατο. Εί γάρ ήμεζε τόπους όρωντες εν οξε άποτέ- Verba καὶ... Χριστός addidimus e Savil. qui ea uncis inclusit.

μετά πολλής της πίστεως, και ούτως έντυπουν αύτον τη διει. Ούδεις έγγύς σου στήναι δυνήσεται των ακαθάρτων δαιμόνων, όρων την μάχαιραν έν ή την κληγην Ελαδεν, όρων το ξίφος έν ψ την καιρίαν έδε-

b Duo mss. νίκης ήμιν παριστ. quæ videtur esse vera lectio. Edit. νίκης ήμων παρίσταται. Hæc autem ex superiore concione desumpta sunt, ut alia multa.

μνονται ο δι κατάδικοι, φρίττομεν, [826] εννόησον τί πείσεται ο διάδολος, το δπλον όρων δι' ου πάσαν αὐτου την δύναμιν έλυσεν ό Χριστός, και την του δράκοντος απέτεμε κεφαλήν.

β. Μή τοίνυν ἐπαισχυνθής τοσούτον άγαθον, Γνα ελ ιή ἐπαισχυνθή ὁ Χριστός, ὅταν ἔρχηται μετὰ τής δόξης αύτου, και το σημείον Εμπροσθέν φαίνηται, λάμπον ύπερ την άκτινα του ήλίου. Και γάρ φανήσε ται ο σταυρός τότε φωνήν άφιείς διά της δψεως, και πρός την οίκουμένην ἄπτισαν ἀπολογούμενος ὑπὲο τοῦ Δεσπότου, καὶ δεικνύς, ὅτι οὐδὲν ἐνέλιπε τῶν εἰς αύτους ήχόντων. Τούτο τὸ σημείον καὶ ἐπὶ τῶν προγόνων ήμων θύρας άνέψξε χεκλεισμένας, τοῦτο δηλητήρια ἔσδεσε φάρμακα, τοῦτο κωνείου δύναμιν ἐξέλυσε, τούτο θηρίων δήγματα Ιοδόλιον Ιάσατο. Εί γάρ άδου πύλας άνέψξε, και ούρανών άψιδας άνεπέτασε, και παραδείσου είσοδον άνεχαίνισε, χαλ τοῦ διαδόλου τὰ νεύρα έξέχοψε, τί θαυμαστόν, εί φαρμάχων δηλητηρίων και θηρίων, και των άλλων των τοιούτων περίγίνεται; Τούτο τοίνυν έγκολαψον τη διανοία τη σξ. και την σωτηρίαν περιπτυξαι των ήμετέρων ψυχών. Ούτος γαρ ό σταυρός την οίκουμένην επέστρεψε, την πλάνην εξήλασε, την αλήθειαν επανήγαγε, την γτιν ούρανον εποίησε, τους άνθρωπους άγγελους είργασατο. Δια τούτο οι δαίμονες ούκ έτι φοδεροι, άλλ' εύκαταφρόνητοι · ούδε ό θάνατος, θάνατος, άλλ' ϋπνος. Δελ τούτο πάντα έροιπται χαμαί και πεπάτηται τὰ πολε-μούντα ήμίν. Αν τοίνυν είπη σοί τις, Τον ἐσταυρωμένον προσκυνείς; είπε φαιδρά τη φωνή, καλ γεγηθότι προσιύπω, Καὶ προσκυνῶ, καὶ οὐ παύσομαί ποτε προσκυνῶν κὰν γελάση d, δάκρυσον αὐτὸν, δτι μαίνεται. Εὐχαρίστησον τῷ Δεσπότη, ὅτι τοιαῦτα ἡμᾶς εύεργέτησεν, & μηδε μάθειν δύναται τις χωρις της άνωθεν αποκαλύψεως. Διά γάρ τούτο και ούτος γελά. δτι 'Ο ψυχικός άνθρωπος οὐ δέχεται τὰ τοῦ Πνεύματος επεί και τά παιδία τούτο πάσχει, όταν τι τών μεγάλων ίδη και θαυμαστών· καν είς μυστήρια παιδίον είσαγάγης, γελάσεται. Τούτοι, δη και Έλληνες εοίκασι τοίς παιδίοις, μάλλον δὲ καὶ τούτων εἰσὶν ἀτελέστεροι, διὸ καὶ ἀθλιώτεροι δτι οὐκ ἐν ἀώρῳ ἢλικἰς, ἀλλὶ ἐν τελεία τὰ τῶν παιδίων πάσχουσιν, ὅθεν οὐδὲ συγνώμης άξιοί είσιν. 'Αλλ' ήμείς λαμπρά τη φωνή μέγα βοωντες και ύψηλον, κράζωμεν και λέγωμεν, κάν πάντες παρώσιν Ελληνες, μετά πλείονος της παρέησίας είπωμεν, ότι Το χαύχημα ήμων ο σταυρός, χαλ τὸ κεφάλαιον τῶν ἀγαθῶν ἀπάντων, καὶ ἡ παρρησία καί ο στέφανος άπας. Έδουλόμην δύνασθαι καί μετά Παύλου λέγειν, ότι 'Εμοί πόσμος ἐσταύρωται, κάγὼ έχειν πρός τὴν Υὴν, ἀλλά τῆς ἀνω πατρίδος ἐρἔν, καὶ κοινόν τὰ ὑμῶν καὶ ὑμῖν καὶ μηδὲν κοινόν τῷ κόσμφ, καὶ μηδὲν κοινόν τῷ κόσμφ, καὶ μηδὲν κοινόν τὰ κοινό

· Duo mss. εν οίς αποτέμνονται. Editi εν οίς τέμνονιαι. d Sic mss. omnes. Edití vero xav yelágytat.

# **MONITUM**

# IN HOMILIAM DE CONFESSIONE CRUCIS.

Hæc homilia præcedenti prorsus similis est; ita ut etiam multa ad verbum ex illa mutuatus sit hic quisquis sit scriptor. Quamobrem jure post illam inter spuria ablegatur. Interpretationem Joachimi Perionii aliquot in locis castigavimus.

# EJUSDEM ORATIO (a),

QUA DOCET NON ESSE VERENDUM CONFITERI SANCTAM CRUCEM, ET PER EAM NOS A CHRISTO ESSE CONSERVATOS, ET IN EA ESSE GLORIANDUM: DE VIRTUTE ÉTIAM AGIT, ET QUOMODQ CHRISTUS SALUTEM NOSTRAM EXOPTET, LC DE FIEFMOSYNA.

1. Hoc est, fratres, signum illud, quod Dominus daturum se omnibus promisit his verbis, Generatio improba et adulterina signum quærit, et ei signum non dubitur, nisi signum Jonæ prophetæ (Math. 12. 39): crucem intelligens, mortem, sepulturam, et resurrectionem. Rursus aliter vim crucis declarans, aibi dicebat, Cum exaltaveritis Filium hominis, tunc cognoscetis, quod ego sum (Joan. 8. 28). Cum me, inquit, cruci suffixeritis, et me victum existimaveritis, tum maxime vim meam intelligetis. Et recte id Christus affirmavit. Postea enim quam Christus in crucem actus est, Judæorum consuetudines finem et terminum habuerunt, prædicatio floruit, ad fines terminosque orbis terrarum verbum pervasit: ejusque vim terra et mare, tam ea quæ habitantur, quam quæ non habitantur, semper prædicant.

Crucis signum gloriosum et passim adhibitum; crucis mirabilia opera. — Neminem igitur gloriosorum salutis nostræ signorum pudeat, summæque bonorum, qua et vivimus et sumus; sed ut coronam, sic Christi crucem feramus. Etenim nostræ religionis omnia per illam perficiuntur : sive regeneratione opus est, crux adest, sive spiritualis ille ac tremendus cibus sumendus est, sive in ordmem ecclesiasticum aliqui cooptandi, sive quidvis aliud faciendum est, ubique victoriæ nostræ signum adest. Ideo illam et in ædibus, et in muris, et in soribus, et in fronte et in mente cum magno studio depingimus. Nostræ enim salutis communisque libertatis et honitatis Domini nostri hoc signum est: Tamquam enim ovis ad cædem ductus est (Isai, 53. 7). Quando ergo consignaris, cogita totum crucis argumentum, exstingue iram et reliquos animi affectus; quando consignaris, magna fiducia frontem imple, animum tuum fac liberum. Scitis autem plane quænam nobis libertatem afferant. Itaque Paulus nos ad hoc ipsum incitans, ad libertatem dico quæ nobis competit, dominicæ crucis ac sanguinis recordatione invitat hoc modo: Pretio enim, inquit, empti estis; nolite servi hominum effici (1. Cor. 7. 25). Cogita, inquit, pretium quod pro te solutum est, et nullius hominis servus eris: quibus verbis pretium appellat sanguinem, qui in cruce profusus est. Non enim simpliciter digito imprimenda et consignanda est, sed prius voluntate ac judicio, cum magna fide; qua sic in oculis vultuque impressa, impurorum scelestorumque dæmonum nullus ad te accedere umquam poterit, cernens gladium quo ei vulnus inflictum est, vidensque en-sem, quo letalem plagam accepit. Si enim nos cum

loca in quibus damnati capite plectuntur videmus,

(a) Collata cum Codicibus Regiis 1828, 1829, et 2121.

exhorrescimus, cogita quid eventurum sit diabolo, cum arma videbit, quibus vim potestatemque ejus omnem Christus dissolvit, draconisque eaput amputavit.

2. Noli igitur committere, ut te tanti boni pudeat. ne tui etiam Christum pudeat, quando cum gloria sua veniet, et signum coram apparebit, superabitque solis radios lumine. Crux enim tum apparebit, mit-tetque vocem aspectu suo, atque pro Domino apud omnes orbis terrarum homines defensionem instltuet, docebitque nibil ab eo prætermissum esse, quod ad illorum salutem pertineret. Hoc ctiam signum januas clausas majorum nostrorum ætate aperuit : hoc noxia mortiferaque venena profligavit : hoc cicutæ vim diluit : boc denique venenatarum bestiarum morsus curavit. Si enim inferorum portas reseravit et cælorum apsides aperuit, paradisique aditum restituit, et diaboli nervos fregit : quid mirum, si mortifera venena et bestias et alia ejusdem generis vincit et superat? Hoc igitur in mente tun insculpe, auimorumque nostrorum salutem amplectitor. Crux enim hac orbem terrarum convertit, errorem expulit, veritatem revocavit, terram calum fecit, homines angelos reddidit. Hinc dæmones non jam horribiles sunt, sed contemnendi : neque more est mors, sed somnus. Hacabjecta sunt humi conculcatique omnia quæ nobis adversantur. Quod si quis Judæus hoc tibi objiciat, Eum tu qui cruci suffixus est adoras? ei alacri magnaque voce ac læto vultu respondeto, Certe adoro, necadorare eum desistam : et si rideat, dole ejus vicem cum lacrymis, quod amens sit. Christo Domino age gratias, quod beneficia ejusmodi in nos contulerit, quæ sine cælesti revelatione discere nemo possit. Ideo namque ridet, quia Animalis homo non percipit es, que sum Spiritus (1. Cer. 2. 14), quandoquidem hoc etiam pueris usu venit. cum aliquid magnum et admiratione dignum intuentur : ac si puerum ad mysteria introduxeris, ridebit. His igitur pueris gentes sunt similes, verum pueris, ut ita dicam, imperfectiores sunt, ob eamque causam miseriores, qued non in immatura ætate, sed in absoluta et constante in illos cadem que in pueros cadunt. Itaque ne venia quidem digni sont. Nos vere ciara magnaque voce clamemus, atque dicamus, ac si omnes gentes adsint, cum majore fiducia profiteamur, crucein esse nostram gloriationem, summamque bonorum omnium, et fiduciam omnem atque coronam. Vellem autem posse etiam cum Paulo dicere, Mihi mundus cruci suffixus est, et ego mundo (Gal. 6. 14); sed non possum variis impeditus constrictusque animi offectibus. Itaque cum vobis, tum mihi ipse suadeo, ut mundo crucifigamur, nec quidquam habeamus cum

terra commercii, verum cælestem illam patriam amemus, et gloriam quam illic exspectamus, bonaque sempiterna : sumus enim cælestis Regis milites, armaque Spiritus sumpsimus. Cur ergo cauponum et circulatorum, atque adeo vermium vitam traducimus? Nam ubi rex est, ibi etiam miles esse debet. Milites enim effecti sumus, non eorum qui procul absunt, sed eorum qui sunt in propinquo. Terrenus enim rex numquam omnes in regia esse patiatur, nec latera sua cingere : cadorum autem Rex omnes propinquos vi-cinosque solio regio esse vult. Sed quomodo fieri potest, dicet aliquis, ut nos qui hic sumus, ad solium illud stemus? Quia etiam Paulus cum in terra esset, ibi erat, ubi et Seraphim, et Cherubim erant : viciniorque hic Christo erat, quam regi sint isti stipatores. Hi enim sape oculos in multa loca convertunt : illum autem nihit ab objecta specie distrabebat, sed omnem mentis aciem in Rege ac Domino delixam habebat.

3. Quecirca si velimus, nos quoque hec possumus. Si enim loco disjunctus esset, recte dubitares? si vero ubique adest et præsens est, ei qui studium adhibet, animique contentionem, est propinquior. Itaque propheta etiam dicebat, Non timebo mala, quonium tu mecum es (Psal. 22. 4). Et Deus ipse rursum, Deus appropinquans ego sum, non Deus remotus (Jer. 23. 23). Ut igitur peccata nos ab eo disjungunt, sic uos cum eodem conjungunt virtuti consentane:e actiones. Adhuc enim te loquente, inquit, dicam, Ecce adsum (Isai. 58, 9). Quis tandem parens sie liberis umquam obediat? quie mater ita parata est, statque semper, si forte ipsam appellent liberi? Nemo est, nec pater, nec mater. At Deus præsto est semper exspectans, si quis forte servorum se appellet : neque umquam nos, si ipsum vocabamus, ut par erat, neglexit. Ob eamque causam ait, Adhuc te loquente: non exspectabo, dum absolvas orationem, sed statim audiam. Vocemus ergo eum, ut vult vocari. Quo autem modo vult? Solve, inquit, omne vinculum injustum: dissolve obligationes contracluum qui vi facti sunt : omnem syngrapham iniquam discindito. Frange esurienti panem tuum, egentesque et vagos introduc in domum tuam. Si nudum videris, eum cooperi: el propinquos generis lui ne contemnito. Tum crumpet malutinum lumen tuum, et sanitas tua cito orietur, et antecedet le justitia tua, et gloria Domini te colliget. Tunc me invocabis, et le audiam, etiam loquente te dicum, Ecce adaum (Ibid. v. 6-9). Ecquis, dicet quispiam, facere hac potest omnia? Quaso te, quis est qui ca præstare non possit? Quid onim difficile est corum quæ commemorata sunt? quid arduum? aut quid non facile? Sic enim non solum fieri possunt, sed etiam facilia factu sunt, ut multi etiam ultra modum constitutum progressi sint, qui non solum syngraphas non legitimas disciderunt, sed sua etiam omnia erogarunt: egentesque non solum in domum suam receperant, et mensæ adhibuerant, verumetiam sudore corporis ipsos aluerunt, non solum cognatos, verum etiam hostes afficientes bonis

Commendatur eleemosyna. — Quid vero omnino difficile est eorum quæ dicta sunt? Neque enim dixit, Supera cursu montem, trajice mare, perfode terræ tot atque tot jugera, abstine a cibo, sacco te indue: sed domum tuam communica, impertire et eroga panem, tabulas et syngraphas non legitimas discludito. Quid his, quæso te, facilius est? Quod si etiam difficilia esse existimas, intuere præmia, et tum tibi facilia erunt omnia. Quemadmodum enim reges in ludis circensibus coronas, tunicas et præmia iis qui certant, proponunt: sic Christus in medio curriculo præmia prophetæ verbis quasi multis manibus ea explicans

proponit. Et reges quidem cum homines sirt, abundantiamque rerum habeant qua profunditur, et liberalitatem quæ consumitur, ea quæ parva sunt multa magnaque ostendere student; ob eamque causam singulam singulis ministris tradentes, sic in medium prodeunt. At Rex noster contra, cum universa accumulavit, queniam valde est locuples, nibilque ostentationis causa facit, sic in medio proponit ea, que explicata, innumerabilia infinitaque erunt, et multas manus quæ contineant, desiderant. Atque ut hoc intelligas, unumquodque eorum accurate considera. Tunc erumpet, inquit, matutinum lumen tuum. Annon tibi unum quoddam esse donum videtur? At non unum est. Etenim multas intrinsecus et coronas habet et bravia, et alia præmia : et si placet vobis 🕞 proferentes divitias omnes ostendemus, quantum quidem possumus ostendere, modo ne molestum sit vobis. Ac primum intelligamus quid sit Erampet. Celeritatem et largitatem nobis declarat, quantopere et salutem nostram cupiat, et ut bona ipsa erumpant gestiat : nec quidquam erit , quod ejus inenarrabitem impetum cohibeat. Quibus omnibus eorum copiam infinitamque abundantiam indicat. Quid est autem Matutinum? Id est, non postea quam in tentationibufueris, nec post malorum accessum, sed ante quam exsistant. Quemadinodum enim in fructibus præcoees dicimus eos qui ante tempus apparent ; sic etiam hoc loco celeritatem significans, na præcocis vocem usurpavit, ut supra dicebat, Adhuc te loquente dicam, Ecce adsum. Quod vero lumen dicit, et quid hoc lumen est? Non hoc, quod sub sensum cadit, sed aliud multo melius, quod cadum nobis ostendit, nempe angelos, archangelos, Cherubim, Seraphim, thronos, dominationes, principatus, potestates, exercitum oue nem, urbes regias, tabernacula. Si enim dignus habitus fueris, qui lumen illud videas, bæc videbis: et gehenna, et a verme qui venenum jaculatur, et a stridore dentium, et a vinculis quæ dolorem afferunt. et ab angoribus, et a malis, et a tenebris lumine carentibus, et a dissectione, et ab ignis fluminibus, et a unaledictione et a locis dolorum plenis liberabere, coque venies, ubi nihil loci relictum est dolori et molestiæ, uhi magnum viget gaudium, pax, caritas. voluptas et lætitia : ubi vita est sempiterna, et gloria. pulchritudoque ineffabilis : ubi æterna sunt taberna cula, Regisque gioria et majestas, quæ exprimi non potest, eaque bona, Quæ nec oculus vidit, nec auris audivit, nec cor animusque hominis cogitavit (1. Cor: 2. 9); ubi est sponsus spiritualis, thalami calorum, et virgines qua lucernas ardentes tenent, iique qui vestem habent nuptiarum; ubi palatia sunt Domini, et æraria regia. Vidisti quæ et quot præmia uno verl» demonstraverit, et quemadmodum omnia in unum compegerit? Sic etiam si singula verba quæ sequuitur, explanaverimus, magnam abundantiam 1 atque immensum mare reperientus. Quare ne differamus, neque pigri simus ad præstanda officia beniguitatis egentibus; ne simus, hortor; sed licet omnia etiam abjicienda nobis sint, licet in ignem conjiciendi simus, licet ensis adeundus, licet in gladiis saltandum sit, licet quidvis perserendum : omnia sacile et æquo animo feramus, ut regni caelorum amictum gloriamque illam inessabilem consequamur: quam utinam consequantur, gratia et benignitate Domini nostri Jesu Christi, cui gloria et imperium in sacula saculorum. Amen.

" Unus Cod., fiduciam.



της έχειθεν δόξης, και των αιωνίων ε άγαθων και γάρ στρατεωται βασιλέως ἐσμὲν ούρανίου, καὶ ὅπλα ἐνδεδύμεθα πνευματικά. Τί τοίνυν καπήλων καὶ ἀγυρτῶν, μάλλον δὲ σκωλήκων βίον μεταχειρίζομεν; Όπου γάρ βασιλεύς, ἐκεῖ καὶ τὸν στρατιώτην είναι δεί. Καὶ γὰρ στρατιῶται γεγόναμεν, οὐ τῶν μακράν, ἀλλὰ τῶν ἐγγύς. Ὁ μὲν γὰρ ἐκὸ ῆς βασιλεύς οὐκ ἄν ἀνάσχοιτο πάντας εἶναι ἐν τοῖς βασιλείοις, οὐδὲ παρά τάς αὐτοῦ πλευράς ό δὲ τῶν οὐρανῶν, ἄπαντας έγγυς είναι βούλεται τοῦ θρόνου τοῦ βασιλιχοῦ. Καὶ πώς δυνατον ένταῦθα δντας, φησὶ, παρ' ἐκεῖνον έστάναι τον θρόνου; "Ότι και Παϊλος έπι γής ων, Επου τά Σεραφίμ ήν, όπου τά Χερουδίμ, και έγγυ-τέρω ούτος του Χριστου, η ούτοι οι άσπιδηφόροι του βασιλέως. Ούτοι μέν γάρ πολλαχου τάς δίξεις περιφέρουσιν εκείνον δε ούδεν εφάνταζεν, ούδε περιείλκεν, άλλα πάσαν την διάνοιαν πρός τον βασιλέα και Κύριον τεταμένην είχεν.

γ'. "Ωστε έὰν βουληθώμεν, δυνατόν καὶ ἡμῖν τοῦτο. Εί μεν γάρ τόπφ διειστήκει, καλώς αν ήπόρεις · εί δε πανταχού πάρεστι, τφ σπουδάζοντι και συντετα-μένφ πλησίον εστί. Δια τοῦτο και ὁ προφήτης [827] Ελεγεν, Ου φοδηθήσομαι κακά, ὅτι συ μετ' ἐμοῦ εί. Και αύτος πάλιν ο Θεός · Θεός εγγίζων εγώ είμι, και ου Θεός πόρρω. "Ωσπερ ούν αι άμαρτίαι διιστώαπό το Θεός πορρώ. Μοπερ σου αι αμαρτίαι οιιστωσιν ήμαζο αύτου, ούτως και αί δικαιοσύναι συνάγουσιν ήμαζο πρός αὐτόν. Έτι γάρ λαλοϋτίος σου, φησίν, έρω, 'Ιδού πάρειμι. Ποίος πατήρ ούτως αν ύπακούσειέ ποτε τοίς έγγόνοις; ποία μήτηρ ούτως έστι παρεσκευασμένη και διηνεκῶς έστηκιῖα, εί ποτε καλέσειεν αύτην τὰ παιδία; Ούκ Εστιν ούδεις, ού πατήρ, ού μήτηρ. 'Αλλ' ὁ Θεός ἔστηκε διηνεκῶς ἀναμένων, εί τις ποτὲ καλέσειεν αύτλν τῶν οίνετῶν ἀναμένων, εί τις ποτὲ καλέσειεν αύτλν τῶν οίνετῶν άναμένων, εί τις ποτέ χαλέσειεν αύτον τών οίχετων, καὶ ουδέποτε καλεσάντων ήμων ως δεί, παρήκουσε. Διά τουτό φησιν, Έτι λαλούντός σου ούκ αναμένω σε πληρωσαι, και εύθέως ύπακούσω ε. Καλέσωμεν τοίνυν αύτον, ώς κληθηναι βούλεται. Πως δε βούλεται; Αύε, φησι, πάντα σύνδεσμον άδικίας, διάλυε στραγγαλιάς βιαίων συναλλαγμάτων, πάσαν συγγραφήν άδικον διάσπα. Διάθρυπτε πεινώντι τὸν άρτον σου, και πτωχούς ἀστέγους εισάγαγε είς τον οίκον σου. Έαν ίδης γυμνόν, περίδαλε, και ἀπό τῶν οίκείων τοῦ σπέρματός σου οὐχ ὑπερόψει. Τότε ραγήσεται πρώτμον το φῶς σου, και τὰ ιάματά σου ταχύ άτατελεί, και προπορεύσεται έμπροσθέν σου ή δικαιοσύνη σου, και ή δόξα του Θεού περιστελεί σε. Τότε έπικάλεσαί με, καί είσαχούσομαί σου, έτι λαλούντός σου, έρω , ίδυὺ πάρειμι. Καὶ τίς ταῦτα πάντα δύναται ποιῆσαι , φησί; Τίς δε οὐ δύναται, είπε μοι ; Τί γάρ δυσχερες τιον είρημένων; τί δὲ ἐργώδες; τί δὲ οὐ ράδιον; Ουτω γάρ έστιν ούχι δυνατά μόνον, άλλα και ευκολα, δτι πολλοί και το μέτρον υπερηκόντισαν, ουκ άδικα γραμματεία διασπάσαντες μόνον, άλλά και τά δντα άποδυσάμενοι πάντα ού στέγη και τραπέζη τους πτωχούς ύποδεχόμενοι, άλλά καὶ τῷ τοῦ σώματος ίδρῶτι κάμνοντες, ώστε αὐτοὺς διαθρέψαι, οὐ συγγενεῖς μόνον, άλλά καὶ ἐχθροὺς εὐεργετοῦντες.

Τί δὶ δλως καὶ δύσκολον τῶν εἰρημένων; Οὐδὶ γὰρ εἶπεν, Ὑπέρδηθι τὸ δρος, διάδηθι τὸ πέλαγος, διάσκαψον γῆς πλέθρα τόσα καὶ τόσα ἄσιτος διάμενε, σάκκον περιδαλοῦ ἀλλὰ, Μετάδος τῆς οἰκίας, μετάδος τοῦ ἄρτου, τὰ ἀδίχως κείμενα γραμματεῖα διάρρηξον. Τὶ τούτων εὐκολώτερον, εἰπέ μοι; Εἰ δὲ καὶ δύσκολα εἶναι νομίζεις, σκόπει μοι καὶ τὰ ἔπαθλα, καὶ ἔσται σοι ράδια πάντα. Καθάπερ γὰρ οὶ βασιλεῖς ἐν ταῖς ἰπποδρομίαις πρὸ των άγωνιζομένων στεφάνους καὶ

ίμάτια και βραδεία τιθέασιν ούτω δή και ὁ Χριστός. έν μέσω τίθησι τῷ σταδίψ τὰ ἔπαθλα, καθάπερ διὰ πολλών χειρών των του προφήτου ρημάτων έχτείνων αυτά. Και οι μεν βασιλείς, άτε άνθρωποι όντες, και αύτά. Καὶ οἱ μὲν βασιλεις, ατε ανθρωποι δντες, καὶ εὐπορίαν δαπανωμένην ἔχοντες, καὶ φιλοτιμίαν ἀναλισκομένην, τὰ δλίγα πολλὰ φιλοτιμοῦνται δείξαι διό καὶ ἐν ἔκαστον ἐκάστιο τῶν διακόνων ἐγγειρίζοντες, οὐτως ὑπάγουσιν ἐἰς ἀ τὸ μέσον. Ὁ δὲ βασιλεὺς ὁ ἡμέτερος τοὐναντίον, πάντα ὁμοῦ συμφορήσας, ἐπειδὴ σφόδρα ἐστὶν εὐπορος, καὶ οὐδὲν πρὸς ἐπίδειξιν ποιεῖ, οὖτως εἰς μέσον προτίθησιν ἄπερ ἐκταθέντα ἄπειρα ἔσται, καὶ πολλῶν δεἡσεται τῶν κατεχουσῶν χειρῶν. Καὶ ἴνα μάθης τοῦτο, ἔκαστον ἀὐτῶν, περιχνόποπου μετὰ ἀκοιδείας. Τότε ἀπτήαὐτῶν περισκόπησον μετὰ ἀκριδείας. Τότε ραγησεται, φησὶ, πρώτμον τὸ φῶς σου. Αρα οὐ δοκεῖ σοι ἔν τι είναι δῶρον; 'Αλλ' οὐκ ἔστιν ἔν. Καὶ γὰρ πολλὰ ἔνδον ἔχει, καὶ στεφάνους καὶ βραδεῖα, καὶ ἔτερα ἔπαθλα, καὶ εὶ βούλεσθε, λύσαντες δείξομεν τὸν πλοῦτον ἄπαντα χαθώς ήμιν οἰόν τε ἐπιδείξαι, μόνον μή ἀποκάμητε. Και πρώτον μάθωμεν, τί έστι, Ραγήσεται. Το ταχύ και δαψιλές ήμιν έμφαίνει •. και πως σφόδρα έφιεται τῆς ημετέρας σωτηρίας, και πως ώδινει τὰ άγαθὰ αὐτὰ προελθείν, και ἐπείγεται ! καὶ οὐδὲν ἔσται τὸ χωλύον τὴν ἄφατον ῥύμην. Δι' ων απάντων την δαψίλειαν αυτών ενδείχνυται, καλ τὸ ἄπειρον τῆς περιουσίας. Τί δέ ἐστι Πρώτμον; Τουτέστιν, ού μετά τὸ ἐν τοῖς πειρασμοῖς γενέσθαι, ούδὲ μετά την τῶν χαχῶν ἔφοδον, ε άλλὰ πρὸ φανῆναι. Καθάπερ γάρ ἐπὶ τῶν χαρπῶν [828] λέγομεν πρώτμον τό πρό τοῦ καιροῦ φανὲν, οῦτω καὶ ἐνταῦθα τὸ ταχὸ πάλιν ἐμφαίνων, οῦτως εἶπεν, ῶσπερ ἄνω ἔλεγεν, "Ετι λαλοῦντός σου, ἐρῶ, Ἰδοὺ πάρειμι. Ποῖον δὲ λέγει φῶς, καὶ τί ποτέ ἐστι τοῦτο, Τὸ φῶς; Οὐ τοῦτο τὸ αἰσθητὸν, ἀλλ' ἔτερον πολλῷ βέλτιον, ὁ τὸν οὐρανὸν ἡμῖν δείκνυσι, τοὺς ἀγγέλους, τοὺς ἀγαγγέλους τοὺς ἀγαγγέλους. λους, τὰ Χερουδίμ, τὰ Σεραφίμ, τοὺς θρόνους, τὰς χυριότητας, τὰς ἀρχὰς, τὰς ἐξουσίας, τὸ στρατόπε-δον ἄπαν, τὰς πόλεις τὰς βασιλικάς, τὰς σκηνά. "Αν γάρ τοῦ φωτός εχείνου καταξιωθής, καὶ ταῦτα δψει, καὶ ἀπαλλαγήση γεέννης, καὶ τοῦ σκώληκος τοῦ ἰοδόλου, καὶ τῶν βρυγμῶν τῶν όδόντων, καὶ τῶν δεσμών των όδυνηρών, και της στενοχωρίας, και της θλίψεως, και του σκότους του άγεγγους, και του διχοτομηθήναι, καὶ τῶν ποταμῶν τοῦ πυρὸς, καὶ τῆς σιχουσιμησηναι, και των ποταμων του πυρος, και της κατάρας, και των της δδύνης χωρίων, και άπελεύση, ξυθα άπέδρα δδύνη και λύπη, ξυθα πολλή ή χαρά, και είρηνη, και άγάπη, και τρυφή και εύφροσύνη · Ενθα ζωή αιώνιος , και δόξα άρρητος , και κάλλος άφραστον · Ενθα αιώνιοι σκηναι, και ή δόξα τοῦ βασιλέως ή άπόρόητος , και τὰ άγαθὰ ἐκείνα , \* Α όφθαλμύς οὐκ είδε, και οῦς οὐκ δικουσε - και ἐπὶ κασδίσου σύκ είδε, και οῦς οὐκ δικουσε - και ἐπὶ κασδίσου σύκ είδε, και οῦς οὐκ δικουσε - και ἐπὶ κασδίσου σύκ είδες και δίσε - και ἐπὶ κασδίσου σύκ είδες - και οῦς οὐκ είδες - και ἐπὶ κασδίσου σύκ είδες - και ἐπὶ κα είδες - και ἐπὶ κασδίσου σύκ είδες - και ἐπὶ κασδίσου σύκ είδες - και ἐπὶ και ἐπὶ κα είδες - και ἐπὶ και ούκ είδε, και ούς ούκ ήκουσε, και έπι καρδίαν ανθρώπου ούκ ανέδη ένθα όνυμφων ό πνευματικό καὶ αἰ παστάδες τῶν οὐρανῶν, καὶ αἰ παρθένοι αἰ τὰς φαιδρὰς ἔχουσαι λαμπάδας, καὶ οἰ τὸ ἔνουμα τοῦ γάμου Εχοντες. Ενθα παλάτια ύπάρχει του Δεσπότου, και τὰ ταμιεῖα τὰ βασιλικά. Είδες ηλίκα τὰ Επαθλα, και όσα δια μιᾶς ρήσεως επεδείξατο, και πῶς πάντα και όσα ότα μιας ρησεως επερείζατο, και τως έκαστην συνεφόρησεν; Ούτω και των έξης ρήσεων έκαστην άναπτυξαντες, πολλην εύρησομεν μ την περιουσίαν και πέλαγος άχανές. Μή ούν άναδαλώμεθα, και όκνήσωμεν έλεειν τους δεομένους: μη, παρακαλώ άλλά καν πάντα ρίψαι δέη, καν είς πύρ έμδληθηναι, πολλησεώς και δίψαι δέη, καν είς πύρ έμδληθηναι πολλησεώς και δίψαι δέη, καν είς πύρ έμδληθηναι, πολλησεώς και δίψαι δέη, καν είς πύρ έμδληθηναι πολλησεώς και δίψαι δέη και δίψαι δέη και δίψαι πολλησεώς και δίψαι δέη και δίψαι πολλησεώς και δίψαι δέη και δίψαι δέη καν είς πύρ έμδληθηναι πολλησεώς και δίψαι δέη και δίψαι πολλησεώς και δίψαι πολλησεώς και δίψαι πολλησεώς και δίψαι πολλησεώς και πολλησεώς πολλησεώς και πολλησεώς π χαν ξίφους κατατολμήσαι, καν κατά μαχαιρών άλλε-σθαι, καν ότιουν παθείν - πάντα φέρωμεν εύχολως. ενα του ενδύματος επιτύχωμεν της βασιλείας των ούρανῶν, καὶ τῆς δόξης ἐκείνης τῆς ἀρρήτου · ής γένοιτο πάντας ἡμᾶς ἐπιτυχείν, χάριτι καὶ φιλαν-θρωπία τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ῷ ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν.

Post αγαθών in edit. Morel. additur σπουδάζειν έπιruyerv. Sed id deest in omnibus mss. nec ab interprete lectum est.

b Tres mss. μήποτε. c Duo mss. ύπαχούω.

d Tres mss. οῦτως εἰσάγουσιν.

lidem έμφαινον. Sic ildem mss. Editi vero ἐπάγεται.

<sup>5</sup> Tresmss. άλλὰ προφανή, male. h l'nus cod. τλν παρρησίαν.

# SELECTA EX NOTIS

# HENRICI SAVILII ET FRONTONIS DUCÆI

IN TOM.

# OPERUM SANCTI JOANNIS CHRYSOSTOMI.

Ilis notulas adjicimus alio charactere asterisco prævio.

# NOTÆ HENRICI SAVILII

Ad Homiliam debitoris decem millium talentorum.

Col. 17, in tit. Hanc optimæ notæ homiliam ex Augustano ms. descriptam castigavimus ex Bavarico. Agnoscit eam catalogus Augustanus num. 10. Col. 18, l. 35. juis. Mavult Boisius imas, et asadas-

# NOTÆ HENRICI SAVILII.

Ad Homiliam in illud, Pater, si possibile est, etc.

Col. 31, in tit. Hujus orationis germanæ et elegantis cum primis apographum ex Regia bibliotheca nacti, ex alio ms. in eadem bibliotheca accurate castigatam da-

Col. 36, l. 51. Ket Trapos. Halesius and integer. Idem enim Hesaias ulrumque asserit. \* Alqui hocc loquendi ratio ignota Chrysostomo; dixisset polius and dilagot. Crederem esse Chrysoslomi proprouds ogene

## NOTA HENRICI SAVILII Ad Homiliam de angusta porta.

Col. 41. in tit. De auctore hujus orationis nihil pro certo affirmaverim. Censet doctissimus Halesius inventionem quidem esse Chrysostomi, stylum vero multo humilio-rem; esse tamen alicujus qui Chrysostomi studiosus fuerit: quem licet sensibus sit imitatus, stylo tamen certe non est consecutus, nisi ubi eum verbatim compila-vit. Pleræque enim particulæ hujus orationis inveniuntur alibi apud Chrysostomum. Porro sciendum est Florilegum multa ex hac oratione, quisquis auctor fuerit, citare: quod nemo pagadarre; drádutu esse credat, cum ipsi mos sit ne a spuriis quidem, nedum dubiis, manum abstinere : neque enim heri aut nudiustertius invecte sunt in mundum iste enim neri aut nuciusterius invecte sunt în mundum îstre bonorum auctorum «ektoric. 3 Nihli moramur hos Halcsii scrupulos, ul în Monito ad hanc homiliam videas; sed cum Frontone Ducaro aliisque viris doctis germanam hanc homiliam censemus. Non semel enim Halesius, hinc juve-nis, 142/ 1/1906/1705 operum Chrysostomi temere loculus est.

# NOTA HENRICI SAVILII Ad Homiliam I in principium Actorum.

Col. 66, in tit. Descripts ex Bavarico codice. Agnoscit catalogus Augustanus num. 48. rapes cum primis. Unico nixi exemplari, ut ettam in tribus proxime præcedentibus. multa necessario manca relinquimus, ab iis emendanda, quibus codicum aliorum mss. copia suppetet. 'Certe mendis scatet hæc homilia in Saviliana editione, sed in Parisina emendatior prodiit; conjecturæque Savilianæ ad resti-tuendani seriem jam inutiles evadunt.

# NOT & HENRICI SAVILII Ad Homiliam II in principium Actorum.

Col. 77, in tit. Hanc orationem et sequentem, utramque ut precia, et melioris notæ agnoscit catalogus Augu-stanus num. 49 et 55. Porro hanc debemus serenissimi Bavariæ ducis instructussimæ Bibliothecæ. Hahita est Antiochiæ, episcoputum tenente Flaviano, quem ad finem orationis Fetrum vocat, did the the notice in and the dorinatus out their TE sel Reservive cum Peiro apostolo, qui Antiochenam Ecclesiam princeps, ut ipse ait, fundavit. Pauca subsunt suspende de mondo, qued Taccas actività de mondo. cta de mendo, quod necesse est usu venire unico nixis exemplari ms., sed valde illa quidem levia. aut pullius prope momenti. Est hæc oratio una ex illis quatuor, quas habuit hic noster Antiochiæ, prasente Flaviano, in principium Actorum : primam habes tomo II, p. 272. (Edit. Savil.), secundam nondum reperire potuisus, tertia bare est quæ in manibus : quartam habes tom. Vill, p. 111. Imo quinque in principium Actorum homilius kabuit, u rideas in Monito p. 47, quarum qualuor integrae una serie ponuntur ibidem. Secundae que luctenus lutui partes non minimae habentur in homilia illa De Ascensione quan ad calcem edidimus p. 758 sqq. tomi hujus.

Col. 83. 1. 4. All Stav on Spec. Halesius & Stav, vel 4.2. &

#### NOT & HENRICI SAVILII Ad Homiliam III in principium Actorum.

Col. 87, in tit. Hanc orationem profes cum primis, et catalogo Augustano memoratam num. 50, debere se sciat catalogo Augus; ano memoratam num. 50, depere se scrat lector doctissimo Frontoni Duczo, qui eam ex Vattcana, ut opinor, descriptam mihi pro sua humanitate liberaliter communicavit. Mendosa aut suspecta inesse aliqua non est mirandum, ut in unico exemplari. \*Nunc ea emendatior prodit ope ms. Colbertimi. — Ibid. Adala non coavenit huic loco: sed aliud commodum vocabulum non occurrit. \*Atqui videtur mihi hic ad sensum probe quadrate.

Col. 88, 1. 14. Epizor. Mallem ap zor.

#### NOTÆ HENRICI SAVILII Ad Homiliam primam de mulatione nominum.

Col. 113, in tit. Hujus orationis apographum ad me missum est a doctissimo Frontone, a librariis quidem male acceptum, sed a me magna ex parte in his notis sani-tati restitutum. Est quidem oratio notæ melioris. Titulum in Ducai codice corruptum sic restitue : Xquese tépes λόγος εἰς τὸ, Σοῦλος ἐτι ἐ. ἀ. κ. q , κ. κ. κ. τ. τ. ἀρχίν τῶν Πρόξεων τ. ξ. λ , καὶ δ. ἀναστάστος Χριστοῦ ἀ. ἡ Π κλ. Meminit hujus ut γασίας catalogus Augustanus num. 52.

Col. 115, l. 2. ἐκείνου. Deesse videtur, inquit Fronto,

öπιοττής τὸ μέλος autem intelligit τρισέπου, ότως, ότως, ότως, ότως.

— L. 59. Απ.υορένων. Mallem ἀπού των, vel ἀπουσμένων.

Col. 116, l. 54. ἐπαιωμιν. Suspectum.

artidopura de της τίματίρης γλάστης σύ βιδλίου.
Col. 119, l. 18. Post είρηται deest tale aliquid, είταιδα δι. δ θεέφι ε, scilicet sine ulla additione. — L. 40. Fortasse dealifactar, ut supra l. 55. άναλέγισθαι.
Col. 122, l. 45. Lege ώστε αθτή (vel αύτη) ή άθρός μεταδολή

nal pardoreo 4 nal 16.
Col. 124, l. 12. \* Lege nal ylund väpz. \* Secunda de muda-tione nominum deest in Savil.

## NOTA HENRICI SAVILII In Homil. III, de mutatione nominum.

Col. 131, in tit. Hanc orationem ante aliquot annos excusam Basileæ castigavimus ex cod. ms. in bibliotheca Bavarica.

## NOTAS HENRICI SAVILII In Homil. IV, de mutatione nominum.

Col. 141, in tit. Hanc orationem perquam sane elegantem et propies debemus monasterio D. Joannis Precursi ris in monte Atho, communiter dicto Sancto, in Cherso

neso Thraciae. Agnoscit catalogus Augustanus nume-

Col. 133, 1. 47. Trap to this pri. Dele pri - L. 48 Explisors, corruptum; sed quid substituemus? Forte trapsus, vel

Col. 155, 1. 6 Terrivopporting Malim renticopporting, ut paulo post signeneous

## NOT & HENRICI SAVILII In orationem de gloria in tribulationibus.

Col. 155, in tit. Agnoscit catalogus Augustanus hanc orationem num. 14. Excudi curavit doctissimus Fronto Duca-us Burdigalæ, 1604: quam editionem perpaucis in locis emendatam sécuti sumus.

Col. 160, l. 23. nat rife quoting. Lege of ant rife qui tine, allo-

qui sententia claudicabit.

Col. 163, I. 5. Tie tenerolie. Lege cum Ducato the anorto. Sic ex conjectura : nam miss, habent true: olifs.

#### NOTA HENRICI SAVILII Ad Homiliam in illud, Scimus autem quoniam diligentibus, etc.

Col. 163, in tit. Proæmium hujus orationis idem sensu et verbis étiam propemodum cum illo orationis 32. Forusse non dubitavit Joannes noster ex consimili occasione valetudinis eodem proœmio sæpius uti. Oratio perelegans certe, proœmium timen videtur imitatorem aliquem sapere. Hac Halesius. Descripta est ex bibliotheca Augustana : habita, ut opinor, Constantinopoli. Locum etiam illum de δισμογόλαπι in Actis videor mihi alibi apud Joannem nostrum legisse.

\* Hee Savilius; qui ut sagax erat, scrupulum Halesii temere injectum nihil moratur. Vide Monitum nostrum in

hanc Homiliam.

# NOTÆ HENRICI SAVILII

Ad Homiliam in illud, Si esurierit inimicus tuus, etc.

Col. 171, in tit. Elegans hæc oratio, et auctore Chrysostomo dignissima, ex bibliotheca Collegii nori descripia, et alterius ope codicis destituta, aliquot in locis non satis emendata, quod dolendum est, editur. Loca nobis maxime suspecta deinceps ordine subjicientur. - L. 10. 10. έμων ατημάτων. Boisius vult χρημάτων. \* Utraque lectio quadrat

Col. 177, 1. 35. forow. Forte transact \* Non placet hac restitutio.

Col. 180, 1. 29. Totros rot. Totros videtur inducendum.
\* Est expungendum.

#### NOTÆ HENRICI SAVILII Ad duas Homilias in illud, Salutate Priscillam.

Col. 187, in tit. Has orationes, quas ambas recipit catalogus Augustanus, num. 16 et 17, damus ex fide duorum concum mss. quorum unus archiepiscopi Philade phiæ Venetiis, alter Bavaricus quam emendatissimus.

Col. 205, 1. 55. Exapple: spales parquente, non enim have de Epaphra Colossis agente, sed de Epaphrodito Philippis

versante dicuntur.

# NOT & HENRICI SAVILII

Ad duas Homilias, quarum prior in illud Apostoli, Propter fornicationes, etc.; altera in illud, Mulier alligata est legi.

Col. 207, in tit. Hoc argumentum eodem fere modo tractatum mihi videor alibi apud Chrysostomum meminisse. Quidquid sit, non dubito quin γ-4σων sit, sed videndum num κεά-νησμα sit aut ex ethicis consutum. Nos tamen ita ut in codice Augustano reperimus, bona fide repræsentamus.

Col. 212, l. 55. La των γύων. Halesius ex con ectura quian, id est a poculis. Journes Boisius vero: Nescio an legere oporteat la των φύσμέτων. Malim tamen da' αὐτής τῆς ήμέρας τῶν γάμων, deleta particula ta: vel da' ἀὐτής τῆς ἡμέρας δασίνης τῶν γάμων.

#### NOT & HENRICI SAVILII.

In Homiliam, Quales ducendæ sint uxores.

Col. 225, in tit. Oratio procession, quamvis in catalogo Augustano non reperiatur i descripta ex eadem Bibliotheca qua proxime superior, in Oriente. Vide homiliam 48 in Genesim, ubi nonnulla sunt its, quæ hic ad finem dicontur, similia.
Col. 233, 1. 4. Abres, forte abres.

# NOT & HENRICI SAVILII

Ad Homiliam in illud, Nolo vos ignorare, fratres, etc.

Col. 241, in tit. Hanc orationem recipit catalogus Augustanus num. 93, quam ex codice iu bibliotheca Collegii novi Oxoniensis descriptam, ex mamuscripto Bavarico emendavimus, estque melioris notæ homilia.

# NOT & HENRICI SAVILII.

Ad orationem in illud, Oportet hæreses esse.

Col. 251, in tit. Hanc orationem ex Augustana bibliotheca Bavarica descriptam emendavimus ex ms. in bibliotheca Bavarica. Multa habet communia cum homilia 28 Chrysostomi in priorem ad Corinthios, ut ab eodem foute profectas ambas dubium non sit.

## NOT & HENRICI SAVILTI In Homiliam De eleemosyna.

Col. 261, in tit. Ex bibliotheca Regia Lutetiæ descripte, et emendata auctaque ex ms. multo pleniore in bibliotheca Augustana; habita Antiochiæ : agnoscit catalogus Augustanus num. 47.

Col. 266, 1 15. Atymot Lego on Myron. — L. 51. on to on the catalogus augustanus num.

Lege συμδουλου.

#### NOT & HENRICI SAVILII Ad tres Homilias in illud, Habentes eumdem Spiritum, etc.

Col. 271, in tit. Tres hasce orationes, ut sunt, pro germanis agnoscit catalogus Augustanus numero 18, 19, et 20. Porro eas ex bibliotheca Collegii novi Oxoniensis descriptas castigavimus ex codice Augustano.

Col. 293, 1. 15. Aug. lac. Forte authine. Prise hunc locum bene lubere: Sigismundi vero Gelenii interpretationem Latinam emendavi; sed re accuratius perpensa sic existimo locum totum esse vertendum. Græcs sic habent : 500 nat & to thiber our do, ira to bretter hauth y unpakhyore, nat & nobbig dnolaius disiat, dret ert a egring tus niebisus kreisus nolige alaith mpatuan al; την των διάπων λογισμών μάχην, quæ sic vertenda pulo : Ut et qui in ærumnis jam versatur, idoneam inde consequatur consolationem, et qui in magna tranquillitate degit, etsi non exercitatus periculis hujusmodi, magnem sibi paret alacritatem ad pugnam contra absurdas cogitationes suscipiendam.

## NOT E HENRICI SAVILII

Ad Homiliam in illud, Utinam sustineretis, elc.

Col. 301, in tit. Recipit hanc orationem catalogus Auzustanus numero 53; descriptam ex Augustana bibliothe-ca. emendavimus ex Bavarica.

Col. 301, 1. 25. Kalat Imperfecta pendet senteatia. Rc-

sumitur autem. — 1.. 31 Fed obs obsol.

Col. 507, 1. 4 ab ime. focons of dyos, aut simile aliquid deesse videtur. Interpres legit in numero singulari novit, ad Davidem referens: a ms. Bavarico tota sententia aberat. Numerus pluralis hic omnino quadrat, quia exemplo sanctorum ostenditur, quandonam proprias efferre tan-

(Al 309, 1. 4 ab imo nes' tutivos. Quos? Antiquos sci-ticet illos, qui in Egypto fuerant, de quibus hic toqui-

—Ibid. I. ultim nepzőelévze, in ms. empedetever. Neutrum fortasse satis grammatice; sed illud tolerabilius.

Col. 310, I. 3. 76, redián. Dele; est enim ortum ex glos-

col. 314, 1. 3. To Ferior. Dele; est enim ofium ex giox-semate marginali ad lectan. Idem enim erat Gedeon et Jerobaal. Poluit etiam utrumque nomen ab ippo Chrysto-stomo adjici, vo lepséal vo ribie. Ut ut est, dete virgulum post Jerobaal in Graco et m Lutino.

#### NOTA HENRICI SAVILII In Homiliam de viduis.

Col. 521, in tit. Etiam hant orationem agnoscit catalogus Augustanus num 27. Habita est Antiochiæ post eam quæ proxime collucata est. Eam ex hibliotheca Coll. novi Oxoniensis descriptam, ex cod. ms. in bibliotheca Bava-rica emendavimus. — L. 9. To possesse. Lege and their rice per-

Col. 323, 1. 40. 7 Videtur abundare, aut mutandum fa

Col 524, 1. 36. Kel ratery broadont viv dezapostops. Halestus hunc locum procul omni dubio corruptum sic restituendum putat : b-opaines who dogupositety, pobloses y spheis ordes, pub stre opie dat sours didelle son yémon lyestus, h was mod són Mosento maine

nartjon: oveltjang. ng el julj. Col. 327, 1. 5. July. Non quadrat huic loco.

# NOTÆ HENRICI SAVILII Ad Homiliam in Heliam et viduam.

Col. 537, in tit. Oratio here bonze cum primis notze descripta est ex ms. & xahe wing xihapidos, nequé aliud pratterea suppetebat exemplar, ut mirum non sit aliqua superesse emendanda, quantris pauce, éaqué non magni momenti.

Col. 346, l. 28. Mauastys. Melius conveniret warden verisimilius dicatur hic tollendam esse negationem ξης. Verisimilius dicatur hic tollendam esse negationem μη ante μαπορίζης, legendumque τω μαπορίζης πιλαν. ίνα μή δαυμά-ξης πλούτον. Non enim ita facile τολονίζης in μασαγίζης mutari Dolnit.

## NOTÆ HENRICI SAVILII In Homiliam de futurorum deliciis, etc.

Col. 347, in tit. Descripta in usum nostrum Peræ Con-\$\langle 0.0.347, in tit. Descripts in usum nostrum rere constantinop. \$\text{Figure 12}\$ procul dubio, nist si fragmentum est alterius orationis, quod nescio. \*Non fragmentum est, sed omnibus suis partibus absoluta, ut et ex serie et ex mss. Regio et Colbertino arguitur. — L. 14. Quid si pro \$\text{Regio et Colbertino arguitur.}\$\text{—L. 14.}\$ Quid si pro \$\text{pro}\$ legamus \$\text{Figure 12}\$ Omnes mss. \$\text{Regio habent, quæ præpositio, etsi hoc usu minus frequentata, quadrare posse vicilities.}\$

Col. 332, l. 36. Kai és dresifortes Jean requiration abros. Aut expungenda sunt hæc, aut supplenda ex contextu citato. Sontentia certe omnino manca videtur. — L. 38. Forte, taxos abrob pupaparos.

#### NOT & HENRICI SAVILII

#### In Homitiam, quod non oporteat peccata fratrum erulgare.

Col. 553, in tit. Hanc orationem ex bibliotheca Augustana descriptam damus, quam etiam pro vera et germama agnoscit sepius a nobis nominatus catalogus Augusta-nus numero 43: jure merito. \* Hunc vero catalogum Au-gustanum sæpius memoratum, habes supra in notis ad cal-

cem positis, tomo I.

Col. 560, l. 18. Δ. α στροστέρας όδου aut tale aliquid deesse videtur, διά στροστέρας subintellige πύλης, vel όδου. Est ἀποσιώsyste Chrysostomo non ignota.

# NOT & HENRICI SAVILII In Homiliam, Non esse desperandum.

Col. 363. in tit. Ex bibliotheca monasterii S. Trinitatis in insula Chaice super Bosp. Thracie descripta : ipsamque ul paetas agnoscit catalogus Augustanus num. 44.

Col. 369, l. 41. Lege ως την Ιαυτής φιλείς μφαλήν, ω τύναι, και τωμές, ούτω τίμα, etc. Halesius "Hanc lectionem seculus est in Latina interpretatione Fronto Ducarus. Locus tumen, ut est, aple pokel sic explicari. Δε την kautig τΩι ε πιρολήν, ὁ γόναι' καὶ εἰ ταμβε, εὐτεν τίμα την ἀνδεα. Ut ipsum caput tuum virum ama, o mulier, et si colis caput tuum, sic illum cole.

(Col. 370, 1. 51, Εὐχήν. Pro εὐχήν aliquid aliud substituen-

# NOTÆ HENRICI SAVILII

## Ad Homiliam in illud, In faciem Petro restiti.

Col. 571, in tit. Hanc orationem inter præcipuss Chrysosumi facile numerandam, ab Augustano catalogo num. 35 agnitam, in codice Bavarico datestos deprehensam, explevimus et accurate castigavimus ex manuscripto doctissimi Frontonis Ducei. Accessit post excusum librum a Samuele Sladio meo descriptum Constantinopoli, ex quo quædam excerpsimus, non contemnendum apographum, quod in his notis littera C. signavimus. Vide epistolas adversarias Hieronymi et Augustini, qui de hoc Petri facto ex hac, ut videtur, Joannis nostri oratione materiam litigandi sumpserunt.

Variæ lectiones hujusce codicis Constantinopolitani sic ad editionis nostra numeros aplantur. — L. 3. in thate. — L. 9. had deest. — L. 12. Teophing that destruct. Col. 572, 1. 11. Tours. C. abros. — L. 12. Kai sudappi; on

χύρου και του οίτεκον ταυτύθησε:

Col. 373, l. 2. Εγωμιν δε τούτο. C. έγω μεν δει τούτου, possendo post εκίφες list. Seq. άπιθανοα — L. 14. Αιπαρά και εξετιος διμώ όττιν ή δρουρα, ώστε υποδέχεσθαι και πολυτθασιάζειν. — L. 21. Περί του τυχ. — L. 25. Εγηγερμίνης — L. 36. Και πορόσολοι deest in C. Mox l. 41, κλείων ώμων. — L. 53. Τούτο. τί δε είπεν έμπροσθεν

πανόμου;
Col. 374, l. 16. Το λόγφ διασκόπτων του διμθύον του ν.δ. ίνα. —
L. 19, όμα pro, διλά. — L. 25. επιδολαίς. — L. 51. Τίνος οὐν
διακε αυτά πρόσωπο, hæc desunt in C.
Col. 376, l. 5. Δύτων έτι καί. — L. 6, hæc, ώμολόγησε μετά

Col. 379, l. 2. Emanuloge and deest.
Col. 383, l. 37. Tourism deest in C.
In reliquis codex ille Constantinopolitamus cum edito nostro consentit.

Col. 387, 1. 18. Lege to sine interrogatione. Sic utique corrigendum existimo.

#### NOT & HENRICI SAVILII Ad Homiliam in Eutropiam.

Col. 391, in tit. Meminerunt hujus orationis Socrates, Hist. ecclesiastica lib. vu, cap. 6, fol. 255, edit. Rob. Stephani, et Sozomenus lib. vm, c. 7. fol. 108, quos vide, quia huic sermoni multum lucis afferunt. Vide etiam orat. 18, tom. V, multa huc pertinentia ("est in luce editione oratio sequens). Porro apographum hujus orationis mivit ad me Fronto Ducæus milit sæpe memoratus.

Col. 592, l. 11. ἐκούσια. Sic edidimus e contextu, cum tamen et exemplar et Florilegium legani ἀκόσια: et sic lortasse legit Chrysostomus. Nec enim sensum habet incom-

nici, quam oscula inimici fraudulenta.

Col. 394, 1. 43. Ti; groudig. Interpret ty orosis, and ty orosis.

in præcedentes omnes homilias nullæ habentur notæ Frontonis Ducai.

#### NOTÆ HENRICI SAVILII Ad Homiliam de capto Eutropio.

Col. 395, in tit. Huic orationi ante annos fere 60 Lutelize mendosissime editze sanitatem prope attulimus ex cod. ms. in bibliotheca Regia ibidem. Porro Eutropius hic Arcadii imperatoris eunuchus, et Joanni nostro in adipiscenda sede Constantinopolitana suffragator maximus. cum in ipso consulatus sui anno in imperatoris iram incidisset, ad ecclesiam confugit: in quem sub altari deli-tescentem Chrysostomus orationem statim habnit, quam vide tomi octavi p. 76: quod plerisque visum est inhu-manum, hominis calamitosi et olim amici mi-eriis insultare. Colligitur autem ex proœmio hujus orationis Eutro-pium ab imperatore repetitum, a Joanne neutiquam deditum: sed postea extra ecclesiam forte repertum, ad supplicium fuisse abreptum. Quæ tamen circumstantiæ aliquo modo pugnare videntur cum iis quæ in historia ecclesinstica narrantur. Sed Joanni nostro, qui rebus ge-rendis interfuit, etiam contra omnes historicos fides habenda. Non ut Eutropio insultaret Chrysostomus in oratione præcedenti in ipsum invectus est; sed ut iratæ adversus illum plebi aliqualenus satisfaceret, camque deinde placaret et ad misericordiam deduceret, quod et consecutus est Ipsam homiliam vide.

Col. 404, l. 11. Iloran iç it topuo. Lege ex Nahum 1, 4, unde hic locus sumptus est, novapoiç Request. Si sic lega-

tur, vertendum videtur suvios arefaciens.

Col. 407, l. 16. Augas. Lege varge.
Col. 410, l. 42. Augas. Lege varge.
Superioribus. \* Hoc ipsum pluribus dicit Boisius in notis
Savilianis p. 765. Verum in hac homilia passim ex abrupto ab alio in aliud argumentum excurritur.

# NOTÆ FRONTONIS DUCÆI Ad priorem in Eutropium Homiliam.

Col. 391, in tit. Hujus celebris homiliæ rarissimum exemplar unum misit ad nos Roma R. P. Jacobus Sirmondus, cum in aliis Europæ bibliothecis non inveniretur. Sed antiquissima tamen editio Parisieusis auni 1524 nobis instar Græci codicis erit, quam et manuscriptam olim in Collegio nostro Agennensi offendirus. In ea titulus imprimis erat, *Epistola ad Eutropium consulem*, at Gelenius anno 1547 addidit, quæ occasionem habitæ orationis sive concionis indicant, et Eutropii dignitates. Consulem fuisse concionis indicant, et Eutropii dignitales. Consulem fuisse illum ac præpositum sucri cubiculi testatur Socrates lib. VI, Cap. 6: \*\*sparing to \*\*paring tib. VI, C. 4. \*\*Paring upoque fuisse illum constat ex illis verbis Arcadii lib. xvi \*\*De pænis cod. Theodos.: Patriciatus dignitate spoliatum se esse cognoscat. Ascriptus autem dies illi constitutioni have gesta esse auno Christi 599 ante festum Paschæ significat, neque textus ei Chrysostomi Grægus adversatur. \*\*\*Paring tilling tilling to \*\*Paring tilling neque textus ei Chrysostomi Græcus adversatur. \* Hæc homilia in Eutropium jam emendatior prodit.

#### NOTÆ HENRICI SAVILII In Homiliam ante exsilium.

Col. 427, in tit. Hanc orationem Chrysostomi alibi non Uol. 427, in tit. Hanc orationem Chrysostomi alibi non repertam conservavit libelius hic Georgii. Versam Latine vide tom. VII. p. 941. Est autem receis.

Col. 429, l. 49, Kai oldac. Interpres legisse videtur, sia cidac. Sive and oldac sive our oldac legas, idem est sensus, manuoin oldac interrogando dicitur.

Col. 430, l. 26. Pro 206 dipon interpres videtur legisse

. دهورا

#### NOTA FRONTONIS DUCÆI In Sermonem ante exsilium.

Col. 427, in tit. Circumferebatur antea inter sancti Joannis operum Latinos tomos hic sermo, sed in nullis codicibus manuscriptis ejus textus Græcus occurrebat. Itaque absque Georgio Alexandrino foret, qui hunc et

sequentem Vitæ ipsius inseruit, ut utroque careremus: sequencial vice ipsius insecut, at stropas carefulation tametsi attexta est utrique pars altera, quæ ad finem usque non eodem subtemine conciunata decurrit. Nam ab illis verbis p. 417, ελλ' όρα τοξ, έμπυτο δότμου, appendix incipit, quæ a veteri interprete non agnoscitur, et υποδολημαίος τόπες videtur. \*\*Cæleræ Frontonis notæ interpretational control of the contro nem Godefridi Tilmanni fere respiciunt, quæ quia \*\*\* que erus; erat adornata, rejecta fuit.

## NOT & HENRICI SAVILLI In orationem post reditum ab exsilio, a Georgio Álexandrino allatam.

Ne hæc quidem nobis alibi reperta, nec Græce neque Latine, Meminit ut propies Sozonienus I. viii, c. 18, hisre verbis: Learnautis to (SC. viv slot up vo la paga poosantiv) and ozition viva tutalità logon. Re repetatant of the classes at apopuis latin, inedifleu Geógelov på, avubpient niv un' abrov Enchysian Entgerphia. Alymeter familia the Affain to naticipion yapethe, es al ter Espaine leropouer Bichou tor de hadr, we elrot. inaurieue the spollulue, nat tibe lecoposes piskoi' : δν δὶ λαὸν, ὡς εἰκὸς, ἐπαινίσας τῆς προθυμίας, καὶ τιὺς μετιώντας τῆς κερὶ αὐτὸς ἐὐτοῦτες, εἰς κολλώς κρότους καὶ εἰκρμίαν τ. ὑ βασιλως καὶ τῆς αὐτοῦ γεμιτῆς τὸ κλῆθις ἐκὶτοῦν, ὡς καὶ τἰμτικίς καταικτιν νὸ λέγον. ὶ. e. Couctus iuaque extemporalem quamdam orationem habuit, et ex elegantissima similitudine sumpto argumento, subindicavit Theophilum Ecclesiæ suæ contumeliam inferre tentavisse, ut et regem Ægyptium uxori Abrahami patriarchæ, quemadmodum referunt libri Hebræorum. Cumque populum, uti par erat, ob propensum animum, et imperatores ob benevolentiam erga se laudasset, in multos applausus ac benedictiones imperatoris ejusque coniugis rutamm excitavit, adeo ut seniplenam orationale. que conjugis vulgum excitavit, adeo ut semiplenam orationem abrumpere cogeretur. Hactenus Sozomenus, Sed insignis, ut videtur, est ἀναχρονισμές, et qui in Chrysostomum cadere non potuit, nisi omnes fallunt historiæ. Nam ea hic a Chrysostomo narrari videntur, quæ nonnisi in po-steriori exsilio contigere. Vide p. 428. Quæ enim ibi narrantur de tumultu ad baptisteria, unanimi historiarum consensu ante secundum exsilium, non vero primum, facta referentur.

\* Eadem fere præfatur Fronto Ducæus, quæ Henricus Savilius, et locum Sozomeni perinde affert.

#### AD HOMILIAM DE CHANANÆA.

Col. 449, in lit. Quæ de hujus homiliæ stylo dixit Sa-rilius, in Monito nostro retulimus, quæ vero corrigenda e-se suspicabatur in notis, fam ad fidem manuscriptorum sunt emendata. Similiter ea quæ de hac oratione præfatus est Fronto Ducæus in notis suis, in Monito nostro retulimus; ejusque notar veterem interpretationem, quam, quod minus accurate adornata essel, rejecimus, respiciunt, emendandam aut sarciendam i ideoque non possunt ad nostram interpretationem, quam novam adornavimus, adaptari.

#### NOT & HENRICI SAVILII In librum, Quod nemo læditur nisi a seipso.

Col. 460, in tit. Hanc orationem ante omnes alias Chrysostomi notissimam Occidenti, et per omnes fere hiblio-thecas Latine descriptam, ediderunt Græce, quod sciam, primi, viri docti Romæ: et post eos Fronto Ducæus Ingolstadii. Nos priores editiones aliquammultis locis emen-davimus ex ms. Bavarico. In Latina versione deprehendet lector verissimum illud esse, quod aliquoties memini monuisse, summa in vertendo libertate usos esse antiquos illos interpretes, et rem non verba spectasse. Hujus orationis meminit Chrysostomus epistola 16 ad Olympiadem (quæ nunc est quarta).

Co!. 456, 1. 35. Kantoov art voites. Hoc est fortasse vas peo-man vas ness trait in the traitment desprises. Sed hoc est sensum ex suo verbis allingere, non ex verbis sensum elicere. Et est certe totus, ni fallor, locus ab ot pito trusado espec usque ad

opise corruptus.

## NOT & FRONTONIS DUC & I Ad librum, Quod nemo læditur nisi a seipso.

Col. 460, in tit. Hanc elaboratam a se in exsilio lucubrationem misit ad Olympiadem feminam illustrem Chrysostomus, ut constat ex epistola 4 : ἐπιμψά σοι ἀπιρ ἔγραψα αχώτην , ότι τὸν ἱαντὸν ἀδικιῦντα οἰδιλε ἔτιρος ταμαθλέψαι δυνήσεται. Hic verus est titulus, hoc verum argumentum est hujus libri; sed in uno Regio codice Henrici IV Medicæo, quem hac littera H. designabimus, appellabatur, ἐκιστολή respond de Kounous to the Kalming, διτος nivou iv ik pin, δτι τόν irs-τόν μή αδικώνται εὐδύν παραθλάβαι δυνήσετα, και είς τεξι τρ iç cat-δας: Bpistola scripta Cucuso Cilicius oppido cum esset in excilio, etc. Rectius in altero manuscripto Francisci Oli-VAFII dicitur, Adroc, ore raw izuras un abucurrus oudele rapadiajar dunfaren, unt et; evic apicus rotte rattos univerte in rie itopias and konnouses robe uhu paragelus Onupariedu un' noi; naturas robe ni-

piede: Liber missus ab exsilio Eucuso ad beatam Olyn-piedem et ad omnes fideles. Certe Cucusum Armenius fuisse oppidum contendunt Theodoretus et alii passim, non Cilicia. Videturque potius appellandum hoc opus liber in forma epistolæ scriptus : cujusmodi est ille cujus meminit Leo imperator in Vita Chrysostomi, cum ait eum Cucusi scripsisse orationem vel potius librum per epistolam, auditorum animas nutrientem mirabililer, cujus inttium est, lares, phy rather, Medici quidem. Male igitur in omnibus editionibus aliis homilia dicebatur hoc titulo: Quod nemo læditur nisi a seipso, ex veteri interpretatione incerti auctoris, cujus loco hanc multo fideliorem et concinniorem damus sociorum nostrorum opera Ingolstadil primum editam anno 1595.

Col. 461, 1. 46. Tor & sparie. In vulgatis editionibus legebatur του δι θρ σύν και φιδιρόν τοις πιλλοίς, etc. Sed ordine verborum immutato locum ex H. et O. consentiente quoque veteri interprete restituimus, cujus hæc verba sunt: Proveteri interprete resituimus, cujus næc verda sint: Pro-tervum vero et improbum et pessimi propositi virum, au-geri divitiis, potentia et honoribus cumulari; quod vero sequitur, άτωρο et iξ άτωρο, non ut interpres ediderat, infa-mem, infami quæstu dilescentem, sed ex infamibus ortum intelligimus, ut infra in epistola 2: λότμα ς καὶ εξ άσξανο γιόρουσε, et epistola 3: ot δὶ ἀσμος καὶ εξ ἀσζανο, καὶ οὐδι ὶ γιόρι μοι. Obscuri atque obscuro genere nati omnibusque ignoti, et De sacerdotio lib. 1: ἐξ ἐὐτάκον καὶ ἀτίμων ἐντικοὶ γιγο-

Col. 463, l. 10. Στιδρότητα τό ρας. Col. 467, l. 51. λλλά της την τοικύτην διογίαν νισκόση: δινοίας. In Latino textu scribendum: sed ud ægrotuntem illu immanitate animum. Aptins verteris ad litteram, Sed ad

ægrotantem illa irrationabilitate animum. Col. 478, 1. 45. Burredotes. Mire deformatus est hic locus ob vitium Græci codicis. Latina editio penultima sic habuit apud veterem interpretem : Vinclus et exulus ad mortem ductus es. Quo pacto Gelenius edidit anno 1347, cum ante in Parisiensi editione anni 1324 scriptum esset, Vinctus et exutus ad mortem ductus : at in ms v. cl. Nicolai Fabri erat: vinctus es et seculus es; pro sectus es. Veram enim lectionem exhibet Olivarii codex Langiobas, non ut vulgata et H. deursische, unde in quibusdam etiam \_niss.

Exustus es: alludit quippe ad illud Hebræorum x1, 37 D. dasdyoru, terptodyow, Lapidati sunt, secti sunt; Danielis 1x, 13, 30, xiv foreier izw retoat or ptow, Gludium habens ut secci

te medium.

Oplime probat Fronto Ducœus adductis Latinarum versionum exemplis, Græcos codices variasse : in aliisque lectum suisse temporane, in aliis temporane : frequentissima quippe est in codicibus Græcis litterarum a et commutat o. Sed miror virum alias accuratissimum et sagacissimum non advertisse lectionem warpforg ex serie ita iisseriam exhiberi, ut etiamsi omnes codices buxpisty; have-rent, quæ lectio in uno tantum reperitur, corrigendum omnino esset tourplets. Nam hic per tolam paginam agilur de tribus pueris, qui vincti in fornacem injecti, incensi, inco et quantum ad præparationem animi mortui sunt. Post-quam igitur illorum victoriam pturibus descripserat, ad intuin ignur iterum victorum purrous uescriperus, car ipsorum constantiam imitandam eorum exemplo sic cohor-tutur: Quid ergo dicere poteris? In exsilium relegatus, es, et patria ejectus? Ecce etiam isti, scilicet tres pueri. Captivitatem sustinuisti, et sub barbaris dominis fuisti? At hoc quoque istis contigisse reperies. At non habes ibi qui tibi adsit, resque tuas moderetur, neque qui te almoneat et doceat? Hac quoque isti cura erant fraudati. At vinctus es? at combustus es? at mortuus es? axx tato,;; eorum singula illustriores exstiterunt longeque clariores, et coelestes merces auxerunt. Jam quis neget hic barret ong legendum esse? Quis hac ad supra memoratum Epistolæ ad Hebræos locum reserre tentaverit?

Col. 480, 1. 7. Nispons. Hæc ad finem usque libri non re-periuntur in duobus mss. : nam in Regio quidem sic terminabatur, δυχάρονται του δι κυρίω γρηγ ρούνια και νέριντα, δτι αύτο ή δίδα και το κράτος εξε τεὺς αλώπες του αλώπων, εἰμήν. In Ol. παραδιάψαι δυχάρονται: nec amplius quidquam vetus interpres, quam hac: Nequaquam nocere potuerum ei, qui a semetipso non læditur.

# NOTÆ HENRICI SAVILII In librum, Ad eos qui scandalizati sunt.

Col. 479, in tit. Hujus orationis inter primas nobilis cum omnes fere alii βιογράφοι meminerunt, tum Leo imperator his verbis: Αρτι του φιριούρων τής του θε δ χάριτος διαφτή καντί πρός τζι κολίχ η Κιυκιυσή δισκρόψωντις, κάνταδθα τούς λίμφ κολ δίξει Κυρίουλόγ ο λιμάξωντας διαθχέψωντος, λιμός άρτι καὶ τών άναγκού ο κατίσχε ιψί γξι, καὶ τήν βισκλέψουσαν Ταύτη, άνδια μουν διαγιείς ά κοιστίζει έξει και του κατίσχε ιψί γξι, καὶ τήν βισκλέψουσαν Ταύτη, άνδια μουν διαγιείς ά κοιστίζει έξει και του και έξει και του και pa's nadig, briorodan majajopit nat dopen role pontefian . Zel 428.8

de da, de description, desperator spiperse sèc بالإفودية أو . de طير Libantique arquer it inn roatie prointeque de Erroborro apriobarro motel dur d 999, πρός τοὺς mandald; phrong do rate : οῦ βέου παρανεμίαις ὁ λόγος h.w. (forte tys) luidhous, do si δλ τφ λόγω τίς: laxeds μλυ maldee, mai τά λέτε. Poero hanc orationem damus, ex cod. ms. in bibliotheca Collegii novi Oxonii usque ad cap. 10, et inde ad fluem ex optimo et vetustissimo ms. Augustano descri-ptam, emendatam vero ex duobus Palatinis, et in poste-rioribus capitibus ex illo Oxoniensi.

Col. 800, 1. 52. Ta genera editole telesus. Aptius judicio meo quadraret editole sin difenia, ul intelligatur loqui eum de veteribus patriarchis, quibus ta zopora in hac vita non obtigerunt, quod manifeste facit in sequentibus, toltus patriarchis. Conjecturam Savilis admodum probo. Sed

# quid si legerelur at it deports? NOT B HENRICI SAVILII in Bpistolas Chrysos'omi.

Col. 543, in tit. Epistolas ad Olympiadem ex Regio ms. Lutetize descriptas, ex cod. Palatino et alio ms. eruditissimi Jani Douzæ nuper allato Constantinopoli accurate castigavimus.

In Palatino titulus est όλομπάδι τη σορή και κοσμία γράφει τὸ ηροσούν και πολόβήτανν στόμα, έφη σειδάζων χαλεπής άθνμίας, ut sunt hi tituli pro arbitrio librariorum.

Non advertit Savilius has esse tres iumbos hac ordine ponendos:

> Odminuege al and nucleid Γράφει το χρυσούν πτί πολύβρημον στέμο Nigy exchaços yakeni; abupiac.

Col. 559, l. 13. Lege cum ms. nevel net covers. \* Alqui mazima pars mss. nostrorum duez new habel, et lectio perinde

ulque allera quadrare ridelur.

Col. 569, 1. 53. Axiav. Billius reddit aream, ut videatur legisse diana: aut si hic piscationem intelligit, verius ut in margine (editionis Savilianse) akia, pro akia, ut byta pro brias Nam ut alia pro regione marina sumatur, quamvis de Troade verum est, durum nimis et apportiousev. Hic de area loqui Chrysostomum nullo modo dubituri polest; quo enim alio modo intelligas? Postquam dixit na potest, quo eran utto moto interigue? Postquim utan και to de la comparata phi γγ και Ιτοίμη ούσεν τὰ στίχιατα υκοδι-larder, ac repurgatum arvina sementemque excipere paratum, certe quod seguitur και την άθειαν πιπητραμίτ-σην, et plenam aream intelligas oportet. Licet enim εδεία piscationem rulgo significet, an dixeris, ex repurgato arvo et ad sementem excipiendam parato, plenam pisca-tionem parari? Cum igitur onnes miss. hic sais habeant and the, vel Chrysostomus this pro area habucrit, vel om-nes mus, vitiati pro them, i wie exhibent.

# NOT & FRONTONIS DUC &! in Epis:olas 3. Joannis Chrysostomi.

Col. 529, in tit. Prodit in lucem hæc epistola (ad Inpocentium papam) Græce una cum aliis opusculis auctoris Basilez anno 1529, studio et opera Desiderii Erasmi Roter., cajus veterem interpretationem cum altera, quæ exstat in Dialogo Palladii de vita Chrysostomi, et cum ipso textu Graco contulimus. Citatur ejus quoque pars non minima a Nicephoro Callisto Iib. xIII, c. 18 et 19 : Igitur ad Imocentium urbis Romæ episcopum de rebus suis scribens hæc quoque addit: Quomodo vero tandem quæ sic acta sunt, etc. At Palladius narrat quatuor epi-scopos a Joanne missos tres epistolas Innocentio detu-lisse, unam Joannis ipsius; alteram episcoporum xu de communione Joannis; tertiam cleri Constantinopoli-

Col. 552, l. 18. ind to supple the time, A curioso civila-tis: hinc deprompts sunt ills que apud Suidam in voce Kerμόσου (sic) citantur te του ρίου του Χρυσοστόμου. Tertullianus meminit beneficiariorum et curiosorum cap. 13 De fuga in persecutione, et ex Notitia imperii Orientis et Occidentis constat fuisse sub Magistro officiorum curiosum cursus publici præsentialis unum et curiosos per omnes provincias, item curiosos in comitatu præsidum admissa per provincias renuntiasse, eos lemque judicibus crimina de-tulisse constat ex lege 1 Cod. *De curiosis*. In passione R. Mennæ Heliodori cujusdam fit mentio, qui curiosi of-

ficio fungebatur.
Col. 543, in tit. Hunc Epistolarum librum scripsisse
beatum Joannem Chrysostomum cum injuste aque inhumaniter relegatus esset in exsilium, tradit Photius in Bibliotheca, pag. 118 edit. August, inter quas de 12 yearste poblas συπείνευσει alta πρός την εύδαξεταίτην. Ο υμπάδα την δίακονον από γτρομμένα διακτικό, και από της δίακονον από γτρομμένα διακτικό, και από το διακτικό κου διακτικό το διακτικό κου διακτικό και διακτικό κου ficem Romanum. Alque has quidem septemdecim tantum Medicæus codex Christianissimi regis Henrici Magni sup-

peditavit : omnes autem interprete v. c. J. c. bo Biltio Latine tantum olim editas. Islum ipsum Jacobi Cujacii codicem, quo interpres usus est, nobis perbenigne illustrisinus card. Perronius ex bibliotheca sua depromi jussit. Contulimus earumdem Græcum textum cum apographo collegii nostri Aniverpiani, quod olim ex libro Joannis Sambuci consiliarii Caesarei sibi curarat exscribi vir doctissimus Joannes Livincius, et ex cellatione cuma altero ejusdem Sambuci libro emendarat, eodemque ex apographo fideliter expressas habet epistolas, que centesimam septuagesimam tertiam sequuntur. Hujus tamen primæ ad Olympiadem et tertiæ quartum exemplar Henrici II in Regis bibliotheca nobis occurrit; sed ad Cyriacum episcopum utraque missa dicebatur mutatis nominibus quæ feminæ conveniebant in masculina, quasi vo-luisset auctor eadem oratione utriusque animum affi-ctum consolari: nisi forte sic eam librarii potius immutarunt. H. Henrici quarti codicem, H. 2, Henrici secundi, P. Perronii cardinalis, A. Antverpiani collegii, S. varian-tes lectiones ex codice Joannis Sambuci collectas designabunt.

gnabunt.

Col. 606, l. 3. ½; ζ, τον ήμας, H. υμας, ros, et conjecturam suam annotarat Livineius in margine Antverpiani, Ισνός ύμας. Sozomenus lib. viii, c. 22, exorii Constantinopoli excidii crimen sibi mutuo impegisse testatur accusatores Chrysostomi ejusque fautores, quibus et idem tribuit So-crates lib, vt, c. 16: itaque lectio ulraque ferri potest: siquidem ex fautoribus Joannis futt Olympias: quod ta-men addit, in publico judicio, potius ad Chrysostomum referre suadet, quanquam inter ea capita, quas in synodo ad Quercum sunt objecta, hoc de incendio non reperitur; sed et amicos Joannis quæstionibus subjectos ea de causa per Optatum præfectum urbi, loco citato narrat Sozome-

Col 613, 1. 5 ab imo. o pictur, Billins, equus : sed proprie partin et produces est interes, nouve mulus, in Glossariis: et in Basilicorum eclogis, to literato problement et piste explicator. Legalo burdonum continentur et mulæ. Victor De persecutione V andalica lib. 1: Ex transverso super burdonem vinctum toto ilinere portabamus. Certe cum lectica ferretur Chrysostomus, suspicari potuit quis mulos adhi-

bitos quam equos.

Col. 616, l. 18. Oi and puzzelow, Ex vicariis. Billius ediderat, legali, præfecti, sophistæ, philosophi. Satis constat ex historicis ecclesiasticis imperatorum ætate appellatos ατό β.παρίως, qui vicarii erant prælectorum prætorio, unde apud Eusebium iib. x dicitur Anulinus δεθυστικός, και απέχει κός, και οδικάριος των ἐπάρχων. I a conc. Chalced. act. 1 Theodorus dicitur, ενδοξιταίος ἀπό ἐπάρχων τῆς πόλως, Gloriosissimus expræfectus urvis, et Maximus exmagnister officiorum, ἐπό parieron, et and repursorium, expræpositus sacri cubiculi. Justivianus Nov. 1, imang to division and bratus, Journi ite-rum exconsuli. Vertitur etiam and inages, Ex præsectis, ut in conc. Chale act. 1 : 6 & Bolonaros and trapper and indres

Object roop, Gloriosiss. ex præjectis et consulibus Florentus.

Col. 617, l. 16. Οιδίνα γαρ λοιπου δίδουκα ώς τούς ἐπιστότους, πλαδίξουν. Billius verterat. Neminem enim tam metuo, quam
episcopos, eosque haud multos. Fronto Ducœus recte: Aptius fortasse scribes, paucis exceptis; quasi velit ple-rosque omnes adversarios sibi metuendos episcopos esse, si paucos excipias: nam Theophilo studebant episcopi

non pauci.

Col. 623, l. 7 ab imo. Ebyestias, ad verbum esset, Tuas nobilitatis et eximietatis: sic en m illa ætach Latini Patres loquebantur. Ambrosius epist. 74: Antiochus vir carissis. mus reddidit mihi eximielutis tuæ litteras : ut paulo ante Billius vertit : ōrī ὁ bau davo; balvo; eximium illum asque admirandum virum. Isidorus Pelus. lib. 1 epist. 321 : 124 04, taupiou, arparo pi av : Te oportel, vir admirande, fir-mum alaue constantem sommer mana El armirande, firmum alque constantem semper manere. Et epist. 451: 20 leopateu, del tote delpoi; breisur : Ventis haud semper cedere oportet, vir ea imie. Eamdem vocem usurpat Chrysostomus iusta epist. 41 et 50, ubi dayaaadiyra amplitudinem verti-mus, et 234. Hujusmodi honoristae compellationes isto et sequenti avo ita frequentes occurrunt, ut a pluribus referendis exemplis supersedendum videatur.

Col. 651, l. 22 in tit. favatis. A. appures. Billius epistola 81 verterat, medicorum principi, ubi favese appellatur, Hymnetius, non Hymetius. At degrarph, medicum principis potius significat, qui et archiater dicitur, unde in Codice Theodosiano tituius de comitibus et archiatris sacri Palatii. Archiatri enim erant dicii a tempore Neronis illi, quorum fidei et peritiæ imperatorum salus tuenda committebatur, quique in eorum comitatu medicinam factitahant. Cassiodorus lib. 1x Variar. ep. 16. Vide Marsilium Cagnatum, 1. 11, c. 15, Variarum observat., tom. Iti Thesauri critici. Porto medico hie tribuit auctor resea, venerationem, ut in concilio Chalcedon. act. 1: Elpidrus venerandus comes dixit, quod est Græce Ennistes é ni-

ρίδιαττε εύμης είνε : nam et medici comites erant. Col. 646, l. 13. Φριθρίον etiam arcem et castellum sonat, quemadmodum et in sequenti epistola narrat, Arabissi, quæ urbs vicina fuit Cucuso, arcem munitam et Cucuso tuttorem

Col. 659, l. 34. Huic epistolæ Billius hunc solum titu-lum præfixerat : Incertæ, quod abesset a libro Cujacii no-men ejus ad quam mittiur. Ampruclæ meminit et titulus centesimæ tertiæ, in quo mendose antea legebatur Am-practæ. In Cujacii libro erat, դարթիրերա διακόνω και ταξι σύν աման. Sed animadvertit Billius emendandum locum, et ad teminam scripsisse Chrysostomum, ejusque correctionem

nobis Antverpianus codex confirmat.

Col. 676, 1. 4. The Legislacian. Hoc adjectimus ex S. quod confirmat epistola 127, in qua se Armeniam incolere lestatur, et epistola 136. In epistola tamen 115 Cucusum ait esse Ciliciæ oppidum: sed et apud Ptolemæum lib. v, csee Chiclæ oppidum: sed et apud Plolemæum lib. v, rap. 6, «tparyria» kiðalac, præfecturam Ciliciæ, legimus, quæ Ponto Cappadocio vicina erat, et in tabula prima Asiæ Cilicia regio non longe a Cæsarea notatur, longe dissita ab altera Cilicia, quæ Issico sinui vicina. Sozomenus quidem certe lib. vur, cap. 22, Theodoretus, lib. v, c. 34, Palladius in Vita Chrysostomi, Nicephorus, lib. xu, c. 96, etc. Codepus ellique present Armonism minorie id c. 26, etc., Cedrenus altique passim Armeniæ minoris id oppidum esse constanter asserunt. \* Non omnino accurata sunt quæ supra retulit Fronto Ducæus de epistol. Chrysostomi ubi Cucusus Armeniæ esse dicitur, ut pluribus demonstrabitur in Vita Chrysostomi.

Col. 683, 1. 51. 14 viagostiv. De hac re plura Georgius Alexandrinus apud Photium in Vita Chrysostomi: posquam enim narravit eum menasterio excessisse, atque in spelunca biennio integro delituisse, addit : Ly & xal verpublic partibus, quæ ventrem ac renes attingunt, in urbem hoc morbo coaclus revertit. Palladius item in Dialogo: Cum toto biennio nunquam cumissel, non mocle, non die, subjectas rentri partes omnino mortifical, frigore virtules renum fe-

Col. 685, l. 12. Apostico. Froben. vis Nistopico, et vetus interpres, deliro illo Nectario: at P. et A. Apostico. constanter præferunt, quibus suffragatur Theodoretus 41b. V, C. 34 : of the tontour trioxonor Apodutov, be mit tuelvov trivero, aporeforme our filmen: Occidentis episcopi Arsacium ejus successorem ne salutare quidem dignati sunt. Et Socrates lib. vi, cap. 17, scribit Arsacium, fratrem Nectarii, qui ante Joannem Constantinopolis episcopatum administraverat, jam octogenarium episcopum ordinatum. Sozomenus lib. vm, cap. 23.

# IN EPISTOLAS LXIX AD DIVERSOS, Primum an. 1614 Grace et Latine in lucem editas Notæ interpretis.

Col. 711, in tit. Etsi missas ad Olympiadem, Innocentium pontificem, et alios epi tolas Photius in Bibliotheca communi titulo comprehendit, cum ait, à eyelotgras trioredat τιδ is driote κατρός Ιωάνν υ του Χροστούμεο, ές μετά την άδικον και απάνθρωπου ti stav πρός διαρόρους τραφεν: Lettæ sunt epislolæs. neti Patris Joannis Chrysostomi, quas injuste alque inhumaniter relegatus ad varios misit: tamen in multis codicibus manuscriptis separatim exscriptæ reperiuntur solæ illæ septemdecim ad Olympiadem missæ, et in aliis haud aliam inscriptionem tolum illud earum volumen, quam epistolarum ad Olympiadem, obtinet: in uno Cuia-ciano illustriss. cardinalis Perronii additur, πρὸς Ολυμπαδα βασθέσσαν καὶ πρὸς τι ας ἐτξορς: Ad Olympiadem reginam et alios quosdam. Sed in illo codice desiderabantur læ sexagiuta novem, una excepta ducentesima tricesima sexta, quam interpres clarissimus Billius casu prætermisit : eas autem ex apographo Antverpiani nostri Collegii a R. P. Andrea Schotto nobis commodato repriesentamus, eo nimirum ordine, quo cum aliis jam Latinitate donatis sparsæ occurrerunt. Licet enim in omnibus libris eæ, quæ sunt ad Olympiadem datæ, præcedant : cæteræ tamen diverso plane ordine in singulis aliis codicibus disponuntur, ut ex numeris colligimus, quos doctissimus Livineius ad oram marginis Antverpiani codicis annotarat. Porro variantes lectiones sic indicare placuit, ut A. codicem Autverpianum, Sam. variantes lectiones illius margini ex Sambuci libris attextas, eas autem que adjunctæ margini fuerant editionis doctissimi viri Henrici Savitii Sav. v., illius denique textum Sav. designet.

Col. 712, 1. 4 ab imo. watta. Addit conjecturam in margine Savilius tone watta. quam sequitur. Iluic et nos adatinulamir, reclament licet mss.
Col. 714, 1. 41, in tit. Borgie. Apud Palladium in Vita

Chrysost, sub finem epistolæ ipsius ad Innocentium pontificein additur: Scripsimus ista et ad V enerium Mediolanensem, et ad Chromatium Aquileiensem episcopum. Vale in Domino. At licet interciderint epistolæ, quibus in illa sua persecutione quæ passus esset narrabat: constat tamen ex historicis, Occidentis episcopos non pacificis tantum litte-ris, sed etiam communicatoriis cum illo communicasse, ut observat illustrissimus cardinalis Baronius tom. V Annal. an. 405, sect. 16, et ex iis quæ ad ipsos datæ exstant, ut ad Chromatium Aquiteiensem, et ista ad Venerium Mediola-nensem, quam ex codice Valicano acceptam a piæ memoriss Guilelmo Sirleto cardinali bibliothecario, et Latini-tate donatam profert: Fortem vestrum et virilem ani-mum, etc. Porro Mediodesses dixit, at Ptolemæus in Geographia regiones Insubrum describens, Mchidawa from Medical Advice. Strabo, lib. v De Insubribus, Mchidawa from Medical Advice. Strabo, lib. v De Insubribus, Mchidawa from Marpi-Quorum metropolis fuit Mediolanum. Sic apud eumdem Strabonem legimus: Τι εξ εξιμπορείου Βουρδίγαλα επικείμενου λιμνοδαλάττη . Et habet Burdigalam emporium impositum estuariis. Sic et apud Stephanum Λούγδουνα dicitur urbs Galliæ, quæ Straboni - A ANTEONOM.

Col. 715, 1. 41, in tit. Britis. Ita scripsimus pro quod erat

apud Sav. Bruths et in ms. A. Briths. Sic apud Strabonem pro Britia recte emendatum est Britia. Brixia, ex Ptolemæo et Livio, Cænomanorum caput est, in Italia Romanorum colonia, sub Venetorum dominatu populosa civitas a Leandro Bréscia dicitur. Hujus Gaudentii Brixiani episcopi exstant varii tractatus sive sermones in Exodum et in Evangelia tom. Il Bibliothecae Patrum, in quorum præfa-

tione tempore S. Ambrosii se vixisse testatur. Col. 718, 1. 45 in tit. Ampruclæ nomen, ad quam missæ Col. 718, I. 45 in 11. Amprucies nomen, ad quam missas sunt epistolæ 96 et 103, a librariis inmutatum videtur, cum versimile sit eam indicari, quam Proculam indigitat Palladii Dialogus his verbis: Ingressus autem baptisterium Olympiadem vocat, quæ ab ecclesia non discedebat, una et Pentadiam et Proculam diaconas, Sylvinanque beati Nebridii conjugm. Longe aberrat hic conjectura Frontonis, qui Ampruclam hanc eamdem esse putat, quan Proculam illam diaconissam Constantinopolitanam, cum contra Amprucia extraneæ linguæ fuerit, ut ait Chrysostomus epist. 103. Et alioquin hoc nomen Amprucla sæpius in his epistolis repetitum, in mss. omnibus idem semper est,

uno excepto.
Col. 719, 1.15 in tit. Asymptotiz. Ovigunparia Sav Ovigunparia Sam., sed verius nomen istud videtur, quod el prie se fert titulus epist. 40 et 77. Porro similis argumenti litteras habes in quibus orbatos parentes liberis, aut propinquis consolatur propinquos, epist. 61 et 197. — L. 17.

Beatæ. Filiam Asyncritiæ defunctam beatam vocat, ut epist. 197, beatum Studii præfecti fratrem, voc passejos εδιλερο τές μιγα οπριειίας τές εξε. Græci quidem genilles μεκερείτες ominandi gratia vita functos appellabant, quasi vita piese command gratia via influent appertuable, quasi via miseriis defunctos et μακαρίνε, ut appertuable, quasi via gib. τιι : οὐ τὸν μακάριον γεγο.ό·α θεντες : Ubi etim heatum facium sepeliant. Synesius epist. 36 : ὁ μακαρίτης Καστρίμιος αντό τοῦς εγίνενο : Beatus Castricius hoc ipsum facius est. Sed et ipsi sancti Patres in gravioribus scriptis theologicis italocuti sunt. Athanasius Disputat. 1 contra Arian. : 6 panagh-THE ALETTOPOS ificals to Aprilo The Explorate : Bealus Alexinider Arium ab Ecciesia rejecit, et in acio loco ejusdem libri p. 120: Του μακαριωτάτιυ Αλεξάνδρου πατηγορείτωσαν ως αδίκως έκδα-λόντος τον Αρειον: Αccusent beatissimæ inemoriæ Alexandrum, qui Arium cum injuria ejecerit. Denique ad solitariam vitam agentes, p. 652 : Too dishoot too the being and coulous propage : Fratrem reverentem divince et beatte memoriae, et Hieronymus apud Latinos, epist. 15: Nudiustertius de beatæ memoriæ Lea aliqua dixeramus. Augustinus item lib. 1 contra Iuliamum cap. 4 : Ego sune beatæ memoriæ Memorii patris tui non immemor.

Innola ibidem probavinus Onesicratiam verum esse matronæ hujus nomen, diximusque in aliquot mss. vocem Mazzo

eies quasi proprium illius fi'iæ nomen ferri. (ol. 721, l. 56 in tit. Studio. Studii præfecti urbis meminit Palladii Dialogus, cum narrat, Germanum presby-terum et Cassianum diaconum Romano pontifici B. Innocentio breviculo ostendisse, ubi ornamenta tradebant sub judicibus testibus, subscriptum manu Studii præfecti urbis, Eutychiani prætoris, Joannis comitis thesaurorum, et Eustachii quæstoris ac tabularii in auro et argento et vasis, ut Joannis episcopi calumniam diluerent. In Codice Theodos. 1. v De his qui super religione contendunt; 1. 57 De episcopis et clericis, rescriptum est ad eumdem da-tum præfectum urbi, quo clericos relaxari jubet et navibus impositos dimitti, qui qua die quæstiones haberentur de auctoribus incendit tum exorti, cum B. Joannes in exsilium pelleretur, in carcerem conjecti fuerant. Scribit etiam epistolam suam 51 S. Ambrosius Studio nobili viro De dementia in judiciis sectanda, et 52 Be causa mulieris

m adulterio deprehensa. Sive idem hic fuerit, sive alius ali isto prefecto urbis, eum quidem certe quem postea consulem produnt Fasti consulares auno Christi 154 diversum ab hoc fuisse probabile est. Nam et anno Christi 459, imperante Leone, sub Gennadio patriarcha, ut scribit Nicephorus lib. xy, c. 23, Studius vir præclarus Roma Constantinopolim pervenit, et sancto præcursori templum erexit, in quod monachos ex domicilio eorum, qui ásotarta, id est insomnes, dicuntur, induxit. His præfuit Theodorus appellatus inde Studites temporibus Leouis Isauri e! Constantini Coprenymi Iconomachorum. — L. 43. Μεγαλο-ρια στατε. Addit Sav. v. καὶ ἐνλεξοτατε, e! illustrissime vel gloriostssime, at vertit interpres vetus Conciliorum in Chalcedonensi act. 1: τ. ε μεγαλο-ρια στατε in chalcedonensi act. 1: τ. ε μεγαλο-ρια στατε in tustrissimo præfecto urbis Tatiano. Conjunxit etiam binos hos titulos Cassiodorus epist. 33, lib. m Variarum, quam mittit Theodoricus rex Argolico præfecto urbis: Illustris magnificentia tua in clarissimo armentarso ea fucial exhiberi.

Col. 725, l. 27. K to recease. Ita quoque Sav., at in marg. Katzotzőőber. Sam. Tauthor el Katzogiker. Sozomenus subortum esse causam odii in S. Joannem Chrysost. scribil & de secondaria de lorum in Syria episcopum. Sed hunc fuisse unum ex tribus ejus accusatoribus, eique maxime infensum tum ip e Sozomenus, tum Palladius in Dialogo testatur : neque verisimile est eum admonuisse amicos Chrysostomi de iis quæ Constantinopoli adversus eum alii molirentur. Pro ralegendum esset fortasse repáler cum Sambuci ms. : nam et inter Phonicia civitates numeratur, qua Gamala dictur a Plinio lib. v, cap. 13, quemadmodum et Castaba-lam Stephanus lib. De urbibus in Phonicia ponit. Idem Palladius sub finem Dialogi sui inter episcopos, qui de communione erant Theophili, ac muneribus inducebant milites imperatoris, ut B. Joannis sectatores civitatibus pellerent, nominat præcipuos Tarsensem, Antiochenum, et Cassariensem. — L. 59. Commisit Pharetrius. Narrat ipse quæ passus fuerit Cæsarææ, dum in exsilium deportare ur, et quo pacto de sententia Pharetrii illius urbis epire ut, et quo pacto de sententia francetti fittos tipos especipi flerent, quæ ab impribis hominibus gerebantur, in Epistola ad Olympiadem 14, quæ nec omissa sunt a Palladio in Dialogo: quo loco, ut diximus, Cæsariensem, Ancyranum, et Pelusienses episcopos refert, parlim donis, partim etiam minis, militum animos contra Chrysostomi amicos sic efferasse, ut ne laicos quidem illos exci-pere hospitio cupientes id agero sinerent; et alibi pag. 15 : Pharetrius vero Casarea, quæ Argen adjacet, præsul nimium formidans, non secus alque infantes larvas, neque urbe egressus sua per luteras consensit adversariis et quidem non vocalus in medium, quippe qui esset omnino rusticus ac stultus

· In nota ibid. probavimus hic Castabalorum ерівсорит semora<del>ri</del>

Col. 729, 1. 55. Tq: \$\sigma\_1 \text{Ag} \cdots \text{evstro munere}. Ad verbum esset, \$V\$ os etiam scholaejectus fuisse, ut col. 731, 1. 19, \$\sigma\_1 \text{Ag} \tex

Col. 730, 1. 5 ab imo. ret; is noon. Emendandum ret; is est no. Sic enim erat in A. et Sav. Atque apud geographos quidem haud facile occurret hoc nomen loci, verum ab aliquo potius fundatore nomen accepisse domicilium estud monachorum probabilius est, ut is ret; so noppositud monachorum probabilius est, ut is ret; so noppositudina paud Zonaram in Nicephoro Generali mentio fit Treodori ret yrysters in vince est; rot 2 colien post; Qui fuerut abbas monasterii Studii consulis; et in vin synodo

p. 594 ed. Rom. Sabbæ Hegum. 160 2005:00. Certe Palladius in Vita Chrys., p. 7, inter eos qui Theophili partibus favebant, numerat Marsam Promoti uxorem et Castriciam Saturnini; sic locutus est, et epist. 55: Moniferon to

To proper a to partie to the constraint of the

Col. 733, 1. 32. Inclusum, tractionities. Inclusum simpliciter dicere potuit. Nam qui relictis comobiis, in quibus religios e vitre stipendia meruerant, in solitarias cellas se Asthina; to claims nublica o, sat tigas tibray provos trottos thire to eremo famigeralus ille Acepsemas in cella reclusus, et sexaginta annos neque visus neque locutus. Idem in Historia religiosa de Aphraate sic scribit, viv Educar natalatir, Co το τειιδή ων childry tipow, nat tourty un un ; ξ, της chain; trapelat a ψυχάς: Cum renisset Edessam, et extra ejns ambitum invenisset domunculam, et se in ea inclusisset, sua curam gerebat anima. Marianus Scotus anno Christi 1058 : Paternus monachus Scous, multisque annis inclusus m sua clu-sa ambiens martyrium combustus est, et anno 1069: Ma-rianus jussu episcopi Moguntinensis post annos decem meæ inclusionis solutus de clusa in Fulda ad Moguntiam veni. Gosfridus Vindocinensis scribit Herveo et Evæ inclusis epist. 48, lib. 1v. lidem tamen si forte id Ecclesiæ negotia exigerent, ut afficiis episcopis aut fidelib. populis succurrerent, egrossi e cellis opem ferebant, quod Aphraatem fecisse testatur Theodoretus lib. 1v, c. 21, et hunc Nicænum monachum Chrysostomus. — L. 36. Katā tyk Rippo A. to Lalance Like 72-6 to 102 gard the Kopen. De Salami, quod oppidum est e regione Cyri situm. Sav. et Sav. v. tiv v. e regione Tyri. Cyrus civitas Syriæ fuit, cujus olini episcopus Theodoretus, quemadmodum et Tyrus Phomiciæ. Interpres Nicephori Langus, quid legerit, ex verbis gius component linet. De Salamis excisos. ejus conjecere licet, De Salamis regione, quæ non longe a Curo sita, et ab hæresi Marcionistarum oppressa est : quasi scriptum offendisset, zépat, non z pie, quam tamen interpretationem transtulit in suum Thesaurum geographicum Ortelius, et Salaminem regionem ab urbe Cypri diversam constituit. Nos e margine Savilianæ editionis retraximus constituit. Nos e margine Savilianæ editionis retraximus in textum vocem Kūrio, quod omnes geographi testentur Salamina Cypri fuisse civitatem, quam Stephanus lib. De urbibus Constantiam dici afiirmat, et Epiphanius Constantiæ urbis provinciæ Cypri appellatur episcopus in titulo librorum Adversus hærreses, quem Hieronymus Cypri Salaminæ episcopum indigitat lib. De scriptoribus ecclesinsticis, caque ex insula vocatum illum fuisse Constantinopolim a Theophilo, ut Chrysostomo resisteret, scribit Socrates lib. vi, c. 11. Tamen, ut verum fatear, non facile adducor, ut credam urbem tam celebrem a Chrysostomo resistent, non facile adducor, ut credam urbem tam celebrem a Chrysostomo resistent, quan annour, ut cream unem tam tam tarent appellatam, neque facile insulas et civitatis, quas subdita erat homini sibi infesto, curam suscipere illum velle arbitrarer; denique cum de Phænicia hic agatur, smepicarer potius de oppido aliquo Tyro vicino hic fieri mentionem.

Col. 739, l. 24 in tit. The Averaging, Sav. the Averaging, Antiochemum. Sed Averaging, Antiochino, civitatis Syrize, vel alterius cujuspiam intelligi satius est, præsertim cum in Dialogo Palladii legamus pag. 6, Antiochemæ Ecclesia

presbyteros litteras Romam misisse, integritatem judicii preabyteros litteras Romam misisse, integritatem judicii et actiones Chrysostomi defendentes, et pag. 15, Syriæ et Cappadociæ episcopos Constantinopolim profectos eidem communicasse. Porro ch. Actorita, t.:isaxxo hic intelligere debes ut antea col. 725, à Arbo et à Tapeso. Ægensis et Tarsensis episcopus. Neque enim assentior Boisio, qui Ægonem cognominem pastori Theocriteo intelligit, et Tarsi filium. Ægas urbem esse Achaiæ constat ex Pausania itempus allecam eiusdem nominis in Macadonia. nia, itemque alteram ejusdem nominis in Macedonia ex Plinio et Diodoro, tertiam item ex Ptolemæo in Cilicia, in qua et Tarsus est, quemadmodum Gabala in Syria vel Castabala in Phoenicia. Forte legendum esset \*\*coc\*\*. Nam et ex iis episcopis, qui plurimum illi adversati sunt, unus fuit Antiochus Ptolemaidis episcopus.

Hunc episcopum Antiochemum putamus, ut ibi diximus, esse Porphyrium, Chrysostomo infensissimum, de quo plura in Vita Chrysostomi.

Col. 741 in tit. post monit. Kurotarita In editione doctiss.

(.0). 741 in tit. post monit. Kurrarvia, in editione oucuss. Savilii hæc epistola ut quatuor sequentes Constantio tanquam earum auctori tribuliur, quae ex unico exemplari e Gallia misso expressa est, et hunc titulum omnibus præfigit Kurrarviar uptoviapro interalei triug. Nam nec in aliis codicibus tiermanicis, Viennensibus, Palatinis, Bavaricis et Augustanis, nec in Cujatiano illustrissimi cardinalis Perronii reperiuntur, sed in uno Jo. Sambuci apographo, quod nunc est collegii nostri Antverpiani, hæc epistola inscribitur sa Kurrarvia sake uralea. Quasi nimirum eam Constantiur sa Kurrarvia sake uralea. bitur to Kootsevin spot parion, quasi nimirum eam Constantio dictarit B. Joannes Chrysostomus, cum eum lateri suo athærentem, viæ comitem et exsilii laborum consortem haberet. Non enim alium prodit auctorem quam Chryso-stomum stylus, et verisimile est, cum neque mater Joan-nis viveret, neque sororem tum illum habuisse constet ex historicis, eas Constantio dictatas fuisse, atque in numerum epistolarum Chrysostomi relatas, ut inter epistolas Hieronymi decimam septimam nomine Paulæ et Eustochii scriptam, et inter eas Augustini septuagesimam se-ptimam legimus ad Aurelium datam nomine Augustini et Alypii, et nonagesimam secundam nomine Augustini et episcoporum Milevitani concilii, sexagesimam octavam ad Januarium episcopum Donatianorum, quæ stylum redolet Aug. quanquam a communi clericorum Hipponensum scripta, denique inter Leonis paps epistolas adver-sus Eutychem multæ a Prospero dictatæ creduntur. Scripsit ad eumdem Constantium epistolas duas 221 et 225 Chrysostomus, et ja 51 ad Gerontium testatur ei se negotium dedisse, at sive ad ædium exstructiones, sive ad inopiam fratrum sublevandam impensis opus esset, large omnia suppeditaret : in 13 ad Olympiadem secum esse Constantium narrat, et sponte ad exsilii miserias cum illo ferendas bona cum ejus venia (lucusum commigrasse. Antiochiam tandem illum se contulisse disces ex 6 istola 62.

## NOTA HENRICI SAVILII

in Homiliam de Paschate.

Col. 765 in tit. Oratio ex Regiis Membranis Lutetias descripta, ex codice Bavarico accurate castigata. estque note melioris. Multa habet communia cum oratione 81, et proxime præcedenti 84. \* Quæ sint hæ orationes dicitur ibid. in Monito col. 765.

## NOTA FRONTONIS DUCAL

in Sermonem I de Pentecoste.

Col. 808, 1. 20 et in not. Ante hoc autem quoties. Hee videntur exotica et verbis auctoris inserta, et exscripta ex Hieronymo in libr. II adversus Jovinianum, ubi hæc leguntur: Quid loquor de cæteris nationibus, cum ipse adolescentulus in Gallia viderim Scolos, gentem Britanniadolescentitus in callia viterim Scotos, genem sriumni-cam, humanis vesci carnibus: et cum per sylvas porcorum greges, et armentorum pecudumque reperiant, pastorum nates et feminarum papillas solere abscindere, et has solas ciborum delicias arbitrari? Itaque in Latina interpreta-tione corrigendum est: Antehac Scoti, gens Britannica, humanis vescebantur curnibus. Sequitur in Græcis, sed solatorus tele TO Foresit interpres, ascitis ex eodem Hieronymi loco verbis illis, Massagetæ et Derbices miseros pulant, etc. Herodotus de Massagetis idem tradit sub finem libri i : tests riper rivital ti: uspr., of aportiorth of useric evisible to boost of pur: Ubi quis admodum senuil, convenientes propinqui eum inimolant. Bene annotatum : at ægre crediderim hæc, quæ in hodierna Græca serie non habentur, ab interprete lanum adjecta suisse, nec unquam in Graco suisse...
L 23. Antehac etiam privati. Legebatur antea hoc loco: Ante hoc impii el perseculores erant reges, munc vero ad cœlum perserunt pietalem, et ingredientes limen ecclesiæ deponunt coronam, et crucem Christi deponunt in suis frontibus. Nos Græci textus sententiam expressimus. Tum interjectis duabus lineis sequebatur apud veterem interpretem, Theodosius paler, filius Theodosii, religione ac pietate insignis. At in Graco textu designatur Arcadius, Theodosii senioris filius natu major, et Theodosii junioris paler. Nam ut constat ex Socrate lib. x Tripartica histor. cap. 53 : Arcadius relicto annorum octo filio Theodosio de uncius est, consulatu Bassi et Philippi, primo die Maii anno 2 ducentesimæ nonagesimæ septimæ Olympiadis. Is ergo cum patre Theodosio tredecim regnavit aunis: post mortem vero ejus, quatuordecim. Coram illo imperatore habitus videtur hic sermo ab auctore, qui Joanni nostro Chrysostomo coævus. Illo enim Arcadio imperante Constantinopoli sedit archiepiscopus, et in exsilium pulsus, ac mortuus.
Vide quæ diximus in Monito col. 803.

## ORDO RERUM

## QUÆ IN DUABUS TOMI TERTIL PARTIBUS CONTINENTUR.

Pagearro in tertium tomen Operum S. Joannis Chrygostoni.

§ t. De Momillis que en diversis Scriptures locis argumentun mutuantur.

§ 2. Opuscule de motifius Constantinopolitanis, et de utroque Chrysostomi exsilio, quænam sint.

§ 3. Quinta et postrema classis, quæest epistolarum. 9-10 De Notis: item de Interpretationibus Latinis Operum Chrysostomi.

§ 3. Animadversiones in quædam loca hujus tertii tomi Operum Chryssetomi. 13-14 S. PATRIS NOSTRI JOANNIS CHRYSOSTOMI OPERA

OMNIA. Admontto ad Homiliam in Parabolam debitoris decem millium taleutorum.

HOMIL. in Parabolam decem millium talentorum debitoris, et centum denarios exigentis, et quod omni peccato deterior sit injuriarum recordatio (Mauh. 18. 25. sqq.). — Sibi e morlo convaluisse gratulatur. Dilectio numquam satiatur: Velle satis est. Auctorias jubentis excitare debet. Petri in scenam paulisper inducti primatus et studium erga doctrinam Christi prædicantur. Petrus de aliorum salute sollicitus. Accepti et expensi ratio Deo redienda. Quie ratio reddenda est ecclesiasticis præsulibus. Verbo-rum etiam luenda prena. Ratio delendi peccata. Imputantur ad veniam peccatorum actiones bonæ. Precationis vis. Maxima fiducia quænam. Veniæ donatæ modus. Non solæ preces veniam impetrant, sed cum gratia Dei. Recordatio peccatorum utilis. Paulus peccatorum suorum recordatur. Facilius sibi quam aliis debita remittit Deus. Nibil ita Deus

edit, ut mentem memorem injurise. 17-3 Montrum ad Homiliam in illud, Pater, si possibile est **29-3**0 transeat a me calix iste, etc.

Homi. in illud, Pater, si possibile est, transeat a me culix iste: veruntamen non sicut ego volo, sed sicut tu (Matth. 26. 39): et contra Marcionistas et Manichæos, et quod ingerere se periculis non oporteat; sed onmi voluntati Dei voluntatem anteferre. — Lectio sine intelligentia non prodest. Mortem Christus subire non recusavit. Mirabilia crucis opera. Contra Anomœos et Arianos agit. Una voluctas Patris et Filii. Doctrina de Incarnatione Christi. Marcion, Valentinus et Manichæus Incarnationis oppugnatores refelluntur. Altera ratio cur passiones et affectus Christus in se susceperit.

Montrum in Concionem de Angusta Porta et de Oratione Dominica.

Concro de instituenda secundum Deum Vita, et in illud, angusta est porta (Math. 7.14), etc.; item explicatio Orationis, Pater noster. — Corporis cura anima cura postponenda. Pulchritudo corporis, resque terrenæ quam fluxæsint. Omnium dispensatio Deo committenda. Oratio Donicia discusso explosatio

nica, ejusque explanatio. 39-48
Montrum ad Homiliam in Paralyticum per tectum de-

Homi. in Paralyticum per tectum demissum, quod non sit ille de quo apud Joannem agitur; deque Filii cum Patre acqualitate. - Spiritualium opum natura qualis sit. Paralytici quanta virtus. Quæ utilitas ex historia Paralytici derivetur. Comparantur afflictiones cum fornace. Cum medico et patre comparatur Deus. Auxilium gratiæ divinæ necessarium. Transit ad posteriorem paralyticum. Evangelistæ non inter se pugnant. Quid sit diversa loqui et contraria. Quibus distinguantur duo paralytici. Incisiones et ustiones medicorum comparantur cum curatione ista. Fidem ostendit Paralytici. Divinitatem suam indicat Christus. Altera demonstratio remissionis peccatorum. Epilogus Sermonis, quo ad patientiam in adversis cohortatur. Exemplum patientiæ. 47-64 Montrum ad homilias in principium Actorum. 63-64

Hourt. I, ad eos qui conventum ecclesise deseruerunt, et quod non oporteat sacrarum Scripturarum titulos prætermittere, et in inscriptionem altaris, et in nuper illumi-natos. — Invehitur in eos qui spectaculis intersunt. Non divitiæ, sed divitiarum abusus damnandus. Judæis pejores qui absunt ab ecclesia. Tituli scripturæ non prætereundi. Comparatur Paulus cum Davide. Neophyti qui veri sint.

Athletzrum probatio in Olympicis. 67-76
House, II, habita in inscriptionem Actorum apostolorum, cum in veteri ecclesia longo intervallo celebrata collecta esset : et vitam cum virtute actum utiliorem esse signis ac miraculis; et quatenus differat a signis conversatio.

— Ecclesia nec persequutionibus, nec alio modo vincitur. Ecclesia quomodo fundata. Explanatio tituli Act. Apost. differentia que inter actionem et miraculum; altera diferentia inter miraculum et actum. Cur olim charismata darentur indignis. Vera miracula etiam indigni faciebant. Quæ notæ et indicia Apostoli. Non sunt contumeliis afficiendi paureres.

HOMIL. III, quod utilis sit lectio sacrarum Scripturarum. et quod servitute et incommodis omnibus inexpugnabilem reddat cum, qui fuerit eis intentus: et quod apostolorum nomen multarum dignitatum sit nomen, et quod externis magistratibus, ipsisque adeo regibus multo majorem habeant potestatem et auctoritatem apostoli; et in fine, ad nuper baptizatos. — Alacritas auditorum laudata. Scripturæ lectio cum prato collata. Paradisi flumina quæ. Cum fonte comparatur Scriptura. Ad lectionem Scripturæ sacræ hortatur. Scriptura cum nubibus collata. Homiliarum in principium Actorum ordo. Quid significet nomen Apostoli. Christus a sensilibus ad spiritualia deducit. Apostolatus dignitas quanta. Quid per genera linguarum intelligat. Apostolatus consulatus spiritualis. Debita dimittelant Apostolitic Cariffose habest enventiti n env stoli. Carnifices habent apostoli dæmonas. Ad nuper illuminatos cohortatio.

Home. IV, periculo non carere si auditores ea taceant, quæ in ecclesia dicuntur, et cujus rei gratia legantur Acta Apostolorum in Pentecoste ; et cur seipsum non omnibus Christus ostenderit, cum surrexisset a mortuis; eumque multo clariorem ipso conspectu demonstrationem exhibuisso resurrectionis per miracula, quæ sunt ab apostolis edita.

— Usuram doctrinæ acceptæ exigit Deus. Usuras qui exigunt quam iniqui sint. Doctoris munere quisque fungi potest, quomodo. Cur longioribus exordiis utatur Chrysostomus. Cur in Penteonste legantur Acta Apostolorum. Cur circumciderit Timotheum Paulus. Rursus cur legantur in Doctoria de la Acta Apostolorum. Lorio Scriptures in certie. Pertecoste Acta Apostolorum. Lectio Scripturæ in festis distributa. Cur post resurrectionem Judæis non apparuerit Christus. Miraculorum vis ad probandam resurrectionem. Cur post passionem miracula majora. Fide sola cernitur Deus. Petrus quomodo crucifixus fuerit. Jerusalem quando

Monroum ad Homiliam in illud, Saulus autem adhuc spirans minas et cædem, et in reliquas de Mutatione no-

HOMIL. I. Cum lectus esset ille textus, Saulus autem adhuc spirans minas et cædem, cum exspectarent omnes ho-miliam in principium cap. 9 Actorum habendam, et quod resurrectionis demonstratio sit Pauli vocatio. — Homines non sunt, qui Dei verhum spernunt. Pauli conversi cum pisce comparatio. Pauli conversio magnum miraculum. Liberum arbitrium.

Hour. II, ad eos qui reprehendebant eum ob prolixitatem eorum quæ dicta fuerant, et ad eos qui brevitatem orationis ægre ferebant, deque Sauli et Pauli appellatione, et cur i rimus homo vocatus sit Adam, et quod utiliter ac fructuose; atque in eos qui recens fuerant illuminati. — Duo genera auditorum. Nominum mutatio quanti facienda. Scripturæ quomodo legendæ. Deus nihil facit frustra. Cur Paulus nomen mutaverit. Pauli nomen ubi primum occur-rerit. Nomina immutata in Veteri Testamento; duzz qua-stiones de nominum mutatione. Terra virgo Edem. Virgi-nis matris figura. Adam quid sonet. Cur a terra nomen Adami.

Home. III, ad eos qui ipsum reprehenderant ob proce-miorum prolixitatem, quod utile sit reprehensiones acquo animo ferre: et cur Paulo non statim atque credidit momen mutatum est, itemque quod non ex necessitate, sed ex libera voluntate facta sit hac mutatio; et in illud di-ctum: Saule, saule, quid me persequeris (Act. 9. 4)?—Qui-nam vere amici. Reprehensionum utilitas. Cur Chrysostomus longa procemia ederet. Cur Paulo nomen sit mutatum. tur non statim post conversionem mutatum ei nomen fuerit. Martyres palmites ex Christo ceu radice pullulantes. Conversionis Pauli modus. Probatur Paulum libere accessisse, non necessitate. Alio exemplo probatur Paulum libere ad fidem accessisse. Deus non vim infert

Hom. IV, reprehensio corum qui aberant ab ecclesia, et cohortatio ad præsentes, ut curam gerant fratrum; et in procemium Epistolæ ad Corinthios, Paulus vocatus (1. Cor 1. 1), et de humilitate. — De paucitate auditorum loquitur. Amor propria facit, que communia. Tabernacula peccatorum domus private. Dei cultus omnibus rebus præ-terendus. De fratribus solliciti esse debent ipsius auditores. Non rerum exitum, sed animi propositum Deus spectat. Exemplum vidure orantis. Auditio aut lectio Scripturæ, sine intellectu, nil prosunt. Commonefactio dictorum superius. Petri nomen quid designet. Præceptorum nomina veneranda. De dictione Vocatus, agit. Salutationes præmittuntur epistolis. Arrogantia mala. Corinthii primi Pauli doctrina exculti. Profana supientia non confert ad pietatem. Humana sapientia confunditur. Prima lex humilitalis.

Monitum ad Homiliam de gloria in tribulationibus. 155-156 Houn, in dictum illud Apostoli, Non solum autem, sed el g'oriamur in tribulationibus, scientes quod tribulatio patientium operatur (Rom. 5. 3), et reliqua. — Labores pro virtute subeundi. Adversarii fidei christianæ quam multi. Persequationes varie initio pradicationis. Inducitur Paulus de luturis disserens. Cur ingemiscat creatura. Magnitudo rerum quas adepti sumus. Ipsæ afflictiones sunt lætitiæ occasiones, martyrum egregia certamina. Paulus demo-nibus terribilis in afflictionibus. Gloria volu tatem affert. Præmium justorum in hac vita.

Montrou ad Homiliam in illud, Scimus autem quonium di-

ligentibus Deum omnia, etc. 165-164 Homa. in dictum illud Apostoli, Scimus au'em quoniam diligentibus Deum onnia cooperantur in bonum (Rom. 8, 28), et de patientia, et quantum lucrum ex tribulationibus oriatur. — Chrysostomi amor erga suos auditores. Caritatis debitum numquam solvitur. Persequutiones Christiani patuntur. Verborum Apostoli quanta vis. Macedones ingrati la apostolos. Cur ejectus dæmon fuerit. Pauli et Silæ fer-vor et liberatio. Vis hymnorum quanta sit. Cur hæc nedia nocte fierent. Afflictio diligentes reddit et attentos. Numquam differendum in s. iritualibus. Cur tentationes permittat Deus. tat Deus.

Montrum ad Homiliam in illud, Si esurierit inimicus tuus, ciba ilium.

Homm. adversus eos qui ad collectam non occurrerunt, et in dictum illud Apostoli, Si esurierit inimicus tuus, ciba illum (Rom. 12. 20), et de inimicitiarum memoria. - Paucitatem auditorum queritur Chrysostomus. Applausus auditorum respuit. Proverbium, Gutta cavat lapidem. Non solis nobis noti sumus. Exemplo sanctorum sudores non metuendi, Ecclesiæ structura. Judxorum diligentia circa sabbatum. S coularia bene succedunt, si Deus colatur. De quibus rebus instruantur, qui concioni intersunt. Lectioni Scripturæ addantur bona opera. Cum inimicis reconciliari grave et difficile. Vincendus inimicus quomodo. David in veteri lege inimico benefecit. Cur Saulo pepercerit David. Davidis quanta virtus. Davidis patientiam exaggerat.

Montrum ad duas Homilias in illud, Salutate Priscillan et Aquilam.

HOME. I in illud, Salutate Priscillan et Aquilan (Rom. 16. 3), et quæ sequuntur.—In Scritura nil superfluum. Unde hæreses natæ sunt. Quæ in hac salutatione sunt c nsideranda. Opilloes et pauperes salutat Paulus. Nobilitas unde noscatur. Non est vituperandum matrimonium. Saucty-rum non oratio tautum, sed et vita docet. Epilogus sermonis et cohortatio moralis ad opus manuum. Non debet nos pudere laboris et quificii.

Hom. II in locum Pauli, Salutate Priscillam et Aquillam (Rom. 16. 3), et de colendis Dei sacerdotibus. — Solliciludo Pauli quanta. Priscilla et Aquila præ omnibus beati. Solvitur quastio, cur Christus jusserit non habere duas tu-nicas. Non semper lege obstringi voluit Christus discipu-los. Quantum sit peccatum Ecclesiæ rectoribus matedicere.

Можитим ad tres sequentes Homilias. 207-208 Номи. I, de verbis illis Apostoli, Propter fornicationes au-

tem unusquisque suam uxorem habeat (1. Cor. 7.2). — Lingua quomodo coercenda. Nuptiæ quomodo celebrandæ. Iavehitur in lascivas pompas mulierum. Dæmonum impulsu finnt iku omnia. Minos et saltatores arcet a nuptiis. Adul-terium etiam cum libera committuur. Nihil turpius viro seortante. 207-218

Hour. II, in illum locum, Vulier alligata est legi quanto

tempore vixerit vir ejus : si autem dormierit, libera est cui volucrit nubere, tautam in Domino. Beatior autem est si sic manserit. — Non licet repudiatam ducere. Leges externas divinæ legi cedunt. Inseparabile matrimonium ab initio. Adultera nullius est uxor. Pault sapaentia. Vidua beatior etiam in præsenti sæculo. Fornicatio quam turpis. Balneum animæ quale.

Hossic. III, Laus Maximi, et quales ducendæ sint uxores. Maximus Chrysostoni collega laudatur. Justificationis pars peccatum damnare. Mature de nuptiis deliberandum. Paulus matrimonii leges præscribit. Uxores quomodo diligendæ. Ecclesia cum Eva collata. Parentibus præferenda uxor. Mulier creata ut auxilietur viro. Sola virtus et mo-rum probitas in uxore quærenda. Uxoris divitis iucommoda. Cur institutum fuerit conjugium. Exemplum Abrahami filio suo uxorem quærentis. Famuli Abraha laudatio. Hospitalitas bonorum causa. Cur bis appellet virginem Rebeccam. Hospitalitas et modestia Rebeccæ. Non ex sumptu æstimanda hospitalitas. Abrahami potentia. Cum quanta sapientia a famulo laudetur. Deo auspice quæ flunt bene succedunt. Quomodo erudiendæ filiæ a matribus. 225-242

Monitum ad Homiliam in illud, Nolo vos ignorare, fraires, od, etc. 211-212 and, etc. Home. in apostolicum dictum, Nolo ros ignorare, fratres,

quod putres nostri omnes sub nube fuernut, et onnes per mare transierunt (1. Cor. 10. 1). — Cur Paulus de ¡cenis peccatorum loquens Veteris Testamenti verbis utatur pe-tius quam Novi. Præterita gesta futurorum ¡rædictionibus fidem faciunt. Probatur eundem esse Novi ac Veteris Testamenti Deum. Proximi honeste compellandi. Transitus per mare Rubrum baptismi typus. Discrimen inter um-bram et veritatem. Mensa et mysteria sacra in veteri lege adumbrata. Paulus Samosatenus refellitur. 241-252

Montress ad houriliam in illud, Oportet hæreses esse in pobis, etc.

Hours, in dictum illud Apostoli, Oportet et harreses esse in vobis, ut aui probati sunt, manifesti funt (1. Cor. 11. 19). — Vox, opo.tet, prædictionis sæje vim habet. Vigilani nihil danni infert diabolus. Vox, Ut, aliquando eventum, non causam significat. Eleemosynæ modus. Priscæ mos Ecclesiæ circa mensam communem. Adhortatio ad pauperum 251-260

Monitum in Homiliam de Eleemosyna. 259-260 Senno de Electrosyna habitus cum hiemis tempore pertransiaset, et pauperes mendicosque neglectos vidisset in foro jacentes. — Homiliæ bujus babendæ occasio. Pauper pius divite improbo præstantior. Paulus pauperes summopere curat. Judæorum in Christianos immanitas. Die dominica præsertim eleemosyna eroganda. Omnes eleemosynam pro viribus dare oportet. Eleemosyna cum gaudio eroganda. Eleemosynte ritus. Non perquirenda egenorum vita, ut eleemosyna erogetur. 261-272

Mostrom ad tres sequentes Homilias in illud Apestoli, thentes autem cumdem sciritum, etc. 271-272

Habentes autem eumdem spiritum, etc. HOMIL I. de verbis Aposioli, Habentes autem eumdem spirium fid i, sicut criptum est (2. Cor. 4.13); item de his verbis, Crestidi, propter quod locutus sum (Ps.l. 115, 10), et de eleemosyna. — Dona spiritualia largitione crescunt. Corinthi comparata. Philosophos ridet profanos. Fides cum bacuto comparata. Philosophos ridet profanos. Fides cum bacuto comparata. Philosophos ridet profanos. Fides cum bacuto comparata. Philosophos ridet profator. colluta. Pidem cognitionis cur spiritum fidei vocet; fides quarc auxilio spiritus indigeat. Quomodo Spiritus sanctus in nobis retineatur. Virginitas sit juncta benignitati. Quas praccepta Deo cura sint prae caeteris. Virginitatis dignitas. Cohortatur ad eleemosynam impertiendam. Monachorum dura vivendi ratio. Fides indiget auxilio spiritus. Ex pra-281-283 vitate morum oritur incredulities.

HOME. II, de eisdem verbis Apostoli, Habentes autem eumdem spiritum fidei, sicul scriptum est (2. Cor. 4. 15); et adversus Manichaos, et omnes qui Vetus Testamentum calumniantur, et a Novo separare conantur, et de eleemosyna. — Veri amateres promissorum memores. Contra Monichæos. Unus est utriusquo Testamenti leg slator. Pauli Samosatensis error. Probat unum esse legislatorem utriusque Testamenti ex a; ostolicis verhis, et ex eo quod Vetus Novum prediguraverit. Argumentum secundum ex cadem historia. Non pauci in Veteri Testamento amore ducti, non timore. Morum probitas cum filei sinceritate jungenda. Elcemosyna etiam indignis datur. Segnes revocat ab otio Paulus, sed multum abest quin a henefaciendo avertat. Excusationes alias avarorum refellit. Coheredes filiorum sunt pauperes. Semeatein cur elsemosyaam vocat Seri-281-290

Houn. III, de eisdem verbis, Habentes autem eumdem apiritum fidei, sicut scriptum est (2. Cor. 4, 13); et qua de causa rebus bais omnes ex zaquo fruantur, et de eleemosyna. — Cur dicat eumdem esse spiritum fidei. lmago persequationum. Pace Ecclesia non abutendum.

Itid.

A taminaribus et propinque vexati Christiani. Doctores ipsi gravius afflicti. In veteri Testamento præmia hic accipiebantur. Aliter cum vulgo, et aliter cum justis et sanctis te gessit Deus. Eleemosyna ex rapina data, non est eleenosyna. Eleemosyna laudes. Cur pro foribus templo-rum pauperes. Fontes ante oratoria. Precatio cum igne 289-303 collata.

Montrum ad Homiliam in illud, Utinam sustineretis nio-

dicum quid insipientiæ meæ!

Home. in hoc Apostoli dictum, I tinam sustineretis modicum quid insipinatiæ mee (3. Cor. 11. 1)!— Veri amoris ratio. A pseudo apostolis accusatus Paulus se laudare cogtus. Sancti peccata sua facile, laudes vero suas nonnisi coacti enuntiant. Principes optant improbos habere successores. Sancti nonnisi urgente necessitate laudes suas 301-310 efferunt.

MONITUM ad Homiliam in illud Apostoli, sive per occasio-

nem, sive per veritalem Christus, etc. 309-510 Home. in eos qui male utuntur hoc Apostoli dicto, Sive er occasionem, sive per veritatem Christus annuntintur Philipp. 1. 18); et de humilitate. — In humilitate quantum boni, et in arrogantia quantum mali insit. Sollicitudo Pauli erga discipulos; discipulorum erga magistrum amor Caritas inæqualitatem abjicit. Ærumnæ et catenæ Pauli magnæ consolationi discipulis erant. Ad precationem hortatur. Perseverantia in precando quantum valeat. Deus per nos rogatus magis exaudit, quana si per alios roge-mus. 311-320

321-322 Moxerum in Homiliam de Viduis.

moverom in Homiliani de viduis. 521-522 Home, in illud, Vidua eligatur non minus sexaginta amorum (1. Tim. 5.9), et de liberorum educatione, ac de eleemosyna. — Connexio dicendorum cum antea dictis. Arma viduarum quæ sint. Genera viduarum varia. Olim chori erant viduarum. Cohortatur ad monogamiam, nec demnat secundas nuptias. Virginitas sine virtutibus alis non prodest. Vidua in educandis liberis laus. Hali pater nimis prodest. Viduæ in educandis liberis laus. Heli pater ninis iudulgens. Pater indulgens parricida est. Quomodo pueri docendi. Fructus bonæ aut malæ educationis liberorum. Negligentia parentum. Peccator dæmoniaco miserior. Exemplum Christi pedes lavantis. Bona ex susceptione peregrinorum manantia. Exemplum viduæ. Pauperibus inscrviendum est. Ad eleemosynam adhortatio. Quatuor ob causas Christi nomine dandum.

lonitum ad Homiliam in Heliam et Viduam. 337-338 Hours. in Heliam et in Viduam, et de Eleemosyna.-Eleemosynæ dignitas. Duæ viduæ duo Testamenta exprumunt. Descriptio sterilitatis et siccitatis aeris. Deus quomodo punit Sodomitarum nefaria scelera. Quomodo Deus in puniendo eos se gessit. Cur ab aliis ejectus, a Vidua susce-ptus propheta. Cur Heliam Deus affligi siverit. Elisæus duplex Helias. Nullam relinquit excusationem divitibus 337-348 Vidua. Non prophetæ solum excipiendi sunt.

Monrou ad Homiliam de futurorum deliciis, etc. 347-348 Home. de futurorum deliciis, et præsentium vilitate. Auditoribus de aiacritate gratulatur. Quæ vera sint insi-guia magistratus exponit. Martyrum potestas quanta. Spirituales divitize distributione crescunt. Cur caducas esse res vitæ hujus voluerit Deus. Angelica est vita evangelica. Resurrectionis futuræ argumenta. Transfiguratio Christi futuræ oloriæ imago. 547-551 futuræ gloriæ imago

turæ gloriæ imago. Montrum ad Homiliam de non evulgandis fratrum pecca-363-351

tis, et la sequentem de non desperando.

Home, quod non oporteat peccata fratrum evulgare, neque inimicis imprecari. — Scriptura numquam suam beneficam vim amittit. Pauperibus utilior quam divitibus. Nec divitire, nec pauperias vituperande. Tum præcipue nos vexat demon, cum oramus. Quomodo demoni resistendum. Magnum telum precatio. Orbitas liberorum non est tena peccati; quam causam habeat. Partus sterilis partus virginis fidem facit. Quot annos precatus sit Isaac. Cui situlles sint, qui contra inimicos orant. Oratio eorum qui vindicta delectantur.

Home. non oportere quemquam de seipso desperare, aut preces contra ini.nicos fundere, aut animo deficere quamvis petens non accipiat; et ad maritos de pace erga uxores conservanda. Fructus sermonum antea habitorum. Publicanus limes ultimus malitiæ. Precationis modus quis. Peccatorum meminisse, recte factorum oblivisci oportet. Cur esset sterilis uxor Isaac; cur sterilis partus præcesserit. Quid prædicta nos doceant. A veneficiis atque præstigils declinardum. Conjuges se invicem diligant necesse est. Uxor vitiosa toleranda est. Non licet uxorem repudiare, et aliam ducere. Orationis vis. 365-572

Момичим ad Homiliam in illud, In faciem ei restiti. 371-372

Cum in præcedenti collecta in nova ecclesia cum epi-scopo conventum celebrasset, hunc sermonem habuit in veteri ecclesia in hunc locum Apostoli : Cum renisset Pe-

trus indiochian, in faciem ei restiti (Gal. 2. 11); et ostendit ea quæ tum flebant, non a contrariis studiis profecta esse, verum ex pacto convento et per dispensationem.
Petri constantia in Christo prædicando. Petrus aliis apostolis fiducia antecellit. Cur præfectus fuerit Paulus gentilibus, Petrus Judæis. Cur non præfigat nomen suum Paulus. lus Epistolæ ad Hebræos. Historiam paulo altius repetit. Gentiliter vivere quid sit. Aliorum quorumdam solutionem præmittit. Altera solutio quæstionis, cur reprehensus sit Petrus, quo consilio Paulus Petrum argueret. Cur se argui voluerit Petrus. Simulatam fuisse reprehensionem ostendit. Infirmitate legis inculcat Apostolus. 571-388
OPUSCULA DE MOTIBUS CONSTANTINOPOLITA-

NIS, deque his quæ ad utrumque eius exsilium spectant. 387-388

Monrrum circa duas sequentes in Entropium Homilies. 389-590

Hour. in Eutropium eunuchum patricium ac consulem. Quam fluxæ res hujus vitæ. Quo consilio hæc loquatur. Eutropii splendor ante calamitatem. Eutropiu:n Arcadius Imperator abduci a tem; lo jubet. Eutro; ius in ecclesiam, cu-

jus immunitatem violaverat, confugere coactus est. 391-356 HOMIL. cum extra ecclesiam deprehensus Eutropius abreplus fuit. De paradiso seu horto, et de Scripturis; atque in illud, Adstitit regina a dextris tuis (Psal. 44. 10). Lectionis Scripturarum utilitas. Eutro; ius quomodo captus. Vero Christiano nihil timendum. Divitiarum quis usus. Solum peccatum lædere potest. Hæc vita peregrinatio. Ecclesiæ laudes. Affectus in Deo quomodo. Varia Christi nomina. Exempla nulla Deo digna. Qui verus thesaurus. Dos sponsæ Christi. Quam præstet vita futura præsenti. Viæ sunt variæ al salutem. Pulchritudo corporis ex naturalis and salutem.

ra, animæ ex virtute proficis itur. Момтим in Homiliam sequentem. 413-414 Home. cum Saturninus et Aurelianus acti essent in ex-silium, et Gainas egressus esset e civitate; et de avaritia. — Constantinopolitani tumultus imago. Adversus avaritiam. Paupertatis bona. Exspectatio tristium, ea cum advenerint, mitigat. Jobi historia et laudes. 413-420

Montrom in tria sequentia Opuscula. 419-420 De regressu S. Joannis ex Asia Constantinopolim. 421-122 De recipiendo Severiano. 423-124

Senno il sius Severiani de Pace, cum susceptus esset a beato Joanne, episcopo Constantinopolitano. 425-426 Monitum in sequentem Chrysostomi Orationem ante-

quam irct in exsilium. **427-428** Homm. ante exsilium.

Item cum de expulsione ipsius S. Joannis ageretur. 431-432 Monrrum in alteram Orationem, antequam iret in exsi-435-436

Onatio cum iret in exsilium. Montrum in duas sequentes post reditum ab exsilio Orationes. 437-438

Oratio post reditum a priore exsilio. 459-440 441-442 Item endem tempore.

Ejusdem post recitum a priore exsilio Homilia. 443-144 Montrou in Homiliam de Chananæa, post reditum als exsi-

lio a Chrysostomo habitam. 447-448 Home. in dimissionem Chananææ. Hostes Chrysostomi illo reverso fugerunt. Publicanus quis. Liberum arbitrium. Pœnitentia omnia vitia solvit. Christus pro omnibus gentibus venit in mundum. Christus legem implevit, quare? Perseverandum in precatione. Omnis locus ad precandum opportunus. **TTO-T**4:0

Admonitio in librum quod nemo lædatur nisi a seipso.

Liber quod qui seipsum non lædit, nemo lædere possit. Attentionem et benevolentiam sibi conciliat. Judex utramque partem audire debet. Quid sit virtus hominis, et quid eam tædere possit. Adami exemplo dicta probat. Objectioni respondet de pœnis et suppliciis. Num afflictiones vetent eleemosynam impertiri. De cupiditate divitiarum, et cur eæ sint expetendæ An expetendæ sint divitiæ ob voluplates. Utræ jucundiores mensæ, divitum an pauperum. Num concilient honorem divitiæ, et ad ultionem juvent. Hono-rem sola virtus cunciliat. An efficiant divitiæ ut hostes ulciscamur. Exemplo Lazari paupertatem vindicat. Amplificat eamdem sententiam, exemplo Pauli ostendens nemi-nem ab afflictionibus lædi. Cur etiam improborum lapsus exprimat Scriptura. Parabola ædificantium explicatur. Providentia Dei erga Judæos. Miracula edita in exitu ex Ægypto. Aliud exemplum Ninivitarum confirmat, afflictiohomini nocere non posse. De tribus pueris Danielis

Армомитю in librum ad eos qui scandalizati sunt ob adversitates, etc. 479-486
Linea ad eos qui scandalizati sunt ob adversitates que

præclari agere cum perpessione aliqua multo majus est quam sine labore idem præstare. Calamitates Olympiadis. contigerunt, populique et multorum sacerdotum persequitionem ac perversionem, et de Incomprehensibili, et adversus Judaos. -- 1. Necessarium esse ut causa dicatur, Joseph ob calamitates clarus. IV ad candem.—Patientia nihil gloriosius; morbo nihil acerbius. Morbus non est otium. Chrysostomus putat ab ex qua scandalum ortum est. 2. Periculosum esse ac dementiæ plenum, curiose inquirere et scrutari arcanam Dei sapientiam. Liberum arbitrium. 5. Non nobis solum, exsilio se rediturum esse. In Armenia exsulat Chrysostosed et coelestibus virtutibus incomprehensibilem esse di-589-596 vinitatem. 4. Moysem prophetam periculosam curiositatem ad camdem. - Illam cui scribit, ut forti sit animo hortatur. Humanæ felicitatis vanitas. 596-509 VI ad eamdem. — Præsentis vitæ calamitates mera fain exordio libri uno verbo sustulisse. 5. Credendum esse 596-59K providentia Dei regi omnia: ejusque rei maximam demonbula sunt. strationem iis qui dubitant, a rebus creatis suppeditari. 6. 598-601 VII ad eamdem. — Peccati conscientia carnifex.
gendi peccatores. Vitium est anima mors.

Oli De caritate Dei, quæ caritatem omnem longe excedit. Exemplum affertur ex historia Jonæ deductum. 7. De-601-607 monstratio divinæ providentiæ ex creaturis. Utilitas siderum quæ de cælo nos regunt. Solem utilitatemque ejus VIII ad eamdem. — Timenda scelerum impunitas. 007-60A IX ad eamdem. commendat; deinde singularum partium naturæ utilitatem 608 generatim laudat. Speciatim de ventorum et noctis utilitate lo uitur. De piscium et ferarum variis generibus agit. 8. X ad eamdem. Ibid. XI ad eamdem. 609 Multæ providentiæ demonstrationem esse , quod lex natu-ralis et scripta sit data, quodque viros eximios per suas XII ad eamdem. Ibid. XIII ad eamdem 610 rans et scripta sit data, quodque viros extinos per suas transmigrationes fleri magistros curarit earum gentium a quibus suscipielantur, et quod deinde caput bonorum largitus sit Unigeniti sui adventum. Viri justi peregrinari coaci. Non curiosius scrutanda sunt opera Dei. Actiones medicorum non examinamus. 9. Non esse curiose inquirendum, et rerum finem exspectandum esse. 19. Antiquos mitiam finem regrina expectasca Alvaham flium sorrificare XIV ad eamdem. — Commemorat que has Cæsareæ acciderint. Chrysostomus gaudet de calamitatibus. Grave malum mostitia. Nihil molestum præter peccatum. 612-619 XV ad eamdem. XVI ad eamdem. - Deus per læta et adversa piorum vitam gubernat. 620 etiam finem rerum exspectasse. Abraham filium sacrificare inssus. Joseph a fratribus venditur. Tentatur ab hera. Exemplo Davidis afflictos consolatur. 11. Hoc non statim contigisse (nempe Davidis felicitatem), atque initio contraria cuncta cun cernerent evenire, veteres scandalizatos non fuisse. 12. Qua de causa homines improbi et dæmones et diabelus in hoc mundo et Scandala experimentale. XVII ad eamdem. — Calamitas pios robustiores red-621-632 XVIII. Carteriæ. 623 XIX, Marciano et Marcellino. Ibid. XX, Agapeto. Ibid.
XXI, Alphio. Ibid.
XXII, Casto, Valerio, Diophanto, Cyriaco, Antiochia. non tuisse. 12. Qua de causa homines improhi et dæmones et diabolus in hoc mundo sit. Scandala cur permissa.

13. Nihil eos lædere qui vigiles sunt et atteutt, neque supplantare. Abraham filium immolare jussus. 14. Apostolorum etiam temporibus multa fuisse scandala, multosque
depravatos, ac doctorum persequutiones accædes frequentes. 13. Insipientes etiam ex eo quod caput erat bonorum, presbyteris. 624 XXIII, Romano presbytero. XXII, Hesychio. XXV, Elpidio episcopo. XXVI, Magno episcopo. XXVII, Domno episcopo. 625 Ibid. 626 Ibid. hoc est ex cruce, per quam salvus factus est orbis terra-rum, scandalum passos esse. 16. Qui scipsum injuria non afficiat, eum a nemine lædi posse 17. Maximæ providen-tice, bonitatis et caritatis Dei documentum esse crucem. Ibid. XXVIII, Basilio presbytero.
XXIX, Chalcidiæ et Asyncritiæ.
XXX, Heortio episco<sub>l</sub>o.
XXXI, Marcellino.
XXXII, Euthaliæ. 627 Ibid. 18. Non mediocrem utilitatem ex iis que acciderant 628 Ibid. ad Ecclesiam dimanasse. 19. Hoc multorum martyrum Ibid. XXXII, Adolin.
XXXIIV, Adolin.
XXXIV, Carteriæ.
XXXV, Alphio.
XXXVI, Maroni presbytero monacho
XXXVII, Tranquillino Episcopo.
XXXVIII, Hymnetio archiatro.
XXXIX, Chalcidiæ.
XII. Asynetika. institutum ac propositum fuisse sive cum viverent, sive 620 cum morerentur. Martyres plures ob causas. 20. Tempo-Ibid. ribus apostolorum res evenisse graviores. Vitæ apostoloæ prærogativa qualis. 21. Cur tam in Veteri quam in Novo Testamento multæ fuerint afflictiones. 22. Afflictiones non 630 Ibid. Ibid. modo non scandalizare, sed et prodesse illis qui ex æquo et bono judicent, sint licet gentiles. Josepho ultil nocuit Ægyptia. Josephi exemplum quam utile. 25. Maximum esse gloriæ et celebritatis Ecclesiæ indicium, quæ accide-631 Ibid. XL, Asyncritiæ. XLI, Valeutino. XLII, Candidiano. XLIII, Bassianæ. 652 Ibid. esse gloriæ et celebritaus recuesia manciani, qua runt, caque multis profuisse. 24. Qui hæc scelera perperunt, caque multis profuisse. 449-528 633 Ibid. trarunt, inde quoque jam pænas luere. 449-528 MONITUM in Epistolas duas Joannis Chrysostomi ad Inno-Theodoto diacono. XLIV Ibid. XLIV, Theodoto diacono. XLV, Symmacho presbytero. XLVI, Ruffino. XLVII, Namæe. XLVIII, Arabio. XLIX, Alphio. 634 centium papam, inque Epistolam Innocentii ad Chrysostomum, et in alteram ad clerum et populum Constantinopolitanum; itemque in Epistolam Honorii ad Arcadium circa Ibid. Ibid. ca quæ in depositione Joannis Chrysostomi gesta fuerant, demum in Epistolam Joannis Chrysostomi ad episcop os et 635 Ibid. L. Diogeni. L.I. Eidem. LII, Adoliæ. LIII, Nicolao presbytero. 527-528 636 presbyteros ob pietatem in carcere inclusos. 529-530 Ibid. JOANNES Innocentio episcopo Romæ. 535-536 637 ldem ad eumdem. 537-538 Ibid. INNOCENTIUS Joanni. LIII, Nicolao presnytero. 101a.
LIV, Gerontio preshytero. 638
LV, Symeoni et Mari preshyteris atque in Apamiensi regione monasticam vitam profitentibus. 639
LVI, Romulo et Byzo monachis. 640
LVII, Alolize. 101d.
LVIII, Theodosio ex ducibus. 641
LV, Theodoto diacono. 101d. EXEMPLUM sacræ Honorii Augusti, missæ ad principem Orientis Arcadium. JOANNES ad episcopos, presbyteros et diaconos ob pieta-LIX, Theodoto diacono.

LX, Chalcidize et Asyncritize. tem in carcere inclusos. 541-512 ADMONITIO in Elistolas S. Jeannis Chrysostomi ad Olym-612 piadem et ad alios multos. EPIST. I ad Olympiadem.-Theodoto ex consularibus. Ibid. LXII, Casto, Valerio, Diophantæ, Cyriaco, Antiochiæ -Nihil grave præter peccatum. Deus non statim semper adversa tollit. 549-530 II ad eamdem. — Perniciosum est pro alienis peccatis 643 presbyteris. LXIII, Tranquillino.

LXIIV, Cyriaco episcopo.

LXV, Marciano et Marcellino.

LXVI, Casto, Valerio, Diophantæ, Cyriaco, Antiochiæ presbyteris.
LXVII, Theodoto discono.
LXVIII, Eidem.
LXIX, Nicolao presbytero. Ibid. 645 536-572 ibid. 648 III ad eamdem.—Afflictam consolatur. Moeroris naturam

LXX, Aphthonio, Theodoto, Choreæ, presbyteris ac

monachis. LXXI, Malcho. LXXII, Alphio. 647

648

explicat. Morror Evæ poena. Morte nihil gravius aut terri-

bilius esse demonstrat. Mors microre levior. Ærumnæ co-

ronas pariunt. Quantus ex calamitatibus fructus oriatur.

Yulla virtus sine labore magnam laudem refert. Aliquid

| I TYTH Agenote                                                                      | 648              | CLII, Episcopis.                                                                                                                      | 791              |
|-------------------------------------------------------------------------------------|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| LXXIII, Agapeto.<br>LXXIV, Hesychio.                                                | Ibid.            | CLIII, Iisdem.                                                                                                                        | 709              |
| LAAIV, Mesychio.                                                                    | 649              | CLIV, lisdem.                                                                                                                         | ibid.            |
| LXXV, Harmatio.<br>LXXVI, Chalcidiæ.                                                | Ibid.            | CLV, Chromatio Aquilelse episcopo.                                                                                                    |                  |
| LAAVI, Charciana.                                                                   | Ibid.            | CLVI, Episcopis.                                                                                                                      | Ibid.            |
| LXXVII, Asyncritiæ.                                                                 |                  | CLVII Eniscopia qui ab Ossidunta nanassat                                                                                             | 703              |
| LXXVIII, Romano preabytero.                                                         | 650              | CLVII, Episcopis, qui ab Occidente venerant.                                                                                          | ₹bid.            |
| LXXIX, Gemello.                                                                     | Ibid.            | CLVIII, lisdem.                                                                                                                       | 704              |
| LXXX, Firmino.                                                                      | 651              | CLIX, lisdem.                                                                                                                         | ibid.            |
| LXXX, Firmino. LXXXI, Hymnetio archiatro.                                           | Ibid.            | CLX, Episcopo, qui ab Occidente venerat.                                                                                              | 7 <del>0</del> 5 |
| LXXXII, Cytherio.                                                                   | Ibid.            | CLXI, Romanis presbyteris, qui cum Episcopis                                                                                          | vene-            |
| LXXXIII, Leontio.                                                                   | 652              | rant.                                                                                                                                 | ıbid.            |
| LXXXIV, Faustino.                                                                   | Ibid.            | CLXII, Anysio Thessalonicensi episcopo.                                                                                               | 706              |
| LXXXV. Lucio eniscono.                                                              | 653              | CLXIII, Anysio, Numerio, Theodosio, Eutropio,                                                                                         | Eugla-           |
| LXXXV, Lucio episcopo.<br>LXXXVI, Mari episcopo.                                    | ībid.            | thio, Marcello, Eusebio, Maximiano, Eugenio, Ger                                                                                      | ontio .          |
| LXXXVII, Eulogio episcopo.                                                          | 634              | et Thyrso, atque omnibus Macedonise orthodoxis                                                                                        |                  |
| LXXXVIII, Joanni episcopo Ilierosolymitano.                                         | Ibid.            | pis.                                                                                                                                  | Ibid.            |
| TYYVIV Theodoric Southandis an soon                                                 | 655              |                                                                                                                                       |                  |
| LXXXIX, Theodosio Scythopolis ep.scopo.                                             | lbid.            | CLXIV, Alexandro Corinthi episcopo.                                                                                                   | 707              |
| XC, Moysi episcopo.                                                                 |                  | CLXV, Episcopis qui cum Occidentalibus venerant                                                                                       | . ivia.          |
| XCI, Romano presbytero.                                                             | Ibi∕d.           | CLXVI, Episcopis qui cum Occidentalibus episco                                                                                        |                  |
| XCII, Moysi presbytero.                                                             | 656              | nerant.                                                                                                                               | 708              |
| XCIII, Aphthonio, Theodoto, Charea, presbyteri                                      | is et mo-        | CLXVII, lisdem.                                                                                                                       | Ibid.            |
| nachis, universoque vestro sodalitio.                                               | Iba.             | CLXVIII, Probæ matronæ Romæ degenti.                                                                                                  | 709              |
| XCIV, Pentadíæ diaconissæ.                                                          | 657              | CLXIX, Julianæ et iis quæ cum ipsa sunt.                                                                                              | Ibid.            |
| XCV. Pæanio.                                                                        | €59              | CLXX, Italicæ.                                                                                                                        | Ibid.            |
| XCVI, Ampruelæ diaconissæ atque iffis quæ e                                         | um ijsa          | CLXXI, Montio.                                                                                                                        | 710              |
| sunt.                                                                               | ıbid.            | CLXXII, Helladio.                                                                                                                     | Ibid.            |
| XCVII, Hypatio presbytero.                                                          | 669              | CLXXIII, Evethio.                                                                                                                     | Ibid.            |
| XCVIII, Chalcidiæ.                                                                  | Hid.             | Ejusdem Epistolæ LXVIII ad diversos, primum in                                                                                        | lucem            |
| XCIX, Asyncritiæ.                                                                   | 661              | editæ anno 1613, ex codice Ms. Collegii Antverpis                                                                                     |                  |
|                                                                                     | Ibid.            | cietatis Jesu, Frontone Duczeo, soc. Jesu Theolog                                                                                     |                  |
| C, Marciano et Marcellino.                                                          | ibid.            |                                                                                                                                       |                  |
| CI, Severo presbytero.                                                              |                  |                                                                                                                                       | 11-712           |
| CII, Theodoto lectori. CIII, Ampruciae diaconissae insiusque comitibus              | 00Z              | CLXXIV, Episcopis, presbyteris et diaconis Chal                                                                                       |                  |
| Cili, Ampruciæ diaconissæ insiusque comitibus                                       | s. <i>1010</i> . | inclusis.                                                                                                                             | Ibid.            |
| CIV, Pentadiæ diaconissæ.                                                           | <b>U</b> U3      | CLXXV, Agapeto.                                                                                                                       | ibid.            |
| CIV, Pentadiæ diaconissæ.<br>CV, Chalcídiæ.<br>CVI, Asyncritiæ ipsiusque sodalibus. | 664              | CLXXVI, Hesychio.                                                                                                                     | Ibid.            |
| CVI, Asyncritize ipsiusque sodalibus.                                               | ībid.            | CLXXVII, Artemidoro.                                                                                                                  | Hid.             |
| CVII, Casto, Valerio, Diophanto et Cyriaco presbyt                                  | oris. 665        | CLXXVIII, Euthaliæ.                                                                                                                   | 713              |
| CVIII, Urbicio episcopo.                                                            | 667              | CLXXIX, Adoliæ.                                                                                                                       | Ibid.            |
| CIX, Rufino episcopo.                                                               | Ibid.            | CLXXX, Hypatio presbytero.                                                                                                            | Ibid.            |
| CX, Basso episcoro.                                                                 | 668              | CLXXXI, Episcopis.                                                                                                                    | 714              |
| CXI, Anatolio episcopo Adanæ.                                                       | Ibid.            | CLXXXII, Venerio episcopo Mediolanensi.                                                                                               | Ibid.            |
| CXII, Theodoro episcopo.                                                            | Ibid.            | CLXXXIII, Hesychio episcopo Salonensi.                                                                                                | 715              |
| CVIII Palladio eniscono                                                             | 669              | CLXXXIV, Gaudentio episcopo Brixiano.                                                                                                 | 1bid.            |
| CXIII, Palladio episcopo.<br>CXIV, Elpidio episcopo.                                | 670              | CLXXXV, Pentadiæ diaconissæ.                                                                                                          |                  |
| CVV Theophile prochetors                                                            | 671              | CLXXXVI, Alvpio.                                                                                                                      | 716              |
| CXV, Theophilo presbytero. CXVI, Valentino.                                         |                  | CLAAAVI, Alvijio.                                                                                                                     | Ibid.            |
| TAVI, vaientino.                                                                    | Ibid.            | CLXXXVII, Procopio.                                                                                                                   | 717              |
| CXVII, Theodoræ.                                                                    | 672              | CLXXXVIII, Marcellino.                                                                                                                | ibid.            |
| CXVIII, episcopis et presbyteris in carcere                                         |                  | CLXXXIX, Antiocho.                                                                                                                    | Ibid.            |
| bus.                                                                                | 673              | CXC, Brisoni.                                                                                                                         | 718              |
| CXIX, Theophilo presbytero.                                                         | Ibid.            | CXCI, Amprucke diaconissae.                                                                                                           | 1bid             |
| CXX, Theodoræ.                                                                      | 674              | CXCII, Onesicratiæ.                                                                                                                   | 719              |
| CXXI. Arabio.                                                                       | 675              | CXCIII. Pæanio.                                                                                                                       | Ibid.            |
| CXXII, Marciano.                                                                    | 076              | CXCIV, Gemelio.                                                                                                                       | 720              |
| CXXIII, Phœniciæ presbyteris et monachis,                                           |                  | UAUV. Candiano                                                                                                                        | Ibid.            |
| in christiana religione instituentibus.                                             | 1bid.            | CXCVI, Actio.                                                                                                                         | 721              |
| CXXIV, Gemello.                                                                     | 678              | CXCVII, Stadio præfecto urbis.                                                                                                        | Ibid.            |
| MONITUM in Epistolam sequentem ad Cyriacum                                          |                  | CACVEI, Hesychio.                                                                                                                     |                  |
|                                                                                     | 679-680          | CXCIX Danieli prochutene                                                                                                              | 733              |
| pum exsulem.                                                                        |                  | CXCIX, Danieli presbytero.                                                                                                            | Ibid.            |
| CXXV, Cyriaco episcopo exsulanti.<br>CXXVI, Rufino presbytero.                      | 681-682          | CC. Callistrato, Isauriæ episcopo.                                                                                                    | 733              |
| CAAVI, RUMO presbytero.                                                             | 385              | CEI, Herculio.                                                                                                                        | Ibid.            |
| CXXVII, Polybio.                                                                    | 687              | CCII, Cyriaco episcopo.                                                                                                               | Ibid.            |
| CXXVIII, Mariniano.                                                                 | 688              | CCIII, Sallustio presbytero.                                                                                                          | 724              |
| CXXIX, Marciano et Marcellino.                                                      | Ibid.            | CCIV, Pæanio.                                                                                                                         | Ibid.            |
| CXXX, Casto, Valerio, Diophanto, Cyriaco, A                                         | nuochiae         | CCV, Anatolio præfectiano                                                                                                             | <b>72</b> 6      |
| nreshvieria.                                                                        | 689              | CCV, Anatolio præfectiano.<br>CCVI, Theodulo diacono.<br>CCVII, Monachis Gothis quí in Romoti agro degun<br>CCVIII. Acado presbytano. | Ibid.            |
| CXXXI, Elpidio episcopo.                                                            | <b>0</b> 90      | CCVII, Monachis Gothis qui in Romoti agro degun                                                                                       | L. Ibid.         |
| CXXXI, Eloidio episcopo. CXXXII, Gemello.                                           | Ibid.            | CCVIII, Acacio presbytero                                                                                                             | 727              |
| CAAAIII. AGOIIZ.                                                                    | <b>6</b> 91      | CCIX, Salvioni. CCX, Theodoro. CCXI, Timotheo preshytero. CCXII, Theophilo preshytero.                                                | tbid.            |
| CXXXIV. Diogeni.                                                                    | 692              | CCX. Theodoro.                                                                                                                        | 728              |
| CXXXIV, Diogeni. CXXXV, Theodoto diacono. CXXXVI, Theodoto lectori.                 | 693              | CCXI, Timotheo preshviero.                                                                                                            | Ibid.            |
| CXXXVI. Theodoto lectori.                                                           | Ibid.            | CCXII. Theophilo presbytero                                                                                                           | 729              |
| CXXXVII, Theodoto diacono.<br>CXXXVIII, Elpidio episcopo.                           | 694              | CCXIII, Philippo preshytero                                                                                                           | Ibid.            |
| CXXXVIII Finidio eniscono                                                           | 695              | CCYTY Selections proclusters                                                                                                          |                  |
| CXXXIX, Theodoro Syriæ consulari.                                                   | ībid.            | CCXIV, Sebastiano presbytero.                                                                                                         | Ibid •           |
| CXI Theodote discone                                                                | 698              | CCXV, Pelagio presbytero.<br>CCXVI, Musonio.                                                                                          | 730              |
| CXL, Theodoto diacono. CXLI, Theodoto ex consularibus.                              |                  | CCTVII Valentino                                                                                                                      | Ibid.            |
| CYLII Fluidio autuorea                                                              | Ibid.            | CCAVII. Valentino.                                                                                                                    | Ibid.            |
| CXLII, Elpidio episcopo.                                                            | Ibid.            | CCXVIII, Euthymio presbytero.                                                                                                         | 731              |
| CXLIII, Polybio.                                                                    | 697              | CCXIX, Severinæ et Romulæ.                                                                                                            | Ibid.            |
| CXLIV, Diogeni.<br>CXLV, Nicolao presbytero.                                        | Ibid.            | CONT. Carrier                                                                                                                         | 732              |
| LALY, Nicolao presbytero.                                                           | 698              | CCXX, Pæanio.<br>CCXXI, Constantio presbytero.                                                                                        | ibid.            |
| UALYI, Theodolo, Nicolao, Chæreæ, presbyteri                                        |                  | CLAAII, Casto, Valerio, Diophanto, Cyriaco, Fres                                                                                      | byteris          |
| nachis.                                                                             | Ibid.            | Antiochenis.                                                                                                                          | 733              |
| CXLVII, Anthemio.                                                                   | <b>6</b> 99      | CCXXIII, Hesychio.                                                                                                                    | 754              |
| CXLVIII. Cyriaco, Demetrio, Palladio, Eulys                                         |                  | CCXXIII, Hesychio.<br>CCXXIV, Marciano et Marcellino.                                                                                 | 734<br>735       |
| scolis.                                                                             | ibid.            | CCXXV, Constantio presbytero.                                                                                                         | Ibid.            |
| CXLIX, Aurelio Carthaginis episcopo.                                                | 700              | CCXXV, Constantio presbytero.<br>CCXXVI, Marciano et Marcellinc.                                                                      | I bid.           |
| CL, Maximo episcopo.                                                                | Ibid.            | CCXXVII, Carteriæ.                                                                                                                    | 736              |
| LLI, Asello episcopo.                                                               | 701              | CCXXVIII, Theodoro medico.                                                                                                            | Ibid.            |
| ·                                                                                   |                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                               |                  |
|                                                                                     |                  |                                                                                                                                       |                  |

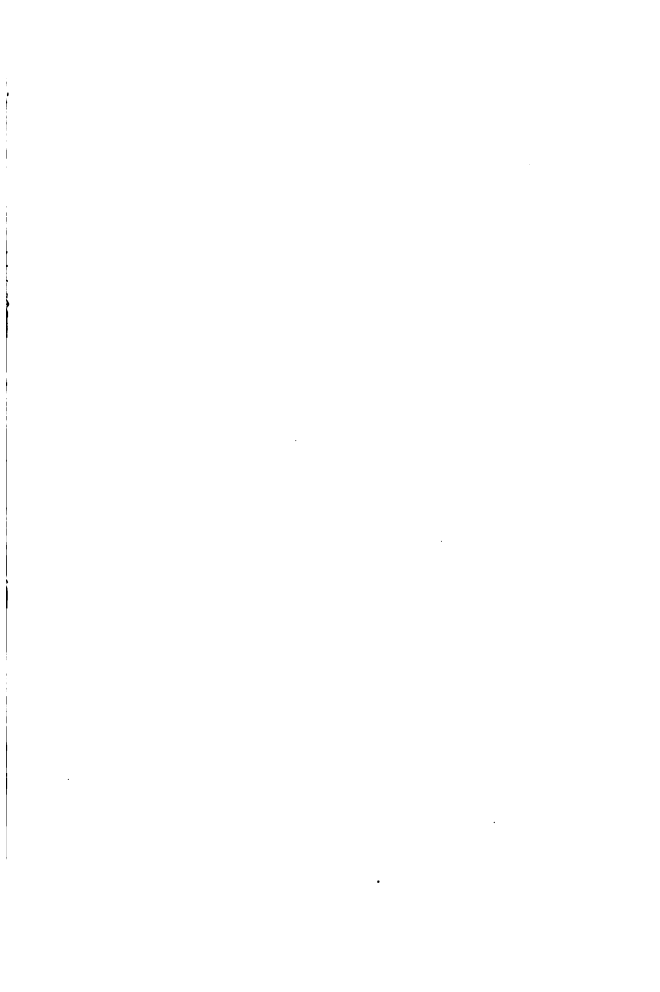
| CCXXIX. Severa.                                  | 737            |
|--------------------------------------------------|----------------|
| CCXXX, Elpidio episcopo.                         | Ib <b>i</b> d. |
| CCXXXI, Adoliæ.                                  | Ibid.          |
| CCXXXII, Carteriæ.                               | 738            |
| CCXXXIII, ad episcopum Antiochenum.              | 739            |
| CCXXXIV, Brisoni.                                | Ibid.          |
| CCXXXV, Porphyrio episcopo Rhosensi.             | 7 10           |
| CCXXXVI, Carterio præsidi.                       | Ibid.          |
| MONTTUM in quinque sequentes Epistolas Consta    | ntii pre-      |
| shyteri.                                         | 741-742        |
| CCXXXVII, Constantii presbyteri ad matrem.       | Ibid.          |
| CCXXXVIII, ejusdem ad sororem suam.              | 743            |
| CCXXXIX, ejusdem ad Valerium et Diophanti        | ım pre-        |
| sbyteros.                                        | 745            |
| CCXL, ejusdem ad Castum presbyterum.             | 746            |
| CCXLI, ejusdem ad Cyriacum presbyterum.          | Ibi 1.         |
| CCXLII, Chrysostomi Chalcidiæ et Asyncritiæ.     |                |
| MONITUM in Epistolam ad Cæsarium.                | 747-748        |
| PRÆFATIO cl. v. Emerici Bigotii in Epistolam     | Chryso-        |
| stomi ad Cæsarium monachum.                      | 753 754        |
| EPISTOLA D. Chrysostomi ad Cæsarium monachum     |                |
| MONITUM in sequentem Orationem Chrysostom        | ii in lau-     |
| dem Diodori Tarsensis, et in fragmentum aliud in | landem         |
| Diodori ex Facundo Hermianensi eductum.          | 761-762        |
| LAUS Diodori episcopi qui prior concionatus      | laudarat       |
| (Joan. Chrysostomum).                            | Ibid.          |
| FRAGMENTUM S. Joannis Chrysostomi, ubi d         | e eodem        |
| Diodoro ex Facundo Hermanensi.                   | 765-766        |
| MONITUM ad Homiliam in Pascha, quæ genuina o     |                |
| batur.                                           | Ibid.          |
| CONCIO in sanctum Pascha.                        | Ibid.          |
| MONITUM in Homiliam sequentem, quæ de Assu       | mptione        |
| vel de Ascensione Christi inscribitur.           | 771-772        |

| HOUIL. to Ascensionem Domini nostri Jesu (                                                        | bristi . et              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| in principium Actorum 2.                                                                          | 773-774                  |
| SPURIA.                                                                                           | 791 <i>-</i> 79 <b>2</b> |
| MONITUM ad Homilias quinque in Assumptioner ni.                                                   | n Domi-<br>Ibid.         |
| SERMO I in Ascensionem Domini nostri Jesu Chr                                                     |                          |
| SERMO II in Ascensionem Domini nostri Jesu                                                        |                          |
|                                                                                                   | 793-794                  |
| SERMO III in Ascensionem Domini nostri Jesu                                                       |                          |
| Cunyo IV in Assessioner Domini nestri Ioni                                                        | 797-799                  |
| SERMO IV in Ascensionem Domini nostri Jesu                                                        | 799-800                  |
| SERMO V in Ascensionem Domini nostri Jesu                                                         |                          |
|                                                                                                   | 801-802                  |
| MONITUM ad Homilias in Pentecosten.                                                               | 803-804                  |
| SERVO I in Pentecosten.                                                                           | Ibid.                    |
| SERMO II in sanctam Pentecosten.                                                                  | 807-808                  |
| SERMO III in sanctam Pentecosten.                                                                 | 809-810<br>811-813       |
| MONTIUM ad Homiliam de Spiritu sancto.<br>SERMO S. Joanuis Chrysestomi de sancto Spiritu          |                          |
| MONITUM ad Homiliam de Christo pastore et ove                                                     | 875-876                  |
| HOMIL. in memoriam Martyrum, et quod Ch                                                           | ristus sit               |
| pastor et ovis; necnon de Velo et Propitiatorio.                                                  | 827-828                  |
| MONITUM in Homiliam de Adoratione crucis.                                                         | 835-836                  |
| HOMIL. in pretiosæ vitalisque crucis adorationer                                                  |                          |
| heldomada jejuniorum.                                                                             | 1bid                     |
| MONITUM in Homiliam de Confessione crucis                                                         |                          |
| HOMIL. qua docet non esse verendum confiteri<br>crucem, et per eam nos a Christo esse conserval   | os el in                 |
| ea esse gloriandum : de virtute etiam agit, et                                                    | auomoda                  |
| Christus salutem nostram exoptet, ac de eleemosy                                                  | na. Ibid.                |
| Christus salutem nostram exoptet, ac de eleemosy<br>SELECTA ex notis Heurici Savilii et Frontonis | Ducaci in                |
| tomum III Operum S. Joannis Chrysostomi.                                                          | 815-816                  |
|                                                                                                   |                          |

FIN:S TOMI QUINQUAGESIMI SECUNDI.



1463 020



|  |  |   | 1 |
|--|--|---|---|
|  |  | - |   |
|  |  |   |   |
|  |  |   |   |
|  |  |   |   |
|  |  |   |   |
|  |  |   |   |
|  |  |   |   |
|  |  |   |   |
|  |  |   |   |
|  |  |   |   |
|  |  |   |   |
|  |  |   |   |
|  |  |   |   |
|  |  |   |   |
|  |  |   |   |
|  |  |   |   |

|          | • |  |  |  |
|----------|---|--|--|--|
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
| •        |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
| <b>3</b> |   |  |  |  |
| ,        |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
| •        |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |
|          |   |  |  |  |





