

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

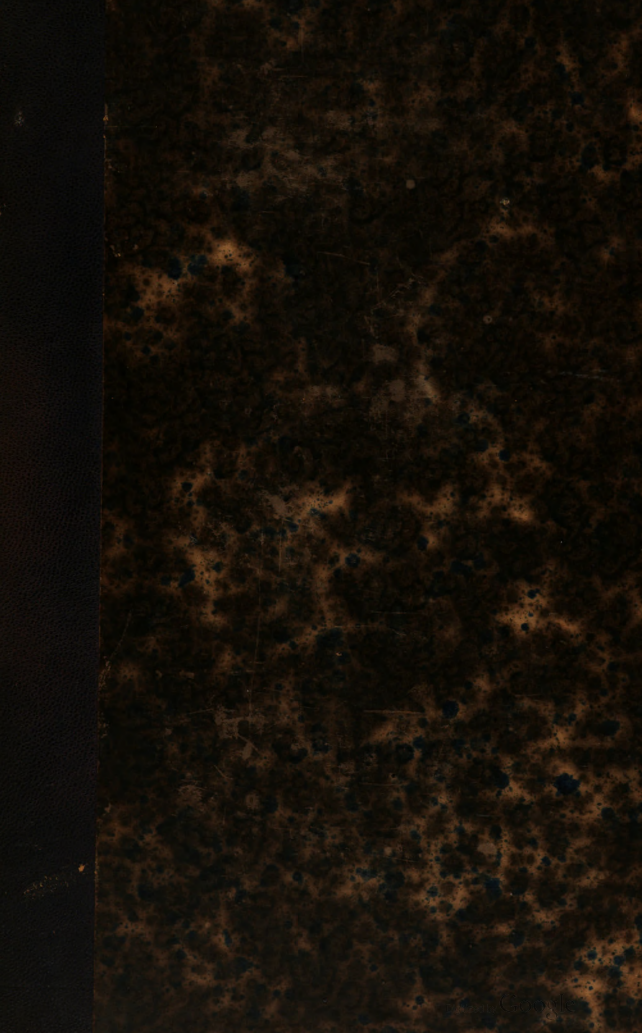
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

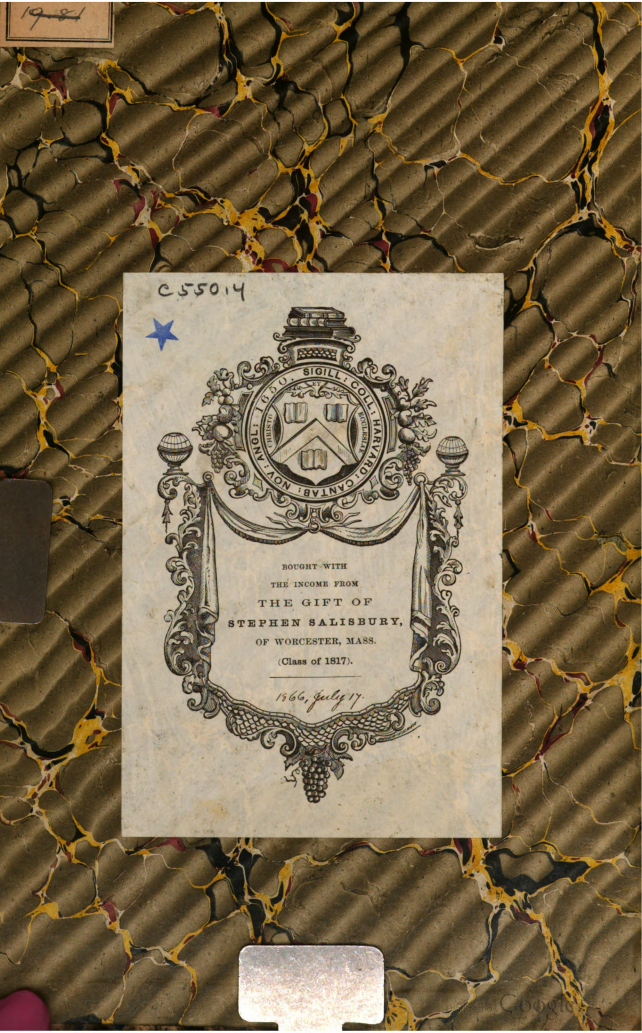
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







.

.

Digitized by Google

Digitized by Google

•

-

•

•

·

Digitized by Google

•

.

٠

•

.

.

.

.

.

# PATROLOGIÆ CURSUS COMPLETUS.

SEU BIBLIOTHECA UNIVERSALIS, INTEGRA, UNIFORMIS, COMMODA, OECONOMICA, OMNIUM SS. PATRUM, DOCTORUM SCRIPTORUMQUE ECCLESIASTICORUM,

SIVE LATINORUM, SIVE GRÆCORUM, QUI AB ÆVO APOSTOLICO AD ÆTATEM INNOCENTII III (ANN. 1316) PRO LATINIS, BT AD CONCILII FLORENTINI TEMPORA (ANN. 1439) PRO GRÆCIS FLORUBRUNT : RECUSIO CHRONOLOGICA

OMNIUN QUÆ EXSTITERE MONUMENTORUM CATHOLICÆ TRADITIONIS PER QUINDECIM PRIORA ECCLESIÆ SÆCULA,

NUTTA EDITIONES ACCURATISSINAS, INTER SE CUNQUE NONNULLIS CODICIBUS MANUSCRIPTIS COLLATAS, PERQUAN DILIGEN-TER CASTIGATA; DISSERTATIONIBUS, COMMENTARIIS VARIISQUE LECTIONIBUS CONTINENTER ILLUSTRATA; OMNIBUS OPERIBUS POST AMPLISSINAS EDITIONES QUE TBIBUS NOVISSIMIS SECULIS DERENTUR ABSOLUTAR, DETECTIS AUCTA; INDICIBUS ORDINARIIS VEL ETIAN ANALYTICIS, SINGULOS SIVE TOMOS, SIVE AUCTORES ALICIUUS MOMENTI SUBSEQUENTIBUS, DONATA; CAPITULIS INTRA IPSUM TEXTUM RITE DISPOSITIS, NECNON ET TITULIS SINGULARUM PAGINARUM MARGINEM SUPERMOREM DISTINGUENTIBUS SUBJECTANQUE MATERIAM SIGNIFI-CANTIBUS, ADORNATA; OPERIBUS CUM DUBIIS, TUM APOCRYPHIS, ALIQUA VERO AUCTORITATE IN ORDINE AD TRADITIONEM ECCLESIASTICAM POLIENTIBUS, AMPLIFICATA;

BUCENTIS ET QUADRAGUNTA INDICIBUS SUB OMNI RESPECTU, SCILICET, ALPHABETICO, CHRONOLOGICO, ANALYTICO, ANALOGICO, STATISTICO, STNTHETICO, ET C., OPERA, RES ET AUCTORES EXHIBENTIBUS, ITA UT NON SOLUH STUDIOSO, SED NEGOTIIS IMPLICATO, ET SI FORTE SINT, PICRIS ETIAM ET IMPERITIS PATEANT OMNES 85. PATRES, LOCUPLETATA; SED PRESERTIM DUOBUS IMMENSIS ET GENERALIBUS INDICIBUS, ALTERO SCILICET RERUM, QUO CONSULTO, QUIDQUID NON SOLUM TALIS JALISVE PATER, VERUM ETIAM URUSQUISQUE PATRUM, ABSQUE ULLA RECEPTIONE, IN QUODILIBET THEMA SCRIPSKRIT, UNO INTUITU CONSPICIATUR; ALTERO SCIENTI DURGE ET IN QUIDILIBET THEMA SCRIPSKRIT, UNO BERIRE SIT OBVIUM QUINAM PATRES ET IN QUIBUS OPERUM SUORUM LOCIS SINGULOS SIRGULORUM LIBRORUM SCRIPTURE, A PRINO GENESEOS USQUE AD NOVISSIMUM APOCALYPSIS, COMMENTATI SINT :

EDITIO ACCURATISSINA, CETERISQUE OMNIBUS FACILE ANTEPONENDA, SI PERPENDANTUR CHARACTERIUM NITIDITAS, CHARTE QUALITAS, INTEGRITAS TEXTUS, CORRECTIONIS PERFECTIO, OPERUM RECUBORUM THM VARIBTAS TUM BUMERUS, FORMA VÕLUMIRUM PERQUAM COMMODA SIBIQUE IN TOTO PATROLOGIES DEGURSU CONSTANTER Similis, pretii Exiguitas, præsertimque ista collectio una, methodica et chronologica. Sexcentorum Fragmentorum opusculorumque bectenus hic illig spabsorium, vel etiam ineditorum, primum autem in Nostra Bibliotheca, ex operirus et M85. Ad omner Ettes, Locos, Linguas formasque persentinus, coadunatorum, Et ex innumeris operibus traditionem catholicam conflantibus, opus Unicum Mirabiliter Efficientium.

## SERIES GRÆCA POSTERIOR

IN QUA PRODRUNT PATRES, DOCTORES SCRIPTORESQUE EVILIENTE GRÆCÆ AB ÆVO PHOTIANO AD CONCILII USQUE FLORENTINI TEMPORA, ET AMPLIUS, NEMPE MORTEM CARDINALIS BESSARIONIS.

ACCURANTE J.-P. MIGNE,

Bibliothece cleri universe,

SIVE CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIAL ECCLESIASTICAL RAMOS RDITORS.

PATROLOGIA, AD INSTAR IPSIUS ECCLESIE, IN DUAS PARTES DIVIDITUE, ALIAN NEMPE LATINAM, ALIAM GRÆCO-LATINAM. ANRÆ PARTES JAM INTEGRE BAARATÆ SUNT. LATINA, 222 VOLUMINIBUS NOLE GUA STANS, 1110 FRANCIS VENIT : GRÆCA DOPLICI EDITIONE TYPIS MANDATA EST. PRIOR GRÆCUM TEXTUM UNA'CUM VERSIONE LATINA LATERALI COMPLE-CTITUR, ET 104 VOLUMINA IN 109 TOMIS, PRO PRIMA SERIF, NON EXCEDIT. POSTERIOR VERSIONEM LATINAM TANTIM EXBIBET, IDEOQUE INTRA 55 VOLUMINA RETINETUR. SECUNDA SERIES GRÆCO-LATINA AD 58 VOLUMINA TANTIM EXBIBET, IDEOQUE INTRA 55 VOLUMINA RETINETUR. SECUNDA SERIES GRÆCO-LATINA AD 58 VOLUMINA TANTIM EXBIBET, IDEOQUE INTRA 55 VOLUMINA RETINETUR. SECUNDA SERIES GRÆCO-LATINA AD 58 VOLUMINA TANTIM EXBIBET, IDEOQUE INTRA 55 VOLUMINA RETINETUR. SECUNDA SERIES GRÆCO-LATINA AD 58 VOLUMINA TANTIM EXBIBET, IDEOQUE NERE LATINUN 5 FRANCIS SOLUMINDO EMITUR : UTROBIQUE VERO, UT PRETII HUJICS BENEFICIP FRUATUR EMPTOR, COLLECTIONEM INTEGRAM, SIVE LATINAM, SIVE GRÆCAM COMPARET NECESSE ERIT; SECUS ENIM CUJUSQUE VOLUMINIS AMPLITUDINEM NECHON ET DIFFICULTATES VARIA PRETIA ÆQUABUNT. IDEO, SI QUIS TANTUN EMA C LICET INTEGRE, FED BEORSIM, COLLECTIONEM GRÆCO-LATINAM, VEL EAMDEM EX GRÆCO LATINE VERSAM, TUM QUODQUE VOLUMEN PRO 9 VEL PRO 6 FRANCIS SOLUM OBTINEDIT. IS EC CONDITIONES FOSTERIORI PATROLOGIA QUÆ MANUSCRIPTIG IN BIBLIOTHECIS ORBIS UNIVERSI QUIESCENTIBUS CONSTABIT, KECNON PATROLOGIA QUÆ MANUSCRIPTIG IN BIBLIOTHECIS ORBIS UNIVERSI QUIESCENTIBUS CONSTABIT, KECNON PATROLOGIA ORIENTALIS, CONDITIONIS SPE-CIALIBUS SUBJICIENTUR, ET IN TEMPORE SUG ANNUNTIABUNTUR, SI TEMPUS EAS TYPIS MANDANDI NOBIS MON DEFUERIT.

#### PATROLOGIÆ GRÆCÆ TOMUS CLII.

MANUEL CALECAS. JOAN, CYPARISSIOTA. MATTH. CANTACUZENUS, ALII.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE, EDITOREM, In via dicta Thibaud, olim d'Anboise, prope portam lutetiæ parisiorum vulgo d'enfer nominatam, seu petit-montrouge, nunc vero intra moenia parisina.

# \*

, . .

Υ.

.

•

r

• • •

Digitized by Google

# TRADITIO CATHOLICA.

SÆCULUM XIV. ANNI 1335-1372.

# ΜΑΝΟΥΗΛ

ΠΑΤΡΙΑΡΧΟΥ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΩΣ,

# ΤΟΥ ΚΑΛΕΚΑ,

# ΤΑ ΕΥΡΙΣΚΟΜΕΝΑ ΠΑΝΤΑ.

# MANUELIS CALECÆ

ORDINIS FRATRUM PRÆDICATORUM,

# CONSTANTINOPOLITANI PATRIARCHÆ OPERAOMNIA.

ACCEDUNT

# JOANNIS CYPARISSIOTÆ, MATTHÆI CANTACUZENI,

SCRIPTA THEOLOGICA ET EXEGETICA;

NEC NON

JOANNIS GLYCIS, ESALÆ, JOANNIS CALECÆ, ISIDORI, CALLISTI, PHILOTHEI,

DIPLOMATA, SYNODICA CONSTITUTIONES, EPISTOLAE;

ACCURANTE ET DENUO RECOGNOSCENTE J.-P. MIGNE,

BIBLIOTHECA CLERI UNIVERSA,

61 V I

CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTLE ECCLESIASTICE RAMOS EDITORE.

#### TOMUS UNICUS:

VENIT 10 FRANCIS GALLICIS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J. P. MIGNE EDITOREM, IN VIA DICTA THIBAUD, OLIM D'AMBOISE PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MUNTROUGE, NUNC VERO INTRA MUENIA PARISINA.

1865 .

\*

•

NOSTUS

and a state

Digitized by Google

# TRADITIO CATHOLICA.

SÆCULUM XIV. ANNI 1335-1379.

# ΜΑΝΟΥΗΛ ΠΑΤΡΙΑΡΧΟΥ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΩΣ. ΤΟΥ ΚΑΛΕΚΑ,

# ΤΑ ΕΥΡΙΣΚΟΜΕΝΑ ΠΑΝΤΑ

# MANUELIS CALEC ORDINIS FRATRUM PRÆDICATORUM.

CONSTANTINOPOLITANI PAT PIAR(

#### PERAON

ACCEDENT

JOANNIS CYPARISSIOTÆ, MATTI

SCRIPTA THEOLOGICA ET E

NEC BOR

JOANNIS GLYCIS, ESALE, JO CALLIST

DIPLOMATA, SYN

ACCURANTE F BIR

ULSUUM COM

ale-S. ex lata in ier præ-.um. XXVI.

secam Lugduin Vita sancti atius, hb. n De 8 § 4. Roberto

omposuit st. 1616, 4: 257, in Cat. capita, guibus r ac perstringit Mediolani, in bibl. un addito. V. Mont-- Venetiis in cod. cujus auctor in fiue, a sancti Joannis 1410. -. codd. Gr. Marc. p. 90, et

п

4**ue** 

1 # C8

exseri-

rsus tomum Gregorii Palamæ in mbefisio, tom. II, Auctarii novisversione tom. XXVI Bibl. Patrum ne Cantacuzeno imp. et Callisto Xan-Combefisius, p. 155-176. (FABR.) Paris.

ws. De fide deque principiis catholicæ fidei, yli, perspicuitatem et soliditatem doctrinæ ex e et Latine edidit in eodem Auctario novissimo.

Constantino in nomenclatore insignium scripto-rum dicitur Cyrmanoa Caleca pro 200 Mavouta, ubi librum ejus de theologia et Spirita sancto commemorat.

(e) Pag. 65 sq. ed. Basil. ad ann. 1560. Indicem librorum Calecæ Whartonianum auxir ibid. R. Gerius. Uberius enarrat Calecæ vitam scripiaque Oudin, in Comment, de SS. Eccles, tom. 11, col. 1039 sq. aliosque qui de co egerunt, excitat. Add. Saxii Onom. litt. part. 11, pag. 576; Schi œckh Hist. Eccl. christ. tom. XXXIV, p. 63 seq. — Diversi, sunt Joannes Caleca, (de quo v. infra, p. 490 vet. ed.) et Matthæus Caleca, (v. infra, p. 552). [HARL ]

a har an an



### TRADITIO CATHOLICA.

#### SÆCULUM XIV, ANNI 1355-1372.

# ELENCHUS

۶.

 $\frac{1}{2} \mathcal{F}_{\mathrm{eff}}$ 

#### AUCTORUM ET OPERUM QUI IN HOC TOMO CLII CONTINENTUR.

#### MANUEL CALECAS, ORDINIS FRATRUM MINORUM MONACHUS, CPOLITANUS PATRIAŔCHA.

| Notitia de scriptis et rebus gestis Manuelis Calecæ. col                                                                                                                                                                 |             |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|--|--|--|--|
| MANUELIS CALECE SCRIPTA.                                                                                                                                                                                                 |             |  |  |  |  |
| Contra errores Græcorum libri quatuor, interprete Ambrosio Camaldulensi, cujus præ-<br>mittitur epistola nuncupatoria ad Martinum V Pontificem Maximum.                                                                  | 11          |  |  |  |  |
| De essentia et operatione, editore et interprete Francisco Combefisio.                                                                                                                                                   | <b>2</b> 83 |  |  |  |  |
| • • • •                                                                                                                                                                                                                  |             |  |  |  |  |
| De fide deque principiis fidei catholicæ, ex ejusdem editione.                                                                                                                                                           | 429         |  |  |  |  |
| JOANNES CYPARISSIOTA.                                                                                                                                                                                                    |             |  |  |  |  |
| Notitia historica et litteraria.<br>Scripta.                                                                                                                                                                             | 661         |  |  |  |  |
| Palamiticarum Transgressionum liber primus, editore et interprete Fr. Combefisio,<br>quem operis moles ab edendis omnibus libris deterruit. Vide (col. 737) quæ de<br>operis in libros distinctione Combefisius scribit. | 663         |  |  |  |  |
| Expositio eorum que de Deo a theologis dicuntur, in decem decades partita, Franc.<br>Turriano S. J. interprete.                                                                                                          | 737         |  |  |  |  |
| Index scriptorum in Decadibus Cyparissiotæ citatorum                                                                                                                                                                     |             |  |  |  |  |
| MATTHÆUS CANTACUZENUS IMP. CP.                                                                                                                                                                                           |             |  |  |  |  |
| Commentarius in Canticum Canticorum, interprete et editore Vincentio Ricardo,<br>Clerico regulari.                                                                                                                       | <b>9</b> 97 |  |  |  |  |
| Commentarius in Sophiam Salomonis.                                                                                                                                                                                       | 1083        |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                          |             |  |  |  |  |

#### JOAN. GLYCIS, ESAIAS, JOAN. CALECA, ISIDORUS, CALLISTUS, PHILOTHEUS, CPOLITANI PATRIARCHÆ.

ogle

Diplomata, Synodicæ Constitutiones, Epistolæ, ab anno 1310 ad annum 1372.

ANNO DOMINI MCCCLT.

## MANUEL CALECA

#### URDINIS FRATRUM PRÆDICATORUM MONACHUS. CPOLITANUS PATRIAS 🖅 👡

#### NOTITIA.

(FABRIC. HARLES Bibliotheca Graves, tom. XI.)

Manuel Caleca, Gracus (a) e familia Joannis Caleca, ab ann. 1333 ad 1347 patravear Civ. Latinis adversus Græcos suos scripsit, atque inter monachos ordinis Practicanerum aaleo numen professus est suum, vixit non tempore concilii Lugdunensis a. 1274 44... 🚗 a Palama disseminatos, quem prolixo volumine refellit, adeoque circa ana. SIR. a. suc nus, in Appendice ad Caveum (e). Scripta ejus sunt :

1. Libri IV adversus errores Græcorum de processione Spiritus coacti, de gun appre P Dogm. theolog. de Trinitate, c. 1 : Manuel Caleca, auctor eruditus et catt egregium pro Latinis adversus Gracos, in quo de processione sancei Sporme: s disputat, nikil ut de hoc argumento scribi posset doctine et subtiline. Preser Pr producit Allatius, lib. De purgatorio, p. 12 seq. et De consense, par fille fille plum hoc opus Latine tantum hactenus vidit lucem ez versione. euam hartini i a Ambrosius Camaldulensis, ediditque ex Bavarica bibi. Petrus Stevartine came a Ale arus, # cum iisdem notis recusum in Bibl. patrum, tom. XVI, edit. Col. Ind. 1618, and Million a alacrior ac bibl. Leidens. p. 33] et tom. XXVI edit. Lugd p. 382 sqq. Libre quarte maile elem and the Latina Ecclesia a Græcis reprehenditur vel ab ca disseatil, Calera brender indernet Ambros. - In bibl. Mazarin. et bibl. de Mesme, Man. Calerz col. nource etc. pilasse, quam aliene fauc. Bibl. biblioth. mss. p. 114 B, et 117 D, p. 513 E. p. 1308 D. . . gr. 159 bibl. Marc. in calce nota de auctore et argumente fibri segure des de re præsertim ardu ( Hic, ait, præclarissimus et magnarum virtutum vir ednit Bittyiene in re sermo es!), ea accuial Ibid. in cod. Lat. 138, idem opus, Ambrosio Camaldulensi interpre-. Incolument sanctitaten Lat. p. 79, add. paulo post, § 17, init. (HARL.) unipotens servare digne:ur

2. Hept oudias xal everysias. De essentia et operatione De synodo CP. probatum, Græce et Latine editus cum matis - Tsimi Bibl. Patrum, p. 1, 67; Paris. 1672 fol. Latine et Lugd., p. 321 sqq. Tomum ipsum, ann. 1351, in sy thopulo patriarcha CP: promulgatum Græce et La in bibl. publ. cod. 1279. (HARL.)

5. Hept mister liber insignis in Patrum maxin

(a) Cales

דשע מראשע דדי א ta distributos, in laudat Combef

#### emum libr

#### Conciona

... disisti pro sese habeat puritus rectis-Greei Latinique alque utriusque

<sup>a</sup> Act. xx, 26, 27 <sup>a</sup> Tit. 11, 15.

visio, necessario secuta est. Sci e enin albus utraque Ecclesia rationibus nititur utra ex his rationabilius sentiat, præterea dicente Domino : Quæ dico vobis in tenebris lite in lumine, et qua in aure audistis, pradical s per tecta 2. Apostolo item terribile silentii judi cium insinuar te, ac dicente : Testificor vobis hodie quia mundus sum a sanguine omnium; neque enin dissimulavi nuntiare vobis omnem veritatem alqu consilium Dei 3; atque hoc ipsum faciendum a monente : Hæc enim, inquit, admone, et contestar coram Deo 4. Etsi de Deo ac divinis rebus loqu illis potius conveniat, qui semper in lege Domin meditantes, purgatiori vita et intelligentia sun a quibus nos longissime remoti sumus, plurim

ils.

le

, fasti

Digitized by Google

tamen rationibus me ad scribendum hortantibus A ferre atque aliis tradere ? nunc quidem amicitiæ atque impelientibus, aggrediar, facultate, qua potero, quæ a sanctis Patribus de hac re scripta sunt, Christo duce, moderate atque simpliciter, servato compendio, tibi exponere: plurimis scilicet omissis (nam longissimum esset, omnia prosequi), paucisque solummodo positis, quibus constare possit quænam illis de hac re fuerit opinio : ut ex hac moderatione nostra, et 1u, quod ab amico requisisti, consequaris, et ipse, dum illorum prolixitate non terreor, brevitatemque temporis non pertimesco, meliore jam animo sim, illi me vindietæ subdendum non esse, quæ illi intentatur, qui talentum abacondit.

Non igitur tacebo, cum præcipue de veritate fidei mibi sermo futurus sit, neque ambigam, quin <sup>B</sup> per te ad alios quoque manaturæ sint litteræ nostræ, quos alloqui ipsi non possumus, et eorum obtestari de veritate fidei; his autem licebit illos alloqui juxta edictum ; arque ita, dum multiplicabitur verbi ministerium, mihi ipsi fidelis servi merces excompensabitur. Quanquam vero pauca de multis appositurus sim, si quis tamen jurgio et contentione seposițis, ipsam, per seipsam, veritatem rei, ex his, quæ firma et rata sunt indagare pergat, longe brevioribus, atque ipsis tantum fidei principiis hauc illustrari posse comperiet : eoque facilius, quo Deum talibus auxiliari certum est, qui cum pietate quærunt : Cooperator, inquit, Deus est omni quærenti bonum ". Isque qui C Scripturas hortatur scrutari 4, seque daturum petentibus pulsantibusque ' aperturum pollicitus est, non permittet hujusmodi longius a veritate aberrare.

Quoniam igitur dictum est : Da sapienti occasionem, et sapientior erit<sup>\*</sup>; qualem te esse scio, quem nibil pro contentione, nibil pro vanitate facere, solamque rerum veritatem sapienter ac prudenter inquirere pro comperto habeo: promptius jam, quod quæritur, explicare aggrediar. Neque sane ignarus sum, complures jam plurimos de hac re scripsisse libros, qui, licet veritas paucioribus indigeret verbis, multis tamen ipsis indiguerunt, ut eam contra illos tuerentur, qui contentionis studio illam lacessere tentabant.

Cæterum, sicut unusquisque fidelium fidei profert confessionem : Cords enim creditur ad justiiam : ore autem confessio fit ad salutem <sup>9</sup>: quid prohibet hanc etiam communi fide comprehensam veritatem, sicut a sanctis Patribus accepimus, pro-

implendo munus; nunc autem docendo; nunc studiosis illius consulendo; nunc revincendo adversarios; atque omnino sanctorum hac de veritate doctrinam, 'quam a Patribus nostris accepimus, quamque illi a majoribus suis per successionem acceperant proponendo, atque omnia honesti et æqui, fraternæ dilectionis causa dispensando, nihilque ompino omittendo diligentiæ. Non itaque glorize cupidi scribimus, sed amici votis morem gerentes, eorum quæ prædiximus, gratia, laborem hunc suscepimus. Nec nostra dicimus, sed quæ a sanctis Patribus illorumque successoribus scripta legimus, ca, servato disputationis ordine, hinc inde collects, breviter strictimque posuimus : hac in re sola, si sic dici oporteat, gloriantes : quod sanctorum de ea re opinionem, largiente Deo, nos et scire, et tueri constanter ostendimus. Neque saue ignoramus plurimos, in quorum manus ista forte pervenerint, quibus odiosa est veritas, hac ipsa nostra constantia et confidentia, ad jaculandum in nos consilia et maledicta provocandos; contraque penitus agendum nobis est, contrariaque incedendum via, quam si ramusculos inanes captaremus. Nam si quidem humanam gratiam et gloriam aucuparemur, nunquam nos auditorum odiis exponeremus, sed, quæ illis grata fore putaremus, ca loqueremur.

Constat ergo, nos, nisi veritatem rebus omnibus prætulissemus, nunquam in hunc verborum campum descensuros, in quo, laboris plurimum ac difficultatis, humanæ vero gratiæ minimum.

Ipsum itaque sanctum Spiritum, de quo nune nobis sermo instituitur, primum invocantes, ita denum, quæ proposuimus, aggrediamur. Utemur autem pro documentis ipsis initiis fidei, et quæ ex eis assumpta ac derivata sunt, quantum in Deo divinisque rebus, probationibus uti fas est, his etiam, quæ a catholicis Ecclesiæ magistris dicta sunt.

Et quoniam, quibus maxime rationibus ostendi possit ejusce quæstionis veritas, primum inquiris: deinde, quæ illis objiciantur, exponi, ac deinceps vel objects refelli, vel quæ ambigua videantur, declarari postulas, eum et nos in sequentibus ordinem per omnia servabimus. Ex quo, si prolixiores fortasse erimus, quam susceptæ brevitatis ratio poscebat, necessitati indulgéndum erit. Ilinc autem initium sumemus.

\* Rom. viii, 28. \* Joan. v, 39. \* Luc. xi, 9. \* Prov. ix, 9. \* Rom. x, 10.

15

16 -



# MANUELIS CALECÆ

#### LIBER PRIMUS

#### CONTRA GRECOS DE PROCESSIONE SANCTI SPIRITUS.

dixerit : Euntes in mundum universum, docete omnes gentes, baptizantes cos in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti 10, num ordo aliquis est in nominibus ac rebus sanctæ Trinitatis ipsive Patris, et Filii, et Spiritus sancti, qui necessario ac semper in scipso idem sit ex ipsis nominibus insinuatus : atque ut se ad invicem babent secundum pronuntiationem ea nomina, ita etiam ad invicem divinge personge ordinate sint ? Quem ordinem servantes atque honorantes, necessario immota etiam hæc nomina proferre debeamus, piluil ex tradito nominum ordine ac positione immutantes, si velimus nobis ipsis in confessione rectam Triuitatis servare rationem ? An ordo illic nullus est, caque nomina temere posita sunt : alque in nostra potestate est, ut illa proferre velimus, ita ut nullo servato ordine Patris nomen aliquando præponere, aliquando item postponere licent, aliquando item Spiritum præferre Filio, quasi etiam divinæ illæ personæ, quæ nobis his nominibus insinuantur, inordinate se ad (invicem habeant, atque alias aliter?

Et quoniam, quæ proponimus, sanctorum diclis ac sententiis astruere ac firmare instituimus, alsit nunc magnus Basilius, nosque quid hic sentiendum sit, doceat. Ait enim in Epistola ad Canonicas, cujus initium est: « Quanto nos mœrore confecerit prius fama subtristior, quæ auribus insonuerat nostris. Spiritus autem sanctus Patri quidem C et Filio connumeratur, quia et supra creaturam est : tertius autem ordine locatus est, sicut ex Evangelio docemur, dicente Domiuo : Euntes baptizate in nomine Petris, et Filii, et Spiritus sancti. Qui autem illum vel præponit Filio, vel Patre seniorem dicit, bic reluctatur quidem Dei ordinationi, atque a sana fide alienus est, non eum, quem accepit, glorificationis modum servans, sed sibi vocum novitatem ad placendum hominibus excogitans. >

Et paucis interpositis, veluti concludens ait : « ltaque fidei abnegatio est; æque enim imp'um est

Cam Dominus noster Jesus Christua discipulis A Illum et ad creaturæ ordinem dedacere, et Patri, xerit : Euntes in mundum universum, docets om- aut Fillo, tempore vel ordine præponere.

> Idem in primo lib. Quastionum (1), cujus initium est : Siguidem omnes vellent, cum præ upposuisset, duplicem esse ordinem, naturalem alterum, alterum inventum : atque naturalem quidem, sicut est creaturarum ordo Conditoris ratione instituta, numerique locatio, causarumque ad causalia habitus; inventum vero atque artificiosum, sicut in artibus, et disciplinis, ac similibus, adjecit : « Horum ergo primo suppresso, Eunomius secundæ speciei ordinem memoral, dicitque : non oportere in Deo dici ordinem, cum ordo secundas ab ordinatore sit. Illud autem vel non vidit, vel sciens prudensque præteriit, esse ordinis speciem, non ex nostra positione constantem, sed ipsa naturali consequentia contingentem : sicut igni, ad eam, quæ ex so manat, lucem. In his enim primum causam dicimus, secundum quod ex eo prodit, non intervallo ista ab invicem disseparantes, sed cogitatione prius causam nobis, quam causale fingentes. Quomodo igitur fas est ibi negare ordinem, ubi secundus et tertius est : non ex nostra positione, sed ex naturaliter insita consequentia? Cujus ergo rei gratia ordinem in Deo recipi abnuit? Arbitratur, si efficere atque demonstrare possit primum in Dee nullo modo alio intelligi posse, religuum jam sibi fore substantize ipsius inzequalitatem atque eminentiam ostendere. Nos autem eo quidem ordine, quo causæ, manantibus ex se rebus, præponuntur, Filio Patrem præpositum dici mus, naturze autem differentia negamus. >

Idem in tertio Quæssionum : e Sicut enim Filius ordine quidem secundus a Patre, quia ex Illo est, et dignitate, quoniam initium et causa illius essentiæ Pater est, et quia per ipsum accessum habemus ad Deum et Patrem, natura vero non jam secundus est, quia Deitas in utroque una, ita scilicet et sanctus Spiritus, etsi Filio subjicitur ordine et dignitate, non tamen alienæ, sed unius ejusdemque naturæ cum Patre et Filio omnino est. »

10 Marc, xvi, 15.

(1) Ita vocat Caleca libros S. Basilii contra Eunomium ex quorum primo hoc testimonium petisum est.



tradiderit baptismi salutaris. > .

Idem in epistola ad Eustachium, cujus initium est : Eos quidem, qui præventi sunt alia fidei confessione, sic ait : · Oportet autem et eos fugere, qui eam consequentiam, quam nobis tradidit Dominus, immutant, utpote qui aperte contra pietatem pugnant, et Filium quidem præponunt Patri, Filio vero Spiritum sangtam.

Idem vero in Epistola ad Greg. fratrem, cujus initium est: Quoniam multi commune substantia : « Qui vero Spiritum cogitat, ipsumque in se ipso intellexerit, et Filium una togitationa comprehendit. Qui autem liune mente suscepit, à Fille Spirltum non divisit, ned consequenter qui-B dem secundum ordinem, conjuncte sutem, secundum naturam trivin in se ipso personaram Adem juxta identitatem commiste formavit. Et qui Spiritum dixerit solum, cum quoque cujus est Spiritus, ca confessione comprehendit. Et quoniam Christi est Spiritus, atque ex Deo, sicut ait Apbstokis, veluti ex catena, qui unam summitatem comprehenderit, alteram simul attraxit, its et qui Spiritum trahit, per ipsam, et Fillum, et Patrem simul trahit. Et Fillum qui veraciter acceperit, habebit utraque ex parte, hine ipsius Patrem, hine Spiritum sanctum consequentem. Neque enim seetionem aut divisionem engltare lieet, ut ant Filius sine Spirita intelligator, aut Spiritus a Filio disseparelur. +

Sauctus quoque Epiphanius in quodam opère suo, quod appollavit Anchoram (2), tertium lamen, tertlamque a Patre substantiam (3) Spiritum sancium appellat.

Sed et D. Chrysostomus in quodum sermone beo super illud dictum Abrahæ : Pose manum tram super femur meum 12, ait : Itaque divinarum quidem. personarum discretor ordo sanclis cognitas fuit; qui vero naturas in sancta Triuitate discernerel, omaino rejiciendus.

Theologus ' quoque Gregorius in secundo sermône suu ad Lumina, de sancta Trinitate sic ait : Velut in trimis contiguis solibus una est collutio luminis.

Posito fgitur unum esse ac trià Deum, et altero D er his quidem de essentia et unitate substantiæ concesso, de altero, videlicet de Trinitate hypostaseon, seu personarum, de éarum ad invicem ordine, ex his. quæ dicta sunt, vidcamus.

Quoniam Itaque magnus Pater Basilius Eunomium insimulat, ordinem in Deo pie non recipientem, quippe hunc abnegare, irrationabile esse àrbitratur atque eum quidem, qui circa traditio-

11, Gen. xxiv, 2.

(2) 'Ayxugutde, Ancoratus. (3) Hoc est personam; nam in Graco est hyposlasis.

Item in eodem : « Cum ipse Dominus ordinem A nom nominum immutat ordinem, novitatis vocum appellat inventorem, eumque Dei ordinationi resistere asserit, ipsum Dominum hunc tradidisse ordimem (4) dicens : Qui autem Spiritum Patri præponit, aut Filio, cum a sana doctrina alienum denuntiat quippe novitatem introducentem circa divinarum personatum ordinem; hanc autem ipsam novitatem atque immutationem ordinis, habere abolitionem dividerum potsonarum, totiusque fidei abnegationem esse docet, nihilque differre, utrum Spiritum sanctum ad creaturæ ordinem redigas, an ipsum Patri vel Filio in ordine præferas. Tertium ening, Inquit, in ordine locatom esse in Evangelio a Domino docemor. Constat profecto ordinem esse in sancta Trinitate, secondum quem prima quidem persona rater est, secunda Filius, tertia Spiritus sanctus.

> Et quia non solum Patri Filins et Spiritus sanctus, verum et sibi invicem junguntur, id autem de his dicitur, in quibus ordo est, et quæ ex se invicom pendent, nullo medio intercedente, omnino ordinem ad invicem personæ habent.

Sed et is, qui catenæ Trinitatem comparavit, Nquel quia medii ad primum, et tertii ad medium ordinem reddidit, quocirca alt : Qui Spiritum cogitat, et Filium una cogitatione comprehendit ; et : Qui Spiritum dixerit solum, eum quoque, cujus est Spiritus, ea confessione comprehendit, et : Qui Filium suscepit, a Filio Spiritum non C divisit. Neque enim licet aut Filium sine Spiritu Intelligi, aut Spiritum a Fillo disparari. Quæ nequaquam ita se haberent, nisi Filius et Spiritus sanctus ordinem ad invicem haberent, secondum quem alter referretur ad alterum. Nam in his, quæ soluta sunt, et quæ simpliciter absque ulla rélatione et ordine se ad invicem habent, non cogimur alterum cogitando, alterum quoque cogitatione complecti. 1d quippe illorum solum est, ouze ordinem ad invicem habent, secundum quem necessario etiam simul cogitantur.

Ex quibus constat, quia non Pater solus ad Fifium, seu ad Patrony Filius ordinem habet, sed sanctum. floc etiam Filius ad Spiritum et B. Athanasius apertissime in epistola ad Scrapionem de Spiritu sancto posuit : 1 Eundem, inquil, ordinem "ac naturam habet Spiritus ad Filium, qualem ad Patrem Filius. >

Magnus quoque Basilius in xvir ad Amphilochium sic ait : ( Sicut igitur habet Filius ad Patrem, ita et ad Filium Spiritus, juxta eam quæ nobis in baptismo traditur, verborum connexionem. >

Constat igitur ex his, quæ dicta sunt, in sancta Tripitate personarum divinarum ad invicem esse

(4) De hoc ordine multa S. Epiphanius in Ancoralo.



ordinem. Qui enim Filii et Spiritus ad Patrem or- A ut Eunomius volebat, in sancta Trinitate sanctos dinem reddit, Filii autem et Spiritus ad invicem confundit, ordinis bonum Deo ex dimidio reddit. Bonum enim ordo est, atque ordinatum esse. Quia enim in his, quæ sunt ordo, præclarum guiddam et optimum est, quod et cœlestia simul et terrena continet, omne autem optimum a Deo manat: multo autem magis in Deo, velut in principali causa, honum illud excellentius inesse intelligendum est. Nam, ut ait D. Dionysius in lib. De divinis nominibus : « Quæ in causalibus sunt perfectiones, cas in causis ipsis longe potius ac prius inesse manifestum est. )

Quis vero jam adversus tam eximios Ecclesiæ magistros contendere præsumat, aperte in Deo trium at se invicem personarum ordinem cientes? B Itaque licer quidem absolute ac simpliciter, cum fta tres personas numeramus, tertiamque solam insinuare volumus, aliam præponere, aliam subjicere, ut est illud Apostoli : « Gratia Domini nostri Jesu Christi, et charitas Dei et Patris, et communicatio sancti Spiritus 19; > aut quomodocunque aliter. Porro volentibus divinarum personarum nomina eo ordine pronuntiare, quo æterne ac semper similiter ad invicem habent, et quo Trinitatis perfectio designator, nulla ratione conceditur. Quocirca magnus Basilius in lib. 19 Quastionum ais : « Non tamen quia primo hic sancti Spiritus Apostotus meminit, secundo Filii, tertio Del et Patris, continuo putandum est, perversum aut im- C mutatum esse ordinem. Ex nostro quippe more initium sumpsit. Quando enim dona suscipimus, primo distribuenti congredimur, deinde mittentem concipionus animo, tum ad ipsum bonorum fontom causamque cogitatione convertimur. >

Quod si ex more nostro initium sumentes, primo meminimus Spiritus, a quo in nos munerum largitas manat; deinde Filii, ac tertio per Filium ad Patrem tendimus, liquet, quod filic incipientes, primo Patris, deinde Filii ac tertio Spiritus sancti secundum Trinitatis proprium ac sempiternum ordinem meminimus. Itaque, si quem sacerdos laptizaret, atque ita haptizans pronuntiaret : « Baptizo te in nomine Patris, et Spiritus et Filii, Ecclesia hujusmo li baptizatum (5), quasi baptismo consecratum, nunquam admitteret eo quod non juxta Domini traditionem baptizatus esset, secundum quam nominum ac rerum Trinitas, Patris scilicet, et Filif, et sancti Spiritus, ut se ad invicem habet, tradita est nobis, quam immutare non licet. Quippe cos, qui immutarent sanctus Basilius cavendo moouit, utpete pietatem aperte oppugnantes, et neque in Trinitate baptlzantes, neque hanc juxta Domini traditionem confitentes. Apparet id quoque eum ordinem, quo naturæ discernuntur,

13 Il Cor. 118, 13.

(5) Observa hanc opinionem Calecæ de forma Laptismi.

omnino abnegare : eum vero quo personæ discernuntur, secundum quem causa (6) atque causale cum coæterno et consubstantiali inducitur, et docere, et ut pium, ac religiosum, amplecti ac suscipere, neque idem contra idèm asserere atque denegare.

Præter hæc autem, quæ dicta sunt, nequaquam esset Trinitas Deus, nisi tria invicem connecterentur, ac secundum ordinem suum unirentur : sed tria simplicitor ac temere (quippe sublata unitate. quam ordo in multis efficit) inordinata essent, ac plurima, imo potius nihil. Neque enim vel tria, vel quatuor esse ullo modo possent, nisi Trinitas. vel quaternitas animo ante conciperctur. Quoniam igitur trium unam connexionem confitemur, sicut unam etiam essentiam, primoque loco Pater est causa, necesse est esse et tertium. Sublato quippe tertio, nec primum erit. In plurimis enim ubi primum est, necessario, quæ post prinnum sunt, connexionis serie ad primum referentur. Atque hoc maxime in sancta Trinitate, ubi trium unam fatemur connexionem,

Rursum, quoniam tertium a Patre Spiritum sanctum doctores prædicant, profecto tertius non esset primo sublato. Tertium enim idcirco dicimus, quia refertur ad primum. Et hoc itidem non ita esset, nisj et primum ad secundum haberet ordinem. Alias quippe neque trium connexio esset, neque unitas : sed tria, ut diximus, simpliciter, ac temere inordinate se habentia, stque ab invicem disparata. Sed hoc his quæ a magistris Ecclesiæ dicuntur, communique confessioni fidei contrarium omnino est. Primum enim, et secundum, et tertium fatemur, upanique connexionem sanctæ Trinitatis, eaque sibi invicem conjungi et connecti serie, supra jam dictum est. Bæc autem aperte ordinem commendant. Liquet igitur ex his, quæ dicta sunt, quandoquidem ordo discreta significat, qui consubstantialls ordinem esse dicunt, cos in divinis peccare. Ita enim unitatem reddent potius, quam ordinem. Nam personæ tres, in quantum sunt invicem consubstantiales, juxta ejusdem substantiæ rationem unum sunt. Porro unius ad se ipsum, secundum rem, ordinem esse, impossibile · est.

Præterea, et a Patre esse, anthobus commune rum sit, unionis potius, quam discretionis ad invicem causa est, nisi aliud aliquid acjieiatur. Quippe et omnes homines eo ipso quídem, quod ex Adam originem trabunt, invicem uniti sunt, certis vero rationibus et proprietatibus ab se distingunntur. Itaque utrumque ex Patre esse dicere, satis non est ad exprimendum cum quem habent ad invicem, ordinem. Sed enim hyposta-

(6) More Græcorum Patrum ac scriptorum causam pro principio usurpat.



x

Digitized by Google

# TRADITIO CATHOLICA.

SÆCULUM XIV. ANNI 1355-1372.

# ΜΑΝΟΥΗΛ

ΠΑΤΡΙΑΡΧΟΥ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΩΣ,

# ΤΟΥ ΚΑΛΕΚΑ,

# ΤΑ ΕΥΡΙΣΚΟΜΕΝΑ ΠΑΝΤΑ.

# MANUELIS CALECÆ

ORDINIS FRATRUM PRÆDICATORUM,

# CONSTANTINOPOLITANI PATRIARCHÆ OPERA OMNIA.

ACCEDUNT

# JOANNIS CYPARISSIOTÆ, MATTHÆI CANTACUZENI,

SCRIPTA THEOLOGICA ET EXEGETICA;

NEC NON

JOANNIS GLYCIS, ESALÆ, JOANNIS CALECÆ, ISIDORI, CALLISTI, PHILOTHEI,

DIPLOMATA, SYNODIC& CONSTITUTIONES, BPISTOLE;

ACCURANTE ET DENUO RECOGNOSCENTE J.-P. MIGNE, BIBLIOTHECÆ CLERI UNIVERSÆ.

61 V E

CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTLE ECCLESIASTICE RAMOS EDITORE.

TOMUS UNICUS:

VENIT 10 FRANCIS GALLICIS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J. P. MIGNE BDITOREM, IN VIA DICTA THIBAUD, OLIM D'AMBOISE PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MUNTRUUGE, NUNC VERO INTRA MUENIA PARISINA.

1865 -



# TRADITIO CATHOLICA.

#### SÆCULUM XIV, ANNI 1355-1372.

# **ELENCHUS**

¥.-

1 Car

| AUCTORUM ET | OPERUM | QUI IN | HOC TOMO | CLII | CONTINENTUR. |
|-------------|--------|--------|----------|------|--------------|
|-------------|--------|--------|----------|------|--------------|

#### MANUEL CALECAS, ORDINIS FRATRUM MINORUM MONACHUS, CPOLITANUS PATRIAŘCHA.

| Notitia de scriptis et rebus gestis Manuelis Caleca. col.<br>MANUELIS CALECA SCRIPTA.                                            | g           |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|--|--|--|
| Contra errores Græcorum libri quatuor, interprete Ambrosio Camaldulensi, cujus præ-                                              |             |  |  |  |
| mittitur epistola nuncupatoria ad Martinum V Pontificem Maximum.                                                                 | 11          |  |  |  |
| De essentia et operatione, editore et interprete Francisco Combefisio.                                                           | <b>2</b> 83 |  |  |  |
| De fide deque principiis fidei catholice, ex ejusdem editions.                                                                   | 429         |  |  |  |
|                                                                                                                                  |             |  |  |  |
| JOANNES CYPARISSIOTA.                                                                                                            |             |  |  |  |
| Notitia historica et litteraria.                                                                                                 | 661         |  |  |  |
| Scripta.                                                                                                                         |             |  |  |  |
| Palamiticarum Transgressionum liber primus, editore et interprete Fr. Combefisio,                                                |             |  |  |  |
| quem operis moles ab edendis omnibus libris deterruit. Vide (col. 737) quæ de operis in libros distinctione Combefisius scribit. | 663         |  |  |  |
| Expositio eorum que de Deo a theologis dicuntur, in decem decades partita, Franc.                                                |             |  |  |  |
| Turriano S. J. interprete.                                                                                                       | 737         |  |  |  |
| ndex scriptorum in Decadibus Cyparissiotæ citatorum                                                                              |             |  |  |  |
| MATTHÆUS CANTACUZENUS IMP. CP.                                                                                                   |             |  |  |  |
| Commentarius in Canticum Canticorum, interprete et editore Vincentio Ricardo,                                                    |             |  |  |  |
| Clerico regulari.                                                                                                                | <b>9</b> 97 |  |  |  |
| Commentarius in Sophiam Salomonis.                                                                                               | 1083        |  |  |  |
|                                                                                                                                  |             |  |  |  |
| JOAN. GLYCIS, ESAIAS, JOAN. CALECA, ISIDORUS, CALLISTUS, PHILOTHE<br>CPOLITANI PATRIARCHÆ.                                       | DS,         |  |  |  |
| Diplomata, Synodicæ Constitutiones, Epistolæ, ab anno 1310 ad annum 1372.                                                        | 1085        |  |  |  |

#### Parisils. - Ez Typis J.-P. MIGNE.

ANNO DOMINI MCCCLV.

# MANUEL CALECA

ORDINIS FRATRUM PRÆDICATORUM MONACHUS. CPOLITANUS PATRIARCHA.

#### NOTITIA.

(FARME. HARLES Bibliotheca Grees, tom. II.)

Manuel Caleca, Græcus (4) e familia Joannis Calecæ, ab awn. 1333 ad 1347 patriarchæ CPol. (6), pro Latinis adversus Græcos suos scripsit, atque inter monachos ordinis Prædicatorum (c) perinde ut Pantaleo nomen professus est suum, vixit non tempore concilii Lugdunensis a. 1274 (d), sed post errores a Palama disseminatos, quem prolixo volumine refellit, adeoque circa ann. 1360, ut recte H. Whartonus, in Appendice ad Caveum (c). Scripta ejus sunt:

1. Libri IV adversus errores Græcorum de processione Spiritus cancti, de quo opere Petavius lib. viu, Dogm. theolog. de Trixitate, c. 1 : Manuel Calece, auctor eruditus et catholicus, eujus habeo volumen egregium pro Latinis adversus Græcos, in quo de processione sancti Spiritus uberrime accuratissimèque disputat, nihil ut de hoc argumento scribi posset doctius et subtilius. Præter Petavium loca ex eo Græce producit Allatius, lib. De purgatorio, p. 12 seq. et De consensu, pag. 1339, 1333, 1360. Typis exseriptum hoc opus Latine tantum bactenus ridit lucem ez versiono. guam Martini V papæ jussu, composuit Ambrosius Camaldulensis, ediditque ex Bavarica bibi. Petrus Stevartius cum notis, Ingolst. 1616, 4; cum iisdem notis recusum in Bibl. patrum, tom. XVI, edit. Col. [col. 1618, vol. XIV, p. 257, in Cat. bibl. Leidens. p. 33] et tom. XXVI edit. Lugd p. 382 sqq. Libro quarto multa etiam alia capita, quibus Latina Ecclesia a Grzeis reprehenditur vel ab ea dissentit, Caleca breviter perseguitur ac perstringit (FABR.); ms. Romæ in bibl. Vatic. n. 4064, Ambrosio monacho interprete. - Mediolani, in bibl. Ambros. — In bibl. Mazarin, et bibl. de Mesme, Man. Calecæ cod. nomine libri non addito. V. Montfauc. Bibl. biblioth. mss. p. 114 B, et 117 D, p. 513 E. p. 1308 D, et 1327 C. - Venetiis in cod. gr. 159 bibl. Marc. in calce nota de auctoro et argumento libri legitur Latina, cujus auctor in fine, e Hic, ait, præclarissimus et magnarum virtutum vir obiit Mitylenæ in capella sancti Joannis 1410. ---Ibid. in cod. Lat. 138, idem opus, Ambrosio Camaldulensi interprete. V. Cat. codd. Gr. Marc. p. 90. et Lat. p. 79, add. paulo post, § 17, init. (HARL.)

2. Hapl oùsiaç xal ivepyalaç. De essentia et operatione Dei, liber adversus tomum Gregorii Palame in synodo CP. probatum, Græce et Latine editus cum notis a Francisco Combefisio, tom. II, Auctarii novissimi Bibl. Patrum, p. 1, 67; Paris. 1672 fol. Latine ex Combefisii versione tom. XXVI Bibl. Patrum Lugd., p. 321 sqq. Tomum ipsum, ann. 1351, in synodo sub Joanne Cantacuzeno imp. et Callisto Xanthopulo patriarcha CP: promulgatum Græce et Latine vulgavit Combefisius, p. 135-176. (FABR.) Paris, in bibl. publ. cod. 1279. (HARL.)

3. Περί πίστεως χαί περί τῶν ἀρχῶν τῆς καθολικῆς πίστεως. De fide deune principiis catholicæ fidei, liber insignis in decem capita distributus, in quo nitorem styli, perspicultatem et soliditatem doctrinæ ex Patrum maxime traditione laudat Combelisius, qui Græce et Latine edidit in codem Auctario novissimo,

(a) Caleca ipse sub extremum libri IV contra Graccos.

(b) Combefisius, Bibl. Concionatoriæ tom. 1, pag. 8.

(c) Combefis. tom. Il Auctarii noviss. ad Calecam de essentia et operatione, p. 1 et 118, ex testimonio Joannis, cardinalis a Turrecremata in Summu de Ecclesia, lib. 11, cap. 93. Confer prafat. Combefisii, recusam in Bibl. Patrum tom. XXVI, edit. Lugd. p. 320 G.

(d) Perrum Galesinium, qui Calecam Lugdumensi illi conculio scribit intenfuisse in Vita sancti Bonaventurze, cap. 14, refellit Allatius, lib. 11 De consensu utriusque Ecclesice, c. 18 § 4. Roberto

PATROL. GR. CLII.

Constantino in nomenclatore insignium scriptorum dicitur Cyrmenos Caleca pro xùp Mavoutà, ubi librum ejus de theologia et Spiritu sancto commentorat.

(c) Pag. 65 sq. ed. Basil. ad ann. 4360. Indicem librorum Calecæ Whartonianum auxic ibid. R. Gerivs. Uberius enarrat Calecæ vitam scripiaque Oudin. in Comment. de SS. Eccles. tom. 11, col. 1039 sqq. aliosque qui de eo egerunt, excitat. Add. Saxii Onom. litt. part. n. pag. 576; Schræckh Hist. Eccl. christ. tom. XXXIV, p. 63 seq. — Diversi, sunt Joannes Laleca, (de quo v. infra, p. 490) Vel. ed.) et Matthæus Caleca, (v. isfra, p. 552). [IIABL]

\* 32 · . . .



tom. II, p. 174 285 [al. p. 182-197] cum nolis. Unde tecusius Latine, omissis notis, est in tomo XXVI Bibl. Patrum Lugd., p. 345. Idem Calecæ scriptum in duos divisum libros Latina versione donaverat Jacobus Pontanus, quan editarum se promisit Labbeus, tom. If De scriptoribus eccles., pag. 45. Idem opus Græce legisse se summa cum animi delectatione testatur Allatius, ex ms. Mediolani in menasterio sancti Ambrosii, ann. 6940, qui fuerit Christi 1402, fortasse non multo post ejustem Calecæ ætatem exaratum. Idem laudans Arcudius, c. 7, Calecam virum vocat sane antiqua Græcia dignum, et catholicum. Idem vir mayna et doetrina et fide vocatur a Francisco Turriane libro de vi et titi synodo. (FABR.) Florent. in bibl. Laurent., cod. 13, n. 41, plut. 74, Confessionis ( $\tau \vec{n} \zeta$  έξομολογήσεως) modus, dom. Man. Calecæ interpretatio ex Latino, seu forma confessionis et absolutionis peccatorum secundum Latinorum ritum, a Man. Caleca in Græcam linguam conversa, inc. Ἐξομολογήσεως μου, τῷ Θεῷ μου, etc. Subjiciuntur deinde confessionis sactamentalis prærogativæ, quæ numerantur quindecim, earumque declarationes. V. Bandin. Cat. codd. Gr. Laur. tom. III, p. 110. — Monac. in cod. Bavar. 127, (sec. cat. gr. mss. Bavar. p. 53, ab Hardtio numeratur cod. 202 de elementis catholicæ fidei secundum traditionem sanctæ Scripturæ et catholicorum áctorum. (HARL.).

4. Περί τῆς ἀγίας Τριάδος, de sancta Trinitate, tractatum opulentissimum Allatius vidisse se testatur p. 853, de consensu, adhuc quod sciam ineditum. Incipit : Τῶν παλαιῶν αἰρετιχῶν ϟν.

5. Λόγοι Θεολογιποί, Orationes theologicæ e quarum sexta profert quædam idem Atlatius, p. 435 seq. contra Creyghtonum.

6. Oradio de sancto Stephano protomartyre. Citat idem lib. De synodo Photiana, p. 542, menilinique libro de Simeonibus, p. 115. Incipit : "Osnep & Alios navragoo. [V. sapra, vol. X, p. 327.]

7. In circumcisionem Domini. Incipit : Τῷ Χαιρῷ ἐκείνῷ ἐκλήσθησαν al ήμεραι. Idem Allatfus lin. de Simeonibus p. 112. [V. supra l. c. p. 240.]

8. Grammatica uns. in bibl. Colbertina cod. 1992. Baque per Manuelem grammaticum in Catena Macurii Chrysocephali in Lucam intelligi hune Manuelem Calecam, suspicator Wolfius noster in Diss. de catenis Patrum, p. 32. (FABR.) Conf. supra ad vol. VI, p. 325. — Man. Calecæ Grammatica quædam, Paris. in cod. Mazarin. 91. V. Montfauc. Bibl. biblioth. mss., p. 1319 E. (HARL.)

[Calecze ad Juanuicium epistolæ, in cod. Vossiano. V. Cat. mss. Angliæ etc. vol. II, n. 2210]

Bynnus, Te Deum landamus, Græce translatus per Calecam, uti legitur in margine cod. Florent. LAurent. n. 2, plut. 4. Ali versionem illam hymni Ambrosiani tribnum Sisebuto monacho, qui vixit sæc. x1, Ali aliis. V. Bandin. Cat. codd. Gr. Laur. I, p. 533.

Calece Monodia super Meledone, ibid. in cod. Laur. 13 n. 19, plut. 74. V. Bandin. I. c. III, p. 106.

Art Calecain epistola Demetrii Cydon. in cod. Coislin. 315 Iln. V. Montfaue. Bibl. Coistin. v. 429. (HANL.)

# MANUELIS CALECÆ

# **CONTRA GRÆCORUM ERRORES**

## LIBRI QUATUOR,

Olim Latine versi ab Ambrosio Camaldulensi; postea ex bibliotheca Bavarica in lucem prolati et notis illustrati a Petro Stevartio, Leodio, SS. Theologiæ D. professore, et Academiæ Ingolstadiensis procancellario, etc.

#### PRÆFATIO.

#### Domno S. ac beatissimo papæ Marlino Ambrosius.

Parui præceptis tuis, domne beatissime, opusque illud clari et eruditi viri Manuelis Calece contra Græcæ levitatis errores, quod insignis Theologiæ cultor Magister Antonius Massanus, zelo fidei succemus, Constantinopoli æ urbe regia secum advexit, commode utinam atque utiliter, prompte certe utque obtemperanter ex Græco converti. Quo sane in opere, vir ille optimus ita suscepti muneris implevit officium, ut diligentiam in se desiderari (meo auidem judicio) passus non sit. Caute enim ut in re tanta congruum fuit,



subtiliterque pro materiæ dignitate procedit, posque præclavi bellutoris instær, suis polissimum repincit armis; atque inolitum errorem, imo ingenitum contentionis studium, ab ipsis, ut ita dicam, fundamentis aperit, detegit, nudat, ipsumque radicitus evellit.

Id cquidem co libentius transtuli, quo et a te, cui omnia fideli obsequio debeo, injungebatur ; et ob antiguum gentem, ac dudum inclytam, et omni genere laudis illustrem. Quis enim vesciat Græcos olim cum s:pientia et eloquentia, tum fide ac religione, cæterisque virtutum meritis, cunctis fere mortaliius excelluisse? Ægre, ut par erat, ac moleste ferebam, hujusmodi diutius impeditam laqueis plagisque irretitam: obque id, jom pridem summis calamitatibus ita obtritam el consumptam, ut vix ullum vestigium pristina gloriæ ac dignitalis servet : cupiebamque, te potissimum auctore ac duce, eam, cisi non in pristinam dignitatem, priscam sanciitatem, facienque restitui, id quippe majus est, quam ut optandum nobis sit, at sakem ab internecione liberari.

Tunn quippe set, et esse intelligis, Papa beatissime, errantes homines ad rectum revocare fier, atque ad imitationem veri sternique pastoris, cujus vices in terris agis, ovem perditam, ac per devii erroris anfractus male liberam, alque in permiciem suam gradientem studiose requirere, inventamque as sacris humeris impositam ad ovile revehere. Tua, inquam, gloria in primis est, adeo divinum opus, tam praclarum fac:nus, tota animi intensione suscipere, nikilque diligentiæ småttere, dum id conficias : ut que pastore Occidua Ecclesia plures ante annos divisa fæderata est, so anctore, Orientis etiam Ecclesia, majore longe ac deteriore scissura segregata, sub uno capite, reliquo Ecclesie sorpori jungatur : ne diutius a cætera compaçe disjecta prædæ ac pabulo Barbaris sit : neu inde Christionum nomen jundiuns tollatur, abi primo exortum est, quo quid dici gravius, quid cogitari indignius potest?

Gratulor sancige menti tuce. Domne beatissime, gratulor felicitati, teque ad id opus divinitus instinctum mirifice extulto; quo nikil gloriositus, nikil esse possit illustrius. Iloc si efficere potueris, poteris awew, Christo miserante, qui te ad hoc munus elegit; plurimum ad tuorum meritorum cumulum accessisse, nemo nisi judicii ac rationis ignarus denegabit, quando non solum reficieudis diu collapsis sacris edibus, verum, multo dignius instaurandæ universali Ecclesiæ, omni studio incumbis. Sed enim laudes tuas prezegui proposirum non est. Sum memor ipse mei, facient hoc excellentiora ingenia ; mihi sat fueris, pro ingenii lenuitate satisfecisse jussioni tum.

Sane, id opus, quod auctor ipse continuata dictione uno volumine inclusit, nos utilitati legentjum, fastidioque consulentes, quia prolixum valde videbatur, in libros quatuor, commoda distinctione divisimus, ut per hujusmodi veluti metas, lectoris animus a jugi certaminis exercitatione requiesceret, et alacrior ad reliqua perlegenda, intentiorque somper assurgeret. 'Si quid autem in hac interpretatione vel obscurius fortasse, vel inconcumius positum prudens lector offenderit, partim id interpretationis necessitati, partim etiam immodices celeritati acceptum referat. Nam et materia ea est, cdeoque angustis terminis constricta ut interpreté tutum non fuerit, auctoris restigie longine deserere : ne, sua potius compilasse, quam aliena transtulisse videretur; et celevitas tauta fuit, ut opus mensium, uno fere mense traduzerim. Neque enim ignoral sancla erndilio lua, qua celeriler, ino verius pracipilanter effundantur, de re prasertim ardua et augustissima, et qua nulla tractori cautius d.bet (de Trinitate enim omnis fere sermo est), ea accutate dici ornaleque nou posse. Fidefiler tamen me transtulisse, constanter asseveraverim. Incolumem sanctitatem tuam, as proliza atale tranquillam, et forentem, Christus Deus noster omnipotons servare diquetur. Domne sancte, ac beatissime Pater.

#### INCIPIT AUCTORIS PROLOGUS.

xima habenda est, cunctaque pro illa agenda atque molicuda sunt, ita jubente Domino; nihil vero gratius, aikilque utilius est, quam de Deo et audire et loqui; ex quo llt, ut et qui dant, et qui accipium, magna consequantor emolumenta; vitamque inde sempiternam adipiscinur : Hee enim, inquit, est vita æterna, ut cognoscant te solum verum Deum, et quem misisti Jesum Christum 1; quæque scilicet divinitatis, et quæ humanæ dispensationis sunt ;= tuque a nobis exegisti pro modulo virium nostrarum edoceri, ut sese habeat sanctorum Patrum de processione Spiritus rectissima opinio : de qua scilicet, com Græci Latinique dissentiant, dissensio etiam, atque utriusque

Omoniam quidem fraterne dilectionis cura ma- A Ecclesize divisio, necessario secuta est. Scive enim cupis, quibus utraque Ecclesia rationibus nititur, aique utra ex his rationabilius sential, prætercaque, dicente Domino : Quæ dico vobis in tenebris, dicite in lumine, et quæ in aure audistis, prædicate super tecta <sup>a</sup>. Apostolo item terribile silentii judicium insinuante, ac dicente : Testificor vobis hodie, quia mundus sum a sanguine omnium; neque enim dissimulavi nuntiare vobis omnem veritatem algus consilium Dei 1; atque hoc ipsum faciendum aimonente : Hac enim, inquit, admone, et contestars coram Deo 4. Etsi de Deo ac divinis rebus loqui illis potius conveniat, qui semper in lege Domini meditantes, purgațiori vita et intelligentia sunt, a quibus nos longissime remoti sumus, plurinus

<sup>1</sup> Joan. xvµ, 3. <sup>1</sup> Matth. x, 27. <sup>3</sup> Act. xx, 26. 27 <sup>4</sup> Tit. 11, 15.



tamen rationibus me ad scribendum hortantibus A ferre atque aliis tradere ? nunc quidem amicitiæ atque impellentibus, aggrediar, facultate, qua potero, quæ a sanctis Patribus de hac re scripta sunt, Christo duce, moderate atque simpliciter, servato compendio, tibi exponere: plurimis scilicet omissis (nam longissimum esset, omnia prosequi), paucisque solummodo positis, quibus constare possit quænam illis de hac re fuerit opinio : ut ex hac moderatione nostra, et tu, quod ab amico requisisti, consequaris, et ipse, dum illorum prolixitate non terreor, brevitatemque temporis non pertimesco, meliore jam animo sim, illi me vindictæ subdendum non esse, quæ illi intentatur, qui talentum abscondit.

Non igitur tacebo, cum præcipue de veritate Idei mihi sermo futurus sit, neque ambigam, quin per te ad alios quoque manaturæ sint litteræ nostræ, quos alloqui ipsi non possumus, et eorum obtestari de veritate fidei; his autem licebit illos alloqui juxta edictum ; atque ita, dum multiplicabitur verbi ministerium, mihi ipsi sidelis servi merces excompensabilur. Quanquam vero pauca de multis appositurus sim, si quis tamen jurgio et contentione seposițis, ipsam, per seipsam, veritatem rei, ex his, quæ firma et rata sunt indagare pergat, longe brevioribus, atque ipsis tantum fidei principiis hanc illustrari posse comperiet : eoque facilius, quo Deum talibus auxiliari certum est, qui cum pietate quærunt : Cooperator, inquit, Deus est omni quærenti bonum 8. Isque qui C Scripturas hortatur scrutari 6, seque daturum petentibus pulsantibusque ' aperturum pollicitus est, non permittet hujusmodi longius a veritate aberrare.

Quoniam igitur dictum est : Da sapienti occasionem, et sapientior erit<sup>•</sup>; qualem te esse scio, quem nihil pro contentione, nihil pro vanitate facere, solamque rerum veritatem sapienter ac prudenter inquirere pro comperto habeo: promptius jam, quod quæritur, explicare aggrediar. Neque sane ignarus sum, complures jam plurimos de hac re scripsisse libros, qui, licet veritas paucioribus indigeret verbis, multis tamen ipsis indiguerunt, ut eam contra illos tuerentur, qui contentionis studio illam lacessere tentabant.

Casterum, sicut unusquisque fidelium fidei profert confessionem : Gorde enim creditur ad justiiam : ore antem confessio fit ad salutem <sup>9</sup>: quid prohibet hanc etiam communi fide compreheusam veritatem, sicut. a sanctis Patribus accepimus, proimplendo munus; nunc autem docendo; nunc studiosis illius consulendo ; nunc revincendo adversarios; atque amnino sanctorum hac de veritate doctrinam, 'quam a Patribus nostris accepimus, quamque illi a majortbus suis per successionem acceperant proponendo, atque omnia honesti et æqui, fraternæ dilectionis causa dispensando, nihilque omnino omittendo diligentiæ. Non itaque gloriæ cupidi scribimus, sed amici votis morem gerentes, eorum quæ prædiximus, gratia, laborem hunc suscepimus. Nec nostra dicimus, sed quæ a sanctis Patribus illorumque successoribus scripta legimue, ca, servato disputationis ordine, binc inde collecta, breviter strictimque posuimus : hac in re sola, si sic dici oporteat, gloriantes : quod sanctorum de ea re opinionem, largiente Deo, nos et scire, et tueri constanter ostendimus. Neque saue ignoramus plurimos, in quorum manus ista forte pervenerint, quibus odiosa est veritas, hac ipsa nostra constantia et confidentia, ad jaculandum in nos consilia et maledicta provocandos; contraque penitus agendum nobis est, contrariaque incedendum via, quam si ramusculos inanes captaremus. Nam si quidem humanam gratism et gloriam aucuparemur, nunquam nos auditorum odiis exponeremus, sed, quæ illis grata fore putaremus, ea loqueremur.

Constat ergo, nos, nisi veritatem rebus omnibus prætulissemus, nunquam in hunc verborum campum descensures, in quo, laboris plurinum ac difficultatis, humanæ vero gratiæ minimum.

Ipsum itaque sanctum Spiritum, de quo nunc nobis sermo instituitur, primum invocantes, ita denum, quæ proposuimus, aggrediamur. Utemur autem pro documentis ipsis initiis fidei, et quæ ex eis assumpta ac derivata sunt, quantum in Deo divinisque rebus, probationibus uti fas est, his etiam, quæ a catholicis Ecclesiæ magistris dicta sunt.

Et quoniam, quibus maxime rationibus ostendi possit ejusce quæstionis veritas, primum inquiris: deinde, quæ illis objiciantur, exponi, ac deinceps vel objects refelli, vel quæ ambigua videautur, declarari postulas, eum et nos in sequentibus ordinem per omnia servabimus. Ex quo, si prolixiores fortasse erimus, quam susceptæ brevitatis ratio poscebat, necessitati indulgéndum erit. Hine autem initium sumemus.

\* Rom. viii, 28. \* Joan. v. 39. \* Luc. xi, 9. \* Prov. ix, 9. \* Rom. x, 19.



# MANUELIS CALECÆ

#### LIBER PRIMUS

#### CONTRA GRÆCOS DE PROCESSIONE SANCTI SPIRITUS.

dixerit : Euntes in mundum universum, docete omnes gentes, baptizantes cos in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti 10, num ordo aliquis est in nominibus ac rebus sanctæ Trinitatis ipsius Patris, et Filii, et Spiritus sancti, qui necessario ac semper in seipso idem sit ex ipsis nominibus insinuatus : atque ut se ad invicem babent secundum pronuntiationem ea nomina, ita etiam ad invicem divinæ personæ ordinatæ sint ? Quem ordinem servantes alque honorantes, necessario immota etiam hæc nomina proferre debeamus, nihil ex tradito nominum ordine ac positione immutantes, si velimus nobis ipsis in confessione rectam Trinitatis servare rationem ? An ordo illic nullus est, caque nomina temere posita sunt : atque in nostra potestate est, ut illa proferre velimus, ita ut nullo servato ordine Patris nomen aliquando præponere, aliquando item postponere liceat, aliquando item Spiritum præferre Filio, quasi etiam divinze illas personae, quae nobis bis nominibus insinuantur, inordinate se ad jinvicem habeant, atque alias aliter?

Et quoniam, quæ proponimus, sanctorum diclis ac sententiis astruere ac firmare instituimus, alsit nunc magnus Basilius, nosque quid hic sentiendum sit, doceat. Ait enim in Epistola ad Canonicas, cujus initium est: (Quanto nos mœrore confecerit prius fama subtristior, quæ auribus insonuerat nostris. Spiritus autem sanctus Patri guidem C ct Filio connumeratur, quia et supra creaturam est : tertius autem ordine locatus est, sicut ex Evangelio docemur, dicente Domino : Euntes baptizate in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti. Qui autem illum vel præponit Filio, vel Patre seniorem dicit, bic reluctatur quidem Dei ordinationi, atque a sana fide alienus est, non cum, quem accepit, glorificationis modum servans, sed sibi vocum novitatem ad placendum hominibus excogitans. >

Et paucis interpositis, veluti concludens ait : « ltaque fidei abnegatio est; æque enim imp'um est

Cam Dominus noster Jesus Christus discipulis A Illum et ad creaturæ ordinem deducere, et Patri, xerit : Euntes in mundum universum, docets om- aut Filio, tempore vel ordine præponere.

Idem in primo lib. Quæstionum (1), cujus initium est : Siguidem omnes vellent, cum præ upposuisset, duplicem esse ordinem, naturalem alterum, alterum inventum : alque naturalem quidem, sicut est creaturarum ordo Conditoris ratione instituta, numerique locatio, causarumque ad causalia babitus ; inventum vero atque artificiosum, sicut in artibus, et disciplinis, ac similibus, adjecit : « Horum ergo primo suppresso, Eunomius secundæ speciei ordinem memorat, dicitque : non oportere in Deo dici ordinem, cum ordo secundus ab ordinatore sit. Illud autem vel non vidit, vel sciens prudenaque præteriit, esse ordinis speciem, non ex nostra positione constantem, sed ipsa naturali consequentia contingentem : sicut igni, ad cam, quæ ex se manat, lucem. In his enim primum causam dicimus, secundum quod ex co prodit, non intervallo ista ab invicem disseparantes, sed cogitatione prius causam nobis, quam causale fingentes. Quomodo igitur fas est ibi negare ordinem, ubi secundus et tertius est : non ex nostra positione, sed ex naturaliter insita consequentia? Cujus ergo rei gratia ordinem in Deo recipi abnuit? Arbitratur, si jefficere atque demonstrare possit primum in Deo nullo modo alio intelligi posso, reliquum jam sibi fore substantize ipsius inzqualitatem alque eminentiam ostendere. Nos autem eo quidem ordine, quo causz, manantibus ex se rebus, præponuntur, Filio Patrem præpositum dici : mus, naturæ autem differentia negamus. >

Idem in tertio Questionum : e Sicut enim Filius ordine quidem secundus a Patre, quia ex Illo est, et dignitate, quoniam initium et causa illius essentize Pater est, et quia per ipsum accessum habemus ad Deum et Patrem, natura vero non jam secundus est, quia Deitas in utroque una, ita scilicet et sanctus Spiritus, etsi Filio subjicitur ordine et dignitate, non tamen alienze, sed unius cjusdemque naturze cum Patre et Filio omnino est.

10 Marc. xvi; 15.

(1) Ita vocat Caleca libros S. Basilii contra Eunomium ex quorum primo hoc testimonium petisum est.

.18

tradiderit baptismi salutaris. » .

Idem in epistola ad Eustachium, cujus initium est: Eos quidem, qui præventi sunt alia fidei confessione, sic ait : · Oportet autem et eos lugere, qui eam consequentiam, quam nobis tradidit Dominus, immutant, utpote qui aperte contra pietatem pugnant, et Filium quidem præponunt Patri, Filio vero Spiritum sangtum.

Idem vero in Epistola ad Greg. fratrem, cujus initium est: Quoniam multi commune substantia : « Qui vero Spiritum cogitat, ipsumque in se ipso intellexerit, et Filium una cogitationa comprehendit. Qui autem liune mente suscepit, a Fille Spirltum non divisit, sed consequenter qui-B dem secundum ordinem, conjuncte sutem, secundum naturam trivin in se ipso personáram fidem juxta identitatem commiste formavit. Et qui Spiritum dixorit solum, cum quoque cujus est Spiritus, ca confessione comprehendit. Et quoniam Christi est Spiritus, atque ex Deo, sicut ait Apbstokos, veluti ex catena, qui unam summitatem comprehenderit, alteram simal auroxit, its et qui Spiritum trahit, per ipsum, et Fillum, et Patrem simul trahit. Et Fillum qui veraciter acceperit, habebit utraque ex parte, hine ipsius Patrem, hine Spiritum sanctum consequentem. Neque enim sestionom aut divisionem sogitare liset, ut ant Filius sine Spirita intelligatur, aut Spiriturs a Filio disseparelur. >

Sauctus quoque Epiphanius in quodam opère suo, quod appollavit Anchoram (2), tertium lamen, tertiamque a Patre substantiam (5) Spiritum sanchum appellat.

Sed et D. Chrysostomus in quodam sermone beo super illud dictum Abrahæ : Pose manum tuam super femur meam 11, all : Itaque divinarum quidem. personarum diserctor ordo sanclis cognitus fuit; qui vero naturas in sancta Triuitale discernerel, ompino rejiciendus.

Theologus ` quoque Gregorius in secundo sermone suu au Lumina, de sancta Trinitate sic ait : Velut in trinis contiguis solibus una est collutio luminis.

Posito igitar unum esse ac trià Deum, et altero D er his quidem de essentia et unitate substantiæ concesso, de altero, videlicet de Trinitate hypostascon, seu personarom, de éarum ad invicem profine, ex his. quæ dicta sunt, vidcamus.

Quoniam Itaqué magnus Pater Basilius Eunomium insimulat, ordinem in Deo pie non recipientem, quippe hunc abhegare, irrationabile esse arbitratur atque eum quidem, qui circa traditio-

11, Gen. XXIV, 2.

(2) Ayxugurdç, Ancorsius. (3) Hoc est personam; nam in Græco est hypoelasis.

Item in eodem : « Cum ipse Dominus ordinem A nom nominum immutat ordinem, novitatis vocum appellat inventorem, eumque Dei ordinationi resistere asserit, ipsum Dominum hunc tradidisse ordimem (4) dicens; Qui autem Spiritum Patri præponit, aut Filio, cum a sana doctrina alienum denuntiat quippe novitatem introducentem circa divinarum personatum ordinem; hanc autem ipsam novitatem alque immutationem ordinis, habere abolitionem dividerum personarum, totiusque fidei abnegationem esse docet, nihilque differre, utrum Spiritum sanctum ad creaturæ ordinem redigas, an ipsum Patri vel Filio in ordine præferas. Tertium ening, Inquit, in ordine locatom esse in Evangello a Domino docemur. Constat profecto ordinem esse in sancta Trinitate, secundum quem prima quidem persona Pater est, secunda Filius, tortia Spiritus sanctus.

> Et quia non solum Patri Filius et Spiritus sanctus, verum et sibi invicem junguntur, id autem de his dicitur, in quibus ordo est, et quæ ex se invicom pendent, nullo medio intercedente, omnino ordinem ad invicem personæ habent.

Sed et is, qui catenæ Trinitatem comparavit, Aquet quia medii ad primum, et tertii ad medium ordinem reddidit, quocirca ait: Qui Spiritum cogitat, et Fillum una cogitatione comprehendit ; et: Qui Spiritum dixerit solum, eum quoque, cujus est Spiritus, ea confessione comprehendit, et : Qui Filium suscepit, a Fillo Spiritum non C divisit. Neque enim licet aut Filium sine Spiritu intelligi, aut Spiritum a Fillo disparari. Quæ nequaquam ita se haberent, nisi Filius et Spiritus sanctus ordinem ad invicem haberent, secundum quem alter referretur ad alterum. Nam in his, quæ soluta sunt, et quæ simpliciter absque ulla rélatione et ordine se ad invicem habent, non cogimur alterum cogitando, alterum quoque cogitatione complecti. 1d quippe illorum solum est, ouze ordinem ad invicem habent, secundum quem necessario etiam simul cogitantur.

Ex quibus constat, quia non Pater solus ad Fihum, seu ad Patrem Fillus ordinem habet, sed etiam Filius ad Spiritum sanclum. floc et B. Athanasius apertissime in epistola ad Serapionem de Spiritu sancto posuit : c Eumdem, inquil, ordinem ac naturam habet Spiritus ad Filium, qualem ad Patrem Filius. >

Magnus quoque Basilius in xvır ad Amphilochium sic ait : . Sicut igitur habet Filius ad Patrem, ita et ad Filium Spiritus, juxta eam quæ nobis in baptismo traditur, verborum connexionem. >

Constat igitur ex his, quæ dicta sunt, in sancta Tripitate personarum divinarum ad invicem esse

(4) De hoc ordine multa S. Epiphanius in Ancoralo.



ordinem. Qui enim Filii et Spiritus ad Patrem or- A ut Eunomius volehat, in sancta Trinitate sanctos dinem reddit, Filii autem et Spiritus ad invicem confundit, ordinis bonum Deo ex dimidio reddit. Bonum enim ordo est, atque ordinatum esse. Quia enim in his, quæ sunt ordo, præclarum quiddam et optimum est, quod et cœlestia simul et terrena continet, owne autem optimum a Deo manat: multo autem magis in Deo, velut in principali causa, honum illud excellentius inesse intelligendum est. Nam, ut ait D. Dionysius in lib. De divinis nominibus : « Quæ in causalibus sunt perfectiones, eas in causis lpsis longe potius ac prius inesse manifestum est. »

Quis vero jam adversus tam eximios Ecclesiæ magistros contendere præsumat, aperte in Deo trium all se invicem personarum ordinem cientes? B Itaque ficet quidem absolute ac simpliciter, cum ita tres personas numeramus, tertiamque solam insinuare volumus, aliam præponere, aliam subjicere, ut est illud Apostoli : « Gratia Domini nostri Jesu Christi, et charicas Del et Patris, et communicatio sancui Spiritus 19; ) aut quomodocunque aliter. Porro volentibus divinarum personarum nomina co ordine pronuntiare, quo æterne ac semper similiter ad invicem habent, et quo Trinitatis perfectio designator, nulla ratione conceditur. Quocirca magnus Basilius in lib. 1v Quastionum ait : c Non tamen quia primo hic sancti Spiritus Apostolus meminit, secundo Filii, tertio Del et Patris, continuo putandum est, perversum aut im- C mutatum esse ordinem. Ex nostro quippe more initium sumpsit. Quando enim dona suscipimus, primo distribuenti congredimur, deinde mittentem concipinus animo, tum ad ipsum bonorum foutom causamque cogitatione convertimur. »

Quod si ex more nostro initium sumentes, primo meminimus Spiritus, a quo in nos munerum largitas manat; deiude Filii, ac tertio per Filium ad Patrem teudimus, liquet, quod filic incipientes, primo Patris, deinde Filii ac tertlo Spiritus sancti secundum Trinitatis proprium ac sempiternum ordinem meminimus. Itaque, si quem sacerdos Paptizaret, atque ita baptizans pronuntiaret : c Baptizo te in nomine Patris, et Spiritus et Filii, Ecclesia hujusmoli baptizatum (5), quasi baptismo consecratum, nunquam admitteret eo quod non juxta Domini traditionem baptizatus esset, secundom quam nominum ac rerum Trivitas, Patris scilicet, et Filif, et sancti Spiritus, ut se ad invicem habet, tradita est nobis, quam immutare non licet. Quippe cos, qui immutarent sanctus Basilius cavendo moouit, utpote pietatem aperte oppugnantes, et neque su Trinitate baptizantes, neque hanc juxta Domini traditionem confitentes. Apparet id quoque eum ordinem, quo naturæ discernuntur,

13 II Cor. x10, 13.

(5) Observa hanc opinionem Calecæ de forma baptismi.

omnino abnegare : eum vero quo personæ discernuntur, secundum quem causa (6) atque causale cum coæterno et consubstantiali inducitur, et docere, et ut pium, ac religiosum, amplecti ac suscipere, neque idem contra idem asserere algue denegare.

Præter bæc autem, quæ dicta sunt, nequaquam esset Trinitas Deus, nisi tria invicem connecterentur, ac secundum ordinem suum unirentur : sed tria simpliciter ac temere (quippe sublata unitate, quam ordo in multis efficit) inordinata essent, ac plurima, imo potius nihil. Neque enim vel tria. vel quatuor esse ullo modo possent, nisi Trinitas. vel quaternitas animo ante conciperctur. Quoniam igitur trium unam connexionem confitemur, sicut unam etiam essentiam, primoque loco Pater est causa, necesse est esse et tertium. Sublato quippe tertio, nec primum erit. In plurimis enim ubi primum est, necessario, quæ post primum sunt, coanexionis serie ad primum referentur. Atque hoc maxime in sancta Trinitate, ubi trium unam fatemur connexionem,

Rursum, quoniam tert'um a Patre Spiritum sanctum doctores prædicant, profecto tertius non esset primo sublato. Tertium enim ideirco dicimus, quia refertur ad primum. Et hoc itidem non ita esset, nisi et primum ad secundum haberet ordinem. Alias quippe neque trium connexio esset, neque unitas : sed tria, ut diximus, simpliciter, ac temere inordinate se habentia, stque ab invicem disparata. Sed hoc his quæ a magistris Ecclesiæ dicuntur, communique confessioni fidei contrarium omnino est, Primum enim, et secundum, et tertium fatemur, upanique connexionem sanctæ Trinitatis, caque sibi invicem conjungi et connecti seric, supra jam dictum est. Riec autem aperte ordinem commendant. Liquet igitur ex his, quæ dicta sunt, quandoquidem ordo discreta significat. qui consubstantialis ordinem esse dicunt, eos in divinis peccare. Ita enim unitatem reddent potius, quam ordinem. Nam personæ tres, in quantum sunt invicem consubstantiales, juxta ejusdem substantiæ rationem unum sunt. Porro unius ad se ipsum, secundum rem, ordinem esse, impossibile vest.

Præterea, et a Patre esse, ambobus commune cum sit, unionis potins, quam discretionis ad invicem causa est, nist aliud aliquid acjieiatur. Quippe et omnes homines eo ipso quidem, quod ex Adam originem trabunt, invicem uniti sunt, certis vero rationibus et proprietatibus ab se distinguuntur. Itaque utrumque ex Patre esse dicere, satis non est ad exprimendum cum quem habent ad invicem, ordinem. Sed enim hyposta-

(6) More Græcorum Patrum ac scriptorum causam pro principio ususpat.



seon seu personarum ad se invicem juxta incom- A mistam, atque inconfusam rationem, ordinem esse dicere, irrationabile omnino est. Esse enim incommistas ad invicem, servantes sibi suarum proprietatum terminos, necesso est : neque enim alias ordo servaretur ; non tamen ideo necesse est. incommistarum, in quantum incommista sunt, or !!nem ad invicem servantes, nisi etiam habitus al invicem quidam illis inesse videatur. Ex quo sane ordine ad invicem et habitu, suarum etiam proprietatum termini confundi miscerique non possunt. Quo etiam remoto, incommistum illud secundum se, inordinationis polius, quam ordinis fieret causa. Quærendum igitur in personis divinis, quænam sit ordinis earum ad invicem causa, quæ item incommistionis secundum proprietates suas. Alias enim, præterquam quod nihil conficitur, imperitiæ quoque evidens argumentum est, causale quasi causam ponere. Igitur oportere quidem necessario ordinem in divinis personis immobilem fateri, neque esse in nostra potestate, ut libuerit, traditum immutare ordinem, cosque, qui immutant, ut quo aperte oppugnant pietatem, vitandos esse, satis ex superioribus ostensum est.

Quouiam vero unitatem ac Trinitatem Deum confitemur, ac juxta unitatem quidem neque ordo, neque processus, neque personarum numerus inspicitur : una enim res essentia est omnino indiscreta, uniusque ad seipsum secundum rem ordo aut discretio non est : reliquum est, ut ordinem C numerumque personarum juxta processus suos fateamur.

Duo omnino processus in Deo nobis traditi sunt, alter, secundum nativitatem, alter, juxta processonem. Deum quippe ex Deo nasci, Deumque item ex Deo procedere, divinis Litteris docemur. Atque Filii quidem a Patre Immediatum processum, sanctus Basilius, in lib. Adversus Eunomium, ita commendat : « laitium quidem Patris nullumque horum medium. » Rursumque in eodem : « Ut enim stulta est interrogatio in eo, qui sine principio atque ingenitus est, superius aliquid quærere : et hic in eo, qui sempiterne cum Patre est, nullumque habet medium inter se et genitorem. »

Idem rursus in ea, quam supra memoravimus D ad Canonicas Epistola : « Si enim Deo superior est Spiritus, non jam ex Deo est, si autem ex Deo est, quomodo antiquior est illo, ex quo est? At ne Unigenito quidem prior est, nullum enim inter Patrem ac Filium medium est. »

Gregorius etiam Nyssenus in 1 adversus Eunomium libro, sic ait : ( Pater quidem sine principio atque ingenitus intelligitur. Ex ipso autem, juxta contigui rationem, inseparabiliter unigenitus Filius cum Patre simul intelligitur. )

(7) Græce est ὑποστάσεως. Quod potius retineudum vel personæ vocabulum adbibendum ut vitetur æquivocatio.

(8) Ex orat. 1 ex illis quinque de rectis fidei

Sanctus item Cyrillus in 1 Thesaurorum ait 3 Gignit Filium Pater nullo medio. >

Idem super Evangelio Joannis, cum id verbum exponeret : Hoc erat in principio apud Deum, ita ait : c Esse autem cum Filio Patrem intelligimus, propter substantize incommutabilitatem : atque ideo, quod omnino contiguus sit, nullo medio, ei, quod ex se naturaliter processit.

Magnus idem Basilius, in epist. ad Gregorium fratrem de differentia essentiæ atque substantiæ (7), ait : « Filius autem solus, qui unigenitus de ingenito effulsit lumine; nullam juxta proprietatem personarum communionem habet ad Patrem, vel ad Spiritum sanctum. » Gregorius item Nyssenus super Oratione Dominica, in eo tractatu, qui incipit : Umbram coutinens futurorum lex; « Unigenitus, inquit, Filius ex Patre a S. Scriptura nominatur; atque hactenus ejus proprietas fertur. »

Sanctus quoque Anastasius Antiochiæ episcopus in lib. suo De dogmatibus (8), cujus initium est : Salubris fidei nostræ rationem, ait : e Spiritus, ut dizi, dicitur Deus, et sanctus Deus. Hæc autem ambo composita nomina ei congruunt, qui proprie Spiritus sanctus appellatur, sicut et Patris vocabulum causæ, et Filii, ei qui ex causa nullo medio prodit, accommodatur. »

Ita igitur Filii ex Patre fprocessum, nativita em scilicet immediatam discimus, secundum quam et unigenitus, et solus de solo dicitur, personalemque suam ac substantialem proprietatem hinc accipit, quod et genitus est, et a Patre Spirituque distinguitur. Quippe hanc ejus propriam agnitionem nobis magistri tradiderunt, quod solus ipse unigenitus de ingenito lumine prodeat. Dictum est enim veritatis terminum et rationem hactenus illi proprietatem sistere, ut scilicet immediate, et continenter, ac genite ex Patre sit, ulterius autem nullatenus progredi. Quippe cum et Spiritus ex Patre quidem sit, nec tamen hactenus processus illius proprietas atque agnitio subsistat.

Dictum est autem, et Filii vocabulum ei proprie congruere, qui sit ex Patre, nullo interjecto medio. Quanquam præter bæc, et Patris, et Filii nomen habitum ad invicem ac relationem individuam reddit. Aliud enim causam, aliud vero caus le commendat. Atque ista quidem ita se habent de Filio.

Sancti vero Spiritus processum a Patre per Filium esse didicimus, ex quo videlicet constat, quia non sine medio ex Patre prodit. Ait enim Gregorius. Nyssenus in libro quem ad Ablavium scripsit (9), cujus initium est : Justum quidem fuerat vos, qui omni virtute polleis, pugnare, sic ait : « Immutabilitatem naturæ confitentes, causæ ad causale differentiam non abnegamus; in

dogmatibus quæ exstant tom. I.

(9) Vide Bell. 1. 11 De Christo, c. 25, ubi hoc testimonium profert et explicat. Et Gennadium pro coucilio Florentino, sect. 3.



quo solo atterum ab attero distingui intelliginus, a qui, alterum quidem, causam esse, alterum vero, ex causa credimus. Atque ejus quod ex causa est, aliam rursus differentiam agnoscimus. Aliud enim est, quod ex primo continenter manat; aliud, quod per hoc ipsum ex primo prodit, ita ut Unigeuiti nomen absque ulla ambiguitate Filio maneat, et ex Patre Spiritum esse, dubitandum non sit; cum et Filii mediatio, ut ita dicam, et sibi unigeniti honorem servet, et Spiritum naturali ad Patrem habitu non excludat.

Quoniam igiur theologia nostra duplex est, unita scilicet, atque discreta. At ilia quidem secundum unjus essentiz unitatem, bæc autem juxta personalem processuum distinctionem. Unum quidem Deum incommutabilem in seipso, atquo indiscretum secundum essentiam aut naturam confessos, unius enim ad seipsum, nulla ut dictum est, secundum rem discretio esse potest; cum deinceps, ut sese ad invicem habeant personze diviuze ratione processus enucleare vellet; in causam, et causale [causatum] primo discrevit. Causam Patrem, causale vero communi appellatione Filium ac Spiritum vocans, que etiam, ex causale divinus distingui personas.

Deinde, cum causalia hæc, Filium et Spiritum sanctum causæ, causalique ratione communiter a Patre discernerent, quippe cum causalia sibi invicem communicent, hæc rursus ab invicem distin- c guit varietate processus, alque ita ferme ait : « Etsi enim ambo a Patre cum sint, eo invicem communicent, quod causalia sunt; inde tamen differenter esse habent. Quocirca faliam rursus horum differentiam agnoscimus. > Denique horum alterum, videlicet Filius ex primo, id est, ex Patre continenter est; alterum, videlicet Spiritus, per hoc ipsum, quod ex primo continenter est, id est. per Filium, qui ex Patre, nullo interjecto medio, esse habet. Primum quidem, utpote causam, Patrem nominans, quod autem contigue vel continenter, pro co, quod est immediate, posuit ; Spiritum vero, ex Patre per medium Fillum. Ut Pater quidem, qui ex nullo est, eo ipso a Filio discernatur, et Spiritu, quod Pater ipse atque initium sit. D Filius autem ex illo immediate genitus, co ipso discernatur; a Patre quidem, quod nascendo ex illo prodiit; a Spiritu vero, quod ipse quidem immediate et incontinenter ex primo; Spiritus vero per se ex primo manavit. Sanctus autem Spiritus a Patre quidem distinguatur, quia ex pso est ; a Filio autem, quia non immediate ex primo est, ut Filius, sed per illum, qui continenter esset er primo.

Unde et merito aliam dixit esse differentiam. Quod enim immediate ex primo est, quodque per .nediu:n ex primo, processus ratione differunt :

(10) Aliquid videtur deesse.

quo solo alterum ab altero distingui intelliginus. A quamvis causa causalisque ratione, processus difqui, alterum quidem, causam esse, alterum vero, ferentia generaliter nequaquam differt

> At, ne forte quispiam ob hoc Filii medium, confusionem sliquam personalium proprietatum consequi arbitraretur, putaretque Filium naturali ad Patrem habitu alienum esse, non ait (10); sed hæc potius Filii mediatio, personarumque secundum processuum differentiam di-cretio, inconfuses proprietates servat, alias servari non valentes. Hoc enim ordine posito, etiam Unigeniti honor indubitanter manet in Filio. Solus enim ex solo est. stque ejus substantiæ proprietas hactenus fertur ; Spiritusque per Filium connectitur Patri, quemadmodum et in omnibus, in quibus est series, extrema primis per media junguntur; ideoque subjungit : Cum Filil mediatio, et sibi ipsi Unigeniti servet honorem, et Spiritum naturali ad Patrem habitu non excludat. Atque ista quidem Nyssenus Gregorius.

> Quæ vero secundo in Nicæa convenit sancta synodus universalis ait: « Credo in Spiritum sanctum ex Patre per Filium prodeuntem, ipsumque Deum esse agnitum. »

> Id ipsum (11) et sanctus Tarasius, Constantinopolitanus episcopus, qui ejusdem synodi pars magna fuit, in epistola, quam ad episcopos et sacerdotes Antiochiæ, Alexandriæ, ac sanctæ elvitatis scripsit, cujus initium est : Plurimis atque eximiis dispensationibus hominum vitam Deus ac Dominus noster disponens, ac dirigens, quæ e. suscepta et laudata est, ac per omnia, rite se habere, ex rescriptis eorum comprobata, post plarima alt : « Et in Spiritum sanctum, qui ex Patre per Filium procedit, ipseque Deus esse cognoscitur. »

> Sanctus Sophronius, Hierosolymitanus episcopus, Expositione ildei suz ait : « Credo in Spiritum sanctum, ex Patre et Deo sempilerne procedentem, qui et ipse lumen agnoscitur, et vere Patri ac Filio cozternus est. »

> Magnus item Athanasius, in eo libro qui inscribitur Reprehensio simulationis Meletii et Eusebii, cujus initium est : Homo ad similitudinem Dei factus est, ita ait : e Esset autem impossibile, in Trinitatis majestate Spiritum glorifleari, si non ex Deo per Filium procederet, sed ex Deo factus et creatus esset, ut hæretici dicunt. >

> Sanctus quoque Basilius, quodam capitulo, enjus inscriptio est : Cur et Spiritus Filii non Filius est, ait : «Non quia non sit ex Deo per Filium, sed ne Trinitas existimetur multitudo infinita, ac, sicut in hominibus contingit, filios eam ex filiis arbitremur. »

Item alio in loco, qui inscribitur : Nisi quispiam Spiritum ex Deo esse dicit, ne Verbum quidem : c Quonam, inquit, pacto separentur inseparal.ilia,

(11) Gennad. sect. 3.

Verbam scilicet ex Deo, et Spiritus ex Deo per A ex primo quidem, sed per illum ipsum continenter Filium. )

Gregorius præterea Theologus virginitatis laudes versu heroico scribens, ita canit, :

Spiritus æterno manat de lumine lumen

27

Per sobolem, unusquisque tribus splendor deitatis. Sanctus etiam Maximus, cum exponeret, quid sibi velit apud prophetam Zachariam candelabrum aureum, et quæ super illo erat, lampas ac lucernæ, ait (12) : « Spiritus sanctus sicuti naturaliter per essentiam Dei et' Patris est, ita etiam Filii, secundum essentiam, veluti ex Patre essentialiter per Filium genitum ineffabiliter prodiens. >

Joannes item Damascenus (13) in tertio decimo ipsius Theologiæ capitulo, cujus initium est : Deus B incomprehensibilis est, ita de Patre ait : « Ipse quidem est mens Verbl, abyssus, Verbi genitor, ac per Verbum spleudifici Spiritus productor. > Idem , in eodem : « Spiritus sancti paterna vis insinuativa arcani Deitatis, ex Patre est per Filium prodiens.» Ita igitur plurimorum testimoniis docemur, Spiritum sanctum ex Patre per Filium procedere ; hoc est ex Patre non sine medio.

Quoniam ergo secundum processus variam rationem, personarum quoque varictas designatur : quippe Filli processus immediate Filium tradit ex Patro subsistere, atque immediate nativitatis ratione ex ipso habere substantiam; Spiritus autem processus per Filium ipsum esse commendat, ex Patre cnim per Filium procedere supra monstra- C tum est; processus autem vocabulum sancti Spiritus personæ proprium est, sicut etiam Nativitatis proprium Filii (gigni enim ac procedere, ambo-. rum personas insinuat), constat Spiritum sanctum ex Patre per Filium habere substantiam. Et illud simul constat, quod et immediate, et mediate, et contineuter, et per eum qui continenter est, ex Patre esse, differentes divinarum personarum processus insinuat, nascique, ac per Filium procedere, substantialia Filii ac Spiritus cum sint, personarum ipsarum, Filii scilicet ac Spiritus proprietates sunt, quibus ad invicem, stque ad Patrem discernundur. Quocirca genitus alius, procedens alius appellatur; sicut etiam quisque ex substantiali termino sui esse nominatur, atque hoc ipso a D habere putetur, quia et ipse per Filium prodiit, reliquis distinguitur. Quippe unive ex Patre progredi, propriam Filii agnitionem esse, Ba ilius astruit : atque hoc a Patre discerni et a Spiritu, cum scilicet per hanc proprietatem suam, nullam ad Patrem atque ad sanctum Spiritum communionem habeat, et quæ in hane sententiam prædicta sunt. Spiritus autem a Patre guidem, veluti a causa causale distinguitur; a Filio autem, per causam quam habet a Patre, per ipsum procedens : hac scilicet processus differentia, quod ille i.umediate atque continenter ex primo, hic autem

(12) Citat Bellarminus lib. n De Christo, c. 25, sub finem ; Gennad. sect. 5.

manantem procedit.

Præterea maguus Basilius in ea quam prædiximus ad Gregorium fratrem, epistola, manifestius de ipso ita loquitur : « Spiritus, inquit iste, boc habet indicium et signum proprietatis suæ, quod post Filium, et eum Filio nascitur, atque ex Patre subsistit. )

Quem igitur plurimis in locis SS. Patres tertium traduct, id est, a Patre tertium, a Filio secundum, juxta personalem ordinem : cum hic iste post Filium, et quem ex primo Nyssenus Gregorius manare dixit, iste apertius : ex Patre, ait. Quoniam vero ea particula, qua dicimus, p.r. nullum illic temporis intervallum introducit, quippe temporales morulæ nullum in æterna vita locum habent, quodque temporis ratione prius dicitur, inde penitus eliminatum est, idcirco guod per Filium dicitur, ob id dici potest, qui simul et cum Filio est ; tamen ob personarum discretionem ex processu ipso apparentium, quem satis per particula commendat, dum neque simul tellit, et personarum ordinem cum processu sancti Spiritus insinuat, alias indicari difficile valentem, a theologia commodissime ea particula assumpta est.

Itaque quod Nyssenus ipsum ait ex primo esse per eum qui continenter manaret ex primo, hoc et magaus Basilius itidem fatetur; quia enim ex Patre, atque post Filium est, aliter ita esse non posset, nisi ex primo per medium procederet. Sin autem ex Patre per Filium procedit, liquet profecto, eum personali serie tertium a Patre esse. Id artem est esse post Filium, ut doctor inquit.

Hoc ipsum Nyssenus idem lucidius expressit in 1 Quæst. adversus Eunomium libro : « Spiritus, inquiens, Patri, ex eo quod increatus est, jungitur, atque ab eo rarsus, quia Pater, ut ille, non est, disparatur, conjunctione vero, quæ illi cum Filio ratione increati est; atque ex eo quod substantiæ causam unam ex Deo omnium habet, ea rursum proprietate distinguitur, quod neque unice ex Patre subsistit, et quod per ipsum Filium prodiit. Rursus etiam, cum per Unigenitum creatura subsistat, ne commune aliquid ad hanc Spiritus sanctus illa stabili atque incommutabili ratione Spiritus sanctus a creatura discernitur. > Si igitur id solum, quod unice Filius ex ingenito lumine est, propria illíus cognitio est, qua a Patre Spiritusque distinguitur, id autem est ex Patre sine ullo medio esse, Spiritus autem sanctus a Filio ea proprietate discernitur, quod per Filium ipsum sit atque procedit, constat profecto Spiritum sauctum ex Patre sine medio non, esse. Id quippe, est esse unice ex Patre, quod Filii personæ proprium est. In eo enim quod neque unice ex Patre, sed per Filium

(13) In edit. Billii est c. 15, l. 1 Fidei orthod.; citat cliam Gennad. sect. 3.

Verum quia utrumque, et Spiritus scilicet, et creatura, esse per Filium dicitur, quomodo intelligendum sit, adjecto differenti processuum modo definivit. Sanctum enim Spiritum sine tempore stabilem atque incommutabilem, quia per Filium naturaliter, et essentialiter, et juxta insignem Athanasium, ex Deo procedeudo, consubstantialis est Patri ac Filio, creaturæque pariter conditor cum Patre ac Filio, utpote unus creator, creatura vero temporalis, commutabilis atque variabilis est ; per Filium enim fictioniss conditionisque ratione producta est, longissime a substantia Patris, et Filii et sancti Spiritus remota. • Ut enim, inquit Damascenus, creatura postmodum non ex B creatoris substantia est facta, > nullus Maque mente ac ratione præditus, commune aliquid ad hane habere arbitrabitur Spiritum sancium : ex eo, quod dicitur, ipsum atque creaturam prodiisse per Filium : nisi quantum creata ad creatorem. et facta ad factorem communia sunt : « Stabili enim, inquit, atque incommutabili ratione Spiritus a creatura discernitur. > Nunc autem arbitrandum est id, quod dicitur, prodiisse, vel manasse, sternam ante omnia sæcula substantiam sancti Spiritus non significare. Primum enim cum docere institueret, quo pacto Deus Trinitas in seipsa personaliter ante sæcula distingueretur, non quomodo se haberet ad creaturam, hoc digit. Atque utinam sic, ut hic, quod dicitur prodiisse in creatura. C subsistentiam ex Deo, creaturæque essentinm aperte significat : ita et in Spiritu sancto, cum dicitur, ejus ante omnia sæcula processum commendat : atque eo magis, quo etiam sterne per Filium et esse, et prodire, ac procedere a theologis asseritur. Deinde magistrog item audire fas est, ut hor, quod dicitur, prodisse, æternos processes Filii Spiritusque commendat, quod in sequentibus probabitur.

Gregorius Theologus, in sermone De Spiritu sancto (14) sic ait : ( Emanationis, habitusque ad invicem differentia, appellationis quoque illurum differentiam fecit. . Ilic emanationem idem intelligi voluit, quod processum. Processiones autem D differentes sunt nativitas atque processus. Recie ergo dictum est differentes processiones persona. rum id effecisse, ut aliud genitum, aliud procedens et sit, et dicatur. Liquet igitur ex his- guze dicta sunt, idem esse, cum dicimus Filium esse et unjgenitum, et sine ullo medio ex Patre, genitumque esse, seu personam ex persona gigni; idemque esse, cum dicimus, Spiritum esse, et procedere : alque ex primo per medium esso et ex Patre per Filium procedere : neque sine medio, neque unice esse, neque continenter ex primo. Ilæc enim contra eumdom dicta convertuntur. Que enim persona in sancta Trinitate Filius est, bæc sine

(14) Est oratio 3 de Theologia.

sit, propriam Spiritus agnitionem doctor esse alt. A medio et continenter ex primo est. Et, quæ ge-Verum quia utrumque, et Spiritus scilicet, et creatura, esse per Filium dicitur, quomodo intelligendum sit. adjecto differenti processuum modo definivit. Sanctum enim Spiritum sine tempore stabilem atque incommutabilem, quia per Filium naturaliter, et essentialiter, et juxta insignem Athanasium, ex Deo procedeudo, consubstantialis est Patri ac Filio, creaturæque pariter conditor

> Et quoniam divinarum personarum subsistentie mterne aique immutabiles sunt ; semper enim erat Trinitas Deus Pater, et Filius, et Spiritus sanctu-, definitiones etiam personalium substantiarum [ hypostaseon ], ipsæ substantiales [hypostaticæ ] earum proprietates prorsus æternæ atque incommutabiles sunt. Et illud idem constat, quia, si tollantur proc-ssiones, proprietates etiam ac personæ sinul esse desineut. Nam, si nascendi quidem, aut geniti es primo esse absque modio, ratio ac definitio est : procedendi vero, seu procedentis, per Filium esse : omnino autem verum est, sublatis definitionitus rerum quibus jilæ subsistant, et illas simul nuferri. Nam qui rationale homini tulerit, esse simul hominem abstulit.

Et bine liquido constat, sublatis geniti ac procodentis rationibus, hujusmodi ablatione, nativitasem ac processioneni tolli, simulque eliam, Trinitatem Deum esse. Ex quibes hoc etiam conficitur, ut qui ex Patre solo procedere Spiritum sanctum seseverat, necessario illum ex Patre esse sine medio confitentur. Porro hujusmodi confessione propriétatem substantiæ illius, ac personam illum cuse in sancta Triultate una tollet. Atque hinc neque tertium a Patre secundum sanæ fidei rationom ac traditionem SS. Patrum confitebitur. Ita nihil prohibebit etiam Filium esse confiteri Spiritum sanctum, sine medio ex Patre procedentem. Filii quippe appellatio secundum theologos ci proprie congruit, qui sine medio ex Patre est. Ex quo sequitur, ut quod illing sine medio est, Filias sit. Proprietatem enim Filii eam esse deprehendimus, ex Patre esse sine medio, quod eum etiam genitum facit : sicque personalium proprietatum confusio crit, et aut duo Filli ex Patre eront ambo sine medio, stque ideo neuter primogenitus, ant duo Spiritus sancti. Quie onim urgeat necessitas et distributio, si sint ambo ex Patre sine medio, aliam personam esse Filium, aliam Spiritum sauctum, ac non potins vel duos filios esse in sancta Trinitate, vel duos spiritus?

Præteren ueque babitus [babitudo] ullus Filii ac Spiritus ad invicem esse diceretur, neque laberenus qua proprietate, seu confessione, Filium a Spiritu distinguerennus. Ex quibes sequeretur necessario, ut ne Trinitatem quidem confiterentur esse Deum, sed tria simpliciter, ac solute scorsum singula. Quippe sublato ordine, primum, ac secun-

primum, essetque convenientius ac magis proprium dualitatem Deum dicere, Patrem scilicet ac Filium, vel Patrem et Spiritum : eoque Pater causa illorum sine medio, eademque ratione esset, ordinomque solum causze ac causalia simpliciter haberet.

Esset præterea indifferens numerare Patrem, et Filium, et Spiritum, sive Patrem, et Spiritum, et Filium : imo, sieut Spiritus Filii dicitur Spiritus, et imago, naturalisque et viva virtus, et operatio, et quæ in sequentibus dicentur : ita etiam Filius. Spiritus Filius æquabiliter atque indifferenter secundum hæc omnia a sacris Litteris sanctisque Patribus diceretur. Nam si similiter se ad invicem baberent, æque scilicet ex Patre sine medio sub-B sistentes, sibique invicem consubstantiales et nomina profecto simili ratione ex altero ad alterum converterent. Que enim consubstantialia sunt, ac sibi cozqualia, convertuntur ad invicem. At hoc minime hactenus inventum, imo omnino interdictum est. Namque Gregorius Nyssenus super oratione Dominica, sic ait : « Filjus autem sancti Spiritus neque est neque dicitur, > neque convertitur habitualis hæc, ut ita dicam, consequentia.

Præterea absurdum est, ex solo Patre putare esse Spiritum sanctum, ac eumdem per Filium procedere. Hæc enim apertissime sibi invicem contraria sunt, ac se invicem destruunt. Nam quod dicitur per Filium, mediante Filio, esse dicitur : quod autem ex solo, sine medio Spiritum ex Patre pro- C cedere significat. Sed ista postea videbimus.

lllud modo ex his, quæ supra diximus, ostensum est, quod hi, qui propter pronuntiationem nominum, suæque mentis præsumptionem, id quod dictum est, per Filium procedere Spiritum sauctum, non proprie ac substantialiter dictum exponunt. solisque verbis divinarum ad se invicem personarum ordinem esse asserunt, peccant. Aiunt enim : · Quoniam prima persona, Pater scilicet, et Pater et productor dicitur, et Filius guidem ad Patrem secundum ca quæ ad aliquid dicuntur, convenienter redditur; Filium enim dicentes, et Patrem una intelligimus. Spiritus autem, etsi a Patre esse dicitur, ad productorem tamen proprie, ad Patrem autem improprie refertur, cum Pater etiam pro- n quoniam per Fulum omnia facta Scripturæ sanctæ ductor sit, et intelligetur. Est euim idem, et Pater. et productor. >

His autem ita positis, ita inferunt : e ltaque quandoquidem Spiritum ex Patre dicimus, quoniam Patrem dicentes, et Filium una intelligimus. ideirco dicitor Spiritus per medium Filium, atque per Filium ex Patre procedere. Cum autem rursus primum productorem dicimus, eadem ratione. quoniam productorem dicentes, una etiam id, quod producit, cogitamus : si quando Filius ex productore dicatur, tunc Filius per medium Spiritum, seu productum ex productore -esse proprie dicctur,

(15) S. Bas lius

dum et tertium non diceremus : sed unumquodque A quippe producti nomen propter productorem intelligitur primum, atque consequenter Filium ex productore per productum nasci. Nihil enim prohibet, inquiunt, etiam hoc dici ; sine medio scilicet Spiritum ex Patre, quasi ex productore procedere, Filium vero ex productore, qui et Pater est, per Spiritum nasci. >

> Sed liquet profecto, cos, qui Spiritus per Filium processionem ita pervertunt, Trinitatis ordinem tollere, confusionemque proprietatum personalium, sublatis item personis, introducere. Liquet simul eos sanctis Patribus, Ecclesiæ magistris, repugnare, dum sine medio Spiritum ex Patre esse volunt, Spiritumque Filio præponunt, nihilque prohibere dicunt, etiam Filium ex productore per productum nasci; ex quo Filium secundum ordinem tertium a Patre confitentur, putantes se propter pronuntiationem nominum, eorumque intelligentiæ subtilitatem, ut voluerin't, divinum etiam, et æternum, atque immobilem mutare ordinem posse, quod neque in creaturis fleri possibile est. Neque enim in his, si causale causæ prætulerimus in ordine, sc, de calore disserentes, ignis primo mentionem fecerimus, jam etiam continuo calor ignis causa erit, aut solis radius; neque dictionis nostræ gratla res etiam suum ordinem inimutant. Sed ita isti nimium inepti et garruli ratiocinatores sentiant.

At vero sancti Patres ordinis istam novitatem, ipsius substantize privationem, totius fidei negationem esse aiunt, Eunomiumque causantur, quod ordinem in Deo non suscipiat ; eumque, qui immutat substantiam, Dei ordinationi refragari definiunt, ipsum Dominum tradidisse ordinem in salutaris baptismi traditione asserentes, secundum quem alia ex personis prima, alia secunda, alia tertia personali ordine est : nihilque differre aiunt, utrum quis Spiritum sanctum ad creaturam deducat, an illum Filio, vel Patri præferat, non solum temporis ratione, sed ordinis. Quocirca rite magister (15) eos fugiendos ait, qui et ordinem, quem tradidit nobis Dominus, immutant, ut qui manifeste veritati reluctantur, et Fillum præferunt Patri, vel Filio præponunt Spiritum sanctum.

Quanquam juxta superiorem ratiocinationem. inducti auctoritate credimus : Filium-vero cum dicimus, Patrem quoque una intelligimus, nibil prohibebit dicere, a Filio per Patrem creaturas manavisse, ut necessario jam et Pater Filii et Spiritus medius sit. Et quoniam a Filio Paracletus mitti perhibetur : Filii autem mentionen facientes, mente simul et Patrem comprehendimus; eadem ratione et per Patrem mitti Spiritus dicetur. Atque idem ferme erit, ac si quis architecti cujuslibet filium es architecto per domum diceret natum, quia architectus ad domum refertur. Nam simul atque architectum cogitaveris, et domus simul occurrit.

31

ld autem illorum absurditatem in primis arguit, A medium Filium ex Patre esse habet, liquet proquod theologi secundum ea quæ supra exposuinus, aliquando ex Deo per Verbum, aliquando per Filium ex Deo Spiritum esse aiunt. Nam si hajusmodi ratiocinationem veram esse arbitrarentur, cum dixissent, per Verbum, nunquam ex Deo dicerent, sed per Verbum, ex mente. Verbum quippe, juxta rationem nominis, non ad Deum, sed ad mentem refertur. Per Filium autem cum dicerent, nunquam adjectissent : Ex Deo per Filium, sed per creaturam. Hujus quippe Deus. Deus est ; imo vero neque id quidpiam prohiberet dici Filinm ex Deo per creaturas nasci. Deus enira ad creaturas refertur. Idem autem Deus, et Pater Filij esse intelligitur. Sed hujusmodi nugas atque ineptias absit ut doctoribus sucris unquam in mentem venisse pute- B libro, eujus initium est : Qui Arii sectantur insamus, ne magis sophistas illos quain magistros pictatis ostendamus, alia per alia dicentes, atque ex ea parte noștram intelligentiam obnubilantes, quos oportebat obscura elucidandi magistros esse, ut revera sunt. Neque same nobis expedit, quæ ab illis aperte et utiliter dicta sunt, perverse accipere: ex quo et illis irrogamus injurias, et nobis ipsis dispendium salutis acquirimus.

Certe lucidius promendæ veritatis magistri aliis cum essent, dixissent utique, si its veraciter esse putavissent, Spiritum ex Patre per Filium dici tantummodo, non tamen esse ac procedere. Quoniam vero id non dixerunt, expositionem hujusmodi omnino tenuisse comprobantur. Nempe et Damascenus de Patre ait (16): « lpse quidem est mens verbi abyssus, verbi genitor, et per verbum Spiritus productor. > Dicere igitur secondum istos debuerat, verbi commentator, tacito genitoris nomine. Verbum enim ad mentem refertur, non ad genitorem. Oportebat item, eum productorem Spiritus per se solum dicere, suppresso, quod ait, · Per verbum. > Spiritus quippe ad productorem refertar. Nunc vero, quando productorem per verbum, ait : Verbum autem neque ad patrem, neque ad productorem relativum est, solamque refertur ad mentem; omnem profecto hujusmodi curiasitatem ut maxime ridendam ac perniciosam resecat.

Præterea vero, et quod dicitur, proprie, et non proprie, et quod secundum so et accidens in divi- D ter operatur, neque sine Spiritu Filius. » nis personis habebit locum. Proprie enim quod dicuntur et secundum se, ad accidens opponitur. Insuper, et quod a Patre non proprie Spiritum esse asserunt, a Patre utique non discerneretur. Sed ista, ut diximus, intelligentiæ theologorum omnino adversantur, qui monumentis suis divinas personas discreverunt. Quod ergo jam dictum est, constat ex his, quæ prædiximus; qui ordinem tollit, cum ipsum quoque personarum processum, ac per consequens, personas etiam ipsas sustulisse. Nam secundum processus sui rationem, alia quidem ine medio procedit ex Patre, alia vero per

fecto, sublatis substantialibus [bypostaticis] processibus, personas quoque simul auferendas, neque jam ordinem ullum, neque Trinitatem nobis reliquam esse. Quocirca rite dictum est ordinis ejusce novitatem ipsius esse substantiz abolitionem, totiusque fidei abnegationem.

· Neque vero ista solum, quæ divimus, ordinem in sancta Trinitate commendant, personarumque processum, per quem Filius quidem sine medio ex primo est; Spiritus autem sanctus ex primo per medium, sed ex aliis plurimis, que a magistris dicta sunt, discimus et Filii mediationem, et sancti Spiritus naturalem essentialemque processum.

Magnus quippe Athanasius in 111 Contra Arianos niam, ut intelligi datur, decreverunt semel apostatæ fieri, transgressoresque veritatis, ita ait : « Non spiritus Verbum conjungit Patri, sed hoc a Verbo potius accipit Spiritus. > Et post pauca : « Quia enim Verbum in Patre est, Spiritus autem ex Verbo datur, ideo nos vult accipere Spiritum, ut, cum illum acceperimus, tuue habentes Verbi Spiritum, quod est in Patre, et nos unum fleri in Verbo propter Spiritum, ac per ipsum in Patre videamur. )

ldem in epistola ad Serapionem de sancto Spiritu, quæ incipit : Litteræ sacri in nos affectus tui mihi in eremo redditæ sunt, ita ait : e Ignorant, quoniam ut qui dividunt a Patre Filium, unum esse Deum tollunt : ita, quod a Verbo dirimunt Spiritum, nou jam unam in Trinitate Deitatem servant. >

Idem rursus in alia de sancto Spiritu ad eumdem epistola, cujus initium est : Fortasse miraberis : « Non enim, inquit, extra Verbum est Spiritus, sed in Verbo cum sit, in Deo per ipsum est. » Et post pauca : « Cum autem Spiritus in Verbo sit, liquet profecto, in Deo per Verbum esse Spiritum. >

Sanctus autem Basilius in quodam capitulo, cujus inscriptio est : Conglorificari cum Deo Spiritum, ait : ( Quod autem in eisdem divinis operibus Trinitas glorificatur, unius divinitatis testimonium certum est, quod neque sine Filio Pa-

Idem in alio capitulo, quod inscribitur : Qued ex divina natura Trinitatis unitas insinuatur, ait : e Nunquam fuit Pater sine Filio, neque sine Spiritu Filius. »

Idem in cap. 16, ad Amphilochium : « Ut igitur se habet ad Patrem Filius, ita et ad Filium Spiritus, juxta verborum connexionem, nobis in baptismo traditam. Quod si Spiritus Filio serie connectitur, Patri autem Falius, et Spiritus, Patri acilicet. >

Idem ubi supra : « Unus autem et Spiritus sanctus uni Patri per unum Filium connectitur, > Et post

(16) De fide orthod. c. 5.

pauca : « Est igitur iter ad agnitionem Dei ab uno Spi- A essentire, neque habitus, neque discretio personaritu per unum Filinm, ad unum Patrem, atque e converso naturalis bonitas, naturalisque sanctificatio, ac regia dignitas, ex Patre per Unigenitum ad Spiritum penetral. Ita et personæ consentinnt, alque unici principatus pium dogma non decidit.

Damascenus in quarto Theologicorum ipsius capitulo : c Deus, inquit, Spiritus sanctus est, medius ingeniti ac geniti; et per Filium Patri connectitur. » Si igicur per hæc omnia Filii in saucta Trinitate mediatio elucet, gnomodo sine mecio ex Patre Spiritus est, aut quomodo qui sine medio asseverant Spiritum a Filio non devidunt? Quomodo unam in Trinitate Deitatem so servare confitentur? Quomodo secuadum illos extra Ver-B bum Spiritus non est? Quomodo id servare poterunt, quod dicitur : Neque Filium sine Spiritu facere, sicut neque sine Filio Patrem ? Quomodo non erit sine Spiritu Filius ? Qnomodo sanctificatione naturali, et naturali bonitate ex Patre per Unigenitum ad Spiritum sanctum pertingere, personas juxta traditum ordinem confitebuntur, qui Spiritum ex Patre solo esse dicunt? Unicuiquo principatus pium dogma, quomodo non illis docidet ? Quænam vero necessitas, nunquam vel fuisse, vel fore sine Spiritu Filium? Nam si sunt ambo ex Patre sine medio, non ista magis de Spiritu ad Filium, quam de Filio ad Spiritum dicentur. Si enim ista propter consubstantialitatem dicerentur, omaino illorum ad se invicem conversio fieret, C quippe hujusmodi convertuntur : sed constat profecto, propter ordinem atque habitum ad invicem ista dicta esse, seçundum quem personse divinæ substantiam sempiterne habent, juxta processus differentiam, qui etiam immobilis est; quia et substantia immobilis est. Ideiroo etiam dictum est : Filius sutem saucius Spiritus neque est, neque dicitur, neque convertitur habitualis ista consequentia.

Certe magnus quoque Athanasius, in tomo quem ad Antiochenos soripsit : Oportet, inquit, et cos anathematizare, qui asserunt Spiritum sanctum a Christi essentia divisum esse. ) Qualiter igitur et qui Spiritum- creaturam esse sentimnt, et qui illum utcunque alias dividunt, huic sententize 🛢 obnoxii sunt. Sed dicendum potius, juxta Basilium, uullo modo fas esse vel sectionem ullom vel divisionem cogitare : quasi vel Fdius sine Patre intelligatur, vel a Filio Spiritus disseparetur; neque decere penitus, ut aut Pater sine Filio, aut sino Spiritu Filius unquam fuerit, juxta theologum Gregorium in sermone de Pentecoste. Nisi enim, at dictum est, personalis ordinis ratio cogeret, secuadum quem, ut se ad invicom habeat distributione processuum constat, nihil prohiberot etiam sine Spiritu intelligi Filium. Nam juxta unitatem

(16) Gennal. sect. 3 hoc Theophani attribuit.

ram est. Aut igitur una persona esset Filius et Spiritus, aut nullatenus ad invicem se haberent. Quæ enim nibil ad se invicem habent, nikil necesse est, dum alterum intelligitur, et reliquum simel intelligi.

Cæterum, sicut cum Patrem cogitamus, et Filius necessario subsequitur, cum hie ex eo substantiam ceperit, file dederit, atque hine simul et causa et causale intelligitur : ila etiam, duni cogitatur Filius, quoniam simul et Spiritum cogitare necessario cogimur, omnino ordinis atque ad invicom habitus ratio causa est, per quam ex Patre per Filium esse Spiritus habet : et secundum quam ex prime per medium et esse, et procedere a theologis asseritur, aque ad invicem et discernantar, et referantur.

Verum enimvero ipsa quoque a sanctis Patribus de sancta Trinitate nobis tradita exempla, vel simikiudines, prædictum divinarum personarum ordinem consubstantializatemque commendant. Denique et Gregorius eximius in suis theologicis sermonibus ait : « Oculum et fontem, fluviumque animadvertimus, > oculum quidem, in imagine Patris accipiens, fontem autem, Filii; fluvium vero sancto Spiritui assignans. Sicut igitur in tribus his ordo inspicitur, secundum quem aliquid sine modio ex primo per medium, ac per Tontem flavius, non quasi per instrumentum prodiens, per ipsum substantiam habet, et una quidem res endemque submantia illes inest; aqua enim sunt, ordine vero substantize ab invicem differunt : parili modo, præsupposita una in sancta Trinitmo essentia, tertia persona ex prima, per mediana naturaliter atque essentialiter substansiam fiabot : unde et per illam procedere dicitur.

Noc et Joannes Damascenus, de Spiritu concioens, ait (16) : « To namque fluvius Deitatis ex Patre per Filium procedens. > Idem etiam Theologus : « Solem , inquit , animadverti , .rudjum et incem. > Sicut ergo lux ex sole per medium substantiam liabet, naturaliter scilicet atque essentialiter. Consubstantialis enim est radio, sine quo lux profecto non esset ; ita et de sancto Spiritu dicendum, qui ex Patre per Filium procedere a theologis conceditur.

His conservientia et Damasceaus in suis theologicis capitalis loguitur dicons (47) : « Spiritus per Filium tanquam ex sole radius : per radium vero nobis fulger traditor. > Prorous vero nunquam per Patris radium, Filium videlicet, fulger Spiritus daretur, nisi per ipsum naturaliter haberet esse; alias quippe per instrumentum esset.

tilem præteren Theologus : s Individun, si breviter dioendum sit, in dividuis deitas est, ac velut in tribus solibus contiguis, una est lucis contempora-

(17) Gennad. sect. 3 citat capitul. 38 theolog. Damasceni.



lie. . Si igitur se invicem continere hoc est, ter- A stus Judzos alloquens, Si autem, inquit. in digito tium ex primo per medium esse; aliter quippe non esset Trinitas Deus, neque individua Deitas; una enim est laminis contemperatio liquet profecto : una cum consubstantialitate efiam personatum servari ordinem, scomdum quem tertia est et prima per mediam.

37

Nyssenus etiam in libro De sancto Spiritu contra Macedonianos, incommutabilem personarum divisarum secundum essentiam ordinemque illarum ad invicem tradens, eosque insimulans, qui propter personalem ordinem, filiique mediationem, imminutionem introducere auderent, addidit : « Veluti si quis in tribus luminibus divisam intuens flamman; causam vero tertii luminis primam flammam esse supponamus; quæ ex distributione per medium supremum intenderit. Deinde, in prima flamma calorem abundare parat; in sequenti vero decrescere, camque immutationem in minus vergere; tertiam ne ignem quidem jam dici, etiamsi similiter ardeat, et luceat, et cuncta quæ sunt ignis operetur. )

Et ex hoc igitur exempio liquet, tertium ex primo per medium essentialiter esse habere. Ex distributione emim medii supremum incendi dictum est; alque una quidem fammæ substantia est; non tamen, quod secundum substantiam est in ullo triam minus inspicitor.

Summus etiam Chrysostomas in psalmo xcut : e Fontem quidem appellat Patrem, flumen autem C Filium. aquam vero fluminis Spiritum sanctum, . testimonium assumens Domini, qui ait : Qui biberil ex aqua, quam ego dabo ei, non siliel in ælernum 18. Quod exponens Evangelista, Noc autem, inquit, dicedat de Spiritu quem accepturi erant credentes in oum 15. Sicut orgo aqua fontis per fluvium natura liter manans, per ipsum substantiam habet, atque cum ordine una et eadem aquæ substantia, quantum in humanis fragilibusque rebus possibile est, apparere cornitur, ita et de Filio ac sancto Spiritu dicendum.

Alii autem sanctorum Patrum ignem, flammam et lacem, in imagine Trinitatis assumpserant, ex quibus eadem colligere licet. Beatus item Cyrillus, in Thesauris suis, radicem, ramun fructumque D protinus addidit : Non igitur, inquit, alienus ne- . pro similirudine sumpsit; alque Patrem rosam, forem Filium, odorisque fragrantiam Spiritum sanctum appellavit; Filique Spiritum ita esse dixit. quasi vaporem ex aqua, ac veluti qualitatem ejus. Sicut igitur fructus ex radice per ramam naturaliter prodiens, substantiam ex radice per ramum accipit, non ex radice, sine mellio; sublata vero rami mediatione, fractus constare non poterit, atque una et saturalis qualitas et ordo elucet; itidem et de sancto Spirita dicendum, in quantum exempli permittit infirmitas.

Beatus idem Cycillus in Thesauris ait : c Chri-

19 Joan. IV, 13. 14 Joan. VII, 39. 18 Luc. II, 19, 20.

Dei ejicio dæmonia, profecto pervenit in vos regnum Dei 18. Digitum hoc in loco Spiritum sanctum ait, guodammodo divina essentia exortum, atque ex es naturaliter pendentem, sicut et digitus ex humana pendet manu. Brachium quippe Dei, et dexteram, Filium sacræ Litteræ appellant, ut est illud : Salvavit sibi dextera ejus, et brachium sanctum ejus 18. Ac rursum : Domine, excelsum est brachiùm tuum, et nescierunt : scientes autem confundentur ". Sicut ergo brachium naturaliter toti corpori coaptatum est, cuncta operans, quæque menti visa fuerint, ungit autem, consuete d'gito ad hoc utens; ita et Verbum Dei ex ipso, et in ipso naturaliter atque essentialiter coaptatum, ut ita dixerim, atque exortum cogitamus ; in Filio autem naturaliter item, et essentialiter penetrantem a Patre Spiritum sanctum, per quem omnia immgens sanctificat. Non igitur alienus ac remotus a divina essentia videtur Spiritus sanctus, sed in ipsa, atque ex lpsa naturaliter est : sicut neque a corpore digitus ipsi manui ingenitus atque una exortus. Et manus rursum in corpore non alterius, quam ipsius substantiæ exsistens.»

Hoc in loso per Scripturæ imaginem Ecclesiæ magister ostendít, et personarum ordinem, quo ex invicem pendent, puta manus corpori, digitus autem manui vel brachio cobærent ; secundum quem ordinem etiam tertius ex primo per medium est, quemadmodum et digitus, naturali ad se connexione, et substantia, ac virtute pertingente per brachium. Sicut et magnus ait Basilins, naturalem bonitatem regiamque dignitatem ex Patre per Unigenitum ad Spiritum pertingere. Neque hoc solum, sed et omnia ex Patre per Filium in saucto Spirita et producta esse, et constare, theologia docuit. Ipsum ergo personarum ordinem doctor ostendit, earumque consubstantiale hinc necessario insinuavit. Una enim est corporis, et brachii, et digiti naturalis essentialisque substantia : quamvis negas manus sit digitus, neque digitus manus, quia neque manus per digitum corpori coaptata est. Qnocirca ostenso etiam per hanc imaginem personarum ad se invicem ordine, consubstantiale que remotus a divina essentia est Spiritus sanctus. >

Certe et beatus Augustinus, quem summum et excellentissimum doctorem universales synodi prædicaverunt, sicut ex gestis synodalibus constat, humanam mentem pro Patre in imagine sumit; Verbum autem, quod insitum atque intimum dicitur, pro Filio; qui et apud Joannem evangelistam Dei Verbum dictus est : Patrisque definitio, et Verbum, et germen et voluntas et signaculum a Gregorio Theologo appellatus est secundum quam maxime imaginem in homine Dei imago servetur.

14 Psal. xcvn, 1. 27 Psal. xL:D, 4.

Voluntatem vero quæ naturaliter omnibus rationa- A dints in eis est, id Deo longe dignius ascribimus. libus et intellectualibus inest, divino Spiritui assignat, partim quidem ex divinis Litteris, exempli hujus occasiones sumens, partim, quia intellectualis, et rationalis, ac volens Deus et dicitur et cst. Neque enim ratione et voluntate prædita unquam protulisset, nisi hæc prius in se longe excellentissime haberet.

Quemadmodum vero Patris definitio, et Verbum insitum, essentiale ac substantiale est : ita et hujusmodi voluntas est, secundum quam Deus seipsum vult, sicut et secundum Verbum suum, seipsum intelligit. Nullum enim est in Deo accidens. Verbum igitur sine medio ex mente : voluntas autem ex mente per Verbum est. Impossibile est enim quemlibet quodlibet aut quomodolibet velle, nisi prius B usus est. In qua, cum unitio discretioque colorum cogitaverit quid velit. Itaque voluntas per verbum et ex verbo procedit. Idco et bruta animalia, quia verbo et ratione carent, neque volunt, neque velle dicuntur, sed naturali motu irrationabiliter ferri. Quoniam igitur verbum ad mentem refertur, voluntasque necessario ex mente per verbum prodit, quod propositum erat, hinc etiam ostensum est.

Atque exempla quidem, quæ soncti assumunt hujusmodi sunt. Sicut autem fluvius (18) non est sine medio ex oculo, neque lux esse aliter posset, nisi ex sole per radium, neque viva aqua ex fonte sine medio, sed per fluvium manat, neque fructus ex radice sine rami medio. Hoc enim rerum ordinem ac substantize processum confundit et perimit. In his, et in cæteris quæ proposuimus, exemplis eadem profecto ratione et sanctus Spiritus rationabiliter ex Patre sine medio non dicitur. Tertius epim a Patre secundum personalem ordinem ponitur, atque per Filium esse ac procedere a theologis asseveratur. Dicere autem ex Patre sine modio esse Spiritum sanctum eorum est, qui unam lucis contemperantiam dividunt; quodque dicitur, tres personas se invicem continere, catenæque Trinitatem assimilari, ac cætera bujusmodi exempla : quæ quadam rectitudine ordinem in sancta Trivitate intelligi volunt, neque enim aliter constaret; omnino negant omnia, atque a Filio Spiritum juxta trianguli positionem dirimunt cujus latera in base a se disterminantur. Sed hoc prædictum pervertit n ordinent; et quæ de hoc a sanctis Patribus dicuntur, sufert omnia. Its enim cogitare licebit, sectionem ac divisionem Filii et Spiritus, ac Filium cogitare sine Spiritu; et cum Filium dicemus, neque invicem contineri : et contraria omnino sequentur omnia his quæ a sanctis dicta sunt; sed id sane ineptum, iusulsum atque impium.

Ne tamen id quempiam conturbet, aullos, quæ in materia contingunt, Deo tribuit. Localia quippe temporaliaque intervalla, et quæ fluxui ac mortalitati sunt obnoxia, materiæ relinquimus. Si quid autem perfectionis, atque ad Creatorem similitu-

(18). Ita habet ms.

Hinc enim consubstantiale divinarum personarum, ordinemque ad invicem earum clam tollimus, sicut in fonte, et fluvio, et viva aqua babet. Hinc ordinis immobile, nullatenus personalibus proprietatibus motis; neque enim fontis oculus, fons dicitur; neque fons, fluvius. Neque rursus sol, radius vocatur; neque radius ea quæ per hunc manat atque diffunditur lux, cum et ipse certe sit lux. Servandi tamen ordinis causa, singula singulis nomina distributa et separata sunt. Sicut neque Pater Filius est, neque Filius Pater, neque Spiritus sanctus Pater aut Filius.

Atque aliunde quidem personarum unio insinuatur. Basilius quippe eximius iridis exemplo suaviter et modice appareat, non tamen processus ulla in his ratio inspicitur. Aliunde autem processus cum ordine differentia colligitur, vel plura esse ex uno, alia esse ex alio, in unam aliquam veritatis similitudinem phantasia colligente. Oportet enim nos, quandiu in umbris et ænigmatibus vivinus, his rebus, quæ nobis notiores sunt, veluti quibusdam adminiculis ad Deum niti : credentes quidem principalitor ac necessario, his quæ inde manant, sententiis; consolationem vero etiam ex his quæ videntur, quantum licet, capientes, quantumque creatura in se ipsis creatorem exiliter insinuare possunt: visibiliague invisibilem vehicula quædam ad primam veritatem exhi-C bentia.

Unde et Gregorius Theologus ait : « Nibil est quod mihi animam sistat inspicienti in exemplis id, quod imaginari et conspicari pergo, » nisi quis unum aliquid sumens præ gratitudine projiciat reliqua. Si enim propter illa, quæ materiaan atque universaliter creata sequentur : neque es sentiæ identitatem, neque ordinem, ex his quæ dicta sunt, exemplis in Dee æquabili proportione sumemus: nequaquam dicere quispiam poterit, nihil hæc nobis exempla prodesse, quasi frustra a sanctis fuerint ac sine certa ratione suscepta.

Sic igitur divine Trinitatis ordine, Filiique medio, mukipliciter a sanctissimæ Ecclesiæ magistris roborato, constat, quia, si qui sanctorum usquam dixere geminum radium, ac gemina lumina Patris, Filium, ac Spiritum : ramumque duplicem, ac secunda Patris, id quod a Gregorio Theologo quidam versibus dictum referunt, non adversantur his quæ dicta sunt, neque sibi ipsis, neque invicem contraria sunt. Neque enim illi divinarum personarum ad invicem ordinem, earumque processum tradere instituebant, cum ista dicerent, sed simpliciter tres tantum esse personas, causaliaque a Patre esse Filium et Spiritum sanctum, causamque unde cuncia manarint. Per hæc enim indicant omnia ad . Patrem referri. Namque sub causalis definitio-



nem, utraque deducunt juxta priorem discretio- A consubstantiale significare velle asseveret, primum BCD.

41

Quod et Nyssenus fecit Gregorius, unum Deum in causam et causale discernens, sive in causam, et quod Ex causa. Deinde subjiciens, ejusque. quod ex causa est, aliam rursus differentiam intelligentia assequimur. Alterum enim continenter; alterum vero per eum ipsum qui continenter, atque alterum genitum, procedens alterum, et si quid hujusmodi perfecte discernentibus dictum est. Juxta quam sane rationem, et qui secunda Patris dixit Filium, et Spiritum sanctum id solum significare volnit, a Patre ista causalia esso, utrague sub causalis includens definitione. Nam juzta quod causalia sunt, secunda stiam causæ juxta persona- R lem ordinem communiter dici possunt.

Sed enim bic ipse in aliis ista perfectius distinguens, ait emanationis babitusque ad invicem differentiam, appellationem quoque fecisse differentem. Rursumque in versibus ait : « Unum esse Deum ex Patre per Filium in şanctum Spiritum, manente Deitate perfecta in tribus perfectis. > Ne id quidem, quod ait Damascenus (19), Spiritum sanctum medium esse ingeniti et geniti, prædicto reluctatur ordini. Neque enim per hoc ille personarum ordinem substantislemque processum tradere intendit.

Cæterum cum hæretici consubstantialem Patri Filium vix confiterentur, Spiritum autem sancium hoe honore ac dignitate penitus non dignarentur, C litatis apparet ratio. Naturalis quippe et essentialis saucti Patres hunc Deum verum ex Deo vero esse, atque ex Deo secundum Scripturas procedere scientes, non secundum nativitatis progressum, sed secundum processum : Est, aiebant, quidam ctiam alius substantize modus, processus scilicet, secundum quem alia persona ex Deo prodit; et hic est, quo procedit Spiritus sanctus ejusdem essentiæ cum Patre et Filio; qui, neque ingenitus, neque sine causa [principio] : non enim Pater est; neque rursum genitus, quia nec Filius, juxta scilicet nativitatis processionem. Idcirco medium ingeniti et geniti Spiritum sanctum doctor (20) hic dixit. Ubicunque enim tribus terminis positis, tertius ab utroque reliquorum denegatur, secundum diale- n cticze consuctudinem medius in aliorum negatione esse cernitur. Si enim Spiritum a Patre secundum esse putavisset (21), nunquam ipsum ibidem per Filium Patri conjungi dixisset. Iloc enim quorumdam malignitatem arguit, magistrumque sibi ipsi atque aliis cousentire evidenter ostendit. Ne hoc quidem unquam dixisset, Spiritum sanctum ex Patre per Filium procedere, Patremque productorem Spiritus per Verbum esse. Hæc enim spertissime sibi invicem contraria sunt.

Si quis tamen processum per Filium Spiritus,

(19) Damase. l. n Fide orthod. c. 18. (20) Damascenus.

PATROL. GR. CLII.

quidem secundum consubstantiale nullus in Deo personarum ordo est. Nam ea ratione, qua consubstantiales sunt, una res est divina essentia individua omnino et indiscreta. Consubstantiale autem, nullam prorsus discretionem introducit. Juxta vero processas rationem, atque cum qui inde sequitur, ordinem, personarum numerus invectus et admissus est. Itaque qui consubstantialis ratione dictum patat, ex Patre per Filium Spiritum procedere, unicam illam essentiam, causam discretionis ponit, quod proprie Arianorum est; atque omissa discretione personali, tres essentias ab invicem divisas necessario fatebitur, ac præter omnem rationem causale quasi causam ponet. Quippe hujusmodi processio naturalis atque essentialis cum sit, que producuntur consubstautialia sibi invicem ostendit.

Deinde, etsi consubstantiale signari his verbis verneiter dicitur, principaliter tamen personarum ordo commendatur. Per, enim, particula, ut ait Basilius ad Amphilockium scribens, personas primo discernit. Consequenter antem etiam consubstantiale introducit. Sicut enim Filius, quis ex Patre est, ideirco etiam illi consubstantialis est : ita et in sancto Spiritu, dum ex Patre per Filium naturaliter atque essentialiter a theologis assoritur, primo, hæc per Filium processio ejusque discretio insinuatur; deinde etiam consubstantiaista processio esse pro confesso habetur. Uude et magnus Basilius in lib. Contra Sabellium, et Anomæos, cujus initium est : Adversatur gentilitati Judaismus, e Patrem et Filium, inquit, confiemur, naturæ autem identitate quoniam ex Patre Filius est; itidem igitur et in Filio et sancto Spiritu dicendum. » Qui enim zquali causa prodiit, hoe est naturaliter atque essentialiter, constat, quia ejusdem etiam naturæ cum producente, et cum eo, per quem procedit, est.

Quanguam etiam juxta proposita exempla, si quis ea etiam consubstantiale tantummodo indicare arbitratur cum consequente processuum ordine, consubstantialitatis quoque rationem introducit. Nam, cum unitatem in Trinitate, et Trinitatem in unitate credere summa fidei nostra sit, bac per omnia, quæ a magistris dicta sunt, simul inferuntur, ac se invicem teneut, ut, qui alterum confessi fuerint, et reliquum etiam confiteautur. Et vic principaliter ordo, consequenter autem consubstantialitas, ut dictumest, in personis lucido apparet.

Constat autem ex his quæ dicta sunt, eos qui per Filium procedere ita intelligi volunt, exemplis suis utentes, ut lux per vitrum, aut aerom, vel,

(21) Hoc est, esse existimasset secundum.

sicut aqua per canalem, aut homo per januam, A contingit. Unus enim omnino ac semper hie contraria omniho fidei confessioni ac sanctis Patribuş sentire. Illi enim per Filium essentialiter procedere affirmant. Isti autem, essentialiter quod dicitur, et naturaliter, per ca quæ afferunt, tollunt. Neque enim naturaliter atque essentialiter, vel aqua per canalem prodit, vel homo per januam, vel por aerem, aut vitrum etiam lux. Quininio neque ordinem ista divinarum personarum subinsinuant, neque processum. Sunt enim alterius omnino substantiæ, qui in exemplis assumuntur, nullusque in eis processus naturalis inspicitur.

43

Quocirca neque lux per aerem proprie, sed in aere dicenda est. Sanctus autem Spiritus et in Filio est, et per Filium prodit. Non igitur istiusmodi e exempla, vel divinarum personarum ordinem, vel consubstantialitatem indicant. Imo, si quidem eis fidem habere voluerimus, ministrationis officium Filio attribuemus, sic, ut etiam proportionis ratione ministri impleat munus. Verum hoc et ineptum est, et impium. Ea igitur, quandoquidem in ipsis nulla unitatis ratio, nullus ordo est, ut noxia, nibilque ad id quod proposuimus, accommodata rejiciantur : iduue ideo maxime, quoniam eis nullus sanctorum usus est. Et illud autem simul apparet, Spiritum sanctum, non quia per Filium datur et mittitur, ideo etiam per Filium procedere asseverari. Dari enim, quod dicitur, temporale est; procedère autem, æternum. Neque possibi'e est, quod temporale sit, id ejus, quod C supra tempus est, causam esse. Itaque secundum substantialem processum suum ex Patre per Filium procedere sanctus Spiritus asseritur; substantia quippe, sicut et processio, æterna est.

Illud autem una insinuatur, illum a Filio idcirco dari et mitti, quia, secundum substantialem processum suum, etiam per ipsum est. Ut enim contra Arium scribens magnus Athanasius inquit : a A quo dari oportebat Spiritum nisi ab ipso, cujus est? Alias quippe minister esset Filius, si quod non per se naturaliter procederet, dare dicerctur. > Simul etiam fateri cogeremur, Filio et Spiritui sancto temporaliter aliquid accidere : illi scilicet, dare, huic dari.

Porro id, quo posito, ineptia simul et mendacium sequitur, ineptum sit et mendax necesse est. Ex quo liquet non esse geminum processum Spiritus; temporalem alterum alterum, sine tempore. Primum quidem, quia nullus sanctorum Patrum hoc dixit; deinde, quia, si id concedat r, inepta et indigna plurima emergent. Sed unicus sane processus aique æternus est, secundum quem ex Patre per Filium sanctus procedit Spiritus. Creaturis autom quæ aptæ ac dignæ fuerint, ad hujusmodi processus capiendam notionem atque illustrationem, prodire, ac lucere, et profundi, ac dari per Filium dicitur, atque tunc, quod in scipso æternum est, illis temporaliter

processus est. Deo enim nihil unquam novum accidit per summam illius simplicitatem atque perfectionem. Creaturis vero, idem temporalis et apparet, et dicitur; non, quod illi tempas adjiciatur, sed illis potius, quæ secundum tempus agnoscunt, atque suscipiunt.

Itaque secundum id quidem, quod dicitur ; c Ex quo, > unicus est; secundum autem, quod dicitur : ( In quod, ) geminus est hujusmodi processus. Unice enim ac singulariter procedit ex Patre per Filium procedens velut ex uno principio, secundum unicum illum ac simplicem processum suum procedere dicatur; adjecta tamen creatura, ad quam sanctificandam procedere dicitur, tunc is qui ex Patre per Fillum procedit, ex Patre, etiam per Fillum mitti atque donari intelligitur. Atque ille totus ex Patre per Filium sancti Spiritus processus ad creaturam, missio vocatur, quæ in tempore fit propter creaturam, quæ temporali sui participatione fruitur, temporali illo spatio non Deo, sed nobis applicato. Et est unus quidem, sed ratione differens. Neque enim, quia temporaliter accipimus nos, ideo temporale aliquid in Deo dicere debemus, imbecillitatem conditionis nostræ illi applicantes. Neque, si quis hactenus cæcus, nunc primum respicere ac solis radiis cœpit frui : ideo etiam vel ex sole radius, vel ca radio lux nune manare copit. Constat quippe et autequam cæcus aspiceret, soli et radium et lucem similiter a ifuisse, radiumque similiter perstrinxisse fulgore oculos.

Ouocirca etiam mirabilium patrator Gregorius. in libro, cujus initium est : Inimicissimi alque alieni ab apostolica confessione, processionem hanc emissionem sempiternam appellavit. Atqui huic nunquam esset temporalis æternitas. Ait denique : c Ingenitus quidem Pater cum sit, genitus autem ex Patre Filius, safictusque Spiritus ex Patris essentia sempiterne per Filium emissus.

Sed et theologus Gregorius, in libro quem ad Heronem philosophum scripsit, emissionem sancti Spiritus propriam dixit ; temporale autem nunquam esse poterit sancti Spiritus proprium. Certe enini si, quoniam a Filio datur et mittitur, ideirco etiam per eum procedere dicitur, nostri igitur causa substantiam habet, secundum quam ex Patre per Filium est. Sed et quem introducunt temporalem, sequitur ut et ipse propter nos substantiam habeat. Quod si detur, crat utique, quando non erat; rursumque cum fuerit, esse desistet. Sed hæc impia sunt. Non ergo, quod proponitur, verum est. Præterea et eximius Basilius in lib. IV Quastionum ait : « Non in tempore, quod prodiit ex Deo, proditt, etsi in tempore efficax illius actio reddatur, > mentionem scilicet de sancto Spiritu faciens.

Quoniam igitur Spiritus sanctus ex Patte per

Filium naturalitier, et essentialiter, et æterne pro- A Patre et Filio naturæ atque essentiæ est. At id, cedere a theologis asseritur, quod autem procedere dicitur, processus ratione illum habere substantiam indicat, sicut etiam gigai, Filium nativitatis ratione subsistere ; omne antem, quod per aliquod essentialiter substantiam habet, ex illo etiam est : constat profecto, Spiritum sanctum ex Filio esse atque procedere. Aut enim quod dicitur, per, nihil in sancti Spiritus processione commendat, aut commendat quidem, sed imperfectum aliquid, aut instrumenti implet vicem, aut, sicut per locum, aut tempus, aut certe per Filium naturaliter, et processus ratione, atque essentialiter procedere Spiritum sanctum secundum proprium modum substantize commendat. Sed cum cætera in sancta, atque supersubstantiali, et sim- B plici. Trinitate nusquam locum habeant, omnine necessario relinquitur, ut dicamus, per, a sanctis Patribus non frustra insertum, atque id una commendare, quod ex Patre per Filium substantialiter juxta unam eamdemque processionem procedit Spiritus sanctus. Prorsus enim , per, in quibus assumitur, præcedenti causæ concurrit ad eamdem officientiam, quam illa spectat. Atque hoe late patet singula inspicientibus.

Nam cum fructus ex radice per ramum prodest, ramus juxta seminalem naturze rationem, quæ in radice est ad efficientiam processus fructuum cum radice contendit. Alque in prædictis omnibus exemplis, qui ingenium exercere voluerit, idem apparere perspiciet. Sed in his quoque, in quibus ars operatur, serra, verbi gratia, per quam faber gradum ligneum facit; ad illum, non ad alterius generis effectum artifici cooperatur. Neque enim illi ad calefaciendum sive dealbandum cooperabitur, idque per quod trahitur machina, trahenti ad pertractionem oneris cooperabitur.

Ac si quidem serra homo esset, sicut et faber, et idem homo, quemadmodum in Patre et Filio idem est Dous, secaret et ipsa, sicut et faber : quodque per serram fieret, idem esset, quod a serra fieret. Si autem in quibus est natura differens, ea per que aliquid fit, cooperantur his qui se primo movent, ac pro modo suo una causa flunt : vel sicut instrumenta, vel alias quomodolibet juvantia atque D conferentia : multo magis in Patre et Filio, ubi perfecta identitas atque incommutabilitas et Filij ad Patrem ; et, æqua Deitas secundum eamdem. et unicam sancti Spiritus ex Patre per Filium substantialem processionem, ipse Filius communicabit Patri, non instrumentaliter seu serviliter. sed essentialiter, atque naturaliter, utpote naturalis ei quæ substantialiter insita illi est virtus. Nam si in his quæ minora sunt, per eamdem atque unicam cum Patre vim etiam Filio reddere creditur, in quibus utique substantize est infinita varietas, multo magis in sancto Spiritu, qui ejusdem cum

<sup>18</sup> Gen. iv, 1. <sup>19</sup> Exod. xL, 23.

quod dicitur, per Filium omnia producta esse, et Filium unam cum Patre causam, unumque conditorem commendat. Itsque longe magis, quod dicitur per Filium procedere, ipsum quoque Filium unum cum Patre productorem esse, necessario fateri coget : coque magis, quo et per Verbum productor Spiritus dicitur. Nam si Pater solus productor esset, ac producere illi substantiale esset, non productor per Verbum dictus fuissot. Quæ enim substantialia personarum sunt, communia cæteris esse non possunt. Exempli causa, si pater per oliquem pater esset, paternitas illius substantiale esse non posset. Sed de his postea dicetur.

Nune Cyrillus admirabilis auctoritate sua, quod proposuimus, roboret. Is enim in secondo ad Hermlam libro, sic ait :

« Sanctum autem Spiritum dices, qui ex D.o. Patre per Filium naturaliter profunditor, ac, sicut in figura respirationis oris nostri suam nobis sulstantiam indicat. )

Si igitur figura respirationis oris nostri pro exemplo sumpta est, quod per Filium Spiritus procedat : os enim Patris Filium saucti Patres esse aiunt ; vel etiam propter insumationis illius significationem, quando insufflans Spiritum sanctum discipulis Dominus dedit : sicut in consequentibus monstrabitur; boc autem propriam nobis substantiam significat: constat, quia, sive per Filium procedere dixcrimus, sive insuffationis figuram susceperimus, ex utroque horum Spiritus substantiam, tam præcipuo doctore tradente docemur. Sin autem ista vero consentientibus initiis fidei. doctoribusque sacris, et omnibus ita attestantibus, verumque omnino comprobatur, quod per aliquod substantiam habeat, id etiam ex ipso esse, liquet profecto, nisi quis omnino impudens esse velit. Spiritum sanctum ex Filio esse : quandoquidem per ipsum substantiam habet, ac per ipsum procedit.

Cæterum nos ex sanctis Patribus apertius docebimus, per, et ex, in divinis rebus tautumdem valere, qui ista in his indifferenter accipere, ut pium, monuerunt : aliter autem intelligere, hæreticæ malignitatis esse docuerant. Hi enim præpositionum differentia, differentes ctiam naturas in sancta Trinitate subintroducere moliebantur. Ait enim præclarus Basilius in his, quæ ad Amphilochium scripsit : « Non solum in divinis Litteris usus vocum immutantur, sed jain aliæ pro aliarum significatione ponuntur sæpius, atque ex sua in slienam transeunt. Denique in his particulis, per, et ex, altera alterius sæpe significationem sumit, ut est illud : Possedi hominem per Deum 10, quod idem est, ac si dixisset, ex Deo. Atque alibi : Quacunque mandavit Moyses Israeli per præceptum Domini 1º. Ac rursum: Nonne per Deum est horum declaratio?

hæc griden Basilias.

Sanctus sutem Cyrillus in quinto ad Hermism ait : ( Quid autem ? Nonne credendum est dicenti : Ego sum via, voritas et vita "? qui cum ita aperte, ac singulariter seipsnm vitam ease dicat, nonne Patrem ac Denm hoc ipsum munere excludere videbimur, nisi ambos unius esse nature dederimus. ac por utramque in nos sequaliter vitam manare. idque non quasi ex duobus, sed quasi ex uno omnia vivificante Deo. >

Idem in sexto ad Hermiam : « Quodcunque sane a Patro gestum fuerit, id omnino Filii efficientia est : et quodeunque dictum suerit per Filium perfici, hoc prorsus Pater effecit : omnia enim per R ambos æqualiter finnt.

Idem in quadam ad Nestorium epistola : « Quia ergo carne sumpta, et Filius hominis est appellatus, fateri necesse est, illum per carnem ex muliere genitum. ) Et post pauca : « Verbum, quod ex Dco Patre est, ex sancta Virgine nascitur. > Itemque : « Natus est, secundum nos, ex muliere. » Item in sermone habito coram imperatore Theodosio, cujus mitium est : Humanæ gloriæ supremun fastigium : Verbum, inquit, quod ex Deo Patre est, manifestatum est in carne. Natum est enim per sanctam Dei Genitricem virginem, forma servi assumpla. )

Sanctus item Joannes Damascenus : « Deum genuisti, mater sancta, incarnatum ex te. > Et rur- C sum : e Per te, mater Virgo sancta, lux est orbi reddita. )

Ac rursum : ( Ex to massam meam sumpsit. )

Sauctus Maximus in dialogis adversus Anomœum, «Mundis, Inquit, munda sunt omnia. Namque apud nos juxta sacræ Scripturæ intentionem, per quem, idem est quod, ex quo. Denique dicit B. Paulus : Fidelis Deus, per quem vocati estis in communionem Filli ejus "1.>

Divus autem Chrysostomus super Evangelium Joannis, cum exponeret, quod dicitur: Omnia per ipsum facta sunt, ait : ( Verbum, ex quo, quod veluti solius Patris præcipuum ac singulare asseris, etiam de Filio Paulus loquens posuit : Ex quo, iuquiens, omne corpus per nexus et juncturas compa- D ctum et connexum crescit in augmentum Dei 12. Neque hoc solo contentus, aliunde quoque nobis ora obstruit, istud, per quem, quod imminutionis esse dicis, Patri assignans. Fidelis enim, inquit, Deus est per quem vocati estis in communionem Filii ipsius. Et rursum : Per voluntatem Dei 33. Atque alio in loco. Quoniam ex ipso, et per ipsum, et in ipso sunt omnia ". Neque Filio solum attribuitur ex quo, sed et Spiritui sancto. Ait enim ad Joseph

Per Deum, dixit, pro co quod est, ex Deo. ) Et A angelus : Ne timeas accipere Mariam conjugem tuam, quod enim in ea natum est, ex Spiritu sancto est 28. >

> Sanctus præterea Cyrillus ad Palladium scribens, per interrogationem ac responsionem, fere in principio libri, quem inscripsit, De spirituali cuttu. ait : « Variabilis profecto Spiritus non est. Aut, si huic morbo variationis subditur, ad ipsam divinam naturam hæc macula reflectitur, siquidem liei ac Patris est, quin etiam Filii, cum ex utroque essentialiter, scilicet ex Patre per Filium profundatur Spiritus. )

> Neque same multis verbis agendum est, ut ea exponantur, quæ sunt apertissima. Constat enim ex his, quæ dicta sunt, per, et ex, in divinis rebus tantumdem valere. Et quoniam Spiritus sanctus ex Patre per Filium procedit, ex Filio etiam procedit. Et illud simul constat, cos qui dicunt, per, et ex, tune tantum æquivalere, cum in creatura assumuntur, ut illud : Per Filium omnia facta sunt, idom esse, ac si diceretur, ex Fillo, in increatis autem negant, non reste arbitrari ; divus enim Cyrillus Spiritum Patris et Filli essentialiter ex utroque, videlicet ex Patre per Filium profundi declaravit. Liquet item, eum identidem putare ex utroque, Patre sciliget, et Filio Spiritum dicere, et ex Patre per Filium, ut dictum est. Sed et Basilius eximius in 5 c. ad Amphilochium particulam, ex, Filio congruere ostendens, illud allegat : Ex meo accipiet 14, alque illud : Coynovi virtutem ex me exisse M. Ipsique, eui contradicunt, gratiam et efficientiam increatam arbitrantes, per Filium, atque ex Filio procedere differenter confilentur. Et id præterea constat, eos qui, per, tautummodo Filio assignant, ex, auferentes, minorem Patre Filium necessario dicturos. Hoc quippe minutionis signum læreticos sumere, Chrysostomus ait. Non igitur, per, sancto Spiritui reddere, ulla necessitas coget. Neque enim dictus est Filius ex Patre per Spiritum aasci, neque Filiam ex Spiritu ratio qualiscungne dicere urgebit

Præterea, plurimis in loeis opusculorum suorum sancti Patres, ex Filio esse sanctum Spiritum commendant. Ac primum Gregorius Theologus, in lib. De Spiritu sancto, a contrario rationem formans : « Quid ergo deest Spiritui, ne Filius sit ? nisi enim aliquid deesset, Filius profecto esset. > Hac autem objectione posita, protinus adjungit : « Non illi quippiam deesse dicimus. Deus quippe nullius egens est ; sed cmanationis, ut ita dicam, babitusque ad invicem differentia, differentem illorum appellationem fecit. > Hunc autem Filii ad Spiritum sanctum habitum (22), atque e contra, Nyssenus etiam Gregorius, super oratione Domi-

<sup>10</sup> Joan. xiv, 6. <sup>31</sup> I Cor. 1, 9. <sup>22</sup> Coloss. 11, 19. <sup>34</sup> I Cor. 1, 1. <sup>34</sup> Coloss. 11, 16. <sup>28</sup> Matth. 1, 20. <sup>36</sup> Joan. xvi, 14. <sup>37</sup> Luc. viii, 64.

(22) Lege Bellarminnun I. 11 De Christo, c. 25.



# nica affirmat dicens : « Filius autem sancti Spiri- A tus nec est, nec dicitur; neque conversionem accipit habitus, ista consequentia. >

19

Quoniam igitur propter materiæ omnimodam amotionem, supremæque illius essentiæ identitatem alque incommutabilitatem, neque secundum majus, aut minus, primumve, aut postremum, neque secundum aliam ullam eminentiam ordo atque habitus in divinis personis a theologis accipitur; neque enim fas est, hujusmodi rebus locum ullum in Deo esse ; solum autem secundum relationem, causamque, et causale suscipitur, quemadmodum in Patre ac Filio, relatio et habitus et traditur, et creditur ; sed et in Patre ac Spiritu similiter, juxta scilicet traditam differentiam processoum, liquet, quia etiam traditus a sanctis Filii ac Spiritus ad invicem habitus, eadem ratione necessario redditur, ut aut Filium Spiritus, aut Spiritum Filii causam fateamur, maxime, quia, ut dictum est, divibas personas in sola causa causalique discerni deprehendimus. Alias enim ad alterutrum Filius ac Spiritus habitualiter non referrentur, neque traditus servaretur habitus. Atqui Fillus sanctus Spiritus neque est, neque dicitur; neque convertit habitus ista consequentia. Neque enim juxta expositum illius substantiæ processum ex Patre per Spiritum nascitur. Quocirca neque Filii causa Spiritus est.

Reliquum est igitur Filium sancti Spiritus fateri causam, quia dictus est ex Patre per Filium pro- C cedere, secundum scilicet substantialem illius processum : juxta quene et processus ratione, esse, labet, et ordo ad alterutrum, et habitus, ac per consequens discretio servatur. Unde merito dictum est, non converti habitus istam consequentiam, quandoquidem neque personarum processus ac substantia convertitur. Neque enim Filius ex Patre per Spiritum naseitur. Ex quo sane mauifestum est, etiam ex Filio Dei procedere Spiritum sauclum.

Nyssenus prasterea Gregorius in primo Quantionum adversus Eunopium, circa finem, cum præmisisset, sola causæ ratione Patrem Filio præferri, addidit : « Idem et de sancto Spiritu nobis sen- D immobilis æternusque personarum ordo alias tiendum. Solo quippe ordine different. Ut enim conjungitur Patri Filius, atque ex eo esse habens, substantize tamen ratione posterior non est : ita et Unigenito jungitur Spiritus sauctus, sola quippe cause rations præspicitur ac præfertur Filius substantize Spiritus. .

Deinde, no quis ex hisce verbis prius alque posterius, localia etiam quædam ac temporalia intervalla Deo accidere arbitraretar, ex quo substantiæ indivisibile, atque identitas, singularitasque tolleretur, secutus adjunxit : « Temporales autem moræ in æterna vita, locum non habent, ut cum causæ ratio præferri dicatur, in nullo tamen sancta Trinitas sibi discors esse possit. +

Et quoniam præcogitari in sancta Trivitvie quod dicitur, corum est, in quibus coglistio et habitus widelicet secundum personas est ; cogilat.3 autem et habitus, in quibus discretio est, esse solet ; discretto vero in sola causa, et causali est, atque accipitur; colligitur jam', precegitari qued dicitur, solum secundum causam et quod ex causa est, in sancta ac beatissima Trinitate a sanctis Patribus dici.

Hic, si quis rursum priora inferat ut quomem scilicet Pater, et Pater et productor est, Paterque ad Fillum continenter redditur : productor ad id. quod producitur, refertur, cum ex Patre Spiritus dicatur; Fillum ante quam Patrem, cogitare compellimur, eo quod Patris nomen ad Filium redditur; quippe mens nostra, quæ ad invicem relativa sunt, simul cogitare consuevit. Spiritus enim ex Patre, non secundum quod Pater, sed secundum quod productor est, dicitur. Spiritus enim juxta sanctum Maximum, Patrem non habet. Cum vero Spiritus ex productore dicitur, productum Spiritum ante Filium cogitare necessario cogimur, quod productoris nomen ad productum referatur; per medium autem productorem, et Patreus simul, et Filium animo versare.

Si quis igitur hæc et hujusmodi de eo qued præcogitari dicitur, asserit, per quæ hæc habitum ac discretionem Filii et Spiritus, causamque, et quod ex causa est, una excludere nititur : bic nocessario cogetur, aliquando quidem Spiritum ex Patre per Filium procedere fateri, aliquando vero Filium ex productore, per productum gigni. Imo id quidem aperte et dicunt, et scribunt. Nikil énim probibere juxta ratiocinationem suam Patri etiam Filium præponere. Atque hac ratione, et per invicem et ex invicem erunt. Sed enim hoc et falsum, et blasphemum esse, supra jam declaratum est. llac enim ratione : non quia Filius ex Patre est, ideirco ex Patre esse dicitur, neque quia Spiritus sanctus ex Patre per Filium procedit, secondum substantialem ejus mernumque processum, idee ita procedere a theologis asseritur, sed quia dicitur, ideo se ita habet : dictioque nostra rei causa est, ac pro arbitrio dictionis ac phantasiæ nostræ, aliter habebit, simulque, ne discretio quidem Filii ac Spiritus reddetur. Sed ista sane et inepta simul et perniciosa sunt.

Quocirca etiam rectissime dicitur, ordinis istam novitatem substantize ipsius abolitionem esse, totiusque fidei abnegationem : æqualisque impietatis esse, Spiritum sanctum creaturam conflieri, cumque vel Patri aut Filio præponere, non solum tempore, sed ordine. Id quippe aufert, unde est, sublato vero, unde est, et quomodo est, simul auferetur, ac persona esse desinet. Deinde, quid dicturi sunt, cum Pater asseratur secondum causa rationem aute Filtum, mente concipi atque cogitari? Hic enim ista illorum expositio locum non

Digitized by Google

MANUELIS CALECZE

babet. Ait enim doctor (23): « Qua ratione Pater A ante cogitatur, quam Filius, eadem ratione Filium ante Spiritum sanctum cogitari. » Atqui Pater cause causalisque ratione ante Filium cogitatur. Præmissum est autem, et Filium ante Spiritum sanctum causæ ratione eogitari ante Spiritum, ea scilicet causa, quam ipse habet ad Spiritum, secundam quam procedit ex Patre per Filium; non tamen secundum eam quam habet Pater ad Filium. Hoc enim mens humana non capit; neque cogitari Filium ante Spiritum sanctum fas ost, ut doctor ait. Quoniam igitur eadem omnino ratione præcogitatur ante Filium Pater; atque ante Spiritum Filius, constat, quoniam Filius Spiritus sancti causa est.

Sanctus item Athanasius, in lib. 1 Contra Arianos, B post multa sic ait : ( Dominus deitatem et majostatem suam discipulis ostendens, non jam seipaum minorem, sud majorom et æqualem esse significans, dabat quidem Spiritum sanctum et dicebat : Ego ipsum mittam, et quæcunque audierit, loquetur 28. )

Et paucis interjectis, quonam modo Pater Filio s't major exponens ait : « Majorem se Patrem Dominus dixit, non magnitudine aliqua, vel tempore, sed quia ex ipso Patre natus est. » Sed et Damascenus in capitulo de sancta Trinitate, cujus initium est : Credinus igitur in unum Deum, «majorem Patrem Filio, causæ ratione, »ait. Si igitur ut dictum est, Pater Filio causæ ratione najor est, sanctusque Atbanasius majorem Spiritu Filium dixit, constat profecto, duo majorem dicit, causam illum este sancti Spiritus significare voluisse. Sin autem et Pater Filio humanitatis assumptæ ratione major a quibusdau dictus est, Spiritus sanctus certe incarnatus non est, ut minor Filio susceptæ carnis gratia dicatur.

Etsi enim magnus Basilios in lib. IV Contra Eunomium quod dicitur majus secundum causam (24) in Patre renuere videtur: hujusmodi illic causam sanctus.interdicit, quæ secundum tempus, aut magnitudinem, aut aliam quamlibet id genus excellentiam causale præcedat, sitque illo Jonorabilior, non tamen Patrem Filli esse principium negat; constatque illum in primo adversus Eunomium, D quod majus in Patre secundum causam dicitur, sicut in sancta Trinitate causa intelligenda est, omnino suscipere atque confiteri.

Ait autem et theologus Gregorius, « Volo Patrem majorem dicere, ex quo et æqualibus, ut sint æqualia, ipsumque esse est. Hæc enim omnes dabunt vereorque, ne principium minorum principium faciam, atque hac veluti honorifi a prælatione, ipsum contumeliis afficiam. »

28 Joan. xvi, 13.

(23) Basilius.

(24) Absolute non henc sonat, dicere Patrem Filio majorem ratione principii, quia nil majus in sacrosaucta Trinitate, ut habet Symbolum S. AthaCam itaque pro confesso habeatur, cansale iih consubstantiale esse, ex quo est, profecto non recosabit præclarus doctor Patrem Filio majorem causæ ratione dicere, ad cos præsertim, qui majus quod dicitur pie suscipiunt, neque ex nominibus blasphemiæ occasiones aucupantur. Ideirco et D. Athanasius, cum dixisset Filium Spiritu majorem, etiam æqualem addidit, ut omnem aditum blasphemiæ obstrueret. Quoniam igitur major Filio Pater, Filiusque Spiritu causæ ratione dictus est, Filius ergo Spiritus sancti causa ost, etsi Filii ac sancti Spiritus omnia ad Patrem refluant, ex quo illis et esse, et æquales esse, est.

Magnus præterea Basilius in lib. 111 Quæstionum (25), cujus initium est: Vix tandem satiatns. Illie enim Eunomio Spiritum sanctum natura tertium esse asserente, ipse ordine quidem tertium, et valde confitetur. Instat autem acriter contra id, quod natura tertius dicebatur, et addit ; Quæ enim urget necessitas, quandoquidem ordine ac dignitate tertius est Spiritus, natura quoque tertium fateri ? Dignitate enim secundum a Filio, cum ab ipso esse habeat, et ab ipso accipiat, et annuntiet nobis, atque omnino ex illa causa pendeat, pietatis ratio commendat. Natura autem tertium, neque ex sacris Litteris didicimus, neque ex his quæ dicta sunt, secundum rationem consequentiæ colligi potest.»

Hic apertissime summus vir Spiritum sanctum ex causa Filii pendere, ex ipsoque suspensum esse, atque ab ipso accipere et esse habere, ut pium et maxime religiosum probat. Hoe autem, si quis non esse Basilii contendat, adjectunque exemplarihus dicat, penitus delirat. Quippe in vetustissimis codicibus ita scriptum invenitur. Quos quidem codices pro antiquitate sua, antequam schisma oriretur, conscriptos esse, nullus ambige: e omnino possit : quorum oblitterati nonnalli cernuntur : quibusdam hoe illius viri dictum quasi adulteratum suscipere nolentibus, ac ferro contra mutos apices impie utentibus.

Cæterum contextus ipse verborum, ipsaque allocutió, sibi ipsi et auditori congruit miritice. Ex ipsis quoque istis sancti intentio satis quæ sit apparet. Ait enim eum a Filio secundum, hoe est, a Patre tertium ordinis ratione esse, quod ipsi etiam ex prædictis asseritur. Hoc igitur in loco causam apposuit, cur Spiritus a Filio secundus sit, quod scilicet ab illo esse habeat. Hoe enim enuntiationis species exigit, sicuti cum, verbi gratia, dieinus : llic rationalem habens naturam, discit, idem enim est, ac si diceretur : Quia rationalem naturam habet, ideireo discit. Discere quippe causale est; rationalem autem naturam, quod dicitur, quasi

(25) L. m contra Eunomium. Vide Bellarminuar I, n De Christo, c. 25.



pro causa sumitur. Nusquam enim est, ubi hujus- A ac dignitate secundos a Patre est, quoniam ab illo modi enuntiationis species non caúsam atque cansale significet, caterum vel quasi præteriens ponitur, vel quia præter hoc est et hoc. Verum in sancta Trinitate, cum nulla differentia alia nisi sola secundum causam relatio inspieiatur, propter summam simplicitatem : præteriensque quod dicitur et re, et verbo inde omnino auferetur hujusmodi enuntiationis species.

Hinc causam, inde causate secundo nobis loco cause commendat (26). Secundo enim 1000 esse propter processum divinarum personarum in sancta Trinitate a theologis asseritur. Spiritus sancti autem ex Patre per Filium processum theologia tradit : per quem scilleet et secundus a Filio, et a Patre tertius dicitur. Horumone causa est ex B Patre per Filium processus. Unique autem causale causa saltem cogitatione præcedit. Atque ubi causale est, causam quoque esse necessorio sequitur; causa sublata, causale quoque protinus tollitur. Sanctus ergo vir, qui tertium a Patre confitetur Spiritum, atque a Filio secundum, juxta personalem ordinem, quique ordinis bujus insolentem nevitatem, fidei abnegationem arbitratur, et quæque alia prædixit, qua ratione causale ponens, ut pium, deinde a Filio esse habere subjungens, eam quæ consequitur, causam, quasi alienam denegabit?

Nam. si secunoum esse, causale est, hujus autem, quod esso habeat a Filio, et quod absolute per Filium procedat, causa subjicitur, causale vero c unnquam sine causa est, quomodo non necessario cum causali causa quoque consequitur? Nam, si neque secundus a Filio est, neque a Patre tertius. ne a Filio quidem esse habebit. Quoniam vero et hic et plurimis allis in locis, ipsum et secundum esse et tertium sanctus vir ponit, ac ne ipsi quidem contradicentes, quod dicitur secundus esse. cum cæteris non delent, necesse est ut causam quoque, cur secundus sit, quæ profecto est, quod ille esse habet ex Filio, magistrum posuisse fateantur.

Atque, sicut ipse in eisdem ait : « Sicuti Filius ordine guidem secundus a Patre est, quoniam ab ipso est, et dignitate, quoniam initium et causa sibi, ut esset, Pater est; et ordine quidem, ac D dignitate, secondum esse a Patre Filium, ut causale posuit ; causam vero, quod a Patre esset, ipsumque initium haberet et causam ; neque secundus ullo modo esset, nisi esse haberet a Patre; parilem modum et in sancto Spiritu ponit. Neque enim esset secundus a Filio, hoc est, a Patre tertius, nisi ab illo haberet esse. Itaque vel secundum illum esse ordine, ac tertium una denegent, aut hoc necessario consentientes, et quod esse habeat ex Filio una fateri compelluntur. Nempe enimsi ex Patre solo Spiritum sanctum esse credidisset, quid probibebat dicere : Quia sicut Filius ordine

esse habet: ita et sanctus Spiritus ordine ac dignitate secundus itidem a Patre est. Hoc enim sibi et multum quidem ad propositum conferre poterat, cum illum ejusdem cum Patre essentiæ, Deumque verum esse commendare institueret.

Nam de Patre quidem nullus unquam hæreticorum fuit, quin æternum Deumque verum senscrit. Contra autem de Filio plurimi sæpenumero senserunt. Verum hoc ille non dixit, cum divinarum personarum ad invicem ordinem processiumque differentiam probe nosset; imo interdixit etiam. ut ex his quæ jam dicta sunt, evidenter os enditur.

Corte autem, si tertium a Patre esse Spiritum sauctum atque a Filio secundum, et a doctoribus cæteris, et a magno Basilio accepimus : id autem nunguam ita esset, nisi tertius esset ex primo por medium, hoc est, ex Patre per Filium procederet : quomodo id, quod præmisimus, non omni veritate fulcitur? videlicet propter substantialis processus personarum ad invicem apparere ordinem? Quomodo item non idem est, et per Fillum procedere, quod dicitur, et a Filio esse habere, juxta sanctum Basilium, quod etiam causam esse posuit, ut a Filio secundus sit?

Quomodo autem et esse et procedere non idem intelligatur, siquidem, quod causam esse constat, ut a Filio Spiritus secundus sit, quod per Filium scilic-t procedit, pro hoc ille eum a Filio esse habere dicero maluit ? Quomodo item per Filium, ct a Filio æquabiliter ponens non aperte siguificat, ez, et per, tantum lens in divinis valere? Neque enim quispiam ad tantum furoris et amentiæ prorumperet, ut in hoc loco, a et ex, particulas ab invicem significationis ratione dirimere tentaret.

Ex his igitur, quod dicitur a Filio esse habere, constat sancti viri textum esse. Quin imo" et ex his, quæ calumniatores improbi, in hac clausula coutra magistri fidem, et veritatem addunt, manifeste quidem sancti sensus elucct, ipsi vero per omnia malignitatis arguuntur, ut eorumdem sit pro voluntate, et delere et adjicere.

Nam præter id, quod in vetustissimis exemplaribus inferendam [forte intolerandam] protinus malignitatem et positione et forma litterarum postmodum adjectam esse, manifeste apparet, ait in subsequentibus sanctus: «Ut enim Filius ordine quidem secundus a Patre est, quoniam ab ipso est, et dignitate, quoniam initium illi et causa ut sit Pater est, et quia per ipsum accessus et adductio ad Deum et Patrem nobis est, natura vero non jam secundus, divinitas enim in utroque una: ita videlicet et Spiritus sanctus, etsi Filio concedit ordine, et dignitate non jam tamen quasi alienæ naturæ exsistens. > Ubi ergo ait : ( Et si

concedit Filio ordine aut dignitate, > addiderunt : A (Omnino, et concedemus.) Ubi vero ait : (Tradit pietatis ratio ?» ipsi cum adjectione legunt et dicunt : « Tradit fortasse pietatis ratio, » ut per hæc tertius esse quod dicitur ordine, et dignitate, omnino auferant, secundumque esse a Filio nullatenus concedant. Quomodo ergo ratio pietatis cum sit secundum esse a Filio Spiritum, id quod dicitur concedere Filio, secundum vero a Filio, tertium a Patre esse est, quem ordinem Dominus in salutaris traditione haptismatis tradidit, ut et hic et alibi vir iste eximius dixit, hanc esse rationem pietatis asseverans, deinde veluti cunctabundus et bæsitans, fortassis, adjecit? Quomodo, inquam, qui ordinis istam insolentem novitatem, abnegationem fidei esse definivit, nibil differre asserens, sive hunc utçun- B que quispiam immutet, sive ad creaturam Spiritum sanctum deducat, eosque fugiendos statuens, qui cam consequentiam, quam tradidit nobis Dominus, immutant, ut qui aperte oppugnent pietstem, ordinis Dominicam traditionem pietatem appellans; is repente mutata sententia, ista, quasi improbe dicta confutet : (Si omnino ista et concedemus,) inquiens ? At id magni Basilii sapientize atque prudentiæ minime omnium convenit.

Sed enim nova illum hic et insueta voce, usum non esse, sed occasionem ex sacris Litteris cepisse. inde constat quod de seipso Dominus ait: Qua ego loquor "; et, Quæ audivi a Patre meo, annunliavi vobis 20. At de sancto Spiritu : Ille, inquit, C me glorificabit, quia ex meo accipiet, et annuntiabit vobis 11.

Porro Ecclesiæ magistri, ista ut acceperant, ita posuerunt. Denique sanctus Athanasius in Epist. al Serapionem ita ait : c Et Filius quidem : Qua, inquit, audivi a Patre meo, hac loquor in mundo 31. Spiritus autem ex Filio accipit ; Ex meo enim inquit, accipiet et annuntiabit vobis.

Idem in tertio contra Arianos : (Non Spiritus Verbum conjungit Patri ; sed hoc Spiritus a Filio potius accipit, > Ac rursum : (Quæque habet Spiritus, ca a Verbo accepta habet. >

Beatus item Cyrillus, cum illud evangelicum exponeret : file me glorificabit, allud ergo, inquit, irrefragabile ormnino erit, omnique maledieto et D non a seipso, sed a Patre, et loqui et audire dici; accusatione vacabit, qued ab Unigenito Spiritus ejus accipere aliquid asseritur. Nam, cum per ipsum naturaliter prodeat, quasi suum proprium cum omnibus, quæ perfecte habet, quæ ejus sunt, accipere dicitur.)

Idem super illud : Omnia quæ habet Pater, mea sunt 33, 4 Sed Spiritus iste proprius, inquit, est etiam Unigeniti; consubstantialis enim Patri est. Quoniam igitur, inquit, inesse Deo et Patri cernitur. hisqui digní sunt, in Spiritu suo revelari, efficereque etiam per ipsum, quæ voluerit, ob hanc causam dixit, Quia de meo accipiet, et annuntiabit vobis, »

Sanctus item Athanasius Antiochenus patriarchal in libro De rectis Ecclesias dogmatibus, « Spiritus, ait, sanctus, Spiritus veritatis est. Hic autem a Patre quidem procedit, a Filio autem accipit. >

Magnus Item Basilius in Regulis ad monachos, sermone, qui incipit, Dei clementissimi gratia, « Credimus, inquit, unum solum Spiritum sanctum paracletum, Spiritum sanctum, in quo signati sumus, in nostram redemptionem, Spiritum veritatis, Spiritum adoptionis, in quo clamamus Abba Pater, qui dividit, et operatur Christi munera singulis ad utilitatem, prout vult, docens, stque admonens, et suggerens quæcunque audierit a Filio.» Constat igitur, quia quod dicitur : Ex mes accipiet, in Filio, doctores sancti susceperunt.

Cæterum in creaturis quidem, que a Deo accipere dicuntur, quoniam per participationem, atque temporaliter, ut meliores evadant, quodlibet acceperint, dicuntur accipere', hoc in eis minus fuisse significat, quod acceperunt. Quanquam et imperfectioribus mortalium, quando ex imperfecto ad perfectum proficiunt, nibil prohibet, postquam nati esse acceperint, imo et necessarium est, ut dicantur et audire et accipere peritiam, sive artem, et quæque accepta perficere possunt.

Porro in sancta Trinitate, cum et materia et omnis affectio imperfecta ab ea penitus remoiæ sint per summam ejus simplicitatem atque perfectionem, insptum omnino est, putare, vel Filium natum prius ignorasse Patris voluntatem, camque postea, Patre tradente, didicisse, quasi postmodum essentiæ suæ scientia adjecta ; vel Spiritum sanctum, Patris ac Filii scientia postea indiguisse, quasi sensim ac paulatim ad perfectionem evaserit.

Si autem Dei quidem Verburn Patris sapientia est, imo unus cum Patre Deus est, sanctusque Spiritus sapientiæ Spiritus cum sit, nihil unquam ab alio audire opus habet; hæc enim ab illa substantia prorsus aliena sunt, discretioque in personis divinis sola causse causalisque ratione locum habet; liquet, Patrem, cum sine causa sit, idcirco ab alio neque 'accipere neque audire : Filium vero, cum non a seipse sit, sed initium habeat, Patrem, quippe cum inde et essentiam una, et sapientiam traxerit. Sanctum vero Spiritum cum a Filio et audire, et accipere dicatur, constat profecto, a quo accipit, inde etiam essentiam traxisse procedeudo.

Sive igitur non accipit a Filio Spiritus, et Scripturam una atque doctorum voces erademus : neque jam ex ipso naturaliter, atque essentialiter procedere dicetur ; sive ex ipso accipit, ut ipse Filius dixit; its enim id dictum sancti Patres acceperunt; que autem accipit, et habet; quippe juxta Athanasii sententiam, « Quaque babet, a Filio

10 Joan. x17, 10. 30 Joan. xv, 15.

<sup>38</sup> Joan. VIII, 26. <sup>33</sup> Joan. XVI, 15. <sup>11</sup> Joan. xvi, 14.



est, alque totus ipse essentiam vere procedens habet, sicut et Filius hanc habet nascens : necessario a Filio accipiens, etiam ab ipeo habet esse.

Ac sicuti divas Chrysostomus dictam evangelicum exponens : Omne judicium dedit Filio 14 : « Quouiam. inquit, quod ait, dedit vitam, et quod dixit, judicium dedit, idem est ac si dicat : Judicem illum genuit. > Eodem modo scilicet, et qued dicitar audire, et accipere, secundum differentes personarum processus, id commendat eum habere esse ab co, a que accipit. Nam si quod dicitur, Dedit, juxta Chrysostomum eum, ex causa esse significat, etiam accipere quod dicitur, idem significabit. Quod enim dat causa, id et causale accipit. Unde et divus Athanasius, ad Serapionem : Acci-B piet pro eo, quod est, suscipiet, exposuit dicens : e Atqui si Filii Spiritus est, et a Filio omnia suscipit Spiritus, ut ipse scilicet Dominus alt. > Ubi vero hoc ait Dominus? Illic profecto ubi dixit : Ex meo accipiet. Itaque si qued a Patre accipere dicitur Filius, ab eo nasci est, et quod a Filio suncipere Spiritus dicitur, hoc est a Patre per Fillum procedere, et quoniam ejus quod annuntiare et suggerere dicitur, accipere causa est, accipere autem et audire a Filie habet, necessario audire et accipere idem in divinis rebus est : ac magne asserente Athanasio, quæcunque habet Spiritus, a Filio accepta habet; per id ergo, quod audit a Pilio et accipit, totus ex toto esse demonstratur. C Et quia non aliud eat Pater, aliud totum Filius, sed anum est totum Pater, et Filius; una enim est essentia et Patris et Filii, quasi ab uno Spiritus accipit, servata semper differentia gignentis et geniti. Quocirca etiam a Filio habere esse dicitur, ac per Filium procedere.

Si igitar juxta Salvatoris sententiam ab ipse Spiritus audit et accipit, porro ab ipeo sudire et accipere quod dicitur, ab eo esso habere significat, secundum communes sauctiones fidei, sauctoruinque Patrum expositiones. Que ratione magnus Basilius, eum, qui esse ab illo habet, et ab ipso accipit, et annuntiat nobis, ac penitus ex illa causa pendet, quasi alienum denegabit? Illud enim ex sacris Litteris accepit; hoc autem quasi consequens D et æquivalens, posuit, veluti conclusionem initia necessario sequentem. Quis autem dicat, nova illum, et asperiore, alque insueta usum voce, cum ipsa sacra eluquia, et divas ipse Pater cum doctoribus reliquis, #desque atque omnia penitus reclament?

Ex quibus sane manifestum est, dictum illud, sicut supra expositum est, magni patris esse Basilii, ex que sibi ipsi et doctoribus cieteris consonet. In quibus autem exemplaribus non ita invenitur, astum esse apertæ malignitatis, eorum scilicet, qui tuendæ opinionis suæ causa, quæ maxime cou-

44 Joan. v, 22.

accepta habet; ) quæ autem habet, hujus essentia 🛦 tra se erant abstulerunt, et magistros nostros injuriis contumellisque affecerunt, partim addendo, partim detrahendo illorum dictis atque senfentiis.

At, si dicat quispiam, Basilium sanctum in eodem contra Eugomium opere, aperte Trinitatis ordinem, tertiumque a Patre Spiritum sanctum denegare; cum ipsum Eunomium arguens dixit : e Quinam vero sancti, et in quibus libris ejus doctrine suctores fuerint, dicere non potest, > ipse Eunomius seilicet; ipse enim de sancto Spiritu dicebat, quod, cum a sanctis tertium ipsum esse, et ordine et dignitate, accepisset, tertium etiam natura esse crederet. Si quis igitar hoc inferat, constat guidem ex bis que dicta sunt, ma-" gaum Basilium ordinem in sancta Trinitate coufiteri, tertiumque a Patre esse Spiritum saoctum. Hie vero Eunomium insimulat, vel quia ordo iste necdum ita fuerat a sanctis declaratus, et simpliciter, more sno, mentientem per bæc, arguit, non babeutem, unde id posset asserere manifestius. Imo necdum id its aperte positum fuerat, neque de hae ratione ordinis quispiam priorum ita disseruerat. Ante enim ca tempora quibus Athanasius Basiliusque florverunt, et quique per cam ætatem fuerunt Ecclesize magistri, nullos fuisse publice doctores legimus : sive quod magis proprium, ac verum est, quasi derogantem sanclis, aique ipsi veritati calumpias struentem, cum eos tradidisse osserat, Spiritum sanctum tertium esse et ordine. et dignitate, quosdam scilicet substantiæ grodus distinguendo; atque ideo se credidisse, illum natura quoque esse tertium; Basilius euim, quod ex prædictis patet, ordine quidem ac dignitate, tertium fateri, ut pium, amplectitur; tertium vero et dignitate et ordine secundum naturam, nusquam suscipere perspicitur.

Duplicom onim ordinis speciem in superioribus tradidit, alteram ex his probans, alteram, ut supra declaratum est, improbans. Nam alversus id quidem, quod tertius ordins et dignitate dicitur : juxta quem ordinem essentiarum differentiæ, et prius ac posterius, et honorabilius inferri videbatur, tota vigilat intentione? Ad id vero, quod tertius ordine et diguitate dicitur, secundum quem ordinem causa et causale, initium, et quod ex initio est, et simul, et coæternitas conspiciuntur, sicut igni, ad lucem, quæ ex ipso manat, naturaliter convenit, ut ipse dicit; vel, sicut lux, et radius, et sol ad se invicem habent; ad hunc igitur ordinem nequaquam reluctatur, nisi quis eum sui oblitum putet, ac seipsum destruere.

Simul et hoc exsuperioribus apparet, cos qui ita exponunt, quod dictum est : Ex meo accipiet, pro ev, quod est, Ex Patre meo, non recte arbitrari. Summi enim Patrum, boc, ut supra ostensum est, in Filio acceperunt, quasi diceretur, Ex meo,



ex mea re, hoc est, totum ex tota mea plenitudine A misque doctorum id videtur : non ideo, qui hunc, acciniet. ut Deum mitti dixerit, continuo blasphemus crit :

Præterea si esset hæc vera intelligentia, nequaquam sine additamento diceretur. Nunquam enim possessiva pronomina masculini, vel feminini generis, sine articuli adjectione Græce linguæ proprietate proferuntur. Dicimus enim & euds nathe, xal ή εμή olxla, ή πόλις, i.i, est, Hic meus Pater, et hæc mea domus, aut civitas. Ita quippe Græcæ, ut diximus, linguæ consuetudo, qua hoc Evangelium scriptum est, proferre consuevit : alias enim vitiosa esset pronuntiatio. Cum vero sine adjectione dicitnr, neutrum esse, et rem significare intelligitur. Exempli causa : El τι και τούμόν έστι παρά sol, id est : Si quid meum est apud te, quod por se rem intelligi dat. Ad hæc autem : Ex meo accipit, в sive Accipiet, præcedentia commendat. Ait enim : Omnia, quæ habet Pater, mea sunt. Ideo dixi vobis, quia ex meo accipit. Si enim Spiritus a Filio accipit, Patris autem omnia et Filio communia sunt; manifestum est ex his, insinuari Filium, unum cum Patre Deum esse; Spiritum autem verum Deum cx Patris et Filii essentia denuntiari: quæ sane superni eloquii vis est.

Porro dicere : « Omnia, quæ habet Pater, mea sunt; ideo dixi : quia ex meo Patre accipiet, » aut nibil significat, aut nibil ad propositum sibi, quippe suscepta ad structuram causa, nibil de Filii diguitate concludit, nisi in quantum dictum est : Omnia, quæ kabet Pater mea sunt, quod etiam sine eo, quod sequitur, solum per se ipsum dici poterat.

Cæterum, si quis divum Chrysostomum objiciat, kı quodam sermone suo id exponentem, guod dicitur : Ex meo accipiet : videlicet ex mea carne, atque ex meo corpore, veluti ex cisterna quadam inde hauriens. Impletum enim fuisse Jesum secundum hominem omnibus gratiis Spiritus, ab illo sibi insitis et in se reconditis, atque ita cæteris distribuisse, ut interim summi hujus viri fuisse hunc sermonem concedamus; valde enim suspectus est, co quod reliquis sermonibus illius minime similis sit, neque sensu, neque dicendi mo.lo. Erat enim magis proprium dicere Spiritum ex seipso ista accipere, cum ipse magis hujusmodi munerum sit D fons, quam Domini corpus in quantum corpus: expressiusque diceretur et verius, Filium a Spiritu accipere, et dare nobis, cum et ipse ista det : atque co magis, quo et ipse Spiritum dat, non ille Filium.

Posito tamen, hunc sermonem esse Chrysostoni, hic ista docehimus, neque superioribus contraria esse, neque traditam a sanctis Patribus expositionem, hoc posito, nutare. Neque ista sibi adeo contraria, ut uno posito, reliquum inconstans sit. Neque enim, etsi, ut homo, Filius mittitur, pluri-

(27) Hæc quæ de majore et minore hie et supra sæpius Calecas repetit, pie et commode accipienda sunt, ut et illa de prioritate : nam simpliciter ut Deum mitti dixerit, continuo blasphemus crit: «Missus enim est, ait theologus Gregorius, sed quasi homo, sin autem etiam ut Deus, quid hoc? > Et hoc profecto, quasi verum, approbavit?

Neque magnus Basilius cum dixisset, Filium ordine ac diguitate a Patre secundum esse, quia initium et causa illi, ut esset, Pater fuit, continno scipsum destruxit, adjiciens : « Et quoniam per ipsum accessus et adductio ad Deum et Patrem nobis est. » Utrumque enim verum est, si quis ista distinguere velit, et juxta variam intelligentiam accipere.

Ita et Chrysostomus dixisse pulandus est, cum hæretici ex eo, quod dicitur Spiritum sauctum a Filio accipere, Spiritus substantiam vellent imminuere : sanctus illorum ora obstruere volens, hoc in loco sceipere quod dicitur, secundum hominem accepit; ubi autem adversus illos ei pugna non crat, traditam expositionem cam reliquis roborat. Dicens enim in Joannis Evangelio : Ex meo accipiet, hoc est, ex mea scientia, ostendit se quod dicitur, ex meo accipiet, vel accipit, ex Filio, intellexisse. lpse quippe est Dei sapientia, neque est aliud essentia ejus, præter scientiam ipsius. Aliter quippe compositus erit, cum in alio essentia, in alio scientia inspiciatur. Et essentia quidem carere intelligentia, scientia vero sine substantia esse credetur. Enimvero dare et accipere quod dicitur, causam causaleque signare monstravit. Hoc autem expositionem, quam prædiximus, roborat.

Quemadmodum igitur his, qui majus in Patre pie causæ ratione suscipiunt, dicere id quoque non nisi pium est, juxta sanctorum scilicet doctrinam : ita et in Filio dicendum secundum Athanasium quod scilicet Spiritu sit major : ita ergo nibil prohibebit, etiam ipsius Chrysostomi traditam expositionem, veram, ac necessariam existimare : maxime cum hodie nulta nos hæreticorum contradictio perturbet.

Si igitur neque doctoribus reliquis, neque sibi ipsi contrarius est, quomodo prædictam expositionem illi contrariam dicemus; si et illo modo alia ratione dici potest, nulla præsertim contradictione perurgente? Colligi autem et hoc ex prædictis potest, quia majus (27), quod Filio secundum causam Athanasius reddidit, hoc mag nus Basilius in Spiritu posuit, asserens illum Filio concedere et ordine et dignitate. Nam si Spiritus concedit Filio, et ordine et dignitate, constat Filium majorem esse ordine ac dignitate. Hoc autem etiam ad Amphilochium scribens, indicavit dicens : Sicut ergo Spiritus sanctus, ejus ex quo processit magnitudinem insiquat, Filii scilicet, de ipso enim sibi sermo crat; etsi igitur eum Filio concedere dixit, unam tamen utriusque naturam confitetur, quoniam deitas in

nihil majus aut minus est in S3 Trini'atis myste-

· Digitized by Google

sæ ratione dicitur : non ideo (tamen Filius Patre minor est. Ita, et cum Filius major Spiritu sancto asseratur, non tamen Filio minor Spiritus sanctus intelligitur. Una quippe trium essentia est. Porro cum hujusmodi secundum personalem ordinem dicuntur, sola causa atque causali personarum discretio redditur. Nihil enim aliud concedere, vel secundum esse significat, nisi aliam ante se esse personam, quæ ante mente concipiatur, quam ipse.

Porro, qui lta Basilii dictum accipiunt, ut quod ille ait Spiritum a Filio esse habere, ab ipso dari, babere significare putent, esse pro co, quod est dari, accipientes : contra omnino sentiunt, quam B se habet doctoris intentio. Ille enim consubstantialem Patri Filium cum ostendisset, etiam Spiritum sanctum consubstantialem Filio, ac per ipsum, Patri concludere intendit. Cæterum dari a Filio, contrarium concludit, nisi quod datur per eum, per quem datur noturaliter, et essentialiter procedere præsupponatur, quando etiam dari, in divinis idem est, quod procedere. Quoniam igitur Eunomius creationem Filii Spiritum sanctum esse blasphemabat, dari autem solum quod dicitur, ad hanc illi blasphemiam opitulabatur : sanctus profecto vir, atque doctissimus, nunquam adeo imbecill ter, ac pro inimicis etiam egisset; imo si omnino putavisset, unjusmodi expositionem ex verbis suis capi posse, vel id nunquam penitus dixisset, aut cum C adjectione ac præfinitione, juxta doctorum consuetudinem dixisset; atque omnino, ut fuit diligentissimus, in hac re in primis maximam diligentize curam habuisset, ne contra quam proposuisset, efficeret.

Ex quo item constat, idcirco dici a Filio dari Spiritum sanctum, quoniam ab ipso esse habet. Alias enim ministri fungeretur officio, quod non per ipsum naturaliter procederet, præbens. Liquet

ntroque una. Ac veluti eum Pater Filio major, cau- & ctiam, quod dicitur, ab co esse habere, substantiam Spiritus per Filium significare.

> Præterea, magnus ipse Basilius, in lib. 1v Quastionum, ait : « Neque enim minus aliquid cramos habituri ad agnoscendum, quod Spiritus ex Deo sit, Spiritum oris ejus ipsum esse audientes; > sed hoc sufficere poterat per se ad indicandum, substantiam ejus ex Deo esse. Si igitur Spiritum ex Deo esse, idem est, quod Spiritum oris ejus dici; os autem Patris Filius a magistris Ecclesiæ dicitur; idem ergo est, Spiritum ex Deo esse, dicere, et ipsum Filii Spiritum dicere. At illud sancti Spiritus ex Deo substantiam significat. Itaque et quod Filii Spiritus dicitur, camdem itidem substantiam Spiritus et per Filium et a Filio designat, Sufficere itaque ait et hoc ad insinuandam substantiam Spiritus. Unde constat etiam, quia non alias Filii diceretur Spiritus, nisi per ipsum, et ex ipso substantiam baberct.

> Quoniam igitur in Deo, et materia, et cuncta quæ sunt ex materia, penitus locum non habent, et neque secundum excellentiam atque defectum, neque ut possessio, sive factura, sive pars, sive membrum, neque quomodolibet aliter potest hoc' hujus, aut hujus dici, secundum hujusmodi proprietatem; constat profecto, qu'a cum hoc hujus, aut hujus a theologis dicitur, causa insinuatur; aliter enim esse possibile non est.

> Ex quo et illud una insinuatur, Spiritum ad Filium relative dici, si hæc ad invicem discernere, secondum causæ causalisque relationem velimus : siquidem juxta Gregorium Nyssenum : ( In hoc solum, alterum ab altero distingui deprehendiums quod ille causa, iste ex causa sit. ) Quod rursus ita divisit, ut alium diceret esse continenter ex primo; alium per eum, qui continenter esset ex primo, manare. Sed jam libri hujus continenda longitudo est, ut ad ea quæ restant, lectoris intentio interim a labore reparata, alacrior atque vigilantior assurgat.

#### SECUNDUS. LIBER

## Jesu, nobis præi, et dux esto. Te enim duce, non errabimus.

lum dicitur : Spiraculum, enim, omnipotentis, aic beatus Job, edocet me 1. A spirando enim utrumque, et spiritus scilicet, et spiraculum denominatur. Nam et magnus Athanasius, in libro qui inscribitur : Reprehensio simulationis Meletii et Eusebii dixit : « Non nativitati sancti Spiritus processio assimilatur, sed spiraculo, quod spiraculum quasi

In sacris Litteris Spiritus sanctus Dei spiracu- D ex ore prodest. , Idemque in libro ad Serapionem De Spirity saucto : « Spiritus iste, inquit, spiraculum Filii est. > Si igitur Spiritus quidem Filii est, et dicitur Spiritus, spiraculum autem, et Spiritus idem est; spiraculum vere spirantis est; manifestum est, Spiritum sanctum al Filium, quasi ad inspiramem referri. Nam si spiraculum ipsius est, constat, quia ab co inspiratur, ipseque inspirans

1 Job xxxiii, 4.

est. Spiraculum quippe, ut diximus, a spirando A esse sudict. Ipsa igitur persona Spiritus, sive denominatum est. productum, sive spiritus, sive procedens, eiva

63

Quoniam vero spiraculum Dei dicitur Spiritus sanctus, unus autem Deus est Pater et Filius; quippe dum una essentia sit, servata solum personali differentia, qua alius gignit, et alius gignitur, totusque ex toto Spiritus sanctus asseritur : neque aliud est totus Pater, aliud totus Filius, neque dissonum, constat quia Pater et Filius unus est spirans sanctum Spiritum, quorum ille spiraculum est. Unde et productor per Verbum dictus est.

Sanctus quoque Epiphanius in eo libro, quem inscripsit Anchoram [Ancoratum], sic ait : ( Pater erat semper, et Filius erat semper, et Spiritus sancius semper ex Patre spirat et Filio. > Verum B enimvero, ut germen, et Filius idem est, et Spiritus, et quod spiratur. Atqui productor per se ad productum dicitur; ergo et ad Spiritum dicetur. Itaque, cujus est Spiritus et ab eo inspiratur, et ad illum relative dicitur. Ex quibus item constat, quoniam Spiritus relative Filii Spiritus dicitur. Quocirca et hoc ad insinuandam ejus substantiam sufficere, magnus inquit Basilius. Nisi enim ita . esset, cum Spiritum dicimus, in unam sanctæ Trinitatis personam cogitatio non recurreret, sed in unum Deum. Et Deus enim absolute Spiritus dicitur, atque ita neque Trinitas esset Deus, neque nos propriis cam nominibus confiteremur, neque in cogitationem trium personarum adduecremur.

Attestatur autem his et sanctus Augustinus in C hibro v De Trinitate, ita dicens : « Spiritus vero sanctus secundum id, quod scriptum est, quoniam Deus Spiritus est, potest quidem universaliter dici, quia et Pater Spiritus, et Filius Spiritus. Itaque et Pater sanctus, et Filius sanctus, et Spiritus sanctus, quoniam unus Deus : et utique Deus sanctus est, et Deus Spiritus est, et potest appellari Trinitas, et Spiritus sanctus. Sed tamen ille Spiritus sanctus, quo non Trinitas, sed in Trinitate intelligitur, in eo, quod proprie dicitur Spiritus sanctus, relative dicitur, cum ad Patrem et ad Filium refertur; quia Spiritus sanctus, et Patris et Filii Spiritus est. »

Theologus item Gregorius ait : c Emanationis **p** ad alterutrum habitus differentiam; differentiam ctiam illorum appellationem effecisse; ut scilicet, alius quidem Filius, alius Spiritus sanctus diceretur. >

Sed et Gregorius Nyssenus ait : « Filius autem sanctus Spiritus neque est, neque dicitur, neque convertitur habitus ista consequentia. » Ubi vero habitus est, et relationem profecto esse constat.

Quod si quis contendat, ac Spiritus nomen inter ea, quæ dicuntur, ad aliquid, ponere omnino renuat, primum quidem, præter omnem rationem, Patrumque sententias sentire se noverit. Deinde nobis non de nomine, sed de re maxime sermonem esse sudict. Ipsa igitur persona Spiritus, sive productum, sive spiritus, sive procedens, eiva aliquid aliud dicatur, Trinitatis tertia persona Patris et Filii esse dicitur, et ad Patrem et Filium refertur. In divinis autem personis, quod e-se alicujus dicitur, aut ex illo est, aut causa est ejus, cujus esse dicitur. Nulla enim alia illic differentia est, præter relationem quæ secundum causam causale est. Aliter enim non esset Trinitas Deus.

Quod autem a quibusdam infertur, ut dicant : « Quia et janua domus dicitur, et Deus, Deus noster, sed neque janua ex domo, neque ex nobis Deus, penitus absurdum et fædum est. > Primum enini in divinis personis solum dignitas servari dicitur, ut, quod alicujus dicitur, aut ex illo sit, aut causa ejus esse, cujus dicitur, intelligatur : quandoquidem illic nulla est alia differentia. Neque enim ut membrum, aut pars, aut instrumentum, aut possessio, ant quomodolibet aliter, ut in creaturis fit, hoc hujus dicitur. Deinde dicitur quidem Deus, Deus Abraham, et Isaac, et omnium, sed justorum quidem, ut mansio et sors. Hæreditas enim sanctorum Deus est; creaturarum vero. cæterorumque simpliciter, ut creator, et Dominus, suorumque providentiam gerens.

Ex quo liquet, ne in hoc quidem deesse ordinem secundum ea quæ dicuntur Ad aliquid. Animadvertitur is ordo secundum id quod perficit et quod perficitur, quodque regit et quod regitur. Ideoque neque Spiritus secundum personalem proprietatem suam, creaturæ Spiritus dicitur, sed secundum quod Deus unus est cum Patre et Filio, sauctificans, atque inspirans, aut aliter eos qui digui sunt, meliores efficiens, atque cos visitans.

Præterea, quoniam productor cum sit corum quæ Ad aliquid dicuntur, ad solumque dicatur Spiritum, constat et Spiritum ex his quæ Ad aliquid dicuntur esse, atque ad solum referri productorem. Nam si quid, secundum quod ejusmodi est, ad aliud aliquid dicitur, constat, quia et illud ad primum, quasi ad aliquid dicitur. Si enim homo, secundum quod Dominus, ad alium aliquem diciur, et ille ut servus ad eum referetur, quod servus et dominus ad alterutrum semper relativa sint, hoc ipsum et in omnibus, guæ quasi Ad aliquid se ad invicem habent. Cujus ergo Spiritus, Spiritus est, ille productor est, Spiritusque ad eum cujus est Spiritus, quasi ad productorem refertur. Spiritus autem Filii Spiritus dicitur ; Filius ergo productor sancti Spiritus est, et spirans ipsum est. Ideoque processus illius spiraculo assimilatur, et a spirando denominatus est, et spiraculum Filii appellatus est. Ac juxta sanctum Epiphanium, Spiritus ex Patre spirat et Filio.

Præterea Basilius in libris contra Eunomium et Arium : « Spiritus, inquit, ad Patrem proprietatem intelligo, quia procedit ex Patre. Ad Filium autem, quoniam audio; Si quis Spiritum Christi non habet, A consubstantiale ipsum principaliter significante. hic non est ejus \*. > Nune vero hujusmodi proprietatem consubstantiale

· 65

Quoniam igitar non magis proprius Patris, quam Filii eat Spiritus sanctus, quia est eadem substantia Patris et Filii, Spiritus autem proprietatem ad Patrem vir sanctus intelligit, quia procedit ex Patre, necessario et ad Filium proprietas eadem ratione intelligenda est. Itaque quod dicitur Spiritus Christi, et Spiritus Filii, ex eo ipsum esse commendat; maxime cum vir sanctus præmiserit dicens, ad ostendendum illius substantiam, ex Deo esse, id sufficere, quod dicitur : Spiritus oris illius<sup>3</sup>. Sod et in expitulis quoque ad Arophilochium ait :

« Neque hine solum nature communio estenditar, . sed quia etiam ex Dee esse dicitur, non quasi per omnia ex Deo prodiens, sed quasi Spiritus oris illius; hine quidem insinuata proprietate, substantize vero modo ineffabili servato. Et Spiritus autem, inquit, Filii dicitur, quasi proprius illi per naturam. »

Ex his autem constat, quia magnus Basilius proprietatem in divinis personis dicere vult, velut causæ causalisque consortium. Quod enim dicit, tale est : Cum audimus Spiritum sanctum et Spiritum oris Dei, intèlligimus ipsum naturaliter ex Deo esse. floc est enim proprietas; modum vero, quo ex Deò est, hoc est procedere ipsum ignoramus. Etsi enim alium quidem gigni, slium vero procedere, atque alium quidem sine medio ex primo, alium vero per eum, qui siné medio ex primo est, G substantiam habere credinus, nibilominus tamen modum ignoramus. Hoc ergo cognito, quia est ex Deo naturaliter, consequenter quomodo sit quæritur.

Itaque proprietas hæc principaliter quidem causam et causale significat. Deinde, consequenter, consubstantiale etiam. Atque hujus indicium est : primum quidem, quia consubstantiale nullam indicat discretionem. Proprietas vero differentiam discretionemque commendat. Deinde, quod consubstantialia quidem invicem, secundum camdem verborum rationem, absque ulla adjectione convertuntur; Pater quippe consubstantialis est Filio, et Filius consubstantialis est Patri. Quod sane B consubstantiale hic etlain discretionem præsupponit, ex nominibus Patris ac Filii satis apparentem. Propria vero non simpliciter, sed cum adjectione; neque esim dicere possumus, Pater proprius Filio et Filius proprins Patri, sed its proprie reddemus : Filius quidem proprius est Patri Filius; Pater autem proprius est Filio Pater. Illo enim modo indiscrete, et sine relatione ad invicem reddetur. Sic autem proprietatem Filir ad Patrem secundum quam ex illo genitus, Patrisque ad Filium, secundum quam ipsius Pater est, reddimus.

Oportebat igitur similiter converti proprietatem, sicut consubstantiale est : siquidem proprietas

\* Rem. viii, 9. \* Pal. xxxii, 6. \* Hebr. 1, 3. \* II Thess. II. 8.

consubstantiale ipsum principaliter significarct. Nune vero hujusmodi proprietatem consubstantiale sequitur. Sicut et Filius, nomen secundum se quidem processum alicujus ex aliquo significat, in eadem specie, consequenter vero consubstantiale etiam. Quod enim ita processit, necessarlo etiam consubstantiale est. Non igitur Spiritus sanctus proprius Filii secundum naturam diceretur, nisi per ipsum procedens naturaliter, per ipsum etiam substantiam haberet. Quod enim ex aliquo, aut per aliquod secundum sequivocum processum prodit, unaque ex illo esse monstratur, a quo et proprietas maxime elucet, et consubstantiale consequenter, ejusdemque speciei demonstratur.

Ideires magnus quoque Basilius hine proprietatem insihuari dixit, quia ex Deo esse dicitur. Quod autem ex Deo esse dicitur, causam ostendit, qua præcedente consubstantiale etiam secondum hujusmodi proprietatem in divinis personis sequitur. Quoniam igitur Spiritus sanctus secondum naturam proprias est Fibio, constat quia ad illum veluti ad causam refertur. Unde etiam consubstantialis illi est.

Magnus item Basilius in Expositione XXXII psalmi ait : « Sicut igitur creator Verbum firmavit cœlos, ita et Spiritus, qui ex Deo est, qui a Patre procedit, hoc est, qui ex ore ejus, ne quid eum exteriorum esse, neque creaturarum, arbitreris : sed ut quod ex Deo habeat substantiam, glorifices. Omnes enim in eo virtutes simul contulit. >

Et post pauca : « Hoc quidem in loco Spiritus oris ejus dici, ut intelligatur Salvator, sanctissimusque ejus Spiritus. Ubi autem invenietur? Apostolo scilicet dicente de Filio : Ferens omnia Verbo virtutis suæ 4. Virtutem et Verbum Filii Spiritum sanctum posuit. > Ac rursum : Quem Dominus Jesus interficiel Spiritu oris sui, el destruet illustratione adventus sui<sup>8</sup>. Ex quo etiam constat, stultum et irrationabilem fuisse quorumdam malignitatem, qui ex boc Apostoli dicto Jesus, deleverunt, ne de Filio Dei hoc intelligatur. Ex co enim, quod illatum est, illusiratione, arguuntur. Futura enim apparitio Domini Jesu creditur, simulque in vetustissimis exemplaribus integritas apostolicæ sententiæ ostenditur. Hoc tamen in loco sanctus vir os Dei Filium esse ait; dixerat enim superius Spiritum ex Dei ore esse, quod idem significare dixit : Qui a Patre procedit.

Sanctus autem Athanasius Antiochenus episcopus, in eo libro, quem prædiximus, « Verbum, inquit, sine Spiritu non est, sicut neque sine Verbo mens. Mentem vero esse Patrem Verbi dicimus. Mens, in qua Verbum, cum qua Spiritus, sanctum Spiritum oris Dei dicens, os enim Patris Filius. »

Si igitur Spiritäs quidem ex ore Dei est, hoc autem idem est, quot qui a Patre procedit; os

procedere, illius substantiam significat : cur non id quoque, quod dicitur Filii Spiritus, et Spiritus oris ejus, indifferenter illius substantiam significet, secundum quam ex Patre per Filium procedit, ac per ipsum, et ab ipso esse habet?

Magnus item Basilius in lib. 1v Contra Eunomium, quasi ex contrario proponens : « Sed dicis, inquit : Si Dei quidem imago Filius est, Verbum autem Filii Spiritus, cur non Filius Filii Spiritus dictus est?) In has igitur ineptias ipsum impellente Eunomio, nisi ex Filio esse Spiritum sanctum crederet, Basilius facillime illi obviasset dicens : Quomodo esset Spiritus Filius Filii, qui uon quomodulibet ex Filio, sive per Filium procederet? Ita B enim se controversize hujus molestia eximeret. Verum id quidem non dixit, sed subjiciens quod proposuerat, solvit : (Nos autem et de hoc ad nos ipsos, quantum possibile est, respondemus. Nam ad te quidem etiam facere satis esset, eadem interrogationcula tibi quoque imminente. Dicimus igitur, quoniam diccre Fillum ex Filio, divinitatia Trinitatem in suspicionem multitudinis adduceret, audentibus hominibus. In promptu enim erat, suspicari quoniam si Filius ex Filio natus esset, et ex eo rursus alium nasci, atque rursus alium, ac deinceps in multitudinem crescere. Hujus ergo rei gratia, ex Deo quidem esse Spiritum Apostolus aperte prædicavit dicens : Quoniam Spiritum Dei accepimus 6, eumque per Filium manasse, manife- c stum fecit Filius, Spiritum ipsum appellans sicut et Dei et Christi mentem nominans, sicut et Dei Spiritum. Filii autem Filium appellare caute declinavit. )

Itaque magnus Basilius Filii quidem Filium esse Spiritum negat, ex Filio autem sive per Filium prodire asseverat. Quod autem manare naturaliter procedere significet, ex eo quidem manifestum est, quod eo verbo etiam in nativitate Filii theologi ntuntur. Sanctus enim Cyrillus, in libro, quem ad Valerianum episcopum scripsit, « Sanctus, inquit, per naturam cum sit, quemadmodum et Pater, is qui ex eo manavit unigenitus Filius a Patre, sanctificatus dicitur secundum quod apparuit homo. ) Ð

Sed et ipse quoque Basilius in libro De Spiritu sancto, e Spiritus, inquit, nihil sibi quæsitum habet, sed æterne cuncta habet, ut Spiritus Dei, atque ex illo manans. > Manare, posuit pro eo, quod est, esse. Patet autem ex præcedentibus : e Filii enim, inquit, Spiritum ipsum nominavit, quemadmodum et Dei, eodem modo esse Spiritum Filii Spiritum, quo etiam est Dei et Patris.

Idem rursus in eisdem, capitulo, quod inscribitur : Cur non et Spiritus Filii Filius, inquit : « Non ideo, quia non ex Deo per Filium sit, sed ne Trinitatis existimetur infinita multitudo filios

autem Patris Filius est; et quod dicitur ex Patre A ex Illiis, ut fit in hominibus, habere credita. Cum diviss t igitur : « Non ideo, quia non ex Deo per Filium sit, > ostendit, quia ex Deo per Filium est, duabus negationibus pro una affrmatione utens. Quem igitur esse per Filium dixit, hunc etiam per Filium manare indicavit, esse, ac, manare in substantia, indifferenter ponens.

> Nam si, ut quidam putant, manare, manifestationem, qua mundo manifestatus est, signat, quoniam secundum hanc magis Filium Spiritus manifestat, Ille enim, iuquit, me clarificabit "; erit e:go et Filius Verbum sancti Spiritus. At id Gregorius Nyssenus negavit dicens : « Filius autem sauctus Spiritus neque est, neque dicitur, neque convertitur habitus ista consequentia. > Nempe autem sitne. vel non sit Filius Spiritus sancti manifestatio nibil potest ostendere; nisi manare, substantiam simpliciter significet, sicut esse etiam, secundum quam scilicet substantiam per Filium esse a theologis asseritur.

> Et his vero illud conficitur, et Spiritum sanctum non esse Filium, quippe emanationis differentia, hoc est, modus differens processus illorum substantiæ, secundum theologum Gregorium, hunc Filium, illum Spiritum sonctum appellari fecit. Ilic enim ex Patre sine medio, ille autem, per Filium esse perhibetur.

> Liquet autem et hoc, quod magnus Basilius cum jure suo confutare objecta valuisset dicens : « Qui igitur neque ex Filio, neque per Filium substantiam habet, Filii Filius existimari credique non posset; > quoniam ea potius sententia sua erat, ex Patre per Filium atque a Filio esse Spiritum sanctum, ei ut certissimæ ac veracissimæ acquievit ; maxime cum dixerit, its esse Filii Spiritum sanctum, sicut et Patris. Atqui Patris est, secundum quod ex eo est. Et Filii igitur eadem ratione est, quoniam scilicet ab illo esse habet, ac per eum procedit.

> Idem præterea Basilius, adversus Eunomium pugnens, asserentem ex solo Filio Spiritum sauctum, esse quasi creaturam, sicuti et Filium ex solo Patre, et ipsum quasi creaturam : arguere quidem illum, quod non sit a Filio, sicut creatura interim omittit. tertio id reservans libro : « De hoc, inquit, cum plus otii fuerit, dicemus, > Circa finem autem secundi libri contra Eupomium, in illum invehens: « Illud autem, inquit, cui ex omnibus obscurum esse possit, nullam efficientiam Filii a Patre dirimi : nihilque esse in omnibus, quod insit Filio quod a Patre alienum sit? Omnia enim, ait, mea, tua sunt; et tua, mea sunt 8. Quomodo igitur Spiritus causaa soli Filio assignat, ipsiusque naturæ prædicatum, hujus accipit creationem? Siguidem ergo duo principia subintroducens sibi invicem contraria, hæc ait, cum Manichæo et Marcione conteretur. Sin vero ex uno quæ sunt, suspendit omnia, quod

' Joan. xvi, 14. <sup>8</sup> Joan. xvii, 10. \* Rom. vot. 15.



relationem habet. Itaque etsi omnia per Filium in esse producta credimus, omnium tamen Deum causam esse non tollimus. >

In his vir sauctus Eunomium exagitat, quod interim a Patre non diverit esse Spiritum sanetum. Sin vero hunc non a Filio esse crederet, Basilius facilius ejus objectioni obviasset dicens : ( Quoniam quidem a Filio nulla ratione, esse, habet, quomodo secundum te ex solo Filio est? > Cæterum id quidem non dixit, sed cum a Filio esse, cum pro concesso posuisset, Eunomium arguit, quod a . Patre illum esse deneget. Ac deinceps, se contra eum armans, ait : « Quomodo ergo non apertum periculum est, a Patre Spiritum dividere, id est, eum non esse a Deo et Patre, contendere, cum utrumque nobis Apostolus conjuncte tradat, et nunc quidem, Christi Spiritum dicat, nunc autem Dei, ita scribens : Si quis autem Spiritum Christi non habel, bic non est ejus . Ac rursum : Nos autem non sviritum hujus mundi accepimus, sed Spiritum qui er Dev est 10. 1

Ubi notandum, quia Eunomium insimulans, quod uon etiam a Patre Spiritum diceret, sed divideret a Deo Spiritum, ipse quod conjunctus sit, testimonium ex Apostolo producens, Deo et Christo conjunction Spiritum commendat, hoc est, ex utrisque esse. Nam, si a Deo dividi, id est non esse a Deo, conjungi Deo et Christo, constat quod ab ipsis esse significat. Ejus autem rei indicium c est, quod cum dixisset Spiritum, nunc quidem Christi dici, nunc autem Dei, cum testimonio frmare vellet, quomodo sit Dei : Nos outem, inquit, nou spiritum hujus mundi accepimus, sed Spiritum yui ez Deo est : quasi tantumdem valeat dicere, Spiritum Dei, et Spiritum qui ex Deo est.

Cum igitur exposuisset testimonium quod conjuncte dicatur Spiritus sanctus, et Spiritus Dei, et Spiritus Christi, Apostolumque introduxisset testem, et:am ex Evangelio testimonium ad hoc asserendum, assumere voluit; ac deinceps ait : « Cum autem hune Dominus Spiritum veritatis dicat, ipse quippe est veritas, et qui a Patre procedit. > Hic idem rursus existimat Spiritum veritatis dici, atque a Patre procedere ; pollicitus en m, testimonium se D dicturum, quod conjuncte Spiritus Dei et Christi diceretur : Christi quidem esse, ex eo. quod Spirius veritatis dictus est; ostendit autem Dei esse, quia procedit a Patre; quoniam igitur, quod dicitor, Spiritus Dei, et Spiritus qui ex Dco est, et qui a Patre procedit, causam significat, quodque Spiritus Christi, et Spiritus Filii, et Spiritus veritatis est, et dicitur, causam similiter ostendit. Hæc enim, ut magister (28) docuit, camdem habent vim ; ideo etiam dixit Spiritum sanctum a Filio esse habere,

\* Rom. viii, 9. 1\* I Cor. 11, 19. 11 Joan. xiv, 16.

(28) S. Basilius,

dicitur a Filio factus esse, ad primam causam A atque on nino ex illa pendere causa, idque rationem pietatis tradere : concordatque sibi sanctus vir in hoc, atque in aliis plerisque locis. Ex quibus constat. Spiritum sanctum relative Filii Spiritum dici, et Spiritum Christi, et Spiritum veritatis.

> Nyssenus quoque Gregorius super oratione Dominica, c Unigenitus, inquit, Filius a saera Scriptura nominatur, atque hactenus illius proprietas traditor. Sanctus autem Spiritus ex Patre dicitur, alque ex Filio esse vero testimonio asseritur. > Si quis autem, ex, præpositionem hoc in loco a quibusdam adjectam asseveret, primum quidem in vetustissimis exemplaribus ita halleri invenitur, vel saltem locus notatur; unde quorumdam nimis insipientium bominum temeritate par-B ticula illa deleta perspicitur.

Deinde, nihil sibi insolitum dixit vir iste. Quod enim alibi ait : (Aliud quidem continenter ex primo, sliud vero per id, quod esse continenter ex primo, > hoc ait et hic universaliter; quippe verum est quod essentialiser per aliquod procedat, et per ipsum sit ac per ipsum processus proprii substantialem hab at modum, id etiam ex ipso esse. Imo consona Basilio dixit : Ille quippe, ut ex prædictis constat, quod san ctus Spiritus Filii Spiritus dicitur, in substantia illius intellexit. Quod enim Spiritus Filii, et Spiritus oris ejus dicitur, idem esse ait, ac si diceretur, cx Patre procedere ; atque ex eo, quod dicitur Spiritus Filii, hujusmodi ad eum proprietatem designari definivit, qualem ad Pstrem ex Patre, quod dicitur, procedere commendat; sufficereque ait, quod dicitur Spiritus Filii, et Spiritus oris ejus ad insinuan dum substantiam ipsius ; neque minus aliquid significare, cum Filii Spiritus dicitur, quam cum ex Deo esse illum audimus. Ille igitur boc ita exposuit. Pari autem intelligentia id dictum et Nyssenus accepit. « Quia enim, inquit, Apostolus eum Filii Spiritum, sicut et Dei nominavit, secundum eumdem morem est Spiritus Filii, secundum quem et Dei et Patris. Verum Dei, et Patris Spiritus dicitur, quasi ex ipso exsistens. Igitur et Filii Spiritum, ut qui ex ipso sit, et ab ipso esse habeat, accepit. Non ergo nova neque insueta voce et intelligentia beatus iste usus est : sed ex divinis Litteris occasione sumpta, cousentanea magno Patri Basilio locutus est.

Sancius quoque Cyrillus, super illud evangelicum : Alium Paracle:um dabit vobis 11, ait: « Alium quidem Paracletum Spiritum 'vocat ; una quippe in utrisque substantiæ ratio, non extra ipsum ponens, sed alteritatis verbum in eo solo dans, quod Spiritus ipse propria substantia esset, atque subsisteret. Neque chim Filius Spiritus est, sed cum vere proprieque sit, atque subsistat, hoc, quod est in lide suscipiemus; Spiritus enim est Patris, et

ritum sanctum substantialiter esse, atque subsistere boc, quod est, hoc est a Fillo discretum esse, adjunxit : « Spiritus enim est et Patris, et Filii. » Itaque cum dicitur Spiritus Filii, discretionem quandam oportet intelligere, non consubstantialitatem, ut quidam dixerunt ; etsi, quam maxime, ut dictum est, inde consubstantialitas sequitur. Sicuti et a Patre quidem discernitur Spiritus, quia ipsius est Spiritus, utpote ab ipso prodiens; ipso autem hoc, quod illius est Spiritus, procedit ab illo, consubstantialisque illi est, et Filius a Patre distingaitur, secundum qued Filius est, ac discretio quadam signatur ex nomine; co autem ipso, quod Filius est, omnino etiam consubstantialis est.

.71

Et quoniam in divinis personis discretio rela- B tionem secundum causam causaleque significat, quod autem dicitur Filii Spiritus, discretionem indicat, constat, quia cum dicimus Spiritum Filii, relationem secundum causam, atque causale signamus. Enimvero id dicere non possumus, referri quidem Spiritum sanctum ad Patrem et ad Filium. idem esse, quod proprietates habere Spiritum sauctum, ut ad ipsos differenter referatur; aut Spiritum differentem quempiam esse, ac duplicem ; aut Filium, non secundum essentiam, unum esse cum Patre, quæ identitatem Filii ad Patrem tollunt, unumque ac simplicem Spiritus processum, secundum quem ad Patrem et Filiam refertur, ex Patre per Filium procedens, una auferunt.

Deinde, etsi Filius ad Patrem et ad Spiritum C refertur, et Pater itidem ad Filium et Spiritum : sed ounino hæreticum est, etiam de Spiritu saucto istua putare, ut ipse quoque, gemina relatione scilicet ad Patrem Filiumque referatur. Spiritus enim secundum unam ac solam personalem proprietatem suam, ac secundum quod Spiritus, ad Patrem refertur et Filium : Pater autem et Filius ad invicem quidem et ipsi personalibus proprietatibus referuntur. Ad Spiritum vera, non his, verum alia relatione, quam generationis ac nativitatis, productionis [spirationis] scilicet, secundum quam, unum sunt Pater et Filius; etsi suis ad invicem differentiis discreti. Nam, secundum quod ille Pater, hic Filius est, ad invicem solum dicuntur. Itaque illic quidem fas est, secundum unum scili- D cet, ac solum ipsius personalem processum, Spiritum sanctum ad Patrem, ac Filium referre; in Patre vero, ad Spiritum et Filium : ac rursus, in Filio ad Patrem et Spiritum sanctum, omnino impossibile est ; nempe enim, etsi Patris persona, una cum sit ac simplex, ad Filium ac Spiritum refertur, dicere possumus, quoniam Pater quidem ad differentes personas Spiritum ac Filium refertur, secundum quod sunt personæ differentes, ideo et refertur differenter (29) ; Spiritus autem sanctus, etsi ad personas differentes refertur, sed non

Filii. ( Nic notandum, quod ad ostendendum, Spi- A secundum quod invicem differentes sunt, refertur; neque enim-ad Patrem, secundum quod Pater est : esset enim Spiritus Filius; neque ad Filium, secundum quod Filius est : ad Filium enim sic Pater refertur solus. Itaque quoniam unum aliquod ac simplex est, in Patre se Filio, ad quod refertur Spiritus, merito, et unica relatione ad eos referri dicendus est.

> Insuper quoniam idem et unus Spiritus sanctus indifferenter, et sine aliqua adjectionis varietate, Patris ac Filii Spiritus dicitur, necesse est, secundum eumdem modum, etiam amborum sit : sin alias, Filii ad Patrem inaqualitas sequitur, similitudinisque incommutabile hine tollitur. Sicut enim sapientia, bonitas, justitia, conditionisque ratio, Patri Filioque distributa, eis itidem, et sine varietate redduntur, ideoque una essentia, et una virtus, et Inus Deus est : ita et in Spiritu sancto, zequalitatis ratio necessario habenda est. Alias quippe, sicut in illis, cum non similiter Patri redduntur et Filio: diminutio, varietasque essentiæ Filii ad Patrem, seguitur, ut dictum est, secundum Arianorum propositionem : profecto et in sancto Spiritu cum ambobus similiter, ac sine ulla varietate reddatur, si a nobis dissimiliter ac varie redditur, idem necessario sequitur, multoque hic amplius, quoniam et de consubstantialitate Spiritus fosis sermo est.

Id et magistri Ecclesiæ senserunt. Ait quippe Cyrillus beatissimus, cum illud exponeret : Ego rogabo Patrem, et alium Paracletum dabit vobis: e Dei enim et Patris naturalium bonorum essentialiter socius consorsque, cum sic eodem modo habet Spiritum, quo habere eum Pater intelligitur, non inductum, neque extrinsecus injectum, id quippe sentire, summæ vesaniæ est; sed, sicuti unusquisque nostrum proprium sibi continet spiritum, atque ex intimis visceribus ad exteriora profundit. Propter hoc ipsum denique insuffavit corporaliter Christus, ostendens, quoniam sicut ex humano ore procedit corporaliter spiritus, ita et în divina substantia, qui ex ipsa est Spiritus deifice digneque profunditur. >

Idem rursus cum illud evangelicum expeneret : Et Deus erat Verbum, « Non ergo, inquit, minor est, qui camdem habet efficientiam quam perfectus Pater, genitorisque Spiritum habet proprium naturæ bonum vivumque, et sibi substantialiter insitum, quemadniodum videlicet et Pater. »

Hic, si rursus quis duos processus sancti Spiritus ponens, unum intemporalem [Expovov] ac substantialem, temporalem alterum nec substantialem, Patri quidem ambos assignet, Filio vero secundum ac temporalem, secundum quem et mitti dicitur ab ipso, et dari, et infundi, et si quid aliud hujusmodi de tanta re dici convenientius potest. Primo

(29) Leg. Greg. de Valentia, tom. I Comm. theol , disc. 2, q. 10, p \*

quidem id legem ferentis est (30); neque enim id a A etiamsi non intelligatur esse Pater; omnia autem quoquam sanctorum dictum est, atque una boc ipsum in primis est, quod minorem Patre Filium ostendit.

Deinde non dicitur tantum : Quia per ipsum mittitur, et datur ; sed, Quia ctiam procedit, quod profecto substantialem sancti Spiritus processum signal, qui eliam ælernus alque ante sæcula creditur. Sed enim jam supra declaratum est, quæ ineptiæ, quæ indigna hujusmodi homines sequantur. Præter id namque, quod Filio ministri ordiem assignant, etiam accidentia secundum tempus Filio ac Spiritui, imperfectionemque simul assignare cogentur.

Sed ne in has nugas decidamus, dicendum est secundum magnum Basilium quia, quod ex Deo procedit, non procedit in tempore, etiamsi in tempore ejus efficacia appareat; et quia secundam id quidem quod dicitur, ex quo, unicus processus, secundum vero id quod dicitur, in quod, geminus esse secondum nostrum habitum agnoscitur, et quæque alia sopra dicta sunt. Quanquam nunquam a Filio darctur, nisi ab ipso esset. c A quo enim, ait magnus Athanasius, dari oportebat Spiritum. nisi ab co, cujus est? > Alias quippe minister esset Filius. Et certe, si priorem illum substantialemque processum, secundum quem ab .eo procedit, Pater apud seipsum quasi non communem Filio servaret, missionisque tantummodo illum communione dignaretur; ex mensura ergo daret Pater G Filio Spiritum, et non, ut Baptista dixit, non ad mensuram 12.

Præterea siquidem missio Patri Filioque communis sit, processio vero a Patre solo, non communicante sibi Filio, omnia quidem Filii Patris erunt; non autem omnia Patris et Filii. Non ergo -verum erit, quod a veritate ipsa dictum est ; Omnia mea tua sunt, et tua mea sunt 13. Et illud : Omnia, qua habet Pater, mea sunt 14, quod absurdissimum est, sanctorumque sententiis penitus adversum.

Ait enim Cyrillus beatissimus super illud : Omnia que habet l'ater, mea sunt. « Fructus igitur et figura expressa paternæ substantiæ Filius cum sit, omnia, quæ ipsius sunt per naturam, sibi vin D mendant, reliqua omnia esse communia. Namque dicat; ideirco ait : Omnia, quæ habet Pater, mea unt; ideo dixi vobis, quia de meo accipiet, et annuntiabit vobis, Spiritus scilicet, qui per ipsum a:que in ipso est. »

Et idem rursus super illud : Hoc erat in principio apud Deum, . Deum, inquit, verum ex Deo Patre vero genitum seipsum Unigenitus ostendens ait : Omnia, quæ habet Pater, mea sunt; omniumque proprietatum quæ Patri insunt naturaliter, hæres Filius est, ut ex ipso secundum naturam exsistens,

perfecte in seipso habens, quæ sunt personæ sub-Stantiæ propria atque præcipua. >

Idem super illud : Sicut tu me misisti in mundum, e Quoniam, inquit, ex Patre, et in Patre, secundum naturam est Filius. fructus exsistens verus substantiæ ipsius, Patris proprium Spiritum sibi per naturam vindicat. )

Sed et magnus Basilius in lib. De fide, cujus initium est : Dei quidem meminisse jugiter, «Filius quidem, inquit, ut Filius, naturaliter, quæ Patris sunt possidet; ut autem Unigenitus, omnia habet (. in seipso collecta.

Si ergo omnia, quæ habet Pater bona præcipna et propria Patris, et Filius itidem habet, præcipuus autem est Spiritus vivens, et substantialiter insitus, isque proprie Filis naturæ bonum esse a theologis asseritur, quamvis etiam præter Patrem esse solum, omnia quæ Patris sun Filium habere itidem asseveratur, constat profecto quia et Filii est Spiritus sanctus, sicut et Patris, ac secundum eundem modum. Alias enim summa illa cum Patre identitate et incommutabilitate Filium excluderemus.

Verum, etsi eamdem substantiam habet et Pater et Filius, sicut in divina illa simplicissimaque natura digne habere intelligitur, eamdem tamen Pater ita habet, ut a nullo accepisse, cum sine causa sit, intelligatur : Filius autem camdem ita habet, ut a Patre acceperit, ut a causa, Filiique rationem nascendo sibi vindicaverit. Similiter autem et de Spiritu dicendum, quod eamdem cum illis habeat substantiam, a Patre quidem procedens, a Filio autem accipiens causabiliter, hoc est processus ratione : sive ex Patre per Filium secundum soum substantialem procession, secundum auem ex Patre esse per Filium asseritur.

Dicere autem : Si omnia Patris habet Filius, ct Filius necessario jam Pater est; hominum est parum considerate loquentium, Salvatorisque deleutium vocem, ac personarum ordinem omnino ig..orantium. Neque enim jam esset Filius Filius, neque Pater Pater, sed mista omnia et confusa essent, proprietatibus sublatis. Cæterum constat, servatis tantum proprietatibus, quæ personas comhic Patris ac sui mentionem faciens Dominus et. omnium, Omnia enim, inquit, quæ habet Puter men sunt, his qui Trinitatem et unitatem conflientur, dicendo, Pater, et Filius, intelligendas proprietates dedit, discretionemque personarum; omnia autem dicendo, cuncta naturze bona quæ Pater habet. præterquam esse Patrem intelligi voluit.

Unde magnus quoque Basilius in libro De fide : e Omnia quie l'ater est Filius est. Patrem divi et Filium, has mili proprietates serva. Manens igitur

" Joan. 111, 54. 18 Joan. xvii, 10. 15 Joan. xvi 13.

(30) iloc est, nihil probantis, sed tantum cum auctoritate a-severantis. PATROL. GR. CLII.

Digitized by Google

MANUELIS CALEC.E

Filius, Filius omnia est, quæ l'ater, juxta ipsius A Domini vocem dicentis: Omnia; quæ habet Pater, mea sunt. Re enim vera imaginis sunt omnia, quæ adsunt primitivæ formæ.

Beatus item Cyril<sup>1</sup>us in secundo ad Hermiam ait: • Coæternum Patri credimus Filium omniaque æqualiter habentem, præter solum gignere. > Idemque in libro suo De Trinitate, • In Filio, inquit, unigenito, per omnia simili Patri et æquali, præter id solum, quod Pater non est. >

Divus item Chrysostomus in homilia 39 super Joannem, super illud: Ut omnes honorent Filium, sicut honorant et Patrem, « Num ergo, inquit, et Patrem ipsum appellabimus ? Absit. Idcirco enim dixit Filium, ut maneutem Filium, ut Patrem, honoremus. Qui autem ipsum dicit Patrem, non jam ut Patrem Filium honorat, sed permiscet ct confundit omnia. » Ac post pusillum: « Dedit autem idcirco dictum, ue ingenitum ipsum suspiceris, neque duos Patres esse putes. Omnia euim quæ Pater est, hæc et Filius est, genitus et manens Filius. »

Porro, si quis etiam Spiritum sanctum, ejusdem essentiæ cum Patre et Filio cum sit, et ipsum quasi necessario se producere subinferat, audiet hinc quidem esse nihil quod ipsum seipsum proferat, ipsumque sui ipsius causa sit; binc vero nullam alianı nobis personam præter tres, in divinis traditam, µt illam producat Spiritus. Itaque cogetur C personam aliam, quæ producatur, invenire, quandoquidem, quod producit, et quod producitur, idem esse non potest, simulque sermonis tolletur fundamentum. Præsupponitur quippe, juxta sacri eloquii positionem, Spiritum produci, vel procedere; solumque unde quæritur : et si Pater, et Filius unus productor est, at quod producit, et quod producitur, idem esse non potest, Sic enim necessario ejus, quod dicitar, unde, causa tolletur : hac vero ratione, et quod dicitur ex Patre per Filium prorsus auferetur. Non ergo est putanda instantia, quam et ea, de quibus sermo est, et quæ a disputationibus concessa sunt, tollunt.

Quanquam etiamsi alia persona detur, hoc ipsum D et de ilia quispiam inquiret, atque ita nusquam sistetur infinitas. Pari enim ratione, aut in infinitum progreditur processuum numerus, aut, si stabit uspiam, cur non hoc magis in Spiritu, tertia videlicet persona Trinitatis, ut et Trinitatis nobis confessio servetur, et hujusmodi vanitas omnino arceatur? Nam præter id, quod hujusmodi ratiocinatores vani, nuhil concluduut, etiam quæ nobis de Trinitate sunt tradita, moventur. Posito enim etiam ex solo Patre esse Spiritum, eadem et ad illos nihilominus erit instantia, hæsitatioque manebit. Ut ergo et eis ipsis, et nobis nihil ad disputationem conferens ejusmodi instantia, imo etiam proposita destruens abjiciatur.

Ex his ergo quæ diximus, apparet, et ipsum Filit nomen, et multum quidem, ad propositum conferre. Neque enim Pater verus Pater esse dicerctur, nisi seipsum penitus communicaret Filio; neque Filius verus esset Filius, nisi Patris omnia haberet in seipso; sed neque esset incommutabilis imago Patris, si illo minor appareret; neque sigillum uniforme esset, quod in se ostendit Patrem juxta magnum Basilium : « Imaginis quippo sunt omnia, quæcunque insunt primitivæ formæ, > ut ipse ait; et sicut Gregorius Theologus in sermonibus de Filio dixit : « Heo enim imaginis natura est, imitationem esse primi exemplaris, idemque esse potius, quam assimulationem, ne sit in alio similis, in alia dissimilis. » Et adjecit : « Hic autem eo etiam magis, quo vivens riventis est imago. > Sed neque Christus vera presedutus esset de seipso dicens omnia, quæ P tris essent, se habere; habet autem Pater proprium naturæ suæ bonum, Spiritum sanctum. Et quoniam unam camdemque naturam Filius ex Patre genitus etiam cum Patre habet, guis audeat hae præditum Filium asserere paternorum bonorum aliis gaudere, aliis privari? Atque hine omnium, quod dicitur definitionem tollere, cum Dominus Patris omnia se habere dixerit? Præterea dictum est : Qui videt me, videt et Patrem 18. Quod autom dicitur, videt, pro co positum est, quod est, intelligit, ita exponentibus Patribus.

Et hinc itaque constat, quod qui Filium sine Spiritu cogitat, etiam Patrem Spiritu destitutum intelliget. Quia enim Filius Patris est definitio et verbum; et sicut definitio ad definitum, sive definibile, sic se habet Filius ad Patrem juxta theologum Gregorium : omnino, qui definiti definitionem nescit neque ipşum definibile ac definitum sciet, Itaque si quidem Pater Spiritus saneti causa est, et Filius cum eo. Quod si non Filius, neque Pater quidem. Nam quod in incommutabili imagine non cernitur, id neque in primitiva forma inspicietur. Et qui Filium Spiritus sancti causam non inspicit, ne Patrem quidem causam hujusmodi videre poterit. Quod enim ait Christus, veluti brevis quædam Patris et Filii parilitatis et æqui honoris definitio est. Quantæ igitur, et quam periculosæ audaciæ est, cum tanta sit ambobus incommutabilitatis identitati-que ratio, Spiritum a Filio auferre, contra Domini Patrumque sententiam, ut hinc etiam imaginis incommutabilitas tollatur essentiæque differentia necessario sequatur ? Unde sane constat, Patrem et Filium unam esse sancti Spiritus causam, gignendi nascendique proprietate servata.

Joannes item Chrysostomus in 38 super Joaunem homilia, interrogantibus Arianis, quomodo ejusdem esset essentia, qui mitteret, et qui mitteretur, respondit dicens : « Rursus ad humana orationem convertis, neque intelligis ista propter nihil aliud dici, nisì ut et causan sciamus, et in Sabellii mor-

18 Joan. xiv, 9.



mitti, una quidem divinarum personarum diserètionem commendat, simul etiam causam et causale indicat : . Propter nihil enim aliad mittl dictus est, nisi ut causam sciamus, et in Sabellii morbum non incidamus. ) Si autem mittere et mitti, causam et causale significat, a Filio autem mittitur Spiritus sanctus, liquet secundum divum Chrysostommm, quia Filius causa est Spiritus saneti, et quoniam a Patre et Filio mittitur; Pater ergo et Filins unus mittens, unaque causa sanctus Spiritus est. Itaque nos solum per id, quod dicitur procedere, cum Spirites ex Patre per Filiem procedere theologis asseveretur, verum per id quoque quod mitti per Filium Spiritus dicitur, Filius Spiritus sancti causa secundum substantialem, et unieum, et simplicem processum, juxta Ecclesiæ theologos, fideique principia esse invenitur. Et illud una apparet, quod uon dare solummodo et sudire et accipere, in divinis. gi supra demonstratum est, causam, et causale, personarumque discretionem, et ab alio esse, et causam esse Indicat, sed et millere, et milli, causam itidem et causale significat, mittlque ab alio esse demonstrat. Ideo et Pater mitti non dieitur, quoniam ex nullo est ; Filius autem et Spiritus sanctus, quoniam ex causa sunt, secundum sni processus differentiam misti dicontur : Filius quidem, a Patre solo, quia et en solo est; Spiritus autem sanctus a Patre et Filio, quoniam per ipsum et ab ipso est. Aliter enim si accipiantur ista, locum C est processit. in sancta Trinkste non habent, ubi substantiæ incommutabilitas atque identitas esse, pro confesso habotur.

Liquet autem ex his, quod in Filio quidem gigni, mitti est, in Spirita vero procedere est. Nequo mitti solum, sed quælibet verha, processum simpliciter significantia, Filioque ac Spiritui convenientia, in altero quidem nativitatem, in altero autem processionem commendant, juxta scilicet illorum praprios substantialesque processus. Hac enim et sancti Patres dicunt.

Sanctus denique Cyrillus, super illud evangelicam : Qui autem accipit illius testimonium, signavit, quia Deus verax est se, c Pater, inquit, Filium ex propria natura protulit, veluti ex lumine splendorem, secundum ineffahilem atque inenarrahilem divinæ nativitatis morem, quod ipse quoque nobis ostendit dicens: Unigenitus ego ex Patre exivi, et penio 17. Exivit quippe ex Patre in propriam substantiam Filius, etsi in ipso semper secundum naturam est, quodque nobis in illo exisse significat, hoc rursum hic mitti indicat. .

litern super illud : Mea doctrina non est mea, sed ejue qui misit me ", e Sciendum vero, inquit, quod per id, quod missum se iterum dicit, non se-

bam non incidamus. > Constat ex his, quoniam A cundum se esse a Patris dignitate ostendit; neque enim servilis illa missio intelligenda est, etsi gnam maxime servili forma vestitus, hæc de se sine crimine loquatur. Missus est autem ita, sicut verbum ex mente, sicut splendor solis ex ipso. >

> ldem super illud : Sciens quia omaia dedit ei Pater in manus ", « Et certe, inquit, non ignorans, quia omnium habet potestatem, et quia a Deo exivit, hoe est, ex Patris essentia natus est. )

> Idem super illud : Credidistis, gula a Deo exivi \*\*; e Ex eo, inquit, quod ait : Exivi a Deo, hic rursus putabimus dictum, vel, quia natus sum, atque ex illius substantia illuxi secundum processum, ut essem, et intelligerer, fortasse propuie ac substantialiter, non tomen penitus divisim. Est enim in Filio Pater, rursumque secundum naturam in Patre Filins. Sive exiri, pro co quod est, factus sum homo, vestram formam naturamque suscipiens. Quasi enim locus cujuslibet rei est propria natura a qua exit, com ad aliud quodlibet migrat, et quod non erai efficitur. >

> Sauctus item Maximus controversiam Anomeri seu Ariani cum orthodoxo in morem dialogi conscribens, Anomœum interrogantem facit, quidnam sit gignere, et nasci, et emittere, atque producere? Orthodoxumque its respondentem introducit : c Pater quidem gignit, hoc est genuit, Filius autem gignitur, id est genitus est ; atque ipse Pater emittit Spiritum, hoc est emisit; Spir tusque procedit, hoc

> Consona his et heatus Gregorius Romanus pontifex in houilia super iflud evangelicum (31) : Cum sero esset die illa una Subbatorum 11, "loquitur dicens : « Sicut misit me Pater, et ego mitto vos ". « Hoc est, ea vos charitate diligo, cum inter scandals persecutorum mitto, qua me charitate Pater diligit, quem venire ad tolerandas passiones fecit, quamvis mitti etiam, juxta divinitatis naturam, aliter possit intelligi. Eo enim ipso a Patre Filius mitti dicitur, quo a Pasre generatur. Nam sanctum quoque Spiritum, qui, cum sit comqualis Patri et Filio, nou tamen incarnatus est, idem se Filius mittere perhibet dicens : Cum venerit Paracletus, quem ego mittam vobis a Patre \*\*. Si enim mitti, tantummodo incarnari deheret intelligi, sanctus procul dubio Spiritus nullo modo dicerctur mitti, qui nequaquam incarnatus est, sed ejus missio, ipsa processio est, qua de Patre procedit et Filio. Sicut igitur Spiritus mitti dicitur, quia procedit, ita et Filius non incongrue mitti dicitur, qui generatur. .

> Quod igitur ex divi Patris Chrysostomi dictis colligitur, hoc etiam sanctorum cæterorum sententiis colligi datur. Mittl quippe hoc in Patre ac Filio signi ficat quod et nasci, et ex Patre esse habere ; etsi juxta Filli humanitatem ista intelligi possint. Porro

<sup>16</sup> Jean. 11, 35. <sup>17</sup> Joan. xvi, 28. <sup>19</sup> Joan. vii, 16. <sup>19</sup> Joan. xii, 3. <sup>20</sup> Joan. xvi, 27. <sup>11</sup> Matth. xx, 5. <sup>22</sup> Joan. xx, 21. <sup>23</sup> Joan. xv, 26.

(31) Hom. 26 super Evang.



corpus non assumpserit ut Filius, restat intelligendum de naturali processu sancti Spir tus ex Filio, quod mitti, et exire, et prodire dicitur.

Ex quibus etiam maxime manifestum ent, ut diximus, non duos esse sancti Spiritus processus, guod a quibusdam assumitur; hoc enim pluribus arguitur, etsi propter illius temporalem manifestationem, nostrumque profectum, æternum quod est, temporale videatur, ut superius dictum est.

Quod si divus Chrysostomus alio in loco dixit : s Cum vero mitti audieris, noli de divinitate dictum accipere; Deus non mittitur, > dicendum, quod quia pluvimi hæreticorum, ex eo quod dicitur mitti, gradus divinitatum introducentes, unamque et unitissimam essentiam et deitatem dividentes, aliam quidem mittere, mitti aliam docebant ; ideo præceptor vietatis illud quidem denegat, ne deitatum introducatur multitudo, deorumque consequentium partim superiorum, partim inferiorum, juxta scilicet substantiarum differentias; et ait quia deitas non mittitur, neque Deus, quando secundum Deitatis nomen absolute dicitur, et sine relatione. Per id vero, quod mittere et mitti dicitur, personarum substantiam, causamque et causale confitetur. Dicitque ideirco dici, quia mittitur, ut causam seiamus, et in Sabellii morbum non incidamus, mitti sic accipiens, secundum quod persona ex persona substantian habet, ex ea prodiens, cum una illis sit essentia.

ltaque secundum quod divina persona est, mitti ponitur, quia et mitti in divinis, ut dictum est, ab alio esse significat. Alias quippe, et sibi ipsi et Salvatoris sententiis adversaretur apertissime de se dicentis, missurum se Paracletum, Spiritum veritatis : seipsum veritatem dicens, illum scilicet Spiritum, quem mittit Pater, et qui a Patre procedit. Ex quibus id ctiam apparet, quod qui per donum sine substantia, non personam, secundum quod persona est, mitti a Filio Spiritum sanctum dicunt, non recte opinantur. Qui cnim ex Patre procedit, Paracletus est Spiritus veritatis, quem mittet quidem, inquit, Pater in nomine meo, hoc est, per me. Missurum vero se, ipse quoque pollicetur, qui discipulos doceret, eisque suggereret omnia. Hunc ergo D Spiritum quis audeat sine substantia dicere, nisi blasphemare velit?

Magnus quoque Basilius in libro De sancto Spiritu, e Spiritus, inquit, sanctus, nihil sibi acquisitu:n habens est, sed æterne habet omnia, ut Dei Spiritus et ex co manans, causamque i; sum habens, ut fontem sui. > Ubi notandum, quia Deum causam esse sanoti Spiritus ex eo quod fons ejus sit, monet. Ait enim : c Causam ipsum habet, ut fontem sui. > Liquet autem, quia fontis nomen causam significare vult.

Magnus' item Athanasius in ea quam scripsit

<sup>14</sup> Jerem. 11, 13. <sup>18</sup> Galat. 11, 5. <sup>16</sup> Joan. vii, 37, 38.

cum hoc in Spiritu suncto non habeat, ideo quod A disputatione orthodoxi et Anomeei, ex persona orthodoxi ait : « Spiritum autem ingenitum dice; non enim habet generationis auctorem, sed fonten sui ; sicut enim fons extrinsecus non gignit, quam fundit aquam, sed ex seipso inundans habet, ita et Deus fons Spiritus est, ut dictum est, largitor ejus, non illum extrinsecus sumens, sed ex seipso profundens; scriptum quippe est: Duo enim mala fecit populus meus; me dersliquerunt fontem aquæ vivæ, et foderunt sibi lacus contritos, qui non polerunt aquam-continere 24. Et Apostolus dicit : Qui laigi:ur nobis Spiritum, et operatur in nobis virtuies 18. Quod autem aqua viva sit Spiritus, Christus docuit dicens : Qui biberit ex aqua, quam ego dabo, sicut dicit Scripturg, flumina de ventre ejus fluent aquæ vivæ 16. ) Et hoc in loco magnus Athanasius fontem Patrem dixit, Spiritum aquam.

> Ubi vero enumerat Scripturæ testimonia naturalis communionis, ex eo quod similiter sit Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, ibi Christum fontem Spiritus dicit, aquam vero sanctum Spiritum nominat, Ait denique : « Dicit Salvator iterum : « Qui credit in me, sicut dicit Scriptura, flumina de ventre ejus fluent aquæ vivæ . Exponens autem evangelista quid sit aqua viva: Hoc autem, inqu'i, dicebut de Spiritu, quem accepturi erant credentes in eum. Dicit enim propheta : Me dereliquerunt fontem aquæ vivæ, et foderunt sibi lacus contritos, qui non poterunt aquam conti-C nere.

Idem rursus in libro De dispensatione incarnationis Domini, cujus initium est : Qui maligne divinas Litteras volunt intelligere, « Novit enim, inquit, propheta apud Deum Patrem esse Filium fontem sancti Spiritus. > Sed et Chrysostomus in sermone De sacramento baptismatis : « Propterea, inquit, ostendit se ipsum Salvator fontem aquæ vivæ, et aquam vivam Spiritum sanctum . > In bymnis quoque psallinus : « Me dereliquerunt fontem viventis aqua:, Barrabauque peliverunt atque dimiserunt. > Constat igitur, quod dictum est, me dereliquerunt fontem aquæ vivæ, aliquando personæ Patris convenire, aliquando vero ctiam Filii . Viva autem aqua Spiritus sanctus vocatur, Fons itaque Spiritus sancti Pater et Filius est. Ita quippe et a sanctis Patribus exponitur. Et quonjam fons quidem Spiritus Pater est, ut causa ipsius, est autem Filius sancti Spiritus foas, colligitur, quia una causa, unusque fons sancti Spiritus est Pater et Filius. Omnia enim, quæ Pater habet, Filit sunt, et quæ Filii sunt ad Patrem referuntur. Et illud simul constat, quia sicut per naturam una est aqua, et quæ in fonte est et quæ manat ex fonte, ita unum por naturam sunt Pater, et Filius, et Spiritus sanctus. Sin, vero aqua ex fonte manat, profanditur, scatet ; manifestum est, quia et Spiritus ex Filio manat, scatet atque profundi-

Digitized by Google

quippe Filium ex Patre manare, fluere atque profundi, sancti Patres dicentes, substantiam ejus ex Patre significare volunt.

Ait quippe sanctus Cyrillus in quodam espitulo, De æternitate Filii, cujus initium est : Fons sapientiæ Deus vosatur, et est : ( Erat ergo Patri coæternos Filius, ex paterna substantia velutí ex quodam fonte scaturiens. > Aiunt nihilominus et ipsi Patres Spiritum sanctum ex Filio quoque profluere, profundi, manare atque procedere. Nam in gestis primæ in Nicæa synodi, in his quæ dixerunt sancti Patres ad philosophum per episcopum Leontium, quorum verborum initium est: Est il'ud autem intelligendum, o amice, jam revitatis philosophe, sic habetur, e Invenitur Spir tus ex . Patre quidem procedens, proprius autem Filii, et ex ipso profluens. > Si quis autem ex his Filium Spiritus fontem juxia eum qui a quibusdam introducitur, secundum processum ejus incelligi tantum vult : at eo dato, quæ prædicta sunt, inepta erunt et absurda omnia.

Præterea etsi dederimus, geminum processum esse, utrumque necesse est Filio communem esse com Patre, ne varietas essentiæ Filii ad Patrem sequatur. Quorum enim est virtus differens, essen tia quoque differens est; sicuti quorum æqua virtus est, æqualis et essentia est. Quod si unus processus est, multo magis quod quærebatur, in manibus est. Hoc autem verissimum est, maxime C faciem Spiritum sanctum asserunt. Ait enim divus ostenso; hine quidem eos qui duos processas ponunt absurda plurima sequi necessario, hinc vero quoniam mitti et procedere, et profluere divinarum personarum distinctionem commendat.

Præterea Filius imago Patris dicitur, Spiritus autem Filii. Dixit enim Apostolus : Quos præscivit, et prædeslinavit conformes, fieri imaginis Filii sui ??. Cyrillus quoque , super illud evangelicum : Sicus ta me misisti in mundum 28, ait : e Quia enim Unigeniti substantiæ imago integerrima Spiritus ejus est, juxta id, quod Paulus scripsit : Quos præscivit, et prædestinavit conformes fieri imaginis filii ejus, omnes, in guibuscunque fuerit, conformes efficit imagini, hoc est, Filio. .

D Idem super illud : Non pro his rogo tantam 20, ait : ( Imago sincera Patris Filius, naturalis vero similitudo Filii, Spiritus ejus. > Idem rursus in Thesauris : Quemadinodum igitur, quomam imago Patris diligentissima est Filius, qui eum suscipit, et Patrem habet, ita ad parilem figuram analogia recurrente : qui Filii imaginem, hoc est, Spiritum susceperit, per ipsum omnino habet Filium, Patremque, qui in ipso est. )

Magnus autem Basilius in lib. 1 Contra Eunomium", e Imago, inquit, genita, et dicitur Filius, et est sapientia et virtus, et justitia Dei, non quasi habitus, neque quasi aptitudo, sed vivens

17 Rom. VIII, 29.

\* Joan. xvii, 18.

tur . Hæc autem ipsum ex illo esse significant : A substantia, et efficar, et splendor gloriæ Den des et toto in selpso ostendit Patrem, ex tota ejus gloria resplendens. >

Idem in sermone Contra Sabellium et Anomzum : 🕅 e Illic autem cum audis imaginem, splendorem gloriæ intellige. →

Joannes quoque Damascenus, in Canone in magnum Basilium ait : « Imago Patris Filius, ac Filii Spiritus. + Ad bæc sanctus quidem Cyrillus in vi ad Hermiam ant : c Denique et sanctus Divid viventem et substantialiter insitam effici ntiam ac virtutem Patris Filium noscens orabet dicens : « Manda, Dens, virtuți tuæ ; confirmu hoc, Deus, quod operatus es in nobis 20. Paulus item sapientissimum Christum Dei virtutem et Dei sapientiam !! aperte prædicavit. > Idem in quodam capitulo 11 Thesaurorum ait : ( Apertissime ostenditur, non alienum esse a Filio Spiritum sanctum. sed in ipso, et ex ipso esse, ac veluti efficacia quædam naturalis omnia implere valens, quæcunque voluerit. > Rursumque in alio capitulo 1 Thesaurorum, s Filius, inquit, viva et essentialis efficacia est, et virtus sapientia Patris. > Sed et magnus Athanasius, in Epist. a.I. Serapionem, operationem Filii Spiritum nominat, plurimisque in locis doctores saucti naturalem et essentialem Filii virtutem et operationem Spiritum sanctum asseverant.

Ad hæc faciem guidem Patris Filium, Filii vero Cyrillus in v ad Hermiam : « Quod enim, Inquit, quasi facies Dei, et Patris Filius sit, Psalmista nos facile docere poterit, aliquando quidem dicens: « Quo ibo a Spiritu tuo, et quo a facie tua fugiam 31 ? aliguando rursus veluti ex persona corum qui crediderant in illum : Signatum est super nos lumen vultus tui, Domine \*\*. Signati enim sunnus sancto Spiritu ad similitudinem faciei Patris, hoc est Filii. » Idem super illud : Operamini non cibum, qui perit 26 , « Quoniam, inquit, non dublum est, quin facies Dei, et Patris Filius sit. Est ipse penitus et character in quo signat Deus. ) Idem super illud : Sin autem, propter ipsa opera credite \*\*, « Si enim, inquit, implevit quidem coelos Filius, cu terræ ultima, boc est, infernum, gnomodo non stolidissimum omnino est et præter omnem rationem, ambitus illi applicare nomen? Ne illud quidem venit in mentem quod si facies ejus, hoc est Spiritus; facies enim Filii vocatur Spiritus; in:plet omnia, nulla ratione ipsum ambitu includi posse. >

Ad hæc magnus Basilius in lib. 1v Contra Eunomium, genitorem et primam formam Filii Patrem appellavit. Magnus vero ille Gregorius mirabilium patrator Neocæsarcæ episcopus, in libro, cujus initium est : Inimicissimi alienique apostolicae confessionis, e Pater, inquit, Domini principium, 1 ibid. 20. <sup>30</sup> Psal. LXVII, 29. <sup>31</sup> I Cor. 1, 24. \*\* Psal. CXXXVIII, 7. 33 Psal. IV, 7. 44 Joan. VI, 27. 36 Joan. XIV, 12.

æterne illum genuit; et prima forma Spiritui A virtus cum dicatur, secundum eumdem modum Dominus. > Præterea sermo quidem Patris Filius. verbum autem Filii Spiritus in sacra Scriptura dicitur. Ita et magnus Basilius exposuit. Ac proprius quidem Patris Filius, Filii autem proprius Spiritus sanctus a theologis asseritur. Sanctus denique Cyrillus in libro Ad monachos, cujus initium est : Advenerunt quidem, juxta quod consuetum est, in Alexandria, c Sicut enim, inquit, proprium est hominis, imo et cujusque cæterorum animalium, quod ex eo secundum naturam generatur, ita proprium Dei esse, quod ex illius essentia est, intelligi et dici debet. .

Magous item Athanasius, in 1 Contra Arianos lib. « Quia enim, inquit, Verbum naturaliter proprium est substantiæ Dei, ex ipso quoque et in ipso est. )

Rursum Cyrillus beatissimus illud evangelicum exponens : De meo accipiet se, ait de Spiritu sancto : « Procedens quippe per eum naturaliter, ut proprius ipsius cum omnibus, quæ habet, perfecto accipere dicitur, quæ ejus sunt. >

Si igitur omnes ferme sancti Patres apostolicum illud : Conformes imaginis Filii ejus, ita exposuerunt, ut, conformes Spiritui dicerent, qui est imago Filii Dei ; imago vero ex quo est, significat; non enim Filius imago Patris dicerctur, nisi ex illo esset : « Cum enim au limus imaginem, splendorem, ut ait magnus Basilius, oportet intelligere; > splendor vero manifestissime pro- C cessum substantiæ designat : constat, quia et Spiritus, cum imago Filii dicatur, ideirco dicitur imago ejus, quia ex illo splendoris instar emanat. Unaque illud apparet, quod nisi etiam a Filio Spiritus esset, nequaquam secundum hoc Filius ex Patre splenderet. Ita nec incommutabilis imago esset. At immutabilis est, personali tamen discretione servata. Dictus est autem ex tota gloria illius illustratus. Si ex tota, totus necesse st totius imago sit, ac secundum hoc minime variabilis. Et quoniam Filius totum in se ipso estendit Patrem; hoc autem est, quoniam totus ex toto est. Ait autem ipse Basilius ad Amphilochium scribens : « Quia Spiritus sauctus ostendit D quam Filium a Patris essentia alienabit, Spiriin seipso Filium, et majestatem ejus, unde prodilt, constat, quia et Spiritus sanctus totus ex toto Filio est. Et quoniam unum totum est Pater et Filius, neque aliud est totum Pater, aliud totum Filius; patet, quia ex uno toto Patre et Filio Spiritus sanctus est, servata scilicet discretione Patris et Filif. >

Quoniam vero etiam viva virtus, et naturalis atque essentialis efficacia Patris, est Filius, atque hoc omnino, quoniam ex Patre est (virtus quippe in potente atque ex potente est, efficientiaque ex efficiente prodit), constat, quia etiam Spiritus F.lii naturalis atque essentialis efficacia, et viva

\* Joan. xvi, 14. \*7 Hebr. 1, 3.

dicitur, servato tamen processu differenti Filii et Spir tus; quod hic scilicet immediate et continenter ex primo, ille per eum qui continenter ex primo prodeat. Secundum camdem autem rationom et facies Filii dicitur Spiritus, et prima forma Spiritus Dominus, sicut et Pater Filii causæ ratione dictus est. Viva enim viventis imago, et figura substantize ejus est 37

Et corte, si sine medio esset Spiritus ex Patre, id est ex solo, nunquam dictus esset Filius quidem imago Patris; Filii autem imago Spiritus : et Filius quidem operatio, et virtus Patris; Filii autem operatio et virtus Spiritus. Atque Filius quidem facies Patris; Filii vero facies Spiritus. Et illud una ex his apparet, Spiritum Patris Filium nec esse, nec dici; neque imaginem ejus, et quæ alia Filii esse dicuntur. Processus quippe differens, emanationisque differentia, hunc Filium, illum Spiritum vocari fecit. Si quis tamen, quæ sunt hujusmodi, consubstantialitatem signare asserat, audiat, consubstantialia quidem converti: Filius autem sanchi Spiritus neque est, neque dicitur, neque convertitur habitus ista consequentia. Sed ne illud quidem usquam lectum est, quod Filius, virtus, et naturalis essentialisque operatio, et imago sit, neque verbum ejus, et qua alla Filii Spiritus sanctus esse dicitur. Ex quo same liquet, propter divinarum personarum ad se invicem ordinem, secondum quem, processus, et secundum quem Spiritus sanctus procedit ex Patre per Filium, ista non posse converti, quia neque ex Patre Filius per Spiritum gignitur. Sicut enim Pater Filii virtus non dicitur, neque operatio, nec splendor, et si quid est bujusmodi (noc enim esset substantize ordinem tollere), eadem ratione neque Filius ista esse sancti Spiritus dicitur.

Porro, si quis imaginem hominum ad Deum, juxta proportionis rationem in unagine Patris, hoc est Filio, et imagine Filii, videlicet Spiritu, velit accipere, non magis quod volet, ostendet, tumque a Filio plienum neque sibi naturaliter insitum blasphemabit. Fateri enim cogetur, Filium ad Patrem eamdem habere rationem, quam habent singuli hominum ad Deum.

Verum ex prædicto secundum processus . personarum ordine, ratio etiam consubstantialitatis apparet; constat enim, quia quod ex aliquo, vel per aliquem, secundum æquivocum processum prodit, camdem inde naturam sumit. Atqui proprium Patris Filium esse, ut qui ex substantia illius sit, sancti Patres asseverant. Magnus enim Athanasius ait : c Quoniam Verbum per naturam proprium est essentiæ Dei, ex ipso atque in ipso



cst. > Quæ autem de hoc dicuntur, plurima cum sint propter multitudinem, omittimus, per quæ ex ipso esse, ut proprius sit essentiæ illius, astruitur a sanctis Patribus. Atque hine dignosci potest, Spiritum ideo Filti proprium dici, quia ex essentia ipsius, rursumque eum ideo ex essentia Filii esse asseverari, quia illius substantiæ proprium esse bonum est : procedere enim per Filtum naturaliter Spiritum, ut ipsius proprium, beatus Cyrillus dixit, ideoque ab eo accipere dicitur, quod per hujusmodi processum esse Spiritus sanctus acceperit.

Magnus item Athanasius, de eodem, in primo Contra Arianos : « Nisi enim, inquit, esset Verbum germen proprium substantiæ Patris, quasi splendor lucis, distaret vero natura Fillus a Patre, sufficeret Patrem solum dare. » Hic proprium Patris Verbum ait, ceu splendorem lucis. At splendor ex causa lucis est. Et proprium igitur ex causa esse ostendit.

Sanctus Cyrillus super illud : Cum autem venerit Paracletus 18, « Si ergo, inquit, officium ministri Filium implere arbitramini, alienum hoc est. ex Deo et Patre procedentem Spiritum, qui per naturam sanctus est, nobis largientem, non secundum naturam sanctus est Filius, sed participatione sicut et nos. > floc exponens, quod ait, alienum, ex Deo, inquit, et Patre procedentem; non propterea alienum dicens, quia ex Deo et Patre sit, sed quia non sit ex Filio. Si igitur, C queinadinodum proprium est hominis, quod ex ipso secundum naturam natum fuerit, ita et proprium Dei est, quoil ex ejus essentia est; dicitur autem Spiritus proprius Filli, quomodo non ideo proprius dicitur. quoniam ex ipso est? Si enim ex ipso non est, ab ipso alienus crit, etsi non sit a Patre alienus.

Et illud autem simul ostenditur, quod, nisi esset ex Filio, ministri officio Filius fungeretur apud Patrem. Hæc enim aperte supra jam dicta sunt. Beatus autem Cyrillus manifestius et aliis in locis hæc ponit. Nam in expositione Joelis prophetæ, « Proprius ejus, inquit, id cst Filii, et in ipso, et ex ipso Spiritus est, quemadmodum scilleet etiam ipsi Deo et Patri intelligitur. » Ac rursus in laudibus Theodosii orincipis, « Baptizantem, inquit, Jesum in igne, non alienum immittentem Spiritum, servi scilleet, ministri officio; sed, ut Deum cum summa potestate, eum qui ex se erat, ac proprii sui. »

Rursus super Joannis Evangello, « Naturalium enim, inquit, Dei ac Patris bonorum socius et consors Filius essentialiter cum sit, Spiritum habet. » Ac post pauca : « Sicut et quisque nostrum proprium in seipso Spiritum continet, atque ex intimis visceribus ad exteriora profundit. Idcirco enim etiam corporaliter insuffavit eum Jesus. » Idem in quodam cap. 11 Thesauri sic

<sup>10</sup> Joan. xv, 26.

cst. > Quæ autem de hoc dicuntur, plurima cum A ait : « Ostenditur evidenter, non alienum esse sint propter multitudinem, omittimus, per quæ a Filio Spiritum, sed in ipso atque ex ipso ex ipso esse, ut proprius sit essentiæ illius, esse. >

> Ac per omnia si quis sanctum Cyrillum observet diligentius, ita eum semper inveniet Spiritum sanctum proprium esse Filii dicere, ut qui ex ipso sit. et quia idem est, Spiritum sanctum Spiritum esse Filii dicere, et proprium ipsius esse ; Spiritum autem Filii relative dici, supra monstratum est; sed et magnus Basilius sufficere ait et hoc ad ejus substantiam insinuandam, sicut et quod ex Deo esse dicitur; Spiritusque ad Fillum proprietatem, ex eo quod Spiritus Filii dicatur, Intelligit, sicut ad Patrem quoque, quoniam procedit ex Patre. Proprietatem enim in divinis personis veluti causæ et causalis communionera accipi vult : qui et ad Amphilochium scribens de sancto Spiritu dixit, non hine solum naturæ communionem demonstrari, sed quoniam etiam ex Deo esse dicitur, manifestum est, quia et quod dicitur Spiritus proprius Filii, hæc omnia vult; quia enim in divinis personis, quod dicitur hoc hujus, propriumque hoc hujus esse, remota materia omnibusque illam e vestigio sequentibus, neque ut membrum, neque ut possessio, neque secundum ullam excellentiam, atque bujusmodi dicitur, solum vero secundum proprietatem causam et causale; quo solo alterum ab altero distingui ac discerni deprehendimus, constat, quia, et quod dicitur propriam Filii Spiritum esse, secundum hanc solam causy rationem accipi potest, maxime cum apertissime sancti asseverent, Filium quidem proprium Patris, quoniam ex ipso est; Spiritum vero proprium Filii, ut qui in ipso et per ipsum naturaliter. prodeat, atque ex ipso sit; quod significat et Filii ad Patrem, et Spiritus ad Filium consubstantialitatem. Neque enim, quoniam consubstantialis est, ideo etiam ex ipso est, consubstantialis quippe ratione, unum sunt, nullusque ordo, seu habitus, seu processus inspicitur, quia una essentia est, unumque illud secundum se individuum est, sed quoniam ex ipso est, ideirco etiam consubstantialis est : sequitur enim hujusmodi causæ, causalisque proprietatem consubstantialitas, sicut et Filii nomen, secundum se quidem processum alicujus ex aliquo principaliter indicat in eadem specie, consequenter vero consubstantialitatem esse. Nam, quod ita procedit, necessario etiam consubstantiale est.

Itaque id quidem, quod dicitur istud ex isto esse, ut causa accipitur, porro quod ista propter ejusmodi processum æquivocum, consubstantialia sunt, ut causale est; neque enim causam, ut causale ponere oportet, quod quidam irrationabiliter laciunt, dicentes propter consubstantialitatem dicu Filium proprium Patris, et Spiritum proprium

85

8G

Fili ; et Filium quidem imaginem, vivamque vir- A neque unquam dicetur ab his qui pie et catholice tutem, et substantialiter insitam operationem Patris; Spiritum vero imaginem Filii, et virtutem, et natoralem operationem, et substantialiter insitam ipsius; hæc enim omnia causam et causale signare a sanctis Patribus ostensum est ; proprium quippe dicunt, quoniam ex ipso est ; et alia quæ supra posuimus.

Attestatur his magnus Basilius in sermone Contra Sabellium et Anomœum dicens : (Patrem confitemur, et Filium; naturæ autom identitatem, quoniam ex Patre Filius est.» Et rursus in codem : .Ut imago quidem varietatem non habet, ut genitus autem, consubstantialitatem servat. > Sanctus autem Cyrillus, super illud : Cum venerit para-R cletus 39 , Itaque cum diceret, inquit : Non spiritum hujus sæculi accepimus, sed Spiritum, qui ex Deo est 10, ostendit, non mundani generis, sed divinæ essentiæ esse Spiritum sanctum. I dem super illud : Quia descendi de cœlo, non ut faciam voluntatem meam 11, ait : ( Quod enim ex Patre natus esse Filius dicitur, prorsus etiam invitos coget illi consubstantialem eum fateri.>Et rursus in 111 ad Hermiam ; ( Quoniam ex ipsa Dei et Patris essentia ortus est Filius, non aliter quam ille esse intelligatur, quantum ad identitatem naturalem.»

Sanctus vero Maximus cum exponeret, quid sibi velit apud prophetam Zachariam \*\*, aureum candelabrum, et super eum lampas, ait : c Spiritus san- C cius, quemadmodum naturaliter secundum essentiam Dei et Patris est, ita et Filii secundum essentiam est,) quasi ex Patre essentialiter per Filium genitum ineffabiliter prodiens.

Constat igitur ex his Filium Patri consubstantialem esse, quoniam ex ipso est; rursumque secundum camdem rationem Spiritum Filio consubstantjalem esse, quia per ipsum procedit, et in ipso atque ex ipso est. Ista quippe a sanctis Eccle--siæ magistris ita traduntur. Si quis autem ideo proprium Filii Spiritum dicit, quia per ipsum his qui digni sunt, datur, is non satis animadvertit dati quod dicitur, temporale esse; proprium antem esse Filii Spiritum æternum. Nunquam enim D est causa, allud causale; tune enim proprie consubprofecto quod temporale est, ejus musa esse posset, quod supra tempus est. Nam, si homini proprium ipsius, in quantum vivit, semper cum eo est, multo id magis in Del Verbo crit ; atque una minister esset, quod non per ipsum, et ex ipso naturaliter procederet dans. Quanquam si secundum aliquam consubstantialitatis rationem, qualis de duobus aliquibus consubstantialibus est, in quibus alterum per alterum non est, esset Spiritus proprius Filii, atque ex substantia Filii esset utique et Filius sancti Spiritus proprius, et ex substantia Spiritus propter conversionem hujusmodi consubstantialis. At istud neque dictum est ab aliquo sanctorum,

de Deo suo sentiunt.

Quanquam hujusmodi consubstantialitas non proprie consubstantialitas est, sed ca quæ connectit alterum alteri, utpote per ipsum ex ipso naturaliter atque essentialiter exsistens. Attestaturque huic assertioni Basilius, cum dicit, non quæ germana invicem sint, consubstantialia dici. Ait enim epistola ad Canouices : « Quoniam igitur lux a principio Pater est, lux autem genita Filius, Lux vero, et lux utraque est, merito hanc consubstantialem dixerint, ut naturæ æquum honorem commendarent. Non enim quæ germana sunt, consubstantialia dicuntur, ut quidam arbitrati sunt ; sed cum et causa et quod ex causa substantiam habet, ejusdem naturæ sunt, consubstantialia dicuntur.

Idem in sermone contra Sabellium et Auomœos de Patre et Filio disserens ait : (Cum autem unam essentiam dico, noli duo ex uno divisa intelligere, sed ex Patre principio Filium subsistere, non Patrem et Filium ex aliqua superiori essentia. Non enim germana dicimus ; sed Patrem confitemur et Filium; essentiæ vero identitatem, quonium ex Patre Filius est. .

Hoc igitur in loco hæreticis quibusdam contra consubstantiale Patris et Filii nitentibus, et calumniam inde struentihus ; ut si quidem consubstantialis sit Pater Filio, ejusdemqué essentiæ, ambo, pro Patre et Filio, duo inducantur fratres ex una essentia : atque ad has absurditates devolutis, magnus Basilins concedit quidem interim, quæ germana sint, invicem consubstantialia dici : sed țum profecto, cum et causa, et quod ex causa substantiam habet, ejusdem naturæ fuerint. Et addit : « Non enim germana dicimus, sed Patrem confitemur et Filium, quouiam ingenitum quidem lumen Pater est, genitum vero lumen Filius. » Quasi et in his, quæ simpliciter consubstantialia cum sint, et ex uno substantiam habeant, sit quidem proprietas : sicuti et multitudo hominum sibi invicem eonsubstantiales sunt, cum ex uno patre Adam generationem habeant, non tamen tanta est eis proprietas sicuti cum eorum quæ ejusdem naturæ sunt, aliud stantialia dicuntur.

Sicut igitur Filius ex Patre esse habens consubstantialis illi est, atque ista invicem consubstantialia sunt; esse enim ex Spiritu Filium, processus ille, secundum quem ex Patre per Filium procedit Spiritus, minime permittit: ita enim cavebimus et duos filios in sancia Trinitate confiteri, et consubstantialitatem maxime reddimus. Et illud simul ostenditur, quod nisi sit ex Filio Spiritus, germana sibi invicem erunt Filius et Spiritus. Dicens enim, Noli duo ex uno divisa intelligere, non enim germana dicimus, docuit : quoniam si qua essent, ex eodem solummodo, secundum quod ex codem essent.

\* Joan, xv, 26. \* I Cor. 11, 12. 1 Joan. vi, 38. 42 Zach, IV, 2 seqq.



germani merito fratresque dicerentur. Itaque cogentur, qui et Filium, et Spiritum, ex solo, et immediate ex Patre ambos dicunt, duos in Trinitate fratres confiteri, duoque ex uno divisa intelligere : ut neque summa consubstantialitatis ratio reddatur, atque una ordo ille personalis ad invicem omnino auferatur; simulque Trinitas non erit Deus. Sed ista sunt absurdissima, et illud itaque absurdum, quod ista necessario sequitur.

Neque vero absurda tantum sunt, sed etiam impossibilia, stantibus initils fidei, doctorumque sententiis prorsus obsistentibus. Addens autem sanctus vir essentiæ identitatem, quoniam ex Patre Filius sit, ostendit, consubstantialitatem Patri et Filio adesse, propterea quod esset Filius B ex Patre. Unde constat in divinis personis consubstantiale in causa et causali conspici : non autem e contra, etiamsi conjungantur invicem, sleuti ante causale causa cogitatur. Nou ergo Filius et Spiritus sibi invicem essent consubstantialia, nisi alterum esset ex altero, maxime quia etiam secun Jum consubstantiale unum cum sint, nulla discretio inspiciatur, nisi præcedat relatio, quæ secundum causam est.

Ex bis autem quæ scripta sunt, constat, et eos qui de scriptis Theodoriti contra beatissimum Cyrillum opinionem suam astruere nituntur, sanctorum Patrum intentionem intelligentiamque non assequi. Ille enim de sancto Cyrillo dixit : « Quod si dicat Spiritum esse proprium Filii, quasi ex Filio, vel per Filium substantiam habentem, quasi hlasphemum et impium abjiciemus. » Dixit autem Cyrillus, ut ex superioribus patet, proprium Filii Spiritum et in ipso, et ex ipso esse, quemadmo dum et in ipso Deo, et in Patre esse intelligitur; et sicut proprium ipsius, per eum procedere naturaliter dixit. Ideo et quæ ejus sunt accipere dicitur, neque serviliter alienum immittere Spiritum, sed eum, qui ex eo propriusque ejus est.

Et alio in loco, profluentem ex Deo Patre per Filium naturaliter Spiritum sanctum veluti in figura respirationis oris nostri, propriam nobis indicare substantiam docuit. Hæc autem aperte contraria sunt; neque erubescunt Theodoritum hæreticum hominem, atque in dogmatibus sancto Cyrillo adversarium in causæ suæ patrocinium contra sanctum virum testem proferre. Quod enim hæreticus homo ille fuerit, atque Ecclesiæ septis repulsus, publica gesta testantur. Sancta enim quinta universalis synodus in cap. 13 ita definivit : « Si quis impii Theodoriti scriptis faverit, quæ contra fidem rectam et Cyrillum, duodecimque illius capitula, quibus ipse cadem, quæ Theodorus ac Nestorius prædicti sensisse deprehenditur, cos illorumque impietatem fovens, neque prædicta impia scripta anathematizaverit, atque una cos qui talia senserunt et sentiunt, et omnes qui scripserunt contra rectam fidem, Cyrillumque

germani merito fratresque dicerentur. Itaque co- A beatissimum, contraque ejus duodecim capitula, gentur, qui et Filium, et Spiritum, ex solo, et et in teli impietate mortui sunt, anathema sit.

Sancta vero et universalis sexta synodus in nono capitulo gestorum suorum ita definivit : « Si quis non anathematizat Theodoriti contra rectam fidem et sanctum Cyrillum scripta, et Epistolam quæ dicitur Iba, et Theodorum Mopsuestenum episcopum, et scripta ejus; et si quis non suscipit opuscula ipsius sancti Cyrilli, et maxime contra " Theodorum, et Andream, et Nestorium, cosque qui illis vel uni eorum similia senserunt aut sentiunt, anathema sit. »

Eadem fere et quarta et septima universalis syno lus continent. Et mirum sane, quod hujusmodi patrocinium isti ex eis potissimum duodecim Theodoriti capitulis consciscunt, quæ 'aperte et nominate a sanctis synolis anathemati subjecta sunt. Quæ enim divus Cyrillus contra Nestorium duodecim capitulis conscripsit, eis Theodoritus totidem capitulis contradicere præsumpsit. Atque in nono proprium Filii Spiritum Gyrillo asserente, i'le in nono suo dictum illud evomit. Imo, ut apertius viri sancti innotescat intentio, ipsa ejus verba apponamus.

## Ex duodecim capitulis contra hæreticum Nestorium a S. Cyrillo scriptis, capitulum nonum.

• Si quis, inquit, unum Dominum Jesum Christum a sancto Spiritu clarificatum esse, virtute sua ipsius, quasi aliena utentem, aique ab ipso accepisse, ut contra immundos spiritus posset operari, divinaque in hominibus signa perficere; ac non magis proprium ipsius Spiritum dicit, per quem divina mortalibus signa monstraverit, anathema sit. >

Declaratio ejusdem capituli in Epheso habita, ab eodem B. Cyrillo, cum eum sacra synodus orasset, ut eis apertius exponeret, quid sibi ista vellent.

e Homo, Inquit, factus Dei unigenitus Filius, sic etians permansit Deus omnia exsistens quæ et Pater, præter solum, Patrem esse, propriumque habens ex seipso prodeuntem, atque essentialiter sibi ingenitum Spiritum sanctum, divina patrabat signa. Itaque et homo factus, sic quoque permansit Deus. » Propria igitur virtute per Spiritum e faciebat mirabilia. Qui autem dicunt, eum quasi unum ex nobis hominem sauctum efficientia Spiritus, non ut propria magis, sed ut aliena nec divina utentem, et veluti in parte gratiæ a Spiritu accipientem, ascensum ad coelos, anothematis merito sententiæ subdentur. > Sed enim ipsius quoque Theodoriti dictum illud arguens ait : « Quoniam vero Nestorius aliena virtute usum esse Christum, sicut etiam sanctorum singuli, dicebat, idcirco proprium Filii dixi. Erat enim, et est istins Spiritus, quemadmodum scilicet et Patris. Atque hoc nobis insinuat Paulus apostolus dicens : Qui autem in carne sunt. Deo placere non possunt. Vos autem non estis in carne, sed in Spiritu : siquidem

Digitized by Google

Spiritus Dei habitat in vobis. Si quis autem Spiri A tum Christi non habet, hic non est ejus <sup>10</sup>. Procedit enim ex Deo et Patre Spiritus sanctus, juxta Salvatoris vocem. Est autem neque alienus a Filio; omnia enim ille cam Patre habet.

Ex his igitur sancti viri mens diligenter intuenda est, utque ille intellexit proprium esse Filii Spiritum sanctum; quis enim commodior et aptior verborum suorum interpres esse possie, quam ille iose, qui scripsit? Proprium enim, ut propriam Filii virtutem, dixit Spiritum sanctum, eumque per ipsam operatum : atque ideo essentialiter ipsi innatum fuisse, atque ex eo esse, omniaque habere Filium, quæ habet Pater, præter solum, Patrem esse. Sed et rationem reddens dicti sui, cum dice- B ret, Spiritum sanctum Filii esse, sicut et Patris, neque enim esse ab eo alienum, quia scilicet Patris omnia cum Patre haberet : quippe naturalium Dei et Patris bonorum hæres Filius cum sit, habet et Spiritum, quemadmodum et in ipso Deo et Patre intelligitur, præter solum Patrem esse, ut alio in loco ait, ostendit se magis asseverare, quæ in novo capitulo dixerat, quam abnegare, neque Theodoriti opinionem omnino suscipere, ut maxime perniciosam.

Est ergo indignum sane et iniquissimum, Theo. doriti proferre capitula, que oblivioni perpetuæ et oblationi tradenda tota synodus sanxit, hisque de beati Cyrilli mente indicare. Potius autem ex his, quæ seipsum exponens, ait, quæque alibi pluri- C mis in locis scripsit, mens ejus colligenda est. Ex quibus profecto manifestum legentibus fit, eum semper proprium, quod dixit, aut non alienum esse a Filio Spiritum, pro eo quod est, ex Fillo esse Spiritum, intellexisse ; sicut etiam ex superioribus manifeste deprehenditur. Quodque mirabilius est, cum Theodoritus sanctum Cyrillum quibusdam epistolis insimulaus, dicoret sanctum virum omissis, quæ contra Nestorium dixorat ac scripserat. ipsi Theodorito concordem effectum esse, easque cpistolas misisset ad plurimos; illique hanc ejus mutationem mirarentur atque obstupescerent; comperta calumnia, beatus Cyrillus rescribens dixit : ( Domine, libera animam meam a labiis iniquis, et a lingua dolosa 44. Invenio enim meipsum D talsæ calumniæ expositum. ) Ista, qui Theodoriti patrocinio nituntur, ita proferunt, quasi dicta sint pro affirmanda Theodoriti sententia; quod sanctus vir, mutata sententia, per Filium atque ex Filio asse sanctum Spiritum neget. Hoc autem est hominum contra dem rerum, contraque sanctorum mentem, improbe nimis mentientium. Hi enim, ut supra declaratum est, cum sancto Cyrillo Spiritum sanctum per Filium substantiam habere asserunt, aique esse ex Filio, quod procedens sermo apertius docebit.

\*' Rom. viii, 8, 9. \*\* Psal. cxix, 2.

(32) In concilio Chalcedonensi.

Constat ergo ex superioribus Theodoritum hæretcum fuisse, atque in his maxime quæ contra D. Cyrillum scripsit. Hujusmodi autem scriptis ad astruendam veritatis regulam uti minime convehit. Porro si quis eum postmodum ab Ecclesia susceptum esse (32) pænitentem dicat, nihil ad rem. Illa enim, unde Theodoriti dicta proferantur, ab universolibus synodis damnata sunt.

Liquet sutem et id quod opinari neque ex Filio, neque per Filium Spiritum sanctum habere substantiam, opinio Nestorii est; cui Theodoritus consors fuit, ut res ipsæ testantur. Et ipse autom Nestorius in symbolo fidei suzeita pronuntiavit. Quod si hujus cause aperte non insimulator, non id tunc erat synodo propositum, neque inde plurimi scaudalum patiebantur, cum a plurimis ne agnosceretur quidem, neque ideirco synodus collecta esset. Etsi enim erat peccatum ac mendacium deterius et majas, circa divinitatem, quam circa humanitatis dispensationem, blesphemim frena laxare ; ratio tamen incarnationem tunc magis urgebat. Periclitabatur enim tune fides, cum neque Verbum suscepisse carnem, neque Deum hominem factum fuisse plurimi assererent, sacramentumque dispensationis, in quo Christianorum salus est, nomen potius, quam res esse videretur, neque sane opportunum erat, omisso, propter quod convenerant, et propter quod periclitabatur Ecclesia, de his quæ nibil urgebant, verba movere, cum principalis quæstio multo tempore multisque sermonibus, ut enodari posset, indigeret : ne si ab instituto, re infecta, resilíssent, confundere. omnia ac miscere viderentur, dumque, quod erat in manibus, corrigere deberent, neque hoc digne facerent, neque illud, quod intempostive molirentar. Necessariis itaque omissis cæteris, hocunum, quod urgebat, curare perstiterunt.

Nam et sapientiores quique medici cum infirmun gemino morbo laborare animadverterint adversus eum qui perturbat magis, et sectione indiget, etsi in suo genere minor esse videatur, prius armantur. Et judices sæpenumero, reum aliquem nacti plurimis criminibus obnoxium, illud unum, in quo deprehensus fuerit, omissis interim cæteris, illi maxime objiciunt.

Neque sane mirandum, si ea Nestorii opinio a sancuis Patribus tunc vel existimata, vel confutata non fuerit, cum ante illum et Arius, et omnes, qui Fliium blasphemabant, in Spiritum sanctum quoque deterius blasphemi fuerint. Quippe et assumptam a Christo cum carne animam ante Verbi incarnationem præexstitisse, cœlitusque illam advenisse, Arius asseverabat. Animarum etenim præexsistentias et ipse credebat, nec tamen hoc illi crimen objectum est, solumque quod Filium creaturam diceret, ab Ecclesia fugatus et ejegtus est, cæteræque blasphemiæ illius in memoria non sunt, neque publice de illo di-





citur, quod Spiritum sanctum blasphemaverit, cum A cum vix paucis tunc esset cognitum? ac propterea, certe et sancti Spiritus hostis nihilominus fuerit.

Quod si quis opinetur, debuisse tunc synodam etiam hujusmudi blasphemias saltem redarguere, reprehensum tune generaliter audiet, cum dicerent : Nemini fidem alteram proferre, aut conscribere, seu componere liceat, præter eam, quam sancti Patres tradiderunt, ita de illa statuentes sentiendum, sicuti symbolum continet, secundum videlicet beati Cyrilli expositionem, et secundum epistolas, quas idem vir ad Nestorium scripsit : in quibus aperte confitetur Spiritum sanctum ex Filio, atque per Filium habere substantiam. Sin vero sanctorum opinioest, per Filium Spiritum sanctum naturaliter alque essentialiter et æterne procedere, procedere autem, quod dicitur per processum, significat habere substantiam, sicut et nasci per nativitatem : beatus item Cyrillus per omnem ferme scriptorum suorum textum, naturaliter per Filium procedere, ut proprium ipsius Spiritum, propriamque virtutem suam, alque ex ipso esse, divinis rationibus asserit, et quæque alia prædicta sunt : quomodo non illum hominein arguit synodus, qui Spiritum per Filium substautiam habere negabat, etsi de hujusmodi opinione, propter ea quæ diximus, latius nibil dixerunt ?

Quam igitur absurdum est, per hujusmodi silenlium putare sanctam synodum hæretici hominis blasphemils acquievisse, quod scilicet Spiritus non per Filium substantiam haberet, cum id manifeste c tribus aperte refragatur ? Nonne jam necessario cocontrarium sit, et sanctorum Patrum præcedentinm, et beati Cyrilli scriptis, quæ synodus secuta est, et sequenda cæteris statuit. Hoc enim est Ecclesiz sancuz calumniam struere.

Præterea stolidissimum omnino est, bis, quæ sancti Patres innumeris in locis conscripserunt, non acquiescere, sed els neglectis ea illos dixisse conjicere, quæ nunquam dixerunt, alque ex bis, quæ illi tacuerunt, velle argumenta trabere, quasi disputatione sublata solum silentium, quæ in quæstione sunt, explanare sufficiat, cum certe Scriptura dicat : Bo verbis tuis justificaberis, et ex verbis tuis condemnaberis \*\*; atque ita facile de rebus arduis velle concludere. Atqui secundum eam facilitatem, Deum verum de Deo vero appellabimus, neque Patri et Filio consubstantialem confitebimur, quoniam in Symbolo fidei, non ut de Filio, ita et de Spiritu sancto id notatum est : hic nempe ex his, quæ silentio suppressa sunt, volentibus malignari speritur aditus. Quæ vero de Spiritu in Symbolo conscripta sunt, Patri Filioque communía inveniontur.

Quod si sancti Patres ea quorum gratia conveperant, non cuuntiaverunt, in secunda scilicet synodo, cordati licet atque sapientissimi, quid mirum si id omiserunt propter quod minime convenerant,

" Matth. xii, 37. " Joan. i, 11. 47 Luc. vi, 19.

neque ecclestastica causa infirmior esset, neque id ullus argueret. Quanquam dici posset, sanctam synodum alio intentam, ad calumniam hujusmodi fortasse non salis instructam ac paratam advenisse, sive etiam putasse, eliminato de incarnatione Domini, qui emerserat errore, et hunc etiam una projiciendum.

Hanc autem opinionem fuisse Nestorii, ex veteribus liquet, quibus cura fuit ista litteris tradere. Nam ex fidei suze Symbolo vix constet, si quis pietate contentus, quæ ille dixit, pie velit accipere. Ait enim, « Spiritum sanctum ex Deo esse putamus, non creationis causa, sed ex divina essentia; et neque Filium putamus, neque per Filium accepisse substantiam. > Dicens ergo ex Dei essentia esse, et neque Filium putamus, intelligi dat, quia Spiritum hunc et ex Deo esse, et ex illius essentia credit, quod autem, non creationis causa, dicit, et addit, e neque per Filium substantiam cepisse, > rursus intelligendum dedit, quia, non sicut sunt creaturæ ex Deo per Filium, ita et Spiritus sanctus ex Deo per Filium substantiam habet; hoc autem verum est. Et simul id constat, quia de eo, quod non sit ex Filio Spiritus, nihil hic dixit, sed enim quomodo non Filius esse putaretur, nisi per Filium haberet substantiam, hoc est, per Filium procederet. Itaque, siguidem hic æternam per Filium substantiam processionemque denegat, quomodo non sanctis Pagetur Filium confiteri, etiam Spiritum sanctum ipsum sine medio ex Patre esse credens, secundum scilicet prædictas assertiones Patrum?

Cum igitur simpliciter, ac pla intelligentia possit accipi, quod dictum est, etsi nos non ea mente dictum fateamur; atque hæc opinio necdum publica, nec vulgata esset, ac propterea niLil ex co religio Christiana læderetur, nemoque fere insimularet, verbaque ipsa subtilius disquireret rebus præterea maxime necessariis urgentibus, ne sciliceL incarnationis sacramentum verba simpliciter, acprædicatio Inanis videretur : ambagibus omissis adid, propter quod convenerant, se contulerunt. Liquet autem, quia qui Spiritum non etiam esse dicit ex. ne pernicosam levitatem dixerim, Spiritum sauctum D Filio, Christum non quasi propria virtute, sed veiut aliena usum confitebitur. Porro id anathematemultatum est.

> Sive igitur, quonianmimago Patris Filius est incommutabilis, omniaque Patris habet, præter id solum, quod Pater non est ; sive, quia Christus propria virtute, non aliena Spiritu sancto utitur, ut et idcredatur, quod dicitur : Verbum caro facium est \*\*; necesse est etiam ex Filio esse Spiritum sanctum confiteri. Hoc enim idcirco Nestorius negabat, ut contra dispensationem incarnationis se aperilus exsereret. Scriptum est item in Evangelio : Scientantem 'esus exisse ex se virtutem ". Ac rursum in:



nes 16. Languor quoque dæmoniacorum ex his unus erat, quos sanabat Jesus. Ait enim ipse : Si antem in Spiritu Dei ejicio dæmonia 16. Patet igitur, quia manaus ex eo virtus, sanctus Spiritus erat.

Hoc antem inde etiam constat, quod Dei quidem est, omnia amare, virtus autem illa sanabat omnia. Necesse est ergo Deum esse Spiritum sanctum, quem etiam sanctus Cyrillus dicit esse proprium Filii, ut virtutem ejus, naturaliter per enm procodentem, atque ideo ne alienam quidem esse.

Inventum est ergo in Evangelio, Spiritum ex Filio procedere, quod isti tot quæstionibus venfilant. Præterea, quod dicitur per Filium procedere, omni nos hujusmodi curiosa inquisitione coercet. Per B enim, et ex, tantumdem valere, doctorum auctoritas docuit, veritatisque ratio sese undique aperit. Verumenimvero, quæ a sanctis Patribus lucidius quoque de hac re scripta sunt, juvat apponere. Sanctus enim Cyrillus quoddam capitulum n Thesaurorum libri, ita inscribit : Quod ex Patris Filiique substantia sanctus Spiritus est. Quod si hoc vir sancius proposuerat, quis ambigat, propositum voluisse conficere ? In ipso igitur ita inscripto capitulo ait: e Quoniam igitur Spiritus sanctus cum in robis fuerit, conformes nos ostendit Deo : procedit autem ex Patre et Filio, constat, quia divinæ substantiæ est, essentialiter in ipsa, et ex ipsa prodiens.» Rursus in eodem : « Proprius est autem omnino Spiritus Filii, neque extrinsecus subsistens. >

In alio iterum : « Legem itaque ferente Christo, Spiritus ipsius ut in ipso, atque ex ipso, naturaliter exsistens legem fert. > Ac rursus in alio : « Nullam igitur novit Paulus naturæ Filii Spiritusque differen-· tiam ; sed, ut ex ipso exsistentem caturaliter, dominationis nomine appellat. > Et iterum in alio : « Necesse est fateri Spiritum ex ipsius essentia FiliI esse substantiam. ) Et in alio iterum : « Est igitur ex Filii essentia Spiritus.

Item super Joannem, super illud : Et Deus erat verbum, e Non ergo, inquit, minor est, qui eamdem c im perfecto Patre habet operationem genitorisque S iritum propriæ naturæ habet bonam, vivumque Idem super illud : Et ego rogabo Patrem, et alium Paracletum dabit robis \*\*, « Dei enim, inquit, et Patris naturalium bonorum consors essentialiter exsisteas Filius, habet Spiritum secundum eumdem modum, secundum quem et Pater habere intelligitur; n inductitium, neque extrinsecus advenientem. Stuitum quippe et insanum est, ita sentire. Sed sicut etiam unusquisque nostrum proprium in se ip o spiritum continet, et ex intimis visceribus ad exteriora profundit. Ideirco enim et corporaliter ipsum insuffavit Christus, ut ostenderet, quia sicut ex humano ore corporaliter procedit spiritus : ita

codem : Quia virtus de illo exibat, et sanabat om- A ex divina essentia divina ratione profinit, qui ex ipsa est. »

> Idem in vi ad Hermiam ait : « Et, si divinæ naturæ accepto Spiritu participes efficimur, quomodo secundus erit a Spiritu Filius, aut quomodo erit Spiritus ipso præstantior, et non magis, ut ipseque, et ab ipso Spiritus ejus totam habens ejus operationem, ipsiusque participationem tribuens? >

> Idem in primo de spirituali culta, cum exponeret tria facta per Moysen signa, in fine de circumcisione ülii Noysi disserens ait : ( Quem sane filium intellectualis Sephora, hoc est Ecclesia, quæ ex Madian atque ex gentibus est, circumcidit calculo. Figura est ista sancti Spiritus, propter maximam ejus infractamque potentiam; quia etiam expetra ; Christus enim est Spiritus, petra autem Christus, sicut et Paulus et sapientissime dixit \*1. >

> Item ad Palladium scribens in primo scilicet de spiritali cultu: « Variabilis, inquin, profecto Spiritus non est ; aut si variationis subjacet morbo, ad ipsam divinam naturam recurrit macula. Siquidem est Dei, et Patris, sed et Filii Spiritus, essentialiter ex utroque, ex Patre scilicet per Filium m: -0308. 3

Idem in epistola ad Nestorium tertia, cujus initium est : Qui amat patrem aut matrem plus quam me, non est me dignus \*\*, c Etsi, inquit, in speciali substantia est Spiritus sanctus, ac secundum seipsum intelligitur, secundum quod Spiritus est, et non Ç Filius, non est tamen ab eo alienus. Spiritus enim veritatis nominatus est, et est Christus veritas, atque ab eo profluit, sicuti et a Patre scilicet. »

Idem super loel, cum illud exponeret : Effundam de Spiritu n.eo 83, « Secundum enim quoj Deus est atque ex Deo secundum naturam Filius : natus enim eat ex Deo et Patre, proprius ipsius, et in ipso, et ex ipso est Spiritus, > sicut videlicet ex ipso Deo et Patre intelligitur.

Idem in laudibus Theodosii imperatoris ait : c Baptizantem, inquit, igitur in igne et sancto Spiriu; non alienum baptizatis largientem Spiritum, servi scilicet ac ministri in morem : sed, ut Deum secundum naturam, cum suprema polestate suum et substantialiter insitum, sient videlicet et Pater., D proprium, et qui ex ipso est. ) Et post pauca : e Peccato absolvens eum, qui sibi cohæret proprio inungit Spiritu, quem immittit ipse quidem, ut ex Deo Patre Verbum, atque ex propria nobis profundit natura. Communem vero, Lanquam rem dispensationi carnis adjungens, et ut homo insufflabat corporaliter. Insufflavit enim, et dixit : Accipite Spiritum sanctum \*\*\*\*. Et : Non ad mensuram dat Deus Spiritum, juxta Joannis vocem "; sed ipse immittit ex seipso, sicuti videlicet et Pater. »

> In gestis item primæ in Nicæa synodi, in his quæ dixerunt Patres per episcopum Leontium, ita habetur : « Inventus est Spiritus, procedens quidens

\*\* Luc. vi, 19. \*\* Matth. xii, 28. \*\* Joan. xiv, 16. \*\* J Cor. x, 4. \*\* Matth. x, 57. 4 Joel. 11, 28. \*\*. \* Joan. xx, 22. \*\* Joan 10 51.

#### 95

56

1



Magnus quoque Athanasius in libro De dispensatione incarnationis, cujus initium est : Qui perverse sivinas Scripturas volunt intelligere, c Ipse, inquit, cum superne misit Deus, et ipse cum inferius ut homo suscepit. Ex ipso igitur in 1psum descendit ex deitate in, humanitatem ejus. > Sanctus quoque Chrysostomus, in sermone de humanitate Domini nosiri Jesus Christi, cujus initium est : Vere apparuit nobis gratia Dei , « Venit, inquit, ad nos Christus, dedit nobis Spiritum ex se manantem, nostramque suscepit corpus. >

ldem in sermone, qui inscribitur Профи)ахтьxdy quo scilicet adversus hæreses fideles homines præmunire satagit, cujus initium est : Quoniam ad bonum Deum tendimus, « Observandus et cavendus B clus non Patris frater, sed ex eadem essentia nobis boni adversarius diabolus, ait, et ita nos custodiet Spiritus a Christo manans, in diem futuræ redemptionis. )

Simeon quoque Metaphrasies conscribens passionem sancti Dionysii Areopagitæ, ita inchoavit : · Olim quidem figuris et ænigmatibus fidei mysteria involvebantur, et veritatis jubar umbrarum nube tegebatur. Postea vero quam magnum salutis sacramentum nobis comparatum est, et is qui corda nostra singulariter finxit, proprie circa nos beniguitatis miseratione sine peccato factus est simiis nobis ; aliaque subiit, quæ humanæ infirmitatis sual, ut ego primam recipiam nobilitatem, ac taudem crucis supplicio affectus est mortemque susti- C auit. Et ne singula persequar : multa enim in medio fuerunt ejus, dispensationis sacramenta; linem ejus corporalis inhabitatio suscepit : Spiritusque inchoat gratia, et in cœlos meus Chr stus fertur, at ue ad paternum solium redit, procedentemque exse Spiritum pro informandis infidelibus gentibus discipulis mittit. )

Sauctus Anastasius Antiochenus patriarcha in libro De rectis Ecclesiæ dogmatibus, ait : Corporis tero proprietaiem pro exemplo sumenies divinarum personarum ad invicem, habitum per membrorum provortionem, ac similitudinem commendare instituimus. Hic etenim spiritus orts ejus \*1, videlicet Dei Spiritus sancius dicitur, cum os Unigenitus sit; et Spiritus rursum ex ipso procedens, et missus non D solum a Putre, sed etiam a Filio. Et pos. p. uca: Apostoli enim deprecantes, et ut Domino supplicanter, his qui illius adventu digni essent, S initum sanctum, ut ita dixerim, extrinsecus inferebant. Salvator autem noster, ex seipso, veruti ex thesauro quodam, his, qui per vitæ munditiam idonei et digni erant, idum præbebat. Ideni in codem libro : Spiritus sanc.us, inquit, spiritus oris Dei appellatur. Os enim Patris, Filius. Rursus in codem : Spiritus sauctus veritatis, est spiritus : hic a Patre quidem procedit, accipit autem a Filio.

Magnus item Athanasius, in epistola ad Sera-

41 P.al. xxx0, 6. 53 Rom. 1x, 20. 43 Psal. 1111, 3.

ex Patre, propries autem Filii, atque ex ipso manans.) A pionem : Unus enim , inquit, Filius, cum sit vivens Virbum, unam esse oportet perfectam ac plenam, sanctificantem et illuminantem vitam, quæ operatio ipsius et munus est, quæ ex Patre procedere dicitur; quoniam a Filio, qui ex Patre esse conceditur, emicat, et mittitur, et datur.

Item in confessione fidei suæ, cujus initium est : Quicunque vult salvus esse, ante omnia opus est, ut teneut catholicam fidem, ait : Spiritus sanctus ex Patre et Filio est, non factus, non creatus nec genitus, sed procedens.

Sanctus Epiphanius, in libro suo, quem inscripsit Anchoram : Spiritus, ait, incom, rchensibilis est, non alienus a Patre et Filio, neque conglutinatio est Patris ac Filii. Et post pauca : Spiritus san-Patris ac Filii. Ipse enim Unigenitus Patris Spiritum dixit, atque ex Patre procedentem : et de meo, inquit, accipiet; ne alienum a Patre, vel a Filio existimes. Et post pauca : Ex Patre et Filio, tertius appellatione. Et post multa : Ambo in homine justo inhabitant, Christus et Spiritus ejus. Si autem Christus ex Patre creditur Deus ex Deo, et Spiritus a Christo, sive ab utroque, ut ait Christus, qui a Patre procedit, et his de meo accipiet. Et post pauca : Sed dices aliquis : Ergo duos esse filios aicimus? Et quomodo erit Unigenitus ? « Tu quis es, qui réspondeas Deo \*\* ? > Si enim Filium vocat ex se natum, Spiritum autem sanctum, qui ab utroque est : quæ solum intelliguntur a sanctis, luçida, luciflua, lucidamque efficientiam habentia. Ac post pauca : Spiritus sanctus spiritus veritatis est, lumen tertium a Patre et Filio. Et post pauca : Quemadmodum enim Patrem nemo novit, nisi Filius. neque Filium nisi Pater; ita audeo dicere, neque Sp:ritum sanctum, nisi Pater et Filius, a quo procedit, et a quo accipit. Et neque Filium, et Pairem nisi Spiritus sanctus, qui veraciter glorificat, qui docet omnia, qui a Patre et Filio est.

Et alignibus interpositis : Ituque et Pater erat semper, et Filius erat semper, et Spiritus sanctus ex Patre spirat et Filio. Et rursus in codem : c Emitte, ait David, lucem tuam, et veritatem tuam 63. > Ipse est Dominus, qui dixit : « In novissimis diebus effundam de Spiritu meo aujur omnem carnem, et prophetabunt filii eorum, et • juvenes eorum visiones videbunt \*\*.

Et ea quidem, qua a sanctis dicuntur hujusmodi, ita aperta sunt pauca ex pluribus collecta. Quoniam igitur magnus Basilius, in epistola ad Terentium comitem, ait : Quam rationem habet commune ad program, hanc haber essentia ad substantiam. Et idem rursus in epistola ad Gregorium fratrem de differentia essentiæ atque substantæ, inquit : Communitatis quidem ratio ad essentiam resertur. Substantia vero proprium cujusque signum est. Damascenus quoque in suis theologicis

" Incl 11, 28.



capitulis : Substantia est commune cum proprio, A stantiarum intelligo, perfectum Deum ipsam e-se constat, quia, quando conjuncte dicimus essentiam Filii, quoniam Filius nomen ex propriis est, commune cum propriis significamus. Sed commune cum proprio substantia est. Ita enim Damascenus definit. Itaque quoniam ex essentia Filii dictus est Spiritus, ex substantia ejus dictus est : sicque, quod quærebatur, invenimus.

Quod autem in divinis Scripturis idem sit, quantum ad rem, proprietas atque substantia, sive etiam persona, manitestum est. Gregorius enim Theologus in sermone ad lumina dixit ; Dei autem cum dixero, uno lumine ac tribus illustramini : tribus quidem, secundum proprietates. Exponensque quid dixerit proprietates, adjungit, sive substantias, sive personas vocare placet. Item in laudibus sancti Athanasii, cum dixisset : Una enim essentia, tresque substantiæ; cum dicantur quidem a nobis, pie protinus adjunxit : Aliud enim naturam indicat; aliud trium proprietates. Illic ergo cum proprietates posuisset, substantias exposuit : hic autem substantias, proprietates. Ex quo sune manifestum est quia proprietatem et substantiam idem intelligi vult, simulque naturain et essentiam in Deo æstimat; unam enim essentiam naturant exposuit. Quoniam igitur commune in Deo essentiæ tres substantiæ sunt, communeque hæc est quæ singulis est et propria essentia; una quippe ex tribus est aliqua persona; quodque cuique est, hoc mirabiliter etiam commune est; unum enim tria, et tria C unum sunt; in quibus est deitas, sive ut diligentius dixerim, quæ deitas est juxta theologum Gregorium, manifestum est, quoniam sient trium essentia substantia est, ita quæque substantiarum essentia et substantia est. Sed tres substantiæ Pater est et Filius et Spiritus sanctus ; secundum enim hæc relativa ad invicem proprie accipiuntur.

Itaque verum profecto est quod dicitur, quod quando conjuncte Filii essentiam dicimus, substantiam ejus sive personam significamus; cum commune quidem essentiam dicendo signetur, propria vero substantia per relativum nomen Filii insinuetur : substantia quippe commune cum propria est dicta. Quod cum ex Filii essentia dictur **P** Spiritus sanctus, ex ejus substantia' dicitur. Idem cnim, quantum ad rem, essentia et substantia esi.

Damascenus præterea in suis theologicis capitulis, Deitas, inquit, naturam insinual; Pater au Rem quod dicitur substantiam, sicuti et humanitas maturam commendat, Peirus vero substantiam. Quia igltur quemadinodum Pater, ita et Filins similiter substantiam indicat; substantia vero commune cum proprio, sicut ipse definivit; commune autem Deitas vel natura, vel essentia est. Dicitur autem ex Filii essentia esse Spiritum sanctum; manifestum est, quoniam ex substantia ipsius est.

Quoniam vero idem in fisdem ait : Cum unam sub-

scio perfectamque essentiam. Dicitur autem ex Filii essentia esse Spiritus : manifestum est, guia ex substantia ipsius esse dicitur. Et quoniam in eisdem ait : Quia solus Filius genitus est ; ex Patris enim essentia sine principio et sine tempore est natus; et soles Spiritus sanctus ex Patris essentia nou genitus, sed procedens est : ex Patris autem essentia, pro eo, quod est, ex Patris substantia et iste tradit et omnes consentiunt, quia Spiritus sanctus cum ex Filii essentia a theologis asseritur, et ipsius substantia est : idem enim essentia alque substantia in Deo est secundum rem.

Porro si quis ista aliter accipiens velit aliud quidem in Deo essentiam, aliud substantiam significare, necessario fateri essentiam sine substantia substantiamque sine essentia cogetur. Ad quam absurditatem magnus quoque Basilius in prædicta ad Terentium comitem epistols orationem necessario deduxit. Et quoniam indeterminate theologi de divina Filii nativitate disserentes ipsum aliquando quidem ex Patris essentia, aliquando vero ex illius substantia natum asserunt; aut duos filios natos confitebitur, alium quidem ex essentia, alium vero ex substantia, aut non esse Filii unicam ac simplicem nativitatem dicet. Idem vero et de Spiritu sancto dicetur. Et certe si quidem sunt tres differentes aliudque Patris proprietas, aliud Patris persona, aliud paterna substantia, et aliud Pater, aliudque rursum essentia illius; idemque de reliquis substantiis dicendum : partim quidem Trinitas nobis auferetur, et peribunt omnia quæ de ipsa pie tradita suscepimus : partim compositus erit Deus, ex tam differentibus ad invicem secundum rem constans. Sed enim ista absurda sunt et impia. Et illud igitur absurdum pen tus et impium, ano posito ista seguuntur.

Quoniam igitur substantia quidem et persona idem est, substantia vero et proprietas æque idem est, substantia autem essentia est, ut ex his quæ supra diximus constal, manifestum est hæc omnia idem in Deo esse secundum rem. Et illud item manifestum est quod, si allud essentia, allud substantia a sanctis dicitur; sed tamen secundum rem dixerunt non aliud essentiam, aliud esse substantiam, sed secundum quod una atque cadem res aliter quidem signatur ex nomine essentize seu naturze, aliter ex nomine substantiz sive personze. Illud enim communiter et absolute, hoc autem proprie magis, cum eo scilicet quod ad aliguld quodammodo habeat : quia enim absoluta ab his quæ dicuntur ad aliquid, differunt; eorum vero quæ in Deo dicantur, alia.quidem absoluta sunt nomina que unum Deum indiscrete significant, alia vero relative habent quæ a nobis Trinitatem commendant, et secondum ca quidem, quæ absoluta et communia sunt, unita Theologia constat, secundum velo ca quæ ad invicem relativa sunt, et secundum ea quæ ad aliquid habent, discreta contexitur theologia;



unitio vero alque discretio non idem est; neque A secundum proprietates quæ substantias ostendeenim relativum et absolutum idem secundum hoc dictum est : seguitur non idem esse essentiam atque substantiam. Essentiæ enim nomen quiddam absolutum signat, substantia (33) vero propriam cujusque notam commendat, secundum quam ad aliam refertur personam.

-101

Nam exempli causa, dexter homo ab eo qui simpliciter home est secundum quod simpliciter et atiquo modo, sive secundum commune et proprium differt, etsi secundum rem idem sit dexter homo; quippe et Petrus homo est et filius Jonæ; neque alterum significat qui eundem Petrum hominem dicit; alterum vero, cum eumdem flium Jonæ dixerit. Secundum vero, quod simpliciter et aliquo modo dicitur, differentiam tantum indicat ; dicendo B suspicati, inde occasiones concinnandæ suæ blaspheenim Petrum hominem absoluto et communi nomine subjectum, eundem vero et Jonse filium direndo, proprio et relativo et definito nomine, eumdem et flium esse ex homine Jona qui pater illi fuit, Indicat. Per utrumque ergo nomen aliter et aliter idem significatur, relative scilicet et absointe : solum autem simpliciter et aliquo modo ditfert. Allud enim essentiam sine habitu significat; aliud camdem et ad allquid quodammodo habentem.

Attestatur autem his quæ dicta sunt primum quidem magnus Athanasius, postea vero etiam sanctus Maximus, atque ambo in dialogis suis adversus Anomœum. Anomœo enim dicente aliud e essentiam, aliud esse substantiam, sanctus Maximus respondet : Alind et aliud non quasi rem; atque ilto inferente : Num ergo compositio ? Sanctus adjungit : Aliud et aliud dixi, non quasi rem, sed ut aliud aliquid essentia, aliud significante substantia. Sicut granum tritici dicitur et semen est et fructus; alind autem quoddam significat semen, aliud fructus.

Concedens ergo sanctus illic, aliud esse essentiam, aliud substantiam, non tamen geminam deitatem intelligi permittit : propteres scilicet quod nou idem itidem significet deitas et substantia, vel essentia et substantia. Licet igitur idem essentiam ac substantiam dicere secundum rem jet aliud essentiam, aliud substantiam secundum significativa rerum nomina. Et utrumque tamen verum est. Non Desse, enim secondum idem etiam ambo in quantum essentia quidem commune significat, et idem quod erat esse. Substantia voro idem, et ad aliquid quodammodo habens vel gignentis, vel geniti, vel procedentis vel producti ratione.

Dictum est autem a canctis non idem essentiam cise alque substantiam, propter Sabellium maxime. flic enim unam personam Deum esse confitens, idem in Deo esse substantiam et essentiam secundum rem, et libenter quidem confitebatur. Hoc enim illi maxime ad id quod moliebatur, confererebat. Substantias vero seu personas relativum esse.

(53) Accivit substantiam pro hypostasi.

rent, nolebat. Si quis enim paternam substantiam relativum dicat, necesse est, ct ad quod refertur, simul confiteri. Hujusmodi quippe natura est earum rerum quæ ad aliquid dicuntur. Idem vero et in substantia genita et in procedente dicendum est. Hoc autem in Deo posito, necesse est tres substantias, seu tres personas Deum secundum fidei positionem ex processibus, sive relationibus apparentes confiteri, quod erat contrarium Sabellii propusito. De hoc quod propositum est, et magnus Basilius în exemplari dictatæ ab eq fidei, cujus initium est : Eos qui proventi sunt alia fidei confessione, ait : Quidam vero ab impietate Afri Sabellii venientes, substantiam [hypostasin] atque essentiam idem esse miæ trahunt, ex so, guod in fide scriptum sit : Si quis qutem ex alia essentia sire substantia Filium esse dizerit, hune anathematizat catholica et apostolica Ecclesia. Non enim illic idem dizerunt, essentiam alque substantiam. Si enim unam alque eamdem intelligentiam insinuarent voces, quid necesse eral ulrasque ponere? Constat vero quoniam alije quidem ex Patris illum essentia esse negantibus , aliis vero dicentibus, quia neque ex essentia, neque ex substantia esset; ita utraque ut aliena ab ecclesiast ca intelligentia interdixerunt. Ubi enim sensum suum expresserunt, ex Patris essentia Filium dixerunt; non jam adjicientes et ex substantia. Itaque et illud quidem pro abolitione pessima intelligentiæ positum est, hoc autem salutare dogma manifestat.

Hoc in loco magnus Basillus dicentibus Patribus : Si quis vero dixerit, ex alia essentia, seu substantia Filium, hunc anathematizat catholica et apostolica Ecclesia, cos qui hine conficiobant, idem esse substantiam atque essentiam, culpat et ait : Nou enim, quia illic dizerunt, ex alia essentia, sive substantia, inde colligitur idem ease essentiam atque substantiam ; sed quorunidam opiniones fallaces ab Ecclesia eliminantes, utrisque istis vocibus usi sunt. Si enim idem ambæ significarent, necesse profecto non erat utrasque ponere. Sed quoniaus alii quidem negabant cx Patris essentia Filium quidam vero neque ex essentia, neque ex substantia Patris illum esse fatebantur, ideirco utraque interdizerunt, pro deletione pessime intelligentize anathemati subjicientes, si quis ex alia essentia sive substantia Filium dixerit.

Ex quofliquet sanctum concludere, non idem es e essentiam atque substantiagi. Quod quidam præter sancti viri intentionem pervertoutes, in plurimas absurditates incidunt. Neque enim illes culpat, quod secundum rom idem esse essent am atque substantiam dizerint; hoc enim verum esse veritas ipsa cum sanctis Patribus loquitur, ipseque in epistola ad Gregorium fratrem attestatur ; sed

1.2

Digitized by Google

quia secundum rationem, sive nominum sign 3- A cationem, idem essentiam et substantiam esse putabant : et non ut ipse ait, essentiam quidem ad commune, ut simpliciter ducebant : substantiam vero, notam propriam in eo, quod aliquo modo ad aliud haberet, definiebant, et ab utroque nominum unam eamdemque capiebant intelligentiam per quam processus, relationesque, simulque tres personas, esse beum auferebant.

103

Itaque confitentur quidem Ecclesiæ- magistri, idem essentiam et substantiam esse : et iidem rursus negant, non idem esse substantiam atque essentiam dicentes, non secundum idem et ambo, sicut dictum est ; contradictionem enim in eodem nunquam simul veram esse posse. Aliud enim secundum rem, aliud secundum nomen accipitur.

Deinde adjicit, quod ubi suum Patres sensum indicare voluerunt, dixerunt ex Patris essentia Filium, satis esse putaverunt ad insinuandum, Filii substantiam ex Patre esse: ac proxime, veluti si diceretur, eum esse ex paterua substantia. Hoc enim manifestationem habere salutaris dogmatis asseverant. Salutare autem dogma est, ex Patre substantiam habere Filium, nativitatis ratione confiteri : consubstantialem scilicet ei, ex quo est, quod sane dogma indicari dixit ex eo, quod dictum est, ex Patris essentia Filium esse. Idem ergo est ex Patris essentia, atque ex Patris substantia dicere. Idem ex essentia atque substantia est, secundum rem. Et essentia Patris substantia est Patris.

Quoniam igitur et Spiritus sanctus ex Filii essentia asseritur, liquet etiam, quod ex substantia illius sit : neque enim est vel essentia sine substantia, vel substantia sine essentia. Quamvis et prima synodus in fidei Symbolo sic tradidit: Credimus et in Filium Dei natum ex Patre, videlicet ex Patris essentia.

Constat igitur per omnia, quod sive ex Filii essentia Spiritus dicitur, sive ex Filio, sive ex Filir substantis, nihil differt ad ejus substantiam insinuandam. Quemadmodum enim ex eo quod dictum est, Filium esse ex Patris essentia, substantia illius inde esse intelligitur : ita et Spiritus sanctus, quoniam ex Filii essentia a theologis traditur, ex ipso etiam habere substantiam insinuatur, secundum quam ex Patre D per Filium procedit, et secundum quam ab ipso habere esse dicitur. Ac sicut indifferenter a theologis, sive ex Patris essent'a, sive ex ejus substantia Filius dicitur, ad insinuandam ejus ex ilio substantiam : ita et Spiritum ex Filio, sive ex ejus essentia, sive ex substantia dicere indifferenter possumus ad ostendendum, illum ex Filio habere esse ; nisi quis ad omnia impudens esse velit.

Si quis autem et hic per hoc indicari-consubstantialitatem dicat, Filius certe de Spiritus essentia non dicitur, neque convertitur habitus ista consequentia.

Porro si sanctum Isaac (34) proferat dicentem : Ille pater tuus est, et ex natura tua est ; at id quidem dici fas est, in quibus nullus ordo conspicitur, divisis quidem secundum niateriam, unitis autem solummodu termino naturæ mortalis, per quam invicem consubstantiales secondum conversionem ad inivicem dicuntur, et secundum quam unusquisque cx proximi natura, veluti ex quodam subjecto, in propria substantia, ac veluti ex toto pars abusive diceretur. Cæterum in sancta Trinitate, cum una sit ac simplicissima essentia, differentiaque solo personarum ab invicem ordine inspiciatur, secundum scilicet substantiales illarum processus, quemadmodum impossibile est Patrem ex Filio et ex Filii essentia dici, et certe cum una sit eademque essentia Patris ac Filii, ita B possibile non est Filium ex Spiritus sive de Spiritus substantia unquam dici propter ordinis terminum, secundum quem ex Patre per Filium procedit.

Quemadmodum eadem rationo Filium ex Patre per Spiritum gigni asseverare non possumus. Quocirca rite dictum est : Filius sancti Spiritus neque est, neque dicitur, neque convertitur habitus ista consequentia.

Constat autem ex his quæ dicta sunt, et quod mognus Athanasius idcirco ait : Ex Patre procedere dicitur, quoniam a Verbo emicat, et mittitur, et datur. Itaque nisi per Verbum illum Pater emitteret, nequaquam esset ex Patre procedens . Proprietas enim Spiritus, ut diximus, est ex Patre per Filium procedere, sive ex primo per medium esse, perque hujusmodi processum procedens est. Filius enim esset, si ex Patre sine medio procederet. Nam, ex Patre esse sine medio, proprietas Filii est, sicut etiam supra docuimus. Quomodo ergo non esse a Filio dicatur, qui idcirco dicitur ex Patre procedere, quia et a Filio et per Filinan est ? Et illud itidem constat, quia procedere et emicare idem esse arbitratur Athanasius. Ideirco enim ait : Proced. re a Patre dicitur, quoniam a Verbo emicat, quasi diceret, Ideo procedens est, quia ex Patre per Filium procedit; nisi enim per Filium, nunquam diceretur ex Patre procesiere, sed nasci.

Si enim, ut quidam volunt, emicare quod ait, de temporali, quem illi introducunt, processu intelligi voluit, quam rationem habuisset, simul ita connectere? Ut enim hunc etiam esse concedamus, temporalis illa processio\_quid ad eam confert, quæ sine tempore est? Quanam vero ratione poneret hanc sempiternæ illius processionis esse causam? Omnes quippe novimus, quoniam causalem conjunctionem pro causa accipi. Non enim, quoniam a Filio temporaliter emicat, ideo a Patre sive tempore procedit. Ideo tamen eo verbo usus est, ut emicare, pro eo, quod est procedere, diceret; quoniam Spiritum illuminantem, vitam appellavit, ahernatim scilicet conversioue dictionis utens : quanquam et magistrorum plurimi emicare quod

(34) Isaac Eremitam, cujus exstant opuscula ascetica.

priz substantize przetulerunt; sicut est illud, quod conitar : Unigenitus Filius, qui ex Patre sine tempore effaisit; sed etiam procedentem ex Patre Spiritum vitam esse viventis Verbi dixit. Si autem vita ex vivente, nurquam certe erit sine Spiritu Fllins : Sicut enim Pater habet vitam in semelipso, sie dedit et Filio vitam habere in semetipso \*\*. Vita autem Spiritus sanctus est, quem una cum Patris cssentia ex Patre nascens trabit. Neque enim est sine vita, mi natus est. Id quippe præter impietatem etiam stolidissimum est, ut ait Chrysostomus, cum illud exponeret : Dedit vitam .

Raimvero, quoniam operatio Filli Spiritus sanctus esse dictus est subsistens et substantialiter insita, constat quia per Spiritum operatur. Hoc autem et communie Ecclesia opinio est, maxime cum etiam Dominus dizerit: Si autem ego in digito Dei ejicio dæmonia, ergo percenit in vos regnum Dei . Quod alius evangelista exponens alt : Si autem in Spiritu Dei eficio damonia ". Filius itaque per Spiritum Dei, qui etiam suus est Spiritus, operatur. Illud autem, per quod quisquam operatur, sive quasi movens est, ut rex, per quem civitatis dispensator administrat ac gerit omnia ; sive, quasi speciale et ab arte veniens; ut artifex per artem operatur ; sive per causam naturalis virtutis suz.

Non ergo virtus operantis causa est, sicuti et mens per verbum operans quasi per vim suam naturalem et efficientiam, causa est verbi, sed non e c contra : quippe omnis vis, et actio naturaliter per aliquem prodiens, etiam ex illo est. At operatur quidem per Verbum, quasi per suam naturalem vim. Operatur autem Filius per Spiritum, quasi per naturaleta atque insitam substantialiter virtutem suam. Ideo, et magnus Basilius in 1v Quæstionum ait: Neque sine Filio facit quippiam Pater, neque sine Spiritu Filius. Filii autem Verbum, Spiritus : ( Portans, inquit,omnia verbo virtutis suce, s

Ex quibus profecto omnibus et ordo ad invicem divinarum personarum, et ut se invicem teneant, unaque cogitantur et intelligantur constitit. Quoniam igitur Spiritus sanctus donum Filii, et operatio ipsins est ; operatio vero ab operante, donumque a mittente effuiget, et mittitur, et datur : liquet, quia ex Filio est Spiritus sanctus. Ut enim Filius per quem Pater operator, ex Patre est ; ita et de sancto Spiritu dicendum, per quem operatur Filius. Neque enim sleut id, quod monet, aut sicut artificialis, atque exemplaris causa, quod per quem, dicitur, hic locum habet. Donum autem dixit, vel, quia alternation, et boc in loco conversione dictionis usus est. Donum enim ad dari, ac milli, quod dicitur, proprium est. Vel quia dari, ac mitti

dicitur in substantiali personarum processu pro- A in divinis personis, ut supra declaratum est, ab aflo osse significat. Per quem nihilominus causam, et quod ex causa est, intelligi voluit. Nempe enim ab co nunquam daretur nisi etiam ab eo esset : aliter enim ministri fungeretur vice. A quo autem illum dari oportebat, ut ipse ait Athanasius, nisi ab eo, cujus est ? Hoc autem non itajesset, nisi et ad illum referretur. Relatio autem causam, et causale commendat. Filius ergo causa sancti Spiritus est. Spiritus enim sanctus per Fillum non operatur; causaque illa est, quia Filius ex Patre per Spiritum non gignitur, Spiritus autem ex Patre per Filium procedit. Secundum quam sane rationem, nec Filius operatio et virtus Spiritus sancti dictus est.

> Porro, si quis cjusdem beatissimi viri dictum in filei ipsius confessione (35) præexpositum, quo ait : Spiritus sanctus, ex Patre et Filio non factus, nec creatus, nec genitus, sed procedens, ambignum putat, et quasi adulteratum calumulatur : primum quidem id verum esse, inde manifestum est, quia et theologus Gregorius in Athanasii laudibus ipsius meminit dicens : Solus ille vel cum paucis admodum, ausus est veritatem in scriptis confiteri ; et quæ illic addit : quam tunc temporis conscriptam ad Julium Romanum pontificem misit, cum insimularetur non rectæ esse fidei. Deinde, et ex eo constat, ipsius veram esse, quod per omnes Occidentis ecclesias Dominicis semper diebus psallitur, atque adeo celebris est auctor, ut ne a pueris quidem ignoretur; ex illis quidem temporibus ubique diffusa, atque contra 'Arianorum haresin, contraque omnes rectæ Adei adversarioz, in conctis ecclesiis publice cani præcepta.

> Aut igitur aliam aliquam confessionem tanti viri proferant, cujus et Theologus meminit, et cui traditio Ecclesiæ attestatur : aut si hoc non possunt, istam cum supra exposito dicto suscipiant. Testantur autem hanc ipsam fidei confessionem sancti viri esse, atque id dictum ita se habere, qui contra Latinos multo ante scripserunt :quam sibi ut adversam, frustra labefactare nituntur. Atque, ut intelligi datur, tunc quidem adhue servabatur, postmodum vero pertinaciores ad contradicendum facti, omnino illam auferre voluerunt. Et si modo nihilominus curiose inquirentibus raro licet in vetustissim's codicibus ita habere invenitur. Si quis tamen diligentius inspiciat, nihil hic novum dixisse sanctum virum comperiet. Plurimis enim in locis per Filium illum esse ait, et a Filio accipere, et ab ipso scilicet accipere, quod accipit. Id antem est ejus esse, quodque paulo ante dicebat, a Filio effulgere, quocirca quam a Patre procedentem virtutem dixis, Spiritum sanctum a Patre procedentem intelligi

" Joan. v, 26. " Lac. 11, 20. er Matth, x11, 28.

(35) Symbolum Athanasianum. De hoc Symbolo vide eruditam disputationem Nicolai Serarii.

PATROL. GR. CLH.

C

dere. Porro ista his, que in fidei expositione posuit, valde consona suut.

Apparet simpl ex anperioribus, quia et prodize, et profundi, el profuere, et innadare, el manare,el efulgere, et quæque similia, camdem Spiritus sancti substantiam signare, quam ipsam etiam procedere signilical; non solum, quia, nt dicinm est, duo processus sancti Spiritus non sunt, ut guidam volunt, et ideirco ista omnia, ad substantialem processum ejus reducenda sunt; cum eos qui geminos istos processus pouunt, multa necessario absurdissima sequantur : verum quia et theologi ex Patre procodere, et profundi, et profluere, et emitti Soirium sanctum concorditer asserunt, ubi dicere volunt, ipsum en Patre procedere. Magnus quippe Basilius B ait : Quia non prodit in tempore, quad prodit ex Deo, etiam si in tempore fiat ejus actio, et elerne habet omnia, ut Dei Spiritus, atque ez ipso manans. Et illud : Neque enim minus aliquid eramus habitusi ad cognoscendum Spiritum ex Deo esse, Spiritum oris sjus illum audientes, sed idoneum et istud nomen erat ipsius ex Deo insinuare substantiam : verbo esse, pro co, quod est, procedere usus est.

Sancius quoque Maximus : Emittit, inquit, Pater Spirium, hac est, emisit. Et ipse de processu ejus disserons, ut superius constitit, cum sanctorum Patram auctoritate ostenderemus, emitti, ac mitti, apud sos, pro eo, quod est, nasci, et procedere solere accipi.

Sancius item Lyrillus ait : Prodit quiem ez Patre, et Filio ; el constat, quia divina est essentia in ipsa, a que ex ipsa prodiens : sc profunditur a Filio, sicut etiam ex Deo et Patre. Sed et in sermone sup ad monaches, aque in Expesitione divini Symboli, sie ait ; Spiritus profunditur, videlicet procedit, veluti es fonte, ex Dee et Petre. Et rursum ad Hermiam : Num, inquit, animadpercisti, quoniam Spiritum quidem verilatis nominavit Paracletum Dominus ? Ait deuique : Quoniam procedu en Patre, sua omnia proprie ostendens, que Patris sunt. Ac rursus in cosleve : Futelligisne, quomodo, ut proprium se nobis missurum pollicetur Spiritum, qui procedit en Patre? Et Spiritum guidem veritatio vocat : profundi tamen ex ipso Putre definivit.

Sed et magnus Athanasius, in ea quam scripsit disputatione Orthodoxi et Macedoniani, ait : Spiritus natura- sanctus, natura incorruptibilis, ut Spiritus Dei, et ex ipso manans, sive procedens.

Quin etiam in Filli ex Patre substantia insinuanda, prædictis verbis usi sunt. Magnus enim Basilius in III quæstione ait : Patris quidem op ini, oplinusque Filius, ex lumine autem ingenito lumen effulsit sempsternum, alque ex vera vita vivificans processit fons, alque ex ipsa virtute Dei virtus effulsit. Sed et verbo effulsit in quadam mystica sacrificii oratione in Spiritu sancto usus est, de Filio dicens : A quo Spiritus saueius effuisit. Ae rurs=s idem in eisdem sit : Communis præsumptio omnibus simul Chris-

1

voluis : has autem as Patre per Filina esse as prose- A tianis inest, quad luman gentium Filine sit as ingenito lumine effuigens.

> Sanctus autem Cyrillus in uno capitulorum ausrum de æternitate Filij sic ait ; Erat jeitur eignenti Patri coæternus Filius, valuti a fonte modam paternæ substantion manans. Et in alis : Qui anim a patema processit essentia, patrem protinus accendit sum, qui se genneral. Et in alio ; Qued en Patris assentin processit Verbum, Alque in alio : Pater producis er seipso Filium inseparatifiter atque incupetanter. Et in alio : Totum esse Fi ii es Patris essentia procedit. In alio anoque : Quanam enim passio fieri in sole cernitur, quando gignit lucom? guarnam contingit ignis separatio, guomado emistit ex se ipso sulgorem ? Quol si gignunt ista inseparabiliter, smittuntque impassibiliter, qua ex jis sunt ; nonno lange dignins et excellentins horum conditor nature, and splendorem emittit? Psallinus item in canticis Spiritus confessor, et conformis ez Patre simul effulsit. Et ihem : Tu Dej maier incunctanter facta es ejus, qui es immos-Iali Patre.

> Si igitur eos, qui bipos saucti Spiritus processus ponunt, absurda plunima segunntur : verbis autem, quibus Filii ex Patre substantiam, ac rursus substantialem Spiritus ex Patro processom sancti significare volentes, ejusdem naj sunt in Filio, atque in Spiritu indiscrete, et absque ulla determinatione ; quemodo non et hic per id quod dicitur profundi, et iunadare, et profusta, per Filium, atque a Filjo dici Spiritum sanctum, necesse sit intelligere ejus ex Filio substantiam, secundum quam ex Patre per Filjum procedit : maxime, cum beatus Cyrillus, profundi, pro co, quod est, procedere, apertissime tradiderit.

Quia enim duas ex Dep personas procedere, secundum scilicot geminum processum fides tradidit ; aliam quidem, secundum nativitatem ; aliam vero, secundum processionem : atque alius quidem Filio. alius vero Spiritui convenit, constat, quandoquidem Fi lus ex Patre procedere, inundare, et fluere a theologis asseritur ; ista . pro eo quod est, nasci. vei gigni intelligenda. Cum vero Spiritus sanctus sive a Patre, sive a Filia profundi, et prodire, et profluere dicitur : hec, pro eo quod est procedere, accipienda; verbis istis omnibus processum cujus-D libet ex aliquo insinuantibus, et ubiquo quidem aptari peculiarius valentibus, atque in hoc loco propriam utrique personæ substantiam affatim reddere : alteri quidem nascendi ; alteri vero, procodendi ratione; cum alia quidem ait continenter ex prima, alia, per cam quæ est continenter ex prima : quippe isti ambobus sunt substantiarum termini.

Verum, quoniam ab ownibus doctoribus Spiritus sanctus ex Filio procedere asseritur, liquet profecto, quia secundum naturam est, vel secundum accidens. Id quippe creaturarum est a Deo non naturaliter procedere. Si igitur, secondum naturam ex Filio procedil Spiritus, hoc autem duobus modis fit : vel socundum nativitatem, vel socundum pro-



personis secundum naturam procussus est ; secundum nativitatem vero, processus in Spiritu esse non potest, its enios esset Spiritus Filius Fillt : manifestum est Spiritus ex Filio processum, ut procedentis èsso ; simulqué constat ex bis, effulgere, ét profundi, et profluere, quod dicitur, a Filio Spiritum : ipsum ex Patre procedentom, unicum Spiritum sanctum, non donum aliquod sine substantia signi-Scare, at quidam volunt; sicut enim sive Fillus, sive Spiritus effulgere, et profluere ex Patre dicitur, ipsæ personæ divinæ signantur procedentes : its et Spiritus a Filio profondi, et affalgere cun dieitur, et maxime cum sic conjuncte procedens ex Patre per Filium profundi, ac procodore dicatur, ipsa divina persona Spiritus insinuatur. C Procedentem enim ex Patre Spiritum, nemo sine substantia diceré præsumit, nisi quis blasphemare velit.

lllud autem, quod quidam aiunt, sanctos dicere, Spiritum sanctum procedere quidem ex Patre, a Filio antem profundi; et tursum, procedere quidem ex Patre, ab eo autem effulgere, vel proprium ipsius esse, vel non alienum, et quæ talia : per has conjunctiones connexivas, substantialem Spiritus processum Filio tollentes, Patrique solummodo hunc attribuentes, omnino imbecillum est. Hujusmodi quippe illorum mens est quoniam dicitur quidem Spiritus ex Patre procedere, unde secundum essentiam illi peculiaris est : non tamen C est alienus a Filio, Spiritus enim Filii dicitur. juxta quod sibi ctiam peculiaris est. Ideo et ab eo profunditur, quemadmodum ex Deo et Patre, hæres caim paternorum bonorum est, et proprius ipsius est, utpote per ipsum naturaliter prodiens, et ex ipso exsistens. Igitur, etal procedit ex Patre, at neque a Filio alienum oportet æstimare secundum enm quem prædizimus modum. Procedit quippe per Filium. Procedere autem quod dicitur, etiam per Filium consequitur. Aliter enim non dicereiur es Patre procedere.

Attestatur et his magnus Basilius, eum dieit : Illius quidem ad Patrem propriotatem intelligo quoniam procedit ex Patre; ad Filium wro, quoniam D audioi : • Si quis Spiritum Christi non habet, non est ejus 4. » Et illud : Neque enim minus aliquid eramus habituri ad cognoscendum, Spiritum ex Deo este, Spiritum oris ejus audientes cum; sod sufficiebat et hos nomen ad insianandum, ipoins ex Deo este substantiam.

Perro Patris es Filius est, at Patres volunt. Prorsus vero, quod sancto Spiritui ad Patrem est, ez Patre procedere, Patrisque Spiritum dici : hoc, et ad Filiums, ab -ipso accipere, et sudire, et cztora, que Filil Spiritum esse commendant. Nam et a Patre procedere quod dicitur a Patre accipere

4 Rom. viii, 9.

cussionem ; præter ista enim mullus allus divinis A significat. Itaque dictus est quidem Spiritus Patris, nersonis secundum naturam procussus est ; secun- sed et Spiritus veritatis est.

> Et mittiur quidem a Patre, mittiur sutent et a Fillo; quippe æqualiter, ac sine ulla differentia communia Patri, et Filio sunt que singulis a theologia assignantur. Atque produit quidem a Patre, propriam autom Filii est, ut et als ipto emanet. Fons enim sancti Spiritus et Filius ab Ecclosite magistris assoritur. Et habet quidem substantize causam ex primitivo lumine; effuiget vero per unigenitum, quoniam per ipsum est, atque per Filium quod dicitor, et ipse Filius ad Patrem redneuntur.

> Et dictus est quidem, a l'atre procedere, procedit vero per Filium. Namque ex Patre quod dicitur, juxta Patrum sententiam, etiam per Filium sequitor; alter quippe procedens non esset. Itaque connectunt magis Patri, Filium secundum processum, seu processionem sancti Spiritus, quam disiduat hujusmodi conjunctiones.

> Eorum autom, qui differentiam essentia Patris se Filii pergant astruero, divisim ac differenter ista reddere est; quippe, its dividentes, essentiz quoque differentia necessario sequetur. Nempe enim et theologus Gregorius in suis de divinitate sormonibus, in orationis parte, Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum invocans, sique subinferens, alium quidem bene complacere, alium vero cooperari, alium autem inspirare : non sane per hujusmodi conjunctiones, sive beneplacitum, sive inspirationem, sive cooperationem personis divisit; neque enim singula horum singulis personarum magis proprie accommodantur, quam reliquis : verum, omnia conveniunt singulis, imó et tota Trinitas, ut unus Deus inspirat, et sibi bene complacet in bonis, et quodennque inchoantibus adjutrix est. Atque ubiqué penítus quæque personis assignantur ut propria, sine ulla varietate convenient ; ubi non opponitur relationis objectio, quemadmodum processio Spiritus, Filii ad Patrem relationi nihil obstat, ut in sequentibus incidius menstrabitor.

> Quod si procedere ipsam dictionem, quæ Græce axnoseisedas dicitar, in Filio inquirunt : primum quidem pluribus aupra rationibus estensum est, quod alia quoque verba hac ipsum nikilominus significant. Deinde, quia et a saactis quoque posita est hujusmodi dictio. Sed et ipsum, quod per Filium procedere dicitar, a Patribus commendare sufficit, quod ellam procedit ex Filio. Quanquam quibus non sufficiat, quod ex Filio Spiritus esse saactus dicitur? oum sanoti hoc phuzimis in locis dixerint, cum de persopalibus substantils dissorerent : verhumque esse, substantivum cum sit, magis etiam enjuspiam ex allquo substantiam exprimere possit, juxta scilleet proprij processaz terminum.

i

Prizterea constat ex superioribus, quod dicimus A tima in Filio manere Spiritum, quod quidam his objiciunt, qui etiam ex Filio proferunt, nibil eos juvat. Qui enim et ex Filio Spiritum dicunt, et in Filio longe privs confitentur; namque et sancti, et in Filio dicunt; et per ipsum, et ex ipso esse, addunt. Neque hoe solum, sed et in Patre, et in Filio Spiritum sanctum manere. Sicut autem in Patre manens, etiam ex ipso est, sic et in Filio manens, etiam ex ipso est. Non enim profecto quispiam sicut in quolibet sanctorum, in quibus requiescit quidem, et manet, sed per gratiam, non per natunorum

Præterea vero, quod procedit, in eo, ex quo procedit, prius substiterit necesse est. Neque enias **B** ex illo aliter procederet. In divinis antem personis, simul et in ipso, et per ipsum, et ex ipso est, propter æternitatem, et quod illic tempori, nullus tocus sit. Sicut ergo Filius in Patre exsistens ex topso est, et Spiritus sanctus similiter; pari profecto ratione, et de mansione sancti Spiritus in Filio disendum.

Et-est quidem id verum, quo'd ait divus Dionysius, quod divinæ substantiæ in invicem circumeunt, sed non idcirco confusio est, neque binc immobilis ordo pervertitur : Neque necesse Filium in Spiritu cum dicimus, etiam ex Spiritu esse confiteri, ut Gregorius Nyscenus ait : Sed, est quidem Filius in Patre, sicut pulchritudo imaginis in primitiva forma in propria imagine. Idem vero et in Filio, et Spiritu dicendum. Et -est quidem duo lumina, per quem omnia, in quo omnia. Patrem non ab alio, Filium ex Patre genitum, Deum verum de Deo vero, lumen verum, ex lumine vero, non tamen duo lumina, sed unum lumen : Spiritum sanctum a Patre, et Filio æqualiter procedentem, consubstantialem et coæternum Patri et Filio, Pater in seipso plenus Deus, Filius plenus ex Patre, et Filio procedents. Non tamen tres deos dicimus, sed unum Deum.

Quoniam igitur ab Orientalis Ecclesiæ magistris, ex Filio esse, ac procedere Spiritum sanctum traditum constitit, licet plurima omissa sint, quæ afferri poterant ad hoc ipsum asseverandum; nunc jam et ab O cideutalis Ecclesiæ doctoribus, ut idem astruere nitamur, admonemur : ut his, qui contradicere nituntur, nulla jam excusatio reliqua sit. Ac oprimo quidem, quantam illis universales synodi .reverentiam auctoritatomque præstiferint, et qua fide illorum dicta suscipi conveniat, insinuandum.

Sancta igitur, atque universalis quinta synodus iu gestis suis ita ferme ad verbum, ait : Sequimur D in omnibus sanctos Patres, ac doctores sanctæ Dei Ecclesiæ, Athanasium, Hilarium, Basilium, Gregorium Theologum, Gregorium Nyssenum, Ambrosium, Angustinum, Theophilum, Cyrillum, Joannem Constantinopolitanum, Leonem, Proclum, et omnia, quæ ab eis de fide reeta, et ad condemnationem hæreti corum conscripta sunt, suscipimus. Into, et in synodico, quod dicitur, anathemate plectuntur, qui prædictos doctores non suscipiunt, neque omnia quæ ab eis scripta sunt, confitentur. Præcipue vero Augustinum sanctæ universales synodi, ut in earum gestis constat, tertia scilicet, sexta et sep-

49 Joan. xx, 21.

tima (actione) eminentissimum Ecclesize magistrum, ac sanctum prædicarunt.

Sed et de prænominato sancto Anastanio Antiocheno patriarcha, sexta synodus, sic ait : Suscipimus sanctum Anastasium recta fide respondentem pro tomo sancti, ac venerabilis Papæ Leonis. Ac rursus : Sanctum nominat Oriens totus hune sanctæ memoriæ Anastasium, qui fuit Antiochiæ archiepiscopus, et qui eum non suscipit, Deus anathematiset.

Sanctus igitur Hilarius, antiquus Pater, atque venerabilis, et dicendi vi, et philosophiæ stadiis, et theologiæ sublimitate, et vitæ munditia, et miraculorum ostensione maxime clarus, ita, ut beatus Augustinus de illo dicat : Nirum sane, si quis Hilarium legens non admiratur cum his qui in Nicæa convenerunt. Pro Unigeniti gleria contra Arium pugnans, sit in socundo De Trinitate libro. quem contra Arium et Sabellium conscripsit : Credimus sanctam Trinitatem, hoc est Patrem, et Filium, el Spiritum sanctum, unum Deum omnipotentem, unius essentice, unius substantice, unius polentiæ, creatorem omnium creaturarum; ex quo omnia, per quem omnia, in quo omnia. Patrem non ab alio, Filium ex Patrs genitum, Deum verum de Deo vero, lumen verum, ex lumine vero, non tamen duo lumina, sed unum lumen : Spiritum sanctum a Patre, et Filio æqualiter procedentem, consubstantialem et coæternum Patri et Filio, Pater in seipso Spiritus sancius plenus ex Patre, et Filio procedens. Non tamen tres deos dicimus, sed unum Deum. Idem in Commentariis in Apostolum, de Patre ac Filio disserens, ait : Nihil in sancto Spiritu duplex intelligi, quin Pater et Filius illi esse præbuerint. Unde ambo unum principium sancti Spiritus dicunlur.

Sanctus item Hieronymus quodam in loco opusculorum suorum, ait : Spiritus sanctus a Patre ac Filio procedens, per omnia Patri et Filio coæqualis et coæternus est.

Sanctus quoque Ambrosius Mediolanensis episcopus in libro suo De Trinitate ait : Non quasi ex loco mittitur Spiritus, neque quasi de loco procedit a Filio procedens. Idem in secundo de sancto Spiritu libro, ait : Quod ex aliquo est, aut ex essentia quidem, veluti cum Filius ex Patre, vél Spiritus sanctus ex Patre et Filio. Ex potestate autem sicusi ex Deo omnia.

Sauctus Augustinus autem in lib. 17 de Trinitate ait : Nec possumus dicere, quod Spiritus a Filio non procedat. Neque enim frustra idem Spiritus, et Patris, et Filii Spiritus dicitur. Nec video, quid aliud significare voluerit, cum suffans in faciem discipulorum, ait : « Accipite Spiritum sanctum <sup>69</sup>. » Neque enim flatus ille corporeus cum sensu corporaliter tangendi procedens ex corpore, substantia



## ADVERSUS GRÆCOS LIB: II.

siquificationem, non tantum a Patre, sed et a Filio procedere Spiritum sanctum. Quis enim dementissimus dizerit, alium fuisse Spiritum sanctum, quem suffans dedit, et alium, quem post ascensionem suam misit ? Unus enim Spiritus est Spiritus Dei, Spiritus Patris, et Filii Spiritus sancti, qui operatur omnia in omnibus.

idem in lib. xv De Trinitate : Et tamen non frustra in hac Trinitate non dicitur Verbum Dei, nisi Filius, nec donum Dei, nisi Spiritus sanctus; nec de quo genitum est Verbum, et de quo procedit principaliter Spiritus, nisi Deus Pater. Ideo autem addidi principaliter, quia et de Filio Spiritus sanctus procedere reperitur. Sed hoc quoque illi Pater dedit non jam exsistenti, et nondum habenti; sed quidquid unigenito Verbo dedit, gignendo dedit. Sie ergo eum genuit, at etiam de illo donum commune procederet, et Spiritus sanclus esset amborum.

Idem In lib. v De Trinitate : Quemadmodum Filio substantiam præstat sine initio temporis, sine mulabilitate naturæ ex Patre nativitas, ita et Spiritui sancto esse præstal sine principio temporis. sine mutabilitatę natures, ipsa ex utroque processio.

ldem super Joan. : Corporalis illa insuffatio non Spiritus sancti substantia fuit, sed demonstratio per congruam significationem, non tantum a Patre, sed etiam a Filio procedere Spiritum sanctum; quis enim ita demens sit, ut dicat, alium esse Spiritum postquam assumptus est, misit?

Idem ad Petrum quemdam, postulantem rectæ üdei conscribi regulam, quadraginta illam capitulis distinxit; quorum singula, dogma continent salubre, atque ad fidem necessarium. Ait igitur la cap. 8 : Firmissime tene, et nullatenus dubites, ipsum Spiritum sanctum, qui Patris, ac Filii unus Spiritus est, a Patre, et Filio procedere. Ait enim Filins : ( Cum venerit Paracletus, Spiritus veritatis, qui a Patre procedit \*\* ; > quo in loco suum esse docuit Spiritum sanctum. Ipse quippe est Veritas. Et ex Filio procedere Spiritum sanctum, et prophetica nobis, et apostolica doctrina commendat. Isaias enim de Filio dicit : ( Percutiet terram virga oris sui, et Spiritu labiorum suorum interficiet im-D pium 11. ) De que et Apostolus ait : ( Quem Dominus Jesus interficiet Spiritu oris sui ". i Quem et ipse unigenitus Filius Dei, oris sui Spiritum esse signanter ostendens, post resurrectionem suam discipulis suis insuffans dixit : « Accipite Spiritum sancium 78, > et Joan. in Apoc., ex ore ipsius Domini Jesu gladium bis acutum procedere dixit ". . Ipse ergo Spiritus ejus, ipse et gladius ex ore ejus procedens.

ldem in lib. De fide catholica : Præsta, inquit, mihi, in hac via, quam, le duce, ambulo, sapien-

Spiritus sancti fuit ; seu demonstratio, per congruam A tiam, et inspira mihi, et doce me per gratiam tuam, quomodo in le inculpabiliter oporteat credere, ut le Deum, unum, aternum sentiam, et incomprehensibiliter trinum in personis credam, Patrem ingenitum, Filium ex Patre unigenitum, procedentem ex utrisque permanentem Spiritum sanctum.

> Idem in eodem libro : Hanc fidem per te, et ex te, et in te confiteor, o beata, et benedicta, et gloriosa Trinitas, o vera, et summa, et æterna unitas, Pater, et Filtus, et Spiritus sanctus, Deus, et Dominus Paracletus, charitas, gratia, unio, vera Inx, verum lumen ex vero lumine, vera illuminatio, vivens vita, vita ex vivente, viventium vivificatio, fons, fluvius, rivus, unus ex nullo, unus ab uno, unus ex ambobus. Ab uno omnia, omnia per unum in uno. Ex nullo Pater, ex altero, Patre scilicet, Filius; ex ambobus Spiritus sanctus, hoc est, ex Putre et Filio. Verus genitor, veritas, genitus, amborum charitas, Spiritus sanctus. Unitas una, æqua majestas, æqualis gloria, una eademque essentia.

Sanctus , quoque Leo papa, sub quo Chalcedonense concilium conflatum est; cujus de fide litteras, rectæ fidei columnam universa synodus appellat, in canonicis sanctionibus contra eos qui pecunize gratia, munus imponerent, ait : Gratia, quæ gralis non datur, et accipitur, gralia non est. At Simoniaci non gratis accipiunt ; non ergo gratiam, quæ in ecclesiasticis ordinibus maxime operatur, accipiunt. Si autem non accipiunt, non habent, sanctum, quem insuffans dedit : alium, quem L neque gratis, neque cum pecunia dare alicui possunt. Quid igitur dant? Spiritum mendacii scilicet. Quomodo ? Id ostendemus. Si enim Spiritus veritatis, Veritate ipsa testante, ex qua procedit, gratis datur; procul dubio spiritus menducii esse deprehenditur, qui non gratis datur.

> Sanctus item Gregorius Romanus pontifex, inhomil. super illud Joan .. Cum sero esset die illo una Sabbatorum ", ait : « Sicul misit me Pater, et ego mitto vos : » hoc est, ea charitate vos diligo, cum inter scandala persecutorum mitto, etc. quæ supra notavimus. Idem cum exponeret illud Cantici. canticorum, scilicet : Odor unguentorum tuorum, super omnia aromata 14, ait : Unguentum Domini Spiritus sanctus erat, de quo Propheta ad eum dixit : « Unxit te Deus, Deus tuus, oleo exsultationis præ participibus tuis 17. » Hos oleo, quando incarnatus est, unclus est : Non enim primum homo factus est, postea Spiritum sanctum accepit : sed, quando de Spiritu sancto incarnatus est, simul et incarnatus, et unctus est. Odor enim unquentorum fragrantia sancti Spiritus est, qui et ab ipso procedit, et in ipso permanet. Idem in II Moral. Spiritus sanctus nunquam deseruit humanitatem Christi, cujus ex Deitate procedit.

Ista quidem a Latinis doctoribus sumpta, pauca. de innumerabilibus posuimus : per quæ Græcis

Joan. xv, 26. ?! Isa. x1, 44. \* II Thess. 11, 8. \* Joan. xx, 21. 🕫 Joan. xx, <sup>74</sup> Apoc: 1 et xix. 49. <sup>16</sup> Cant. IV, 10. <sup>17</sup> Psal. XLIV, 8.

se maris intercapedina disparatos conjungente, in una catholicæ fidei, pietatisque concordia. Neque enim profecto, benignisaimus cum sit, quos Verbam vitæ continere, et humano generi expasitores eloquiorum puorum przesse voluit, per quos mortalium misertus errores, ad egnitionem aui errantia corda converteret, vel de veritate dissentire ab invicem, ant fidei duces, Ecclesiæ decretis post beatos apostolos assumi permisisset, qui gubernatorum, ac magistrorum vice præcipitatores, et eversores ecclesiastici gregis futuri essent. Neque tanta concilia errare permisisset, quæ, sic de illis viris statuerunt, ut juberent omnes, qui a Christo Christiani dicerentur, eos revereri in omnibus, nihilque illorum dictis contraire ; neque pastores eos esse, ne ad prærupta, et præcipitia, gregem sibi credium pertraherent. Sed nec sancti jam essent, nosque cæci cæcos sequeremur, ignorantiæ tenebris cæcati, nec veritatem agnoscentes. Verum, hoe profecto est, oblique in Deum erroris culpam intorquere; idque, cum Salvator noster usque ad consummationem sæculi nohiscum se fore promiserit, pro quibus redimendis, omnis illi cura fuit, omnlaque implevit sacramenta.

Cæterum, si qui beatum Augustinum sententiam illam de sancto Spiritu, non quasi dogma im-.. mobile protulisse arbitrantur, neque ita illum sensisse, et aliis persuadere voluisse, quoniam aliquo in loco, scriptorum suorum dixerit (36): C stinus, si, pro incertis rebus, tautam ultionem Solis canonicis Scripturis, divinis scilicet eloquiis, lectores incunctanter ac sine ulla hæsitatione credere, alque assentiri debere ; scriptis vero suis, non tansum honoris impendere, sed, si quidem canonicis Scripturis concordant, suscipere ; se vero si usquam a veritate aberrasset, correctionens alque emendationem non solum non renyere, verum al libenter amplecti; qui ergo talia proferunt, eliam Apostolum Paulum Apostolico choro detrudere coguntur; neque illum veritatis prædicationem scisse fatebuntur.

Beatum item Dionysium veritate excidisse, ex verbis illius occasionem nacti, dicturi sunt. Ille enim ait: Quoniam non sum dignus vocari apostocolus, et nondum arbitror me comprehendisse. Iste vero in ane libri De divinis nominicus, veniam D petiit si quid omnino vel in parte, a veritate aberravit. Sin autem, quæ a summis viris, per modestiam et humilitatem dicta sunt, non oportet contra illos, quasi ab illis testimonium sumere ; prorsus, et ea quæ a heato Augustino modestissime sunt dicta, contra illum proferre in testimonium, imo contra veritatem, fas nou est. Alias enim sanctorum maximas virtutes evertemus, catholicosque doctores arbitrabimor circa fidem naufragasse, aliisque parasse naufragium; eosdemque, et sanctos simul et nocentes appellabimus, et magistris

consentiunt; Del scilicet Spiritu cos, term licet, A quidem honorem hobehimus; qui vero illis obsadiunt, hæreticos existimabimus. Sed, ista plane inepta sunt et absurdissima. Nam quod beatus Augustinus in suis de sancto Spirity nententiis, ne vestigium quidem ambiguitatis ostenderit, ex dicus suis constat : Non enim poquante, inquit, dicere, quad Spiritus sancius a Filto non procedut. Et qui aliter sentiunt, cos demontissimos appellet; Alque hanc fidem ad Deum, sit, sperts confiteri, in qua, ex Filio procedere Spiritum sanctum continetur, el ab ipsis Salzaloris verbis id ostendi asseveral : additque, ipsam propheticam, alque apostolicam doctrinam, ex Filio procedere Spiritum sanctum, commendare.

> Hæc autem profecto ambigentis non sunt : et Petrum firmissime tenere, ac nullo modo dubitare de processul sancti Spiritus ex Filio admonet. Atque in fine quadraginta capitulorum, que ad eum scripsit, quasi concludens, ait : Singula, qua illic dicta essent, tansum roboris ad fidem habere, ul qui vel unum en illis abolere niteretur, quasi manifeste impius communisque pestis exsectandus, atque sugiendus esset; et neque in meusa illi, neque in elio quolibet communicandum, neque salutan. dum, neque sub toctum vocandum ait.

> Constat igitur, quia, que de fide crediderat, ex et scribebat, eisque onnues credere, et obtemperare, et monehal, et orabai, ut que essent maxime salubria et vora. Desipuisset enim profecto Auguexpetisset.

Quid autem dicturi sunt de doctoribus reliquis? neque enim omnes ambiguos dicent : Quidam vero. et illum, et, cum illo alios plurimos doctorum errasse de sancto Spiritu, nihil misum case asseverant > Homines quippe fuisse, et errare, hominum. esse. Sed ista profecto improborum aimis hominum sunt, et coram qui doctores una destruere nituntur. Quid cuim probibet eadem ratione. omnes pariter exploderent ? Homives enim fuerunt et ipsi, ac veluti in profundæ noctin versati tenebris. Hoc chim concesso, ownes arhitrabimur circa fidem quactabundos et dubios hærere, nulloque horum judicio, utemur, ad sangtarum litterarum intelligentiam. Ne isti quidem, qui hac dicunt, habebuut, unde sua firmare possint, nutantibus emnibus. Quibus, enim rationibus, quos volunt, magistros asgunt, eisdem et ipsi arguentur. Nempe enim non omnium sedebunt judices (a), communes quidem Ecclesia magistros, ipsi vero, veluti sapientiæ ac scientiæ thesauros penes se conditos babentes, cosque supra humanam naturam fuisse gloriantes, quæ ipsi proferunt, sola obtinere, ac rata esse, ac firmissima dicere audebunt, Atque, ut datur intelligi, cos quidem qui omnium congensu, sapientia, et sanctitate flo-

(36) S. Augustinus in epist. x1x. Hoc dictum hæretici perpetim in ore habent contra Patrum auccloritatem.

(a) Deest aliquid.



rusterunt, fragilitate conditionis humane in errorem A nium naturalium bonorum, Patrisque bona babeat lapsos dicent, sibi autem ipsi tantummodo errore decipi non posse, peculiare erit ?

Sed ista, ut superbiæ, stultitiægne plenissima illis relivquantur, quos delectat hujusmodi fatuas iautilesque glorioles sequi ; maxime cum possibile non sit, eosdem et sanctos consentiente, orbe universo, fuisse, et a fide deviasse, sine qua Deo placere impossibile est, ut alt Apostolus ". Nos autem honorem illis ab universalibus conciliis attrihutum servantes, hosque ut praceptores, et duces Graecos Latinosquo sequentes : In Christo enim Jesu, neque Indæns, neque Gracus est aliquid ", quodque a quolibet dictum, veraciter camdem habet vin, librantes, sibi ipsis, atque invicen de sancto Spiritu, valde concordes aspicimus.

Alii enim ex Filio procedere afunt Spiritum sanctum; Alil esse ox Filio, stque ab co esse habere, et ab ipso naturaliter prodire, et profundi et emicare, et profluere, ac per Filimn et ex Filio procedere; et, si quid ejusniodi intelligenties proximum ab eis dioitur, quanquam, elsi que a megistris obseurius fortaceis de hae re dicta videbantur, prudentiz fuerat, es es manifestis dictis interpretari : no propter nos videantur ot sibi ipsis et invicem sacri doctores adversari : id profecto pro certo habentes quod a Deo traditi Ecclesia magistri, nunquam diversis inter se dogmatibus dissentire possent : per quorum of unus ille, of divinus Spiritus, de quo sermo este locatus sit. C

His positis, constat ex his qua communitor et singularitor a sanotis Patribus dicta prenotavimus : quod ipsi sancti viri qui ex. Patre per Filium procedere Spiritum sanctum dixerunt, et ex Filio procedere, et ab ipse case, stque ab eo este habere, et ex es naturaliter prodire, et profluere : et, si quid est hujusmodi, præter id guod ex ipeis fidei principiis necessario sie ista concluduntur, ex ipsis Salvatoris vocibus occasiones acceperunt; ex Patro quidem illum ideo esse asserentes, quod Salvator in Evangeliis dizerit, Qui a Patre proces dis se, Per Filium vero esse, et en Filio, quia ipour Dominus, nune quident vericutis Spiritum dizerity nune autent ipsum disciputis corporaliter ostenderit. Atque nune quidom and discloufor D sanotum, r evidentiors insufficient per commi Spialt, Quia do meo accipiot et annantiubit vobis \*\*. Nunc vero ad Patrem : Omnin men ina sunt, el rea men sint H.

Atome ex co, quoid mitti quident Spirites a Patre et donari, et si quid hujumodi est , mitti vero, et d'ari, et a Filis ibidem dicitar, neque scorsiny miteit Pater Spiritum sanctom, ac scorsim Filius; seir en eo quod a' Patre per Phium atque en Patre, et Filto ma datione, una largitione, una missione datur, et mittitür : queimadmiodum scilicet una processione ex Patre per Pillum procedit, alque ex co, quod Filius consors su paternorum om-

78 Hebr. x1, 6. 7 Galat. m,-28. <sup>34</sup> Joan. xv, 26. zz, 21.

propria, alque præcipua; ac ex eo, quod non serviliter, se ministri officio a Fillo mittirur, utprte qui est incommutabilis imago Patris. Hec enim ex prædictis instanata sint erst plurima sint. Et iflud uns spparet, quod quando insuffiavit in discipulos Dominus, et dixit eis : Accipite Spiritum sanctum . qui ex Patre per Filium naturatiter prodit, et per se procedentem dedit eis.

Hoe igitur, ut dictum est sb Ecclesic magistris, satis supra declaratum est ; præcipue tamen magnus Basilius suam hac de re opinionem Indicans, prædicta confirmat. Nam in quarto contra Eunomium, in uno capitulo quod inscribitur Quod divina natura sit Spiritus : Spiritus enim, inquit, virenti B Verbo ad creandum conjunctus, viva virtus est, et ndtura, divina, ineffabilis ez ineffabili ore prodiens, ineffabiliter per insuffationem in hominem emissa, et secundum formam a Christo corporaliter ostensam, rursus ob ipso per insuffationem restituta. Concurrere quippe oporlebal antiquæ novitati præséntent quoque renovationem, et hujusmodi concursionem expressit insuffans, non alius exsistens, quam is qui ab initio insuflaverat; sed ipse, per quem dedit Deus insuffationem, tunc quidem cum anima, nunc autem in animam.

Magnus quoque Athanasius, in epist. ad Serapionem de Spiritu sancto, cujus iuitium' est : Leginunc quoque scriptam a tua venerations epistolam, sit : Denique mittente Patre Spiritum, Filium illum discipulis insuffans dedit. Omnia enim quæ habet Pater, Filli sunt.

Sanctus item Cyrillus in 1v ad Hermiam, ait : Stmut entre, atque same Opificis' ineffabilibus nutidus nutura homints ad indutantiani provecta ait, habits etiam ad Spiritum componedator. Insuffault enim in faciem ejus spiraculum site, non allter, ut reor, antimati nov lucent sanctificationis, proprietationes ad Deam' habitaro, nist participatione Spiritus sancis fuisser ornatus. haque et quando unigenitus factues ast konto, desertant, ac destitutani antique bond, et qued a principio acceperat, invendens naturam Rominis, cam'rarsus in illud transformate ouravit, veluti a fonte, proprio scilicat plentindine illum immittente, ac dicens : « Accipito Spiritum ritus naturam optime signans,

Prater ista vero, quera sonotis viris dictor sunt, quibas aperte indicatur, Spiritum santtum per insuffationem discipulis datum : quandbyuidem hio magnus Basilius Spiritum Verhe conjunctum ad creandum, quem et vivam virtutem, et divinam dizit neturam a Christo per insuffictionem homini fuisse restitutam ; quam etiam corpoream appellavit formam ab ipso demonstratam; manifestum sane ost, quod quando insufflansi dixit : Accipite Spiritum sauctum, per hoc ipsunt, qui ex Patre procederet; Spiritum insinuavit. Hoc enim est \*1 Joan. xvi, 14. \*\* Joan. vvii, 10. \*\* Joan.

Digitized by Google

totem divinam naturam, Paracletum scilicet.

Quod autem formam, aiunt Basilius, Cyrillusque, adumbrationem per carnem Spiritus naturæ, hoc Augustinus corporalem insufflationem appella. vit. Et quia forma, et adumbratio Spiritus naturæ est, insufflationem illam non esse Spiritus saneti substantiam dixit, sed documentum per propriam et congruam significationem, quod hic Spiritus sanctus etiam ex Filjo procederet. Et merito sane, quoniam enim nihil eorum quæ a Domino fiebant. fortuitum erat; èt quæ in figura peragontur relationem aliquam ad ea quæ significant, habent : sicut hapisma, quod per aquam datur, invisibiliter operantem emundationem indicat, emundat quippe aqua, et diluit corporum sordes, mysteriumque Dominici corporis in specie panis et vini traditum, mysticum animæ signat alimentum ; et quod in linguis igneis Spiritus sanctus delapsus est, rationem profecto habet ad ea quæ tunc sunt gesta divinitus signa. Ignis quippe Deitatem signat, linguæ, magisterii proprietatem. Ita scilicet, illa insufflatio aliquid significabat. Erat enim argumentum divinæ substautiæ Spiritus; quippe nibil corporeum ita divinum indicat Spiritum, sicut flatus humanus; sicut enim illa insufflatio per os ex intimis, corporeisque visceribus prodit, ita et ipse Spiritus sanctus cujus forma corporatis spiritus est, et ex Patre per Filium substantiam habet. Natura quippe divina dictus est ineffabilis ex ineffabili ore ma-C nans. Manare autem, ut supra monstratum est. in substantia Spiritus sanctus accepit.

-Sanctus quoque Cyrillus ait : Sicul et anusquisque nostrum spiritum, aui in seipso est, continet, atque ex intimis visceribus ad exteriora profundit : ideirco denique et corporaliter illum insuffavit : ostendens, quia sicut humanus spiritus ex humano ore procedit, ita et ex divina essentia, quod ex ipsa est, divine projunditur. Divinam essentiam, Patrem, et Filium nominat, quorum paulo superius memoriam districtius fecit. Ex quibus etiam constat ex Patre et Filio veluti ex uno, procedere ac prodire.

Patet itaque, quod qui per insufflationem faetam, non esse datum apostolis Spiritum sanctum D ex Patre procedentem, sed donum aliquod sine substantia dicunt, a sanctorum Patrum intelligenlia discrepant, alque anathemati subjiciuntur. Sancta enim universalis quinta synodus in quodam capitulo ita posuit : Si quis Theodoro Mop. suestiæ episcopo favet dicenti, alium esse Deum Verbum, et alium Christum, alque cum cæteris innumeris blasphemiis suis dicere audentem, quia post resurrectionem insuffans in discipulos, Dominus, ct dicens: « Accipite Spiritum sanctum, » non dedit eis Spiritum sanctum, sed figuraliter tantum insufflavit; his igitvr, qui cadem, et his similia un-

<sup>84</sup> Ephes. iv. 6. <sup>85</sup> 1 Cor. xii, 6.

Verbo conjunctam fuisse ad creandum, vivam vir- A quam senserint, et usque in finem in ea impieiate duraverint, anathema sit.

> Ex his, simul ostenditor, non plures Spiritus sanctos oportere confiteri in Deo, ut quidam fingunt; cum Apostolus quidem dixerit, Unus Spiritus sanctus, in quo omnia "; magnusque Basilius ad Amphilochium, Unus Deus et Pater, unus unigenitus Filius, et unus, Spiritus sanctus, et ipse singularijer enuntiatus, et per unum Filium Patri conjunctus, et per ipsam implens venerandam ac beatissimam Trinitatem, Et rursus : Via, divinæ cognitionis ab uno Spiritu, per unum Filium ad unum Patrem est. Gregorio item Theologo in libro ad Heronem philosophum dicente: Definias quiem et nostram religionem, docens unum quidem nosse Deum ingenitum Patrem; unum avtem genitum Filium, unum vero Spiritum procedentem ex Patre, esive prodeuntem. Præfato item beato Athanasio in præfato libro ita docente : Spiritum vero sanctum sic dici, non alterum invenies, Spiritus enim ut dixi, Deus dicitur, et sanctus Deus. Ambo`vero nomina composita ei, qui proprie appellatur Spiritus sanctus, congruunt : sicut Pátris appellatio cause, -Filiique illi qui sine ullo medio ex causa est.

ltaque licet quidem plures nominare spiritus; alium quidem spiritum adoptionis, alium vero spiritum dilectionis, sapientiæ alium, alium fidei, alium timoris Dei, alium consilii, et fortitudinis, et patientiæ, et continentiæ; quippe operationes Spiritus, Isaias Spiritus vocare consuevit, secundum theologum Gregorium. Omnia enim operari unum, eumdemque Spiritum Apostolus ait, quæ etiam operationes vocat, dicens : Et divisiones operationum sunt, idem autem Deus, qui operatur omnta in nobis .

Dives quoque Chrysostomus in sermone de sanclo Spiritu, cujus initium est : Heri quidem, o amatores Christi, adventus sancti ac venerandi Spiritus a nobis laudabatur : Quia, inquit, quod donatur, Spiritus sanctus est. Vocatur et donum Spiritus sauctus a donatore nomen habens; quando vero Spiritus dicitur, non alium intelligere fas est, quam enm qui ex Patre proprie, substantialiter procedit. Sicut enim Filii, et Palris nomen substantiis congruit, ita et Spiritus sancti appellatio uni personæ Trinitatis competit. Ut enim dictumest, Spiritus, et sanctus composita, ei, qui proprie vocatur Spiritus sauctus, conveniunt.

Attestatur et his magnus Athanasius in Epistola ad Serapionem, cujus initium est: Litteras sancti amoris tui; dicit enim: Dicite, sicubi in Scripturis legistis, Spiritum sanctum simpliciter dici-Spiritum sine adjectione vel Dei, vel Patris, vel meum, vel ipsius Christi et Filii vel a me, quod est a Deo, vel sine articulo Graca locutionis more: ne simpliciter intelligatur Spiritus. Nam si dicatur πνεύμα, sine præcedente articulo, de quolibet spiritu





tur to Ilveupa to ayov, significal Spiritum saucium. vel Paracletum, vel veritatis Spiritum, id est, Filii, ipso dicente : « Ego sum Veritas \*\* , » ne audientes Spiritum simpliciter dici, vel sine præcedente articula, wl sine adjections subsequente, Spiritum sanctum dici arbitremini. Itaque cum audierimus Spiritum sanctum, vel cum articulo Spiritum, non de quolibet Spirita intelligendum ; sed de illo, qui procedit ex Patre, Spiritu veritatis, vel quomodolibet cum aliqua es prædictis adjectionibus proferatur. Nempe enim, st quoniam a Spiritu datur spiritale donum, Spirium sanctum quisplam dicat: Filii etlam, ac Patris dona, Filii ac Patres eront, atque ha nibil prohibebit Trinitatom multiplicare. Imo, cum sit commune donum, et communia munera, norum B quoque nihil prohibebit, et Patrem et Filium, et Spiritum sanctum appellore. Sed ista nimium absurda sunt.

Quoniam igitur, Accipite Spiritum sanctum ".dixit Salvator, quod solum Paracletum significat, nequaquam Chrysostomus illi contradicit, non Spiritum sancium, tune datum dicens : ex eo, quod cœiesti magistro, sanctisque concerdat, Chrysostomo habeur boper. Hunc enim arbitranter quidam dixisse, donum quoddam sine substantia apostolis datum, quia illud dictum exponens, ait: ( Nonnulli quidem dicunt, illum non Spiritum dedisse, sed idoneos ad percipiendum Spiritum ille insuffatione fecisse. Non autem quispiam peccavorit, si dieat, C cos, et tunc potestatem quamdam accepisee spiritualem, et gratiam, ut peccata dimitterent. Ideo et addidit : Quorum remiseritis peccasa, remittuniur sis, ostendens guam speciem operationis det . > Atqui sanctus per hoc non contradicit. Neque enim, ut suam opinionem, sed, ut ab aliis invectam objicit. Quosdam enim, sit, disere, quia non Spirisum desis Christus. Ac deinde illerum corrigens opinionem : Non antem peccabit quispiam, inquiet, of tune cos potestatem aliquam spiritualem, et gratiam accepisse, dicens ; quasi dicat: Illis quiden non videtur apostolos tuac Spiritum sanctum accepisee, "atque ideo neque illius accepisse gratiam, idoneosque solummodo effectos esse per eafa insufflationem ad accipiendum Spiritum sanctum. Consequens enim<sup>D</sup> erat, ut qui cos Spiritum sanctum accepiese tune negabant : etiam gratize perceptionem tollerent, quam sine Spiritu cuiquam possiblic non crat advenire.

Deinde et suam sententiam infert: Non autem peccabit quispiam, eos et tunc gratiam accepisse, dicens : quasi illorum sententiam corrigens, qui negabant Spiritum sanctum tunc datum fuisse, ostendit apertius opinionem suam esse, quod tunc acceperint Spiritum sanctum. Nom cum gratia Spiritus et ipse una adesse intelligitur : atque hoc inde in primis constat, quod potestatem peccata

inkelligi potest. Sin vero apponatur articulas, ut died- A relaxandi tune acceperunt per Spiritum smetum. quod Dei solius est, ut et magnus Basilius in iv contra Exnom. ostendit, dicens: Si igitar peccata dimittere nullius est, nisi solius Dei; dimittit eutem peccata per Apostolos Spiritus sanctus, Deus ergo est Spiritus sanctus. Simul et illud constat, quod, nisi datus esset tunc Spiritus sanctus, Apostoli peccata dimittere non possent: quia vero dimiserunt, liquet, quia dimittendi peccata potestatem una cum Spiritu sencto acceperunt. Non enim hanc haberent, si ille non adesset. Ideo et Chrysostomus siebat. Neque peccabit, qui dixerit cos et tune gratiam accepisse spiritalem, ut per hane in cis Spiritus sanctus habitaret, quem negabant quidam eis um a Christo detum fuisso.

> Idem Sancius super Joan. Evangelie : Cur autem , inquit : (Rogabo Patrem 10? ) Quia, si dizisset. (Ego mittam, ) non similiter profecto eredidissent. Nunc enim id maxime agebat, ut sibi crederetur. Illum igitur tunc acceperant Apostoli, quem dat Christus; dat autom, quem mittit; quem ergo Christus mittit, hunc acceperunt Apostoli. Mittit vero non donum sine substantia, sed ipsum Spiritum. Paracletus enim, inquit, quem ego mittam vobis a Patre, Spiritum veritatis, qui a Patre procedit \*\*. >

> Sed ad id guoque commendandum quod Christus Spiritum mittat, adjecit Chrysost .: Postes enim ipse se mittere ait, dicens : Accipite Spiritum sanctum. Igitur, qui tunc a Christo datus est, eum Chrystost., et ab ipso, et a Patre missum ait. Non ergo vel sibi, vel aliis magistris Ecclesize, in his, quæ dixit, contrarius est.

> Cæterum ad eos, qui dicunt : Si tune Spiritum sanctum acceperant Apostoli, quid necesse fuit illum dis Pentecostes mitti ? dicendum est, quoniam datus est quidem, non autem tota illa sua plenitudine, neque secundum omnem suam operationem; non quod ipse discretus, ac divisus sit, sed propter suscipientium imbecillitatem, qui omnem ejus operationem, et efficientiam tunc profecto capere nequibant. Postea vero quam ad perfectiors profecerant, tunc, jam omnium gratiarum, donorumque cœlestium capaces facti sunt.

> Quocirca et Chrysostomus : Nec peccabit, inquit, aui et tunc cos accepisse dixerit spiritalem aliquam gratiam, cum Spiritus tunc ea sola dignos judicaverit. Nam secendotii gratiam tunc solam dedit apostolis inhabitantem, cujus proprium peccata solvere, atque ligare : non tamen doctrinæ ellam, et verbi gratiam, hanc enim in die Pentecostes, per linguas igneas dedit. Sed, ne tunc quidem tota illis copia est data. Neque enim quotidie ad majores, perfectioresque virtutes potestatesque evasissent. Sed et post Pentecosten, narrantihus Petro, et Joanne reliquis apostolis, quanta a Judzeis passi essent, co quod fiducialiter in Christi nomine egissent : Motu, inquit, facto repleti sunt omnes Spiritu sancto, ut

" Joan. xiv, 6. " Joan. xx, 21. " Joan. xiv, 16. " Joan. xv, 26.

si totum in Pentecoste habnerant, quorant tune spirise impleti sant? Constat vero enia liabebant illum anition, sed, quis perfecte non habebant, ipso musus impleti sunt. Somper onlar se jugiter Spiritus datur, et per singularipsius manera, ippe una ingreditur.

ELiw Actibus apostolorum scriptum est : Imponebant apostoli manus super eum, qui baptizabatar, populand, et descendebut Spiritus sancius super cos \*\*. Dates each is adoptione is prizatio, et principation spiritalem in populi regimine suscipientibus, arme in hac differenter, secondam selfeot munera ad Ecclesite perfectionem conferentia.

Es ergo insuffatio Indicium est verz saneti Spiritus effusionis; atque eo magis, quod et gratia, 늘 in qua datus est, solius Dei est. Deus autem est Spiritus sanctas, sed et documentum est et instifantio, per expression significationent, ex Filio procedere Spiritum sandbunt alque ex eo esse.

Ex quibus ctions id constat, quod, qui nihil mirum case dicunt, at dator a Filio Spiritus, guandoquidear et a quoeunque honnine, modo sacerdos sit. datur : et sicut ab hominibus cum datur, non atian ab els procedit : ità neque a Del Filio, procedit, quamvis ab ipso detur, irrationabiliter, ac dementissime blasphemant. Primum duidem, quosiam candom proportionem. Spirifum sanctum ad Fillum hubere, quan habet ad hommes, putant; semde, quotient a quibestibet hominibus dari non porest, qui ab apostolis datus non est : Imponebant C enim manus, sit, super baptizatum populam et descendebat Spiritus sanctus supper eor.

In his autem, quæ a magistris Ecclesiæ dicta sunt, horum etiam concordia notanda est. Sicut enim magnus Athanasius in Epist. ad Serapionem, Spiritum sanctum dixit donum Filii : Ita et Augustinus in lib. De Trinitate, ipsum dixit Filii donum. Tum, quia a Patre et Filio datur, tum quia ex Patre per Finum procedit, amborumque donum esse, addidit. Ac sicut ille Spiritum sanctum, unam vitam unius vivi Verbi dixit : ita et Augustinus in lib. De fide vivam vitam, et vitam ex vivente ditit. Et quemadmodum Cyrillus ad Palladium essentialiter illum ex utroque, id est, ex Patre per Filium dixit ; ita gi siss magistri. Hi enim, et magnus in primis Athaet iste ex utrisque procedere, et in utrisque perdurare; alque ex ambobus, id est, ex Patre, et Filioesse. Et ut charitatem Spiritum sanctum Augustinus appellavit : ita et Athanasius ad Serapionem scribens, ait: Denique Corinthiis, orans. in Trinitate orabat, dicens: (Gratia Domini nostri Jesu Christi, et dilectio Dei, et Patris, et communicatio Spiritus sancti cum omnibus vobis \*\*. > Spiritus enim participes, habemus verbi gratiam, atque in ipso Patrecharitatem. Constatigitur, quia Spiritum sanctum in hoc loco appellavit : ita enina Trinitas insinuabitur in qua Apostelum ad Corinthios orasse, ait. Certe et beatus Theodorus Studites de Spiritu

loquerentur writunt Dei cum fiducia \*\*. Nempe enim, A sancio cunii : Tu vitu, amor, fumen. Charitus sutem, et amor idem valet.

> Sed emin Augustinus quidem rursus gratiam vocavir Spiriumi sanctum. Concordat autem et huie sanctos Basilius in mysticis sancti sacrificii precibus, ad Patrem Hire de Filio lognews : Qufest intágo taa bonitaits, sigilium forma parile in se apso le Patrem ostendens, sormo vivus, Deus verus, a quo Spiritus sanztus effulsit, adoptionis donum, artha futura hardditaris. Idem rursus, in epistol's ad Gregorium fratrem de differentia cesentia, atque substantia, ait : Omno quod in nos est divina virtule perlingit bonum; omnis in omnibus operantis gratic opera-Konene dicimus, sicut st Aposicius : Het auten omnia oppratur unus atque idem Spiritus dividens singudis prout sult .

> Porro, si quærere pergimus an ex solo sanciu Spirita bonorous fargitio infilum somens, ita dignis adveniat : rursus a Scriptura admonement, ut credamas largitionis bonorum omnium, que in nobis por Spiritum fun auctorem, et causant esse unigenitom Jesum. Onwis enim per ipeum facta esse, et in into consistere, a senctie litterie didicfmas. In his sutem, quant emais in annibus operani gratiani dixit, Spiritum senerum esse valt. Omnia mine operatar mas; dique idem Spiritus, Et addis : Omnia nobie per ipsum Spiritum gori.

> Notandant vero, et qued per medium dicti filius, quod omnia scilicet per Filium sint facia, Filium austeven, et causan bonorun ques per Spiritum: nobis gerundur, ostendit ; sinnif cilani, daz ante prædiximus de personarum ordine, ex præsenti quoque dicto roborautor, procedens quippe, ait : quod per Bilium quidens com Ne, dum non estent, ad esse producta sint. Non esint negut ex flac virtute sine principio, sed quadam virtus est, sine nativitate, sine principio subsistens; duz causa est corum que sint omniete cause, et ghe der Spiritum nobis geruntur. De hoe entur ille serine institutus erat : sed et voluntatem alle queque in loos Spiritum sanctum Augustinus appellavit. At vero charitas, et amer, et veinntas tandemdem valent. Quod enim quis amat, hee et diligit, et voit.

Concordant bais et veteres ili apad nos Ecclonasius in his, que contra Arium scriptita cos qui dicerent posteriores Patre Fillum et Spiritum sunctum ratiocianndo illam absurditatem indexerunt : veluti si dicerent, sine ratione, et voluntate Deum esse. Et merito ; quia enim Deus intelligibilis, ac vo-. lens est, secundum communer de boc intelligentias, Scripturzque sententias, rationabilium voro parfectio, rationem, atque voluntatem habere est, omnis autem perfectio principalius, atque perfectius in Dee sits est ; quemadmodum Deus ipseseipsum intelligene, ipse sibi ipsi intelligibilis est; hoc enim est et movere josum speculatione sui ; se iosum vero intelligens, et alia intelligit, ut ait

\*\* Act. 11, 4. \*\* Act. x111, 3. \*\* I Cor. 'x111, 13. \*\* I Cor. x11, 14.



Dionysies eximits; atque hine Verbi, et Filii per- A eto contumelia, nibil vel imis, vel Deo Indignius, sona cooritur. Qued enim definibile est ad definilionem relative dicitur ; atque ipse est Patris definitio, et Verbum, et sicut definitio ad definitum, sice habet Filius ad Patrem seeundum Theologum Grogorium. Sed et copsubstantialis ai est. Nullum enim accidens in Deo, sic et ipse se ipsum est diligens, et volens et amans. Ipse quippe sibi est desiderabile, et summum, et bonum, ex so ipso suare producit voluntatem, sive charitatem, sive amorems quæ Spiritui sancto relative assignant Ecclosiæ magistri. Neque enim alias bis qui negarent Filium et Spiritum sanctum, objicerent quod sine rations et voluntate Deum fateri cogerentor; nisi Patrem quidem, mentem, Filium, Verbum : Spiritum vero sanctum, voluntatem, relative voluissent dicere. 8

Et quoniam quantum est, quod diligitur, tanta et dilectio, sive voluntas est; parilis et ipsa Deo est, et exequans, Est et consubstantialis, quoniam in Deo nullum accidens, Sic igitur et Deus pro confesso ' babetur Spiritus sanctus cobsubstantialis Patri et Filio, et coæternus. Nunquam enira fuit sine verbo, et sine voluntate Deus. Ex quo, et quæ prædicta sunt, una apparent, quod Filius, scilicet sit ex Patre sine medio, veluti ex mente verbum. Spiritus autem sanctus ex Patre per Filium, sicuti voluntas, et charitas, et amor, ex mente per verbum, et ex Verbo prodit. Impossibile namque est, velle, vel diligere, nisi per verbum, et præcedente verbo. Quecirca etiam merito ex C Verbo procedere dicitur.

Quia igitur secundum processum voluntatis, sive charitatis, ex Patre per Verbaus proceders Spiritum Augustinus intelligit; idcireo cum dizisset, ipsum, dictante Scriptura, charitatem Patris ac Filifi, cliam ex Patre, et Fille procedere concludit. Que conclusione Gracie guoque doctoribus, ut supra docuinus, maxime consouns est. Hi enim ex Patra per Filium procedene. et ex Patra et Filio essa assesunt : quod, qui negat, alterum ex duobns, vel Patrom sine Verbo, et voluntate, vel duos Filios in sancas. Trinitate confitebitur, et ambas sina ulla medio en Patre-esse posse.

Onod ai quis Angustinum percontetar, unde D causam sampserit, ut Spinitum sanchum denum, et dilectionem Patsis, ac Filii diceret, acrista illius testimoniis divinazum Litterarum rohorats (nam sine his, nihil locutus est) in libris de Triestate pro co respondebunt, simulque pro mageo Athamalo, qui eadem locutus est. Non igitar expedit, dum conclusiones irrationabiliter negare volunt, eliam, quæ a SS. Patribns dieta sunt, charitatem, sen voluntatem, sen aliquid hujusmodi Spiritum sanctum communiter, ac sigilizim confitentibus una negare, adversus sanctos impudenter se efferenda, casque sibi invicem objicienda. Qua profe-

\* Joan. m. 16.

vel gravius irrogari potest, quedque majus est, contra illos mentiendo, se ipsos isti a veritate illorum faciunt extorres: ac defude putant debitum se illis honorem reddere. Naque sane convenit, ne cliam a Filio case Spiritum sanctum necessario confitmentur, juxta Patrum veracissimam theologiam : dum negare volunt eum a Filio dari, negue mitti, Spiritum sandtum, gratiam sine substantia dicero prosumere, sicut enim dictum est: Slo Deus dilaxit mundum, ut Filium snum unigentum darat pre co \*\* ; its ot Spiritum mantum, Scripturn cum doctoribus clamante dari, zo mitti, fatendem est, queniam dilexit nos ; illud præteres mente repetendo, quod quotidie orantes, dicimus: Voni, Paraclete banigns, et habita in nobis ; et : Domine, qui sanctum Spiritum buum hora tertia tuis apestolis misisti, hune a nobis elemons, ne auferas. Prorsus vero nunquana ab ipas datus fuisset, alsi et ab ipso esset. Aliter quippe minister esset Filius. Ideo et dictum est : A quo autom dari oportebat, pisi ab eo, cujus est? Et illud item constat, quia neque Verbum daretur, nisi pracedente charitate, secundum quam dilexit nos. Et cuia Spiritus sanctus charitas dicitur, principaliter ipsom dedit nobis cum dilexisset nos, maxime quia et voluntas, quia se ipsum et diligit, et vult Spiritus sanctus, appellatus est. Qui enim amicus alicul

efficitur, bonam prius voluntatem suam ipsi lar-

gitnr.

Scire tamen convenit, quæ communiter atque indiscrete sæpe in Deo dicuntur, relative ac proprie in co dici. Et dicitar itaque charitas Dons, sidut et mens, et verburn communiter at abasisto, sed hoc ip. lace relative Spiritui redditur. Nam et sopientia dicitus quidem communiter Dous ; socundum quem respectum tune names hos Pauri, et Filio, et Spiritai sancto tanguam uni rei indiserete commune. esse intelligi necesse est. Una cuter est trium essontia sigut et une sapientia, et une bonitas, et, si quid aliud communiter et absolute, et est, et. intelligitur. Sed tamen proprie Filio sapientia redditur, quamvis una ex numero exsistent trium, esdamque sit sepientis et qua genita est, et qua genuit, alio tamen respecta cadem non est, secundum scilicet oppositionem gignendi, se nascendi, quia neque Pater Filius est, neque: Filius Pater. La dicitur quidem et Spiritus Sapientia, et Mens, verum relative as secundum propriate processus definitionem hos nunquant penitus disetus; similiter et voluntas communiter dicitur Deus, quia et volens est ipsum præceptum, ac potestas Dei., Et. ipse quoque Dei Filius voluntas Patris, consiliumque ejus dicitur, secundum respectum differentem, sicuti et sapientia; sapientia no invitus Pater, Pater esse videatur, quod quidam üdelihus, as piiz objecerunt. Verum, Spiritus sanctus secundum

alium modum voluntas relativo dictus est, juxta & Filius, noque mens, neque Verbum, secundum perscilicet definitionem ac proprietatem substantialis processus sui.

Cælerum, si quis volit juxta prædictam rationem et Patrem charitatem dicere, et Filiam similiter : et hine absurde personarum introducet multitudinem, easdemque asseret multipliciter procedere.

Sed Augustinus quidem, qui de hoc subtilissime disserit et maxime in libris De Trinitate, ut his qui volunt legere, perspicnum est, unam eamdemque charitatem dicit Spiritum sanetum, Patris et Filii, qua Deus se ipsum diligit, et se invicem Pater, et Filies diligunt, quam ettam connexionem nominat Patris et Filii et unionem, et quæ illic alt : sicut el unum Verbum est, secundum quod Deus se ipsum intelligit. Nos autem cum sanctis Patribus , pro bis B respondentes dicimus sanctæ Trinitatis ordinem immobilem manere oportere, secundum quem, nec nomina, quæ a processibus substantialibusque modis apparent, commutantur: neque personæ vel præponuntur, vel postponuntur, vel omnino commutantur; sicut enim unus Pater, atque unus Filius, et neque Filius Pater, neque Pater Filius : ita et una voluntas, seu charitas Spiritus sanctus congruere relative scilicet dicetur. Atque idem, neque Pater, neque

sonalem ordinem erit aliquando. El, si una essentia, et una charitas, et unus Deus, cum Patre et Filio, secundum scilicet communia, et absoluta nomina : quemadmodum et Paracletus dictus est quidem, et Filius, sed propriesancto SpirMui redditur, quamvis non video cur magis ex eo quod Spiritus, vel charitas, vel voluntas, vel aliquid bujusmodi dicitur. Talia absurda segui nonnulli arbitrantur. Ex eo autem, quod Spiritus idem dicatur, non itidem.

Eadem quippe ratione dicere quispiam posset, et Spiritum spirare alium Spiritum, illumque rursus alium, atque hoc in infinitum tendi ; similiter, et Filium quidem giguere, et qui ex ipso nasceretur allam itidem personam gignere, et boc item in infinitum tendi : verum enim ordinem servare opus est, neque ipsius terminos transgredi, sed intra Trinitatem stare, juxta traditam nobis fidei regulam, ne deorum introducamus plebem. Itaque talia præsumere illorum est, qui personarum ordinem, et quæ do sancta Trinitate traduntur, et confessa tenentur, tollunt, confunduntque, ac permiscent omnia. Sed secundi hujus voluminis tandem finis sit.

## LIBER TERTIUS.

Et hæc quidem its se babent. Ut autem que su- C Undecimo deinde loco sufficere, ad indicandum, ex perioribus libris sunt dicta, repetentes, quasi in unum conspectum demus omnia : doculmus primo, tertium a Patre esse Spiritum sanctum juxta personalem ordinem. Deinde, propter substantiales divinarum substantiarum processus, nascendi scilicet, se procedendi, Filium quidem ex Patre esse sine ullo medio ; Spiritum sanctum vero ex Patre per Filium procedere. Dein, juxta prædictum ordinem, Filii mediationem plurimis in locis a sanctis Ecolesiæ doctoribus pro confesso tradi : deinceps omnia exempla, quibus in sancta Trinitate sancti Patres usi sunt, traditum in divinis personis ordiwem, secundum substantiales earum processus cum consubstantialitate insinuare, secundum utentium intentionem; Spiritum deinde sanctum cum ex Patre per Filium procedat, per ipsum substantiam habere. Per, et ex, in divinis apud sanctos, idem significare. Tum Filium ad Spiritum, Spiritumque itidem ad Filium, secundum habitum, et relationem habere ad alterutrum, a sanctis tradi. Deinde, quemadmodum Pater causæ ratione ante Filium intellegitur; ita et Filium cadem causæ ratione ante Spiritum intelligi : majorem Spiritu Filium, secundum scilicet personalem ordinem a theologis tradi. Deinde a Filio esse habere Spiritum sanctum, utpote ab ipso audientem, et accipientem.

Filio esse Spiritum sanctum, quia sit, et dicatur Filli Spiritus. Spiritum sanctum deinde, Christi Spiritum dici, cadem ratione, qua et Filii-Spiritus esse assèveratur : Spiritum sanctum, spiritum oris Filii a cheologis tradi, et utraque, illum ex Patre, et Filio esse, signare, id est, ex Patre per Filium procedere. Filium quidem Verbum Patris dici, Spiritum vero sanctum Filii itidem Verbum, causæ ratione tradi ; Spiritum sanctum præterea etiam ex Filio esse a summis theologis insinuari ; Filium, eo quod sit incommutabilis imago Patris, omniaque Patris bona essentialiter habeat, eadem ratione, ut verum Patris Filium, Spiritum sanctom habere; qua illum habet Pater : aliter quippe illud incommutabile tolli. Mittere, et mitti, capsam et causale in divinis personis significare. Fontem esse sancti Spiritus Filium; Spiritum sanctum imaginem esse Filli, et virtutem ejus naturalem, ac viventem, et essentialem operationem : quemadmodum et Filius hæc omnia Patris est. Ac faciem quidem Patris esse Filium causæ ratione; primitivam item formam Spiritus Filium ; ac proprium quidem Patris esse Filium, quod ex illo sit; proprium vero Filii Spiritum, quasi per ipsum naturaliter, essentialiterque prodeuntem, et ex ipso esse accipientem, atque ex eo exsistentem. Latinos, Græçosque



doctores communiter, et apertissime ex Filio esse, A ex tribus Benjamin, discipulumque Gamalielis aut et exsistere, ac procedere Spiritum sanctum divinis rationibus tradere.

129

Hæc autem omnia pluribus rationibus ostensa sout; quæ, cum vera sint, et Armissimis undique rationibus munita, constat profecto, quia producere quod dicitur, possibile non est, ut Patris substantiale sit. Neque enim idem Spiritus, tertius simul, el secondus a Patre esse potest, neque continenter et sine medio ex primo, et per eum, qui sit continenter ex primo : neque de solo Patre procedere, et per Filium procedere : neque productor per Verbum, et solus productor esse, et cætera hujusmodi, quæ prædicta sunt. Hæc enim evidentissime sibl contraria sant; et idem est, ac si neque ex Patre omnino procedere illum confiteatour; maxime cum a sauctis declaratum sit, quod nunquam procedere diceretur ex Patre, nisi et a Filio procederet. Namque procedere ex Patre etiam per Filium una complectitur, quippe procedendi definitio est, ex Patre per Filium procedere, secundum quod etiam a Filio diacernitur, per proprium sui, differentemque processum.

Porro, sublato quod per Filium procedere asseritur, etiam ex Patre procedere quod dicitur, una tollitur, sublata quippe cujuslibet substantiæ definitione, ejusque substantiali proprietate, definitionis quoque nomen aufertur, substantiaque quam definitionis nomen signat, una tollitur. Quoniam vero veraciter procedit ex Patre Spiritus sanctus, per C Filium etiam procedere quod dicitur asseretur. Ita enim saacti Patres procedeudi complexam definitionem substaatize Spiritus explicueruut, et quze dicta sunt, vera esse monstrarunt. Atque una, ut dictum est, producere substantiale Patris esse non potest, idque, cum ex superioribus constat, tum etiam ex his, quæ subjicimus ; quia enim unitatem ac Trinitatem Domini fides vera commendat, id quidem essentia, id autem personis, ac præter proprietates, quibus persona secundum processus rationem distinguantur : nulla alia est divinarum personarum differentia, solaque divina substantia relinquitur : inspiciendum, juxta fidei concessa principia, quænam sit proprietas Patris, ipsumque speciale proprium, quod præcipue Patris commen- D dat personam, et Patrem facit, ac secundum quod ad coæquales sibi personas Filij Spiritusque distinguitur.

Cum igitur tria communiter de Patre dicantur : quod ingenitus sit; quod Pater, quod spiret, seu producat ; ingenitum quidem, quod causam signat ; et si secundum hoc Pater a Filio Spirituque secornitur, Patris tamen personam non commendat, solumque designatio, et notio ipsius est, jam subsistentem sequens, ut simpliciter proprium. Duplex enim proprium est. Aliud enim est proprium quod substantialem speciem cujusque commendat; atque ab aliis separat : ut verbi gratia, Paulum esse animal ; aliud vero, magistrum fuisse gentium, aut

sliquid hujusmodi; proprium quidem, non tamen quasi substantiale ens ; sed, ut notio simpliciter.

Præterea nihil socundum negationem habet hoc esse aliquid. Negatio quippe rei, quæ sit ablatio, et ejus, quæ non sit, positio est. Negatlo autem est quod dicitur ingenitum, et jam subsistentem sequitur, ipsum enim significat, genitum non esse, per quod sine causa esse signatur. Aut igitur substantiale Patris paternitas est, ac gignere est ; sive productio et inspiratio ; et producere, et inspirare : sive atrumque 'simul, sive præter bæc, tertium quiddam. Et tertium illud quidem, nemo bactenus dixit ; si quis enim causam dicat, primum guidem nomen ejus causa simpliciter erit : sicuti Filii quidem, Filius nomen; et sancti Spiritus, Spiritus sanctus : oportebatque pro Patre causam dicere. quod, a Scripturz sanctz consustudine aborreí, quæ semper cum de Deo loquitur, Patrem eum vocat.

Præteren, causa universale cum sit, et Patris, et productoris, alque creatoris prædicatum est ; siquidem, ut prædicatum solummodo accipiatur sicuti genera, et species, et omnia quæ universaliter contra particularis prædicantur, nulla extra intelligentem animam res est, sed ipsa solummodo intelligentia est : ita nulla erit res Patrís substantia, sed solummodo intelligentia; eritque ex non subsistente subsistens, quod absurdum est. Patris enim supersubstantiale nomen et rem significat, ait divus Dionysius.

Quod si rem aliquam significat causa in Patre substantialem, si quidem aliud quidpiam, præterquam paternitatem, ac productionem significabit : et perspiçuum est, quod alize istes res paternitas videlicet, et causa, in Patre bint. Itsque et allud aliquid cause, præter Patrem, productoremene signabit : stque its, compositio in Deo crit differentium intelligibilium rerum ; simulque in Deo perfective, alque imperfective erit, neque erit allerum, quod alterum.

Quod si idem est causa quod paternitas atque productio, satius est pro causa quod commune est, quæ magis propria sunt substantialia esse, dicere, paternitatem scilicet, seu productionem, quia et de magis propriis substantialibus sermo est, doctoresque paternitatem pro proprietate dicunt, quoniam et Patrem primum confitentur.

Quod igitur tertium illud quiddam causa substantialis sit, constat ex his, sed tamen neque utrumque simul paternitatem dicere fas est. Aut enim ita ambo erunt substantialia, quasi seersim ulrumque erit Pater secundum hanc rationem duze substantiz. Possibile enim non est, duo substantialia cuipiam inesse dicere.

Porro hoc ipsum, non duas esse substantias, idem fore est, ac si home quispiam duas habeat animas. Non enim dicerentur duo esse homines. Utrumque enim substantiale insitum, qued suum

substantialia sunt, at alterum, solum esse non possit ; utrumque impersectum erit ; et, neque Patrein solum dicens quispiam, neque productorem, substantiam perfecte, integreque signabit : ita nec Patris personam discernet a reliquis : et tertium aliud quidpiam dicere necesse erit, quod sit substantiæ nomen. Et fortasse causam dicet alignis, aliud enim possibile non est. At istud esse impossibile, supra demonstratum est. Sed contrarium usu cernitur; qui enim Patrem dicit solum personam aliquam, veraciter atque perfecte se putat, ac substantiam dicere. Et hi etiam, gul producere Pairis substantisle ponunt productorem dicentes, Patrem se significare putant. B

Non Itaque ita productio, ac paternitas ambo eimul substantialia sunt, ut alterum solum esse non possit ; reliquum ergo est, vel productorem quidem substantiale esse, paternitatem autem segui, quasi proprium simpliciter atque agnitionem : aut paterfitatem quidem substantiale esse, productionem vero, ut agnitionem sequi. Sed si quident substantiale productio est, paternitas autein sequens proprium, et substantiam significans ; primus ergo, et sine medio productivæ substantiæ processus, producere, vel spirare erit, quasi sine medio substandialem speciem sequens. Ununquodque enim secundum suam subsistentem, substantialemque proprietatem, prius operatur : per primum autem. et sine medio, etiam alia producit. Hinc igitur per G producere quod dicitur, erit gignere, genitumque per producens nascetur : et Fillus ex Patre per Spiritum erit, neque erit Filius ex Patre sine medio, neque tertius a Patre Spiritus secundum personalem ordinem; Spiritusque conjunget' Patri 'Verbum, plurimaque necessario sequentur ab-.surda.

Quibus, at predictom est, et catholica fides et snnctorum Patrum Ecclesiastica doctrina contraria soutit, ac prædicat. Nempe enim juxta hane rallonem productorem ex substantiali, polius vocare conveniet, quain ex co quod substantiam seguitar ; -quod a Scripturze fide, atque a consueudine ommino alientun est.

-substantiale est, neque ingenitum, neque causa, neque productio el paternitas simul, quasi alterum esse non possit : neque producere tantum quod dicitur, substantiale Patris esse potest ? restat. ut paternitatem solam Patris esse substantiale dicaanus, quasi commendantem in proprio, et nemini commune esse Patris personam, sive substantiam, productionen vero personan sequi, ut agentionem simpliciter, ad significationem substantize ippius jam subsistentis. Et consequenter nativitatem quidam Filii personam commendare, processionem acco sancti Spiritus personam : alque istas tres

4 Matsh. xavar, 19, 20.

est, faciet, et commendabit; sin vero ita ambo A proprietates personales, etiam una substantiales divinarum personarum esse confiteri. Propterea Dominus noster cum Trinitatis mysterium traderet, in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti, disci, ulos baptizare jussit 4. Per id quidem, quod dixit, in nomine, anom essentiam signans; per id vero, quod seculus adjunxit, Patris et Filfi, et Spiritus sancti, proprietates indicans, secundum quas divinæ subsistunt personæ, secondum substantias suas, in suis propriis neque communionem ullam admittentibus, essendi modis. Et quoniam ratio quidem paternitatis est generatio secundum essentiam, Filiumque, primo ac sine allo medio produceré : operatur-quippe natura in Patre, secundum proprietatem personæ, in qua est; geniti vero ratio est, sine allo medio ex Patre esse ; Spiritus autem, sive procedentis a Patre per genitum esse; lucirco Patrem ordfne præponens, Filium subjunxit, ut qui sit ex Patro sine ullo medio ; tertiam vero Spiritum sanctum addidit, at ex Patre procedentein ber Filmm.

> in singulis enim propria sui ipsins, et substantialis, et constans et substantiva species, seoundum quam subsistit prima, et sine medio, ejas operatio est, per quam præcogitatam alis quoque operatur : sicut verbi gratis, in homine, rationale substantiale cum sit speciei ejus, secundum quam esse boc quiddam idem homiuem habet, ipsu est prima ejus immediata operatio, pér quam et alia operatur que constantem ejus speciem sequenter; ut puta visibile; solis quoque species una cam sit, secundum quam sol subsistit, principium est prime es immodiate operationis in sole lucendi, que nullam aliam antese cogitatam operationem in sole habet. Ac per hanc locendi operationem, que unte omnes alias cogitatur, atque sige medio in sole est, illustrare, siccare, calefacere sol ut possit, habet. Rursumque numanus animus cum per intelligentiam prima sibi et immediata sit actio, per hane præcegustam etiaen sequentem operationem, velle scilicet perficit. Operationes enim ista dicuntur, quoniam et intelligere, et cogitare, et animadverters, et volle, sicut eliam gignere, operari aliquid est.

Quocirca, quoniant socuridant gignendi rationem Quonium igitur nihil corum que predicta sunt, D Patris persona subsistit ; per ipsum gignere quod dicitur, etiam productor Pater erit. Ideo et congrue sano productor per Verbum dictus est ; Spiritusque ex Patre procedere. Neque hoc solum, sed et per Filium facta esse omnia, accepimus.

> lize aulem prædicta omnia roborant ; namque et tradium commendant ordinem, Fillumquo necessario prius mente concipi, quam Spiritum, et a Patre tertium secundum personalem ordinem ense Spiritum : alque cum ordine personarum ad invicem, qui ex processibus simul declaratur, essentiz quoque roboratur identitas, cum tervius primo per modium jungitur, juxta Gregorium Nyssenam, matara-



lique banitate ac dignitale ragia ex Patro por A Unigenitum ad Spiritam sanctum ex Patro prosodere, non tamen ex productore .Nam, scenndum paternam proprietatem Patris persona aubetstons, secundum hane primitus, ac sine medio ex se filium gignit : gignendo autem producit et Spiritum : illum quidem sontinenter ex primo; hune autem per cum qui est continenter ex primo. Niti ergo Patur esset, profecto noque productor enset.

Unde stiam dictum est, ideirco filum ex Patro precedere, quoniam effulget a Filio, et per ipeum est. Niel estim per Filium esset, neque a Patro esset. haque przecogitato quidem Pilie propter paternam generationem, secundum quain Patris persona subsistit : per Filium vers procedente Spiritu sancto. proprie admodum Spiritus sanctus ex Patre procedere a theologis asseritur ; ut qui non afiter quam ex Patre per generationem producatur : ob quam profecto etusam, et sancti Patres conjunctam procodendi definitionem, ex Patre quod dicitur, pro co quod est ex Patre per Fillum suscipientes, maaifestius explicatorunt : hoc ipsam esse ex Patre procedere, divinis rationibus asseverantes. Nisi enin socuadum paternitatis definitionem, socutdum quam Patris persona subsistit, nativitas Filii, priusquam processio Spiritus cogitaretur, nequaquam ex Patre procedere, sed ex productore diceretur, alque eo magis, ne et Spiritus Filius este quibusdam fortasse videretur, cum procedere dicereisr ex Patre. Congrue igitur innovatio ordinis G quem Dominus tradidit, ipsius substantize abolitionem habere, fideique totius abnegatio case dicta est. Abaegant fidem scilicet, qui producère quiden ut substantiale ponențes Patris, ex ipso sine medio procedere Spiritum dicunt.

Attestantur autem his que dicta sont, hiac quidem Semptura divina ubique, cum de tribus persoais loquitur, Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum enentians, quasi ista sufficiant, divinas illas subsistentias substantiasque commendare. flinc etiam Doctores sancti, cum de substantialibus disserant, solas has diskretionis tradunt causas. Ait cuim sanctus Joannes Damascenus: Unum Deum agnoscimus in solis proprietations paternitatio, natioitatio, et proceivionis, et sceundum couson, et causale, persectio- D nemque substantice sive subsistentice modum differention intelligimus. Quod si in solis proprietatibus differentiam intelligianus et ipsæ solæ seilicet personas commendunt ; si igitur hæc vera sunt, producere prorsus'substantiale non est. Conficitur autem, quod qui Patris substantialia, plura quam unum ponunt, paternitatemque et productionem, ingenitomque et causam, veritate excidunt ; plurimisque absurditatibus tenentor astricti ; dum et substantiam Patris compositam dicere coguntur, traditosque divinarum personarum processus auferre, ac plures, quam sint traditi, inferre, et quæ absurda boc uno concesso hine emergere cuivis compicante esse polesi.

Ex quibus id cliam admirari licet, geomodo, qui Spiritum sanctum ex solo Patro esse volunt, dum sibi ipsis nimium indulgent, substantiale Parris producere ponent, et quod quæritur, in quo multum laboris ut estendi posset, primum oportehat zssumi, quasi concessum accipiunt ; cum neque ounmanes de Trinitate intelligentise permittant ; neque id sacra Littera habeaut ; acque allus sauctorum Patrum dizerit, ab hujusmodi intelligentia adverterint. Sed, cum neque a disputantibus id concedawr, ipsi tamen quasi pro concesso, quod quæritur, prater omen rationen supponentes, putant se aliquid concludere, plurimaque incets contra cos qui per Filium atque a filio esse Spiritum sanctum conflicator, colligant. Quod si tria solummodo trium personarma substantiatia esse necesse est; ne plarima absurda ac indigua sequantur, solisque proprietatibus paternitatis, et nativitatis, ac processiouis, subsistentize modum differentiamque substantiarum intelliginaus, juxta sanctorum Patrum traditionem : liquet, præter prædictas proprietates, nellum slind substantiale case, cujuscunque trium in saucta Trinitate personarum ; falsumque esse, quod illi pro concesso ponunt, faisaque omnis, quaque hot posito concludere, aique arguere se putant : externaque ac putida, que contra Latinos, imo vero coutra sanctos Patres longissimis tractatibus conscribunt, per quæ concludunt, fili quidem nikil, semper autem in principiis versantur.

Conficitur autem et ex his que dicta sont, quod eorum que dicuntur in Deo alla quidem nullam discretionem signant; sed in tota divinitate indiscrete dicintur: sive absoluta, secundum se ipsa dicat quispiam, ut sapiens, bonus, vita, veritas, essentia: sive, que per excessum negationis dicunter, ut invisibilis, incomprehensibilis, supersubstantialis: sive, que habitum ad creaturam indicant, ut creator, rex, ounnipotens. Alia vero propria in Trinitate sent.

Et propriorum atia quidem duobus communiter funt, propria vero, ad reliquam. Est enim et quiddam tale proprises, ad aliged alignid, et quod ad aliquod dicitur proprium, non tamen secundum seipsum proprium, quasi commendare hoc aliquid possit; ut verbi gratia bipedem esse, homini ad equem, et canem, proprium est. Que igitur duebus communiter sunt divinis personis propria, hæc tamen ad reliquam propria ; ut causale, proprium est Fifii et sancti Spiritus ad Patrem : mittere autem, vel dares vel emanare Spiritum sanctum, connune est Patri et Filio ad Spiritum : similiter autem et ipsorum esse, ac dici Spiritum sauctum. Patris enim et Filli ille Spiritus dicitar ; illi autena hujus non dicuntur, neque Pater, neque Filius, noque Spiritus, sed neque sui ipsius est Spiritus, Spi ritus sanctus. Horum autem causale quidem no. mine tantum, sed nou re, commune habet. Pradicatum enim est solum de utroque dictum ; ideirca etiam non unum, sed duo causalia dicuntur ; al enim

## MANUELIS CALECE

esset causale res in Filio, et sancto Spiritu, unum A men id constat, nullam per illa personam commenessent causale ambo. Mittere autom, et emanare, atque alia hujusmodi, una res sant in Patre, ac Filio, utrisque mittentihus, et emanaptibus, unus qui mittit, est, et unus fons. Ostensum est enim, Patrem, et Filium, fontem esse sancti Spiritus, atque omnia Patris habere Filium secundum eumdem modum, præter quam, Patrem esse. Ac Patre mittente Spiritum, mittit hunc et Filius una datione, et una largitione, ut ait magnus Basilius. Hæc igitur duarum personarum ad reliquam sunt propria. Alis vero, unius tantum. Atque horum aliud quidem persouæ substautiale est, ut paternitas et nativitas, et processio. Allud autem personam jam subsistentem sequitur, sed non illam statuit ; ut, ingenitum in Patre, sive etiam producens in ipso solo, secundum eos, qui ex solo Patre procedere Spiritum dicunt. Neque igitur, que communiter predicantur, totius deitatis substantialia sunt; nulla enim per illa substantia insinuatur, neque que duobus propria ad unum sunt ; nulla enim persona est proprie causalis, neque unus est, qui mittit Spiritum sanctum. Pater enun, et Filius simul unus est, qui Spiritum sanctum mittit. Communia euim, que rem indicant, singulariter quidem in divinis dicuntur, non tamen una persona secundum illam intelligitur.

Sed neque quod unius quidem solius personæ est, personam autem sequitur, sicut ingenitum in Patre : hoc enim neguaguam sis'il, negatio cum sit, seguaturque substantiam, quam affirmatio insinuat. Aliterque, si genitum non esse ingenitum dicitur, commune erit hoc et Spiritui sancto. Et ipse enim est ingenitus; neque enim genitus est; substantialia enim personarum omnino consortium reliquarum non admittunt : sed neque producere substantiale esse monstratum est : paternitatem autem sequi, Significativumque soluminodo esse paternæ substaitize.

Ita igitur tres illas proprietates, solas, divinarum personarum substantiales esse dicendum est. Patris quidem paternitatem, atque ipsum gignere, hoc est, se ipsum dare alteri personæ secundum nativitatis processum. Filii vero nativitatem, ipsumque nasci, hoc est, accipere in seipso Patrem juxta nascendi processionem. Sancti autem Spiritus pro-D cessionem, ipsumque procedere, id est, in semetipso. Patrem ac Filium accipere, secundum naturalem essentialemque processum ex Patre per Filium. Istasque non solum substantiales, sed et personales etiam proprie, et maxime, et peculiarissime dicendum, utpote personas commendantes.

Porro, que proprium aliquid duarum personarum sd reliquam insinuant, proprietates, seu notiones, seu signa duarum aliquarum personarum vocandæ sunt. Quod si cui placeat et ca personalia dicere, eo quod personis attributa, non tamen communia omnium sunt ; liceat dicere id quidem, dum ta-

(37) De notionibus divinarum personarum vide D. Thomam v q. d. 23, et ibid. Gregorium de Valoutia.

dari ; sola enim substantislia hanc habent vim, et que uni substantiali communicant, si quidem esset possibile, necesse esset unam etiam esse personam ; alia vero, 'nullatenus : itaque solis illis tribus proprietatibus divinæ personæ et discernuntur et commendantur; cæteris vero noscuntur solum. Ideoque Damascenus in solis tribus his proprietatibus substantiarum differentiam definivit intelligi, quasi personas commendantibus, non significantibus solum, ut illa est ingeniti, que Patris agnitio est, sed non illam commendat personaliter ; præter enim tres prædictas differentias substantiales, cæteris ut notionibus solis divinæ personæ discernuntur, non tamen ut discretionis causis, sed' ut discretionis tantum signis.

Ex quibus constat, quod si quis sanctorum Patrum Patri ingenitum reddidit, id non ut substantiale, sed ut agnitionem, et proprium simpliciter attribuit. Si quis autem Patrem genitorem ac productorem appellavit, ut Gregorius Theologus in primo sermone de Filio, genitoris quidem nomen. ut sobstantiale Patri separavit. Æquele enim est Patrem ac genitorem dicere ; quippe et paternitas, et nativitas tantumdem - valet. Productoris vero nomen, ut sequens paternam jam subsistentem substantiam, substantiali paternitatis proprio adjecit.

Ac rursus, si quis principium Patrem appellavit, non sane etiam substantiale ejus proprium significavit, sed substantiam illius indicare voluit. lpse enim ex nullo; Filius autem, et Spiritus sanctus, et omnia Filii, et sancti Spiritus ad eum referuntur. Nam, et qui majorent Filio Patrem causze ratione dixerunt, non ut substantiale majus illud, sed ut notionem Patris ad Filium tantum reddiderunt ; similiter et de co, quod sine principio dicitur, philosophandum.

Quod igitur divinarum personarum ad invicem habitus cum oorum substantize differentia, secundum divinos arcanosque processus apparent, simulque cum ipso relationis habitu; causa, et causaie simul introducatur, autea plurimis rationibus constitit. Nunc autem dicendum, quomodo secundum causam, et causale solum, et secundum ipsa prius divinz personze discernuntur, aique ipsa discretionis causa sunt; quæ causa, et causale, substantiales proprietates, ipsum Patris supersubstantiale nomen, et rem Filii, et sancti Soiritus commendant.

Præsupposito igitur unitatem in Trinitate, et Trinitatem in unitate esse colendam, secundum fidei positionem, et ab his que a sanctis dicta sunt, non discedeutes, Damasceno quidem, secundum causam et causale differentiam in divinis personis intelligente; Nyszeno zutem Gregorio dicente : Incommutabile naturæ ipsius considerantes, diffe-

136

in quo solo, alterum ab altero distingui deprehendimus; quod proposuimus, habebimus; quia enim tria illa unum cum sint secundum essentiam, sine causa quidem esse omnia, possibile non este; aliam vero causam se antiquiorem habere, longe impossibilius : restat, ut trium istorum unum, reliquorum causa sit. Procedentia igitur inde possibile non est producendi personæ ratione, esse eadem; seipsum enim aliquid producere, ac sui ipsius causam esse, possibile non est.

Itaque procedentla necesse est personaliter distingui; unita quidem secundum essentiam; nulla enim in ea discretio conceditur: discreta vero, secundum substantias, seu personas; et neque propter unionem personas confundi ; neque propter discretionem, essentiam dividi. Perfecta enim illic, et summa unió, atque discretio. Atque unionem quidem unitas essentiæ, ut dictum est, facit; discretionem vero, secundum causain, et causale, fides confitetur. Atque ea est quæ, secundum se, neque propter aliud res maxime et unit, et discernit. Discretio scilicet secundum causam, atque causale. Neque enim discretionem magis confusione liberam cogitare possumus ; neque consortium duorum aliquorum majus, quani cum alterum ex altero esse habeat. Namque secundum causam, et causale invenitur aliquid secundum æquivocam causam, sibi simile producens in eadem specie : et secundum quidem quod causa, et causale sunt C tiam intelligimus. Hæc autem et his quæ superius opposita, ad invicem habebunt. Ideo etiam necessario discernentur: secundum autem guod cansale, ex causa esse, atque essentiam accipit, communicabunt invicem, maxime cum proprie ad invicem per naturam habeant. Filium igitur ex Patre nasci, fides nobis ac religio tradit. Et quoniam secandum id quod gignere et nasci dicitur, opposilio causæ, et csusalis, secundum ea quæ ad aliquid dicuntur, inspicitur secundum id quidem, quoi aliud dat, aliud inde prodiens essentiam accipit, duze nocessario personæ intelliguntur ejusdem naturæ.

Rursum, dicente Scriptura Deum ex Deg procedere; secundum camdem rationem oppositio secundum causam, et causale etiam hic intelligitur, D cum discornantur, puta, sicut contraria discernaunsecundum quan oppositionem, et discerni illa sb invicem et uniri licet. Ita igitur Filius, et Spiritus sanctus ex Patre cum sint, et uniti, et discreti sunt

Gæterum quia propter Trinitatis ordinem atque confessionem, non magis convenit ista ad Patrem et discreta et, unita esse, quam sint ad invicem Filius et Spiritus sanctus ; alias quippe inæqualitas in Trialtate esset, neque ad invicem discernerentur. Si autem non discornerentur, una etiam persona esset; quippe sublata relatione secundum causane, atque causale, sola essentia relinquitur. Constat, queniam et Filius, et Spiritus sanctus, ad se invicem et uniti et discreti sunt, quemadmodum

PATROL. GR. CLIL.

rentiam secundum causam, et rausale, non negamus; A Filius, et Spiritus ad Patrem aniuntur, .. et discernuntur secundum scilicet speciem oppositionis causæ, atque causalis.

> Necesse est igitur, si discernendi sunt, vel Filium Spiritus sancti esse causam, vel Spiritum Filii. Sed causam quidem esse Filii Spiritum constare non potest; quia tertius a Patre traditus est, juxta personalem ordinem, quia naturalis et essentialis operatio et virtus Filii Spiritus est; quia imago ejus esse dicitur; quoniam Spiritus Filii a theologia traditur : qui profecto sancti Spiritus Filius esse non dicitur. Neque enim convertuntur, propter personalem ordinem, atque id maxime quopiam ex Patre per Filium esse Spiritus traditur, non tamen e contra. Tolleretur autem et id, quod concessum est, Filium esse ex Patre sine medio : sic enim esset Filius ex Patre per Spiritum, et consequenter Spiritus Pater, communicans ei, secundum paternilatis rationem.

> Restat itaque Filium causam esse Spiritus sancti, Spiritumque per ipsum, et ab ipso esse. Hac ergo ratione, et unientur ad invicem et discernentur, quod etiam Nyssenus indicavit, dicens in sola secundum causam, et causale differentia divinas personas ad invicem distingui. Neque enim de solo Patre ad Filium, et Spiritum sanctum dixit hæc : ita enim solius ad ea quæ ex ipso sunt, discretionem tradidisset, neque adjecisset : Ejus quoque, quod ex causa est, aliam rursum differendiximus, consonant. Ante enim Spiritum sauctum Filium intelligi necesse est; habitumque ad alterutrum habere Filium et Spiritum, majoremque Spiritu Filium causæ ratione dici ; atque a Filio, habere esse, ut qui ab ipso accipiat, et quæ alia prædicta sunt.

> Si quis sutem objiciat, Nyssenum aliam profitentem differentiam aperte videri velle non ejusmodi et hic in Filio, et Spiritu, qualem secundum causam, et causale reddidit : scire conveuit, illam aliam secundum numerum, non secundum discretionis speciem causæ et causalis dicero; ut discornantur quidem scilicet, non tamen secundum causam, et causale : secundum modum vero alterum tur ad invicem, vel qua secundum negationem et affirmationem sunt, vel quæ secundum privationem et habitum ; vel secundum aliquid aliud hujusuodi. Constat autem et quia aliam, non alteram dixit. Alius enim quod dicitur, in his que sub eadem specie sunt et adducuntur, Græcæ locutionis usus proferre consuevit; altera vero et alteritas, in his quæ vel specie, vel genere differunt, dicitur ; nisi forte abusive dicatur; quod profecto abusive nunquam Ecclesiæ magister in divinis posuisset; verum, etsi specie camdem, in quantum sub camdem speciem adducitur, causæ et causalis scilicet; quia tamen etiam, quod sine medio ex aliquo, vel quod per aliquod prodit, causale causæ est, per

> > Б

quam prodit, et maxime cum processus æquivocus A fuerit, Filii vero sit immediata nativitas, Spiritus autem mediata processio per Filium ejus est, simulque causale utrisque reddidit, ct causale insinuans Verbum ex causa esse, subdividens etiam ad invicem, secundum causam et causale, discrevit aliquid quidem continenter ex primo : alind vero per id quod esset continenter ex primo; in sola namque causa et causali divinas personas discerni deprehendimus. Et quoniam Pater quidem quod dicitur, gignentem indical, Filius autem nascentem, sanctus vero Spiritus procedentem, sen inspiratum, causæ ergo et causalis, sive principii, et eorum quæ sunt ex principio nomina sunt sauciæ et supersubstantialis Trinitatis nomina, Patris scilicet, et Filii, et saucti Spiritus. Et quia B paternitas, et nativitas, atque processio solæ sunt substantiales proprietates personarum : proprietâtes vero idem esse, quod substantias, ostensum est secondum theologum Gregorium': substantia vero, sive persona Patrem, et Filium, et Spiritum sancium signat. Ita enim Damascenus definivit dicens : Deitas naturam indicat ; Pater autem quod dicitur, substantiam; quia etiam substantia commune cum proprio est. Constat hæc nomina induecre discretionem personalem, ac necessario discreta signare.

Ouocirca et hæc sola proprie personalia et substantialia sunt, quæ causæ, causalisque babitum signant, singulaque singulis proprie redduntur, nulla communitatis ratione introducta; sufficient- C que per se ipsa discretionis commendare rationem. Patris enim super substantiale nomen et res cousam indicat Fifti, et Filii etiam, et saucti Spiritus similiter. Quorum Filius quidem habitum ad Patrem signat, sanctus autem Spiritus ad productorem, sive spirantem causalis habete rationem traditur, maxime cum dictus sit spiraculum' omnipotentis; Filiique spiraculum esse Spiritus sanctus, spiraculum vero spirantis est; et Spiritus a spirande denominatus est. Et sicut ait magnus Athanasius, Spiritus processio, spiraculo assimila inf. Spiritus autem processio processus est : itaque ct inspiratio. Num et Spiritus procedens dicitur propter processum scilicet, secundum quem ex p Patre per Filium procedit.

Constat itaque substantiales proprietates, paternitatem et nativitatem, et processionem, secundum causam, causale, divinas signare personas; atque ideo substantiales et proprias secundum se, ac proprie dici, solisque his proprietatibus divinarum personarum differentiam intelligi. Et illud item constat, proprietates quidem secundum causam, et causale subsistentes cogitationi processus ingerere, rursumque processus causam, et causale, simulque discretionem subinferte. Ista enim per alterutrum colliguntur.

Nyssenus quippe Gregorius discernens ait : Alind enim est continenter ex primo; aliud per id, quod est continenter ex primo; quod enim ante etiam diximus, causam et causale processus hujusmodi commendant ; nisi enim processus in divinis esset. profecto neque discretio, neque numerus personarum esset; personarum vero numerus secundum causam, et causale divinæ personæ distinguitur.

Simul autem constat, etiam secundum contraria possibile non esse divinas discerni personas; contraria enim differentes species commendant, ut album et nigrum, et rationale et irrationale, corpusque et incorporale. Deus autem una species est. quæcunque tandem sit, si dici liceat, et una trium essentia et vuitas est.

Neque secundum privationem quidem et babitum, quæ enim imperfecte habent, secundum hanc oppositionem discernuntur, veluti sb aspectu, cæcitas et a cæco videns. Nulla vero privatio in Deo summi boni est; quippe perfectissimus est; et substantiarum quælibet perfecta est; Deusque totus ex toto verus, ac perfectus est secundum fidei positiones, sed neque ut affirmatio et negatio. Nam, secundum hanc oppositionem quæ sunt ab his quæ non sunt, discernuntur, ut a falso verum. Porro in Deo nullus non essendi locus est. Deus enim essentia supersubstantialis est, virtusque omni virtute superior et exesilentior, atque incommutabilis veritas. Deus enim se ipsum negare non potest, ut ait Paulus \*.

Præterea non est negatio, quod affirmatio simpliciter. Persona autem una est simpliciter, quod altero; secondum relationes quidem duze, simpliciter autem una. Nam socundum essentiam, et esse unitas eis est ; Ego enim et Pater, inquit, unum sumus 3 : et negatio quidem sequitur ea quæ per alia indiscreta sunt; signum enim discretionis, non autem discretionem facit. flomo enim et aliad quodlibet animal ratione et privatione rationis discernuntur; cum irrationale, ut species in divisionibus accipiatur. Cæterum non eo qued homo est, et home age est. Non esim hec est, essum esse, quod honinem nos esse. Quoniam vero in his que ad aliquid, que in essentia inspiciuntur secundum scilicet causam of causale, reperitur aliquid simile sibi producens, in cadem specie, secundum univocam causam; Deus autem unum est essentia; tria, substantialibus proprietatibus secundum causam et causale; oppositie secundum causam et causale in his, que ad aliquid dieunter, locum habet in sancta Trinitate. Idee et secondum solam causam et causale, et a Scriptura sancta, et a sauctis Patribus, divinas personas discerni, traditum est. Patris enim ad Filium tradita discretio, causæ et. causalis est; itidem producti et producentis.

Constat autem ex præmissis, quia ingeniti, geni-

\* I Tim. 11, 13. \* Joan. x, 50.

Digitized by Google

tique ratione Pater a Filio non proprie discernitur. A Neque co quod est nasci et non nasci. lize enisi quasi contradictio sibi invicem opposita sunt. Dictum est autem affirmationem et negationem, nulla posse ratione discernere, aed sequi ca que jam per alia discreta sunt, cum sit discretionis signum : sicuti ingenitum quod dicitur, jam aubsistentem Patrem affirmativa, id est substantiali proprietate, paternitate sellicot, sequitur. Itaque ingenitum et genitum Patris, et Filii ad invicem discretionem non facit, sed subsistentes jam, atque discretos substantialibus corum proprietatibus secundom causam et causale, paternitate ac nativitate discerni significat. Similiter et de eo quod est nasci et non nasci, dicendum.

Constat autem ex his, et cos qui dicunt oportere primum esse Patrem et Filium, deinde alium quidem gignere, longe a decenti confessione sancuæ Trivitatis aberrare. Nulla enim illic est alia discretionis differentia, præter eam quæ secundum causam et causale ex processibus apparet. Hoc ipsum enim, quod alius sit causa, alius causale; hoc est alius quidem sit Pater, alius Filius, personas simul et discretionem signat. Itaque, si quidem processus non esset, ut dictum est profecto, neque numerus personarum esset, consequenter vero nec Trinitas.

Alii ciiam sine processibus, qui sunt secundum causam et causale, tria ponunt esse Donm: et ita mihil prohibebit eos, tria cum sint, in Deo confi-C teri, secundum se sine relatione ad alterutrum, quod cum essentize unitatem tollat, Arianorum propositio est.

Non solum ergo non oportel primum esse Patrem, deinde genitorem, verum, ne cogitari id quidem convenit. Nam si ipsum gignere Patris personam signat, quomodo sublato eo ipso gignere, jam erit Pater? Ant enim neque Pater frit, si dicere fas est, aut certe confusio, aut tertium erit aliquid secundum se et absolutum, divisum ab essentia Filii et Spiritus. Id ipsum autem et de sancto Spiritu dicendum. Sed ista sane phantasia hominum eorum est, qui sanctam Trinitatem quasi tres homines ad selpsam habere ponunt, elque indigne applicant, que in materia contingent, eamque nibil D insensibilibus præstare sontiunt. Porro hæc opinio de Deo nostro indignissime, ac dementissime præsumitur.

Maguus præterea Dionysius discreta dixit Patris sapersubstantiale nomen et rom, et Fili et sancti Spiritus, cun aulla in his conversio, sive emnino communitas introducatur. Basilius item, in opistola ad Gregorium fratranı, de differentia essentiæ, atque substantim ait : Quecirca in essentiæ communitate, inctiones quæ in sancta Trinitate conspiciumtur, nullum accidens, nullumque consortium admitlere dicimus, per quas proprietas commendatur personarum, quæ in fide traduntur, cum singulæ propriis noionibus discrete intelligantur. Quoniam igitur accidens, consortiumque non admittere divit ea per quæ cujusque personarum. proprietas commendatur, et per quæ singulæ itlarum discrete accipiuntur, de propriis secundum se, substantialiburque notionibus proprie disserit. Itaque possibile non est, in eadem persona, alterius etiam proprietatem inspici. Nulla enim in bis communitas, aut conversio inducitur. Hoc etiam secundum quamdam oppositionem contingit, per quam non est unum, quod est alterum, secundum scilicet oppositionis rationem, secundum quam neque ad invicem convertunt.

Quoniam igitur in sola causa et causali divinæ personæ discernantur, istudque universaliter et diffinite dictum est, et ipsa præterea natura dictante; neque enim esse posset sine ordine Trinitas, maxime cum etiam tertius ex primo naturaliter per medium procedere pro confesso habeatur; tria tamen esse sine processu et ordine, possibile est; cumque et fides personarum indicet discretionem, constat profecto, si discernendi sint ad invicem Filius et Spiritus, non alia discretione quam secondum eausam et causale necessario discornendos esse, qualem in codem genere, cliam in Patre ad Filium et Spiritum sanetum deprehendimus : illam quidem generationis, hanc vero processionis ratione, seoundum quam, neque Filius Spiritus est. neque Spiritus Filius : quemadmodum, noque Pacer Filius est, neque Filius Pater, peque Pater Spiritus sanctus : neque Spiritus Pater est, propter necessariam scilicet cause causelisque oppositionem, nulla in his conversione, sive omni communione subrepente. Nam si nullam communitatene secundum discretionem convertendo intelligere convenit, necesse est duas substantias ad invicem verbo simul accipi, conversionisque servare dignitatem; converti enim in duobus dicitur; noque caim Patrem quidem et Filium, quomodo habent ad invicem, inspicere oportet, Filium vero et Spiritum non oportet. Ita enim conversionis diguitas personis communiter non redderetur.

Quoniam vero communiter reddere necesse est. sed et discretio necessaria est, nisi dicat quispiam secundum causam et causale a Filio Spiritum discerni, neque conversionem, peque discretionem eis reddet, peribitque illi Filii supersubspantiale nomen et res, discreto a Filio et sancto Spiritu; nulla quidem conversione, sola vere communitates subintrante; atque ita una persona erit Filius et Spiritus, non ad invicem discreti, sed bec absurdum est. Neque enim esset Trigitas Deus, confusioque personarum acquerotur; et si quid est hujusmodi. Filius itaque a Spiritu causa causalisque ratione discernitur. Sed, si hoc est, etiam ex Filio est. Flium enim de Spiritu esse, id pruhibet, quad ipse per Filium est. Verum Spiritus profecto Spiritus non esset, proprietate illius, quæ est secundum processus rationem, mota : quomodo enim esset substantia, substantiali ipsius propriotate mota?

Digitized by Google

Quomodo autem essel proprietas, quæ movetur, ac A ab hoc Pater; non tamen in quautum Spiritus est decidie, ut ait theologus Gregorius.

Simul etiam apparet secondum conversionis rationem ipsius magni Dionysii intentio : qui, principali deitate Patrem ad Filium et Spiritum sanctum discernere videtur, ut quidam asserunt. Nam si conversio quidem in duobus terminis inspicitur: dictum est autem, ita divinas personas ad invicem discerni, nt nulla tamen convertio subrepat ; non aliter servatur, nisi dum simul conversionis ratio personæ ad invicem inspiciantur. Itaque principali deitate Patrem ad solum Filium conferens, ipsum a Filio distinguit. Nam si Pater et Filius, ut se ad juvicem habeant, inspiciantur; Pater quidem Filii fons, Filius vero, non Patris fons est, siculi neque Pater' Filins, neque Filins Pater. Ex Patre cnim Filius, non tamen ex Filio Pater : maxime, cum et divina generatio gignendo ad id, quod gignitur, habitum habeat, sed non ad id, quod procedit. Algue hoc indicat etiam, quod sequitur, cum Filius Pater non sit, neque PaterFilius ; quod quidem indi cat supersubstantialem illam divinam generationem non convertiad invicem, Patrem scilicet, ac Filium. Et quoniam conversionis dignitas discretionis causa communiter personis necessario reddenda est; eadem profecto conversionis ratione dicere possumns, cum non sit Pater Spiritus, neque Spiritus Pater: quoniam ille quidem fons et radix est Filii, ac Spiritus. Quæ enim Filii, ac Spiritus sunt ad illum refernytur. Spiritus autem Patris causa C non est. Similiter et in Filio, et Spiritu dicendum. Neque enim Filius Spiritus, neque Spiritus Filius est. Neque enim convertit, inquit Nyssenns ,habitus ista consequentia. Hoc autem secundum aliquam omnine oppositionem contingit; atque ea est quæ causæ causalisque ratione redditur secundum quam dictum est, aliud quidem continenter' ex primo, aliud per id, quod est continenter ex primo.

Præterea et Filius fons sancti Spiritus a sanctis Patribus appellatus est : neque hoc solum, verum etiam solus Filius fons esse sancti Spiritus asseritur, sicut in consequentibus monstrabitur : quod etiam plus est, quam requiratur ad id quod proposuimus. Et certe possibile non est juxta eum quem quidam introducunt, secundum sancti Spiritus pro- D cessum, Filium fontem esse sancti Spiritus. Eos enim, qui ita ponunt, plurima necessario absurda sequi, supra monstratum est. Non igitur ex sola conversionis ratione sancti viri claret intentio; sed etiam ex eo quod supersubstantialem divinam generationem Patrem appellaverit. Divina euim generatio, ita Patri, sicut genitori congruens, ad nasceutem Filium r. dditur.

Porro, si quis illud etiam ad Spiritum redere conetur; primum quident etiam Spiritum Filium esse dicere cogetur. Divina quippe generatio, ut diximus, genitori congruit genitorque ad Filium refertur. Deinderetsi Spiritus a Patre divince generationis ratione discernitur : discornitur quidem et ab hoc Pater; non tamen in quantum Spiritus est proprie juxta substantialem proprietatem suam, sed in quantum solummodo ex Patre, atque ita Solum ut causale discernetur a Patre, non tamen secundum proprietatem suam. Sic autem eumdem habebit ad Patrem habitum, quem etiam Filius. Atque ita, non erlt, quam quærimus personarum propria discretio secundum quam nulla communitas infertur, et quam accidens, consortiumque non admittere magnus voluit Basilius dicere.

Sed neque, ut quidam id dictum exponunt, Filii a.! Spiritum discretionem nobis tradidit. Et certe cum esset pollicitus, omnimodam se divinarum personarum discretionem traditurum: et addidit: **p** Ita nos divina et unire Verbo, et discernere studemus, sicut divina ipsa et unita, et discreta sunt. Itaque juXta conversionis rationem, et per id, quod addidit, perfectum discretionis coujunctæ, ut dictum est, tradidit modum; causæ et causalis scilieet, secundum quem ex Patre per Filium procedere a cæteris doctoribus divinis rationibus monsratur.

Præteres quoniam omnis quæ in Deo dicuntur communiter, et incommutabiliter personis redduntur ubi relationis oppositio non obstat, dicitur autem Deus ex Deo esse, inspiciendum si non omnibus personis, per aliquam oppositionem congruit. Quoniam igitur Deus ex Deo, quod dicitur, processum ex aliquo designat : Pater vero non procedit ex aliquo; neque enim causalis est; cæterum Deus quidem est, ex Deo autem non est, aliter quippe sine principio non esset : principium sui præcogitatum, habens, quemadmodum et Filius, neque radix et fons Filii, Spiritusque diceretur. Sed Filius, Deus cum sit, ex Deo Patre esse dicitur; et Spiritus sanctus Deus cum sit, ex Deo itidem Patre prædicatur: attestaturgue his etiam fidei positio communisque Ecclesiæ opinio : ita quoniam Deus ex Deo, quod dicitur, Filio et Spiritui saucto convenit; atque hinc causæ causalisque ratione a Patre discernuntur, sub intellectis scilicet differentibus substantiæ processibus, Deus autem est Filius, Deus item, et Spiritus sauctus : necesse est, si fidei principia servare inviolate volumus, aut Filium Deum ex Deo Spiritu case, aut Spiritum Deum esse ex Deo Filio; non enim magis Deum de Deo ad Patrem utrumque, quam ad invicem convenit dici.

Nam relationis oppositio non hoc prohibet. Etenim paternitas quidem ad nativitatem opponitur, ut giguere, quod dicitur, ad id, quod est flasci, etproducere, ad id quod est produci. Nasci vero et procedere, ad invicem non opponentur. Si enim opponuntur et discernuntur, omnino etiam giguere, et producere, ad invicem opponentur; Atque ita erit Pater duæ persouæ, compositaque substantia, maximeque juxta eos qui, ut dictum est, producere substantiale ponun!. Aut igitur duæ substantiæ

144

Digitized by Google

Pater crit, quas scilicet gignere et producere signa- A sanctus : quoniam, ut diximus, nulla relationis obbir, ut ad duo etiam, et quod nascitur, et quod producitur proprie referri possit, aut quod gignitur, et quod producitur, una persona erit; quippe, et Pater gignens, ac producens, una persona est. Sicut enim neque Pater ad se ipsum, secundum quod gignere et producere dicitur, discernitur : Ita, neque quod gignitur, atque producitur, ad ea discernettir, ad quæ gignere ac producere redditur. Nihil itaque prohibet relationis oppositio, Deum ex Deo esse dici, ad invicem Filium et Spiritum. Nisi sutem hæc sit, communis essentia relinguitur, secundum quam nulla discretio Filii, et Spiritus inspicitur. Ideo etiam necessario sequitur, Filium, et Spiritum unam personam esse, nulla relativa oppositione obsistente ; neutrique horum, ut ad invicem Deus ex Deo dicatur esse, concedetur.

Nam si quis hoc neget, necesse erit ut simul neget vel Deum ex Deo esse Filium, vel Deum atque ex Deo esse Spiritum sanctum aut alium Deum esse Filium, alium Spiritam sanctum. Si enim utrumque Filium et Spiritum sanctum scilicet ad Patrem quidem, Deum ex Deo dici concedet, non autem etiam ad invicem, ex dimidio illis Deum ex Deo esse, reddet. Veluti ad Patrem quidem filium, et Spiritum sanctum ordinem habere ac discerni concedens, non etiam ad invicem ordinem habere, atque discerni concederet, neque 'ad invicem perfectas esse substantias confiteretur. Sed enim Filius Deus cum sit ex Deo, de sancto Spiritu C non est, propter illa quæ sequuntur absurda.

Est igitur Deus ex Deo Filio Spiritus sanctus, quandoquidem etiam per ipsum procedere asseritur : solaque causa et causali divinas discerni personas, pro confesso habetur. Et quoniam secundum id, quod Deus est, non discernitur a Filio Pater; nam si uterque Deus, non tamen duo dii. unus enim Deus est : constat ex Patre et Filio, veluti ex uno Deo, esse Spiritum sanctum : non secundum quod duo, sed secundum quod unum sunt, producendi ratione scilicet servatis proprietatibus gignendi, ac nascendi : Deus vero ost et Spiritus sanctus productus, sive procedens secundum suam substantialem proprietatem. Non autem possibile est, idem esse, quod producit, et quod producitur. D propter immobilem proprietatem.

Præterea, secundum eamdem rationem, quoniam Deus totus, ex toto in divinis personis a theologis asseritur, Deus enim partem non habet : et non magis quæcunque substantia minus est Deus totus, atque perfectus, quam tota simul sancta Trinitas, secundum fidei positionem; aliter enim ex imperfectis esset Deus, atque ex partibus constaret : quod autem dicitur totus ex toto, à causa esse significat. Quapropter Pater quidem totus est, ex toto autem non est, a nullo, enim est. Filius autem totus, ex Patre toto est, et Spiritus totus, ex toto Patre similiter. Necesse est ergo, si initia fidei servare volumus, totus cum sit Filius Deus totusque sit Deus Spiritus

stat oppositio, aut Filium totum ex Filio toto subsistere; qui enim hoc negat, aut totam unam perso. nam, Filium et Spiritum sanctum confitebitur, aut non totum ex toto esse Filium, neque totum ex toto esse Spiritum sanctum, aut, neque Filium Deum totum esse, neque Spiritum Deum totum, aut aliud totum esse Filium, et aliud totum Spiritum sanctum, sed ista profecto inepta et absurda sunt. Neque enim Trinitas, neque essentiæ unitas ita servarelur.

Enimvero quoniam propter illa quæ dicta sunt, Fillas totus ex toto sit Fillo. At Filli totum, et Patris totum, unum totum esse secondum essentiam, servata scilicet oppositione gignendi, atque nascendi. Itaque totus ex Patre toto, et Filio, quasi ex uno toto Spiritus est, veluti ex Patre, et Filio, ut ex uno Deo': secundum quidem significationem ejus, quod est totus et Deus : et, si quid alind eis ad invicem commune est, relatione non obsistence, cum unum sint, secandum rem; secundum vero paternitatem, et nativitatem, substantiis [hypostatibus], ut dictum est, discernantur :-quoniam in bis quidem oppositio inspicitur : in his autem nominibus, Deus et totus, scilicet anitas. Igitur a Filio secundum causæ cansalisque rationem discernitur Spiritus sanctus. Quod si totus ex toto Patre dicitur, sed ex Patre per Filium esse a theologis asseveratur, sic enim Ecclesiæ magistri complexam processionis sancti Spiritus definitionem illius substantiæ explicuerunt, et secundum illos cum ex Patre, dicatur, aut ex Patre toto intelligere convenit, si curze- nobis est juxta illorum traditionem, et simul initia fidei servando, secundum ordinem differentium processuum, atque coorientem ab his causæ causalique discretionem, divinas distinguere personas, maxime cum Patris totum non aliud sit quam totum Filii'; unum enim est totum, sicut et illorum una essentia est : ubi scilicet non obstat relationis oppositio. Spiritus antem totus quidem est, ejusdemque essentiæ cum Patre et Filio, totus vero productus, sive procedens est, secundum suam substantialem proprietatem. Non potest autem idem esse quod producit, et quod producitur; nihil est enim quod sui ipsius causa sit : et simul immobilem proprietatem servari necesse est propter immobilem beatissimæ Trinitatis ordinem.

Præterea, omnium nominum quæ Deo assignantur, ea quidem quæ quomodolibet relative in co dici possunt, personas signant; quædam vero, unum Deum indiscrete, commendant. Prorsus vero, ubi non obsistit relationis oppositio, non reddere qualecunque nomen in Deo dicitur, personam secundum essentiam imminuere est, cui illust nomen aptissime congruum, secundum rei significationem non redditur. Puts, Pater quidem nomen et Filius et Spiritus sanctus, paternitasque, et nativitas, et processio, causaque, et causale, et gignere, et gigni, rolati ad invicem diei cum possint, in

Trinitate personas indicantia, personis proprie A redduntur. Aut enim personarum substantia, aut ipsarum significativa sunt. Sapiens autem, et bonus, et justus, et creator, et quæque talia unum aliquid Indiscrete Doum signant. Ex his enim nullam cogimur discretionem intelligere in Deo ad seipsum personalem, nisi secundum guædam nomina ad creaturam solum sive polius creaturas ad Deum; justus enim ad creaturam et creator, et omnlpotens dicitur.

Substantialium vero, substantiarumque significativorum nominum; alia guidem personarum singulis unum uni proprie redditur ; quæque substantialia ipsorum sunt, sicuti paternitas, et nativitas alque processio, Pater et Filius, et procedens. Alia vero duobus, ut causale, et mitti, et Deum ex Deo esse, Spiritumque et Patris et Filii Spiritum dici. Mittere quoque et emanare, et profundere Patrem, et Filium Spiritum. Alia vero tribus incommutabiliter redduntur; et unum Deum sine ulla differentia, ut dictum est, signant. Verum producere quidem sancti Spiritus non est; hoc enim relationis vetat oppositio, quodenim producit, ad id quod producitar, oppositum est; quod autem producitur, Spiritus sanctus est : dictumque est esse impossibile, idem esse quad producit, et quad producitur; nihil coim est quod ipsum sui causa sit; et nulla persona seipsam producit, sicut et in hominibus exempli causa, fleri cornimus, namque et apud nos cujuspiam filius, non est ipse seipso, neque sui ipsius dicitur, sed patris : et neque filius pater patris sui est, nequepater filius filiisui, propter oppositionis rationem, secundum causam, et causale, quæ non convertit.

Et certe possibile est eumdem et patrem esse, et filium, sed non secundam idem, sive ad idem .Ad aliud vero, atque aliud, utraque. Sed boc in Deo locum non habet. Tres enim personas solas Deum esse; fides tradit : quibus proprietates suæ immobiles, et ratæ manent. Non ergo producere, producti Spiritus est, sed Pater producere Spiritum assoritur. Secundum hoc enim a Spiritu, ut causa a causali discernitur.

Quaritur autemi, an et Filio producere commune cum Patre sit, Et quoniam Patris ad Filium secun- D turalem ferre dat; ita et Filius, a Patre accepisse dum paternitatem et nativitatem, causæ, causalisque oppositio non prohibet hoc, neque ulla hinc confusio seguitur; nasci enim ad gignere quod dicitur, non ad producere relative opponitur, et Filius ad Patrem, sed non ad productorem, in quantum Filius, refertur; idcirco, nihil cogit, producere quod dicitur, a Filio auferre, sicut cogimur a Filio gignere omnino tollere; non id permittente ipsius ad Patrem oppositione, paternitatis scilicet, et nativitatis; ne, vel una persona Pater, ac Filius sit vel idem simul, Pater et Filius, et neutrum proprie. Quoniam itaque relationis Filii ad Patrem oppositio non cogit a Filio, producere quod dicitur, auferre, commune peuilus est Patri, ac. Fillo, producere.

Cæterum, sicut quæ communia sunt Patri, et Filo pula, bonus, sapiens, creator, etc. cum non æqua iter et immutabiliter Filio reddimus, minorem Patris essentia Filii essentiam facimus : ita quippe nou erit sapiens, et creator unus Pater, et Filius Eodem modo, qui producere Filio abstulerit, nulla oppositionis necessitate hoc ipsi reddere valente, Filij essentia Patris essentiam minorem cogetar con-Ateri.

Porro, si quis Dionysium allegans, Ha illum loqui asserat, communia, et unita Patri et Filio, sancto etiam Spiritui communia, divina ratio assignat : hoc illum de his quæ tribus indifferenter redduntur, dixisse noverit, ac de his quæ dicuntur naluralia, in quibus'neque discretio ulla, neque relatio inspicitur. Idcirco etiam communia et unita dixit; producere autem ad id quod producitur, relative opponitur. Et est, quod producitur, Spiritus sanctus. Possibile vero non est, idem esse, quod producit. Neque seipsum producit Spiritus; nihil enim sui ipsius causa esse potest : neque alterum, propter traditam nobis Trinitatem.

Commune, igitur est Patri, et Filio producere; et est Pater, et Filius unus sancti Spiritus productor. sicut et unus totus, et unus mittens, servata scilicet generationis nativitatisque discretione. Atque ita Filius a sancto Spiritu causæ, causalisque ratione discernitur; quia, et per Filium procedere dicitur ; Paterque productor per Verbum esse et ex Filio esse habere, cum ab ipso accipiat Spiritus, a Theologis asseritur.

Ex quibus et illud constat, producere quod dicitur, Patris substantiale non esse; hoc autem et supra monstratum est. Attestanturque his a sanctis Patribus dictæ sententiæ, quibus asserunt Filium omuium paternorum bonorum bæredem case, atque omnia Patris habere bona, propria, atque præcipua, ominiaque habere, que Patris sunt, nisi id solum, quod Pater non est; generatorisque Spiritum habere Filium propriæ naturæ bonum, vivensque, et substantialiter insitum ; sicut et Pater. Libet tamen et ista addere.

Sanctus igitur Cyrillus in Thesauris ait : Sicut arbor prodeunti ex se fructui, qualitatem suam naintelligitut, quæ sibi sunt omnia, cum sit ipse omnia qua Pater est prater solum Patrem esse.

Et rursus in eisdem : Non ut indigens a Patre accepisse Filius dicitur ; habet quippe naturaliter. proprium cum sit ipsins Verbum et splendor, omnia quæ ejus sunt, præter solum esse et dici Patrem. Dicit autem se a Patre accepisse, hæreticorum opiniones, ut Deus præveniens. ac jugulans. Ne quis enim Filium inspiciens Patris omnia habentem, ex multa valde similitudine, ét indemutabili identitate putaret eumdem esse Patrem et Filium, et in Sabellii errorem laberetur; necessario se a Patre accepisse ait, ut sermo inferens, unum quidem dantem. secundum vero accipienten, dualitatem in propriis

148

Digitized by Google

substantiis ostenderet non solis nominibus distin- A veqae Pater est paternitatis ratione sine medio. ciam.

Idem in 11 ad Hermiam : Consubstantialis et conternus Patri Filius, omnia penitus æqua mensura habet, præter solum gignere. Hoc enim solum proprie Deo et Patri convenit. Idem in Thesauris : Itaque quodcunque de Patre dixeris, hoc etiam de Filio, præter id solum quod Pater ipie est; et quodcunque Filio dederis, hoc et in Patre est præter id solum, quia Filins ipse est.

Chrysostomus in xxxx homilia suger Joannem : « Dedit, autem idsirco dietum est, ne ingenitum ipsum suspiceris, neque duos Patres esse putes. Omnia enim quæ Pater est, hæc et Filins est. Et post pauca : Vides incommutabile, el quod uno solo differentiam insinuet, quod iste scilicet sit Pater, B tradit, et sancti constantur, ut ex superioribus ille Filius. ( Dedit, ) suim quod dicitur, hanc distinctionem solam necessario inducit; cætera omnia aqualitatem atque inde mutabilitatem indicont.

Magnus Athanasiys in '14 Contra Arianos, ait : Isa igitur ipsi cum unum sint Pater, scilicet et Filius, unaque sit Deitos, eadem de Filio dicuntur, ques de Paire, niei quod solum Pater non dicitur.

Idem in sermone, in quo exponit compositam ab Arianis fidem, in variis illorum synodis, in fine longissimi sermonis nit : Idcirco enim aqualitatem habet ad Pacrem Filius, uniformibus scilicot vocibus, et que in Patre dicuntur, kec et in c dem proprium, nativitas : sancti autem Spiritus, Filio Scripture dicant, præter solum Patrom enm dici.

Magnus Basilius in libro suo De fide : Accipere enim quod dicitur commune, et ad creaturam est; habere sulem ex natura, proprium est geniti. Ut ergo Filius naturaliter possidet, quæ Patris sunt, at autem unigenitus, omnia habet in seipso comprohense. Et rursus in eodem : Patrem dixi et Filium; has miki proprietates serva. Manens igitur Filius in eo, quod Filius est, omnia est que Pater, secundum ipoius vocem Domini dicentie : « Omnia qua habet Pater, mea sunt 1. > Revera enim imaginis sunt omnia que primitive forme ; sunt.

Si igitur omnia que Pater est, bac etiam Filius D est genitus et manens Filius, et ounaia quæ habet Pater, hæc et Filius comprehensa habet præter patervitatem solam, præterque id solum, quod hic Pater est, ille Filius, omnia communia suut. Una enim in re tantum differunt. Cætera omnia æqualitatem, indemutabilitatemque indicant. Quomodo non paternitas guidem, atque nativitas substantiales sunt solæ Patris ac Filii proprietates sibi invicem minime communes ; producere autom, Patri et Filio commune est, quia et Spiritus sanctus, communis est, et amborum dicitur Spiritus, amborumque spiraculum? Nam Spiritus sancti esse principium

<sup>a</sup> Joan. xvi, 15.

Ita enim Filius esset Spiritus sanctus, neque opponitur nativitatis rationi; huje enim sola paternitatis ratio opponitur. Itaque secundum id quod esse dicitur principium Spiritus sancti, non est discretio Patris ac Filii, et consequenter proprium Patris ad Filium, utrisque enim, innatus est congruus; quod si innatus est etipm, nulla enim illic innati privatio cat, communis est igitur Patri et Filio.

Quoniam igitur producere Patris, substantiale non est, commune autem est Patri et Fillo, consequenter et Filins a sancto Spiritu socqudum causam et causale distinguitur. la sola enies causa et causali, divinas personas discerai, et fides liquet.

Verum quidam diserctionem Filii et saueti Spiritus, secundum causam et causaie non suscipiontes, cum tamen illis discretionem reddere cogastur, aiunt discerni cos differentibus ex Patre processibus, adducuntque tostem Justinum, philosophum et martyrem, dicentem : quia sicut Filius es Patre, ita et Spiritus en Patre at, proterquam substantiæ modo. Gregorium item theologum dicentem, et ipsum in sermone de nativitate Christi : Spiritus sanctus procedens quidem ex Patre, non autem instar Filii; neque enim nativitatis, sod processionis ratione. Et contra Heronem : Filit quiprocessio.

Porro, qui ista dicunt, et suam, et magistrorum vocem penitus ignorant. Nam quicunque sanctorum differentibus processibus discerni dixerunt Fillum et Spiritum sanctum, nativitate scilicet et processione sive personalibus proprietatibus ordinem reddentes et processibus, et relationibus, et proprietatibus, istud dixerunt, quasi aliter possibile non sit personarum discretivas esse, nisi etiam relative opposita intelligantur ad invicom. Nativitas itaque immediatus est ex Patre processus, et hoc est ipsius definitio; processio autem per nativitatem intelligitur : ideo et Filius quidem sine medio ex Patre, Spiritus autem per Filium est. Præter illam autem relationem, quæ secundum causam est, nullam in divinis personis discretionem intelligere fas est. Nam in sola causa et causali divinas persouas discerni dictum est ; aliter enim omni oppositione et ordine processuum ad invicem sublato, nihil prohibebit, earum proprietates in idem concurrere anbjectum. Itaque cum Filium a Spiritu nativitate discernunt, nihil aliud dicunt, quam Spiritum esse per Filium : per nativitatem enim procedere, quod dicitur, est. Similiter cum Spiritum a Fillo processione distinguont, processu illo a Filio discerni confitentur, cujus est definitio, per nativitatem esse.

Quoniam igitar secundam substantiales processus personarum substantiæ significantur, simulque cum ordine causa et causale infertur, et Filius quidem secundam processum soum, sine medio ex Patre gignitur; Spiritus autem juxta processum suum ex Patre procedit : idoo, ille quidem per nativitatem esse, hic autem per processionem habere esse asseveratur, merito ambos ex Patre quidem aiunt esse, verum substantiæ differre modo.

Porro cum substantiarum modis discretio et caush, alque: causale simul infertur, id quippe est dicero, aliud quidem esse continenter ex primo, aliud vero per id quod sit continenter ex primo. Sed et dicere, proprium quidem Filii nativitatem B esse, Spiritus autem processionem, nihil aliud sibi vult, nisi quod Filius quidem ex Patre sine medio. Spiritus autem per Filium procedit : illumque procedere fateri, non autem instar Filii. Neque enim nativitatis ratione, sed processionis discernentis est immediate, quod dicitur et mediate, sed et quod ait idem theologus, omnia quae habet Filius, Spiritus sunt, præter nativitatis, Filiique rationem, idem signat, quasi diceret præter quam esse sine medio. Ipse enim per Filium procedit. Filins autem per Patrem nascitur, et præterquam alius quidem Filius est, alius autem Spiritus sanctus. Ipse enim est qui ait emanationis habitusque ad invicem differentiam, differentem quoque appellationem illis fecisse; proptereaque idem est, ac C si dixisset præterquam alius quidem causa est, alius causale ; si antem Nyssenus quoque discrevit, dum aliged dixit : Continenter, aliged, per id quod continenter ; et si quis autem processionem alium substantiæ modum esse dixit, præter nativitatem immediate ex primo, et per medium ex primo insinuare vult.

Ad eam vero confert intelligentiam, et quod dicitur sufficere ad discretionem, genitum ac procedens dicere; procedentis enim ratio est, esse per genitum. Itaque verum id quidem est, quod processus divinas discernunt personas, verum non sine ordine et sine intellectu ad invicem, atque oppositionem, nativitatem aute processum cogitari, D processionemque per nativitatem esse, quia et Spiritus per Filium est, ac propterea necessario causam et causale subingeri, sed enim impossibile est, ut juxta illorum opinionem nasci, ac procedere discernatur. Nam, si nullam oppositionem in se ipsis continentes discernere sufficerent, ut dicunt prolatæ personæ, eadem ratione sufficeret, et gignere, et producere quæ Patri insunt, in differentes lpsum personas scindere. Impossibile est enim, apertamque habet contrarietatem, principia propria ac discornere idonea, esse uspiam, atque illic discretionem non esse. Veluti, si quis dicat peritiam quidem in aliquo esse, ipsum vero peritum non esse. Idem ergo est etiam dicere, per quæ discer-

Quoniam igitar secundom substantiales proces- A nuntur causæ, ea esse quidem et in causa, ipsam s personarum substantiæ significantur, simulque vero nullatenus discernere.

> Itaque æqualiter et in producente et in productis. vel discernent, vel non discernent; si enim, verbi gratia, idem homo generet filium, artemque suam pingendi, ut ita dicamus, illum doceat, natura penitus, et ars filio ac discipulo cum insint, sicut et in patre, et magistro, non magis alterum, quam alterum in plura dividet, eo quod in utroque sit eadem discretionis causa : rursumque, si quis idem sit pater, et lectulorum faber, et natura quidem filium gignat, arte vero lectulum faciat, in lectulo quidem ac filio, quia est naturarum diversitas, quæ subjecti ratione ipsa discernitur; alterum enim homo est, alterum lignum : quod quidem lignum, si quidem patri et opilici inesset, quemadmodum et homo, et illum necessario discerneret in plures causarum substantias. Vel siquidem productrix ligni natura fabricare sciret, esset et tunc veluti causa, lignum et faber, idem secundum subjectum existens, ita et lectulus germen, idem ars et lectulus, neque magis, quod producit. quam quod producitur, discernetur. Itaque cum discretionis causæ in utrisque æqualiter fuerint, causa scilicet atque causali, æqualiter ipsa discernet. Gignero avtem atque producere, in una cademque natura est, in qua, et gigni et procedere.

> Constat etiam gignere idem esse, quod est paterna proprietas : proprietates vero, idem esse, quod substantias secundum rem, jam supra monstratum est. Tres autem substantiæ [bypostases] Pater est et Filius et Spiritus sanctus; Pater autem et Filius et Spiritus sanctus verus Deus est, Trinitas una, et supersubstantialis essentia.

> Similiter et de eo quod est nasci, et de eo quod est procedere, dicendum. Ista igitur æqualiter in producente et productis, vel discernent, vel non discernent : si quidem igitur discernent, duze substantiæ [hypostases] erit Pater, gignendi scilicet ac producendi ratione : sin vero hæc in Patre discretionis causa non sint, neque Filius et Spiritus nascendi, procedendique ratione propter easdem causas discernentur ab invicem : sic autem erit una persona Filius et Spiritus sanctus. Non enim dicere possumus, esse aliquid in productis hoc in loco discretionis causam, sicut- in lectulo et filio discernens natura differens, quod in patre non est. Una enim trium essentia, ac natura est, ac præter differentiam, quæ secundum causam et causale est, sancti nullam aliam intelligunt.

> Quoniam igitur gignere, ac producere in Pattis natura cum sint, Patrem in duas personas non discernunt : ideireo, neque in Filii, ac sancti Spiritus natura nasci, ac procedere cum sit, ipsos discernet, nisi aliud adjiciatur; hoc est, nisi oppoaitionem habeant ad invicem. Unde qui eos variis processibus, nascendi scilicet ac procedendi discerni dizerunt, vel personalibus proprietatibus relative sibi invicem opponi intelligunt, ut dictum est. Sub-

medium, substantiæ autem modus solum secundum causam et cansale constat, nempe enim, quoniam in sola causa et causali divinas personas distingui dictura est, liquet quoniam ubi relatio non est, neque discretio erit. Itaque ad quam refertur personarum quælibet; ab illa sola etiam personaliter discernitur. Ergo et differentes ad Patrem Filii ac Spiritus relationes, eos a Patre solum discernunt, non autem ad invicem, nisi etiam ad invicem referantur.

Præterea si nascendo a Spiritu sancto discernitur Filius, discretio autem in personis divinis secundam oppositas relationes est, ut diximus : nativitas, in quantum nativitas ad processionem, quasi ad oppositam relationem reducetur. floc autem possi- B bile non est. Solam enim ad paternitatem ita habet; simulque ita erit Spiritus Filii Pater, multaque impossibilia sequentur. Atqui neque secundum contradictionis oppositionem quod nascitur, ab eo quod non nascitur, distingui potest : quippe hujusmodi discretio, uon est Filil et Spiritus, in quantum Spiritus, neque propria ipsius, sed communis omnium quæ non nascuntur. Simili enim ratione ctiam ad omnia quæ non nascuntur, discernetur Filius, eritque Filius ad Spiritum, sicut quod est, ab eo quod non est, discernitur. Sed et ista discretio substantialis, et prima non est. Subjiciuntur quippe discreta secundum nativitatem ac processionem : hoc est, secundum quod aliad quidem est c sine medio ex primo, aliud autem, per id quod est sinc medio ex primo. Et certe quod nascitur, non est sicut id quod non nascitur, secundum scilicet discretionem naturæ. Nou ergo sufficit contradictionis oppositio, per se discernere perso-823.

Sed et dicere, unam quamque, personam in se iesa sua personali proprietate subsistere, atque ab aliis omnibus abunde separari, ut et nativitas, et processio Filii ac Spirltus proprietates ad discretionem sufficiant, alque ita causæ discretionem von esse requirendam, nihil ad propositum valet. Quæ coim secondum se ipsa subsistunt, ipsaque ca suggerunt, sufficient ad discretionem reliquorum. Petrus enim propria anima et corpore subsistens, D his a Paulo, cæterisque distinguitur : quibus vero subsistere in eo est, quod ad aliud referuntur, his ctiam hoc discerni est, ad ea referri, ad quæ referuntur. Servus enim, verbi gratia, in eo quod refertur ad dominum, est, et dicitur servus. Cæterum, relatione sublata, neque servas, in quantum servus erit ; quoniam igitur paternitas et nativitas, et processio secundum causam et causale subsistunt : Filius quidem, in quantum Filius, a solo Patre distinguitur; a Spiritu autem nulla ratione, nisi et alia aliqua ipsins ad Spiritum differentia intelligatur. Solam enim secundum nativitatem sine relatione ad Patrem intellectam, una persona esset Filius et Spiritus. Rursum Spiritus sanctus rela-

stantiales enite cum sint substantiæ suæ indicant A tione ad spirantem subsistens, nisi inspiretur a Filio, ab illo personaliter non differet, sed una cum illo persona erit differentes habens rationes. ut est nasci et in:pirari, eo quod nullam habeant ad invicem oppositionem, aut habitum ; vel. sicut duze simpliciter differentes erunt, habebuntque differentiam essentiæ, non personalem tantum, quod penitus absurdum est.

> Porro, si quis pergat contendere, nativitate Filium non a Patre solum, sed etiam Spiritu discerni, ne sic quidem effugiet, ne dicat et a Filio inspirari Spiritum sanctum ; quippe Filii terminus est, consortem et hæredem esse paternorum omnium bonorum. Itaque cum cæteris a Patre sibi Spiritus quoque causa erit, ac propterea causa discernetur a sancto Spiritu, quæ, in termino nativitatis includitur. Nempe, et procedentis est definitio, ex genitore esse, per genitum. Itaque et si Spiritus proprietate sua, processione scilicet a Filio discernetur ipsa proprietate, quod sit scilicet ex Filio, sicque ad eum referatur, discretionem ad Filium habebit. Enimvero nasci, aclprocedere si quis ad se invicem incongrua dicens, sufficere per se ad discretionem sine intellecta alia relatione arbitrctur, imbecillæ omnino confidit rationi. Ista enim incongrua esse propter causæ, causalisque ordinem coutingit. Per, se enim sola, ut quidam æstimant, non, ad se ipsa dicuntur, verum gigni quidem ad Patrem, procedere autem, ad productorem opponitur. Itaque cum illa opponi dicunt, consequenter discernere, quasi causam, causale ad invicem dicere cogentur, Siquidem, quod procedit ex gignente est per genitum; quod autem nascitur sine medio ex generante, est consors secundum proprietatem suam paternorum omnium bonorum.

> Præterea, quia dictum etiam est, in sola causa, et causali divinas discerni personas. Et hoc autem guidam contra inferunt: guonium, si guidem Filius causa sancti Spiritus est, habetque id a Patre sumens, sancti Spiritus causa case præintelligetur in Patre, saltem cogitatione.

> Pater itaque ante cogitabitur, quam Filins inspirans Spiritum sanctum, sed productioni Spiritus ex Patre substantia sancti Spiritus concurrens est : prius ergo, quam inspirare Filius intelligatur, subsistit Spiritus sanctus, et per consequens, ab ipso discernitur. Prius autem, quam inspiraret Filius, Filius tantum erat, et non productor. Inque et si non sit causa Filius, a Spirita sancto discerneur.

> Verum, istud quoque imbecillum, ea est ratione, quod Filii ex Patre untivitas primus, et immediatus est, secundum paternam proprietatem processus, et ante processionem sancti Spiritus 'cogitatur. Per nativitatem enim processio est; quia, et per Filium Spiritus, procedentisque terminus per genitum case monstratus cst. Quoniam vero Filius, in quantum Filius, paternorum bonorum omnium est hæres, et omnia, quæ Patris sunt, nascendo

etiam ut sit sancti Spiritus causa. Itaque, si per nativitatem suam, ut initium, et causa Sanctus Spiritus sit Filius, Pater Filio communicabit, simul cuin Filio hoc habebit, et neque ipse sine Filio inspirare intelligctur Spiritum Sanctum. Aut enim neque ex Patre est, si dici fas sit, aut etiam per Filium, atque ex Filio est : quippe boc est procedentis ratio. Et antequam Spiritus cogitetur ex Filio, jam hunc producere Filius cum Patre babet a Patre genitus, maxime cum et productor per Verbum dicatur Pater. Si quidem enim producendo Pater Filio causam Spiritus daret, Filius porfecto ante causam cogitaretur, secundum quam Spiritus procedit a Filio. Nunc autem gignendo est Pater initium Filio, ut sit sanctus Spiritus causa, et B per Filium causa sancti Spiritus est, quia et ex ipso per Filium procedit Spiritus Sanctus. Itaque Pater et Filius, quasi unum principium ante Spiritum Sanctum cogitatur.

Quemadmodum igitur solem calefacere sine radio, cogitare non possumus, neque sine fulgore calorem, ita neque sine Filio processionem cogitari possibile est; quippe ratio procedentis est, esse ex gignente per genitum. Et sicut sol et radius, unum calefaciendi principium est, ita Pater et Filius unum Spiritus sancti principium, secundum unicum ejus, simplicemque processum traditur; servata scilicet paternitatis, uativitatisque differentia. Itaque neque re, neque cogitatione c a Patre Spiritum sanctum secundum personalem potest inspirans Poter sine Filio intelligi : imo, si quidem ex animo Filius, et cogitatione tollatur, neque processionem jam esse possibile erit. Unde et dictum est ; ideirco ex Patre procedere dicitur. quia à Filio est. Quod si præcogitari dictus est. tamen prius posterius non est. Nam et causa, et causale, Filique mediatio, ac per Filium esse, a sanctis divinis rationibus traditur. Sed et simul, et conjunctus, et inseparabilis nihilominus pro confesso asseveratur. Temporales enim morulæ in æterna vita locum non habent, ut ait Gregorius Nyssenus; eo quod illic nusquam temporis sit locus.

Per hæc ergo omnia, conficitur, quod initio propositum fuit, Filium a sancto Spiritu secun- D dum causam et causale discerni, Patremque et Filium, unum sancti Spiritus principium esse, servata illorum ad invicem differentia, juxta sanctorum Patrum theologiam; per quam, ex Patre per Filium procedere Spiritum sanctum, divinis rationibus asserunt. Quoniam vero veritati veritas non reluctatur, et in his maxime sermonibus, ubi de fide agitur, iu quibus summa concordia, et ad se ipsos, et ad cæteros doctores sit necesse est. Aliter enim Deus, homines per cos falli, atque errare permisisset; sive contraria vera esse volens; sive veritate veritatem collidens ; veritati autem mendacium objectum est. Multis autem ex locis demonstratum est, per Filium, atque a Filio

accipit, gignendo profecto Pater Filio initium est, A substantiam habere Spiritum Sanctum quod dicitur, verum esse, hic, quæ prædicta sunt, suppositis : ad illa nunc proficiscamur, quæ veritati huic prorsus videntur adversari.

> Accedat ergo primo Sanctus Joannes Damascenus : Spiritum, inquit, Filii dicimus, ex Filic autem non dicimus, Hoc si, ut quidem arbitrantur, id insinuare vult, quod non sit ex Filio Spiritus, neque per Filium substantiam habeat, omnino Spiritum sanctum ex Patre solo habere substantiam, doctor præclarus arbitratus est. Hoc si ita est, etiam ex Patre esse sine medio. ! Si autem sine medio producere eliam substantiale Patris, propriumque ejus esse, neque Filio commune; substantialia enim personarum propria, cæteris omnino communia non sunt; quomodo igitur Patrem productorem per Verbum splendifici Spiritus dicit ? quomodo ex Patre per Filium procedere Spiritum plurimis locis nos docuit ? quomodo, si multum ordinem, vel habitum Spiritus ad Filium habet, disit : Oportet autem Verbum, et Spiritum habere. Hæc enim sibi invicem contraria manifestissime sunt; si enim productor per Verbum, numquam profecto erit Patris substantiale proprium producere.

> At si ex Patre sine medio, nunquam per Flium procederet ; procedere enim per Filium quod dicitur, mediationem Filii designat, quam et Nyssenus tradit, et omnes una cum eo theologi tertiumque ordinem commendat. Porro, sine medio, hac est, ex solo Patre esse, dicere, hac simul omnia tollit.

Atqui non solum, ut quidam id dictum exponunt, sibi contrarius hic doctor est, sed his quoque, qui ante illum fuerunt, Ecclesiæ magistris. Illi enim ex Filio, atque ex ejus essentia illum esse aiunt, et ex ipso prodire, et a Filio habere, esse, et ab eo procedere : ille autem, ex Filio non esse, nou ex illius essentia, neque ex ipso procedere dicit. Hase autem manifesta contradictio est. Ex quo sequitur, ut vel bic solus Ecclesiæ magister asseratur, solusque sanctus videatur, neglectis tot sanctis Patribus (piget enim dicere, abjectis), aut illorum multitudinem, atqué auctoritatem autiquam reverendo, istum non admittere.

Sed hoc ineptum, ac insulsum est. Oportet enim sanctos omnes revereri, et, quæ ab illis dicuntur, pia intentione suscipere : atque ca ita exponere conari, sicubi fortasse dissentire videantur, ut et sibi ipsis, et aliis Ecclesiæ magistris quam maxime concordes sint. Et, si quidem istud contingat, nihilque de concessis, ac ratis fidei rationibus tollitur, concordom ac veram expositionem dicere; sin autem, contrarium, Quo enim posito, absurditas sequitur, et ipsum ejusmodi est. Quanquam, non dici ad id, ut sit res, contrarium non est. Plurima enim vera quidem

156

Digitized by Google

sint, non autem dicentur, hocque, cum ex allis constat, tum ex ipsis Ecclesiæ dogmatihus. Ease enim Filium Patri consubstantialem, Deique Genitricent semper Virginem prædicari in Ecclesia, atque humanæ naturæ Filium Dei secundum substantiam unitum esse, vera quidem sunt; fuit tamen, quando non disebantur; non tamen ideo falsa fuerunt. Nam postea necessitate urgente propter contraria dicentes, etiom ut in Ecclesia publice dicereatur institutum, et formatum est; quid ergo mirum, si et sanctus iste quod non pronuntiabatur, ut multa alia, et tune, et prius, non dici alt ? Non enim profecto per hoc ostendit, quia non est : sed hoc solum, quia in consuetudine dicto non proferretur.

B Sed enim eum sibi non esse contrarium, hinc profecto consist. O-tensam' enim prins est quia, ubique per præpositio, in quibus ussumitur, præcedesti causa cooperatur, arque ad eam efficientiam, quam ipsa inspicit, sive in naturalibus, sive in artificibus quispiam sermonem exercere velit. Ramus enim per quem fructus oritur, eamdem, quam radix naturze intentionem habet. Et serra, vorbi gratia, per quam fabor gradum facit. ad illum, non ad alterius generis effectum artifici cooperatur. Non enim ad calefaciendum, seu dealbandum illi cooperahitur. Prorsusque ea, per que aliquid fit, cooperantur bis qui prins illa movent, ad illorum nutum una cum illis causa effocta, vel quasi instrumenta, vol quomodolihet C aliter illos adjuvantia.

Si quidem igiter non esset eis differens natura ad eos qui illis stuntur, essent et ipsa profecto simplicitor causa, sicut prima illa ; sud in Patre etiam hoc magis. Siquidem et eadem esset ad utentes operatio. Verem in Patre, et Filio, quosiam una natura numero inspicitur, et una cis etiam actio, sive processio est, unus alque idem Deus, merito Filii per, et Patris ez, significatione non differet, sed ipsa quidem ad de, vel ex, transibit : illa vero rursus ad per, transferetor, communeque et unum atque idem cum Patre principium annetus Spiritus erit, propier zquam Fiki ad Patrem Deitatem, stque D essentiam eamdem, aliemque omnem identitatem, et indemutabilitatem : concesso semel a Patre per Filium sanctum Spiritum procedere : doctoribusque omuibus clamantihus, non esse fas . differentiam aliquam quomodolibet in hisce præpositionibus intelligere boc indeterminate monenubus, docentibusque, in Patre, et Filio, de, vel ex, a, per, nihil differre, nisi in quantum substantias discernunt. Ait coim magons Basilius ad Amphilochinen scribens, cap. 5: (Unus Deus et Pater, ex quo omnia : et unus Dominus Jesus Christus, per quem omnia . . Istæ non sant legem ponentis voces, sed distinguentis potius sub-

\* Ephes. 1v, 6.

sunt, non autem dicentur, hocque, cum ex allis A stantias. Non enim, ut alienum naturæ introducat, constat, tum ex ipsis Ecclesiæ dogmatibus. Ease sed ut inconfusam Patris, et Filii intelligentiam enim Filium Patri consubstantialem, Deique Genitricem semper Virginem prædicari in Ecclesia, Gregorius alt : ex quo, et per quem quod dicitur, atque humanæ naturæ Filium Dei secundam substantiam unitum esse, vera quidem sont; fuit que naturæ proprietates exprimentium.

> Propter hoe igitur 'per particula assumpta est, et consubstantialitatem simul et personarum ordinem au discretionem signet ex processibus ipsis apparentem. In quo sane ordine ac discretione, Filli persona medium obtinet locum, quam semper otiam in communi consudtudine significat, per, et ne vel una persona, Pater, et Filius existimetur propter præpositionum similitudinem, vel duo, et contra se divisa ambo, Spiritus principia videantur, talisve esse Filli persona, qualis et Patris ost, nihil ante se cogitatum habens, quemadmodam et Poter. Ex enim sistit mentem, et ulterius ire non cogit, principalemque causam quærere, cui ex principaliter distributa est ; per autem alteram quoque personam præter ex, includit ; et ad Illam provehit mentem, principalemque illam designat causam, in qua hæc ponitur, medium et primi, et ejus, ad quem processus, sive operatio. Alque ita Trinitatem integre nobis commendat per, simulque processus personarum ad invicem ordinem indicat. Sed et essentiæ quoque unitatem per se tertio connectit, juxta Gregorium Nyssenum, Filii mediatione, et sibi Unigeniti honorem servante, et Spiritum naturali Patrem habitu non excludente : Sic enim, ut ait magnus Basifius, et substantiæ, conceduntur et pium unici principatus dogina non decidit.

> Quoniam igitur cum unitate personarum quoque discrutionem confiteri, secundum fidem nabis traditum, debemus, hæc autem et ambo, alterum quidem ex Patre, per Filium Spiritum sanctum procedere dici commendat, alterum autem ex Filio dici non ita, ideo Damascenus per Filium quidem procedere latetur. Ex Filio autem non dicimus, adjecit, putans illi ex, personæ non congruere, antoquam illa persona cogitatur, sed ei antequam nulla, qualis est persona Patris. Plurimi vero sanctorum Patrum, atque iidem sæpius, easdem dictiones in theologia secundum differentes intelligentias et suscipiunt, et noa suscipiunt, et aliquando sic, aliqando aliter, ut magnus Basilius in quassionibus ad Ennomium, germen Filium dicentem oon suscipit, dictionem hanc imperfectionibus congruera existimans ; quocirca eam maxime ponebat Eunomius. Verum theologus Gregorius, in primo libro De Filio, de co et Spiritu sancto loquens ait : Horum autem alterum quidem germen, alterum vero productum est. Et causam quidem, et causale in divinis personis dici, vetat Cyrillus beatiss mus dicens : Causam vero et causale ne nominare quidem fas est, si quis illud scilicet juxta crea-



unrarum morem accipiat. Communis sutem fides, A nihil; ipseque ex Patre esse dieitur, alque ad ipsum omnesque theologi, in sola causa et causali divinas personas distingui dicunt, majusque quod dicitur, Patri, causæ ratione plurimi doctorum assignarunt. Juxta opinionem autem Arianorum ab Ecclesiæ ambita repellitur.

Nibil ergo mirum, si etiam doctorum alii quidem ex principali causæ, et ante quam nihil cogitatur, hinc soli congruere eam arbitrantes, ex Patre per Filium procedere Spiritum sanctum, productoremque Patrem per Verbum asseverant, quia Filii omnia ad Patrem referuntur, non tamen ex Filio dicunt. Alii vero et ei qui ex causa est, ut Filio congruere ponentes, cujus Pater principalis præcogitatur causa, eo quod unum prin-8 cipium, et una causa sit Pater, et Filius, sicut et una esseutia : nunc quidem per Filium esse ac procedere dicunt, nunc autem ex Filio esse, et prodire, et procedere, secundum 'sanctorum, ul dictum est, divinas rationes tradunt, per utraque illi idem volentes, etsi syllabis differant.

Placuit ergo Damasceno in hujusmodi theologia potius uti per, a qua et consubstantialitas, et unitas, processuumque, ac personarum ordo, et discretio apparent, quam assumendo ex causam tantummodo significare : maxime, ne vel una persona, Pater et Filius existimarentur, propter præpositionum similitudinem ; vel ne videretur Filius nihil ante se cogitatum habere, sicut et Pater ; ita enim ei visum est, et alia, quæ C prædicta sunt.

Sed ista quidem sufficient, etiam si magister dixisset, ex Filio non esse Spiritum. Nunc vero. non ita dixit, solum : Ex Filio autem non diciwas; boc autem nulla ratione contrarium est ei, quod esse ex Filio dicitur. Communem quippe tantum usum per hoc tradit. Si igitar ea expositione suscepta, quam multi volunt, plurima que sunt rata, convelluntur, et neque ipse sibi, neque aliis aute se doctoribus concordat, nostra autem explanatione admissa, nibil tale contingit, corumque quæ rata sunt, nihil omnino decidit : constat profecto, hanc esse veram expositionem, illorum autem falsam et rejiciendam. Ex quibus etiam D dicitur verbi illius beati Dionysii solutio, quo ait : Solus fons supersubstantialis Deitatis Pater est; qualem enim fontem magnus iste pater Deo et Patri reddit, ante quem nibil cogitatur, talem Damascenus in Filio denegat. Ante hunc enim pater cogitatur. Et rursus hujusmodi causam a Filio Joannes aufert, qualem Augustinus Patrem dixit, principalem ipsum causam appellans : Principuliter enim, ait, ex Patre procedere Spiritum sanctum; et addidit : Principaliter autem dixit, quoniam et ex Filio Deo Spiritus invenitur procalere.

Fontem ergo sancti Spiritus et Filium a doctoribus dici supra monstratum est. Sed quoniam aute Filium quidem Pater cogitatur, ante Patrem autem

refertur : Et omne, quod esse a Filio dicitur, ad primam causam relationem habet, secundum Basilii sententiam in libro Quæstionum, secundum quem modum et radix, et fons, et solus cansa Pater dici polest, ut ostendatur; ex quo quod dicitur et neque tria, neque duo principia deorum pluralitate separata suscipiantur, ut ait Gregorius theologus, in lib. De Spiritu sancto. Ideo et dictum est : Vivo ego propter Patrem. EL : De hore illa nemo scit, neque Filius, nisi Pater; et : A me ipso facio nihil: et : Sicut audio judico; et : Mea doctrina, non est mea : et : Pater mous major me est : et si quid hujusmodi ab eo dictum est, qui omnia ad Patrem refert, sicut et de Spiritu, alibi quidem ait : Quia mittam vobis Paracletum; alibi autem : Quem mittet Pater in nomine meo, hoc est per me. Neque enim personam Spiritus sancti futurum Filium per hoc siguificat. Illud quidem, ut suam ostendat diguitatem. Dignitate enim et ordine secundus a Filio est, juxta magnum Basilium, majoremque Spiritu sancto Filium, magnus ait Athanasius. Hoc autem principium sine tempore honorans, et ne videretur Deo adversari, ut ait theologus Gregorius.

Enimvero ostensum est etiam conversionis ratione, quia Patrem ad solum Filium conferens vir sanctus hoc ait; cum dizisset enim : Supersubstantialis enim divinæ generationis res non convertunt ad invicem; solus autem fons supersubstantialis deitatis Pater est, addidit : Cum non sit Pater Filius, neque Filius sit Pater, et divina vero generatio hoc signal, et quæ alia prædicta sunt. Tenemos itaque doctoris intentionem, alio ex loco sibl ipsi, ac doctoribus cæteris concordem, qui sunt ejusdem meriti, et in sanctorum coetu nibilo inferiores. Ut autem quidam volunt, contrarium omnino contingeret, Fontem guippe sancti Spiritus Filiunr dicere juxta invectum ab eis secundum processum. ut vanum ac plurimis absurditatibus obnoxium, supra confutatum est.

Et certe non solum fontem sancti Spiritus, magnus Athanasius Filium dixit, sed et solum eum dixit sancti Spiritus fontem. Theodoritus enim in 11 libro suz Ecclesiastica historia, cap. 23, infert epistolam magni Athanasil ad Afros de Ariminensi concilio, in qua, ita scriptum invenitur : Quis autem his congredi velit hominibus, qui neque sua suscipiunt? Nam in decem illorum et pluribue, ut prædiximus, synodis, alias alia scribentes, satis evidenter, ostendunt, se singulas illarum improbare. Patiuntur autem hoc, quod et Judæi tunc passi sunt. Ut enim illi solum fontem aquæ vivæ relinquentes, foderunt sibi lacus, qui non potuerunt aquam continere : scriptum est autem apud prophetam Jeremiam; ita et isti pugnantes adversus universalem synodum, foderunt sibi synodos plurimas.

Sed et iu libro Contra Arianos, magnus idem

Athanasius Salvatorem solum Spiritus sancti largi- A lione : quia seripeit, non sine primi patris peccato torem esse ait dicens : Et contra Salvator cum sit Deus, et regni Patris semper imperans Spiritus sancti largitor solus est. Hæc igitur ex abundanti dicta sant, ad ostendendum ; quia et Filius sancti Spiritus fons dictus sit.

Si igitur doctores sibi ipsis, atque invicem conrordes esse necessario fatendum est, hoc autem nunc maxime fit, nihilque concessorum dogmatum nutai, his ita expositis, ut dictum est ; alias autem contra penitus contingit; evidens profecto documentum est, hanc quidem expositionem veram esse solam, omnesque præter istam, falsas esse.

Potet item dicti illius solutio, quod posuit Gregorins theologus : Omnia scilicet, quæ habst Pater, esse Filii, præter causam. Sicut enim divus Diony- R naturaliter propriam nobis subtantiam signat, et sios Patrem ad solum Filium conferens juxta conversionis rationem, Patrem solum fontem dixit (non enim est Filius fons Patris), neque enim convertitur : ita et summus hic vir, præter causam habere Filium Patris omnia dixit; causam scilicet, quam habet ad Filium, Pater. Siquidem snim arbitrantur per hoc, sanctum virum, nullam omnino causam Filio reddere, falluntur. Ipse enim est, qui ait : Ex principio principium. Quin et in oratione, quam facit ad Christum, ita inchoavit dicens : Te nunc quoque benedicimus, Christe meus, Verbum, sancti Spiritus sine principio servator. Quam ergo habet Pater ad Filium causam indicare voluit; aliter quippe sibi ipsi non congrueret, sententiaque fallax videretur. Dicere enim præter causan, om- C nem causam auferentis esse volunt; hoc autem falsum est. Vel creaturarum enim ipsum certe causam dicent. Attestatur his et ipse dicens : Omnia quæ habet Pater, Filii sunt præter causam; et omnia quæ habet Filius, Spiritus sancti sunt, præter nativitatem.

Constat ergo quia Patrem ad Filium comparans; præter causam, dixit, quam scilicet habet Pater ad Filium, sicut et quod sequitur, Spiritum ad Filium comparantis est, relationem illorum ad invicem inspicientis, secundum illorum proprios processus. Dicere namque, Spiritum habere omnia præter nativitatem, nihil aliud significat, nisi præter quam immediatum ex Patre esse; quippe cum Filius qui-D dem ex Patre sine medio sit, juxta proprietatem suam, sanctus autem Spiritus ex Patre per Filium procedat, quocirca neque convertitur, quoulam neque processus illi, et consequenter neque substantialia convertuntur. Et ex hoc igitur nihil pro se concludent.

Eadem vero ratione, ne id quidem illis opitulaher, quod ait sanctus Maximus in Epist. ad Marinum. ita scribetis : Synodicorum igilur præsentes senctissimi Papæ, non tot capitula quot scripsistis. repudiarunt, qui in regia civitate convenerunt. Due antem sola, quorum alterum quidem de theologia continet. Quia, inquit, etiam ex Filio procedere Spiritum sencium, alterum vero de divina incarna-

esse Dominum, in quantum homo erat. Et primo quidem concordes Romanorum Patrum protulere sententias. Cyrilli quoque Alexandrini in expositione super Joannis Evangelium, ex quibus seipsos non Filium Spiritus causam facere ostenderunt. Unam enim noverunt Filii et Spiritus esse causam : alterius quidem secundum processionem; sed ut per ipsum procedere insinuarent; sicque conjunclionem essentia, et incommutabilitatem commendarent.

Itaque quod sanctus Cyrillus plurimis in locis Spiritum sanctum ex Filio sicut cliam ex Patre dicat, cumque ex Filio esse et per ipsum, et ex ipso naturaliter procedere, et quia per ipsum profusus quæ talia, satis supra declaratum est. Sed et Romanorum doctorum, Hilarii scilicet, Ambrosii et Augustini dicta huic sententiæ congrua produxerunt; qui et ex Filio procedere Spiritum sanctum docent. Hæc autem mirum, si non etiam causam insinuat. Ea enim ratione, ut datur intelligi, neque sum ex Deo esse, et ex Patre procedere Spiritus asseritur, causam designabit. Sed ista, præter Scripturæ intentionem sunt; nempe, quoniam juxtæ sanctum Cyrillum, Occidentalesque doctores fatentur hujus esse' sententiæ, qui evidenter ex Patre et Filio; veluti ex uno principio prodire, ac procedere, ut dictum est, Spiritum sanctum confitentur. Nihil ergo novum a se ipsis introducunt, qui etiam ex Filio Spiritum procedere fatentur : simulque præsens epistola Romanorum Patrum præexpositas allegationes illorum veraciter esse commendat. Aut enim ipsæ omnes sunt, aut ex ipsis aliquæ, quas tunc protulerunt. Non enim profecto fallehatur sanctus Maximus, aut mentiens ista dicebai.

Quid ergo sibi volunt, cum Spiritum sanctum ex Filio quidem procedere dicunt, non sutem esse Filium causam sancti Spiritus adjiciunt ; quia enim Filius quidem ex Patre est; Filii autem oninia ad Patrem referunt, dictum vero est etiam a sanctis, ex Patre et Filio Spiritum sanctum, veluti ex una re, et uno principio esse, ac procedere : propterea ex hujusmodi sententiis aperuerunt se, Filium non propriam, et peculiarem causam Spiritus, præter Patrem, intelligere. Merito sane. Neque enim duo sunt divisa contra se, atque ab invicem disjuncta principia sancti Spiritus; neque ut personæ duæ, ita duo etiam Spiritus sancti principia sunt; quemadmodum enim mittit quidem Pater Spiritum sanctum, mittit autem hunc-ctiam Filius; neque tamen Filius alia missionis causa præter Patrem est; neque enim mittit Pater sine Filio, sicuti neque sine Filio facit; quocirca etiam dictum est, una datione et una largitione mittit Spiritum sanctum, ita et de eo quod pro-posuimus dicendum, atque eo magis quo missio idem est quod processio, ut supra declaratum est. Aut si hane nimium contentiosus

quispiam substantialis sancti Spiritus processionis A quo etiam Pater; aliter quippe essentiæ identitas indicium dicat, profecto, nunquam mitteretur a Filio, nisi etiam ex ipso esset; alioqui minister esset Filius.

163

Non itaque vel Pater solus causa est Spiritus sancti sine Filio, vel sine Patre Filius ; per Filium enim procedere dicitur, et Pater per Verbum productor esse sancti Spiritus asseveratur. Constat hoc etiam ex sequentibus ipsius verbis. Ait enim : Unum norunt Filii, et Spiritus causam Patrem; alterius quidem secundum nativitatem; alterius vero, secundum processionem. Hæc autem prædictis optime consonant. Nam Filius quidem ex Patre secondum nativitatis, vel geniti definitionem, ex Patre sine ullo medio est. Spiritus sanctus autem juxta processionis, seu procedentis terminum, ex Patre per Filium est; quæ cum ita sint, congruo Filius ac Spiritus ad unum principium Patrem referuntur, ut Filius quidem seorsum non sit causa : non enim est vel Fillus, vel quæcunque causa sine Patre; Pater vero ac Filius una causa, unumque principium sit sanctus Spiritus.

Etsi enim, ut supra declaratum est, esse habet a Filio, ab ipso scilicet sumens, ac penitus ex ea causa eum pendere pietatis ratio tradit, et quæ alia prædicta sunt : ob id tamen, quod Filius quidem sit ex Patre sine mèdio, Spiritus antem per Filium procedat, ac per ipsum Patri conjungatur : quoique Filii omnia ad Patrem referantur, Pater unum sancti Spiritus principium dicetur, quocirca С solus quoque fons deitatis dictus est; fonsque et radix Filii et Spiritus, et solus causa dici potest, quod nihil ante se cogitatum habeat, atque ad ipsum referantur omnia. Unde et magnus Basilius dicebat : Naturalis bonitas, et regia dignitas ex Patre per Unigenitum ad Filium pertingit : ita et substantias fatemur, piumque unici principatus dogma non decidit.

Consonant quidem et ista præteritis; verum ne id quidem dissentit, quod sequitur. Nam dicere ; Propterea et Filio procedere dixerunt, ut per ipsum ilum procedere significarent, nibil est aliud quam dicere : Ideirco ex Filio procedit, quia procedit per Filium : quia cuim per Filium procedit, naturaliter scilicet atque essentialiter procedit. Ita quippe et p essentia conjunctio, et incommutabilitas declarabitur : quod autem per aliquod naturaliter, atque essentialiter prodit, ex ipso cliam substantiam habet. Itaque per Filium prodire, idem est quod per Filium procedere; hoc enim indicat per Filium habere substantiam; quod igitur superius processionem appellavit, hoc in consequentibus per Filium prodire, ac procedere divit.

Constat ergo et ex his, ex Filio procedere quod dicitur, idem case quod per Filium procedere. Porro ista etiam ante sunt dicta. Sed et illud quoque demonstratum est, quod essentiæ Filii ad Patrem identitas, omnia Patris Filium habere facit, præter solum Patrem esse. Atque codem modo,

tollitur, maxime cum dictum sit, una tautum re, eos differre : quod hic Pater sit, ille Filius, alia vero omnia, esse communia. Pater itaque causa Spiritus est, sicut et Filius. Dictum est tamen, cos non asserere Filium sancti Spiritus causam, propter illa quæ prædicta sunt; quod enim ex Damasceno sibi vult; ex Filio non dicimus, ne duo principia divisa videantur, nec persona Filji, ut Patris persona esse, nihil præ se cogil, tum habens, hoc et istis in hoc loco sibi vult. Unum enim principium est sanctus Spiritus, Pater et Filius; et neque Filius sine Patre, neque sine Filio Pater. Non enim esset procedens Spiritus sanctus ; quia tamen Pater sine causa est, ipsi causæ nomen separatum est, quæ causa ad Spiritum sanctum relata, Filium quoque comprehendit, quia per Filium procedit. Nam ex Patre procedere, doctores pro eo acceperunt, quod est ex Patre per Filium procedere.

Sie itaque, et quæ in prædícta cpistola posita sunt, veritati et sibi ipsi concinunt; et quæ a sancto Cyrillo Latinisque doctoribus de Spirita sancto dicta smit, interroganti sancto Maximo, Romani allegaverunt. Impossibile nanque est, magistros Ecclesiæ, ex Filio esse alque procedere Spiritum dicere, et rursus per Filluin esse atque procedere, deinde causam a Filio auferre; hoc enim est aperta contradictio, constatque, quia et ipsi contradicentes, quod dicitur ex Filio procedere, ut quo causa significetur, non suscipiunt. Ex enim præpositio, et maxime in divinis personis, processum cum causa commendat; et per, tantum valet. non solum quis, ut dictum est, in divinis idem valet quod ex, sed quia cliam per se ipsam in quibus assumitur, ubique causam indicat; sive enim per instrumentum, ut per causam, vel causæ consertium dicimus, sive per locum; quia causa motus est locus, et motus omnis in magnitudine, atque distantia ; similiter ut per causam dicimus, sive per tempus itidem (tempus enim motui plurimum confert); sive in syllogismis extrema per medium connecti dicimus; constat quia per mediam causam, secondum animi totum, sire transgressionem contingit.

Prorsus vero possibile non est ut cam dicimas per, non cliam aliquam causam una cogitemus; quoniam igitur per Filium prodire ac procedere dicitur Spiritus sanctus, causam profecto et Filium csse necessario datur Intelligi. Et simul constat ut substantialem causam ; quippe ab illis consummata. et plenissima perfectione, summaque ad Patrem aqualitate, sive unitate longissime remotum est, Filium instrumentum panere, seu locum, seu tempus, aut aliquam imperfectam, et alterius essentiæ causam; si enim in creaturis, unam causam, unum creatorem, unum Patrem, et Filium contmendat per, multo sane magis in consubstantiali

eis Spiritu sancto unam causam, unumque princi- & ista distributio : in Patre quidem, per ista causam pium, Patrem et Filium commendat.

Magnus præterea Basilius ad Amphilochium scribens, cap. 8, sic ait : Quod per Filium creare Pater dicitur, neque impersectam commendat creationem Patris; neque invalidam Filii efficiențiam si gnat; sed unitissimam commendat voluntatem. haque vox ista, per Filium, causæ ante omne principium, confessionem habet; non in prædicamento causæ conditionalis assumitur. Patet igitur quod in creaturis quidem per, commendat unionem voluntatis; in sancto autem Spiritu unionem Patris et Filii, secundum substantialem processum sancti Spiritus insinuat, secundum quem ex Patre per Filium prodire ac procedere asseritur, et ex Patre ac Filio procedere. Pluribus igitur ex parti- B bus ostenditur Patrem et Filium unum esse principium, unamque causam Spiritus sancti : dictum est tamen Romanos Filium non causam Spiritus, propter ea quæ prædicta sunt, facere. Constat autem ex his, et quia ex Filio procedere Spiritum sanctum non ulla novitas est, neque nova adjectio, ut quidam asseverant. Nam et temporibus sancti Hazimi a Latinis ita legebatur : Ad quem sanctorum allegationes, ut ipse ait, huic sententiæ congruas prolulerunt.

Paucis vero interpositis, in cadem epistola, Idem sanctus adjecit, concludens : Romanos de his sine ratione culpari. Liquet igitur, et ipsum approbare, quod dicitur, Spiritum sanctum ex Filio procedere, C cosque qui ita dicerent, laudare, et qui culparent, insimulare. Essent autem sane ineptissimi, qui propter id quod dictum est : Ex Filio non dicimus, causam sancti Spiritus a Filio omnino auferentes, ex eo quod asseritur ex ipso procedere, hanc non illi reddunt, cum hanc processionis dictionem et ipsi Spinitus sancti substantiam commendare definiant. Ex hoc enim rationabilius illi causam reddent, qnam per illud auferent.

Nam si ex Patre procedere, quod dicitur, causam commendare confitentur, quomodo non etiam Filium, unam cum Patre causam sancti Spiritus fatentur, cum audiant, ipsum etiam ex Filio procedere? Imo vero, quomodo ad eos quidem, qui boc dicunt, efferantur; sanctis autem ita dicenti- D bus, non contradicunt? Quod si ex Filio esse ac procedere, cum doctoribus ecclesiæ, et sancto Maximo, et Romanis, qui super hoc-sanctorum dicta protulerunt, vel coacti suscipiunt, non tamen per hoc causam significari volunt : primum quidem, neque sic deberent ad hanc dictionem omnino indignari, deinde, præter suas opiniones volent, hoc enim, ut quod causam sime medio significet, refugiunt ; et negne cum ex Patre procedere dicitur, et er Deo esse, causam significare cogentur, dicere, quærentque alterum vocabulum, quod substantiam sancti Spiritus significet, idque fortassis erit, esse, hoc autem in divinis personis idem valet auod procedere, simulque quænam et unde erit

signari dicere, in Filio autem hanc nou ita?

At si ex Filio procedere consubstantialitatem et hic significari dicunt, nempe sicut Spiritus Patri consubstantialis est, quia procedit ex Patre, ita et Filio consubstantialis est, quia procedit ex Filio; nam et Filius consubstantialis est Patri, quoniam ex ipso cst, siquidem vera prosequitur magnus Basilius dicens : Porro essentiæ identitas, quia est ex Patze Filius.

Attestatur his et Cyrillus beatissimus : Nasci enim, inquit, ex Patre per Filium, invitos nos etiam, ac renitentes coget, illi consubstantialitatem reddere. Sed et quod per illum prodire dicitur, nequaquam essentiae conjunctionem, immutabilitatemque commendaret, nisi per Filium habere substantiam quod procederet, præsupponeretur ; nam quod ita prodit necessario etiam consubstantiale est, siquidem et in loco verax est sanctus Maximus dicens: Spiritus sanctus siculi naturaliter secundum essentiam Dei et Patris est, ita et Filii secundum essentiam est, ut qui ex Patre essentialiter per Filium genitum ineffabiliter procedat; propter hoc igitur consubstantialis est Filio, quia per illum procedit ex Patre ; hoc autem idem esse quod ex Filio procedere, piurimis ex locis demonstratum est.

Enimvero multo minus illis confert illa Basilii sententia, quain ut murum inexpugnabilem in suis disputationibus præponunt, Ait denique sanctus vir : Gignit Deus, non ut homo; gignit autem vere; quodque natum est ex eo, verbum non humanum exprimit. Promit autem Verbum verum ex ipso; emittit Spiritum per os, non ut humanum, quia neque Dei os corporaliter est. Ex ipso autem Spiritus, non aliunde est. Primum in his notare .convenit. quis promere, in Filli substantia, sanctus accepit.

Nam de substantialibus processibus hoc in loco illi sermo est; sicut et theologus Gregorius emanationem sempiternam substantiam dixit. Et quoniam duæ personarum substantiæ sunt, invicemque differentes, idem protinus adjecit : Emanationis differentia differentem etiam illorum appellationem fecit, ut scilicet alius quidem esset Filius, alius auten-Spiritus sanctus. Itaque cum Spiritum sanctum promere dicatur Filius, et, quia ab eo Spirituseffulsit, ut ait in precibus magnus Basilius, sancti-Spiritus ex Filio substantia evidentiasime signatur. Secundo, notandum quod etfam emistere, in substantia sancti Spiritus accepit ; hoc autem superioribus concinit; in quibus, a sauctis Patribus ostensum est, mittere et mitti, intemporales Filii et Spiritus substantias designare, ac mittere, causam ; mittere vero, causale signare.

Sed emittit, inquit, Spiritum, per os. Os autem Patris Filius, ab Ecclesiæ magistris exponitur; idem igitur est dicere, emittere Spiritum per os, et Spiritum ex Patre per Filium procedere. Hoe autem per Filium habere substantiam insinuat. Nam procedere Verbam substantiæ illius significativum est, constatque per hoc, quod cum Filius A esse, quippe omnia que habet persona, cæterarum mittere et emittere dicitur Spiritum, ex Filio, atque per Filium sancti Spiritus substantia significatur, mittique ex eo esse significat. Verum et ex eo, id est, Patre, Spiritus sanctus, inquit, est, et non aliunde. Nempe ex Patre esse Spiritum sanctum ab omnibus conceditur, non aliunde autem dixit; quoniam hærcticorum plurin i, ex Patris essentia Filium excludere volentes, illum neque ex Patris essentia, neque ex substantia illius esse fatebantur, sed ex alia quadam essentia atque substantia (quod Arianorum erat propositio); atque id quidem constat ex his quæ prædixerat magnus Pater Basilius in rescripto dictatæ a se fidei. Indicat autem id, in Expositione x1x11 psalmi dicens': Spiritus, B qvi ex Deo est, qui a Patre procedit, ne illum externam aliquam creaturam esse arbitreris; sed ut ex Deo habentem substantiam glorifices; quanquam et hoc quod ait aliunde, quæ diximus, commendare sufficiat; aliud enim unde aliunde sumptum cst. in rebus maxime natura differentibus dicitur. Pater autem, et Filius natura unum sunt: Ego enim, inquit, et Pater unum sumus 4. Itaque non ad Filium intuens, sanctus aliunde dixit, sed ad creaturas. a quibus illum quidam hæretici habere substantiam dicebant. Et ista igitur sententia, contra illos potins quam pro illis est. Si autem contra illos, liquet quia pro veritate est, ac per omnia superioribus coucinit.

Ex his autem, et ejus dicti solutio patet, quod C in Niceno primo concilio ad hæsitantem philosophum dictum proferunt; sic enim illic aiunt ad Illum Patres. Suscipe unam divinitatem Patris, qui Filium ineffabiliter genuit, Filiique ex ipso geniti, et sancti Spiritus, qui exipso procedit Patre, proprinsque Filii est. Namque ex ipso Patre, quasi digito ostenderent, dixerunt, pessimam contradictionem auserentes, qui non ex ipso Patre, neque ex ejus substantia, sed ex altera essentia atque substantia Filium esse blasphemabant. Si autem ex Patre dicitur, sed juxta procedentis terminum, ex Patre per Filium procedit ; ita enim ex Patre procedere, pro co quod est ex Patre per Filium procedere, acceperunt, ejus quod est procedere, connexam definitionem explicantes. Idcirco etiam ad. D jectum est, Propriusque Filii est ; proprius autem Filii a sanctis Patribus Spiritus dictus est, ut qui in ipso et per ipsum naturaliter prodit, atque ex ipso est, quippe ab eo esse accipiens.

lpsa denique synodus per episcopum Leontium attestatur ad philosophum dicens : Proprium esse Spiritum Filii, atque ex ipso manare; sed illud quoque quod ait magnus Basilius : Quoniam communia Patri et Filio, communia et Spiritui sunt, optime quidem dictum est; non autem per hoc, quod volunt, conficiunt. Hoc enim nihil cogit, Spiritum vel sui ipsius, vel alterius personæ productorem -

\* Jorn. x, 30 \* Joan. 191, 15 quoque communia sunt, servatis tamen proprietatibus cuique personæ. Nam quæ adsunt Filio, et Patri adsunt, servato tamen alteri Patrem esse, alteri Filium. Unde, et ipse sanctus ait in lib. De Fide: Omnia Filius cum sit, quæ et Pater est, serva mihi has proprietates. Manens igitur Filius, omnia est quæ Pater, juxta ipsius vocem Domini dicentis : Omnia, quæ habet Pater, mea sunt<sup>8</sup>. Re autem vera, imaginis sunt omnia quæ adsunt primilivæ formæ. Joannes quoque Chrysostomus 64 hom. super Joan. c Ego in Patre, et Pater in me. > Nihil enim aliud sum ego, quam quod Pater est, manens Filius; neque ille aliud. quam ego, manens Pater. Et me, si quis agnoverit Patrem, agnovit; et Patrem si agnoverit, Filium didicit. Sic igitur et quæ sunt Patris et Filii, communia sunt Spiritui sancto, servata sibi proprietate personali, hoc est, manenti Spiritui. Porro in hujus ratione proprietatis est, esse ex Patre per Filium. Itaque non jam erit Spiritus ex se ipso proferens Spiritum, sed Pater et Filius. Illorum enim erat inspirare Spiritum sequentem proprium.

Enimvero quod aiunt : Siquidem verum esset ex Filio procedere Spiritum sanctum, oportebat antiquos Patres, cum pro Unigeniti gloria adversus Arium pugnarent, ad commendationm ipsius ad Patrem æqualitatis, unitatis hoc dicere; si enim a minoribus hoc moliebantur, lonye magis a majoribus id oportebat facere; quia vero non id dixerunt, liquet quia non ita opinati sunt, nullam inducit necessitatem.

Primum quidem, quia Ariani blasphemantes Filium esse creaturam; multo deterius de sancto Spiritu senscrunt. Creaturam enim Filii Spiritum sanctum esse, desipiebant, eumque ex Filio, quemadmodum et omnia esse dicebant; neque hoc solum, sed etiam ex solo Filio, quod insinuat magnus Basilius confligens adversus Eupomium, et dicens: Quomodo igitur soli unigenito causam Spiritus applicat, prædicamentumque ipsius naturæ, hujus creationem facit ? Si igitur etiam ex Filio Spiritum procedere ipsius objectum fuisset, nullatenus ad commendandam Filii ad Patrem honoris æqualitatem efficax fuisset. Et ipsi enim ex illo esse, ut dictum est, confitebantur, sed ut creaturas; quantum enim ex dictione, non cogebastur essentiæ identitatem confiteri. Si igitur ex eo quidem quod et Filius omnia facit quemadmoet Pater, et ita etiam Filius suscitat mortuos et vivificat quemadmodum et Pater, non induceban. tur ut Patri Filium æqualem ponerent : quomodo ex co quod Spiritus ex ipso esse dicerctur, quem creaturam ejus desipiebant atque eo multo inferiorem, persuasum eis esset ut Filium Patris dignitate honorarent? Nam in disputationibus, quod urget magis, ac persuadet, proferunt. Magis autem

non hine persuadepantur, Denm esse Spiritum sancium, quemadinodum et Patrem; de Patre enim, quin Deus verus esset, nemo dubitavit : quemolo si hunc audientes ex Filio procedere, quem creaturam Patris, primumque creatum ponebant, inducti fuissent ut hunc Patri consubstantialem dicerent ?

169

Deinde, et sanctos Patres hoe dixisse invenimus. Proprium quippe Filii, ut ab eo manantem dizerunt; proprium vero esse Filii Spiritum, eum per ipsun, et ex ipso esse significat. Porro manare verbum, in substantialibus processibus a sanctis assumptum esse, pluribus supra monstratum est. Sed enim in scriptis, qui per idem tempus claruerunt, Athanasius, Basilius, Nyssenus, Theologusque Gregorius ex Patre per Filium esse, et procedere, pro co quod est ex Patre per Filium procedere acceperunt.

Com itaque, quod quærimus, inventum fnerit, non expedit plura curiosius quærendo, molestias pati. Simul et per bæc liquido probatur, quia ex Filio esse causam signat, non solum proprietatem, ut quidam putant, sed causam, præcedente etlam proprietate, at sæpe dictum est. Ennomius enim ex Filio Spiritum dicens, et ipse conditionalem causam Spiritus Filium commendare volebat, divusque Basilius in causa suscepit dicens: Quomodo ergo soli Unigenito cansam Spiritus applicat? Et certe fas erat dicere sanctum virum. Quod ergo neque C ex Filio, neque per eum ullo modo est, quomodo ex Filio causam id habeat? Sed hoc non dixit, cum eum ex Patre per Filium esse sæpe affirmaverit; alque per Filium quidem naturaliter, et essentialiter, et ab ipso esse habere asserens, ad id autem quod creatura ratione esse dicebatur obsistens. ltaque cum ex Filio essentia asseritur, naturalis essentialisque substantia Spiritus sancti commendatur.

Præterea secundum prædictam rationem, neque Sabellio ad commendationem divinarum in Triaitate personarum, ex Filio Spiritum procedere Patres obtenderent. Et hoc enim addunt quidam. Si enim Filium et Patrem audiens, dicentemque Dominum : Ego ex Patre exivi \*; et Spiritus ex Patre confiteretur; profecto si etiam a Filio hunc procedere audisset, nihil per hoc magis Trinitatem Denm confessus esset : imo credi potest eum et sui similes de Filio ista sæpius audisse, cum personarum differentiam poncrent, causamque et causale, et quæ ordinem ad invicem insinuarent; nam qui per id temporis doctores erant, per Filium procedere et ab ipso accipere, atque prodire, et cætera hujus-- modi de Spiritu sancto asserebant. Cæternin si ex evidentissimis Scripturæ testimoniis id percipienles, verum non putabant, quomodo si ab hominibus audirent, concinentibus licet Scripturis crede-

> Joan. xvi, 28. 7 Joan. xv, 26. PATROL. GR. CLII.

si ex Patre ipsum procedere a Salvatore audientes, A rent? Nihil igitur ex his necessarium conficiunt. Non solum autem ista proferunt ex sanctis, nihil eis ad propositum, ut ostensum est, conferentia. imo etiam sibi omnino adversantia, verum et ad ineptias et nugas ca convertere contendunt, concesso et ex Filio procedere Spiritum sanctum. Ac primo dicunt duo principia sancti Spiritus cos fateri cogi, qui ita ex Patre ac Filio procedere Spiritum sanctum asseverant. At hoc sanctis Patribus in primis imputandum fuit, qui per Filium et ex Fillo esse, ac procedere Spiritum sauctum, et ex Patra esse, sicut et a Filio divinis rationibus probant. Quod si hoc ees ita asserentes non sequitur (neque enim talla dixissent, și ista cos absurda sequerentur; imo hæc dicentes, etiam unum principium fatentur), constat quia neque illorum dicta referentes, hæc inepta sequentur.

Deinde quoniam Filii omnia ad Patrem referentur. et unus Deus Pater et Filius est, atque unico processu. sive ex Patre per Filium, sive ex Patre et Filio procedere asseritur Spiritus sanctus, ubinam locum duo principia habebunt ? Nam si quidem esset Patris substantiale producere, hoc fortasse haberet rationem : quoniam vero, hoc non est, ut supra docuimus, commune est igitur Patri et Filio producere. Nam si substantiale esset, nunquam ex Patre per Filium procedere Spiritus sanctus diceretur. Quippe et quod procedit, et quod producitur, idem omnino est. Itaque Pater quidem per Filium producit Spiritum sanctum, ipse vero est qui producitur. Ideirco etiam productor per Verbum dictus est. Et tamen neque causam substantialem esse monstratum est, neque enim rem significat, sed solum prædicamentum est. Si enim rem causa significat, etiam substantialis est, et causale consequenter rem designabit ac substantiale crit, Atque ita causalia cum sint Filios et Spirirus sauctus, una persona erit, nempe quoniam ostensum est communia esse omnia Patri et Filio, ubi non obstat relationis oppositio; producere autom. neque paternitati congruit secundum ejus rationem. neque nativitati opponitur. Istæ enim ad invicem solam relationem, atque substantiam habent. Idcirco nihil cogit a Filio producere auferre; alioquin procedit ', non inducebatur, ut Trinitatem Deum D ut sapiens et bonus, quæ nusquam nativitati opponuntur, Filio tollentes, minorem Patris essentia Filium necessario fatebimur, innata et propria non ei, sicut et Patri reddentes : ita et producere, quoniam nativitati non obstat, nisi Filio commune cum Patre sit; sigillum prorsus uniforme non ecit, et indemutabilis imago Patris, et unus cum Patre Deus.

> Raque secundum proprias substantiales relationes, poternitatem scilicet ac nativitatem, discreti cum sint secundum personas Pater et Filius, commune indivisum per alia omnia pie observabitur. Non enim quia duo sunt personis, ideo etiam per omnia

.

pientes, et duo boni, et duo creatores, et duo dii, et duo mittentes, quoniam mittit quidem Pater Spiritum sanctum; mittit vero hunc et Filins; et qui mittit initium quomodolibet est ejus qui mittitur.

ldeirco dictum est a theologo Gregorio, principium ex principio, quanquam non video cur potius ex eo quidem quod ex Patre et Filio procedero dicitur Spiritus sanctus, duo sancti Spiritus principia nascuntur : ex eo autem quod a Patre et Filio mitti, non itidem duo oriantur initia, neque tamen due vel tres creaturæ dicuntur opifices, et tres dii . et tria consequenter principia ; sed constat, quando neque sapiens, neque creator paternitati neque nativitati opponitur : hic etiam Patri et Filio, et R saucto Spiritui commune est, quando nec ejus substantiali proprietati, processioni scilicet, opponitur : unus creator unumque creaturæ principium Tribitas. Ac mittere Spiritum sanctum Patri Filioque commune est, quippe cum neque hoc eorum substantialibus proprietatibus obstet. Ideo et unus qui mittit, Pater et Filius est. Similiter qui producit, unus est eadem ratione. Sancto autem Spiritui mittere ac producere, ut ejus substantiali oppositum proprietati non adest; quod enim producit, ad id quod producitur, refertur; et quod producitur, ad id quoil producit, vel inspirat itidem. Non autem possible est idem esse quod producit, et quod producitur. Nihil enim sui ipsius causa e-t.

Printeren, si producens Spiritus sit, procedens c esse desinct, et Spiritus, quod hajus proprietas est. Et erit, vel gignendo Patro, et quomodo a Patre? vel productor, et quomodo Spiritus? Sed neque tertius a Patre crit, juxta Patrum theologiam, secundum-quam ex Pater per Filium procedit : sicque neque procedens, aut Spiritus erit. Ideirco ut objectum proprietati sure, producere ab ipso alienum crit, etsi sit ejusdem cum Patre et Filio substantile, ut ex ipsis essentialiter, et quasi ab una re exsistens. Propterea et qui ex Paire et Filio procedere Spiritum sanctum confitentur, neque ex Patre dicunt secundum proprietatem Patris (hæc enim ad Filium dicitur), neque ex Filio, secundum Fili definitionem, ejus quippe ratio ad paternitatem relationem ac substantiam habet, sed in quantum D unum sunt Pater et Filius, secundum scilicet producendi rationem.

Sicut enim quando per Filium omnia dicuntur. unitio voluntatis ostenditur, ut ait magnus Basilius, its et cum ex Patre per Filium procedere Spiritus dicitur, unitio Patris et Filii, secundum substantialem processum Spiritus sancti commendatur; quocirca et unum principium fatentur, unumque ipsius processum, at ab ano : gignendi scilicet ac nascendi discretione servata.

Quanquam et secundum exempla de sancta Trinuate a sanctis Patribus posita, quod dicimus, extrinsecus congruit. Lux chim est ex sole per radium, atque ex radio velut ex uno principio est,

١

eos dividere convenit; sie enim essent et duo sa- A fluviusque ex oculo per fontem, sive aqua ex fonte per fluvium, et fructus ex radice per ramum, secundum unum processum unumque principium, prodeunt. Si autem hoc in materia contingit, multo magis in divinis, atque ab omni materia remotis, que sine tempore et intervallo inspiciuntur.

Tantum vero abest ut Romani et Latini duo Spiritus principia duosve processus confiteantur, ut eos quoque anathematizent, qui talla dicere præsumunt. Denique in Lugdunensi concilio, Græcis Latinisque congregatis, hæc sententia promulgata est : quam plurimis in locis, Gracis Latinisque inscriptam litteris et libris, facile qui quærit, invenit.

Gregorius X, in Lugdunensi universali concilio : Religiosa ac fideli voce pronuntiamus, Spiritum sanctum ex Patre et Filio æterne, non veluti ex duobus principiis, sed ut ex uno, non duabus inspirationibus. vel processionibus, sed una eademque procedere. Istud a principio confessa est, prædicavit, et docuit, hoc valide, et constantissime tenet, prædicat, confiletur et docet sacrosancia Romana Ecclesia, mater omnium fidelium, ac magistra ; istudque tenet orthodoxorum Patrum ac doctorum, Latinorum alque Græcorum, vera immobilisque sententia. Verum, quia nonnulli per ignorantiam hujus irrefragubilis veritatis, in hæreses varias lapsi sunt : nos, hujusmodi hæresibus omnem aditum obstruere volentes, sacro simul decernente concilio, damnamus ac reprobamus onnes, qui negare audent Spiritum sancium ex Patre et Filio æterne procedere, sive ani temeraria audacia affirmant Spiritum ex Patre et Filio, veluti ex duobus principiis, non ex uno procedere.

Ista ab omnibus eo convenientibus firma et rata habita, litterisque Græcis et Latinis scripta, et apud eos durant, et Constantinopolien tune cum fegatis missa sunt. Quod si nunc ista scripta non ubique cernuntur, alia ratio est. Quomodo enim servata sunt scripta, quorna opus post modicum eversum est? Tantam tamen ac tam celebrem synodum illam propter hæc fuisse conflatam, apud plurimes adhuc in memoria est.

Ex his autom evidentius fit etiam quod beatus Maximus dixit : Romanos confitentes ex Patie el Filio procedere Spiritum sanctum, non Filium fateri sancti Spiritus causam. Neque enim Filium causa detrudentes hoc dixerant ; sed ne duas cau- . sas ostenderent, Patrem et Filium, sed ex una causa atque principio, ex Patre et Filio procedere Spiritum sonctum. Isti igitur, ut ait Maximus, non rationabiliter nunc insimulati sunt, et nunc irraticnabiliter calumniis aguntur.

Qui vero duorum principiorum crimen exaggerant, addunt etiam dicentes : Quia genitor non idem, quod unus productor est. Nam si esset idem, eliam converteretur. Genitor enim et productor est; non autem et productor genitor. Productor enim



Spiritum sanctum, qui genitor utique non est; quoniam vero non convertitur, differens est. Itaque et duo erunt productores; quod si detur, et duo etiam. principia.

Digui sone sunt, qui ista dicunt, ut et ipsi contra interrogentur : an idem Pater est qui mittit, et unus mittens? Quippe Pater et mittens est, mittens vero non continuo est Pater. Est enim et Filins mittens, qui non est Pater; neque enim hoe convertitur, neque ipsi duo principia effugient; qui enim mittit ejus, quod mittitur, causa quomodolibet est; si autem ex Patre, et mittente, non duo colliguntur initia, neque enim Pater mittens, et Filius dicerctur mittere Spiritum sanctum; ne in dicendum quod et antea diximus, quæ in Deo dicuntur ubi non obstat relationis oppositio, nihil orohibere personis, seu personæ adesse : puta, Dens quidem et bonus et creator ; quia neque paternitati neque nativitati objecta sunt. Pater et Filius, unus Deus et creator et bonus est; Filius vero, quoniam ad Patrem oppenitur, non erit idem genitor ac Filius, neque idem Filius et genitor. Producibile vero, ut dictum est, neque paternitati objicitur, neque nativitati. Commune igitur utrisque est, alque ideo, unus productor est, ucque enim producere anod dicitur Patris et Filii discretionem secundum rem facit; quippe hanc generatio fecit, atgne nativitas sibi secundum se objectæ. Quemadmodum igitur idem Deus ac Pater, et idem Deus C ac Filius, ita et idem genitor ac productor, et unus itidem Filius atque productor. Et sicuti Deus, qui est Pater, et Filius cum Patre solo non facit discretionem rei, ita neque productor, qui est Pater et Filius, com Patre solo duas discretas indicat res. Patrem enim at productorem dicentes, secundum id quidem, quod dicimus Pater, Patris ad Filium discretionem intelligimus : secundum id autem quod productor, et Filium una cum Patre, tanquam unam rem simul intelligimus. Idem et de Patre et de mittente.

Quoniam igitur quze Patri ac Filio communia sunt, its ad Patrem solum, sicuti ad ambos se hafacit principia, cum in solo Patre intelligatur : ita neque cum in duobus; quod si genitor, et productor non convertitur, non ideirco duo sunt. Nam et Pater et Deus non convertitur, neque Pater et mittens, sed tamen neque duo mittentes sunt neque duo dii, nequo duo exsistentia; unum enim Trinitas tota est, neque duæ personæ : Deus' enim personam non designat, sicuti neque productor, neque mittens. Yerum quia Deus nomen tribus adest, eo quod non apponatur substantialibus corum proprietatibus, productor autem duobus, universalius a nobis Deus, quam productor intelligitur : non quod in Deo sit universalius, sive particularius (neque cuim Deus genus est, neque in genere continetur,

est et Filius, juzta cos qui etiam ez Filio dicunt A sen specie), sed secundum significationem nominum, et sicuti nobis possibile est per hæc divina intelli-"gere, nostri habitus consuetudine.

> Quemadmodum igitur Pater et Deus, res una duabus intellecta rationibus, alia quidem universalius, afia vero particularius : ita et productor et Pater, una quidem res ambo sunt, et Filius et productor similiter. A nobis autem duabus rationibus agnoscitur : altera particularius, altera universalina. ut dictum est. Neque enim prævalet humana padpertas vel aliter de divinis logui, vel uno nomine totum insinuare, quidquid per multa nomina intelligentiasque comprehendimus.

Quocirca duabus quidem intelligentiis et rationibus Pater et productor intelligitur, ut dictum est; genitore quidem et productore istud erit. Sed id B non tamen hoc facit rerum differentiam : hac enim ratione unum Deum infinita nomina secundum differentes rationes ipsum re, ut possibile est, significantia, in infinitas res personasque discernerent. Cæterum solam rationum differentiam inducunt ca quæ apud nos quidem sunt differentia, in Deo autem una ipsius eademque substantia : admirabile nomen, et res his omnibus respondens per summam perfectionem, et simplicitatem, et unionem. Totum enim in se lpso comprehensum esse habet, quasi quoddam pelagus essentiæ immensum, juxta theologum Gregorium. In solis autem substantialibus relativarum rerum differentla est. Verum enimvero arbitrantur quoque et Patrem et Filium in unam conglutinari personam, si Patri Filius communicet. in productione, sive in spirations sancti Spiritus, quod neque naturale, neque commune tribus est. reliquum esse aiunt, ut personale sit : atque adjungunt quoniam naturalium communio natura identitatem in personis indical ; ut personis igitur communio, personalis identitatis significativa erit, ut hinc necessario contingat Patrem ac Filium, et duos esse secundum personalem corum oppositionem, et unum rursus propter identitatem, et communionem productionis. Atqui si producere substantiale [hypostaticum] esset, haberent ista rationem; quoniam vero substantiale id non esse, supra plurimis rationibus ostensum est, inanis est ratio, quodque docero debuerat, supponit. Nam, ut que dicta sunt rursus bent quemadmodum Pater, et productor, non duo D perspicua fiant, tria tantum trium esse substantialia [hypostatica] ostendimus : Patris quidem generationem, Filii vero nativitatem, sancti autem Spiritus processionem, quæ etiam personas denotantia, proprie substantialia sunt : producere autem, sicut et mittere, propria simpliciter ad Filium contrariam habentia divisionem, quemadmodum et causa propria simpliciter, et siguificativa Filii et Spiritus : quæ autem ita sunt propria, ut personas sequantur, quæque non sunt substantialia, neque personam denotant, neque duas personas unam esse faciunt. Neque enim Filius et Spiritus sanctus, una persona est propter causalis communionem ; neque Pater et Filins una persona sunt, propter Spiritne sancti missionem, quia missio personale non est. non una persona sunt; producere enim substantiale non est.

Nibil itaque necesse est unam personam esse; alioquin ctiam mittendi ratione una persona erunt. Commune est igitur Patri et Filio producere ; unusque productor, aut spirans ad productum, et inspiratum, sive Spiritum, relationem habet : nascendi scilicet gignendique discretione servata, Non enim ex Patre ac Filio est, in quantum duo discreta sunt, secundum relationes suas, sed in quantum unum sunt.

Porro si quis secundum quod unum sunt, unum illud Spiritui reddens, qui ejusdem essentiæ, vult etiam Spiritum ex se ipso esse ; sed quemadmodum secundum essentiam Filius cum Patre unus est B et Pater quidem gignit Filium, Filius autem non se ipsum gignit, non tamen ideirco alterius essentiæ quam Pater est : ita et Spiritus sauctus ejusdem essentile cum Patre et Filio exsistens, ex se ipso tamen non est. Communis enim natura in unaquaque personarum est, secundum proprietatem suam. lu Patre quidem ut a nemine habente, alii vero ipsam gignendo dante ; in Filio autem nascendo ex Patre accipiente; in sancto autem Spiritu ipsam procedendo capiente, hoc est, ex Patre per Filium.

Si quis ergo illum etiam producere vult, aut Pater crit; et quomodo a Patre? aut productor, et quomodo Spiritus? Processu quippe sublato, sccundum quem substantiam habet, ordo et relatio secundum causam, et causale, ipsunque personam C esse, una tolletur. Non igitur producere habebit quasi oppositum substantiali proprietatis suz.

Putant pra terea inde aliam absurditatem sequi et dicunt : Si Spiritus sanctus cliam ex Filio procedit, major quidem Spiritu Filius erit, secundum cansam, eriique tertins a Patre. Ac Filius quidem similior Patri, utpote ex ipso sine medio exsistens, Spirius vero Patri dissumilior, neque ita idem sicut et Filius, Erit etiam Filio minor, quippe qui per il-Iam majorem connectitur Patri. Et Filius quidem minorem distuntiam habebit ad Patrem; Spiritus autem, majorem, maxime cum nullins causa sit.

Atqui ista quoque doctoribus imputanda potius sont, sl quidem absurda videantur. Ipsi quippe n propositionem negant. Sancti enim Spiritus ex Pasunt, qui Spiritum a Patre ternum docent, sumpta scilicet ab ipso Domino occasione, in salutaris traditione baptismatis, ac per Filium procedere dicant, perque ipsum Patri conjungi. Majorem quoque Filinm Spiritu sancto magnus ait Athanasius. Quod si ista a sancus dicta sunt, omnino nulla cos qui ista dicuat, absurditas sequitur. Prætereaque Spiritus sanctus si a Patre quidem aho processu, a Filio autem alio procederet, essenque processus ex ambobus duplex, fortassis haberet rationem culpare differentiam processuum, quod cuam differenter a Patre et Filio distaret Spiritus, ac propterea gradus in personis quosdam cogitare; sin vero unus idemque sibi ab utroque processus est, simi-

Similiter ergo producendi ratione Pater, et Filius, A liter etiam, ad utrumque referetur. Itaque aut similiter utrique æqualis erit, nihilque distans atque dissimilis.

> Sed enim quemadmodum Pater non magis perfectus est quam, Filius, quod ille causa est, iste causalis sit, neque ideo ab illo distat, etsi secundus ab co causæ ratione dicitur (divinitas enim in utroque una) : ita et Spiritus sauctus etsi juxta unicum ejus simplicemque processum ex Patre per Filium est, et ad Patrem et Filjum veluti ad unum productorem inspirantemque refertur, quorum ct Spiritus est, et spiraculum dicitur; non tamen minor Filio, neque Patre minor erit, licet per Filium Patri conjungatur, alioquin et Filius erit dissimilis Patri eo quod causalis sit; et si non ita sicut Spiritus, juxta tamen proportionis rationem.

Et sicuti Pater causæ ratione Filio major a plerisque Patribus asseritur, neque idcirco tamen Patre minor est Filius : ita et Filius, etsi majer Spiritu dicitur, non tamen propterea Spiritus ipso erit minor. Quocirca magnus quoque Basilius dicehal : Elsi Filio succedit ordine et dignitate, non tamen alienæ naturæ est. Ista enim propter causæ, ct causalis ad invicem ordinem et relationem dicuntur. Ordo autem et ad aliquid quomo lolibet habere, naturarum non facit differentiam.

Nam, verbi gratia, eo quod amicus sit, vel vicinus, vel magister, nihil in se ipsum alicui accedit, ut propter habitum perfectior in se ipso secundum essentiam sit. Neque si quispiam filium ac nepotem habeat, tertius maxime crit, vel similior, vel dissimilior avo secondum essentiam, guam filius : quod si in rebus humanis ita contingit, multo magis in divinis personis, obi una asseritur natura, ac præter solam , quæ secundum cansam et causale est, differentiam, nulla alia discretio est.

Ad hæc, aliud quoque subjungunt, et diennt : Si perfectus est Spiritus sancti a Patre processus, superfluus sit necesse est processus ex Filio. Et hie igitur, si quidem dicerctur, duos esse Spiritus sancti processus, locum haberet fortassis hac ratio. Caterum si duos esse et illi negant, qui etiam ex Filio procedere affirmant, unumque numero fatentur, ridiculum est conclusionem inferre his qui tre Filioque processus unus atque idem est, ct ab utroque perfecte procedit, juxta cos qui illum dixerunt es Patre per Filium procedere. Et quoniam procedentis est ratio ex Patre esse per gentum : neque Pater solus producet Spiritum sanctum (neque enim procedens esset, si esset sine medio ex primo), neque Filius solus, non enim dicerctur per Filium ex Patre procedere, sed est ex Patre per Filium et ex Filio, quasi ex una re, ut sæpe jam dictum est : ideo, magnus quoque Athanasius dixit: Idcirco ex Patre procedere dicitur, quonium a Filio est; aliter enim procedens non esset, sed aut neque persona esset, si dicere fas sit, aut Filius : quamvis hæc absurditas et eos nihilominus segue-

tur : nam si perfecte a Patre mittitur Spiritus san- A quoque producere coguut, vel se ipsum, vel alterum etus, superfluum erit, et a Filio mitti ; sin autem imperfecte, nou ergo perfectus est Pater. Et si perfecto omnia a Patre creata sunt, quid necesse fuit dicere : Omnia per ipsum facta sunt? sin autem imperfecte, contra Patrem blasphema nihilominvs ora laxabunt. Sed, absurda eos necessario sequuntur, qui duos processus ponunt.

Porro, qui unan tantum rerum omnium productionem confitentur ex Patre per Filium in Spiritu sancto, unamque missionem, et largitionem, et dationem sancti Spiritus ex Patre, et Filio (una quippe datione, et largitione mitti a theologis asseritur); unum quoque inspirantem confitentur, differentia ad invicem servata : eos nihil durum aut asperum sequitur. Idem et in processu sancti Spiritus dicendum ; sicut enim , quod dicitur, ounia facta esse per Filium, voluntatis unitatem commendat : ita et per Filium procedere Spiritum sanctum, unitatem substantialis processus ejus, productionis processionisve demonstrat.

Putant præterea necesse esse, compositum Spiritum sanctum confiteri, his qui illum et ex Filio procedere fatentur : istudque, quia ab utrisque accipere necesse est ; si autem duo sunt, a quibus accipit, omnino ex duobus compositus erit.

Sed hoc quoque primum quidem sanctis Patribus objiciendum fuit. Hi enim sunt, qui id quod dicitur : De meo accipiet, pro eo, quod est, ex Filio, exposuerunt : quique a Patre, et Filio accipere, atque audire dixerunt, ut supra documus.

Deinde, neque ipse Spiritus sauctus aliud exsistens. aliud a Patre, et Filio accipit; sive aliud quidem a Patre, align autem a Filio; sive igitur per se quis compositionem vult, nibil alind quam essentiam et esse et quod est, accipit; esse vero, et essentia sancti Spiritus, et quod est, unum quiddam et simplex est : sive propter eos qui dant, aut producunt, unum est Pater et Filius. Non enim in quantum duo sunt, sed in quantum unnm ex Patre et Filio est Spiritus sanctus; sed quemadmodum Filius totus ex toto, ita et Spiritus totus ex toto asseritur. Neque aliud quidem totum Pater, aliud autem totum Filius, sed unum totum est juxta fidei positionem, gignendi ac usscendi discretione servata. Nullo ergo modo com- D positionem cogitare licet, quanquam etiamsi plus quam tres personæ esset Dens, nulla necessitas compositionis esset, et quod extremum processionis ordine a singulis acciperet. Non enim dantium multitudiue, sed ex corum qui dant, corumque, qua insunt, differentia, compositio judicatur; si autem que dantur, differentia sunt, et que insunt, differre necesse est : arque ita compositum crit, quod ex hujusmodi constabit, quod in sancto Spiritu nusquam habet locum.

El id quoque, quasi inevitabile percontari pergunt : Urnon ex essentia an ex substantia esi Spiritas sanctus? Si enim ex essentia, quia ejusdem esseulix est cum Patre et Filio Spiritus sanctus, ipsum Spiritum, aut Fillum; si autem ex substantia [hypostasi] quoniam duz substantiz sunt, Patris, et Filii, si quidem ex Patris substantia est, constat quoniam ex Patre solo : quomodo igitur ex Filio? si antem ex Filii substantia, aut substantialium confusio erit, aut duo principia, sicut et substantiæ [hypostases] duæ : sed enim qui ista dicunt, arbitrari videntur aliud quidem secundum se esse substantiam, aliud vero essentiam ; istaque secundum rem a se invicem differre. Hoc autem et falsum simul et blasphemum esse ex superioribus ostensum est, adjectumque secundum quam rationem, aliud essentiam. aliud substantiam, aut non Idem in Deo esse theologi affirmant; sed dicendum est, sanctorum vestigia theologiamque sequendo, ex Patris et Filii essentia esse Spiritum sanctum, ut ex superioribus constitit. Porro Patris essentia Patris persona est, sicuti Filii essentia, Filii itidem persona est, per Patris nomen ac Filii substantiis [hypostasibus] insinuatis; Pater entin et Filins sub-tantiarum- sunt nomina ; per nomen autom essentia, essentia ipsa apparente. Neque enim essentia est sine substantia, neque substantia sine essentia ; nam et substantia dicitur commune cum proprio; non tamen, quia unius cet essentize cum Patre et Filio Spiritus sauctus, ideo necesse est ipsum, vel se ipsum, vel Filium, vel alium Spiritum producere. Dictum quippe est, quoniam natura operatur juxta proprietatem personæ in qua est.

Itaque Patrem quidem ac Filium, sive Meutem ac Verbum, que relative dicuntur secundum proprietatem suam, et Spiritum habere sequitur; proprium enim quod Mentein sequitur, est ex se ipsa proferre Verbum sine medio, secundum intelligentico processum. Aluer enim mens sine Verbo esset, Verbumque sine meute porro intelligibili ac rationali, cujusmodi primum ac summum Dens est, etiam Spiritum habere sequitar, quem voluntatem, seu charitatem, sen quomodolibet cam quis vocare velit, a theologis dictum, supra monstratum est : quoniam Spiritus sauctus ex Mente per Verbam, secundum charitatis processum prodit, quem enim Mens per Verbum intelligit, hunc et diligit, et vult; atque aliter ut sit, possibile non est. Ita igitar voluntas, sive amor, et dilectio ex Mento per Verbum prodit; præcogitato quidem processu ex Mente per Verbum, quemadmodum causam ante causale praicogitari dicimus, etsi simul asseritur : quoniam alind quidem continenter ex primo, aliud vero per id quod est continenter ex primo.

Quanquam, etsi primam causam Patrem vocamus, et consequenter Verbum, Filium, Filium quidem sine medio ex Patre nasci dicimus, Spiritum vero sanctum ex Patre per Filium procedere. Itaque Patri et Filio, quomodolibet quis divinas personas vocare velit, secundum personarum substantiales proprietates, etiam Spiritum habere, sequitur. Ideo et Spiritus Patris ac Filii Spiritus dicitur, et Spi-

spiraculo assimilatur, secondum Athanasium, atque ad Patrem et Filium relative dicitur, ut demonstratum est; veluti procedens et inspiratum ad producentem atque inspirantem : indicatque et quod ex Patre genitum est, ut etiam ad Patrem atque Filium relatio, quasi in unum producentem, inspivantemque reducatur, quam ob causam, etiam ad invicem simul cogitantur, secundum relationis habitum : nam qui Spiritum dicit, eum simul cujus est Spiritus cogitatione comprehendit. Ita ergo necessario consequeus est, secundum substantiales corum propriotates, Patrem ac Filium habere, ac mittere, et emanare Spiritum sanctum, attestanturque his Ecclesiæ magistri. Gregorius quidem Theologus dicens : Non enim decebat vel Filium Patri B Filii terminum, per quem persona est, ita et Spivel Spiritum Filio unquam deesse.

Sauctus Anastasius Antiochenus in ipso auo dogmatico libro : Spiritus sanctus, ait, cum Patre, et Filio simul apparet, veluti cum mente, et verbo. Damascenus quoque ait : Oportet autem Verbum stiam Spiritum habere.

Magnum item Basilium ostendimus in quodam adversus Eunomium capitulo dicentem : Nisi Spiritum ex Deo dicit quispiam, ne Verbum quidem.

Quoniam igitur proprium est sequens necessario Verbum et Spiritum habere : omnia autem quæ Pater habet, habet et Filius; nisi vero Pater habeat, nec Filius habet; sin autem non habet neque Verbum erit, neque ex Patre; oportet enim Verbum C etiam habere Spiritum, ut rectissime magister (38) dixit. Si enim Spiritum ex Deo, et Patre dicit quispiam; ne Verbum quidem; quoniam vero Pater habet et Filius babet. Sanctus enim Spiritus cum Patre, et Filio simul apparet, veluti cum mente et verbo, ac secundum eumdem modum, sic enim sancti aiunt. Deinde concludens infert : Quomodo iyitur separari possunt inseparabilia, Verbum scilicet ex Deo, et Spiritus ex Deo per Filium?

Magnus item Athanasius ait : Quoniam Spiritas non est extra Verbum. Et rursum : Esset etiam impossibile in Trinitatis gloria Spiritum glorificari, nisi processus ratione esset ex Deo per Filium. De naturali ejus substantialique processu verbum hic faciebat sanctus, secundum quem est atque subsi- n stit Spiritus sauctus. Non est enim extra Verbum; tanquam si diceret : Non subsistit sine Verbo; per jpsum enim procedit ex Patre. Hæc itaque sic se habent, et quæ alia de hoc prædicta sunt : sancto autem Spiritui, secundum suam substantialem proprietatem, sequitur ex Mente per Verbum esse. Nic enim est procedentis, vel Spiritus terminus, secundum quem etiam ut subsistens sit, secundum se persona habet. Una denique et eadem essentia, Patris, et Filii, et Spiritus sancti : in Patre quidem. paterne est, hoc est, sine causa, adjecta proprietate 'gignendi , secundum paternitatis terminum;

(38) Basilius.

raculum Patris et Filii, quia et hujus processus A in Filio autem, filiariter, hoc est causaliter, nascendi proprietate adjecta, juxta nativitatis terminum; in sancto autem Spiritu processive, hoc est causaliter, servata sibi proprietate processus.

> Quemadmodum igitur Pater non esset Pater, si etiom Filio Filius esset, ita enim esset et Filius Pater, personarumque confusio sequeretur; et certe, cum una sit Patri, ac Filio essentia : et quemadmodum Filius non esset Filius nísi esset ex Patre sine medio, id est, nascendo; ita et Spiritus sancius non esset Spiritus nisi esset ex Patre per Verbum. Nam si ex Patre esset sine Verbi medio, nascendo esset, et consequenter, Filius. Et sicut Filius ex communione naturæ ad Patrem, neque Patrem nec seipsum gignit, id quippe esset præter ritus sanctus per naturæ ad Patrem et Filium identitatem, et communionem, productionem non habebit; quippe alias desinet esse procedens Spiritus; et sive gignendo Pater erit, et quomodo a Patre ? sive productor, et quomodo Spiritus? prorsusque, si guidem causa sit Filii, consequenter erit ex Patre Filius per Spiritum, tertiusque erit a Patre, secundum personalem ordinem; quod profecto est præter Filii ac Spiritus terminum.

At neque sui ipsius causa esse potest. Nil enim ipsum sui ipsius causa est. Contradictionem enim ita continebit, secundum idem. Neque alterius Spi- · ritus causa esse potest. Hac enim ratione, non esset Trinitae Deus : simulque, nee nobis fides tradidit Spiritum, vel sui ipsius, vel Spiritum Spiritus. Nempe enim si Trinitatem excesserimus, nihil prohibebit, et quintam, et sextam personam in divinis quærere.

Hæc igitur velle, hominum est, quæ de sancta Trinitate sunt tradita, auferre nitentium, ipsamque e regione blasphemantium. Neque enim multitudo personarum est, sed usque ad Trinitatem progressus est numerus.

Quocirca est quidem Spiritus sanctus ex Patris ac Filii essentia, sive ex substantia Patris ac Filii, secundum traditam rationem, non in quantum duæ substantiæ sunt, sed es ratione, qua unum sunt Pater et Filius, producendo scilicet, quod utrique commune est, ut sæpe jam diximus; atque hinc, neque conglutinatio erit Patris et Filii; nec enim substantiale est, producere; neque una substantia est Pater et Filius; neque duo principia, quippe unus producens est. Qui enim producitur, ex Patre per Filium producitur, et procedit uno processu. Neque Filii causa est; hoc enim præter terminum proprii processus est. Ipse quippe per Filium est. Neque sui ipsius, nibil enim ipsum sui ipsius causa est. Neque personæ alterius; Trinitas enim personarum Deus est. Atqui nec Filio est minor. Nam et Filius causalis exsistens, ac secundus a Patre secundum personatem ordinem; non ideo tamen Pa-



est, quoniam ex nullo est. Ista enim secundum substantiales relationes sunt, quæ naturarum non judwcunt differentiam.

His igitur ita enucleatis, ac Patre quidem 'ex nullo exsistente, Filio autem ex uno et solo Patre, saucto autem Spiritu ex primo per medium, tertius per medium primo conjungitur. Filii quippe medatio et sibi ipsi unigeniti honorem servat, et Spiritum naturali ad Patrem habitu minime excludit. ut ait Gregorius Nyssenus; sicque juxta magni Basilii sententiam, et substantiæ [hypostases] conceduntur, et pium unici principatus dogma non decidit. Atque its sermo nobis ad principium rediit; quippe cum sanctæ Trinitatis ordine inchoaverimus, ad ipsum rursum ordinem perveninus.

Si igitur his ita concessis, nihil quidem ex ratis, atque communi fidei confessione comprehensis tollitur, fideique principiis ac sanctorum sententiis omnia consonant; corunique qui ex Patre, et Filio Spiritum sanctum confitentur, veritas utrinque se sperit, ex propriis scilicet ac secundum se productis rationibus : nobis quidem id quod initio institueramus, finem accipiet. Constat vero, cos qui ex Patre solo confitentur Spiritum sanctum, veritate frustrari; ipsum enim Trinitatis ordinem tollunt, per quem alius quidem est, ex primo atque hinc miscent, et confandunt discretum, et supersubstantiale nomen, et rem Patris, Filii, et Spiritus sancti, Spiritumque sanctum ex Patre esse sine medio di- C centes, ipsum etiam proprie, ac substantialiter esse Spiritum auferunt; sublato quippe substantiali ejus processu, juxta procedentis rationem, vel non procedens erit Spiritus, vel juxta nativitatis processum, Filius crit, secundum quem Filius ex Patre sine medio nascitur.

Porro Verbum Dei unigenitum, signaculumque uniforme Patris, atque immobilem incommutabilemque aguram, et eum qui ex Patre totus ex toto perfecte resplendet, incommutabilemque imaginem, et Patris definitionem, ac Verbum, maxime paternorum bonorum fraudantes, identitate, quæ illi ad Patrem est, perpetuaque constantia excludunt; quod Arianæ impietatis est. Et quoniam qui non honorat D Filium, nec Patrem honorat, ut ipse Dominus ait : Qui ridel me, videt et Patrem : quoniam omnia. quæ hubet Pater, mea sunts; neque Patrem natura, et verum Patrem, ac perfectum cogentur confiteri, nisi Patri similis Filius sit, alque in se ipso Patrem, unde processit, perfecte indicet : præter solum esse Patrem, juxta sanctorum sententiam. Nom qui Spiritum sanctum in Filio non conspicit, neque in Patre conspiciet. Qui enim videt Filium, et Patrem vicet. Ime, juxta magnum Athanasium, quoniam a Patre procedere dicitur, ideo quoniam a Filio est. qui enm esse negat ex Filio, neque a Patre esse confichitur. Id'si ita crit, omnino non procedens

treminor est, ne Pater quidem profectior ideirco A erit, sed Filius, ut dictum est : duoque filii in Trinitate emut, nihil differentes a se invicem, atque ita habitus ad invicem, ac discretio tolletur; sola enim causæ causalisque ratione, divinas discerni personas a sanctis accepionus, et Verbo a causa subdiviso, sanctam Trinitatem ad se ipsam in nullo nisi concorditer habere. Ita igitur beatissimæ Trinitatis seriem atque insolubile ordinis vinculum auferunt, singulasque divinarum personarum, et dignitate congrua, et propria substantia per ca quæ dicunt, deponunt : sive penitus dejiciunt. Oblique autem hujusmodi blasphemia Filium respicit, quæ et alia plurima absurda secum trahit. Uno enim, inquit, concesso, plurima inceta sequuntur. Et si enim ore nou ista confitentur, neque se ita sentira asseverant, etiam si nolint, in eo pertrahuntur. Et si Filium consubstantialem confitentur, illa tamen diount ex quibus hoc tollitur. Neque énim sufficit absurda negare, vel ista ore non dicere, seque ita sentire, denegare, Bisi et illa dicere caveant, quibus positis, necessario absurda sequantur. Nam, verbi gratia. Sabellius quidem se judaizare denegibat, sed divinarum personarum Trinitatem non admittens, in id, vel invitus impellebatur. Et Judæi quidem honorare se Deum arhitrantur, illius se legem, ut illis lata est, sequi asserentes, sed ita Scripturas exponunt, ut eis lex neque vel modice prosit. Neque enim salvare potest, et Deum per ea quæ dicunt, inhonorant. Qui enim non honorat Filium, neque Patrem honorat; et : Qui non credit Filto, non videbit vitam, sed ira Dei manet super cum, ut ait ipse Dominus ".

> Constat ex his una, non parvam aliquam esse differentiam corum qui ex Patre et Filio, quique ez Patre solo Spiritum sanctum procedere sentiunt. In ipsa namque fidei initia, sanctorumque doctrinam intuentibus, nihil erit disserens. Communiter enim hos Deo conjungente, de hoc omnes consentinut. Illi quidem et eisdem utentes dictionibus; hi autem per alias æquivalentes ad eumdem veritatis finem contendentes. Veluti, si quis patriam, solum patrium, seu rectam lineam, æquam, vel parilem, vel novem, ter tria dicat ; nullaque apud Scripturam sanctam, sanctosque Patres invenitur contentio, si quis ad solam rei intueatur veritatem : adeo ut quæ a sanctis omnibus, atque ab utrisque partibus, pie fideliterque dicta sunt, sibi invicem esse consona, sacrisque litteris congrua fateri necessario cogamur.

> Verum, pro utentium expositione, seu præsumptione, seu voluntate, seu alia quavis intentione in totum, et omnino, quod dicitur, differt, prorsusque manifestam contradictionis pugnam habet. Liquet autem id quod illi quidem tertium a Patre Spiritum confitentur juxta personalem ordinem; et qui aliter scatiunt, eos divino reluctari ordini existimant : non cam observantes, quam accepe-

<sup>\*</sup> Joan. xiv, 9; XVI, 15. \* Joan. 11, 56.

rant normam glorificationis, verum vocis captantes A apertissima contradictionis sunt. Et ipsi autem novitatem. aperte indicant, non parvam esse differentiam, dum

Isti, secundum a Patre esse ajunt. Atque illi quidem Filium ex Patre sine medio nasci confitentur, atque Filio præponunt Spiritum. Eos vitandos arbitrantur, ut aperte pictati reluctantes, quam scilicet nobis Dominus tradidit in salutaris baptismatis traditione. Isti vero, nihil prohibere dicunt et Filium dicere ex productore per productum nasci; atque illi quidem Filii mediationem cum Ecclesiæ magistris confitentur; isti, hanc manifeste negant. Et illi quidem ex Patre per Filium procedere et per eum, qui est, continenter ex primo esse credunt Spiritum sanctum. Hi autem, ex solo Patre, hoc est, sine medio ipsum procedere affirmant. Atque k illi quidem unum, et intemporalem, et æternum Spiritus processum, s cundum quem ex Patre per Filium procedit, et his qui secundum tempus possunt, agnoscitur, fatentur; non enim prodit in tempore quod procedit ex Deo, etiamsi in tempore videatur operavi. Ili autem, quod per Filium dicitur procedere, temporalem quemdam processum designare dicunt : ac procedere Verbum, quod omnes Spiritus sancti substantiæ significativum acceperunf, ut intelligi datur, ipsi diffitentur, dum processum illum temporalem dicere coguttur : quin hinc quoque Filio et Spiritui temporalia quædam sceedere : illi quidem, dare; huic autem, dari ab illo atque mitti, dicere cogentur.

cipua Filium habere asserunt, præter solum Patrem esse; esse autem Filium sine paternitate sola, atque in eo solo differre ; alla autem omnia, illi communiter, et absque ulla varietate adesse. Hi autem ista manifeste negant. Et illi quidem genitoris Spiritum etiam Filium habere confitentur, propria naturæ bonum, quemadmodum et Pater. Hi autem habere quidem illum, sed non eodem modo, contendunt. Atque illi quidem Spiritum ex Filii essentia, pro eo quod est, ex substantia [hypostasi], affirmant esse : sicut et quod ex Patris essentia substantiam ponentes, et substantiam quidem sine essentia, essentiam vero sine substantia dicere coguntur. Illi quod dicitur ex Filii essentia, causam signare dicunt, D si et quod dicitur ex Patris essentia, similiterque ex Filio sicuti etiam ex Patre, Spiritum procedere. Isti, , et valde reluctantur. Illi, sola causte causalisque ratione, divinas discerni ab invicem personas. Ili. non sola dicunt. Illi generationem solam, Patris substantiale ponunt. Hi quatuor illins substantialia esse volunt, ex quibus sit, ingenitum esse, et sine principio. Illi producere substantiale nulla ratione esse dicunt ; contra hi, substantiale asserentes ; bellum enim pertinacissime suscipiunt. Illi, non ex solo Patre procedere fatentur ; isti ex solo et sentiunt, et scribunt.

Omitto enim quæ in præmissis evidentissime se ingerit, variam utriusque partis pugnam, atque differentiam, et quæ ex bis sequuntur; quæ omnia

aperte indicant, non parvam esse differentiam, dum abstinent ab invicem, seque invicem impietatis insimulant : suosque singuli aliorum communionem fugere, et vitare admonent, ut perniciem, et pestem. Utra autem pars communibus rationibus fidei, Patrumque theologiæ concinat, ex superioribus claruit corumque conscientiæ relinquitur, qui ista lecturi sunt, sub Deo teste, et cuncta inspectante : modo quispiam omni anticipatione, et irrationabili odio ex animo depulso, neque una aliqua particula et ea negligenter perlecta, sed omnibus prudenter et caute decursis, medius ambarum partium judex sedeat, atque ita de omnibus 'senteatiam ferat. Aperta enim fidei ratio sanctorumque doctrina exposita est. Atque ita ut quo fierent apertiora, eadem bis terque, ac sæpius, repetita suut : nihilque curiosum, vel ambitionem ac jactantiam redolens in hujusmodi apparce expositione : neque aliquid syllogismorum adjunctum est : nisi aliquid aperte, et quod ab omnibus concessum esset, sequerctur. Verum ex ipsis Salvatoris verbis, corumque expositionibus, ut a sanctis Patribus digestæ sunt, constant omnia prædicta : ne quis nos in persuasione humanæ sapientiæ crucem Christi evacuare dicat, inanemque prædicationem facere, si has argutias persequar, quæ adolescentulis quoque notæ sunt, inde gloriam inanesque rumusculos aucopons.

o atque mitti, dicere cogentur. Atque illi quidem Patris omnia propria, atque præpua Filium habere asserunt, præter solum Patrem se; esse autem Filium sine paternitate sola, atle in eo solo differre; alla autem omnia, illi comuniter, et absque ulla varietate adesse. Hi autem ta manifeste negant. Et illi quidem genitoris Spiuum etiam Filium habere confitentur, propria nata manifeste negant. Et illi quidem genitoris Spiuum etiam Filium, sed non eodem modo, conndunt. Atque illi quidem Spiritum ex Fili essent, pro eo quod est, ex substantia [hypostasi], affirant esse : sicut et quod ex Patris essentia substanm ponentes, et substantiam quidem sine essentia,

> Cæterum nativitatem quidem alterum, alterum vero processionem; et illum quidem genitum, hunc autem procedentem; et illum Filium, hunc Spiritum, illumque sine medio ex primo, hunc autem per cum ipsum qui est continenter ex primo esse, cum a fide ipsa et a sanctis Patribus ita acceperimus, credimus. Quibus subjectis, Trinitatem confitemur, neque propter personas unitatem divicientes, neque personas propter unitatem confundentes.

> Non enim cum de hisce doctores disserunt, Christi crucem evacuant, fidemque in persuasione humanæ sapientiæ annuntiant : quanquam, qui ita loquitur, si omnino syllogismos et ratiocinationem tollit, primum quidem quod humanæ naturæ proprium est, hominumque ad invicem consuetam locutionem et communionem unam aufert ? culpabit-



que beatum Paulum eos increpantem, qui per ea A quæ de fide concessa sunt, quæ aperte scripta non que videntur de Deo colligere ratiocinando nequiverunt, et de creaturis Creatorem noscere 10. Culpabit et theologos sive de substantialibus, sive de divinis processibus disserentes; Salvatoris nihilominus seutentiam tollet, Scripturas jubentem personntari.

Neque enim obscurum est, eum, qui Scripturas perscrutatur, colligendo, et ratiocinando lecturum : quin ipsum quoque Dominum, qui diligenter inspicial ratiocinari animadvertet, pota cum infert, diceus : Si autem ego in digito Dei ejicio damenia, profecto pervenit in vos regnum Dei 11; et : Si Satanas Satanam ejicit, ergo divisus est; omne antem regnum in se ipso divisum, desolatur 13; et rursum : liaque non est mortuorum Deus, sed vivorum <sup>13</sup>. Et : B Si filii Abraham essetis, opera Abraham faceretis : nunc autem quæritis me interficere; hoc Abrahum non fecit 16; et : Si ergo vos, cum sitis mali, nostis bona data dare filiis vestris : quanto magis Pater vcster cælestis, cum sit bonus, bona dabit petentibus cum 18 ? et quæ talia.

Deiude, et se ipsom destruct. Nam quæ coutra ratiocinationem dixit, hac ratiocinando ait : nisi quis cum uon ratiocinari, sed a ratione deviare potius ista dicente: pronuntiet : quod si hujusmodi ratiocinationem in Deo tantum prohibet, cunctam sanctorum destruet theologiam : et eam in primis quam contra hæreticorum errores dimicantes diligentius, subtiliusque conscripserunt, solisque sensibus divinarum rerum examen, ut intelligi datur. C permittit; aliterque non ex Patre solo procedere putare Spiritum sanctum documentum admittit, quod ut ita esse probent, omni studio, et ingenio pitustur : cum vero etiam ex Filio asserare, non rque probationem admitti; si enim illud de Scripturis, ut putat, nihil peragens, ostendere nititur, multo magis, qui illum etiam ex Filio dicit, ex Scripturis ac doctoribus, omnibusque secum una pugnantibus, copiosius id et manifestius docebit. Non igitur malum omnino est, probare, sed non ad propositum propriis ati principiis, ac putare fideni naturalibus initiis probari, id malum et perniciosum est.

Itaque is quidem qui utitur communibus fidei principiis, circa id quod quotidie quæritur, cum de Deo proponitur, concessisque sanctorum sententiis. quibus subjectis, nullo ex his quærata suut, sublato, concinue concludit; sicut antiquis Patribus de consubstantiali disserentibus plurimisque aliis de fide quæstionibus contingit : nihilominus et illam conclusionem Scripturæ esse sententiam, ex illis scilicet principiis pendentem, causi-que, unde ducta est propriam fatendum, illamque theologicam vocandam, et ex eis quæ sunt a revelatione, esse : quemadmodum geometricae conclusiones a principiis geometriæ non deviantes; alioquín plurima ex his

sunt, peribunt.

Verum, si quis dixerit, Si possibile sit inve-. niri syllogismum concludentem de Scripturis, etiam ex Filio esse Spiritum sanctum, et ambas habentem propositiones, hunc ego, ut veritati maxime congruentem, libentissime susciperem; hunc profecto in his quæ dieta sunt, liquido reperiet; Filius quippe ex Patro accipiens, et audiens, ab co esse habet. Sanctus autem Spiritus a Filio audit, et accipit. Spiritus sanctus ergo a Filio esse habet. Hic major quidem propositio fidei sententia est : minor antero : quia Spiritus sanctus a Filio accipit et audit : et ista de principlis fidei, Salvatorisque sententils est. Ita igitur sancti, ut ostensum est. hanc sententiam exposuerunt. Ideirco et ali ipso illum esse habore dicunt ut qui ab ipso accipiat, et audiat, alque annuntiet; et asse ex Filio, et ex ev prodire, et per ipsum, et ex ipso procedere, et siquid hujusmodi prædictum est. Igitur cum quæsitum syllogismum habeat, contentione desistat, reliquo enim hnic similes adjicere omitto.

Enimvero, éi quidem omnem syllogismum, qui non ambas de Scripturis propositiones habet, falsa putat concludere; et ipse falso suspicatur, et Ecclesiæ magistros, qui talibas pro veritate in Deo usi sunt calumniatur; hoc autem constat, quod secundum essentiam ex aliquo nascitur, ejusdem essentiæ cum gignente est : Filius autem ex Patre na scitur, Filius ergo ejusdem essentiæ est, cujus ilkoqui genuit. Et hic igitur minor ex nostris assumpta vera est; quod enim gignitur, ejusdem essentiæ est, cujus ille qui gignit; non tamen ideo syllogismus falsum in Deo concludit, et si Dei Filius perfectius et excellentius ejusdem essentiæ cum Patre conspicitor; materia quippe, et omnia que sequuntur, inde longissime remota sunt. Nam aisi propositiones. quæ de nostris sumuntur, non possunt, quodennque querstur in Deo, sicut est ostendere, eo quod Creator creaturis longissime excellat, conclusio jam falsa est, aique contraria : sic enim veritati veritas reluctaretur, et veritatem Deus veritas collideret, nt neque ex visibilibus invisibilia illius conspicerentur, neque Creatorem ex creaturæ pulchritudine specularemur. Ista enim magis arcerent a veritate, ad quam, per ea homines adducere volebat. Atque ista dicimus, non quod in superioribus syllogismorum arte usi simus, quasi nos nunc purgare cupientes; prædiximus enim sanctorum dicta nos simpliciter exposuisse; sed quoniam plerique, veluti si a disserentibus concessum esset, Deum naturalibus principiis subjectum, per bæc dicere aliquid putantur, simplicioresque decipiunt. Sed hujus quoque voluminis prolixitas cohibenda est. Gætera, Deo miserante, sequenti quarto et ultimo libro disseremus.

10 Rom. 1, 26. 11 Luc. x1, 20. 12 ibid. 18. VP. 11.

18 Joan. viii, 37. " Mateb. 13 Matth. X10, 52.

# LIBER QUARTUS.

Quoniam igitur, juvante Christo, ac duce ipsa A sæculi futurum 1. Si igitur primis sufficienter pietate, Spiritum sanctum etiam ex Filio procedere, veraciter probatum est, mirum profecto esse non debet, si in Symbolo communis fidei dictio illa adjecta est; sed id potius diligenter inquirendum est, verane an falsa sit illa adjectio. Nam et qui additionem interdixere, adjectionem fidei, corruptaque dogmata conscribere prohibuerunt. Nam in Ephesina synodo : Lecto, inquit, Niceni concilii Symbolo, communiter decernunt, jam nemini licere fidem aliam conscribere, aut proferre, aut tradere his qui ex Judæis, vel gentibus, seu, ex alia quavis hæresi ad Ecclesiam veniunt; qui vero hoc præsumpserit, hæc et illa patiatur (39).

Fidem aliam dixerunt. Eadem vero liquidius, et R manifestius alias qualibet necessitate pronuntiare, contradicentibus quibusdam catholicæ fidei, nihil ipsam fidem unicam violat. Non igitur communem fidem declarare, interdictum est ; sed, vel aliam, vel contrariam inducere, ut ipsæ quoque litteræ testantur; sive quibuslibet hominibus interdictum est, ne quisque horum; passim proprium sibi Symbolum conscribens, et aliquos a communi confessione separans, cum hoc deceptos baptizet, fantque conventicula, cujusmodi tunc plurima fiebant. Porro ipsa Ecclesia sibi ipsi, docendi, atque aliis dictandi, quæ vera sint, et salubria, licentiam polestateinque non abstulit. Non enim, postmodum novis in dies blasphemiis exorientibus, in fidel terminis (40) adjiceret, quæ pios, impiosque dis-C cernerent ; aut enim necessarium est confiteri omnia, tunc confessioni fidei plenissime adjecta, et ad futuras novitates vocum sufficere arcendas; et posthac futuris conciliis minime licere de fide statuere : aut Ecclesiam initio quidem potuisse de dogmatibus statuere, et alla quidem addere, alia auferre; postmodum vero, hanc amisisse potestatem. At primum illud quidem verum non esse, post hac acta concilia tes'autur : quæ profecto, nunquam convenissent, si prima illa scandalis futuris satis obviascent; Dei enim est futura prænoscere. Singula vero concilia, ad præsens periculum intenta, contra hæreticos pugnant, non futurum propellunt Hoc enim incertum est. Illud vero, instat, et urget. Ex D quibus et illud constat, postea concilia utiliter et necessario fuisse conflata, quoties Ecclesiæ necessitas urgeret. Nempe enim eamdem vim Ecclesiæ non somper, ac similiter adesse existimare; mysteria fidei tollentium est, maxime cum Salvator dixerit, se cum illa usque ad consummationem

" Matth. xxvin, 20. " Galat. 11, 8.

(39) De hoc loco conodii Ephesini, lege Bellarminum I. u De Christo, c. 29. (40) Definitionibus et decretis.

habentibus, ad occurrendum periculis omnibus futuris, nulla postea necessitas fuisset concilia cogendi : eamdem sic quoque potestatem temporibus omnibus Ecclesiam habere, putandum est, aliterque hac libertate sublata, non parva detrimenta, sed summain perniciem sequi necessario, nisi liceret Ecclesiæ de fide statuere, scribere, atque definire.

Ex præteritis cognitis, perspicuum est non adjectionem dictionis, sed alterius fidei conscriptionem interdici, Ecclesiamque non sibi ipsi, sed hominibus singulis de fide statuendi ademisse potestatem. Neque enim in fidei terminis deinceps a sucris conciliis quomodolibet fuisset adjectum, si ea se potestate privasset. Aliter enim, qui ista dicunt, cos etiam, qui in Niceno concilio convenerant. anathemati subjicerent, qui non pauca apostolorum symbolo addiderunt, et eos qui postmodum Constantinopoli convenientes, et ipsi nihilominus Niceno Symbolo adjecisse comprobantur quædam: quædam item abstulisse, nemine insimulante, quia sic visum est. Nempe et reliqua deinceps concilia alias aliter adjecisse aliqua, vel immutasse quis uesciat, cum hæ vel illæ necessitates casusque requirerent?

Porro conciliorum de fide sanctiones æque, ac Symbolum suscipimus, quæ in ipso complexæ continentur. Sed et cum beatus Paulus dicat : Etiamsi angelus evangelizaverit, præter id, quod evangelizavi vobis, anathema sit \*, consubstantiale tamen Patres adjecerunt, cum nemo ante illos hanc dictionem tradidevit (41). Idcirco etiam a contradicentibus hanc non inveniri in sacris libris arguebantur. Addiderunt tamen, litteræ sensum conferentes, et contra adversarios constanter dimicantes juxta theologum Gregorium, qui ait : Non de verbis, et nominibus pugnamus, dummodo syllabæ að eamdem intelligentiam ferant. Et certe non propter hujusmodi adjectionem Pauli subjiciuntur anathemati. Prorsus vero synodus omnis pro reprehensione blasphemorum congregata, fidei terminum exponit, per id quod veteribus dictiones adduntur, nova dogmata resecans. Ita enim se res habet. Si quidem esset possibile, sine aliqua contradictione eorum qui communem fidem oppugnare volunt, manere Ecclesiam in antiquis principiis immotam, nulla fuisset necessitas aliquid quomodolibet adjicere; sed suffecisset ad confessionem fidei, compositum a sanctis apostolis ab initio Symbolum breve simul ac simplex.

(41) Contrarium apparet ex illis quæ docet Bellar. minus n De Christo, c. 5.



Quoniam vero primus Arius Dei Filium Patris A essentia detrudere præsumpsit, quod in apostolorum symbolo scriptum aperte non fuerat, Filium ejnsdem essentiæ cum Patre esse : cum hujusmodi vencomm per corpus Ecclesiæ serperet, caque pestis effunderetur in plures, qui in Nicea convenere Patres, veritatis, ac fidelium curam habentes, Symbolo alio composito, ei consubstantiale addiderunt; atque ante emnia sacula Filium ex Patre genitum, non factum, et ex Deo vero, Deum esse verum, et quæ tunc adjecerunt, cum apostoli natum solummodo ex Patre dixissent.

Erant ista sic; videbaturque tunc abunde munita fides, cum parvo post tempore contra sancti Spiritus divinitatem se erexit impietas. Erant enim, qui dicerent sanctos in Nicea Patres optime de B fide statuisse, et Patrem quidem Deum prædicasse; Filium item pari lande honorasse; Spiritam vero sanctum non appellasse Deum. Convenerunt Constantinopoli Patres, et illud quod nunc legitur, symbolum composuerunt. Cumque Niceni concilii Patres solum, et in Spiritum sanctum, credere dixissent, nihilque adjecissent amplius ; isti, qua plura sunt addita apposuerunt de sancti Spiritus dominatione et deitate. Neque solum addiderunt, sed detraxerunt etiam. Nam, cum dixissent illi, Genitum ex Patre, videlicet, ex Patris essentia, isti soium ex Patre genitum retinverunt : magnamque omnino differentiam in tribus his Symbolis, st verba et nomina attendis, invenies. Non tamen C ob eam differentiam, vel qui in Nicea convenere, aliam fidem, quam ab Apostolis acceperint, composuisse existimantur, vel qui postea Constantinopoli fuerunt, præter Palrum fidem, qui in Nicea fuerant, senserunt. Testatur Gregorius Theologus, qui huic synodo interfuit, in epist. ad Cledonium sie scribens : Nos nihil unquam fidei . a sanctis Patribus qui in Nicea convenere pro delenda Ariana hæresi compositæ, in honore vel prætulinus, vel præferre possumus; sed illius fidei, miserante Deo, sumus, alque erimus. Id antem solummodo elucidarimus, quod de sancto Spiritu minus dictum fuerat, es quod tunc hujusmodi quærtio mota non fuerit, quis unius divinitatis scire oportet Patrem et Filium, ei Spiritum sanctum, Deum etiam Spiritum fatendo. D

In Chalcedonensi quoque concilio congregati, pro his veluti rationem reddentes, hos neque adjecisse ainnt fidei Nicenorum Patrum, quasi novum quidpiam, et varium dicentes; neque, quod ab illis fuerat relictum, hos implevisse, sed illorum, de sancto Spiritu intelligentiam, contra eos qui illius dominationem auferre nitebantur, Scripturæ testimoniis fecisse planiorem. Videmus autem et ipsos, qui illic convenerant, Symbolo Niceno addidisse. Nam cum illi, Patri Filtum consubstantialem tantummodo dixerint, isti addiderunt : Consubstantialem Patri secundum deitatem, consubstantialem nobis, secundum humanitatem, Eutychis in hoc opinionem corrigentes.

Et qui Ephesi primum convenerant, fidei terminum exposuerant, quo Dei Genitrix beata Virgo prædicatar. Virgo enim solummodo beata in symbolo appellata fuerat. Etsi enim Symbolo id adjectum non est, nihilominus Symboli terminum (42) illum veneramur, hujusmodi vocabulum, illiusque sensum ut rectissime positum suscipientes, atque confitentes : eosque qui illud negant, exsecrantes, quibus circa Symbolum non majorem ostendimus rigorem, quam universa synodus pro revincendis blasphemiis congregata, fideique terminum exponens, et per eas quas antiquis addit, dictiones, nova dogmata eliminans.

Magnus præteren Basilius in Regula ad monachos sanctorum Patrum fidem, quæ, ut ipse ait, fraudari, adulterarique non possel, cum se traditurum polliceretur, plurima, quæ in fidei Symbolo sunt posita. omisit, et de sancto Spiritu nihil, neque quod ex Patre, neque quod per Filium procederet, dixit; sod tantum et in Spiritum sanctum se credere dicens, adjectis quibusdam Scripturæ testimoniis de sancto Spiritu, ex Patre ipsum procedere ownino tacuit : cum nihil adjicere, neque demere proposulsset, esistimans his quæ dixisset, etiam quæ tacebat comprehendi.

Ex his perspicue constat, cos qui auferre aliquid vel addere prohibuerunt, non adjectionem dictionis. sed fidei alterius editionem vetuisse ; alioquin nullum esset concilium a crimine immune. Constat et illud una, quod Adelium quidem proprium sit addere, novitatis autem inventorum ad non scriptum, adque priora recurrere, religionis scilicet obtentu, iniquitatem simul operire, atque introducere nitentium; quippe hæreticorum singuli, qui alias aliam fulei corruptionem invexere, merito adjectionem veluerunt, ne per cam sua versutia argueretur : quam scilicet sancti Patres contra illorum perniciem, ut potentissimum medicamentum excogitaverunt : et qua infideles atque impios a piis fidelibusque discernerent, ac per eam Ecclesiæ pura et immaculata fides servaretur.

Atque adversus eos qui dicunt eos, qui primnm de fide statuerunt et definierunt, fuisse sanctiores et honestiores his qui semper aliquid adjieinnt, pro se ipsis, et pro veritate rationem reddunt silentii, priorum Patrum causam inferentes, illos scilicet ideo nihil dixisse quia nondum tanta nequitiæ zizania essent exorta : quod si modo illi adessent, vel tuue hujusmodi pullulassent scandala, hæc ipsi quoque adjecissent, sicuti modo nos facimus, ac nullo omnino nomine abstinuissent, per quod linguas vestras coercere potuissent. Ita denique Nicæni Patres adjecto consubstantiali adversus Arium ejusque complices steterunt : illo quidem ad non scriptam confugiente, apostolorumque sanctitatem objiciente, qui in suo Symbolo de hoc nihil conscripserunt : illis vero dictionis adjectionem nihil esse ab illorum intentiono alienum contra inferentibus. Casterom

(42) "Opov, statutum, definitionem, clarius hoc guam vocabulan termini, quo interpres est usus.

stio fuisset, sive nunc nobis adessent, nunquam illi aliter dixissent, seu conscripsissent, quam modo nos facimus, constantissime asseverantibus (45).

Ita et Constantinopoli adversus eos qui Deum esse Spiritum sanctum denegabant, nihilque de ejus deitate in Symbolo Nicæno scriptum objectantes, quod solum sequendum asserebant : de adjectione responderunt, hæreticisque, si adjectiones Symboli auferrent, se quieturos pollicentibus, veritatis doctores ad eos responderunt : Esset quidem optimum, si ut prius, fidei pura simplicitas, nemine abstrcpente, servaretur, nulla enim adjectione onus esset : quoniam vero quidam surrexerunt, corruptionem el novitatem fidei docentes, et adjectionem fieri necesse est, factamque ut scripta est, permanere, ut per hanc deprehendantur, qui malígnari elegerunt, infectique ab integris hujus adjectionis signo dignoscantur. Simulque ne videamur per silentium adjectionis blasphemantium erroribus acquievisse. Siquidem igitur pie sentitis, dictionem quoque confitemini; sin vero alías, nos quidem hanc, ut piam et sanctorum Patrum sententiæ maxime congruam suscipimus; vos autem, ab Ecclesiæ integritate scindemini.

Sic Nestorius Ozotóxo; id est, Dei Genitrix, vocem denegans, Nicæni concilii statuta, Symbo-Inmque transgredi non oportere asserebat : quibus solum suffecisset dicere, Christum ex Maria Virgine natum. Sed occurrit Cyrillus orguens, ac dicens C frustra illum ad Patres et ad Symbolum confugere, quasi fas non sit quod illi siluissent addere, causam cur illi Mariam Dei Genitricem non dixerint apertius ob futuri ignorantiam ; et quod necdum orti fuissent, qui hanc absurditatem peperissent asserons : Et Patres enim, inquit, adjecissent, si aliquos ad tan-'lam vesaniam prorupturos scissent.

Compellitque Nestorium etiam ab co scripta capitula suscipere, et confiteri se ita, ut illa continerent, sensurum : quasi non sibi Symboli confessio sufficeret, minatus, nisi in his maneret, quæ ibi scripla erant, sacerdotio illum et ab Ecclesia ejecturum.

Auque omnia deinceps concilia usque ad septimun pervenientes, ita respondisse invenienus. Q.od si ubique omnis Symboli adjectio hæresis D putanda est : landandi erunt Arius, Macedonius, Nestorius, et cateri, qui contra veritatem rabide latrarunt : non suscipientes adjectiones, propter Actam et fucatam antiquitatis reverentiam. Contra culpabilis (hisce) omnis Ecclesia.

Verum plurima quoque necessario secundum fidem confitenda, Symbolo non continentur. Neque enim ibi beata Maria Virgo Dei Genitrix dicitur, sed Virgo solum. Neque quod Dei Verbum secundum unam substantiam quem assumpsit hominem univit sibi ipsi; neque, quod Christus al inferos descenderit, quod in apostolorum Symbolo fuerat scriptum. Neque Spiritus saoctus asseritur Deus.

(45) Videtur aliquid decsse.

si quidem, dum illi superessent, de hoc mota quæ- A Quid ergo? Num his ideo non credomus? quæ ex his quæ scripta sunt, colliguntur nocessario, an simplicibus verbis, ut a conciliis sunt tradita, stabimus? At, illud quidem corum est, qui de nominibus contendunt; et omne quod præter litteram accipitur, scandalum putant : juxta scilicet Judwo rum vilitatem, qui semper legis assident litteræ. Quod etiam divus Dionysius, irrationabile ac perversum esse ait, non scilicet intentionis virtuti, sed vocabulis intendere.

> Porro proprie expositos a synodis terminos veluti commune Symbolum minime amplecti, ac suscipere, corum est, qui concilio irrita volunt. Æque igitur ac Symbolum quæcunque illa statuerint, suscipienda sunt. Neque enim profecto, quod in Symbolo quidem continetur, honorabimus : quod autem ex illius pendet fine, vel quoi post cjus lectionem dicitur, vel in suis terminis exponitur. non honorabimus? Hoc enim stolidum simul et irrationabile est.

Qued si concilia sacra veneramur, illorum quoque sententias venerari convenii, atque ita, ut de his nos esse certissimos, cam omni fiducia confiteanur, cosque qui negant, exsecremur. Nam qui in synodis expositas sententias negat, pœnis negantium Symbolum erit obnoxius. Prorsus et ea quæ Symbolo inscripta non sunt, æque ac si scripia essent, honorabimus. Alque hine si ratio veritatis exegerit, si casus necessario impulerit, nihil differt, etiam quæ non sunt scripta, confiteri, cum in Symbolo complexa, comprehensa sint.

Quocirca, neque illis adjectio objicienda est, qui etiam ex Filio Spiritum sanctum procedere fatentur. Sed, ut dictum est, verunne hoc sit, inspiciendum est. Nam præterquam quod subjectis fidei principiis necesse est, si velimus ea quæ commuuiter a theologis de Trinitate traduntur, observare; ctiam ex Filio procedere, fateri ; alios quidem sanctos habemus, ex Filio illum esse dicentes, et ab ipso habere esse, et ex ipso naturaliter atque essen. tialiter, ut ipsius operationem naturalem et essentialem prodire. Et sicuti ex Patre, ita etiam ex Filio esse, secundum eumdem modum. Alios vero per Filium naturaliter prodire, et per eum atque ex co accipere, et ex Patre per Filium procedere, imo etiam ex Filio procedere, et quæ alia prædicia sunt. Ita enim ipsi dictum illud evangelicum : Qui a Patre procedit, exposuerunt; complexumque procedendi terminum addentes, ex Patre per Filium procedere declaraverunt. Quos profecto, nemo erit ita amens, qui audeat accusare fallacize. Ipsi enim sunt, qui concilia instituerunt : per quos illa robur, ac munimen acceperunt, atque ab eis, cum ulla fuerit de fide quæstio solvenda, ad istorum dectrinam ac magisterium mittimur, hæc et illa nos pati addentibus, nisi istos suscipiamus. Cur etiam hie adjectionem non culpanus, ac per Filium procelere negamus, quoniam in Evangelio id scriptum

non est? At magnus ait Athanasiu», possibile non A hinc solus de solo-creditur, idcirco et Spiritum esse in Trinitatis gloria, Spiritum sanctum glorificari, msi procedendo sit ex Patre -per Filium; sed et septima syuodus, et Tarasius patriarcha sanctissimus, et sanctorum plurimi in fidei suz confessione ex Patre per Filium procedere Spiritum sencium insinuaverunt.

Cæterum, si quis illud evangelicum : Qui ex Patre procedit, his qui etiam ex Filio procedere Spiritum dicunt, objiciat, non illis contrariam opponit vocem. Neque enim, si ex Filio est, ex Patre esse desinet; neque ista invicem objecta, invicem pervertunt. Imo, ut pluribus docuimus, ex Patre esse quod dicitur, esse etiam ex Filio subingerit. Sed neque ex Patre per Filium procedere a sanclis dicerctur : si quidem ista contraria invicem B essent. Nam si ex Patre solo dictum fuisset, haberet rationem hujusmodi objectio. Quoniam vero ex Patre tantum dictum est, hoc autem et ab utrisque pro confesso habetur, supervacaneum est atque vanissimum, omisso eo, quod prius, ut ostenderent, curare debuerant, ex solo scilicet Patre procedere, quod contrarium est ei, quod est, ex Filio esse : ex Patre procedere quod dicitur, quasi repugnans ducere his qui hoc nullatenus negant.

Concesso ergo ab utriusque Spiritum ex Patre procedere, reliquas jam sententias inspiciendum est. quibus magis conveniant : hisne, qui ex solo Patre procedere dicunt Spiritum sanctum, an vero his dem illud, quod dicitur : De meo accipiet \*; et : Quem ego mittam \*; ct : Spiritum verstatis \*; et : Mittet Pater in nomine meo \*; et : Ego, et Pater unum sumus 7; cl: Omnia, quæ habet Pater mea sunt<sup>8</sup>; et : Si in digito Dei sive in Spiritu Dei ejicio dæmonia . Insufflavit et dixit, Accipite Spiritum sanctum 10, et sexcenta talia, suæ habent confessioni consona. His enim, ut superius dictum est, magistri Ecclesiæ inducti, prædictas de Spiritu sancto tulere sententias, et per Filium et ex Filio procedere dixerunt; qui autem ex solo Patre volunt dicere, nullum omnino pro se habent testimonium; imo, et prædicta omnia sibi adversantur. hostesque habent sanctos Patres, qui illa sic exposuerunt.

Quod si id objiciunt, scriptum non esse, ex Filio, primum quidem, De meo accipiet, et omnia quie dicta sunt, ad istud tendunt, mist vocibus maximis clamantibus sauctis, illorum' aures penitus obsurduerunt ; deinde, neque ex solo Patre scriptum est. ltaque non magis pro se, quam contra se, non esse scriptum objectmut.

Si autem, quonium Filius ex Patre dicitur, et

'Joan. xvi. 14. 'Joan. xv, 26, "ibid. 'Joan. 28; Luc. xi, 20. '' Joan. xx, 21. '' Matth. xi, 27. \* ibid. \* Joan. xiv, 26. / Joan. x, 30. \* Joan. xvi, 15. \* Matth. xiv, 18 Joan, xii, 44. 18 Joan. vii, 16. 18 Joan. xvi, 12.

(44) floc valt dicere esse solum verum non esse personalem proprietatem Patris, ac proinde cliam Filio competere, non obstante vocabulo verus. Et suditer Spiritum sanctum agnoscere Patrem et

sanctum, quoniam ex Patre procedere dictum est, ex solo, ipsi adjiciunt : primum quidem, et ipsi adjicientes arguuntur, neque digni sunt qui audiantur, cum insimulant ens qui ex Filio etiam di? cunt adjectionis causa. Eisdem enim et ipsi tenentur obnoxii. Deindo cogentur, si unigenitum Filium ut selum ex solo confitentur, secundum nativitatis terminum, ita et Spiritum sanctum, sublata ex Patre processione per Filium, unigenitum fateri Filium ut solum ex solo, quemadmodum Filius solus ex solo est; neque enim ex solo tantum dicimus, sed unigenitum quoque Filium. Nempe enim quemadmodum in sacris litteris solus verus Pater dicitur, et quia Nemo novit Filium, nisi Pater, neque Patrem, nisi Filius 11; et : Qui credit in me, non in me credit, sed in eum, qui misit me<sup>11</sup>; et : Mea dotrina non est mea 13; neque compellimur solis personis in quibus hujusmodi definite dicuntur, ista distribuere; sed solus quidem verus, et Patri, et Filio congruenter aptatur; quasi non objectum illorum substantialibus proprietatibus (44); cognoscere autem Patrem, et Filium, et ab eis agnosci, etiam Spiritui sancto distribuitur; eo quol objectum non sit scire illius substantiali proprietati, ac de allis similiter. Ubi enim non obstat relation's appositio, nihil prohibet quod dicitur congruere. Ita neque si a Patre dicerctur procedere Spiritus sanctus et adderetur solo, valide posset hoc et Filio qui hunc ex Patre confitentur, ac Filio? Ili siqui- c negari. Nunc autem quando simpliciter a Patre dictum est , neque adjectum est solo , cum ctiam producere, ut nativ tati non adversum etiam Filio conveniat, ac propterea commune esse Patri ac Filio iuspiciatur, stultissimum omnimodis est verbum rapere, ac per hoc Filium a Patris communione secludere.

> Algui, vel dispensationis implens sacramenta, vel discipulis parcens, sui non meminit, quod forte majora de illo non caperent : « Multa enim, inquis, habeo vobis dicere, sed non potestis porture modo 14; . sive ad principium suum omnia referens, a quo es ipse est, et sua omnia, ut ait theologus Gregorius ; sive etiam, quod et necessario id credendum esset propter summan ad Patrem æqualitatem, istud D dicere omisit. Filius quippe Patris est, Patrisque definitio et Verbum.

Quanquam ex superioribus sententiis tantumdem valentibus, neque hoc omnino tacuisse deprehenditur : verum quod isti instanter negant, prædicat. Nam Scripturæ duplex modus est dicendi quæ velit. Aut chim puris propriisque nominibus, ut cum Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum nominat; sive cum ex aperte dictis, his etiam se-

Filium et ab illis agnosci convenire etiam Spiritui sancto eo quod scire vel agnosci non sit personalis proprietas Spiritus sancti.

Digitized by Google

quentia clicit; quemadmodum consubstantialis no- A men, ut Scripturæ congruum intelligentiæ creditum est, quod plurimis aperte positis videretur juxta intelligentiam necessario congruere. Dictum enim est : Ego et Pater unum samus<sup>16</sup>, et : Omnia, quæ Pater facit, hæe et Filius facit similiter<sup>16</sup>, et quæ in hanc formam scripta sunt. Et certe his, qui solant intuentur litteram, contraria viderentur illi, quod aperte dictum est :- Pater major me est<sup>17</sup>. Sed tamen, quoniam ex his quæ aperte dicta erant, necessario consubstantiale sequebatur, et verum, et Scripturæ consonum esse, indicatum est.

195

Simili ergo ratione et quod dicitur etiam a Filio esse Spiritum sanctum, non quidem ad litteram, et aperte in Scriptura positum est, sed ea quæ aperte dicta sunt, sequitur. Quæ autom concessa ex nocessitate sequentur, et illa vera sint necesse est. Quemadmodum in disciplinis conclusiones, quæ principia sequentur. Scriptum quippe est: Spiritus ecritatis. At veritas Filius est; et ab eo audire, et accipere, et mitti, et insuffari dicitur; quæ profecto omnia Ecclesiæ magistri dum exponerent, per Filium procedere dixerunt, et ab illo, esse, habere, ut ab ipso accipientem, et ex ipso-esse, ac procedere, et quæ prædicta sunt.

Si enim, quoniam verbis dicta non sunt, intelligentiam quoque illorum repellamus, plurima profecto et necessaria, et concessa, ut dictum es!, ejiciemus : sed et ipsum Trinitatis nomen, et substantiam, et personas, ingenitumque, quad in Patre c dicitur, et consubstantiale, quia scriptum aperte non est, simul ejiciemus. Atqui, si quis litterarum sonis assideat, neque in Symbolo communis fidei Salvatoris de sancto Spiritu sententiam concorditer habere confitebitur. Illic enim a Patre procedere dicitur; hic autem ex Patre procedere. Sin autem hic a et ex quantum ad intelligentiam nihil differt, cur et ex et per nihil ab invicem differre non dicamus, cum ex Patre per Filium procedere Spiritum sanctum audianus : maxime cum et sancti Patres universaliter per et ex nihil differre in divinis definite velint.

Verum quid necesse est, circa præpositiones tanturdem valentes diu immorari, quando et sanctos apertissime audimus dicentes, quia esse habeat a D Filio, et ex ipso sit, atque procedat ? Itaque illis quidem, quæ in Scripturis aperte sunt posita, cum pia devotione credendum est. Quæ vero illa non dixit, non sunt præcipitanter abjicienda; nisi in eis manifesta absurditas deprehendatur, quæ communis fidei confessionem perimat. Quod si abfuerit, et ista pie sunt admittenda, maxime, etiam necessitate cogente, propter eos qui fidei veritatem violare moliuntur, imitando in ea re veteres doctores, qui in rebus arduis urgentibusque necessariis additionibus et Scripturarum sensui maxime congruis, gregem Christi dissipare nitentes dispulerunt.

Et nunc quoque licet in Symbolo scriptum non sit de Spiritu sancto, quod Deus verus de Deo vero sit, si com id veniret in dublum, Ecclesia illum errorem repellere satagens hoc Symbolo adjiceret, putanda non esset blaspbemare. Nam si quidem omnia aperte scripta essent, nulla hæresis caput attollere auderet. Nunc autem oportet et hæreses in nobis esse, propter quorumdam nequitiam, ut probati manifesti fiant. Sed et Scrutamini Scripturas, die um non esset, si omnia lucide et aperte scripta essent.

Ita igitur et fidei principiis, et Scripturæ testimoniis non solum nihil prohibentibas, verum, et plurimum juvantibus, atque, hoc aperte ostendentibus, magistrisque Ecclesiæ hoc plurimis in locis aperte asserentibus; hisque, qui contra negant, necessario in magnas absurditates incidentibus : traditasque omnino de sancta Trinitate rationes convellentibus, quæ onmia pluribus plura demonstrata sunt : ex Filio quoque procedere Spiritum sanctum, tempore urgente, in Symbolo adjectum est. Aiunt enim, quoniam post primam synodum hæresis quædam, quæ Filio Patris nomen applicaret, Græce, υίοπατορία dicta pullulavit, dicens : Filium Patrem csse Spiritus sancti, ipsum vero Spiritum nepotem Patris. Quapropter Damasus, qui tunc erat Romanus episcopus, coacto concilio, Symbolo adjecit, ex Filio procedere Spiritum sanctum; illis scilicet obsistens, qui dicerent, eum ex Filio nasci. Qui enim ex Patre per Filium procedit, et ex Patre, et Filio procedere dicitur, ex Filio profecto genitus esse non potest. In sancta enlas Trinitate, qui ex primo sine medio est, Filius est juxta nativitatis processionem. Spiritus autem sanctus ex utroque exsistens, videlicet ex Patre per Filium, juxta samatum Cyrillum, præter nativitatis terminum prodit; procedens enim est ex primo per medium. Ideirco adjectione hac contradicentes repulit.

Attestantur his partim antiqui Ecclesiæ magistri, interdum cos resellentes, qui Spiritum vel creaturam, vel Filii filium dicebant, ut magnus Basilius cum dicit : Non quia non sit ex Deo per Filium, et quæ talis, per quæ Filium Filii esse negant, et per Filium procedere dicunt; partim vero et historicus quidam cognomento Scylix (45), in ea, quam scripsit historia, additionis et causam, et tempus exposuit. Sunt item qui dicant quosdam ex Arii vesania, cum vellent Filii majestatem imminuere, a selo Patre Spiritum sauctum prodire dixisse. Qui cum vellent blasphemam opinionem tucri : pietatis armis contra pictatem utebantur, vociferantes non oportere Niceni concilii quidquam sanctionibus adjici, neque enim illic in processione Spiritus sancti Filium Patri adjectum esse. Atque hæc dicentes, Ecclesiam scindebant, religionisque opinionem ab imperitis, ac stultis, ut antiqua revererentur, capiebant.

18 Joan. x. 30. 14 Joan. v. 19. 17 Joan. xiv, 28.

Indicio enim est beatus Maximus in epistola ad

(45) Joannes Scylax Constantinop, scripsit de imper. Constantinopol. Gesn. ex Volatera.

Marlaum, additionem hane (46), non quando Eccle- A atque Basilius, Spiritum a Filio esse habere dicuntsiarum scissura facta est, sed longe ante additam fuisse, et fortassis aute sua tempora. Fuit autem co tempore, quo sexta synodus conflata est. Propterea, rebus urgentibus, cum quosdam Occideutalis Ecclesiæ hæc pestis paulatim ac sensim inficeret, conveniens synodus ex Filio etiam Spiritum procedere Symbolo adjecit, ad quod Romani pontificis suffecieset auctoritas, quæ etiam synodos reliauas robora I.

Neque sane mirandum est Romanum episcopum, Ecclesiæ principem, ipsum convocato Orcidentahum episcoporum concilio, illud decrevisse. Nam, si provinciæ sæpe singulæ concilia celebraverunt, eisque auctoritas derogata non est, multo sane magis hoc ille potuit, cum omnibus circum se epi- B scopis, qui pastor primus, et Ecclesiæ totius pater, universalisque Christianorum omnium judex esse comprobatur, apostolica hunc antiquitate principem supremum appellante, decretisque regiis ipsum statuentibus, ac rebus ipsis ita esse clamantibus, et quo sine, impossibile profecto est, ecclesiastica negotia tractari, atque dirigi, sicut beatus Stephanus junior (47) adversus eos qui, quoniam imagines omnes destruendas statuebant, sixovoµáyos appellati sunt, restitit : cum illi concilium Constantinopoli fecissent, nou eis licere concilium celebrare asserens nisi Romanus episcopus, vel per se ipsum præsens præsideret, vel ab eo missi, alii juxta consuetudinem locum ejus implerent. Nempe G chim ab Ecclesia illa, nulla unquam de fide sententia manavit, quam ut blasphemam et noxiam Ecelesia nunc omnis damuet, seu anathematizet, quando ingentes fuctus plurimaque naufragia contra Ecclesiam fuere. Nisi enim ísta suscipiamus, nescio quid validum et ratum suscepturi simus : vel quid apertissimum licet, atque conspicuum, impudentissime repudiaturi non simus.

Si igitur ista de illo vera sunt, sine quo possibile non est ecclesiastica decorni, ad ea decernendum, cum paucis aut cum pluribus conveniat, minimum refert : simulque in re aperia, et quæ ab omnibus Ecclesize magistris trita est, de saucti scilicet Spiritus processione, opus non fuisse citare orbem, veluti ea quæstio valde esset ambigua, at- D theologum Gregorium. que ideo, omnibus communicanda. Qui enim semel percepissent Patri Fillum esse consubstantialem, ejusque incommutabilem imaginem esso, et Patris habere omnia, præter solum Patrem esse, et nunc quidem audirent Spiritum veritatis et Filii esse ct ab ipso accipere, nunc autem per Filium procedere et ex Filio esse, sicuti etiam ex Patre, et ab ipso habero esse, et quæ talia prædicta sunt ; ex Filio cliam procedere, dubitare non possent, maxime cum seirent, quod, qui hujusmodi principia concedunt, id quoque quod ea sequitur, necessario admittunt; ulque Urientalis Ecclesiæ magistri, Athanasius

majoremque Spiritu Filium causæ ratione asserunt, Cyrillusque super Joannis Evangelio, et plurimis opusculorum suorum locis, hoc ipsum clamat, præter Occidentis magistros, qui innumeris in locis dicunt, ex Patre, ac Filio, velati ex uno principio procedere Spiritum sanctum : opus esse non videhatur, de nis quæ concessa essent, Orientales Patres molestias pati.

Porro si quis interroget, quid sit, quod, cum ista additio antiqua sit, non etiam ab Orientalibus Symbolo inserta sit? primum quidem, debita subjectione ac reverentia Romano Pontifici, ejusque Ecclesiæ secundum ecclesiasticas regulas reddita, nihil ex hoc in fide, vel differre, vel contra sentire putabantur, quod etiam vere sic erat. Deinde necesse non suit, rectam et congruam de Filio et sancto Spiritu intelligentiam habentes, cum additione Symbolum legere ; non esse contrariæ opinionis, nequo putare cos qui, cum ista legerent, fidei veritate excidisse, illisque unitos esse. Nam et post antiquum schisma, cum rursus utriusque Ecclesiæ facta esset unio, Græcos Latini nihil coegerunt, Symbolum cum additione legere, vel aliis ecclesiasticis ritibus more suo uti, sed tria solum ab eis post factam unionem, requisita sunt. Primum quidem, ut Romani episcopi memoriam in diptychis, hoc est, in canone Missæ facerent; secundum, ut universalem judicem Christianorum omnium putarents ei secundum antiquam Ecclesiæ consuetudinem reverentiam reddentes ; tertium, ut Romanam Ecclesiam in 'ecclesiasticis dogmatibus matrem fidolium atque magistram sana semper fide esse, crederent. Cætera locis suis manere permissa sunt. Sed nunc quoque in Sicilia, et ca quæ magna et autiqua Græcia dudum vocabatur, cum Græci plurimi inhabitent, Orientalisque Ecclesiæ morihus et ritibus utantur ; quia solum Romanæ Ecclesiæ subditi sunt, nou coguntur Symbolum cum additione legere; sed sola, ut dictum est, obedientia Ecclesiæ impensa, cum non sint contrariæ opinionis, nihil ab eis amplius exigitur, una hac re cætera etiam contineri arbitrantibus Latinis ; quippe, non in verbis, sed in sensibus religio nostra consistit, secundum

His si quis ob,iciat, oportui-se Græcos eliam vocari, et synodo de sententia omnium communicare : primum quidem, cum nota omnino res essei, necesse non fuit omnibus hanc conveniendi molestiam indicere, neque necesse est omnes omnibus adesse conciliis, sed primum quidem Patrem, Ecclesizque pastorem. Ista enim si a principio per ecclesiasticas leges separata sunt, et valdo convenit ut vel per seipsum, vel per nuntios concilio adsit ac præsit. Nam si ille non adjuvat, inania et hesterna sunt omnia : sine hoc enim ecclesiastica tractari, statuique non possunt; constatoue. sive cum pluribus,

(36) Lege Bellarminum in De Christo, c. 21.

(47) Exstat Vita hujus B. Stephani inter opera Damasceni edita a Billio.

•• •

sive cum paucis, quod ad so pertinet, implere A obedientiam redderent. Ideirco seepius ad Ecclesize porest. unionem vocati, adjectionem prius auferri postu-

Alios vero non opus est vocari omnes, maxime qui sunt remotiores, quosque vel viæ longitudo, vel alii eventus rerum. quales sæpenumero emergunt, impedierint. Atque ista, cum magna non urget necessitas, cum quæstio perspicua est, ne orbein voeari opus sit : quando ipse secum facillime magnam partem evocare possit, et cum els statuere, stque decernere. Deinde, non convenit, vocatus quispiam, an invocatus fuorit, inspicere ; sed, an vera sint, quæ statuta fugrint, perpendere : ne videatur quispiam non veritatis curain habere. sed solum, qui vocatus non fuerit, indigne ferre : quod isti modo faciunt, dum honores ac primatum sectantur, ut sub Romani pastoris cura et obedien - B tia, juxta antiquum morem non sint, adjectionem Symboli, ut causam rationabilem prætendentes.

Hoe autem non religionis ac fidei, sed superbiæ potins apertum documentum est. Nam, si additionem impiam existimant, cur sansti Maximi temporibus, atque etiam ante hune, quando Symbolum ita omnis Gecidentalis Ecclesia legebal, Oriens totus hane impietatem non redarguit neque ab Ecclesia Romana abscissus est? At id quidem illi non fecerant; imo coacta sexta, et septima synodo, adjectionem hane ut piam liquido comprobaverunt; neque, quia vocati uon sunt, graviter tulerunt, nt modo isti faciunt.

Cur enim et isti, ut illi, his quæ tune deereta fuerunt, contenti non sunt ? Aut enim istas synodos exsecrari necesse est, ut ab hominibus implis conflatas; atque ita eos qui in illis fuere, sanctos, una rejicimus : vel istas probare, et qui illas coegerunt, ut pios ac religiosos m.a susciptre. Iloc antem nostros tune Occidentalibus congruisse significat. Quocirea, necesse non fuit, ut dictum est, istos congregari; cum vel ex fidei principiis, ac sanctorum sententiis, additionem rectissimam esse, persuasum eis fuisset, vel ab his qui addiderunt, eausam ac necessitatem, consonantiamque, per omnia audissent.

Ac nostri, ut datur intelligi, religiosiores circa fidem, quam illi, modo inquirunt, quod tunc illi non quæsieruut. Constat enim illos tunc, ut veri- n tatis fautores, legitinarque subjectionis servatores cessisse, nihilque inquisisse amplins. Nos autem nostra quærentes sub prætextu dogniatum Ecclesiæ scissuram machinamur, adjectionem in anxilium sumentes. Atqui nostri quidem, quandiu necessarium debitum servantes obediebant, nibil opus esse arbitrabantur scorsum concilia facere ; adjectionem quippe ut summe utilem ac necessariam sciebant. Postea vero quam seorsum esse voluerunt, additionem illam discessionis causam idoneam, ut sibi videbatur, nacti, neque vocati obedire voluerunt. Nam, si convenissent, contra se ferendam sententiam non ambigebant, compellendosque, ut quam ipsi refugiebant, Romano pontifici

onedientiam reducrent. Ideireo sæplus ad Ecclesiæ unionem vocati, adjectionem prius auferri postulabant : quibus responsum est, quod si quidem nulla fuisset adjectionis causa, non fuisset a principio apposita. Erat enim, quando utraque Ecclesia sine illa adjectione Symbolum legebat, atque ex Filio procedere Spiritum sanctum, apud omnes in Ecclesia reticebatur, cum nulla de hoc esset quæstio.

Postea vero quam quibusdam contradicentibus, positis fidei terminis, Filiumque minorem Patre blasphewantibus, quia scriptum in Symbolo non esset Spiritum sanctum etiam ex Filio procedere; ac propterea Filii ad Patrem identitatem, incommutabilitatemque auferentibus, dicito illo pro declaratione symboli adjecta ost : communibus Ecclesiæ magistris concinentibus, quam nefas esset auferre, ne adversa contradicentium opinio locum habeat, ac per hnjusmodi abolitionem vera esse videatur.

Siquidem igitur consentitie veritati, pro hac nobiscum stantes, aut vos etiam cum adjectione regite, quæ blasphemis ora obstruit; ve', sine hac legentes nolite opinionis esse contrarize, neque nos putaro blasphemos. Èt sic enim cum veritate stabitis. Non enim in verbis, sed in sensibus, religio nostra consistit. Et, si vultis, hoc tantum vobis indulgemus, ut nobiscum convenientes, rem hanc in commune agitemus ; communesque super hac Patrum senteutias discutiamus, quibus hæc adjectio vera esse comprobetur. Quod si pliena opinione estis, additionemque istam penitus renuitis : constat quidem, vos circa fidei veritatem cum adversariis errare; hancque additionem, vobis, et illis una belluin indicere, quippe propter contradicentes adjecta est.

Verum, sicut bis qui negabant Niceni concilii Symbolum, sive id quod postmodum Constantinopoli editum est, ambo enim unum faero, etsi verbis. differre videantur, nihil profuit ad apostolorum Symbolum recurrere, quasi tutius alque religiosins; quad chim cum adjections fuerat editum 'negantes', et illud una negabant; nam, et quæ postmodum videntur adjects, in sanctorum apostolorum Symbolo complexa continentur. Ita nihil vobis proderit Nicænum Symbolum, etsi vos hoc tenere jactatis, istam additionem exsecrantibus, quam illi connexam Symbolo, complexamque tradiderunt, et quam ipsi omnino adjecissent : si, vel els viventibus questio ista fuisset agitata, vel nune hujusmoch controversite adessent, vel, si quos scissent ad tantum yesaniæ pervehendos.

Atqui vos non ut ab illis positum est, sed cum adjectione legitis. Nam sublato, quod dicitur, ex Filio, perspicuum est quia ex solo Patre adjectio infertur. Etsi enim hoc verbo non dicitis, cum Deo tamen loquentes, dum ex Patre dicitis, ex solo, etiam adjicitis, Deoque, cui n'entes nostræ et corda aperta sunt, hujusmodi lidem, imo perfidiam offertis. Est enim validius senture, quam dicere. Ne

illos qui etiam ex Filio procedere dicunt, arguere nitimini. Itaque, si vituperatis additionem, ipsi tamen nihilominus adjicitis. Et nobis quidem adest per omnia concordia, nihilque illorum, quæ fide continentur tollimus, vobis autem contra penitus.

Consideranda autem vobis est Ecclesiæ nostræ dignitas, quæ nunquam de fide nisi congrua sensit ac statuit : et quæ sola, vobis omnibus cæteris circa fidem naufragantibus, non solum nihil passa est hojusmodi, verum et jacentes cæteras Ecclesias erexit; et, sicubi religionis fervor supererat, ad hanc confugiebat, hanc appellabat. Hase autem, manum porrigens, quæ dispersa erant, in unum ovile cogebat, atque conjungebat, ut vos melius nostis. Non ergo convenit ut cum tale ab initio exemplum B habeaus, semperque ad illa fueritis edocti, nunc mulato ordine, vos illam docere conemini, adversus quam porta inferi nunquam pravalituras 18 ille promisit, qui mentiri non potest.

ltaque, ut ex præmissis innotuit, præter omnem rationem est, putare hanc a veritate excidisse, et occasione religionis circa fidem, dum additionem abjicitis, ejus etiam intelligentiam negando, ab hujasmodi Ecclesia præcidi, sicut et alias ante : nunc quidem propter consubstantialis numen ; nunc autem, quod hoc nomen Deus de Spiritu sancto scriptum non esset, et alias aliter, propter quas nostis causas, præcidebamini.

Est autem plenum absurditatis et amentiæ, C liter, dogmate et doctrina roboratam, Spiritum patare vobis quidem licere synodos cogere, ac de fide decreta conscribere (48) ; cum nulla illine senteatia manarit, non consentiente vel per se, vel per alios Romano pontifice, quæ pon ut noxia existimata, tenebris damnata sit. Ei vero, et Ecclesia suz, quæ a nemine unquam quomodolibet communiter vel seorsim de fide reprehensa est, et sine quo possibile non est occlesiastica statui, et ordinari negotia: non dicere, concilia cum suis agendo, quod ad se pertinet, ecclesiastica tractare ac dirigere. Sed vobis quidem præsentibus, primum consteri, et omnium esse principem concedere : omnesque propter dignitatem in oum respicere debere arbitrari, utpote totius collegii caput, et supremum verticem: absentibus autem, neque ulti- D mum illi locum relinquere, ne minimum quidem, ut vos seorsim fidei decreta et dogmata scribitis, ipsi licere in ecclesiasticis agendo, quæ sua sunt statuere, atque decernere, omnibus illi, quæ habebet ablatis. Hoc autom est vestri causa putare illum primatum et auctoritatem in sententiis habere, non vos illius causa in synodis ornari, et posse aliquid putare, sequendo id quod præter antiquam Ecclesize consuctudinem est, veluti si quis subditum

18 Matth. xvi, 18.

(48) Notent hæc hæretici, et in jura pectora demittant isti impii Lutherani et Calvinistæ qui se per summam impudentiam Evangelicos audent appellare. (49) Synodus Lugduni celebrata an. Chr. 1274.

PATROL. GR. CLII.

que vero id sentitis solum, sed etiam scribitis, cum A potius quam principem, et militem plus quam imperatorem in decretis bellicis, posse asseveret. Sed ista superbiæ aperta documenta habent, et irrationabiliter distribuentium sunt.

> Ista tunc nostris ab Occidentalibus responsa sunt cum adjectionem aboleri postularent. Et tunc, eadem dicunt, et modis omnibus, ad unionem vocant. Sed, neque modo, neque antea his auæ dicuntur, assentiri delegerunt. Quomodo igitur, cum sint contrarize opinionis, etiam vocati, his convenire voluissent, quos circa fidem blasphemare arbitrantur ? Sed tamen et hoc factum est, eaque, quam dicunt, evocatio, communisque synodus (49), sive nostris ad obedientiam priorem remeantibus, sive de hujusmodi additione doceri cupientibus, sive per seipsos veritatem agnoscentibus, Lugduni congregata est, et aperte ante plures annos consummata. Ubi aderat guidem Romanus pontifex (50) per seipsum, illius convocationis auctor, atque cum eo quadringenti ferme episcopi. Aderant autem et Constantinopolitanze Ecclesize legati, qui illorum implerent locum. Tunc igitur, ut patet, ex illic scriptis commentariis, in quibus et corum qui convenerant, nomina, et verba, et dignitates, et ompia omnino memoriæ mandata sunt : communiter ab omnibus est declaratum, antiquissimam Ecclesiæ traditionem esse, et ad sanctam Trinitatis saluberrimam, et veram fidem, summe necessariam, Græcorumque, Latinorum doctorum æqua-

> sanctum ex Patre et Filio similiter, veluti ex uno principio procedere. Damnant autem, et anathematizant, qui tunc convenere omnes, qui deinceps duo principia conarentur introducere, et hane absurditatem Ecclesiæ auribus ingerere. Ea vero sententia, communibus omnium votis enuntiata, digesta in eisdem scriptis est.

Nusquam vero illic quispiam additioni indignari; sed, vera omnia, et voces et actiones, quæ Lugduni tune gesta sunt; et, qui ex nostris affuerunt concilio, legatique, et episcopi confessi, fæderati redierunt, agentes Deo gratias cum omnibus, pro communi fidei concordia, qua in prædictis tribus capitulis simul consenserunt.

Cumque animis conjuncti essent, coacti non sunt Symbolum cum additione legere; sed, sicut temporibus beati Maximi, sic tunc se habebant res. Enimvero quoniam communis utriusque Ecclesize sententia, Spiritum sanctum a Patre, et Filio procedere, verum esse promuigatum est, aliterque sentientes, maledictioni addicti sunt : constat profecto, quia, qui modo istud confitentur, digni sunt, qui asseverentur, et nostras diligere Ecclesias, illarumque sententiam, quasi unlus

(50) Secundum Onuphrium est is Gregorius X. Interfuit huic concilio etiam Michael Palæologus imp. Constantinopolitanus.

confessionem complecti, atque continere; qui vero A qui synodicis sententiis, deeretisque interessent : illam sententiam negant, neutram venerari perspicuum est; tertiam autem, nescio quam aliam Ecclesiam habere, ab utraque separatam, ambabusque bellum indicentem.

Liquido ergo comprobatur, et quam inquirant synodum, jam factam esse, eisque non una deceruentibus adjectionem factam, quod quærunt, aliter se habere. Eos tamen ut concedamus neglectos fuisse, nonne extremæ contentionis, atque dementize est, non discutere, an vera sit additio : solumque, quia evocati non sunt, indignari, et moleste ferre ? et quia ea convocatione honorati non sunt. Deum inhonorare ; quodque vocatis esse visum est id, guia neglecci sunt, falsum existimare, morbiaque suis, atque passionibus divinarum rerum judicare I veritatem? Aspernationis enim potius, et coutumeliæ, seu cujuslibet humanæ passionis Oocidentales insimulandi fuerant, si insimulari mereutur; non blasphemiæ, et impietatis, corumque criminum, quibus nibil tetrius excegitari potest. Neque tamen contemptus illorum cansa, gladjum in se impellere debuerant, se ipsos a Christianorum unitate præcidendo, seque, perniciose, lethaliterque vulnerando : et ex his quæ contra sanctorum doctrinam culgant, et que ipsi contra sentientes addunt.

Quoniam igitur et convenire, et quæstiones de fide solis Occidentalibus seorsum non licet definire, atque de omnibus decernere, aliter quam putabatur, se habet ratio. Et enim ea opinio obedientiam C refugientium fastus, et elationis causa, propter civitatis amplitudinem, imperiique dignitatem, occasionesque quærentium, ac primatum ambientium, quia tamen vocati venerant, ut dictum est; oportuerat some unionem usque in finem servare positis contentionibus.

Nunc autem permanserunt quidem in ipsa Eoclesiæ unione tempus non modicum : postea rursus qui justam subjectionem servitutis jugum arbitrabantur, regem novum nacti, (51) ipsumque libere, et qua ferret impetus, suspte natura ad res novas pronum persuaseruni, ut imperii, quod illis cooperantibus, acglecto fratre, fuerat adeptus, mercedem eis unionis perversionem daret. Sicque perversis omnibus, ad priorem rediere contumaciam.

Præterea qua ratione hic unionem vel servaret præsentem, vel absentem requireret et revocaret, qui imperii sui tempore quatuor patriarchas (52) abrogavit, hunc instituens, illum ejiciens; quod el non licebat,'si Romano pontifici jus suum redderet, quod unionia fædera compellerent. Ex qua una re, de reliquis etiam licet conjicere.

Porro si quis cam synodum asserat fuisse violentam, eadem ratione synodos item reliquas evertere cogeniur, quæ in eis concessa sunt, ambigua ponentes omnia, co quod per singulas leges aliqui fuerint,

(51) Est is Andronicus senior Palæologus qui imperium miit secundum Onuphrium an. Christi 1283. (52) Videntur esse isti quatuor, Beccus, Joseph, postque emissam de veritate sententiam, semper fuerint aliqui contradicentes veritati.

Deinde, nulla unquam fuit synodus, præsente, et comprobante Romano Pontifice, vel alio, qui locum illius impleret congregata, cujus non fueriat omnes ratæ seutentiæ. Contra vero in his, quæ sine illo, ac præter ejus nutum coaciæ sunt, pierasque latas sententias reprobas, et merito explosas scimus, et facile ostendere possumus. Hinc ergo, præsente illo aç præsidente, sententias ibi prouuntiatas, quo pacto irritas esse velint, non video.

Nisi forte Nicenum quoque concilium dicimus fuisse violentum, partim, quia Constantinus Magmis interfuit, contradicentes omnibus viribus coerceus; partim quia plurimi contradicentium post prolatam sententiam relicti, nihilominus contradixerunt : sicut et in singulis universalibus conciliis contigiase cornimus, pon tamen ideo sententias illas, vel violenter prolatas, vel irritas, audemus dicore. Cur id 7 quia caput Ecclesia: intererat, sine quo negotia ecclesiastica dirigi, statuique non possunt, et qui, si adait synodo cum quolibet, omnem de fide sententiam inde manantem falsam esse non possed at esse verissimam credimus. Alter chim omnia ecclesiastica erunt ambigua ; peque nosse certius poterimus que vera sual, quanquam cur non potius pacis illius eversionem vielentissimam dicamus, quæ et universalis concilii deoreta pervertil, quod el Romanus episcopus præsens comprobavit,

Et certe in universalibus synodia pulla, the presente, laise sententise reprehensie, ulla unquam vel locali syuodo, vel cujuslibet audacia rejectze sunt. Plurimi vero venerabilium episcoporum, que flebant, increpubant; quibus facile, pro honestate, et sapientia, diguitatibusque thronorum concedebatur: quorum etiam nonnulli contradictionem adversum illos reliquerunt in commentariis, alii, publicationes, et carcerca, et exsilia pro vera opinione, et fide pertulerunt : per quam, Ecclesiarum pax subjecta Patrum theologia facta est.

Prorsus vero, et ex nostris nunquam defuerunt ex his, qui aliquid casa videbantur, quin Romanz D Ecclesia layerint, suorum quidem separationem irrationabilem, et præter ecclesiasticas leget, Patrumque theologiam esse arbitrantes; se autem ad illos conferentes ignomiaiis quidem affecti, sive etiam fugati ob veri confessionen, atque confidentiam : quibus et qui baco scripsit, adjunctus est, gratiasque Deo, quod his díguus habitus est. Fortiter autem ferentes omnia, præter hajusmodi ropositam mercedem, quemadmodum et prioribus temporibus plurinuis contigit, cum pro veritate fidei libere agerent, contradicentesque revincerent. Pro quo sane admirationi et venerationi posteris

Gregorius sive Georgius Cyprius, Athanasius. Lege Nicephorum Gregoraus lib. vi et vu Historiæ.



me violentam fuisse dicamus non video : quandoquiden, qui ejus eversionis auctores fuorunt, lucra inde et honores, et gloriam sibi comparaverint. Contra voro qui unionis studiosi sunt, injuriis omnibus, probris atque contumellis aguntur, omaibusque afficiuntur incommodis.

Præterea, ut dictum est, licebit concilia omnia eventere, si de fide ambigendi pandatur aditus, derogeturque synodis fides. Atqui Photius quoque occasionem aliam esso, quam additionem, satis sperte demonstravit : qui primes illectus desiderio patriarchalis throni, sapientior his qui ante se fuerant, existimatus est. Atque ideo omnia quidem, quæ iste focit, et quomodo sanctissimum ignatium variis módis sede deturbavit (53), quæque machi- B natus est, et que de illo narrant historici, satius omittere existimavi. Sed tamen, quoniam calcatis juribus omnibus per nefus patriarehalem diripult thronum; quom adipisci non poterat, nisi permittents Romano pontifice; necesse enim erat, ex more, ab eo auctoritatem confirmationemque venirs. Id autem illi erat ambitione sua turpiter excidere, imperatoris familiaritate fretus, qui et ipte addere potestati suze cupiebat : quia thronum illum alias consequi se posse desperabat, ad Symholi adjectionem confugit, et quam ante cum cæteris, et plurimis ante temporibus ita se habentem venerabantur, induxit seditiosiores quosque ecclesiastici ordinis, hane impiam existimare, ac per epistolam, quam circularen (54) appellavit, contra Romanam Ecclesiam multitudinis odia concitat, ne videretar transgredi subjectionis terminos, si se ipse erigeret, dignitatisque illius sibi ipsi auctor esset. Hine jam in throno sedens, ecclesiastica administrabat.

ld Romanus pontifex ægre tulit, iratusque, ipsum per epistolas invasorem promnigavit, novum Judam, schismaticum, ac seditiosum (55) vocans, atque maledictionis anathemati subdens, neque Christianum esse contestans : non solum, quia per sefas invasit sedem, sed quia plurimis aliis criminibus erat obnoxius. Adhuc onim vivebat Ignatius, qui apud illum, quam vim pateretur, exposuerat; sicut antes fecerat Athanasius magnus, Paulusque D confessor et Chrysostomus ad Romanum pontificem scribentes, cum Ecclesia injuste pellerentur; omnes denique affecti injuriis, et per vim sedibus detrusi ad Ecclesiam Romanam recurrebant. Ex eo, jam

(56) Nicolao I.

(57) Adrianus II.

fuorunt. Cur igiour anisatis oversionem non maxi- A maxima Orientalium episcoporum pars a Photio se subtrabebant, schismaticum illum appellantes; neque cum illo sacrificia offerre volebant; eratque tumultus ingens, insinuantium, quod suli illo plurima contra canonicas sanctiones provenissent, ut ex his aperte datur intelligi, quæ de hac re tune litteris mandata sunt.

> Defuncto autem Romano pentifice (56); successor ejus (57) ad Photium æqualiter iratus, eum lineris itidom exagitabat. Postea vero quam Iguatius mortuus est, Romanze quoque sedi przefuit alius. Is (58) indignatione contra Photium, ac simultate deposita, patriarcham appellavit, quo nomine illum prædecessores sui dignati nunquam fuerant : misitque omnia, quæ a Romano episcopo, his qui noper instituebantur, mitti erant solita, pallium scilicot, virgam atque sandalis. Tunc et ipse voti compos effectus (59), pugna adversus Romanum pontificem posita, Patrem illum, ac sanctum appellabat : Quemadmodum, inquiens, universorum Dominus inclinans cælos visitavit nos; non contentus gloria, quam in cælis apud angelos habebat, nisi humanam quoque assumptam naturam ad se attraheret : ita et communis Pater noster sanctissimus papa, nos qui longe eramus, affectu palerno visitavit.

> Nulla tunc de adjectione Symboli mentio fiebat. Orientalium tamen episcoporum pars maxima illi reconciliati non sunt; sed, se ab eo observantes, patriarcham appellare nolebant. Oravit ergo Romanum pontificem, ut cui Ecclesiarum cura maxime incumberet, mittere juxta consuetudinem Romanæ sedis legatos ad urbem regiam, qui et illum visitarent et de omnibus una decemerent; dissentientesque episcopos et sibi invicem, et patriarchæ anirent (60). Mittuntur duo, synodusque (61) tune facta est infra septa templi famosissimi divin:e Sapientiæ insigniti nomine pro componenda inter se Orientalium contentione. Quam etiam synodum quidam octavam (62) appellant, Photium tunc patriarcham declarantes, qui Romani pontificis locum tenebant, pace reddita, monent de cætero abstinere scandalis, huicque veluti patriarchæ omnes intendere, fœderatos charitate indissolubili. Nulla tonc mentio de adjectione facta est. Si quis enim in extremo gestorum synodi ipsius ordine, de additione (63) dictum putat, quod scilicet non oporteat auferre, vel addere; quod etiam quidam ad seducendos simpliciores obtenduut ; sciendum

(58) Joannes Vill.

(59) Aliud loquuntur Annales Baronii an. 879 et seqq. (60) Simulate hæc omnia agit Photius.

(61) De hac pseudosynodo vide Baronium an. 879.

(62) Male vocatur octava, Vide Raderum, prol. in veram et legitimam synodum vitt.

(63) Parum refert quid vel de addendo vel de-mendo in illa synodo fuerit decretum, quia legitima non fuit. Vide Baronium 879 et 880

<sup>(53)</sup> Videconc. viii, nuper a Matthae Radero Græco Latine editum, ut plene intelligas, qualis vulpes fuerit Photius, ut nihil dicam de Annal. Baronii qui rerum a Photio nefarie gestarum cornu copiz est. Graphice depinguntur Photii artes, ambitio.

<sup>(54)</sup> Totius schismatis principium fuit epistola hæc circularis. Exstat apud Baronium an. 863.

<sup>(55)</sup> Omnia hæc elogia Photii invenies in Baronio et Radero.

# LIBER QUARTUS.

Quoniam igitur, juvante Christo, ac duce ipsa A sæculi futurum 1. Si igitur primis sufficienter pietate, Spiritum sanctum etiam ex Filio procedere, veraciter probatum est, mirum profecto esse non debet, si in Symbolo communis fidei dictio illa adjecta est; sed id potius diligenter inquirendum est, veraue an falsa sit illa adjectio. Nam et qui additionem interdixere, adjectionem fidei, corruptaque dogmata conscribere prohibuerunt. Nam in Ephesina synodo : Lecto, inquit, Niceni concilii Symbolo, communiter decernunt, jam nemini licere fidem aliam conscribere, aut proferre, aut tradere his qui ex Judæis, vel gentibus, seu, ex alia quavis hæresi ad Ecclesiam veniunt; qui vero hoc præsumpserit, hæc et illa patiatur (39).

Fidem aliam dixerunt. Eadem vero liquidius, et R manifestius alias qualibet necessitate pronuntiare, contradicentibus quibusdam catholicæ fidei, nihil ipsam fidem unicam violat. Non igitur communem fidem declarare, interdictum est; sed, vel aliam, vel contrariam inducere, ut ipsæ quoque litteræ testantur; sive quibuslibet hominibus interdictum est, ne quisque horum; passim proprium sibi Symbolum conscribens, et aliquos a communi confessione separans, cum hoc deceptos baptizet, fiantque conventicula, cujusmodi tunc plurima fiebant.

Porro ipsa Ecclesia sibi ipsi, docendi, atque aliis dictandi, quæ vera sint, et salubria, licentiam potestatemque non abstulit. Non enim, postmodum novis in dies blasphemiis exorientibus, in fidel terminis (40) adjiceret, quæ pios, impiosque dis- C vobis, anathema sit 1, consubstantiale tamen Patres cernerent; aut enim necessarium est confiteri oninia, tunc confessioni fidei plenissime adjecta, et ad futuras novitates voeum sufficere arcendas; et posthae futuris conciliis minime licere de fide statuere : aut Ecclesiam initio quidem potuisse de dogmatibus statuere, et alla quidem addere, alia auferre; postmodum vero, hanc amisisse potestatem. At primum illud quidem verum non esse, post hæc acta concilia tes'antur : quæ profecto, nunquam convenissent, si prima illa scandalis futuris satis obviascent; Dei enim est futura prænoscere. Singula vero concilia, ad præsens periculum intenta, contra increticos pugnant, non futurum propellunt Hoc enim incertum est. Illud vero, instat, et urget. Ex D quibus et illud constat, postea concilia utiliter et necessario fuisse conflata, quoties Ecclesiæ necessitas urgeret. Nempe enim eaudem vim Ecclesiæ non somper, ac similiter adesse existimare; mysteria fidei tollentium est, maxime cum Salvator dixerit, so cum illa usque ad consummationem

<sup>1</sup> Matth. xxvin, 20. <sup>9</sup> Galat. 11, 8.

(39) De hoc loco conodii Ephesini, lege Bellarminum 1. u De Christo, c. 29. (40) Definitionibus et decretis.

habentibus, ad occurrendum periculis omnibus futuris, nulla postea necessitas fuisset concilia cogendi : eamdem sic quoque potestatem temporibus omnibus Ecclesiam habere, putandum est. aliterque hac libertate sublata, non parva detrimenta, sed summain perniciem sequi necessario, nist liceret Ecclesiæ de fide statuere, scribere, atque definire.

Ex præteritis cognitis, perspicuum est non ædjectionem dictionis, sed alterius fidei conscriptionem interdici, Ecclesiamque non sibi ipsi, sed hominibus singulis de fide statuendi ademisse potestatem. Neque enim in fidei terminis deinceps a sucris conciliis quomodolibet fuisset adjectum, si ea se potestate privasset. Aliter enim, qui ista dicunt, cos etiam, qui in Niceno concilio convenerunt, anathemati subjicerent, qui non pauca apostolorum symbolo addiderant, et eos qui postmodum Constantinopoli convenientes, et ipsi nihilominus Niceno Symbolo adjecisse comprobantur quælam: quædam item abstulisse, nemine insimulante, quia sic visum est. Nempe et reliqua deinceps concilia alias aliter adjecisse aliqua, vel immutasse quis nesciat, cum hæ vel illæ necessitates casusque requirerent?

Porro conciliorum de side sanctiones æque, ac Symbolum suscipimus, quæ in ipso complexæ continentur. Sed et cum beatus Paulus dicat : Etiamsi angelus evangelizaverit, præter id, quod evangelizavi adjecerunt, cum nemo ante illos hanc dictionem tradiderit (41). Idcirco etiam a contradicentibus hanc non inveniri in sacris libris arguebantur. Addiderunt tamen, litteræ sensum conferentes, et contra adversarios constanter dimicantes juxta theologum Gregorium, qui ait : Non de verbis, et nominibus pugnamus, dummodo syllabæ að eamdem intelligentiam ferant. Et certe non propter hujusmodi adjectionem Pauli subjiciuntur anathemati. Prorsus vero synodus omnis pro reprehensione blasphemorum congregata, fidei terminum exponit, per id quod veteribus dictiones adduntur, nova dogmata resecans. Ita enim se res habet. Si quidem esset possibile, sine aliqua contradictione eorum qui communem fidem oppugnare volunt, manere Ecclesiam in antiquis principiis immotam, nulla fuisset necessitas aliquid quomodolibet adjicere; sed suffecisset ad confessionem fidei, compositum a sanctis apostolis ab initio Symbolum breve simul ac simplex.

(41) Contrarium apparet ex illis quæ docet Bellar. minus n De Christo, c. 3.



Quoniam vero primus Arius Dei Filium Patris A essentia detrudere præsumpsit, quod in apostolorum symbolo scriptum aperte non fnerat, Filium ejusdem essentiæ cum Patre esse : cum hujusmodi vencomm per corpus Ecclesiæ serperet, caque pestis effurderetur in plures, qui in Nicea convenere Patres, veritatis, ac fidelium curam habentes, Symbolo alio composito, ei consubstantiale addiderunt; atque ante omnia sæcula Filium ex Patre genitum, non factum, et ex Deo vero, Deum esse verum, et quæ tunc adjecerunt, cum apostoli natum solummodo ex Patre dixissent.

Erant ista sic; videbaturque tunc abunde munita fides, com parvo post tempore contra sancth Spiritus divinitatem se erexit impietas. Erant enim, qui dicerent sanctos in Nicea Patres optime de B fide statuisse, et Patrem guidem Deum prædicasse; Filium item pari lande honorasse; Spiritam vero sanctum non appellasse Deum. Convenerunt Constantinopoli Patres, et illud quod nunc legitur, symbolum composuerunt. Cumque Niceni concilii Patres solum, et in Spiritum sanctum, credere dixissent, nihilque adjecissent amplius ; isti, qua plura sunt addita apposuerunt de sancti Spiritus dominatione et deitate. Neque solum addiderunt, sed detraxerunt etiam. Nam, cum dixissent illi, Genitum ex Patre, videlicet, ex Patris essentia, isti solum ex Patre genitum retinverunt : magnamque omnino differentiam in tribus his Symbolis, st verba et pomina attendis, invenies. Non tamen С ob eam differentiam, vel qui in Nicea convenere, aliam fidem, quam ab Apostolis acceperint, composuisse existimantur, vel qui postea Constantinopoli fuerunt, præter Palrum fidem, qui in Nicea fuerant, senserunt. Testatur Gregorius Theologus, qui huic synodo interfuit, in epist. ad Cledonium sic scribens : Nos nihil unquam fidei . a sanctis Patribus qui in Nicea convenere pro delenda Ariana hæresi compositæ, in honore vel prætulinus, vel præferre possumus; sed illius fidei, miserante Deo, sumus, atque erimus. 1d autem solummodo elucidarimus, quod de sancto Spiritu minus dictum fuerat, es quod tunc hujusmodi quæstio mota non fuerit, quis unius divinitatis scire oportet Patrem et Filium, ei Spirium sauctum, Deum etiam Spiritum fatendo. D

In Chalcedonensi quoque concilio congregati, pro his veluti rationem reddentes, hos neque adjecisse aiunt fidei Nicenorum Patrum, quasi novum quidpiam, et varium dicentes; neque, quod ab illis fuerat relictum, hos implevisse, sed illorum, de sancto Spiritu intelligentiam, contra eos qui illius dominationem auferre nitebantur, Scripturæ testimonis fecisse planiorem. Videmus autem et ipsos, qui illic convenerant, Symbolo Niceno addidisse. Nam eum illi, Patri Filuum consubstantialem tantummodo dixerint, isti addiderunt : Consubstantialem Patri secundum deitatem, consubstantialem nobis, secundum humanitatem, Eutychis in hoc opinionem corrigentes.

Et qui Ephesi primum convenerunt, fidei terminum exposuerunt, quo Dei Genitrix beata Virgo prædicatur. Virgo enim solummodo beata in symbolo appellata fuerat. Etsi enim Symbolo id adjectum non est, nihilominus Symboli terminum (42) illum veneramur, hujusmodi vocabulum, illiusque sensum ut rectissime positum suscipientes, atque confitentes : eosque qui illud negant, exsecrantes, quibus circa Symbolum non majorem ostendimus rigorem, quam universa synodus pro revincendis blasphemiis congregata, fideique terminum exponens, et per eas quas antiquis addit, dictiones, nova dogmata eliminans.

Magnus præteren Basilius in Regula ad monachos sanctorum Patrum fidem, quæ, ut ipse ait, frandari, adulterarique non posset, cum se traditurum polliceretur, plurima, quæ in fidei Symbolo sunt posita. omisit, et de sancto Spiritu nihil, neque quod ex Patre, neque quod per Filium procederet, dixit; sed tantum et in Spiritum sanctum se credere dicens, adjectis quibusdam Scripturæ testimoniis de sancto Spiritu, ex Patre ipsum procedere omnino tacuit : cum nihil adjicere, neque demere proposulsset, existimans his quæ dixisset, etiam quæ tacebat comprehendi.

Ex his perspicue constat, cos qui auferre aliquid vel addere probibuerunt, non adjectionem dictionis. sed Adei alterius editionem vetuisse ; alioquin nullum esset concilium a crimine immune. Constat et illud una, quod Adelium quidem proprium sit addere, novitatis autem inventorum ad non scriptum. adque priora recurrere, religionis scilicet obtentu, iniquitatem simul operire, atque introducere nitentium; quippe hæreticorum singuli, qui alias aliam fulei corruptionem invexere, merito adjectionem vetnerunt, ne per cam sua versulia argueretur : quam scilicet sancti Patres contra illorum perniciem, ut potentissimum medicamentum excogitaverunt : et qua infideles atque impios a piis fidelibusque discernerent, ac per eam Ecclesiæ pura et immaculata fides servaretor.

Atque adversus cos qui dicunt cos, qui primnm de fide statuerunt et definierunt, fuisse sanctiores et honestiores his qui semper aliquid adjiciunt, pro se ipsis, et pro veritate rationem reddunt silentii, priorum Patrum causam inferentes, illos scilicet ideo nihil dixisse quia nondum tanta nequitiæ zizania essent exorta : quod si modo illi adessent, vel tune hujusmodi pullulassent scandala, hæc ipsi quoque adjecissent, sicuti modo nos facimus, ac nullo onmino nomine abstinuissent, per quod linguas vestras coercere potuissent. Ita denique Nicæni Patres adjecto consubstantiali adversus Arium ejusque complices steterunt : illo quidem ad non scriptam confugiente, apostolorumque sanctitatem objiciente, qui in suo Symbolo de hoc nihil conscripserunt : illis vero dictionis adjectionem nihil esse ab illorum intentione alienum contra inferentibus. Cæterum

(42) Opov, statutum, definitionem, clarius hoc guam vocabulum termini, quo interpres est usus.

stio fuisset, sive nunc nobis adessent, nunquam illi aliter dizissent, seu conscripsissent, quam modo nos facimus, constantissime asseverantibus (45).

Ita et Constantinopoli adversus eos qui Deum esse -Spiritum sanctum denegabant, nihilque de ejus deitate in Symbolo Nicæno scriptum objectantes, quod solum sequendum asserebant : de adjectione responderunt, hæreticisque, si adjectiones Symboli auferrent, se quicturos pollicentibus, veritatis doctores ad cos responderunt : Esset quidem optimum, si ut prius, fidei pura simplicitas, nemine abstrepente, servaretur, nulla enim adjectione opus esset; quoniam vero quidam surrexerunt, corruptionem et novitatem fidei docentes, et adjectionem fieri necesse est, factamque ut scripta est, permanere, B ut per hanc deprehendantur, qui malignari elegerunt, infectique ab integris hujus adjectionis signo dignoscantur. Simulque ne videamur per silentium adjectionis blasphemantium erroribus acquievisse. Siquidem igitur pie sentitis, dictionem quoque confitemini; sin vero alías, nos quidem hanc, ut piam et sanctorum Patrum sententiæ maxime congruam suscipimus; vos autem, ab Ecclesiæ integritate scindemini.

Sic Nestorius Ocoróxo; id est, Dei Genitrix. vocem denegans, Nicæni concilii statuta, Symbolumque transgredi non oportere asserebat : quibus solum suffecisset dicere, Christum ex Maria Virgine natum. Sed occurrit Cyrillus orguens, ac dicens c frustra illum ad Patres et ad Symbolum confugere, quasi fas non sit quod illi siluissent addere, causam cur illi Mariam Dei Genitricem non dixerint apertius ob futuri ignorantiam ; et quod necdum orti fuissent, qui hanc absurditatem peperissent asserons : Et Patres enim, inquit, adjecissent, si aliquos ad tanlam vesaniam prorupturos scissent.

Compellitque Nestorium etiam ab co scripta capitula suscipere, et confiteri se ita, ut illa continerent, sensurum : quasi non sibi Symboli confessio sufficeret, minatus, nisi in his maneret, quæ ibi seripla erant, sacerdotio illum et ab Ecclesia ejecturum.

Auque omnia deinceps concilia usque ad septimun pervenientes, ita respondisse inveniennus. Q.od si ubique omnis Symboli adjectio hæresis D putanda est : landandi erunt Arius, Macedonius, Nestorius, et cateri, qui contra veritatem rabide latrarunt : non suscipientes adjectiones, propter Actam et fucatam antiquitatis reverentiam. Contra culpabilis (hisce) omnis Ecclesia.

Verum plurima quoque necessario secundum fidem confitenda, Symbolo non continentur. Neque enim ibi beata Maria Virgo Dei Genitrix dicitur, sed Virgo solum. Neque quod Dei Verbum secundum unam substantiam quem assumpsit hominem univit sibi ipsi; neque, quod Christus ad inferos descenderit, quod in apostolorum Symbolo fuerat scriptum. Neque Spiritus saoctus asseritur Dens.

(45) Videtur aliquid deesse.

si quidem, dum illi superessent, de hoc mota quæ- A Quid ergo? Num his ideo non credsmus? quæ 🗷 his quæ scripta sout, colliguatur nocessario, an simplicibus verbis, ut a conciliis sunt tradita, stabimus? At, illud quidem corum est, qui de nominibus contendunt; et omne quod præter litteram accipitur, scandalum putant : juxta scilicet Judro rum vilitatem, qui semper legis assident litteræ. Quod ctiam divus Dionysius, irrationabile ac perversum esse ait, non scilicet intentionis virtuti, sed vocabulis intendere.

> Porro proprie expositos a synodis terminos veluti commune Symbolum minime amplecti, ac suscipere, corum est, qui concilia irrita volunt. Æque igitur ac Symbolum quæcunque illa statuerint, suscipienda sunt. Neque enim profecto, quod in Symbolo quidem continetur, honorabimus : quod autem ex illins pendet fine, vel quod post ejus lectionem dicitur, vel in suis terminis exponitur. non honorabimus? Hoc enim stolidum simul et irrationabile est.

Quod'si concilia sacra veneramur, illorum quoque sententias venerari convenit, atque ita, ut de his nos esse cerrissimos, cam omni fiducia confireamur, cosque qui negant, exsecremur. Nam qui in synodis expositas sententias negat, pœnis negantium Symbolum erit obnoxius. Prorsus et ea quæ Symbolo inscripta non sunt, æque ac si scripia essent, honorabimus. Atque hine si ratio veritatis exegerit, si casus necessario impulerit, nihil differt, etiam quæ non sunt scripta, confiteri, cum in Symbolo complexa, comprehensa sint.

Quocirca, neque illis adjectio objicienda est, qui etiam ex Filio Spiritum sanctum procedere fatentur. Sed, ut dictum est, verumne hoc sit, inspiciendum est. Nam præterquam quod subjectis fidei principlis necesse est, si velimus es quæ commuuiter a theologis de Trinitate traduntur, observare; ctiam ex Filio procedere, fateri ; alios quidem sanctos habemus, ex Filio illum esse dicentes, et ab ipso habere esse, et ex ipso naturaliter atque essen. tialiter, ut ipsius operationem naturalem et essentialem prodire. Et sicuti ex Patre, ita etiam ex Filio esse, secundum eumdem modum. Alios vero per Filium naturaliter prodire, et per eum atque ex co accipere, et ex Patre per Filium procedere, imo etiam ex Filio procedere, et quæ alia prædicia sunt. Ita enim ipsi dictum illud evangelicum : Qui a Patre procedit, exposuerunt; complexumque procedendi terminum addentes, ex Patre per Filium procedere declaraverunt. Quos profecto, nemo erit ita amens, qui audeat accusare fallaciæ. Ipsi enim sunt, qui concilia instituerunt : per quos illa robur, ac munimen acceperunt, atque ab eis, cum ulla fuerit de fide quæstio solvenda, ad istorum dectrinam ac magisterium mittimur, hæc et illa nos pati addentibus, nisi istos suscipiamus. Cur ctiam hie adjectionem non culpannus, ac per Filium procedere negamus, quoniam in Evangelio id scriptum



non est? At magnus ait Athanasiu; possibile non A hinc solus de solo creditur, ideiree et Spiritum esse in Trinitatis gloria, Spiritum sanctum glorificari, ausi procedendo sit ex Patre per Filium; sod et septima synodus, et Tarasius patriarcha sanctissimus, et sanctorum plurimi in fidei suce confessione ex Patre per Filium procedere Spiritum senctum iusinuaverunt.

Cæterum, si quis illud evangelicum : Qui ex Patre procedit, his qui etiam ex Filio procedere Spiritum dicunt, objiciat, non illis contrariam opponit vocem. Neque enim, si ex Filio est, ex Patre esse desinet; neque ista invicem objecta, invicem pervertunt. Imo, ut pluribus docuimus, ex Patre esse quod dicitur, esse etiam ex Filio subiugerit. Sed neque ex Patre per Filium procedere a sanctis dicerctur : si quidem ista contraria invicem B essent. Nam si ex Patre solo dictum fuisset, haberet rationem hujusmodi objectio. Quoniam vero ex Patre tantum dictum est, hoc autem et ab utrisque pro confesso habetur, supervacaneum est atque vanissimum, omisso eo, quod prius, ut ostenderent, curare debuerant, ex solo scilicet Patre procedere, quod contrarium est ei, quod est, ex Filio esse : ex Patre procedere quod dicitur, quasi repugnans ducere his qui hoc nullatenus negant.

Concesso ergo ab utriusque Spiritum ex Patre procedere, reliquas jam sententias inspiciendum est, quibus magis conveniant : hisne, qui ex solo Patte procedere dicunt Spiritum sanctum, an vero his qui hunc ex Patre confitentur, ac Filio? Hi siqui- c dem illud, quod dicitur : De meo accipiet \*; et : Quem ego mittam \*; et : Spiritum veritatis \*; et : Mittet Pater in nomine meo \*; et : Ego, et Pater unum sumus 7; et : Omnia, que habet Pater mea sunt<sup>8</sup>; et : Si in digito Dei sive in Spiritu Dei ejicio dæmonia". Insufflavit et dixit, Accipite Spiritum sanctum 10, et sexcenta talia, suæ habent confessioni consona. Ilis enim, ut superius dictum est, magistri Ecclosiæ inducti, prædictas de Spiritu sancto tulere sententias, et per Filium et ex Filio procedere dixerunt; qui autem ex solo Patre volunt dicere, nullum omnino pro se habent testimonium; imo, et prædicta omnia sibi adversantur, hostesque habent sanctos Patres, qui illa sic expo-D suerunt.

Quod si id objiciunt, scriptum non esse, ex Filio, primm quiden, De meo accipiet, et omnia que dicta sunt, ad istud tendunt, nist vocibus maximis clamantibus sanctis, illorum aures penitus obsurduerunt; deinde, neque ex solo Patre scriptum est. Itaque non magis pro se, quam contra se, non esso scriptum objiciunt.

Si autori, quoniam Filius ex Patre dicitur, et

'Joan. xvi. 14. \* Joan. xv. 26, \* ibid. \* Joan. xiv. 26. \* Joan. x, 30. \* Joan. xvi. 15. \* Matth. xii, 28; Luc. xi, 20. \*\* Joan. xx, 21. \*\* Matth. xi, 27. \*\* Joan. xii, 44. \*\* Joan. vii, 16. \*\* Joan. xvi, 12.

(44) Hoc volt dicere esse solum rerum non esse personatem proprietatem Patris, ac proinde etiam Filio competere, non obstante vocabulo verus. Et suditer Spiritum sanctum agnoscere Patrem et sanctum, quoniam ex Patre procedere dictum est, ex solo, ipsi adjiciunt : primum quidem, et ipsi adjicientes arguuntur, neque digni sunt qui audiantur, cum insimulant ens qui ex Filio etiam di? cunt adjectionis causa. Eisdem enim et ipsi tenentur obnoxii. Deinde cogentur, si unigenitum Filium ut selum ex solo confitentur, secundum nativitatis terminum, its et Spiritum sanctum, sublata ex Patre processione per Filium, unigenitum fateri Filium ut solum ex solo, quemadmodum Filius solus ex solo est; neque enim ex solo tantum dicimus, sed unigenitum quoque Filium. Nempe enim quemadmotum in sacris litteris solus verus Pater dicitur, et quia Nemo novit Filium, nisi Pater, neque Patrem, nisi Filius 11; et : Qui credit in me, non in me credit, sed in eum, qui misit me<sup>14</sup>; et : Mea dotrina non est mea 13; neque compellimur solis personis in quibus hujusmodi definite dicuntur, ista distribuere; sed solus quidem verus, et Patri, et Filio congruenter aptatur; quasi non objectum illorum substantialibus proprietatibus (44); cognoscere autem Patrem, et Filium, et ab eis agnosci, etiam Spiritui sancto distribuitur ; eo quod objectum non sit scire illius substantiali proprietati, ac de allis similiter. Ubl enim non obstat relation's appositio, uihil prohibet quod dicitur congructe. Ita neque si a Patre dicerctur procedere Spiritus sanctus et adderetur solo, valide posset hoe et Filio negari. Nane autem quando simpliciter a Pacie dictum est , neque adjectum est solo , cum etiam producere, ut nativ tati non adversum etiam Filio conveniat, ac propterea commune esse Patri ac Filio inspiciator, stultissimum omnimodis est verbum rapere, ac per hoc Filium a Patris communione secludere.

Atqui, vel dispensationis implens sacramenta, vel discipulis parcens, sui non meminit, quod forte majora de illo non caperent : « Multa enim, inquit, habeo vobis dicere, sed non potestis portare modo 10; sive ad principium suum omnia referens, a quo et ipse est, et sua omnia, ut ait theologus Gregorius; sive etiam, quod et necessatio id credendum esset propter summam ad Patrem æqualitatem, istud dicere omisit. Filius quippe Patris est, Patrisque definitio et Verbum.

Quanquam ex superioribus sententiis tantumdem valentibus, neque hoc omnino tacuisse deprehenditur : verum quod isti instanter negant, prædicat. Nom Scripturæ duplex modus est dicendi quæ velit. Aut enim puris propriisque nominibus, ut cum Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum uominat; sive cum ex aperte dictis, his etiam se-

Filium et ab illis agnosei convenire etiam Spiritui sancto eo quod seira vel agnosei non sit personalis proprietas Spiritus sancti.



quentia clicit; quemadmodum consubstantialis no- A men, ut Scripturæ congruum intelligentiæ creditum est, quod plurimis aperte positis videretur juxta intelligentiam necessario congruere. Dictum enim est : Ego et Pater unum sumus <sup>16</sup>, et : Omnia, quæ Pater facit, hæe et Filius facit similiter <sup>16</sup>, et quæ in hanc formam scripta sunt. Et certe his, qui solant intuentur litteram, contraria viderentur illi, quod aperte dictum est :-Pater major me est <sup>17</sup>. Sed tamen, quoniam ex his quæ aperte dicta erant, necessario consubstantiale sequebatur, et verum, et Scripturæ consonum esse, indicatum est.

Simili ergo ratione et quod dicitur etiam a Filio esse Spiritum sanctum, non quidem ad litteram, et aperte in Scriptura positum est, sed ea quæ aperte dicta sunt, sequitur. Quæ autom concessa ex ne- B cessitate sequentur, et illa vera sint necesse est. Quemadmodum in disciplinis conclusiones, quæ principia sequentur. Scriptum quippe est: Spiritus ecritatis. At veritas Filius est; et ab eo audire, et accipere, et mitti, et insuffari dicitur; quæ profecto omnia Ecclosiæ magistri dum exponerent, per Filium procedere dixerunt, et ab illo, esse, habere, ut ab ipso accipientem, et ex ipso esse, ac procedere, et quæ prædicta sunt.

Si enim, quoniam verbis dicta non sunt, intelligentiam quoque illorum repellamus, plurima profecto et necessaria, et concessa, ut dictum est, ejiciemus : sed et ipsum Trinitatis nomen, et substantiam, et personas, ingenitumque, quod in Patre dicitur, et consubstantiale, quia scriptum aperte non est, simul ejiciemus. Atqui, si quis litterarum sonis assideat, neque in Symbolo communis fidei Salvatoris de sancto Spiritu sententiam concorditer habere confitebitur. Illic enim a Patre procedere dicitur; his autem ex Patre procedere. Sin autem luc a et ex quantum ad intelligentiam nibil differt, cur et ex et per nihil ab invicem differre non dicamus, cum ex Patre per Filium procedere Spiritum sanctum audianus : maxime cum et sancti Patres universaliter per et ex nihil differre in divinis definite velint.

Verum quid necesse est, circa præpositiones tanturdem valentes diu immorari, quando et sanctos apertissime audimus dicentes, quia esse habeat a D Filio, et ex ipso sit, atque procedat ? Itaque illis quidem, quæ in Scripturls aperte sunt posita, cum pia devotione credendum est. Quæ vero illa non dixit, non sunt præcipitanter abjicienda; nisi in eis manifesta absurditas deprehendatur, quæ commuuis fidei confessionem perimat. Quod si abfuerit, et ista pie sunt admittenda, maxime, etiam necessitate cogente, propter eos qui fidei veritatem violare moliuntur, imitando in ea re veteres doctores, qui in rebus arduis urgentibusque necessariis additionibus et Scripturarum sensui maxime congruis, gregem Christi dissipare nitentes dispulerunt.

Et nunc quoque licet in Symbolo scriptum non sit de Spiritu sancto, quod Deus verus de Deo vero sit, si cum id veniret in dubium, Ecclesia illum errorem repellere satagens hoc Symbolo adjiceret, putanda non esset blaspbemare. Nam si quidem omnia aperte scripta essent, nulla hæresis caput attollere auderet. Nunc autem oportet et hæreses in nobis esse, propter quorum dam nequitiam, ut probati manifesti flant. Sed et Scrutamini Scripturas, die um non esset, si omnia lucide et aperte scripta essent.

Ita igitur et fidei principiis, et Scripturæ testimoniis non solum nihil prohibentibus, verum, et plurimum juvantibus, algue, hoc aperte ostendentibus, magistrisque Ecclesiæ hoc plurimis in locis aperte asserentibus; hisque, qui contra negant, necessario iu magnas absurditates incidentibus : traditasque omnino de sancta Trinitate rationes convellentibus, quæ omnia pluribus plura demonstrata sunt : ex Filio quoque procedere Spiritum sanctum, tempore urgente, in Symbolo adjectum est. Aiunt enim, quoniam post primam synodum hæresis quædam, quæ Filio Patris nomen applicaret, Græce, uloπατορία dicta pullulavit, dicens : Filium Patrem csse Spiritus sancti, ipsum vero Spiritum nepotem Patris. Quapropter Damasus, qui tunc erat Romanus episcopus, coacto concilio, Symbolo adjecit, ex Filio procedere Spiritum sanctum; illis 'scilicet obsistens, qui dicerent, cum ex Filio nasci. Qui cnim ex Patre per Filium procedit, et ex Patre, et Filio procedere dicitur, ex Filio profecto genitus esse non potest. In sancta enim Trinitate, qui ex primo sine medio est, Filius est juxta nativitatis processionem. Spiritus autem sanctus ex utroque exsistens, videlicet ex Patre per Filium, juxta sam atum Cyrillum, præter nativitatis terminum prodit; procedens enim est ex primo per medium. Ideirco adjectione hac contradicentes repulit.

Attestantur his partim antiqui Ecclesiæ magistri, interdum cos refellentes, qui Spiritum vel creaturam, vel Filii filium dicebant, ut magnus Basilius cum dicit : Non quia non sit ex Deo per Filium, et quæ talis, per quæ Filium Filii esse negaut, et per Filium procedere dicunt; partim vero et historicus quidam cognomento Scylix (45), in ea, quam scripsit historia, additionis et causam, et tempus exposuit. Sunt item qui dicant quosdam ex Arii vesania, cum vellent Filii majestatem imminuero, a selo Patre Spiritum sauctum prodire dixisse. Oui cum vellent blasphemam opinionem tueri : pietatis armis contra pietatem utebantur, vociferantes non oportere Niceni concilii quidquam sanctionibus adjici, neque enim illic in processione Spiritus sancti Filium Patri adjectum esse. Atque hæc dicentes, Ecclesiam scindebant, religionisque opinionem ab imperitis, ac stultis, ut antiqua revererentur, capiebant.

15 Joan. x, 30. 16 Joan. v, 19. 17 Joan. xiv, 28.

Indicio enim est beatus Maximus in epistola ad

(45) Joannes Seylax Constantinop. scripsit de imper. Constantinopol. Gesn. ex Volatera.

Marinum, additionem hane (46), non quando Eccle- A atque Basilius, Spiritum a Filio esse habere dicuntsiarum scissura facta est, sed longe ante additam fuisse, et fortassis aute sua tempora. Fuit autem co tempore, quo sexta synodus confista est. Propierea, rebus urgentibus, cum quosdam Occideutalis Ecclesiæ hæc pestis poulatim ac sensim inficeret, conveniens synodus ex Filio etiam Spiritum procedere Symbolo adjecit, ad quod Romani pontificis suffecieset auctoritas, quæ etiam synodos reliquas roborat.

197

Neque saue mirandum est Romanum episcopum, Ecclesiæ principem, ipsum convocato Occidentalium episcoporum concilio, illud decrevisse. Nam, si provinciæ sæpe singulæ concilia celebraverunt, eisque auctoritas derogata non est, multo sane magis hoc ille potuit, cum omnibus circum se epi- B scopis, qui pastor primus, et Ecclesiæ totius pater, universalisque Christianorum omnium judex esse comprobatur, apostolica hunc antiquitate principem supremum appellante, decretisque regiis ipsum statuentibus, ac rebus ipsis its esse clamantibus, et quo sine, impossibile profecto est, ecclesiastica uegotia tractari, atque dirigi, sicut beatus Stephanus junior (47) adversus eos qui, quoniam imagines omnes destruendas statuebant, sixovoμάγοι appellati sunt, restitit : cum illi concilium Constantinopoli fecissent, non eis licere concilium celebrare asserens nisi Romanus episcopus, vel per se ipsum præsens præsideret, vel ab eo missi, alii Juxta consuetudinem locum ejus implerent. Nempe C enim ab Ecclesia illa, nulla unquam de fide sentenlia manavit, quam ut blasphemam et noxiam Ecclesia nune omnis damnet, seu anathematizet, quando ingentes Anctus plurimaque naufragia contra Ecclesiam fuere. Nisi enim ista suscipiamus, nescio anid validum et ratum suscepturi simus ; vel quid apertissimum licet, atque conspicuum, impudentissime repudiaturi non simus.

Si igitur ista de illo vera sunt, sine quo possibile non est ecclesiastica decerni, ad ea decernendum, cum paucis aut cum pluribus conveniat, minimum refert : simulque in re aperta, et que ab omnibus Ecclesize magistris trita est, de sancti scilicet Spiritus processione, opus non fuisse citare orbem, veluti ea quæstio valde esset ambigua, at- D theologum Gregorium. que ideo, omnibus communicanda. Qui enim semel percepissent Patri Fillum esse consubstantialem, ejusque incommutabilem imaginem esse, et Patris habere omnia, præter solum Patrem esse, et nunc quidem audirent Spiritum veritatis et Filii esse et ab ipso accipere, nunc autem per Filium procedere et ex Filio esse, sicuti etiam ex Patre, et ab ipso habere esse, et quæ talia prædicta sunt ; ex Filio eliam procedere, dubitare non possent, maxime cum seirent, quod, qui hujusmodi principia concedunt, id quoque quod ea sequitur, necessario admittunt ; ulque Orientalis Ecclesiæ magistri, Athanasius

majoremque Spiritu Filium causæ ratione asserunt, Cyrillusque super Joannis Evangelio, et plurimis opusculorum suorum locis, hoc ipsum clamat, præter Occidentis magistros, qui innumeris in locis dicunt, ex Patre, ac Filio, veluti ex uno principio procedere Spiritum sanctum : opus esse non videhatur, de nis quæ concessa essent, Orientales Patres molestias pati.

Porro si quis interroget, quid sit, quod, cum ista additio antiqua sit, non etiam ab Orientalibus Synibolo inserta sit? primum quidem, debita subjectione ac reverentia Romano Pontifiel, ejusque Ecclesiæ secundum ecclesiasticas regulas reddita, nibil ex hoc in fide, vel differre, vel contra sentire putabantur, quod etiam vere sic erat. Deinde necesse non fuit, rectam et congruam de Filio et sancto Spiritu intelligentiam habentes, cum additione Symbolum legere ; non esse contrariæ opinionis, nequo putare eos qui, cum ista legerent, fidei veritate excidisse, illisque unitos esse. Nam et post antiquum schisma, cum rursus utriusque Ecclesiæ facta esset unio, Græcos Latini nihil coegerunt, Symbolum cum additione legera, vel aliis ecclesiasticis ritibus more suo uti, sed tria solum ab eis post factam unionem, requisita sunt. Primum quidem, ut Romani episcopi memoriam in diatychis, hoe est, in canone Missæ facerent ; secundum, ut uni. versalem judicem Christianorum omnium putarenty ei secundum antiquam Ecclesiæ consuetudinem reverentiam reddentes ; tertium, ut Romanam Ecclesiam in fecclesiasticis dogmatibus matrem adolium atque magistram sana semper fide esse, crederent. Cætera locis suis manere permissa sunt. Sed nunc quoque in Sicilia, et ca quæ magna et antiqua Græcia dudum vocabatur, cum Græci plurimi inhabitent, Orientalisque Ecclesite morihus et ritibus utantur ; quia solum Romanæ Ecclesiæ subditi sunt, nou coguntur Symbolum cum additione legere; sed sola, ut dictum est, obedientia Ecclesise impensa, cum non sint contrarize opinionis, nihil ab eis amplius exigitur, una hac re cætera etiam contineri arbitrantibus Latinis ; guippe, non in verbis, sed in sensibus religio nostra consistit, secundum

His si quis ob,iciat, oportuise Græcos etiam vocari, et synodo de sententia omnium communicare : primum quidem, cum nota omnino res essei, necesse non fuit omnibus hanc conveniendi molestiam indicere, neque necesse est omnes omnibus adesse conciliis, sed primum quidem Patrem, Ecclesizque pastorem. Ista enim si a principio per ecclesiasticas leges separata sunt, et valdo convenit ut vel per seipsum, vel per nuntios concilio adsit ac præsit. Nam si ille non adjuvat, inania et hesterna sunt omnia : sine hoc enim ecclesiastica tractari, statuique nou possunt; constatoue. sive cum pluribus,

(46) Lege Bellarminum in De Christo, c. 21.

(47) Exstat Vita hujus B. Stephani inter opera Damasceni edita a Billio.

-- -

sive cum paucis, quod ad so pertinet, implere A obedientiam redderent. Ideirco sæpius ad Ecclesiæ potest.

Alios vero non opus est vocari omnes, maxime qui sunt remotiores, quosque vel viæ longitudo, vel alii eventus rerum, quales sæpenumero emergunt, impedierint. Atque ista, cum mágna non urget necessitas, cum quæstio perspicua est, ne orbem voeari opus sit : quando ipse secum facillime magnam partem evocare possit, et cum els statuere, alque decernere. Deinde, non convenit, vocatus quispiam, an invocatus fuorit, inspicere ; sed, an vera sint, quæ statuta fugrint, perpendere: ne videatur quispiam non veritatis curam babere, sed solum, qui vocatus non fuerit, indigne ferre : quod isti modo faciunt, dum honores ac primatum sectantur, ut sub Romani pastoris cura et obedien. B magistris concinentibus, quam nefas esset autia, juxta antiquum morem non sint, adjectionem Symboli, ut causam rationabilem prætendentes.

Hoe autem non religionis ac fidei, sed superbiæ potius apertum documentum est. Nam, si additionem impiam existimant, cur sancti Maximi temporibus, atque etiam ante hunc, quando Symbolum ita omnis Occidentalis Ecclesia legebat, Oriens totus hanc impietatem non redarguit neque ab Ecclesia Romana abscissus est ? At id quidem illi non fecerunt; imo coacta sexta, et septima synodo, adjectionem hane ut piam liquido comprobaverunt: neque, quia vocati non sunt, graviter tulerunt, nt modo isti faciunt.

Cur enim et isti, ut illi, his quæ tunc decreta С fuerunt, contenti non sunt ? Aut enim istas synodos exsectari necesse esi, ut ab hominibus implis conflatas ; atque ita eos qui in illis fuere, sanctos, una rejicious : vel istas probare, et qui illas coegerunt, ut pios ac religiosos una suscipere. Hoc autem nostros tune Occidentalibus congruisse significat. Quocirca, necesse non fuit, ut dictum est, istos congregari ; cum vel ex fidei principiis, ac sanctorum sententifs, additionem rectissimam esse, persuasum eis luisset, vel ab his qui addiderunt, causam ac necessitatem, consonantiamque, per omnia andissent.

Ac nostri, ut datur intelligi, religiosiores circa fidem, quam illi, modo inquirunt, quod-tune illi non quæsierunt. Constat enim illos tunc, ut veri- D tatis fautores, legitimacque subjectionis servatores cossisse, nihilque inquisisse amplins. Nos autem nostra quærentes sub prætextu dogmatum Ecciesiæ scissuram machinamur, adjectionem in auxilium sumentes. Atqui nostri quidem, quandiu necessarium debitum servantes obediebaut, nihil opus esse arbitrabantur scorsum concilia facere ; adjectionem quippe ut summe utilem ac necessariam sciebant. Postea vero quam seorsum esse voluerunt, additiouem illam discessionis causam idoneam, ut sibi videbatur, nacti, neque vocati obedire voluerunt. Nam, si convenissent, contra se ferendam sententiam non ambigebant, compellendosque, ut quam ipsi refugiebant, Romano pontifici

unionem vocati, adjectionem prius auferri postulabant : quibus responsum est, quod si quidem nulla fuisset adjectionis causa, non fuisset a principio apposita. Erat enim, quando utraque Ecclesia sine illa adjectione Symbolum legebat, atque ex Filio procedere Spiritum sanctum, apud omnes in Ecclesia reticebatur, cum nulla de hoc esset gnæstig.

Postea vero quam quibusdam contradicentibus, positis fidei terminis, Filiumque minorem Patre blasphemantibus, quia ecriptum in Symbolo non esset Spiritum sanctum cliam ex Filio procedere; ac propterea Filii ad Patrem identitatem, incommutabilitatemque auferentibus, dicito illo pro declaratione symboli adjecta ost : communibus Ecclesiæ ferre, ne adversa contradicentium opinio locua habeat, ac per hujusmodi abolitionem vera esse videatur.

Siquidem igitur consentitis veritati, pro hac nobiscum stantes, ant vos etiam cum adjectione regite, quæ blasphemis ora obstruit; ve', sine hac legentes nolite opinionis esse contrariæ, neque nos putare blasphemos. Et sic enim cum veritate stabilis. Non enim in verbis, sod in sensibus, religio nostra consistit. Et, si vultis, hoc tantum vobis indulgemus, ut nobiscum convenientes, rem hanc in commune agitemus ; communesque super hac Patrum sentențias discutiamus, quibus hæc adjectio vera esse comprobetur. Quod si aliena opinione estis, additionemque islam penitus renuitis : constat quidem, vos circa fidei veritatem cum adversariis errare; hancque additionem, vobis, et illis una bellum indicere, quippe propter contradicentes adjecta est.

Verum, sicut his qui negabant Niczeni coacilii Symbolum, sive id quod postmodum Constantinopoli editum est, ambo enim unum facro, etsi verbis. differre videantur, nihil profuit ad apostolorum Symbolum recurrere, quasi tutius atque religiosins; quad chim cam adjections fuerat editum 'negantes', et illud una negabant; nam, et quæ postmodum videntur adjecta, in sanctorum apostolorum Symbolo complexa continentur. Ita athil vobis proderit Nicænum Symbolum, etsi vos hoc tenere jactatis, istam additionem exsecrantibus, quam illi connexam Symbole, complexamque tradiderunt, et quam ipsi omnino adjecissent : si, vel eis viventibus questio ista fuisset agitata, vel nune hujusmodi controversiæ adessent, vel, si quos scissent ad tantum yesaniæ pervehendos.

Atqui vos non ut ab illis positum est, sed cum adjectione legitis. Nam sublate, and dicitur, ex Filio, perspicuum est quia ex solo Patre adjectio infertur. Etsi enim hoe verbo non dicitis, cum Deo tamen loquentes, dum ex Patre dicitis, ex solo, etiam adjicitis, Decque, cui mentes nostræ et corda aperta sunt, hujusmodi fidem, imo perfidiam offertis. Est enim validius scattre, quam dicere. Ne

Digitized by Google

illos qui etiam ex Filio procedere dicunt, arguere nitimini. Itaque, si vituperatis additionem, ipsi tamen nihilominus adjicitis. Et nobis quidem adest per omnia concordia, nibilque illorum, quæ fide continentur tollimus, vobis autem contra penitus.

Consideranda autem vobis est Ecclesiæ nostræ dignitas, quæ nunquam de fide nisi congrua sensit ac statuit : et quæ sola, vobis omnibus cæteris circa fidem naufragantibus, non solum nibil passa est hujusmodi, verum et jucentes cæteras Ecclesias erezit; et, sicubl religionis fervor supererat, ad hauc confugiebat, hanc appeilabat. Hase autem, manum porrigens, que dispersa erant, in unum ovile cogebat, atque conjungebat, ut vos melius nostis. Non ergo convenit ut cum tale ab initio exemplum B habeatis, semperque ad illa fueritis edocti, nunc mutato ordine, vos illam docere conemini, adversus quam portae inferi nunquam praevalituras 18 ille promisit, qui mentiri non potest.

Itaque, ut ex præmiesis innotuit, præter omnem rationem est, putare hanc a veritate excidisse, et occasione religionia circa fidem, dum additionem abjicitis, ejus etiam intelligentiam negando, ab hujusmodi Ecclesia præcidi, sicut et alias ante : nunc quidem propter consubstantialis nomen ; nonc autem, quod hoc nomen Deus de Spiritu soncto scriptum non esset, et alias aliter, propter quas postis causas, præcidebamini.

Est autem plenum absurditatis et amentiæ, c patare vobis quidem licere synodos cogere, ac de fide decreta conscribere (48); cum nulla illinc sententia manarit, non consentiente vel per se, vel per alios Romano pontifice, quæ pon ut noxia existimata, tenebris damaata sit. Ei vero, et Ecclesia suz, quæ a nemine unquam quomodolibet communiter vel seorsim de fide reprehensa est, et sine quo possibile non est ecclesiastica statui, et ordinari negotia: non dicere, concilia cum suis agendo, quod ad se pertinet, ecclesiastica tractare ac dirigere. Sed vobis quidem presentibus, primum confiteri, et omnium esse principem concedere : omnosque propter dignitatem in oum respicere debere arbitrari, utpote totius collegii caput, et supremum verticem: absentibus autem, neque ulti- D num illi locum relinquere, ne minimum quidem, at vos seorsim fidei decreta et dogmata scribitis, lpsi licere in ecclesiasticis agendo, quæ sua sunt statuere, atque decernere, omnibus illi, quæ habebat ablatis. Hoc autom est vestri causa putare illum primatum et auctoritatem in sententiis habere. aon vos illius causa in synodis ornari, et posse aliquid putare, sequendo id quod præter antiquam Ecclesiæ consuetudinem est, veluti si quis subditum

18 Matth. xvi, 18.

(48) Notent hæc hæretici, et in jura pectora demittant isti impii Lutherani et Calvinistæ qui se per summam impudentiam Evangelicos audent appellare. (49) Synodus Lugduni celebrata an. Chr. 1274.

PATROL, GR. CLII.

que vero id sentitis solum, sed etiam scribitis, cum A potius quam principem, et militem plus quam imperatorem in decretis bellicis, posse asseveret. Sed ista superbiæ aperta documenta habent, et irrationabiliter distribuentium sunt.

> Ista tunc nostris ab Occidentalibus responsa sunt cum adjectionem aboleri postularent. Et tunc, eadem dicunt, et modis omnibus, ad unionem vocant. Sed, neque modo, neque antea his quæ dicuntur, assentiri delegerunt. Quomodo igitur, cum sint contrariæ opinionis, etiam vocati, his convenire voluissent, quos circa fidem blasphemare arbitrantur? Sed tamen et hoc factum est, eaque, quam dicunt, evocatio, communisque synodus (49), sive nostris ad obedientiam priorem remeantibus. sive de hujusmodi additione doceri cupientibus, sive per seipsos veritatem agnoscentibus, Lugduni congregata est, et aperte ante plures annos consummata. Ubi aderat quidem Romanus pontifex (50) per seipsum, illius convocationls auctor, atque cum co quadringenti ferme episcopi. Aderant autem et Constantinopolitanæ Ecclesiæ legati, qui illorum implerent locum. Tunc igitur, ut patet, ex illic scriptis commentariis, in quibus et corum qui convenerant, nomina, et verba, et dignitates, et ompia omnino memoriæ mandata sunt : communiter ab omnibus est declaratum, antiquissimam Ecclesiæ traditionem esse, et ad sanctam Trinitatis saluberrimam, et veram fidem, summe necessariam, Græcorumque, Latinorum doctorum æqua-

> liter, dogmate et doctrina roboratam, Spirltum sanctum ex Patre et Filio similiter, veluti ex uno principio procedere. Damnant autem, et anathematizant, qui tunc convenere omnes, qui deinceps duo principia consrentur introducere, et hane absurditatem Ecclesize auribus ingerere. Ea vero sententia, communibus omnium votis enuntiata, digesta in eisdem scriptis est.

Nusquam vero illic quispiam additioni indignari; sed, vera omnia, et voces et actiones, quæ Lugduni tunc gesta sunt; et, qui ex nostris affuerunt concilio, legallque, et episcopi confessi, fæderati redierunt, agentes Deo gratias cum omnibus, pro communi fidei concordia, qua in prædictis tribus capitulis simul consenserunt.

Cumque animis conjuncti essent, concti non sunt Symbolum cum additione legere; sed, sicut temporibus beati Maximi, sic tunc se habebant res. Enimvero quoniam communis utriusque Ecclesiæ sententia, Spiritum sanctum a Patre, et Filio procedere, verum esse promulgatum est, aliterque sentientes, maledictioni addicti sunt : constat profecto, quia, qui modo istud confitentur. digni sunt, qui asseverentur, et nostras diligere Ecclesias, illarumque sententiam, quasi unius

(50) Secundum Onuphrium est is Gregorius X. Interfuit huic concilio etiam Michael Palæologus imp. Constantinopolitanus.

confessionem complecti, atque continere ; qui vero A qui synodicis sententiis, deretisque interessent : illam sententiam negawi, neutram venerari perspicuum est; tertiam autem, nescio quam aliam Ecclesiam habero, ab utraque separatam, ambabusque bellum indicentem.

Liquido ergo comprobatur, et quam inquirant synodum, jam factam esse, eisque non una deceruentibus adjectionem factam, quod quærunt, aliter se habere. Eos tamen ut concedamus neglectos fuisse, nonne extremæ contentionis, atque dementiæ est, non discutere, an vera sit additio : solumque, quia evocati non sunt, indignari, et moleste ferre ? et quia ea convocatione honorati non sunt, Deum inhonorare ; quodque vocatis esse visum est id, quia neglecci sunt, falsum existimare, morbisque suis, atque passionibus divinarum rerum judicare B veritatem? Aspernationis enim potius, et contumeliæ, seu cujuslibet humanæ passionis Oocidentales insimulandi fuerant, si insimulari mereptur; non blasphemiæ, et impietatis, corumque criminum, quibus nihil tetrius excegitari potest. Neque tamen contemptus illorum causa, gladium in se impellere debuerant, se ipsos a Christiauorum unitate præcidendo, seque, perniciose, lethaliterque vulnerando: et ex his quæ contra sanctorum doctrinam culgant, et quæ ipsi contra sentientes addunt.

Quoniam igitur et convenire, et quæstiones de fide solis Occidentalibus seorsum non licet definire, alque de omnibus decernere, aliter quam putabatur, se habet ratio. Et enim ea opinio obedientiam C refugientium fastus, et elationis causa, propter civitatis amplitudinem, imperiique dignitatem, occasionesque quærentium, ac primatum ambientium. gnia tamen vocati venerant, ut dictum est; oportherat same unionem usque in Anem servare positis contentionibus.

Nunc autem permanserunt quidem in ipsa Ecclesiæ unione tempus non modicum : postea rursus qui justam subjectionem servitutis jugura arbitrabantur, regen novum nacti, (51) ipsumque libere, et qua ferret impetus, suapte natura ad res novas pronum persuaserunt, ut imperii, quod illis cooperantibus, neglecto fratre, fuerat adeptus, mercedem eis unionis perversionem daret. Sicque perversis omnibus, ad priorem rediere contumaciam.

Præterea qua ratione hic unionem vel servaret præsentem, vel absentem requireret et revocaret, qui imperii sui tempore quatuor patriarchas (52) abrogavit, hunc instituens, illum ejiciens; quod ei non licebat,'si Romano pontifici jus suum redderet, quod unionis sædera compellerent. Ex qua una re, de reliquis etiam licet conjicere.

. Porro si quis cam synodum asserat fuisse violentam, cadem ratione synodos item reliquas evertere cogemur, quæ in eis concessa sunt, ambigua ponen. tes omnia, co quod per singulas leges aliqui fuerint,

(51) Est is Andronicus senior Palæologus qui imperium hnit secundum Onuphrium an. Christi 1283. (52) Videntur esse isti quatuor, Beccus, Joseph, postque emissam de veritate sententiam, semper fuerint aliqui contradicentes veritati.

Deinde, nulla unquam fuit synodus, præsente, et comprobante Romano Pontifice, vel alio, qui locum illius impleret congregata, cujus non fuerint onnes ratæ scutentiæ. Contra vero in his, quæ sine illo, ac præter ejus nutum coaciæ sunt, pierasque latas sententias reprobas, el merito explosas scimus, el facile ostendere possumus. Hinc ergo, præsente illo aç præsidente, sententias ibj pronuntistas, quo pacto irritas esse velint, non video.

Nisi forte Nicenum quoque concilium dicimus fuisse violentum, partim, quia Constantinus Magmis interfuit, contradicentes omnibus viribus coerceus; partim quia pluvimi contradicentium post prolatam sententiam relicti, nihilomiaus contradixerunt : sicut et in singulis universalibus conciliis contigiase cornimus, non tamon ideo sententiaa illas, vel violenter prolatas, vel irritas, audemus dicore. Cur id ? quia caput Ecclesize intererat, sine quo negotia ecclesiastica dirigi, statuique non possunt, et qui, si adsit synodo cum quolibet, omnem de fide sententiam inde manaatem falsam esse non posse, et esse verissimam credimus. Aliter enim omnia ecclesiastica erunt ambigua ; peque nosse cortius poterimus quæ vern sunt, quanquam cur pon potius pacis illius eversionem violentissimam dicamus, quæ et universalis concilii deoreta pervertil, quod el Romanus episcopus prasens comprobavit.

Et certe in universalibus synodis aulia, illo presente, laim sontentim reprehensm, ulla unquam vel locali syuodo, vel cujuslibet audacia rejectæ sunt. Plurimi vero venerabilium episcoporum, que fiebant, increpabant; quibus facile, pro honestate, et sapientia, diguitatibusque thronorum concedebatur : quorum etiam nonnulli contradictionem adversum illos reliquerunt in commentariis, aiii, publicationes, et carceres, et exsilia pro vera opinione, et fide pertulerunt : per quam, Ecclesiarum pax subjecta Patrum theologia facta est.

Prorsus vero, et ex nostris nunquam defuerunt ex his, qui aliquid cose videbantur, quin Romanz D Ecclesia faverint, suorum quidem separationem irrationabilem, et præter ecclesiasticas leget, Patrumque theologiam esse arbitrantes; se autem ad illos conferentes ignominis quidem affecti, sive stiam fugati ob veri confessionem, atque confidentiam : quibus et qui bzo scripsit, adjunctus est, gratiasque Deo, quod his dígnus habitus est. Fertiter autem ferentes omnia, præter højusmodi repositem mercedem, quemadmodum et prioribus temporibus plurimis contigit, com pro veritate fidei libere agerent, contradicentesque revincerent. Pro quo sane admirationi et venerationi posteris

Gregorius sive Georgius Cyprius, Athanasius. Lege Nicephorum Gregoram lib. vi et vu Historiæ.



fuerunt. Cur igitur univois oversionem non maxi- A maxima Orientalium episcoporum pars a Photio so me violentam fuiste dicamus non video : quandoquidem, qui ejus eversionis suctores fuerun!, lucra inde et honores, et gloriam sibi comparaverint. Contra voro qui unionis studiosi sunt, injuriis omnibus, probris atque contemellis squatur, omaibusque afficiuntur incommodis.

Præterea, ut dietum est, licebit concilia omnia evertere, si de fide ambigendi pandatur aditus, derogeturque synodis fides. Atqui Photins quoque occasionen aliam esso, quam additionem, satis sperte demonstravit : qui primes illectus desiderio patriarchalis throni, sapientior his qui ante se fuerant, existimatus est. Atque ideo omuia quidem, quæ iste fecit, et quomodo sanctissimum Ignatium variis modis sede deturbavit. (53), quæque machinatus est, et quæ de illo narrant historici, satius smittere existimavi. Sed tamen, quoniam calcatis juribus omnibus per nelas patriarchalem diripult throaum; quam adipisei non poterat, nisi permittente Romano pontifice; necesse enim erat, ex more, ab eo auctoritatem confirmationemque venive. Id autem illi erat ambitione sua turpiter excidere, insperatoris familiaritate fretus, qui et ipre addere potestati suz cupiebat : quia thronum illum alias consequi se posse desperabat, ad Symholi adjectionem confugit, et quam ante cum cæteris, ut plurimis ante temporibus ita se habentem venerabantur, induxit seditiosiores quosque ecclesiastici-ordinis, hane implam existimare, ac per epistolam, quam circularen (54) sppellavit, contra Romanam Beclesiam multitudinis odia concitat, ne videretur transgredi subjectionis terminos, si se ipee erigeret, dignitatisque illus sibi ipsi auctor esset. Hinc jam in throno sedens, ecclesiastica administrabat.

ld Romanus pontifex ægre tulit, irstusque, ipsum per epistolas invasorem promulgavit, novum Judam, schismaticum, ac seditiosum (55) vocans, atque maledictionis anathemati subdens, neque Christianum esse contestans : non solum, quia per sefas invasit sedem, sed quia plurimis alifs criminibus erat obnoxius. Adhuc enim vivebat Ignatius, qui apud illum, quam vim pateretur, exposuerat; sicat antes fecerat Athanasius magnus, Paulusque D tune mentio de adjectione facta est. Si quis enim confessor et Chrysostomus ad Romanum pontificem scribentes, cum Ecclesia injuste pellerentur; omnes denique affecti injuriis, et per vim sedibus detrusi ad Ecclesiam Romanam recurrebant. Er eo, jam

(53) Vide conc. viii, nuper a Matthae Radero Græco Latine editum, ut plene intelligas, qualis vulpes fuerit Photius, ut nihil dicam de Annal. Baronii qui rerum a Photio nefarie gestarum cornu copiæ est. Graphice depinguntur Photii artes, ambitio.

(54) Totius schismatis principium fuit epistola laze circularis. Exstat apud Baronium an. 863.

(55) Omnia hæc elogia Photii invenies in Baronio et Radero.

(56) Nicolao I.

(57) Adrienus II.

subtrabebant, schismaticum illum appellantes; neque cum illo sacrificia offerre volebant; eratque tumultus ingens, insiauantium, quod sub illo plurima contra canonicas sanctiones provenissent, ut ex his aperte datur intelligi, quæ de hac re tune litteris mondata sunt.

Defuncto autem Romano pontifice (56); successor ejus (57) ad Photium ægualiter fratus, eum litteris itidem exagitabat. Postea vero quam Ignatius mortuus est, Romanze quoque sedi przefuit alius. Is (58) indignatione contra Photium, ac simultate deposita, patriarcham appellavit, quo nomine illum prædecessores sui dignati nunquam fuerant : misitque omnia, quæ a Romano episcopo, his gal naper instituebantur, mitti erant solita, pallium scilicet, virgam atque sandalia. Tunc et ipse voti compos effectus (59), pugna adversus Romanum pontificem posita, Patrem illum, ac sanctum appellabat : Quemadmodum, inquiens, universorum Dominus inclinans cælos visitavit nos; non contentus gloria, quam in cælis apud angelos habebat, nisi humanam quoque assumptam naturam ad se attraheret : ita et communis Pater noster sanctissimus papa, nos qui longe eramus, affectu palerno visitavit.

Nulla tunc de adjectione Symboli mentio flebat. Orientalium tamen episcoporum pars maxima illi reconciliati non sunt; sed, se ab eo observantes, patriarcham appellare nolebant. Oravit ergo Romanum pontificem, ut cui Ecclesiarum cura maxime incumberet, mittere juxta consuetudinem Romanæ sedis legatos ad urbem regiam, qui et illum visitarent et de omnibus una decernerent; dissentientesque episcopos et sibi invicem, et patriarchæ unirent (60). Mittuntur duo, synodusque (61) tune facta est infra septa templi famosissimi divinæ Sapientize insigniti nomine pro componenda inter se Orientalium contentione. Quam etiam synodum quidam octavam (62) appellant, Photium tunc patriarcham declarantes, qui Romani pontificis locum tenebant, pace reddita, monent de cætero abstinere scandalis, huicque veluti patriarchæ omnes intendere, fœderatos charitate indissolubili. Nulla in extremo gestorum synodi ipsius ordine, de additione (63) dictum putat, quod scilicet non oporteat auferre, vet addere; quod etiam quidam ad seducendos simpliciores obtendunt ; sciendum

(58) Joannes VIII. (59) Aliud loquuntur Annales Baronii an. 879 et segq.

(60) Simulate hæc' omnia agit Photius. (61) De hac pseudosynodo vide Baronium an. 879

(62) Male vocatur octava, Vide Kaderum, prol. in veram et legitimam synodum vill.

(63) Parum refert quid vel de addendo vel demendo in illa synodo fuerit decretum, quia legitima non fuit. Vide Baronium 879 et 880



cst, hoc a quibusdam postea gestis synodalibus A pisse, de quibus Rulla esset facta mentio. Aut appositum, hine ostendere nitentihus, hujusmodi additionem fuisse probibitam; boc autem rationem non habere, perspicuum est.

Primum quidem, quoniam in gestis hujus synodi, commentariolum (64) quoddam est, eorum quæ in eo concilio erant discutienda expositionem per ordinem continens, quod legati synodo proposuerunt : commentarium sibi a summo pontifice datum asserentes, ut meminissent quæ in ea synodo vel dicenda, vel facienda essent. Neque enim in eo quidquam de additione (65), vel de Symbolo omnino scriptum est. Et certe id in prima statim fronte ponendum fuit, sive a Romano pontifice illis de hoc fuisset quidquam imperatum, sive etiam synodus illa, quam quadringentorum ferme episco- B porum implebat numerus, blasphemam hanc additionem putabat, cur non principaliter de illa verba fecit? Ita enim in præcedentibus synodis de fide primo loco semper agel atur. Cur autem in Deum blasphemantibus conveniebant, ipsisque de concordia ad invicem tuenda obtemperabant, vel omnino sub silentio se continebant? Quando vero nihil dixisse comprobantur, cui non perspicuum sit, veram eos illam additionem existimasse?-Neque enim dici potest, illos ignorasse Latinos cum additione Symbolum legere, cum id Oriens totus jam tunc saltem a beati Maximi temporibus didicesil?

Deinde, ut concedamus, Photium additionem C non admisisse : rationabile certe non erat, postcaguam a Romano pontifice patriarcha confirmatus fuerat, verbum de additione movere : ne, vix tandem voti compos effectus, per illum rursus abrogatus, amitteret omnia. Satis autem crat legatis atque ipsi in primis Romano pontifici, subjectione sibi reddita, de cæteris illos recte sentire arbitrari. Itaque nihil ultra inquirentes, reliqua suis locis manere permiserunt.

Et illud autem indicat adjectum a quibusdam, guod diximus, quod post plurima imperatorum anni, subscriptionesque episcoporum adnotatæ sint, et gloria reddita sit Deo, pro Ecclesiæ unione. Quæ omnia in fine gestorum synodalium scribuntur. Quod autem de non adjiciendo vel auferendo adje- D cium est seorsim positum (66), et ab aliis aperte disjunctum et separatum est. Non igitur suscipiendum est post eorum quæ inquirebantur, enodationem, post compositas res, post fuem denique concilii, post illa quæ in fine synodorum apponi consueverunt, rursum illos putare de his agere cœ-

(64) Commentarium seu commonitorium hoc ha-bes apud Baronium 879, n. 47, sed falsatum a Photia.

(65) Aliquid actum esse in hac pseudosynodo de illa additione Filioque, tradunt recentiores schismatici Græci, qui cliam mentiuntur Joan. VIII pontif. consensisse, ut illud Filioque ex Symbolo expungeretur. Aliquid certe de bac additione fuisse actum, testis est sexta sessio illius falsæ synodi, cujus summam recitat Baronius, anno Christi 879. Nisi dicere velimus, quod quidam haud temere suspicanenim principaliter ca res agenda fuit, aut non ita prætereunter et intempestive, et præter locum debitum agenda. Etsí enim a synodo dictum concedamus, nihil tamen de højusmodi guæstione declarat; neque his adversatur, quæ dicta sunt. Aut ením, ut dictum est, fidei alterius adjectionem interdicit, rectæque abolitionem, sive alias, non se Ecclesia hac potestate privat. Quanquam dicere possumus, hac sententia, si concilli sit, qua declaratum sit, nibil oportere auferri, id præceptum fuisse, ne auferretur Occidentalium additio, quam accusabant.

Si igitur, ut supra declaratum est, et ante Photium multis ante temporibus, Symbolum ab illis cum additione legebatur, ipseque primus, cum voti non potiretur, additionem discessionis reperit causam, ut passim sibi liceret votis perfrui : compos autem sui desiderio effectus, nullum ultra ca de re verbum movit, subjectionomque debitam per omnia summo pontifici reddidit (67), nonne liquet ex omnibus, non additionem, sed superbiam potius, et a nemine velle judicari, schismatis fuisse causam? Obiit autem Photius, cum esset Ecclefiarum unitas, quæ post illum per decem et septem patriarchas duravit.

Ex quo sane constat, celebratam sub Photio synodum Symboli additionem veram et rationabilem existimasse, ipsumque illum Romanz Ecclesize communionem elegisse, priore abjecta controversia, quæ illi ut homini obrepserat.

Deinde, ut ait prædictus historicus Scylex [Scylax], Michael patriarcha cognomento Cerulus [Cerularius], allis rursum emergentibus casibus, quales hominibus sape superveniunt, simulque invidente pacis adversario, Romanum pontificem propter azyma diptychis dejecit (68). Habebat autem fautores patricios duos, et Ecclesiæ corruptiorem et seditiosiorem partem : additque aliam viri differentiam, ob quam merito videntur elegisse seorsim vivere. Quanquam, si additionis causa Romanum episcopum diptychis ejecit, cur non etiam prius? Si autem propter azyma, ab initio Romana Ecclesia his sacrificare consuevit. Verum etiam si quis diligentius inquirat, aliani deprehendet esse separationis causam. Jam enim dudum assuefacti jugum obedientiæ excutere, locum sibi dignitatum, et excellentiæ nominum ab initio schismatis hi qui præerant, aperuerunt, honestate nominum sacerdotium suum ornare contendentes.

tur, totam hanc syuodum fuisse Photii commentum nunquam nisi in cerebro ejus celebratam. Aliter tamen sentit Caleca, ut vides.

Alius enim universalem patriarcham seipsum ap-

(66) Non est de his laborandum. Synodus hæc fuit pseudosynodus. Caleca non satis bene instructus pseudosynodum pro legitima habuit, quod multis aliis evenit.

(67) Vulpiuo more. (68) Hoc factum est tempore Leonis IX, circa annum Christi 1053.



pellavit, quod ante schismatis tempora consuetum A sumus, virtutisqué viam ad Deum perducentem non erat (69). Alius se ipsum orbis judicem constituit. Alius tertius decimus apostolus vocari concupivit. El certe antiquis sufficiebat episcopos se ipsos solummodo vocare : quos hi ettam, qui sub ipsis erant, imitantes, non perstiterent in traditis antiquitus ab Ecclesia nominibus, quamdamque sibi superbam dignitatem singuli excogitantes subscriptionibus addant : dum alii se præsessores (70), alii duces, præceptores alii, alii primarios ascribunt (74), documentum profecto ingenitæ sibi ac penitus insitæ vanitalis præ se ferentes : per quam non solum Romanze sedi honorem debitum non reddere, sed ipsi quoque se præferre copiebant, prorsusque omnibus præcsse. Ut enim sibi ipsis indulgentes, reliquos jam licite increpare viderentur, non adjectionem solam, sed alias quoque plurimas causas invenerunt.

Nam, cum semel adversus Occiduam Ecclesiam de primatu contendere statuissent, ipsaque contentio sensim in ipsorum animabus odium gigneret, suisque gratificari volentes, ut qui possent gratificantibus regratificari, proni et faciles ad maledicta et crimina fuerunt; et ille sapiens, ille optimus, ille conctis præstare videbatur, qui contra Occiduam Ecclesiam posset aliquid convitiorum jacu-.ari (72). Cum enim nullus esset, qui corriperet, alius quidem zelum, sed non secundum scientiam habens; alius vero præsumptione consuetudinis inductus; alius magister ab aliis vocari cupiens, C et superbiæ vitio cæcatus ; alius, ut vel præsentis dignitatis præmia compensaret, vel novam sibi quæreret ; alius, veram quidem opinionem habens, sod tempori indulgens, contraque ac sentiebat, proferens, cum alias sibi tuto vivere minime liceret, ac ne plurimis probro essèt, et contumeliis atque injuriis afficeretur, bonisque suis frui non permissus extra Synagogam fieret, per multam licentiam ac facilitatem, singuli irrationabilia, vel iniqua et scribunt, et dicunt.

Algue Nicenus guidem Eustralius (73) per Filium procedere quod dicitur exponens : Sicut prodit homo per januam, dixit, Dominumque citavit testem dicentem : Ego sum janua : ignorafis quia janua secundum hominem, Dominus etiam secundum nos dictus est : Unus enim mediator Dei et hominum est, ut ait Apostolus 18; et : Per ipsum actessum habemus 10; quia per ipsius divinitatem et humanitatem, uno Deo agnito, errore idolorum liberati

18 1 Tim. 11, 5. 10 Ephes. 11, 18. 11 Joan. x, 9.

(69) Imo jam tempore Gregorii Magni hunc titulum sibi arrogare coperunt.

(70) Hune titulum usurpat schismaticus patriarcha Alexandrinus Meletius.

(71) De vanitate in titulis recentiorum episcoporum Græciæ, consule Curopalatam De officiis aulæ Cpolitanze ad cujus calcem integrum catalogum invenies, quo quisque titulo afficiendus sit.

edocti; ac per voluntatem Dei bonam, et bene placentem, inimici cum essemus Patris, reconciliati ei sumus; hoc denique, id quod sequitur, intelligi vult : Per me si quis introierit, salvabitur et ingredietur, et egredietur, et pascua inveniet 11, Dei contemplationem, coslorumque regnum, ad quod aliter ingredi non possumus nisi per Evangelium et Christi mysteria.

Metropolita vero Methonensis (74) arguens : Si Spiritus, inquit, sanctus esset ex Filio, non super eum baptizatum a cielo lapsus esset : ignoraus et ipse, quod magnus ait Athanasius, quia ipse ipsum desuper, ut Deus, mittit : et ipse ipsum infra ut homo. Ex ipso-igitur in ipsum descendit : ex Deitate ejus scilicet in ipsius humanitatèm. 🧠

Alii vero, qui subtiliores esse voluerunt, aiunt : Spiritum sanctum non in columbæ specie super Jesum baptizatum descendisse, sed ipsum illud volatile, columbar speciem visam sensibilibus oculis in specie sensibili, quod ad insinuandam dispensationis veritatem indicium sancti Spiritus fuit; Spiritum sanctum non ipsius Spiritus significativum asseverant. Quia enim sensibili specie apparuerit Spiritus sanctus et Chrysostomus super Joannem attestatur.

Alius vero patriarcha : Nihil ait esse mirabile. si apud sacras Litteras, doctoresque sacros dicatur Filius habere Spiritum sanctum, quia hunc et Dei Genitrix habuit, et sanctorum singuli : vult isto, quemadmodum sancti habuerunt, ita et Filium Dei habere Spiritum sanctum. Ita secundum participationem illum habere Spiritum blasphemai.

In disputationibus vero et hoc nonnulli blasphemantes dicunt: Quia impossibile est, ex Filio esse Spiritum sanctum, quo Filius posterior est. Erat enim, quando non erat ex beata Virgine genitus. Aut enim ut aperte conjicitur, æternam Filii nativitatem negaut, temporalem illi solam attribuentes : aut assumptam conditionem humanitatis in Deitatem translatam arbitrantur : aut eos qui ex Filio Spiritum sanctum procedere conditentur, putant, ex Christi humanitate procedere, asserere.

Quidam vero, qui magnus in sapientiæ nomine habitus est, ne, si apostolus quidem Petrus diceret, etiam ex Filio esse Spiritum sanctum, se crediturum asseveravit.

(72) Habes hic veram imaginem eorum qui nunc Ecclesiam oppugnant.

(73) Eustratius Nicænus metropolita, cujus exstant commentarii in 11 librum posteriorum Analyticorum Aristotelis.

(74) Nicolaus Methonensis in Peloponeso, cujus argumenta contra Latinos solvit Hugo Ætherianus in suo opere adversus Græcos.

MANUELIS CALECA

Alius, Occidentales culpans, quia ex Filio Spi- A fides reprobenda est, et faisa existimanda : alioqui ritum sanctum procedere falentur : Augustinis quibusdam infelicibus, profanisque Hieronymis, ac tenebrosis Ambrosiis niti ait (75). Ignorat miser, dum ista loquitur, nostros quoque Orientalis Ecclesize magistros eisdem se criminibus subdere.

Qui vero juniores sunt, etiam ex mortuis id asserere conanter, Ac præter mendacium, quo asserunt, Lugdunense concilium tyrannicum (uisse, ipsius quoque, qui 'illud conflavit, regis (76) cadaver, integrum, ut aiunt, perdurans, illius animæ iniquitatem annuntiare, quia hujusmodi concilium coegii, autumant. Sensibus quippe de fide judicant. Quod in cæteris sanctitatis signum arbitrantur, hoe in guibus ipsi volunt, indicium damnationis accipiunt, quasi Deo pro illorum voluntáte decerciente. Quanquam si defunctorum cadavera minime dissolvi, indicium sanctitatis arbitrantur, quid de Petri Paulique corporibus dicturi sunt, sanctorumque plurimorum, quæ dissoluta in frusta et in pulverem sunt? Si autem dissoluta plurima corpora sanctorum vident, unde ea quæ id passa non sunt, sancta probare poterunt? Quid autem de infidelibus dicturi sunt, et quos ipsi publicis maledictis subdunt; quorum incorrupta cadavera perdurant? Porro si hæc damnationis arbitrantur signa, quomodo sanctorum corpora honorant?

Sed ista quidem hominum corum sunt, qui, ut. intelligi datur, sensu vivunt, et fidem tactu.coloribusque dignoscunt. Si autem ex fructibus sorum C dignoscendos, ait Dominus 22, fructus autem primus cuique vera, quam de Dev habet, opinio est, et opera, quæ fidei superædificantur : desinant tandem tentare Dominum Deum, atque ex his que cunt materialia, et alias aliter secundum tempora, corporum, et locorum, et rerum dispositiones contingunt, carúm rerum, quæ sunt a materia remotæ documenta capere.

Deinde non omnis qui sana fide est, jam etiam sanctus, et beatus est : Non enim omnis, inquit, qni dicit mihi : Domine, Domine, intrabit in regnum colorum \*\*. Et : Multi dicent mihi in die illa, Domine, nonne in nomine tud prophetavimus, et dæmonia eis, Non novi vos : discedite a me, operarii iniquitatis \*\*. Quid ergo mirum, si quis rectam fidem habens, et aliis quoque ipsius dux effe tus, circa vero religua corruptos, ac perditus, damnatus est et æterno supplicio affectus? Non ideo tamen illius

22 Matth. vn, 16. 13 ibid. 21. 14 ibid., 22, 23. 15 [ Cor. xev; 22. 16 Lac. x, 20.

(75) Hoc graphicum est et genuinum schismatici harenicique supercilium.

(76) Michaelis Palæologi.

(77) Imperare cœpit an. Christi 1255. (78) Hoc quod de miraculis Græci objectabant, falsissimum csse convincunt vel soli illi duo miraculorum ingentium patratores Franciscus et Domifidem solam ad salutem sufficere dicamus. Verum fidem sine operibus esse mortuam audivimas. At vero, neque rex ille, sub que synodus congregata est, ipsius emnino suctor fuit. Nam, sub co qui ante illum regnaverat, collecta est, quam iste compos rerum factus, peregit. Indicio etiam nobis sunt Nicephori Blemmydæ monachi, et presbyteri. cujos in omni virtute et sapientia nomen insigne apud omnes est, duo ad Theodorum Lascarim regem (77) libri de Spiritu sancto conscripti, quibus indicatur, ex Filio, et per Filium substantiam habere, a sanctis Patribus traditum.

Addunt præteren, qui its sentiunt. Nullum apud Latinos, post schisma signum fuisse (78); quod enim non videtur, neque esse putant. Volunt enim ex Thracia, quæ in Ralia, et Germania, Hispania, et in Galliis, ac Britannicis insulis sunt inspicere, ubi post schisma plurimi virtutibus, atque prodigiis insignes Occidentem illustrarunt totum, uon ambiguis quibusdam, et obscuris, sed qualia ab apostolis, corumque successoribus facta legimus. Quanquam ista quidem modo inquirenda von erant; neque sanctitatis indicio sumenda : Signa quidem non fidelibus, sod infidelibus "; et : Nolite gaudere, quia darmonia vobis subdita sunt : sed gaudete, quis nomina vestra scripta sunt in calis 26; et, que in hanc rem a Salvatore dictæ sunt sententiæ.

#### De Eucharistia.

Quidam etlam Dominici corporis et sanguinis mysterium ex his, quæ dicunt, tollunt : Non etiam apud Occidentales benedictam aquam incorruptam durare dicentes, idque illorum hæreseos indicium asserunt. Ignorant enim quia mysterium quidem illud omnibus in Christi Ecclesia mysteriis mirabilius ac sanclius, in quo cum accidentia in subjecta panis substantia maneant(79), eo quod quasi sub sonsibilibus velamentis traduntur nobis veneranda mysteria, subjectum panis in corpus Domini mutatur. Hoc autem, nisi quis adbibeat congruam diligentiam, necesse est, quæ subsunt in illo accidentla, quod snum est, faciant. Num ergo istud non arbitrabimur Domini esse corpus, quod rjecimus, et virtules multas fecimus ? Et respondebo p ipse suæ Ecclesiæ tradidit ? si autem istud confitemur, ut accipimus: et si accidentia, quod suum est, in ipsis ostendere possunt, cur non et in cæteris, si istud contingat propter materiæ subjecta, in quibus mysteria traduntur, non idem confitebimur?

nicus. Imo in Græcos hæc objectio optime quadrat. Lege Bellarminum lib. 11 De Christo, c. 30, et lib. 17 De Ecclesia, c. 4.

(79) Hoc est accidentia substantiæ panis, vel accidéntia quæ antea erant in panis substantia.



corruptam, rem facit ambiguam, videant quid inde sequatur. Unde enim poterunt Domini corpus fimiler credere, propter eorum accidentia, quæ illic subsistunt? Non itaque efficient, quod volunt, sed sacramentum Eucharistize ambignum faciunt. Ignorant autem quia quas in Occidentis Ecclesiis squa benedicifur, nibil magnum pollicetur, simpliciter autem est aqua benedicta, singulis hebdomadis a sacerdote pro transcuntium devotione, ac fide, ut inde so aspergant, profusa. Ea vero quam in die magni Sabhati benedicunt, et consecrant, aqua pretiosior, sacro et suto in loca posita, quam nemo passim attingit, magnam Ecclesis commoditatem præstat : neque solum per anni circulom incorrupta durat, sed plus etiam durare posset, quod experimento didicimus. Ignorant sutem, et quod omne, et quodlibet ex aqua seorsin acceptum, et sine omni macula commutans etiam quomodolibet, prius in seipso, deinde, quasi purgalum, et colatum, in quantum quisque voluerit, servatum, incorruptum durat, semperque limpidius fit; quod et ipsum experientia docuit. Argumento autem nobis est, et quod in vino. quamvis crassioris materiæ sit, itidem conlingit.

De tonsura crinium.

Quidam vero etiam crinium tonsuram, non-ad consuetudinem referant: ornatumque, et turpituanem non ex consuctudine Judicant. Quod enim aliis honestum, quia consuetum, hoc aliis quoniam c insofitum est, turpe judicatur. Verum et hanc inter bæreses ascribunt, aiuutque illos, gai hoc faciunt, formam Dei violare, cum certe non omnes ista consuetudine utantur, Deique imaginem et similitudinem mutare : quasi vel hominis dignitas, esse schicet rationalem, et ad imaginem ac similitudinem Del, propter capillos illi scisit : vel Deus humanæ aliquid formæ, vel crassitudinis habeat, ad cujus imaginem homo cum sit, etiam capillis illi esse similis debeat. Nempe et apud nos oratio ad tonsuram barbæ invenitur a sacerdotibus dicenda (80) : ne scilicet ad sanctorum mysteriorum communionem accedentibus Salvatoris sanguine capilli intinguantur, sive inficiantur, atque ildem rursus in sumendo cibo necessario quodlibet im- p bitur, illa enim, quæ recte agenda sunt, præcebibant liquamen, sive allas quomodolibet definant, alque ita non parvus error sit. Simulque, quemadmodum ungues resecannes, ne nobis impedimento esse possint : nihil prohibet eadem ratione, si quid impediat, crines resecare, ornatius, atque huma-

(80) Lege Baronium tom. 1, an. Christi 57, n. 93, et an. 58, n. 136 et seq. Lege epistolam Petri patriar-che Autiocheni ad Michaelon Corularium, tom. XI Baronii an. 1054.

(81) Fuit hæc antiqua Græcorum adversus Latinos calumnia, ut patet ex Nic. Choniate: sed tamen iniquissima; qua etiam Latinos oneravit Michael Cerulárius epist. ad Petrum Antioch. Bar. tom. XI, anno 1054, n. 34. Sed a Græcorum criminatione liberat Latinos Græcus episcopus Joannes Citrius,

Nam, si quod dicunt, Aquam durare minime in- A nius nos componendo, mediocritate scilicet iu omnibus servata.

## De sacris imaginibus, et reliquiis, et memoria defanctorum.

Inde etiam Occidentalibus calumniam struunt, imagines illos non venerari asserentes (81) : qui corte sacris imaginibus plenas ecclesias habent : Sanctornmque reliquias abjectius tractare : quas ita yenerantur, ut nullus alius, pretiosisque lapidibus ornant, auroque et argento legunt.

Nullam item defunctorum facere memoriam dicunt : pro quibus apud eos tot orationes, et eleemosynæ funt, ut dictu difficile sit, adeo ut Infinitis pene monachorum, ac pruperum agminibus sufficiant. Neque vero solum corpori necessaria ministrant, verum et monasteria ædificant, quórum structura regiam opulentiam vincit.

Alii vero quorumdam etiam defectus Occidentali Ecclesiæ applicant; quippe, ab aliquo illorum injurias accepit, cum qui se læsit, circa fidem ultus est. Et hic enim omnis, qui contristat, melæ protinus opinionis efficitur. Si qui vero Christianorum prævaricantur leges : non eos solum, verum Illorum guoque Ecclesiam hæreticam et infidelem putant. Nautis enim et vilibus quibusdam, ac vulgaribus hominibus congredientes, de omnibus, ut sibl similibus, sententiam ferunt. Cumque eos præsumptum odium inimicis animis cese fecerit, quod volunt, id putant esse. Prorsus vero quod non vident, vel videntes propter linguæ varietatem non intelligunt, neque esse omnino arbitrautur. Sic malis quidem intendunt : quie aute il sunt bona, el honesta, scientes prudentesque prætercunt, quasi vel ipsi humanam excesserint infirmitatem, aut non plurimi apud eos sint etiam ex honestiorum numero, qui legitima prævaricentur. Noc enim solum tetigisse satis sit. Imo cum in vita hae bonis mali permisti sint, ac debitum sit errantes ad fidem Ecclesiamque reducere : Occidentales per omnia volunt esse perfectos; et si quod in eis reprehensibile fuerit, mox hæretici erunt; et si quis peccaverit, Ecclesia tota in culpa erit. Hac denique ratione, si quis præter Evangelium quidplam admiserit, Evangelium itidem insimulapit : hic autom, illa inhibente, voluptatem institiæ prætnlit. Nempe enim mell Ecclesiæ nunquant defaerunt ; neque tamen illa, minor, aut deterior fuit; neque malorum perversitas, bonis obesse potuit ; neque fidem quorumdam malitia obtundit.

qui in Responsis suis tom. 1 Juris Græco-Romani ait, venerationem pretiosæ crucis sanctorumque Latinis cum Græcis esse communem. Item Demetrius Chomatenus in Responsis ad Constantinum Cabasilam archiepiscopum Dyrrachii : Sanctorum imaginum sunt et Latini cultores, et in suis templis eas erigunt. Vocat idem Demetrins ex Theophylacto Bulgariæ archiepiscopo Satanicam sycophantiam, si quis dicat, Latinos non colere imagines.

Illa enim sine crimine est : mali autem debitas A quis enim id non laudet, quod a sanctis Patribus exsolvent pœnas. Ita neque qui duce fide Ecclesiæ graditur, proximi delictis erit obnoxius, sed unusquisque rationem pro se reddet, juxta operum merita. Et corna apprehensum est? Et fortasse jejunare, si communiter omnibus omaes compa-

Est igitur quorumdam nequilia communis quidem Ecclesiæ cætui scandalum : non tamen inde ejus violatur fides : vel qui sibi uniti sunt, inde læduntur. Porro si quis malorum causa, Ecclesiam, ut inhonoram respuit, omnem una Ecclesiam abjicit, eo quod in ca malis semper locus fuerit. Sic autem etiam Ecclesiam suam abjiciet, tandemque neque Christiannm se ipsum appellabit, nullam sine crimine Ecclesiam habens : si quidem guorumdam perditos mores fidei applicat, quos multitudini admistos esse necesse est. Sed ista erudelium judicum sunt, et a proximi dilectione prorsus alienoruin, et neque suam neque communem infirmitatem sentientium, neque utilia ex omnibus colligere volentium, ex malis vero, quæ magis fortasse delectantur audire, scandalum capientium : que omnia infirmæ et vitiatæ conscientiæ indicia sunt.

### De jejunio.

Plurimi item sunt, qui Occidentales, quod non ut ipsi jejunant, insimulant; hoc autem Phariszorum criminibus simillimum est. Et certe Armenios in jejuniis, et hujusmodi observationibus, nostros, sine ulla comparatione superare comperiet. Ita enim illi cibis, quando jejunant (jejunant c zutem plus cæteris), abstinent : ut si quis ex nostris cum illis jejunio contenderit, ridiculus futurus sit; non tamen illos idcirco se meliores dicturi sunt. Omnino autem de cibis, et potibus, et indumentis, quæque ipsi faciunt : Latinos, quia consuctudinibus suis, quas ab initio acceperunt, utentes, non faciunt, bæreticos notant. Volunt enim, si fas sit, omnes totius orbis gentes, sub unam inducere consuetudinem, et quibus ipsi utuntur, omnes similiter uti : nescientes, se ipsos etiam a plurimis in hujusmodi posse reprehendi: neque possibile est eamdem apud omnes morum normam obtinere.

Nihil tamen aut nostros, aut illos, vel linguarum differentia, vel morum, vel hujusmodi quidquam, quod non sit commune omnibus, prohibet, sub D unam adduci fidem. Nam et apostoli, cum totum lustrarint orbem, omnes in rebus omnibus consuetudines suas minime immutare compulerunt. Sed neque si voluissent, eas gentes immutare potuissent; verum præcipua quædam, prædicationis Evangelicæ capitula decem ferme, vel duodecim tenere, atque confiteri adhortantes, nullum de cæteris verbum fecere, nisi traditis capitulis aperte repugnarent.

Præclarum estquidem ab omnibus semper abstinere jejonando, atque sarcinam carnis abjiciendo : quis enim id non laudet, quod a sanctis Patribus ut activæ virtutis species non minima, summa diligentia, et cura apprehensum est? Et fortasse dixerit quispiam Occidentales plus quam nostres jejunare, si communiter omnibus omnes comparentur. Utcunque tamen se res habeat, jejunium, si cum proximi dilectione, et sine disceptatione, et condemnatione non jejunantium flat, mercedem habes. Aliter enim Pharisaicæ elationi comparatum, nocet : et, si quem fructum alium habeat, amitult : Si enim distribuero, inquit, omnem substantiam meam in cibos pauperum, et si tradidero corpus meum ita ut ardeam, charitatem estem non habuero, nihil mihi prodest <sup>17</sup>. Addit etiam Apostolus : Esca nos non commendat Deo<sup>16</sup>. Et, Qui non comedit, manducautem non spernat<sup>19</sup>.

Si quis autem manducans non manducantem scandalizat : hoc, illi quidem nihil nocet, maxime, si qua urgeat nécessitas, vel locorum, corporumve dispositio. Infirmis enim legem non esse, Apostolus ait; et : Qui infirmus est, olus manducet so. Et, mundis munda sunt etiam immenda. Immundis vero omnia immunda sunt. Inquinata enim est illorum mens, el conscientia <sup>31</sup>. Ejus vero conscientiam infirmam claudicare arguit : quod puerilis est sensus, et ejus, qui necdum evangelicam perfectionem apprehenderit : in qua mutua dilectione, et spirituali littera subjectis legales observationes prohibentur. Et : Non quæ intrant per os, coinquinant hominem, sed quæ egrediuntur ex corde 31; odium scilicet, inimicitize, et que talia; ne sepulcra dealbata videamur plena putredine, et paropsidem extrinsecus mundantes, interiorem negligamus immunditiam, cæcitatisque crimen subeamus, si oculi nostri trabem non videntes, in fratris oculo festucam studiose inquiramus; quomodo ergo non maxime læditur, qui amissis charitatis bonis hujusmodi festucas insectatur?

Præterea, in Christi doctrina partim sunt præcepta, vel mandata, partim admonitiones, sive consilia. Præcepta igitur unusquisque fidelium servare, ex necessitate requiritur. Aliter quippe mortalibus percatis sese confodiet. Consilia vero si quis sequi eligat, perfectionem apprehendit : Si vis enim, inquit, perfectus esse, vade, et vende omnia quæ habes, et da pauperibus, et veni, seguere me 33; hoc tamen, si quis agere noluerit, spe fidei minime excluditur : si servet, quæ sunt saluti necessaria. Hujusmodi vero jejunium non est, nisi statutis quibusdam diebus, vel sextis feriis omnibus, et quadragesimæ jejunio, quod a sanctis Patribus institutum, qui per contemptum violaverit, peccat quidem, non tamen ideo fidei naufragium pertulit. Verum in id peccatum incidit, quod per pœnitentiam, et confessionem, Christi cooperante virtute, remissione potietur.

<sup>37</sup> I Cor. xur, 3. <sup>38</sup> I Cor. vill, 8. <sup>39</sup> Rom. xiv, 3. <sup>36</sup> Rom. xiv, 2. <sup>81</sup> Tit. 1, 15. <sup>33</sup> Matth. xv, 14. <sup>34</sup> Matth. xix. 24.



## De jejunio Sabbati (81).

Sed et judaizare Occidentis Ecclesiam causantur. quorum plurimi per omne Sabbatum carnibus abstinent, sive pro sepultura et morte Domini, sive pro tristitia et tribulatione, quam sancta mater ejus tota die illa habuit, qua Dominus in sepulcre mortaus secundum hominem quievit. Intud facientes, sicut omni Dominico die Resurrectionis ejus, et omni sexts feria crucis ac mortis illius memoriam agimus. Nempe, ex cujusque rei intentione quisque vel vituperatur, vel laudatur. Porro intentio prædicta fidel, religionisque cum sit, culpari merito non potest. Neque enim judaizandi causa hoc facit; imo, ne ipsa quidem resullam habet Judaicae observationis similitudi-B nem. Judzi quippe, in quantum possunt, preparati. otionque ab onnai opere agentes, tota illa die Sabbati et comedunt, et bibunt : hi autem abstinentes carnibus, castigatius in ea degunt, contrarisque illis facere deprehendantur. Non itaque qui jejunat, sed qui illorum otium, edacitatemque imitatur, et sabbatizare, et judaizare dicendus est. Nam sabbalizare prodeliciis, et otio, et requie aecipitur ; si quidem vera canit ille qui dixit : In primo jejuniorum Sabbato, sabbatizemus, socii, hesternis de laboribus requiescentes.

Proinde si quis etiam præceptum de non jejunando in Sabbato a Judzis manasse putat, id in Orientis partibus, ubi Judzeorum erat gens, et patria, merito promulgatum crediderimus, quos apostoli, cam c ad Evangeliam doctrinam vocare cuperent, quia Judaica natio Sabbato maxime glorlabatur, ne scandalum in fide paterentur, apostoli, ut animorum curatores, omala effecti ut omnes seu plures lucrarentur. permiserunt ita esse, ut antea, et jejunare vetuerunt : quod religionis ratione nihil eos lædebat, qui illud observarent. Neque enim apostoli, hos quidem a lege, illos autem ab idolorum cultu revocassent, si suis illos consuctudinibus omnibus, quæ evangelicz prædicationi non obsisterent, revocare voluissent. Nam, si circumcisionem quandoque ad tempus permiserunt, virtuti prædicationis oppositam : Si enim, inquit, circumcidamini, Christus vobis nihil prodest 24 ; istudque ideo secerunt, ut plures ex Judzis acquirerent, quos maxime allis arbitrabantur excellere : D quid de Sabbato dicendum est, in quo et jejunare et non jejunare doctrimæ spiritus non adversatur?

Non tamen boc per totum orbein prædicandum fuit, remota Judæorum causa. Non enim de comedeudo, vel non, apostolis ita ratio erat, sicut omnia facere proincremento Evangelii, in ipsis prædicationis initiis; quorum plura tunc permissa, postea permissa non sunt, amota causa, propter quam permissa prius fuerant : sicut et medicus, qui alia præcipit, causis apparentibus convenientia : quo

<sup>24</sup> Galat. v, 2. <sup>25</sup> II Cor. III, 6. <sup>36</sup> Psal. XIII, 2.

(81) De jejunio Sabbati lege Bellarminum lib. 11 De bonis operibus, c. 18. Vide etiam Humbertum contra Michaelem Gonstantinov. patriarcham et

A more, Ecclesiam quoque patare possumus necessario pro temporum qualitate usam, pro animorum singulari cura. Alias quippe nequaquam virtus Christi per apostolos Ecclesia conservaretur; neque posset, juxta emergentes casus, nova disponere.

Non ităque si quis passionem Domini honorare cupiens, illiusqué mortem, quantum fieri potest, in se ipso compleoil, ac propterea carnibus abstinens, omnique cibe, fuisset ab apostolis culpatus, imo ad destinatum evangelice prædicationis bravium gradlens, morcede, et laudibus dignus babitus esset. Ipsi etiam sont, qui dicunt : Littera occidit, spiritus autem vivificat <sup>48</sup>.

Prorsus vero, si quid Occidentis Ecclesiis circa hæc fleri aliter videtur, hoc ab initio, a successorlbus apostolorum acceperunt, Linique et Anacleti, et Xysti de hoc decreta proferunt, quæ rationabile simul et justum esse definiunt, Sabbati die, ista vel ista causa expiari, non id tamen ex necessitate præcipientia.

Augustinus quoque, antiquus et venerabilis Pater, in quadam epistola (82) de Sabbato ait : Quod quando quidem in Occidente moratur, juxta Occidentalium consuetudinem, et ipse jejunat. In Oriente vero si versaretur, illos ipse die non jejunantes ex antiqua consuetudine, et ipse sequeretur. Ex quo perspicuum est, antiquam Ecclesiarum fuisse consuetudinem, ut alli sic, alil vero sic facerent : istudque non ex necessitate, sed ex antiqua consuetudine, et ut singulos voluntas tulerit, mosque obtinuerit. Sed et Gregorius Romanus pontifex, cujus apud omnes præclarum nomen est, officia atque jejunia, ut medo servantur, Occidentis Ecclesis tradidit: Hunc enim omnes in omni traditione sequentur.

#### De vetustate.

Qui vero ex nostris fortiores sunt schismatici, veinstatem quoque Occidentalibus objiciunt, per quam concludere pro se arbitrantur, quasi non eadem sit et illis antiquitas, liceatque illam pro se ipsis inferre. Neque sentiunt, dum ista dicunt, idolorum se cultum, quam Christi religionem firmiorem, ratione vetustatis, ostendere. Nam si antiquiora quæque etiam veriora sunt, quid sequatur, manifestum est. Sed et Ecclesiarum unione, sive etiam symboli additione præsuppositis, ut dictum est, cur non ista magis honorata servantur? quanguam, quis nesciat, cum tantum illis odium contra Occidentalem Ecclesiam creverit, ut nullus de unione vel per somnium cogitet, amentiaque late diffusa sit, adeo ut rationem amisisse videantur, pessimaque dispositio omnino invaluerit, omnia illos voluntate agere, nihil rationis examine ? Si enim cum judicio procederent, alia fuisset ratio; nunc autem nullus est intelligens, seu requirens Deum 36.

Nam quando erant, qui unionis curam haberent,

Nicetam Pectoratum. (82) Epist. 118, ad Januarium.



constat profecto, quia aberat contentio, atque in id ipsum distantia, ac disjuncta remeabant. Enimvero, putare plurimos, qui prolizo tempere ex nostris fuerunt, schisma satis roborare, Ignorantium est, qued Occidentales plarimos et ipsi proforre possent, non ridenda, et indigna ingerentes, verum validissimas probatissimasque rationes producentes, et quorum sapientia mandum peragravit; quanquam et id, quod nullas manam apud cos inventus est, qui nostrorum antecederet opinioni, suisque reluctaretur in en controversia, pro qua Orientis et Occidentis Ecclesiæ inter so digladiantur, validum sane veritatis illorum argumentum est.

Quod si quis arbitratnr, illorum quemque, vel suja, ut propriis et charloribus favisse, vel pœna ac supplicio perterritum, nihil contra locutum faisse : B primum quidem, et nostros suz maxime opinionis tenaces dixerit quispiam convertens; neque tamen unquam defuisse, qui Lotinorum Ecclesies accederent. Deinde, possibile non est, tanto temporis tractu, faisse aliquos, qui veritatem pro charitate in Deum, ac fide, futarisque præmiis omnibus præferrent : atque ideo, constanter agerent, sicuti initio aliis alias causis plerique contra tyrannos maximam ostendere fiduciam, quorum et nomina, et scripta exstaut, quemadmodum et alias hæreses apud Latinos reprehensas profligatasque novimus. Namque et apud nes plurima ab illis conscripta servantur. Staltitia ergo plenissimum est, sic accepimus, dicere, nibilque ukerius inquirere ; quasi post mor- C bum sani fieri erubescamus, neque saltem antiquos imitemur, qui, sæpenumeró falsis opinionibus præventi, postea pomituerunt, cum eis illuxisset veritas, minime crabescentes, sed referentes Deo gratias. Nam juxta theologum Gregorium : Non mali transmutatio, sed mali servatio facit turpitudinem.

Est autem id etiam dementius, quasi communem dignitatem præponendo, singulos velle majores suos circa fidom imitari. Ignorantium enim est ; quia Christiani omnes, nunquam hoc ipsum essent, magnum et honestissimum nomen, et res, si diguitatis sapientiam scissent. Huicenim obsequentes, liquet quia nunquam pro majorum fide idololatriam, vel alias. quomodolibel obortas bæreses, pro veritate commutassent, quas Patres illorum secuti essent. Verum D his, illi valefacientes, Christo adjuncti sunt. Nempe enim et beatum culpabant Paulum, quod non umbræ legis assidens, Evangelii persecutor esse perstiterit. Et illud simul asserunt, non oportere Occidentales, omisso, quod dicunt, de sancto Spiritu, his assentiri debere, quæ dicuntur ab ipsis. Unde enim istis persuadere poterunt eadem præ se ferentibus; quomodo et infidelibus de Christi fide loquentur, qui infidelitatem a majoribus suis acceperunt ? Si igitur talia possunt ad invicem utrinque conversi, quid roboris habebit ipsorum ratio? Nonne ergo magis proprium, et utile est, omissis anticipationibus omhibus, veritatem ipsam, per se ipsam omni studio et cura indagare ? Id sane virorum est

constat profecto, quia aberat contentio, atque in id A veritatem studiose sectantium, non ut aliquid diipsum distantia, ac disjuncta remeabant. Enim- sisse videantur, frustra et irrationabiliter loquenvero, putare plusimos, qui prolizo tempere en tium.

> Cum igitur ex nostris non pauci Romanæ semper Ecclesiæ adjecti sint, si quidem allquis ex ipsis veritate dogmatis, ab eo qui eæcos illuminat, irradiates, senctorum doctrina duce, ac præcedente, ealumniatores per philosophiam et rhetoricam obtinere et cohibere non possit, hunc fatuum ac simplicem dicunt, et ut seductum, ac deceptum objurgant : veluti si, eum a fidelibus omnibus exigator, ot idonei sint ad rationem fidei reddendam, paratique ad sutisfacien fine omnibus quærentibus, tune etiam Plato, et Ariantoles, et Cicero in lingua efs esse debeant. Sod enim quorumdam isti sapientiam, quia ipsis incumbant solis, summam esse dicunt : ad quos imperitos ire admonent, mittantque, tumida ista, et inflata discituros.

Cæterum, si quis corum, de quibas culpatur, rationem reddit, sanctorumque doctrinæ admonet, et quæ objiciuntur, nihil habere virium ostendit, sive absurditatum lubricum insinuat; nt curiosum, et verbosum, conflictusque amantem, nihilque utilem existimant : fideique simplicitatem laudant, et piscatores ingerunt, quaei ipsi ad piscatorum gradum pervenerint, illorumque sapientiam, et signa Hlos sequentia sint consecuti. Non enim sciunt, piscatores quidem illos, priusquam arcesserentur a Bomino, fulsse; postea vero quam illius discipuli effecti sunt, illos ipsos piscatores sapientissimos ah ipso fulsse declaratos : Benedictus enim Deus, inquit, qui piscatores sapientissimos estendit.

Et bæc dicunt, non si quis in divinis rebas syllogismis utatur, Platonisque et Aristotelis admisceat philosophiam ; præclare enim ageretur, si propter fidel reverentiam ista de Scripturarum auctoritate docerentur. Nune autem et ad ipsos fidel terminos, Scripturæque ac sanctorum magisterium impudentes flunt, cum scilicet ab iltis urgeantur : neque principio intelligant, quid velint, hujusmodi autem cavillationibus pro suffugio, et diversicale utantur sepiæ in morem quæ, ut piscatores effagiat et lateat, atramentum ante se vomit. Ipsi tamen cum aliquid dicere videri volunt, in angulo suos alioquentes, obliviacuntur quidem regulas, quas aliis ipsi posuerunt, ceu sapientiæ, jactantos fanda et infanda, et quæ supra diximus, et scribunt et dicunt.

Atqui, si quidem omnem rationem rejiciendam arbitrantur, quodque præter rationem est, susciplunt, quid tandem suos istos etiam septem Sapientibus præferunt, quibus conferentes cæteros, hudum esse pueroram dicuat, quibusque omnes cedere volunt? Si enim ex illorum sapientis nituntur, plures, atque sapientiores, qui eis adversantur, fuisse comperient. Profecto enim Occidentalium sapientia excellet : si autem quod sapiens et cam ratione est, et ipsi suscipiunt, atque ideo de Scripturis persuadere conantur : nequaquam eos qui secum disserunt, abjicere debebunt. quos id, quod

219

secondum rationem ex his que concessa sunt, plu- A cos adversus fidem validum contra inferro arguens, ribus ex partibus sequitur. Non enim his licere sild uti dicent, aliis vero non itidem licere : quod irrationabiliter distribuentium est.

Contestantur autem et Arium et ejus similet, quoties cos ratio defecerit; fuises quidem cos sapientia iusignes, altra sanctos amnes, amerentes, red veluit hæretices ab Acclesia ejectos inferentes > sihilque mirum est, si quis sapiene cum sit, aliad aliquid, præter id gned igst volunt, de fide dicit. Et ipsam enim nibilomiaus propter sapientiam fuisse damnatum. Huse autom dicentes, doctores ambiguos faciunt. Nam sì infidelis est sapientio, cavendum nobis est, ne sapientize causa illis obtemperantes fallamur, et carei carcos sequentes pra- R cipitemur, alque irrationabilitatem rationis normam assumentes, per haue veluti in tenebris eseci oberremus; simul autem et contra sanctos mentivatur.

Neque enim Arius et Eunomins, et alii hnjusmodi Basilio et Gregorio, et cæteris sapientiores werant : qui, si quidem irrationabiliter persuaders velint, quis attendere dignetur ?

Si autem cos mente et ratione præditos, atque sordatos dicunt et se ipsos destruunt. Unde enim suis, quos in sapientia mirantur, fidem habendazu propter hanc ostendere poterunt, si communiter arguatur sapientia? Itaque, non magis contra istos, quam contra aliós dicetur, si sapientiæ causa con-C tigerit, ut veritate frustrentur.

Sed profecto sapientia per so malum non est. Non enim si quis ea præter rationens usus est, ipsa continuo in culpa erit. Sed neque ille sapiens dicendus est, qui mendacia confingit. Neque enim scientia alque sapientia; sed contra, inscitia et insipientia, qui mentiuntur, utuntur et alios fallant : sicuti neque gubernator merito dicitur, qui navem perdidit, neque medicus, qui infirmum peremit. Neque enim quantum gubernator est. vel medicus, sed in quantum peritiæ suæ norma uterque excidit, istud contingit. Non tamen propter imperitiam eorum, sive malitiam, vel gubernatio, vel medicina per se malum est. Neme enim per ista servaretur. Igitur nec napientia propter cos p qui illa abutuntur, malum est; neme enim vera diceret, sapiens qui esset; ita et omnes theologos mentiri diceremus.

Itaque si quis modos verborum ac rerum sciens, utque in Deo aliud quidem ineffabile est, aliud non ita; juxta Damascenum enim, neque omnia sunt ineffabilia, neque omnia effabilia, concessaque fidei principia supponens, quid hoc supposito, sequator, quid auferatur, inspicit, et infert sequentia principiis consona. Ac fidem quidem externis quoque rationibus ostendi posse, confidit, solam autem propter revelationem, sanctorumque theologiam credit; philosophiam vero veluti ancillam theologiæ adjungit, as per hanc refutat calumniatores; nihil

sicuti prioribus temporibus antiqui Ecclesite magistri faciebant; quippe juxta magnum Basilium in expectione super issiam : Murus est dogmatibus vostris colorna sapientia vis, non ea permittens volentibus facilia ad capiondum ac diripiondum fieri.

222

Qui hajusmodi est, nunquam propter sapientiam, norma supientize sanctorum in divinis utens, ut mentions culpari poterit : alinguin et illos at corruptores una ejiciemus. Hoc enim ipsum Atium Ecclesia exputit, quod plurima ex bis, que Scriplurm suctoritate et fide concessa sum, subjecta issias propositione, tollebantur.

Hic autem, ut ostensum est, nibil hujusmodi contingit. Qui enim ex solo Patre procedere dicunt Spiritum sanctum, eos omnia, præter Scripturam ac sanctorum rationem, sequuntur. Qui autem ex ntroque, videlicet ex Patre per Filium fatentur, eos omnia secundum rationem segui, comprobatur; com neque aliquid ex suppositis tollatur, neque absurdum sliquod introducatur. At ille quidem minime vel catholico universalique concilio credidit, vel ad communem Ecclesiam attendere voluit. Idcirco etiam propriam quamdam, præter communem, viam ire volens, hæreticus fuit. Hic autem gui Occidentali Ecclesiae adhæret, præter id quod omnibus catholicæ Ecclesiæ magistris congruit, universali etiam synodo obtemperet, in qua Orientalibus, Occidentalibusque convenientibus, communi sententia definitum est, communem esse sanctorum omnium opinionem, a Patre et Filio procedere Spiritum sanctum, Ecclesiamque id confiteri, a qua nulla únquam fallax de fide sententia manavit.

Sed ne Basilio quidem, et Gregorio cæterisque similibus crederemus, sapientiæ causa, nisi prius ipsi, hæreticis aliis alia dicentibus, hujusmodi Ecclesiæ uniti essent, atque a catholicis synodis ab ea congregatis probati fuissent, atque ad illos tanquam veritatis magistros, Ecclesia dirigerot. Sed neque sanctos cos putaremus, si coutra illem cum aliis reluctarentur.

Eos enim qui per id temporis illi non obtemperavernat sive contradizerunt, exsectamer. Non itaque solum oportet esse. sapientem. Nisi adsint catera, et principaliter Ecclesia dogmata confiteatur, quantumlibet quisque sit sapiens, delirat. Oportet enim Ecclesiam stabilem semper in veritate consisters, id us or his que illi ante contigerunt, comprobatur ; eique operæ prelium est obtemperare. Aliter enim incertum esset, quis sapientium vera prosequeretur, nisi id subjiciatur, Ecclesiam semper necessario veritatem sequi; sique hanc ambigua omais discernere, atque delhrire.

## De azymis.

Plurimi vero de azymis etiam Ecclesiam in jus

est, ad eos præsertim qui ignorant Ecclesias ab initio semper se ita habuisse, ut Orientis scilicet Ecclesia fermentatis, Occidentis autem azymis sacrificaret : quodque ad mysterii virtutem utrumque idem valet. Constat enim ex tritici substantia, ex quo solo, subjectum illud accipi necesse est : Salvatorque noster secundum legem omnia factens: Non veni, inquit, legem solvere, sed adimplere s7; et : Decet nos implere omnem justitiam 38; oportebat ut eisdem in legeli Pascha uteretur azymis, scilicet juxta traditionem legis, quæ sublatis fermentatis, azyma tum apponobat. Ex quibus profecto in eadem mensa, mysterium quoque sui corporis conficiens tradidiase cognoscitur.

Quod Chrysostomus quoque attestatur, dicens : B its quoque panis nomen derivare. In illa cœna omnia sum secundum legem patravisse. Nisi enim secundum legem azymis in cœna illa usus esset, a Judzis omnino, ut prævaricator legis. insimulatus esset : Nam cum multi falsi testes, inquit, surrexissent, causam non invenerunt \*\* : maxime cum et proditor cœnæ illi interesset, qui si quid tale fuisset admissum, Judzeis clam renuntiasset. Quanguam et Dominus ait : Desiderio desideravi hoc pascha manducare vobiscum \*\*; in quo scilicet etiam mysterium corporis sui tradendum erat. prædixitque ubinam cum discipulis oporteret cum Pascha manducare.

Si autem pascha legitimum fuit, omnino etiam legitimis in illo cibis usus est. Neque enim, cum omnia legis implesset, eam in Pascha prævaricari C debuit. Commendat hoe et evangelista, cum dicit : Prima autem die Azymorum<sup>41</sup>.

Prima vero Azymorum solemnis erat ac legitimi Paschæ. Sin vero divus Chrysostomus exponens primam Azymorum, eam quæ præcedat azyma dixit, ideo id ait, quia Judzis consuetudo erat, a vespera semper initium diel computantibus, e vespera eliam solemnitatem Azymorum inchoare : quam enim ipsi noctem, parteni præteriti diei compulamus, initium diei a solis ortu facientes, hanc illi diei sequentis initium computant; quam ergo nos ante Azyma, illi primam Azymorum dicunt. Quocirca evangelista quoque secundum consuetudinom, primam Azymorum appellavit, quam D fermento veteri, neque in fermento malitiæ et Chrysostomus ante Azyma dixit, vesperam insinuare volens, in qua Dominus prima Azymorum inchoante, cum discipulis Pascha manducavit.

Quod si dictum est : Et ipsi non introisrunt in prælorium, ut non contaminarentur, sed ut manducarent Pascha 43, non ideo putandum est, nondum advénisse Pascha; sed quia Judæis licitum erat, ipsum in quibusdam casibus differre. Sicut enim

traliunt (83), de quibus ne loqui quidem dignum A cum esset prohibitum Judæis, extra civitatem suam Pascha facere, si qui solemnitati defuissent, post hanc in civitate celebrabant : ita et his qui ia civitate erant casibus quibusdam differre licebat, sicuti quidam tone etiam foeerunt : nequiter quidem, quia morti justum injuste tradentes, arbitrabantur mundos se Pascha secundum legem mandu- " care. Distulerunt tamen, etsl rationabilem causam minime kaberent.

> Ridiculum vero' et illud est, quod quidam, panis nomen, qui Græce aproc dientur, and tou alpesdat, id est ab es quod est attolli, quia propter fermentum turgescit, dictum putantes, azymum panem, quia fermento careat, neque panem appellari volunt. Quasi vero necesse sit linguas omnes,

Latinus enim fortasse, vel Perses a confirmando panis nomen, quia cor hominis confirmat vel quomodolihet aliter, a proprietatibus ipsam rem sequentibus deducit. Si autem et azyma cor hominis confirmant, et ipsa omnino panis nomine vocanda sunt ; et Scriptura, cum de ipsis loquitur, panes utraque appellat.

Ouod indicat beatus evangelista Lucas, qui Salvatoris post resurrectionem ad Lucam et Cleopham in Emmaus proficiscentes locutionem prosequens, post quædam infert : Sed cum his omnibus hodie tertia dies est, quo ipsa facta sunt 43, de passione scilicet loquens. De hac enim sermo erat; constatque quia hæc tertia inter septem post Pascha dies fuit, in quibus secundum legem eis interdictum erat uti fermentatis, vel ea utcunque circumferre. Atque illic addit, quia cognitus fuit in fractione panis.

In ipsa quoque apparitione Domini, qua piscantibus apparuit, scriptum est : Quia invenerunt prunam positam, et piscem superpositum, et panem 44. Constat ergo azyma panem evangelistas appellasse, neque enim eis licebat septein illis diebus fermentatum panem habere, vel circumferre.

Præterea, fermentum pro dolo et malitia in Scriptura accipitur : Attendite enim, inquit, a fermento Phariscorum 18. Et : Epulemur non in nequillæ, sed in azymis sinceritatis et veritatis 14; quia etiam sumptum ex sacra Virgine Domini corpus ab omni peccati labe sincerum, intactum, inaccessum fuit, ideirco panis quoque azymus sincerior ac simplicior cum sit, merito in sacrificii ublatione assumptus dici potest, in qua, subjectum illud in Dominicum mutatur corpus. Id enim plenum rationis est, ut ad mysteria, quæ per sensibilés species traduatur, pretiosiores, et quæ

<sup>27</sup> Matth. v, 47. \* Matth. m, 15. \* Matth. xxvi, 60. 44 Luc. xx11, 15. 41 Matth. xxvi, 17. 44 Joan. xviii, 28. 44 Luc. xxiv, 21. 4. Joan. xxi, 9. 44 Matth. xvi, 6. 44 I Gor. v, 8.

(83) Lege Bellarminum lib. 19 De Eucharistia, c. 7 et segg.; Gennad. pro concilio Florentino, Humbertum contra Michaelem et Nicetam.



sint magis eis, qua sumuntur, accommodatæ eli- & Ecclesia canuatur, ut illud : Queniem in cælestibus ganiur.

## De dormientibus.

225

Et hoc item Occidentalibus crimen impingunt (84), quod cos qui vita excedunt, nisi peccata aliqua impediant, sanctos debita beatitate statim frui dicunt, et consequenter mortalibus peccatis obstrictos, atque ideo a beatitudine indignos, ad zternos cruciatus pertrahi, quoad facta mortnorum illa generali resurrectione, singula singulorum animabus conjuncta corpora una vel fruantur gaudiis, vel suppliciis afficiantur. Qui autem id crimen objiciunt, sive sacris Litteris credendum, sive sit observanda ratio, culpari potius merentur, quan culpare ipsi debeant. Nam Dominus quidem, ut ex pauperis Lazari, et divitis epulonis parabola proposita, constat s7, quia non verba sine rebus proponebat, concludens adjecit : quod Lazarus quidem mortuus ab angelis Abrahæ sinibus invectus est; mortuus est autem et dives et sepultus, atque ia flammam abiit. Per quæ post mortem alterius quidem requies, et beatitudo signatur, alterius vero crucistus, nullum finem habens.

Quanquam et id quod ad latronem in cruce dictum est : Hodie mecum eris in paradiso 18, jamjam futuram beatitudinem commendat. Divus autem Paulus dissolvi cupit, et esse cum Christe. Cujus rei gratia id cupiebat? Inĝemiscimus enim, ioquit, scientes quoniam dum sumus in hoc tabernaculo, peregrinamur a Domino ; per fidem enim C ambulamus, non per speciem 19 : speciem dicens creditarum rerum substantiam atque veritatem. Profecto autem ista non diceret, nisi aperte sciret, post hujusmodi peregrinationem, carnis onere deposito, se per speciem concupitis fruiturum. Aliter quippe, vivere præstitisset quam mori. Nam et corporis ad animam connexio, veluti materize ad speciem naturalem est. Omnibus autem eorum quæ secundum naturam sunt, ac propriorum, inest desiderium : neque dirimi quispiam a naturalibus vinculis eligeret, nisi post dissolutionem præstantioribus se fruiturum crederet, defunctoque dolor inesset, nisi speratis potiretur.

Cæterum cum hujusmodi spes firma sanctis reposita sit, neque in rerum substantia case possit, D nisi separetur anima a corpore, naturalem conjunclionem sancti fugientes, dissolutionem cupiunt, ut eis destructa materia, liceat eorum quæ crediderunt, substantiam recipere : donec per summam Dei benignitatem naturalis etiam conjunctio divinius et excellentius redeat. Attestatur autem his, el quod in testamentis a Joseph patriarcha dictum est : Moriuntur peccatores et descendunt in infernum. Attestantur item et quæ diebus singulis in

thalamis gloriosi martyres exorant te, Domine. Et illud : Martyres inclyti, non terra vos occuluit, sed calum suscepit. Aperta sunt vobis paradisi porta. intusque accumbentes, lignum vitæ gustatis. Et illud : Sanctorum chorus vitæ fontem invenit, et portum paradisi. Et illud : Quia nunc assistis Trinitati felix. interpellas pro nobis, qui fide et affectu memoriam tui veneramur.

Et ubique omnino sanctos angelis adesse, et congaudere, et una choreas agere confitemur venerantes, atque ut pro nobis interveniant precamur, quod profecto non fieret, nisi esset communis Ecclesiæ opinio, etiam ante futuram mortuorum resurrectionem sanctos omnes beatitate perfrui? Alias autem miseri omniuo essent, si reposita sibi bons procul intuentes, prompte ex hac vita, et cum voluptate migrarent.

Proinde, quomodo conveniat, illorum aliquo in loco servatas animas tanto tempore præmiis debitis fraudari, quibus Dominus gaudium æternum repromisit, quosque assumendos ait : Ut' ubi ille est, et ipsi sint so? Sed et post hanc vitam cum fide et spe viveretur, quæ beatus Paulus evacuanda, solamque charitatem permansuram dixit in beatitudine, quæ in divina speculatione consistit. Atqui neque Dominus id voluisset, ne, si ipsi quidem, qui debitam beatitudinem percepturi sunt, minus digne ad eam percipiendam se comparassent, ejus summa benignitate ultra merita semper inundante. nullo hic prohibente, promissa illis bona penes se recondita servare, mœroris causa suis effectus, meritisque illos honoribus privans.

Nam si frustrari fine mærorem ubique præstat, quomodo non id sanctis mæroris erit cause, eque magis, quo fine maximo atque dignissimo non potientur ? Semper enim cupientes quærent, et non potientes mærebunt. Si enim bie ingemiseunt, ubi peregrinantur a Domino, quomodo non id etiam post præsentem vitam patientur, si illie eis cum fide etiam ac spe vivendum sit? Qua omaia, præter Scripturæ normam, præterque rationen sunt,

Porro si quis divum Paulum objicist dicentem : Et hi omnes, suncti scilicet de quibus dicebat, non tulerunt repromissionem, Deo melius aliquid providente, ne sine nobis perficerentur ": sciendum, quia hoc in loco, perfectionem, dixit animæ corporisque unionem, quæ universaliter erit in futura mortuorum resurrectione. Nam secundum corporis partem sancti necdum beati sunt, quia ipsum necdum habent glorificatum, juxta rationem beatitudinis animat. Cum vero talis unio erit, tunc utraque pars hominis perfecta erit; quod ergo dictum

" Lue. xvi, 19-31. " Lue. xxiii, 43. " Il Cor., v, 6. " Joan. xiv, 3. " Hebr. xi, 59-40.

(84) Loge Genuadium pro concilio Florentino, c. 4, et Bellarminum lib. 1 De sanctorum beatitudine.

# MANUELIS CALEC/B

est : Deo pro nobis melius aliquid providente, ne A quidem satiabuniur cum apparuerit els gloria ipsius sine nobis perficiantur, perfectionem significat, quam diximus, quamque Patribus in spirito denontiatam, ante futuram restitutionem non reddidit sive aliis sanctis, donec Jerusalem illa cœlestis, ex his qui ante logem et in lege, et in Novo Testamento sunt, impleatur, juxta magnum consilium Dei, et præcognitionem, ineffabilemque dispositionem.

Quocirca, neque putandum est, si modo, qui digni sunt beatitudine, meritis præmiis fruantur, nullam jam fore necessitatem illustris Salvatoris adventus venturi judicare mundum. Tunc enim cum aderit mortuorum resurrectio, singula etiam corpora, juxta cujusque animæ vel splendorem, vel obscuritatem, præmiis æqua proportione perfruen- B tur. Præterea, quoniam cum corporalibus lineamentis adveniet in gloria, non sicut in priori adventu in humilitate, necessario omnes resurgentes iu regno cum gloria videbunt cum, quando sancti

Peccatorum vero alia guidem mortalia dicuntur, ea scilicet, quæ animæ mortem inducunt, culus mors est separatio a Deo; alia vero venialia, quæque scilicet rugam quidem aliquam, vel maculam animæ imponunt, non tamen ita, ut per ea æterna beatitate arceatur. Solus quippe Dominus nostra conditione suscepta sine peccato vixit; singuli autem hominum alius aliis peccatis tenetur C obnoxius. In peccatis enim nati sumus, vitamque sine peccato transire non possumus, quantumlibet viriuti studeamus. Etsi enim quispiam mortalibus \_abstineat, minoribus tamen illum non implicari, possibile non est : pro quibus quotidie orantes di-.cimus : Dimitte nobis debita nostra 35 ; quantumlibet enim quisque peccaverit, minimum licet, reatui subditur, hujasque satisfactio quomodolibet illi persolvenda est. Si quis enim mortalibus peccatis obnoxius, hine sine pænitentia discesserit, æternis -supplicits subditur : Qui enim talia agunt, sit Apostolus, regnum Dei non possidebunt se; quibus vero .nulla jam salutis erit spes, resurgentque in condem-.nationem, in eumdem rursus redibunt locum. D

Porro si quis confessus, priusquam pro peccatis satisfaciat, sive etiam, simul atque confessus fuerit, poenitens, in quibus peccavit ex vita discedat, seterna quidem damnatione liberatur per sacramentam popultentia, in hoc enim popultentia remedium induluum est; aliter quippe nulla salutis spes fuisset his, qui in fine positiont; debitam vero peccatorum satisfactionem persolvet. Quam enim hic, sive per elecmo-ynam, et stiam beneficentiam, sive per jejunium

" Philipp. 11, 10, 11, " Joan. xix, 37. " Matth. xxv, 46. " Matth. vi, 12. Gal. v, 21.

(85) Lege S. Thomam in opusc. contra Græcorum errores in Bellarmino I. De Purgat. et Gennadium pro concilio Elorentino e 3. Exstat Græce et Latine liber a Græcis editus contra purgatorium

perfectam jam etiam secundum corpus consecuti beatitudinem. Et contra impios et infideles in clarissimo triumpho vincent, triumphatori procidentibus omitibus : Omnis enim lingua confitebitur, et omne genu curvabitur, colestium, terrestrium et infernorum ".

Qui autom Dominum gloriz crucifixerunt, ob id solummodo illum videre permittentur, út arguantur : Videbunt enim, in quem pupugerunt # : quique in hoc mundo prædicatum non receperunt, sed in suo errore permanserunt, confundentur. Nungnam vero corporalia Domini lineamenta videre possent, nisi et ipsi corpora sua, illorumque effectus habere permitterentur post resurrectionem, juxta cujusque animæ proportionem, ut supra dictum est, quo facto : Alii quidem in supplicium æternum, alii vero in vitam æternam ibunt \*\*.

De igne purgatorii.

Έπει δέ (a) των άμαρτημάτων τα μέν θανάσιμα Advorat, dos the wurte anobelister notel, he east θάνατος ό άπό τοῦ Θεοῦ χωρισμός, τὰ δὲ συγγνωστά, δσα ρυτίδα τινά και ρύπον εντίθησι τη ψυχή, ού μήν ώστε τῆς αίωνίου μαχαριότητος είργεσθαι διά ταύτα. Και μόνος μέν ο Κύριος την ήμετέραν φύσιν άναλαδών, άναμάρτητος διεδίω, των δὲ άνθρώπων Έχαστος άλλος άλλοις των άμαρτημάτων ένέχεται. Έν έμαρτίαιςγάρ έγεννήθημεν, χαί τον βίονδελθείν ούχ έστιν άναμαρτήτως, καν έφ' δσον οδν της άρετης έχεσθαι βούλοιτο. Εί γάρ τῶν θανασίμων ἀπέχεται, τοίς γαρ μιχροτέροις άδύνατον μη ενέχεσθαι, ύπερ ων και δοτισούν εύχόμενος ενέχεται λέγειν . "Αφες ήμιν τα δφειλήματα ήμων. Έφ' δσον γάρ τις χαί όπωσοῦν άμαρτάνει, ένοχή χρέους ὑπόχειται, καί. την ύπερ τούτου έχανοποίησιν, όπωσδήποτε χατηδάλλειν φφείλει. Βί μέν τις θανασιμοις άμαρτήμασιν όποχείμενος του παρόντος μετανοίας χωρίς άπηλθεν, δ δή τοιούτος αίωνίως χριθήσεται. ΟΙ γάρ τοιούτοι, φησίν ο 'Απόστολος, βασιλείαν Θέου ού κληρογομήσουσικ. Περί ών οδδεμία σωτηρίας έλπις, και της άναστάσεως έπι κατακρίσει τυχόντες, πάλιν είς τον αύτον άπελεύσονται τόπον.

Εί δέ τις έξομολογησάμενος, πρινή την ύπερ των άμαρτημάτων Ιχανοποίησιν έχπληρώσαι, εί χαι αμα τῷ ἐξομολογήσασθαι μετανοούντα, ἐφ' οἶς ήμαρτε θανασίμοις, έντεῦθεν άναχωρήσει, τῆς μέν αίωνίου χαταδίχης λυτρούται διά του μυστηρίου της μετανοίας. Έπι τούτω γάρ το της μετανοίας χεχάρισται φάρμαχον. Αλλως γαρ ούχ αν ελυσιτέλει τοζς έν τη έξόδω μετανοούσι, την δε όφειλομένην ύπερ των άμαρτημάτων Ιχανοποίησιν άποδώσει. "Ην γάρ έν-

quem tenebris quam luce digniorem evulgavit Vulcanius Calvinista.

(a) Hunc locum Græce e fidit Leo Allatius in Libro De Purgatorio, p. 12. EDIT.



# ADVERSUS GRACOS LIB. IV

notas, el re dià vyorelas, xal yaueuvlas, xal daχρύων, χαι της τοιαύτης χαχώσεω; ξμελλεν άποδώπειν, κατά τούς έπι τρίς άμαρτήμασιν ύπερ Ιχανοποιήσεως χειμένους τών πατέρων κανόνας, τεύτην, εί μη συνεχωρήθη ζην, κατά την έκείσε διάθεσιν άπελθείν άποδώσει, έως αν πατά την του θεού χάρεν και δικαιοσύνην άπονεψάμενος τον ix της άμαρτίας έμπεπλασμένον αύτῷ ρύπον, και καθαρός xal άξιος ήδη γενόμενος, ένωθηναι τῷ Θεῷ, μή έχων οπίλον ή βυτίδα τῆς μαχαριότητος ἀπολαύη, πρός ήν κατηυθύνετο μέν από των παρόντων διά του τής μετανοίας φαρμάχου, χαι των λοιπών μυστη-

El vàp the filler & Kúpiog, allà xal Sixaiog, xal B ούχ ούτως έλεήμων, ώς την αύτοῦ δικαιοσύνην άναιpilodai. Odrea γάρ έν ζυγῷ xal σταθμῷ xatà tor Hoatar. "Αλλως δε και μάταιον ην, ή κανόνας χαχώσεως τοίς έξομολογουμένοις επιτιθέναι την Έχχλησίαν, ή τους μετανοούντας τοσαύτη έαυτους rapadidoval the xaxouxle, ef ye the aution avoular άπαξ μόνον είπόντας, έχρην μηδοπωσουν ένέχεσθαι πλέον. Άλλα δηλον ώς άντισηχούσα τοις άμαρτήμασι την διά μετανοίας χάχωσιν, χαί την ένταῦθα χάθαρσιν επιτομωτέραν και χουφοτέραν της μετά raura opersomenus xplvouda za zorauza zoi; anaptheasiv initionsiv. Kal why xal of did flou tough xal axolasia συζήσαντες, έπ' αύτη δε τη έξόδω μόνον μετανοούντες, ούδεν αν ήλαττούντο των εν σάχχω xal σποδώ xal δάχρυσι μέχρι τελευτής διαγενομέ. C νων έφ' όμοίοις τοίς άμαρτήμασιν. "Ετι δέ ούχ άν ούδοτιούν συνετέλουν αι ύπερ των τεθνηκότων έλεηposiver xal sposeuzal map's the Exchasic moosτεταγμέναι. Περί μεν γάρ των ήδη της μαχαριότητος έπειλημμένων εύχομένους ού χρή θυσίας άναφέρειν. Έπει και ας ύπερ των άγιων θυσίας προσάγομεν, ούχ ίνα τύχωσιν ελέους, άλλά τιμῶντες αὐτούς, καί μεσίτας ύπερ ήμῶν ὡ; ἀπαρχάς τῆς ἡμετέρας φύσεως πρό; τον Θεόν προδαλλόμεθα. Περί δε τών είς άδου κατακριθέντων ούδεμίαν εύχην 🛔 Έκκλησία Roteltat.

Καί φανερόν ύπερ των μήτε έν μαχαριότητι χαθισταμένων, μήτε έν άδου χαταχριθέντων τάς εύχάς xal τά τοιαύτα προσάγεσθαι. "Οθεν xal άναγχαίως n συναναφαίνεται, τρίτον τινά τόπου τιθέναι, δπου τής τοιαύτης χαθάρσεως γενομένης, χαι της ελλειφθείσης ixavoποιήτεως άποδοθείσης, οι διά ταύτης έλθόντες, τον ένόντα βραχύν χαθαρθέντες ρύπου, έπι την μαχαριότητα μεταδαίνουσιν. Άσαύτως δε χαι εί τις τάς μέν έντολάς άπάσας των του Θεου προσταγμάτων τηρήσας, χάντεύθεν των θανασίμων άπηλλαγμένος, τοις δε μιχροίς τούτοις και χαθημερινοίς ένισχόμενος, ών χωρίς άδύνατον ζήσαι τον άνθιωπον, και αύτος άπελθών την ύπερ τούτων ίκανοποιησιν, εί τι ταύτης παρώφθη, ή τοῦ τέλους έπελθόντο; ούχ έφθασεν έχπληρωσαι, χαθαρθείς έν τῷ

<sup>ar</sup> lsa. xL, 12.

r208a, sť τε δ.' έλεημοσύνης, xal τῆς άλλης sú- A et lacrymas, et hujusmodi afflictionem soluturus erst. juxta regulas a sauctis Patribus positas pro satisfactione peccatorum, hanc nisi vivens implere permittatur, postquam exierit ex vita, reddet, donec per Dei gratiam, et justitiam, peccali contagium sibi insi-, tum diluens, mundusque jam effectus, ac diguus qui uniatur Deo, non habens maculam negne rugam, ca beatitudino fruatur, ad quam præparabetur quidem per ponitentiæ remedium, et sacramenta cætera ab æterna damnatione per Christi gratiam liberatus, accedere autem prohibebatur, necdum satisfactione debita, secondum divinam justitiam impleta.

ρίων τῆς αίωνίου χαταδίχης, διὰ τὴν τοῦ Θεοῦ χέριν λελυτρωμένος, Ἐκωλύετο δὲ προσελθείν, οῦτω τῆς όφειλομένης έχανοποιήσεως χατά την του Θεού διχαιοσύνην γενομένης.

> Si enim misericors est, ac pins Dominus, justas tamen nihilominus est. Neque ita est misericors, ul ejus justitia evacuetur : Omnia, enim in statera, es mensura, juxta Isajam <sup>av</sup>: aliterque inane esset vel confitentibus ab Ecclesia pœuitentiam impoul, vel pænitentes tantæ se ipsos tradere afflictioni. Si quidem iniquitatem suam, semel tantum confitentes, jam ab omni reatu liberi essent. At constat, quia peccatls prenitentiz afflictionem ingerens, atque hic purgationem breviorem, ac leviorem guage debeatur, decerneus, talia injungit. Alias enim qui per omnem vitam deliciis, et impudicitiæ dediti, ad ipsum jam finem vitæ pæniterent, nihilo deteriores essent, quan hi qui pro similibus peccatis diutissime in cilicio, et cinere, et lacrymis usgue ad finem perstiterunt. Nibil præteren conferrent, qua pro defunctis ab Ecclesia flori præcipiuptur orationes, et eleemosynæ. Pro his enim, qui jam beatitudine potiti suut, orantes sacrificia offerre opus non est. Quæ enim pro sanctis officia offerimus, non ut misericordiam consequantur, offerimus; sed, ut honorantes cos, mediatores pro nobis apud Deum, ul naturze nostrze primitias opponimus. Pro his vero, qui in inferno damuati sunt, nullam Ecclesia orationem facit.

> Perspicuum igitur est, neque pro his, qui beata jam requie potiti sunt, neque pro his, qui in inferno damnati sunt, orationes, ac talia offerri. Unde necessario colligitur, tertium quemdam esse locum, ubi hujusmodi purgatione facta, et reliqua satisfactione persoluta, qui sunt ejusmodi omui macula purgati ad beatitudiuem transcunt. Simili vero ratione etiam si quis servatis omnibus mandatis. Dei, mortalibusque culpis liber, parvis vero, et quotidianis, sine quibus vita hominis transigi non potest, obnoxius, hine, sine poenitentia, et satisfactione decesserit, in purgatorii loco integre, quod omiserat, reddet. Eum enim, qui mortalibus semper abstinuerit, propter minima ista, ut qui turpissime flugitioseque vixerunt, in inferno damnari, justua

vita pura nihil a corrupta differret: si, qui sine venialibus culpis esse non possumus ( sumus enim homines) seque propter illa, ut quisque perditissimus ob scelera gravissima cruciabimur. Et quomodo unicuique Dominus reddet secundum opera sua 38, si tot frustra labores nobis, pro illius implendis jussis assumimus? imo vero, quænam est salutis spes, si etiam parva quæque peccata, quæ velut umbra homines seguuntur, æque ut mortalia damnantur? Nam sine ipsis decedere, illorum est, qui per martyrium consummati, vitamque angelicam imitati sunt, corumque qui magnam ostenderunt prenitentiam, ut latro; et quos divina gratia præcipue justificavit.

αύτών άπελθείν, των διά μαρτυρίου τελειωθέντων, μένων μόνον έστι, και μέντοι και τῶν μεγάλην ενδειξαμένων μετάνοιαν, ῶσπερ ὁ ληστης, και οῦ, ἡ Θεού χάρις έδιχαίωσεν έξαιρέτως, όπερ όλιγίστων έστί.

Cæterum, ut sordidatum vel parva macula, uniri B Deo, et perfrui beatitudine, possibile non est, nihil enim divinæ naturæ profanum appropinquat; ita, omnibus peccatis expiatum, putare, non admitti ad beatitudinem, cum nihil jam obsistat, irrationabile sunul et iniquum est, Scripturæque sententiis contrarium. Sic itaque inter beatitudinem, et æternum cruciatum tertius locus relinquitur, in quo hujusmodi peccata purgantur. Eum vero locum ignem esse aiunt; non eum qui ante faciem Christi in ejus revelatione, ut ait Daniel \*\*, præcedit, et quemgehennæ ignem Scriptura vocat \*\* ; his enim, qui in illum semel merguntur, nulla est emergendi spes; sed ignis alius, quem purgatorium dicunt ; quod in eo delicta purgentur, ac velut in fornace, qui in illum mittuntur, emundantur, istudque ante judicium ex- G tremum. Post hoc enim, nullus qui mundetur erit, unoquoque proprium sibi locum æterne vindicaturo, Solum enim ante hoc judicium quæ pro animabus fight, conferre possunt. Sed et si qui adveniente Domino ad judicandum mundum, modo sanari possint, relinquentur : Omnes enim non dormiemus (86), omnes vero immutabimur 61 ; et nos, qui vivimus, qui residui sumus, simul cum eis rapiemur \*\* ; Deus, ut qui possit mortis, atque illorum regenerationis omnia in momento persegui ; ita et purgationis dolorem, qui multo tempore durasset, breviter contrahens, reddet juxta temporis, dolorisque rationem, ut onnes illius conspectui assistant, omni quidem mentis, ac dispensationibus impletis. Idem vero et de corporibus, si quem ex his dolorem quis obvenire velit propter consortium ad animam in hac vita, nihil cogitare prohibet.

profecto juder nanquam permitteret. Alias enim A τόπφ της καθάρσεως έντελως άποδώσει. Του μέν γάρ τῶν θανασίμων ἀποσχόμενον διὰ βίου διὰ τὰ μιχρά ταῦτα τοίς ἀσώτοις διαδιώσασιν ἐπίσης ἐν τῷ άδη κατακριθήναι, πάντως ούκ αν παρά τοῦ δικαίου χριτοῦ συγχωρηθείη. "Αλλως γάρ ούχ αν ό μετά τῶν έντολών του Θεού βίος του διεφθορότος διαφέροι, εί γε τῶν μέν συγγνωσεῶν ἀμαρτημάτων ἀδύνατον μή κατασχείν άνθρωπου δυτα, επίσης δε διά ταῦτα τοί; πάντη διεφθορόσι κατακριθήσεται. Καί πῶς ό Κύριος εχάστω χατά τα έργα αύτοῦ αποδώσει τῶν τοσούτων ύπέρ των έντολων αύτοῦ πόνων είς χενόν άνηλωμένων τῷ κατορθώσαντι; Μάλλον δε τίς σωτηρίας έλπις, εί χαι τά μιχρά των άμαρτημάτων, ά χαθάπερ σχιά πασι τοίς άνθρώποις παρέπεται, τοίς. θανασίμοις έπίσης χαταχρινούσι; Το γάρ χαι χωρίς και των έν σώματι καθάπερ άγγελοι πολιτευσα-

Τὸ δὲ χαὶ τὸν βραγύν ἔγοντα μύπον ἐνωθηναι τῷ θεψ συγχωρηθηναι της μαχαριότητος επιτετευγμένον άδύνατον. Ούδεν τη θεία σοφία προσυπαντά βέδηλον, άλλα και το παντός έχχεκαθαρμένον μή συγχωρείσθαι οίεσθαι τῆς μαχαριότητος άπολαύειν. μηδενός ήδη προσισταμένου, άλογόν τε και άδικον, χαι ταίς της Γραφης άποφάσεσιν έναντίον. Ούτω τοίνυν μεταξύ μαχαριότητος και της αίωνίου καταδίκης τρίτος καταλείπεται τόπος, έν 🦉 τά τοιαύτα τών άμαρτημάτων χαθαίρεται. Όν δη τόπον πῦρ είναι φασιν, ούχ έχεινο το πύρ, δπερ προ προσώπου Χριστού έν τη έπιφανεία, ώς ό Δανιήλ φησιν, έλχεται, χαι δ πῦρ γεέννης ή Γραφή χαλεί, τοῖς γὰρ έν τούτω χαθαχριθείσιν ούχ έστιν άνάδυσις, άλλ' Ετερον, ο Καθαρτήριον δια την χάθαρσιν δνομάζεται, και το καθάπερ έν χωνευτηρίω τους είσελθόντας χαθαίρεσθαι. Και τοῦτο πρό τῆς τελευταίας χρίσεως. Μετά γάρ ταύτην έπει χαι προ-ταύτης μόνον τα ύπερ των ψυχών γινόμενα δύναται συντελείν μετά δε ταύτην ούδεις ο χαθαιρόμενος έσται, έχάστου τον οίχείον έαυτῷ τόπον αίωνίως χαθέξοντος. Άλλα και εί τινες αίφνης έπι τω κρίναι τον χόσμον έπιστάντος τοῦ Κυρίου, μόνον εί τῶν ίασίμων είσι, περιλείπονται, Πάντες γάρ ού ποιμηθησόμεθα, πάντες δε άλλαγησόμεθα, και ήμεις οί ζώντες οι περιλειπόμενοι άμα σύν αύτοῖς άρπαγησόμεθα, ωσπερ δυνατός ό Θεός τα του θανάτου και της αύτων παλιγγενεσίας έν ατόμω διεξελθείν, οδτω και την δια του καθαίρεσθαι όδύνην έν πλείονι motu, cursuque quiescentibus, omnibusque sacra- D διαστήματι τοις δεομένοις καθάρσεως έν βραχεί συνελών άποδώσει, χατά το τοῦ χρόνου χαι τῆς όδύνης ανάλογον, ώστε πάντας Εμπροσθεν αύτοῦ παραστηναι, πάσης χινήσεως χαι δρόμου παντός παυσαμένων, πάντων δε μυστηρίων χαι πάσης

οίχονομίας τελεσθέντων. Το δ' αύτο χαι τοις σώμασιν, εί τινα χαι τούτοις άξιοι τις όδύνην προσγενέσθαι διά την έν τῷ βίψ τούτψ πρός την ψυχην χοινωνίαν, ούδεν άτοπον προσλογίζεσθαι.

54 Rom. 11, 6. 59 Dan. vii, 9. 69 Matth. x, 28. 61 H Cor. xv, 51. 61 I Thess. 1v, 16.

(86) Sic legunt Græci.

Digitized by Google

Εί δέ τις την τοιαύτην, έφ' ών προείρηται, χάθαρ - Α σιν άπαρνείται, έξ άνάγχης όμολογήσει, ή το χακόν άτιμώρητον καταλείπεσθαι, ή την εών πιστών Έκχλησίαν μετά ρύπου τῷ Χριστῷ συναφθήσεσθαι, ή χαι τα ύπερ των τεθνηχότων είς ούδεν γίνεσθαι How. 'All' to per mostor, el xal tolphodo elaciv, diexon geixande ton Beon el Le tons grander anabτόντας τοίς ίσοις ύπάξει, χαι τους διαφόρως ζήσαντας των αυτών άξιώσει, το δίχαιον έχάστοις ούχ έν ζυγφ και σταθμώ παρεχόμενος. Ούδε γαρ ει εδοπλαγγνος και έλεήμων έστι, το της άκρας δικαιοσύνης έκδάλλεται. Τουτο γάρ έστιν έαυτον άναιρείν. Καί ή Γραφή πανταχού τον έλεον τη χρίσει συνάπτει, ούδ' εί χαριζόμενος της αίωνίου χαταδίχης τούς ifouology, same your grant and the second and the second s χώσεως άντισήχωσιν, χαι των άμαρτημάτων ίχανο- Β ποίησιν παραιτείται. Ούτω γάρ διά μόνων των μυστηρίων δυνατόν ήν της βασιλείας επιτυγχάνειν. Κείτοι και το δλως Ικανοποιούν δύνασθαι χάρις tori. Τοίς γλρ είς το θείον ύψος έξαμαρτούτι, τί ποτ' άν είς έξιλασμόν ή άντισήχωσιν έξαρχέσαι; Όμως τη των συθρώπων άσθενεία, μεγάλα μιχροίς αυτιμετρών, κατά το πολύ έλεος συγγινώσκει, ούδε τής Exxinsing superfisher at xaxwain this perandousin έπιτιθείσης, και άλλως μετά των πιστών ού προσlapsavologs els the two postplus normalas, s statur zapilac zai regovic, zai sizerovyeroc άχοι μυελών σαρχός και κνεύματος, ήττον άκριbiompov exciving questions, dedousing by door as the χαι όπωσούν βούλοιτο τῆς ὑπέρ τῶν ἀμαρτημάτων κ ίχανοποιήσεως. Ούδε μην δίκαιον δια τον ενόντα βραχών βύπον της βασιλείας άπείργειν. Το όλ δεότερον παντελώς άδύνατον. Δεί γάρ. φησίν ό μακάριος Παύλος, ένωθηναι την Έκκλησίαν το Χριστώ, μή έχουσαν υπίλον ή φυτίδα, και ώς είρηται τη לבוֹב ספּסְוֹב, סְנָכֹבׁי האססטהבירה אַבֹּראָאיי, אבו פֿא אבו Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου μετά την άποχατάστασιν troutes, tois drives eires parapidenta the beaplar the drive Toudeos, dine diw to rot pyruutrns. Ar nai utrnr Baoutelar obparar ini ribeman, ogel. Bus de en rourd rives is en quen perovors anadapolas;

To be episor vole rapa ene 'Euclipolas only rai ליעצשי אויסטיליסון, אמן דמוֹן לאאוס: השי הנסצשי המיreday travelor. In de volg maps wer sylar to D nino est; hisque presteres, que a sauctis in hilotoplans and a noradifeory, & Occoplans de your ous uneχεται, 🤹ν πολλών όντων μόνων κών εξρημένων τῷ θείφ Δαμασκηνώ έν τώ Υπέρ των κενομημένων αύτοῦ λόγφ προ της τεσσαρακονθημέρου νηστείας μεμνώuela, ir y zolloïç izoxalıştıraı cür Çbrewr διέξειστη, δσοη al wrip car xexoupplerur ilenpoorrai nal apoorerzal sucressic eler · nal dauc instrol tür πειρατηρίων και tür δεσμών, τούtwo peropérus delestas. Kai péresi sal é péres Basileios in tals els the Henry xouthe inarivosanopévais edyais aveau edrifes net ebyeras role xa-דאχομένοις דשי κατεχόντων αύτούς άνιαρων. Καί

49 Psal. vn, 10. 44 Hebr. 1v, 12. 48 Ephes. v, 27. PATROL. GR. CLII.

Si quis vero hujusmodi purgationam, in quibas prædictum est, neget, necesse est ut confiteatur vel malum aliquod relinqui impunkum, vel fidelium Ecclesiam cum macula Christo conjungendam, vel quæ pro defunctis flunt, nihil valere. Sed primum illud quidem, etsi andax dictam est, injustum ostendit Deum, si quidem dissimiliter pescantes cisdem pænis subdit, et qui differenter vixerant eisdem dignos censet, non eis quod justum est in statera et pondere distribuens. Neque enim, si clemens et misericors est, summa in Deo illius justitia tollitur. Hoc saim est ipsum destruore. Et Scripturs vero ubique misericordiam judicio conjungit, neque, si induigens, seterna damnatione confitentes eripit. Jam eliam positentie afflictionem peccaterumque satisfactionen tollit. Ita enim solis nevoteriis esset colesti regno perfrui, quanquam et digue posse satisfacere, gratize est. His calm qui lu Deum peecant, quid ad propitiandum seu satisfaciendum posset sufficere ? Tamon hominum infirmitati condescendens, et magna parvis commutans, secundum magnam misericordiam ignoscit, neque Ecclesia contritionem et afflictionem ponitentibus imponente, atque aliter ad communionem sacramentorum cum Adelibas non admittente ; is gal ecratatur corda, et reneves, et pertingit usque ad divisionem animae et spiritus ", minus diligens, quam illa apparebit, concessa, quantum quis et quomodolibet velit, satisfactione pro peccatis. Neque tamen justum esset propter levem maculam arcore a regno. Secundum vero, omnino impossibile est : Opertet enim, inquit beatus Paulus, Ecclesiam uniri Christo, non habentem maculam neque regames, Alque, ut dictum est, divinz manditiz sibil profanum appropinquat, Gregorio item Theologo dicente, post restitutionent sanctis esse beatitudinent speculationem sancta Trinitatis, qua tota toti intelligentia miscetur : quam etiam solam, faquit, ego vognum casiorum dico. Quomodo fieri hoc posset, si qua ju anima perduraret immunditia?

Tertium autom his quæ a Christi Ecclesia pro animabus fiunt, speique fidelium contrarium omstoriis seu revelationibus seu speculationibus dicuntur, adversatur. Que cum maita sint, sola, que Damascenus in sermone suo Pro siortuis dixit ante jejunium quadragesimale, memorahimus : In quo viventium plurimis revelutum, ait, quantum vol cleemosynæ, vel orationes, quæ pro defunctis funt, illis conferant, utque illi vexationibus et vinculis, dum ista fiunt, dimittuntur. Nempe et magnus Busilius, in orationibus que in Ponteçoste loguntur, requiem sperat et orat dormientibus corum quibus contipentur tristium. Et omnis Ecclesia talia pro bis orans offert; perspicuumque est, quia nou solu-

tionem ac requiem corum qui ælernis pænis cru- A πασα ή Έχχλησία τά τοιαύτα ύπερ τούτων δεομένη clantur, orautes petunt. His enim qui semel illis fuerint immersi, emergendi facultas nulla est. Alias cos qui damnati eis sunt, relaxari necessario putandum est; finemque fore infinitis cruciatibus putandum. At id contra communis fidei positionem est.

Quoniam vere negue pro his qui sunt in peatitudino (hi quippe optato fine quictissime fruuntur ), neque pro his quos æternus urget cruciatus, Ecclesia talia orat, colligitur, quod dictum est, tertium quemdam locum purgationis esse, ubi qui continentur per summam Dei justitiam, ejusque miserationem infinitam, his quibus continentur, tristibus eripiuntur, et per charitatis opera benignissimus Deus B propitius effectus, pœnalem cruciatum breviori concludens intervallo, ad beatitudinem cos transfert non habentes macdiam vel rugam. Propter hoc enim cura pro mortuis suscipitur agenda.

Huic purgationi beatus etiam concinit Paulus dicens : Quale enjusque opus est, ignis probat; si cujus opus arserit, detrimentum patietur, his autem salvabitur, sic autem quasi per ignem ". Opera quidem ardentia dicens ficile conflagrautem incendio materiam : quam qui ædificaverunt, penitus ardebunt. Detrimentum enim passa sunt omnia illorum studis, et sine ullo fine torrebuntur, Opera vero, quæ C superædificantur, fidei scilicet ot quæ permanent, virtutis dicens opera, qualia juxta proportionem sunt anrum, argentum et pretiosi lapides, quæ qui perfecerit, mercedem sumet, salutem scilicet. Sequilur entra: Ilic autem salvabitur. Verum et ipse cum dolore, ut scilicet per ignem transiens, purgatusque a brevi sibi inusta macula. Dei enim est ownino sine peccato esse. De hominibus vero, quantum vis sint mundi, dictum est ; Guoniam in mullis offendimus omnes "; et, Nemo mundus a peccato neque infans unius diei 48. Dictum est autem et apud Malachiam : Quoniam, sicut ignis in fornace, et relut herba fullonum, conflabit, et emundabit quosdam 4.

quomodo possibile est ut qui in eum missus fuerit, saluto potiatur ? In co quippe nulla est salutis spes. Constat igitur de igne purgante et probante, velut aurum in fornace, eos qui in illum immittuntur, illi sermonem esse. Nam geheunze ignis neque mundabit aliquos, neque probabit.

Quod si quidam sanctorum, quod dictum est, salvabitur veluti per ignem 70, in igne manebit, exposuit, nihil contrarium est; qui enim purgatur et probatur, quantumlibet in eo quod se probat et purgat, necesso est mancat, ut sordes ponal. Simulque agod dictum est, per ignem, id quod dicimus, compro-

προσάγει, και δηλον, ώς ού λύσιν και άνεσιν των έν τη αιωνίω χολάσει πειρατηρίων τοις χατεχομένοις εύχόμενοι δέονται. Τοίς γάρ είς έχείνην είσελ-טטע איז אַ אַראָא אָאָא אָאָראָ אַראָא אַראָא אַראָא אַראָא אַראָא אַראָא אַראָא אַראָא אַראָ θέντα; ανάγκη νομίζειν ανίεσθαι, και ταύτη τέλος τῆς ἀτελευτήτου χολάσεως οίεσθαι. Τόδε ἐστὶ παρά την χοινήν της πίστεως θέσιν.

Και έπει οδθ' ύπερ των έν μαχαριότητι χαθεστώτων (ούτοι γάρ του τέλους άδεως άπολαύουσιν) ούθ' ύπέρ των έν αίωνία καταδίκη κριθέντων ή Έκκλησίαπαι τοιαῦτα προσάγει, τὸ εἰρημένον συνάγεται, τρίτον τινά τόπον τῆς χαθάρσεως είναι, ὅπου οἱ χατεχόμενο: κατά την άκραν τοῦ Θεοῦ δικαιοσύνην, και το πολύ αύτου Ελεος των κατεχόντων άνίενται, χαι διά των της άγάπης έργων ο πανάγαθος εξιλεούμενο;, καί ταύτη τά της επωδύνου καθάρσεω; έν βραχυτέρω συγχωρών διαστήματι έπι την μαχαριότητα μεταδιδάζει, μη έχοντας σπίλον ή ρυτίδη. Έπι τούτων γάρ τά ύπερ των τεθνηχότων πρισειληπται.

bat. Per enim transitum quemdam motumque significat. Eum vero, qui semel in genennæ ignem injectus fuerit, manere semper in eo necesse est.

Auestatur his et divus Chrysostomus, in quarta super Matthæum homilia, Sancti quidem, inquit, per ignium Aumen gradientes, nihil triste patientur, ime, inde clariores etiam reddentur. Sanctos fideles dicit, qui sine mortalibus peccatis sancte justeque vixerant; hos enim, qui ita vivant, Scriptura sanctos vocat. Et quod item dicitur : Si justus viz salvabitur, peccator ubi parebit "? ad hanc intelligentiam ducitur per eum qui vix salvatur, illum commendans, qui per purgationem salute fruitur.

Quidam etiam apud nos dictum illud apastolicum exponens ait : In expositions Isaice sanctus Basilius hujus dicti mentionem secundo faciens, ipsum pro purgatione suscepit. In hanc intelligentiam et Nyssenus Gregorius dictum explanavit. Quorum verborum vim guidam non intelligentes, finem post judicium ultimum æterni cruciatus dicere putaruna in ipsam intelligentiam of Occidentalem Ecclesiam, quia purgatorii Ignis ante ultimum Salvato-Et certe, si gehennæ ignem hic voluit dicere, D ris adventum purgationem prædicat, qua sublata, plurima absurda sequi necesse est : a nostris culpatur, quasi post judicium finem cruciatuum fore affirmans. Sed falsum profecto est, ita illam seutire ; adeo, ut si qui hoc aporte sentire comprobantur, cos a se abscindat, neque illos ad communionem sacramentorum admittat. Idque perspicuum est et ex antiquis et ex junioribus illius Ecclesia doctoribus, ut ex his quæ in nostram Græcam scilicet linguam inde translata sunt, si quis legere voluerit, animadvertet. Sod hæc hactenus.

De sacerdote diaconi officium implente.

Et illud item adjiciendum est, quod cam sit sine "I Cor., 11, 13-46. " Jac. 11, 2. " Job. xiv, 4, sec. LXX. " Malach. 111, 2, 3. " I Cor. 111, 15. <sup>71</sup> 1 Petr. 1v, 48.

236

crimine, culpatur tanen a nostris. Hoc autem est. A Quia enim sacerdotium omnes sub se gradus con quod in offerendo sacrificio sacerdos sæpe diaconi explet ministerium. Improbe sanc. Ignorant enim, quia is quidem qui, quod majus est, habet, ctiam quod minus est ejusdem generis habet necessario. Non autem e converso. Idque omnia inspicientibus constabit. Homo enim rationalem habens animam, sensibilem quoque et vegetabilem sub ea habet. Neque tamen quæ vegetabili anima utuntur, sensibili etiam et rationali potiuntur. Atque itidem in allis, sive humana, sive divina inspicere quis velit. Nempe et Dominus socundum hominem primus exsistens, et maximus sacerdos, non ideo, quia ministri habitum, et ministerium pedes abluendo monstravit, "sacerdotii confudit ordinem. Et hic igitar sacerdos, quoniam inferioris sacerdotii gradus in seipso continet, constat, quia omnibus qua sub se sunt, legitime utetur.

Non tamen illius ordinem diaconus implere potest. Nisi enim eos qui sub ipso sunt, gradus contineret, profecto neque unquam apud se omnium simul graduum ministerium impleret sacerdos; quoniam vero implet, constat, quia illos habens, secundum illos elam ministrare potest. Est enim irrationabile omnia s'mul quidem facere permittere ; discrete autem non ita, cum nihil sit, quo l prohibeat. Atqui a diaconi stola dignitas sacerdotalis non excluditur. Non enim sibi invicem ista contraria sunt, ut cum alterum sit, alterum esse non possit. Neque stola diaconi, causa sacerdotalium groduum exsistit. C Sed horum gratia, etiam stolæ differentia habentibus distributa est.

Quod si cos qui sub se sunt, in seipso sacerdos gradus continet, constat quia, quando diaconi scorsim implet ministerium, licet illi stolam etiam illius indui. Aliter autem esset inconveniens, pontificem aliquem vel exsilio, vel alio casu aliquo affectum, ministris absentihus qui illi in oblalione salutaris hostize assistant, non per scipsum omnia implere, sed, sine sacramentorum participatione diutissime persistere, vel sine ipsis etiam decedere, cum nibil adsit, quod rationabiliter ac necessario obsistat.

Quod enim dicitur, non oportere presbyterum in diaconi ordinem venire, hujusmodi est, ac si di-D catur : Non expedit ut sacerdotii gradum deserens quispiam ad diaconi transcendat ordinem.

tinet, constat in una persona quæ alios continent, majore sublato, et alia simul auferri. Sirut cum rationalis anima separatur a corpore, otiosa reliqua et inutilla fiunt, et quorumdam sacerdotio sublato, non permittitur his vel diaconi vel subdiaconi gradum continere, atque illius implere ministerium. Sed et aliter Ecclesia prohibet eos qui sacerdotii descrunt gradom, minorem quoque apud se retinere. Neque enim deessent, qui vel propter canonis facilitatem, vel sibi honorem comparantes, quem solis diaconis habere licet, sive etiam allis quibusdam casibus sacerdotium omnino deserere, quasi sacerdotes ab initio consecrati non essent, ac diaconorum dignitate ati non vellent. Ex quo ministeria ecclesiastica confundi atque ordine carere contingeret, singulis, quæ sibi gratiora essent, eligentibus. Eam vero licentiam Ecclesia coercuit.

De duobus Romanis pontificibus (83).

Enimvero qui dissensionibus gaudent, illud quoque criminantur, quod nunc Occidentis Ecclesiam duo agunt pontifices, ambo per gentes et genera divisi, quasi non hoc ipsum eis sæpe contigerit. Quod si ambo ecclesiasticis non utebantur, illud omnino in causa est quod conclusi undique sint, neque se Ecclesiæ nostræ ita extendat auctoritas, hostiliter tamen nihitominus affecti erant. Quanguam vero istud nemo rite laudaverit; cum tamen res ita se habeat, circa res tantum Occidentis versatur ista dissensio, fides autem atrisque una est, quocirca magis ac magis veritatis frmitas admiranda est , quod, cum illi extrinsecus divisi sint, non tamen fides illis discreta est. Proptorea propter principatum solummoito differre, longe levius est quam fidei ratione separari. Utrum enim illorum quisque sibi eligat, aullum Adei discrimen incurrit.

#### De Dominicis imaginibus.

Quidam vero nostrorum adeo perdita mente sunt, ut etiam Salvatoris imaginem Latinis tantum inscriptam litteris adorare renuant. lpsam quoque adorationem flexis genibus Deo reddere hæreticum existimant : neque evangelistæ memores de Domino dicentis : positis genibus oravit ; neque sacerdotum admonentium populum voce magni Basilii, ac dicentium ; Iterum alque iterum curvantes genua Dominum precemur.

#### De crucis signo (84):

'Αλλά xal (1) τον σταυρλν, Στιπερ άντιστρόφως έαυτούς σχηματίζουσι σημειούμενοι, αίτιῶνται, ῶσ περ ούχ έν τη δυνάμει τοῦ σχήματος, άλλ' ἐν τη θέσει της περί του ζωοποιου σταυρόν εύλαδείας και θεω-

(83) Forte loguitur Caleca de schismate tempore concilii Basileonsis vel Constantionsis; tune enim plares suere pontifices et quidem duo, tempore con-cilii Basileensis ; ex quo de zetate Calecze conjecturam capere licet : quanquam idem casus accidit, maxime quando Urbano VI Clemens VII est oppo-

(1) Grace apud Allatium De consensu, p. 1360.

Causantur item, quia dum vitale sibi crucis signum imprimunt, transverse a dextris inchoando crucem formaut, quasi non virtute signi, sed in compositione vivilicæ crucis religio, et reverentia,

situs antipapą, anno Christi 1378. Quod schisma quinquaginta annos tenuit. Hoc tamen non habet locum, si Caleca concilio Lugdunensi interfuit, ut scribit Galesinius in Vita sancti Bonaventuræ.

(84) Gretserum lege lib. 1v, c. 1, De S. Cruce.

. 1

#### MANUELIS CALEC/E

cum prius inquisierint, quomodo ea quæ videtur, crux composita, vel picta fuit, si guidem, ut ipsi volunt, fuerit, tunc adorabunt; sin vero aliter compositio illa cœpta suerit, omittent. Et simul quemadmodum quispiam, alium figura crucis signans, transverso a dextris inchoat : quid sceleris admittit, si seipsum etiam sic signet ? Quocirca et Latinorum plurimi mirantur aliquos ad tantum rusticilatis pervenire potuisse ut otiam circa sanctæ crucis formationem, cum eadem quomodalibet formetur, contemplatio et virtus sit ; differentiam fidei si sie voi sic fiat, arbitrentur, quod neque differre insi putant, et quomodolibet formetur, fidelibus esse adjutorium non ambigunt.

#### De Græcorum in schismate suo pervicacia.

Ita igitur zizaniorum seminatores et scandalorum opifices, his et hujusmodi, quorum alia quidem odii et contentionis indicium habent, alia simplicitatis et imperitize, alia in criminatores rectius retorqueri possent eis erroribus innexos, quos allis inurunt, commune corpus Ecclesize dividendo dissiparunt, atque in tantum odii et amentiæ ac temeritatis eos qui sub se sunt, perduxerunt ut tolerabiliores putent, qui Saracenorum superstitioni exsecrabili inservinnt, quam qui Occidentis Ecclesiæ jungun-Inr (85) : illorumque potius amicitiam et communionem, quam Occidentalium eligant, et neque Christianos-cos nominent, pluresqua etiam de illis amhigant an nobiscum venerentur Evangelia; nisi C quis plurimorum nugacitate transmissa, Christianos cos simpliciter existimet. Cumque quotidis illeran religioni plurimi applicentur, non solum viri, sed et civitates et gentes integra (86), nihil magnum contigisso arbitrantur.

Porro si qui Occidentalium Ecclesiam de processione saucti Spiritus recte sentire asseverant, omnes una consentientes sanctos el Ecclesiæ magistros proferentes, simulque communes intelligentias et fidei principia consonare ostendentes, hos Ario et Sabellio deteriores putant, nullamque de illis jam haben lam rationem, ut qui sponte in perditionem ierint, existimant. Ita enim animarum gubernatores vocant cos quí ex Patre per Filium D substantiam habere Spiritum sanctum confitentur, omnibusque cœtibus et omni consuetudine, cunctisque communibus illum exagitant. Et nequissime quidem Occidentalium Ecclesiam blasphemant, sacrificiamque et omne sacramentum, quod apud illam fit, exsecrantur.

Quos sane miserari convenit a: pro illis orare, quippe cam Dei opus sint, qui vivificat mortuos. Neque enim de quibus dicunt neque de quibus affirmant, sciunt ; alque omnino sine sensu, et sui, et aliorum

(85) Merito igitur jam jugo Turcico premuntur. (86) Hor maxime fit nostro sæculo in conversione Indorum. Lege de hac re epistolam primam Barlaami episcopi Gyracensis, quæ exstat tom. VI Ant.

et speculatio consistat. Atque ut intelligi dator, A plac συνισταμένης. Kat ώς forsev, & Euwours Cyτουμένου πρότερον, πώς δ φαινόμενος σταυρό; συνετέθη ή εγράφη · εί μεν ώς αύτοι βούλονται τότε προσκυνείν, είδ' άπο των άριστερών άλλως πως ή σύνθεσις. ήρκται παριέναι, και άμα ώστερ τις έτερον τῷ σχήματι τοῦ σταυροῦ σημειούμενος έγχαρείως άπο των δεξιών άρχεται. Τί το παράνομον ούτωσί xal έσυτον σημειούσθαι; Διό xal πολλοί τών Λατίνων θαυμάζουσιν, είγε τινάς είς τοσαύτην έξ. Eneroy by pointar, by nat nept the too synparos too θείου σταυρού σύνθεσιν τής αύτής χατ' αύτον θεωρίας ύποχειμένης διαφοράν πίστεως, ή ούτως, ή ούτως ήγεισθαι. "Οπερ ούτε διαφέρειν ούτοι νομίζουσιν, καί αν σχηματίζοιτο τοις πιστεύουσιν εί; Bonderav i Eapxeiv.

> B vivant. Sed etsi qui proptor proximi dilectionem medicamenta eis afferre voluerunt, quæ inimicissimorum sunt, eis tentare visi sunt, ab illis undique exagitati et fugati. Id autem solummodo lucrati sunt, quod charitatem ad proximum, bonique ct honesti desiderium et alacritatem ostenderunt.

De primatu sancti Petri el Romani pontificis (87). Ut igitur ad prime redeamus, quoniam et a Patre et Filio Spiritum sanctum procedere communis sanctorum opinio declarat, imo et ipsa fidei principia id verum esse contestantur, easque rationes quæ contra hanc opinionem inferuntur, nibil valere, supra ostensum est; et, quæ illis absurda objiciuntur, qui ex Patre et Filio Spiritum sanctum confitentur, nulli, nisi illis tantum qui objiciunt, absurda videri : guodque de additione objiciebatur hesternum ac vile, occasionemque solam primatum quærentium esse, demonstratum est, et contra Ecclesize regulas contendere volentium : sed et quas invenerunt causas, ut discessio non irrationobilis videretur, ipsæ quoque contentionis atque odii documentum sunt : perspicue liquet nullam illis excusationem relinqui, qui de processione sancti Spiritus adversus Romanam Ecclesiam contendere instituerunt. Quocirca guisque mente et ratione præditus, eamdem cum illa opinionem de sancti Spiritus processione tutissime tueri debet. Rt quam in Symbolo unam, sanctam et apostolicam confliemur Ecclesiam, hanc esse justissime assoveraverit, eumque qui ita confitetur, catholicam fidem tenere, illa duce non ambiget.

Ad hac et illud intuendum, quanta sit Ecclesiæ magnitudo, quanta rerom moles, utque ab ca nulla unquam hæreilca sententia manarit, quam heatus fundavit Petrus, que semper ad omnes fluctus immobilis perstitit; quia supra petram, id est, super ipsum Bominum fundata erat, sive super beati Petri firmissimam fidem : quem illi Dominus, cum corporali presentia mundum desereret, præfecit, beatum illum appellans, quia non illi caro et

lect. D. Henrici Canisii.

(87) Lege Gennadium pro concllio Florentiao, et Bellariuinum lib. De Pont., et epist. 2 Barlaami Gyrac.

2.0



sanguis, sed calestis Pater veram revelavit fidem 13. A dicentem : Praceptor, salva nos, perimus 80, in-Inde jam principiis ecclesiastici principatus jactis, cum interrogatis discipulis, quem esse homines putarent Filium hominis, cæteros præveniens, divit : Tu es Christus Filius Dei vivi. Cui responsum prolinus est : Tu es Petrus, et super hanc petram æ'ificabo Ecclesiammeam : et portæ inferi non prævelebunt adversus cam78. Rursumque illi hauc commondans dici bat : Si me amas, Petre, pasce agnos meos, pasee oves meas ". Et de qua alt : Ego rogavi pro te, nt non deficial fides lua : et lu aliquando conversus, confirma fratres tuos 78, El quem posuit equalem sibi, quando Casarianis tributum exigentibus, przcepit Petro hamum in mare dimistere, inveniendamque in primo qui occurrisset pisce, staterem sureum dare exigentibus pro se et Petro 76, Id an. B tem est volențis illum zegue ac se honorari pro portione debita, illumque verbum soum continere. Quia enim a Domino nibil frustra dictum aut factum est, necesse est, et qua apostolo Petro pracipue præ cæteris dicta sive facta sunt, magnum aliquid credere significare. Quid autem majus esse potest, qual hujusmodi Ecclesiam suage sub hoe duce guberrari constituit, quam, ut ipso voluit, in Petro solidavit, ut adjuncta rebus verba ista testantur? Si enim vel multis in bumanis rebus principantibus, vel nullo, confusioneque regnante, nihil vel parum censistere posset.

Et certe cum in ipea omnium natura, singula per ordinem quad sum est operensur, quo sub-C lato, mundi totius harmonis solvereiur : /pse enim, inquit, collectia el terrena continet "; quomodo esset possibile, cuncta disponentem sapientiam, et a five usque ad finem pertingentem fortiler, sueviterque jouncia disponentem "", gregem suum, Ecclesiam suam, quam proprio aanguine redemit, pro qua omnis el ratio el omne mysterium est, sine guberpatione rolinquere, per multas quidem tratationes et questiones in presenti exercitatam? ipso vero corporaliter et seusibiliter hinc migraturo, etsi nunquam ab Ecelesis invisibiliter abfuit : Ego enim, inquit, vobiscum sum omnibus diebus, usque ad cousummationem sæculi 12.

nihil indigebant apostoli aliquo, qui secundum evangelicam doctrinam ac conversionem ac circa dogmatum diligentiam cos informaret; at Ecclesine ques singuli apostoli ædificavere, et qui illis successerunt, Petro illiusque successoribus indiguerunt semper, et indigent. Quem soilieet ordinem in apostofis primum inchoari decuit, sicut etiam contigit. Omnes enim alias aliter circa fidem paufragantes, ant id pati periclitantes, Petrus per successores suos suamque Ecclesiam crexit atque servavit; quemadmodum ipsum antea Dominus in navi periclitantem cum cæteris, ac propteres

crepatis ventis exsurgens servavit; quod futuræ ubique in navicula Ecclesiae perturbationis, hæresibus omnibus illam mergere quærentibus, argumentum erat. Cujus regimine suscepto, Petrus periclitantem servavit per se ipsum magistro excitato. Neque enim frustra el Dominus claves regni credidit; fundamentumque se positurum dixit, super quo Ecclesiam suam ædificaturum repromisit; hancque præcipue pascere Petro, si se amaret, imperavit, atque in tributi solutione hunc pro se ipso respondere volnit.

Enimvero, et quod post resurrectionem dictum est : Dicite discipulis ejus, et Petro 81, præ cæteris illum appellantis atque bonorantis est. Sed et discipulorum primus ingressus est in monumen. tum, et vidit, et credidit, ut, qui princeps Ecclesize relinquebatur, primus in apostolorum choro reliquis resurrectionem Christi nuntiaret. Nempe cnim et convenientibus omnibus, primus in concionibus est. Paulus item : Ascendi, ait, Hierosolyman videre Petrum \*\*, velut ad præcipaum quiddam, ad Petram intendens. Etsi cum propter eireumeisionem quidam scandalizarentur, stque in Evangelii prædicatione circumcisionem inferte molirentur, quoniam quidem apostoli, circa pradicationis initia, ob varias necessitates majorumque dispositiones, ut medici curam animarum geroptes : ille quidem, quia gentium magister erat, son cogebatur aliquos accedentium prædicationi eircumeidere : Petrum vero eos qui ex circumcisions credidorant assumens, nt majora lucraretur, minora ad tempus contemnebat ; ab his qui illorum intentionis erant nescii, invicem dissentire putarentur, cum co ipso maxime congruerent. Ne enim et in Evangelio circumcisio locum habere videretur, on que patabatur inter cos differentia necessario assumpta est. Quod enim sibi valde concordes essent, hinc perspicuum est. Non solum Petrus aliquos, verum et Paulus Timotheum circumcidit, qui Judæa matre natus erat. Sic enim tunc necessitas flagitabat ad prædicationis dispensationem.

Verumtamen Paulus Petrum minime ignorans : Nam etsi post ascensum Salvatoris ad coslos, D Ascendi, inquit, Hierosolymam videre Petrum, veluti aliquod sacrorum monilium excellentissimum intuiturus cique honorem redditurus, sive ctiam Evangelium cum eo collaturus; ut vel firmaretur quod rectum erat, vet suppleretar quod deerat. Nam etsi omnis ambitio e choro illo apostolico erat remotissima (perfecti enim erant singuli, neque duce indigebant), tamen apud illos etiam ordo ut primus bouorum omnium a Domino plantatus fuerat; atque ad Petrum, veluti ad illius successorom, intuebantur omnes. Neque enim fortuito res apad illos gerebatur, sed, velut præsente duce, ab ipso signum exspectabant : ac primo concedebant,

<sup>73</sup> Matth. xvi, 17, <sup>73</sup> ibid. 16-18. <sup>74</sup> Joan. xxi, 16-17. <sup>75</sup> Luc. xxii, 32. <sup>76</sup> Matth. xvia, 23 seqq. <sup>77</sup> Sop. 1, 7. <sup>78</sup> Sap. viii, 1. <sup>78</sup> Matth. xxviii, 20. <sup>66</sup> Matth. viii, 25. <sup>61</sup> Marc. xvi, 7. <sup>63</sup> Galat. 1, 48.

· 242

cum illic in communi cœtu aliquid dicendum erat, A siæque ipsius principatus; illic etiam terreni imperii nt liquido in Actibus apparet \*3. Primus cnim inter omnes, præsentibus aliis, ut ipsius chori princeps concionari deprehenditur, nunc quidem ad Judzos, nune autem ad sodales, cum sermo esset de surrogando proditori successore et eligendo. Oportebat enim ut futurum in Ecclesia Christi ordinem ipsi præfigurarent, ut quemadmodum cæteris duces bonorum omnium fuere, sic etiam ordinis cssent.

Atqui si illi, cum perfecti esseut, ordinis tamen curam maximam adhibuerun!, neque statutos terminos transgressi sunt, quomodo non cos arbis · iremur per ea quæ gessere, posteris suis hunc modis omnibus servandum tradidisse ? Atque B mus. apponebant illi quidem, qui crediderant, pecunias ad pedes apostolorum; Petrus autem eos qui Deo mentiti fueraut, Ananiam et Sapphiram, simul reliquos admonens ac malignari prohibens, dux et judex veritatis astans, mortis scutentia multavit.

Scriptum est autem et in historia Clomentis, qui post Petrum successor ejus fuit, quod cum ex hac vita Petrus beatissimus migraturus esset ad Dominum, Clementem advocans, ipsi tradidit, quem acceperat a Domino, Ecclesiæ principatum, fidelesque æqualiter, ut sibi viventi, veluti Ecclesiæ principi eatenus intenderant, ita et ad illum, ut suum, ac dignitatis suz successorem aspicere quo. Nempe et sanctissimi evangelistæ in enumeratione apostolorum, ut chori totius principem Petrum semper præponunt, Et Scelesia ubique principem apostolorum appellat ; quippe et in hymnis suis Damascenus Petrum et Paulum laudare volens, alium quidem ut omnium apostolorum principem, alium vero ut qui ultra cæteros laborarit, laudat. Attestatur et divus Chrysostomus super Matthæum.

#### De Constantino et Sylvestro.

Ista neque Christianorum reges ignorantes, quarum primus fuit beatus Constantinus, Sylvestrum tunc Romanæ Ecclesiæ gubernacula regentem, com- D phemantium arripere. muni decreto (88) ubique per orbem promulgato, Petri et Christi successorem appellat, pastoremque primum et magistrum Ecclesiæ totius vocat : liquidoque comprobat, se quam inter Christianos invenerat consuctudinem hoc decreto roborasse. Neque enim nuper ex gentilium errore conversus ad Christum, novi aliquid in Ecclesia moliri voluisse putandus est, eique Romam ob cathedram beati Petri dereliquit : indignum existimans, ut ait ipse, ubi sedes sanctissimi mei Petri apostoli, vicarii Domini, et regis nostri Jesu Christi fundata est, Eccle-

<sup>83</sup> Act. 1, J segg.

sedem statui, sed hanc quidem sancto Petro cjusque successoribus deputamus ; nos autem quæremus regni sedem alio in loco, Byzantii scilicet, ædificare. Et quæ alia adjecit, et de conversione sus narrans, et de dignitate successorum beati Petri edicta proponens, servandaque posteris tradens, erga quam nisi successores imperii parem reverentiam servent, statuendos cum crucifixoribus Domini nostri Jesu Christi, beatorumque apostolorum Petri et Pauli incursuros indignationem indicat.

Prøter cætera enim rursus et hoc ait : Ordinem stratoris nos beato Sylvestro papæ successori bentissimi mei Petri apostoli vicarii Christi implevi-

Hæc et hi qui postea fuere Christianorum reges agnoscentes, atque in his mancre coacti, siquidem hæretici fuissent, Romani episcopi sententiam, in quibus poterant, secum habere modis omnibus moliebantur, dignitatem ejus probe scientes, utque sufficeret ad omnia sententia illius; turpe enim simul atque audax videbatur, Christi cum essent, imprudenter agere, nisi quis fortassis ad omnes leges rebellare instituisset. Sin vero pii ac religiosi essent, de his quæ quomodolibet essent ambigua, ejus exspectabant judicium, ut cum illud haberetur, aliis a lia dicentibus, nullus ultra amplius inquirere permitteretur.

in synodis vero ipse omnium princeps præsipræcepit. Hunc enim, inquit, vobis pro me relin. C debal ; et vel per eum, vel per alios, qui vice sua fungerentur, recta fides roborabatur, sine quo adversus hæreticos obsisti nequibat ; atque non solum congregare synodum, sed neque contra adversarios dimicando prævalere, sine illius auctoritate quispiam poterat. Attestantur his partim bi qui per id temporis delitescebant, neque vocem liberam pro fide emittere audebant, etsi ipsi optime sentirent : partim et magnus Basilius epistolis suis Occidentales excitans, atque fidei veritato periclitante, ut opem ferant, obsecrans, nisi provideant, il passuram asseverans, quasi non sufficientibus, gui apud Orientales reliqui erant, orthodoxis : aut non audentibus bellum ad destructionem blas-

> Sed et theologus Gregorius, in epitaphio sermone quem in eum scripsit, hoc ipsum testatur, dicens : Aderant et Occidentalium episcoporum aliqui ad se attrahentes ortkodoxos omnes. Etsi enim semper inter hæreses aliqui vera de fide sentientes, reliqui erant, veluti quædam scintilla veritatis : verum, non tantum habebant roboris, ut vel synodum cogere, aliasque obsistere auderent, cum ipsi minima pars essent, ac sæpius occulerentur. Aut si coegissent, robur ea synodus non habuisset. Nulla enim synodus non præsente, vel non consentieute

(88) Exstat hoc decretum apul Gratianum d. 96, neque Græcis est ignoratum, ut patet ex commentariis Balsamonis in concilia.



Romano episcopo, vel rebur habebat, vel catholica A aliqui ut hæreticum, Romanum tamen episcopum, credebatur. Ut enim beatus Stephanus junior iusinuavit, sinc eo res ecclesiastica tractari dirigique non poterat : lconomachorumque synodum, Romano pontifice non approbante, catholicam appellare renuit.

llæc autem non Romanæ urbis gratia illi dignitas contigit, sed quia successor beati Petri fuit. Eum vero Dominus pro se Eoclesize. præfecit, atque propter eximiany præficientis gloriam, successor ejus, et ea quam per successionem cepit, Ecclesia, ubicunque terrarum vel urbium esset ædificata, idem profecto valeret in omnibus Ecclesiæ negotiis; sin vero eam, qua sub cœlo uulla essel major, civitatem oportuit præcipue ad sedem eligi magnitudini Ecclesiæ Christi congruentem : ut B sicut humanarum illic rerum omnium imperium fuit, ita illic etiam caput Ecclesiæ Christi, fidei per totum orbem edicta promulgaret, atque unde idololatrize præcepta manaverant, inde ecclesiastici principatus ubique terrarum edicta innotescerent : ac facilius. unico sub principato, ubique prædicatio diffunderetur, idcirco ctiam Romann in tantum crevisse, quantum in humanis rebus dici potuit, ut rerum dignitati zequa esset proportio, et undi- que' nobilitas, et maguificentia fidei Christianæ colligeretur : id quoque ejus est, qui contraria ex contrariis victutis magnitudine conficit, et fundamenta jacit, atque bis, quæ proposita sunt, optime quadrat.

Prædicta vero etiam rebus roborantur. Naa G portas inferi sancti esse hæreticos dicunt, et omnes omnino qui illi adversantur ; quos Ecclesiæ non prævalitures in Petri petra fundatæ, prædizit Dominus. Constat autem quod aliis quidem Ecclesiis, quas apostoli zdificavorunt, bi qui varias et alüs temporibus allas invexere hærescs, prævaloerunt. Etsi enim non usquequaque malitia oblinuit, in quantum tamen obtinuit, prævaluit. Romanze autem Ecclesiar, quam Petrus solidavit, nullus omnino unquam prævaluit. Neque enim hoc quæritur, an aliquis ei praserit, qui contrarium aliquid catholicze fidei pronuatiaverit : quanquam et si quid contigisset ejusmodi, protinus Ecclesise sententia dejectus, Petri sede simul et dignitate scopus, neque Christi Petrique vicarius, aliusque diguus apostolicae sedi subrogatus esset, Ecclesiaeque status idem perseverasset, nemine illi prævalente : neque vel parum patre illa, vel pastore destituta (esset.) Ut inde quoque vera Domini sententia probetur : Ego vobiscum sum, inquiens, omnibus diebus, usque ad consummationem saculi, cum necesso sit, ne nunc quidem infidelium prædictam sententiam excedere, ut et alia simul vera esse credantur, et cousona per omnia sibi invicem et cohærentia appareant. Nempe enim et beatus Maximus, in disputationibus adversus Pyrrhum, Honorium, quem

" Joan. xy, 5.

. causabantur, purgat : cum hæreticus Pyrrhus Constantinopolitanam tunc Ecclesiam regeret, et ad munimen erroris sui Honorium proferret. Et verc iste respondit : Honorium pietatem colere, sitique ipsi, in his qua dixit, illins sensum congruere simulque ipsi, et illius verba Pyrrho proposuit, quesdam assereus illius sensum ignorantes sive cliam calumniantes, falsam de illo disseminasse famam.

Veram autem fuisse excusationem, hinc liques. Præter id enim, quod nullus facile crederet, sanctum Maximum mentiri posse, idque cum plurimum temporis Rómæ tunc fuerit, pro ecclesiasticis negotiis, et neque imple sentiente llohorio, recte sensiscet Ecclesia ; sed vel cum illo igsa falsa, vel cum ipsa ille vera sentiret, hi profecto verum esse cernitur, et ex bis quæ divus Maximus illum excusans dixit, cum qua et ipse stans adversus Pyrrham Constantinopolitanamque Ecclesiam pro pietato pugnabat. Et ex eo ctiam, quod ail tale blasphemum de illa per id temporis historia tradid t.

Non ergo illud inquiritur, an aliquis ipsis præfectus coutra catholicam fidem unquam aliquid protulerit ; quippe si quis talis essel, Romanus episcopus non esset; hujusmo.li enim semper vera prosequi inecesse est, sedemque illam nunquam patre privari, qui inde de dogmatibus vera decernat, quamvis ne sic quidem tale aliquid contigit. Sed an aliquid unquam ab Ecclesia Romana tale prolatum sit, of vel ad modicum of prævaluorit, quod nunc anathemati communiter subjectum sit, sicut sæpe in allis Ecclusiis contingit, quæritur. floc autem neuso ulla ratione monstrare potest.

Si igitur aliis quidem Ecclesiis portæ inferi prævaluerunt sive parum, sive amplius, nihil refert. Et certe cum quarumdam ruinam ultra quinquaginta annos durasse ostendi possit, id solum sufficit, illarum sententias ab omni Ecclesia anathemati traditas fuisse : contra quas sententias etiam martyrum fusus est sanguis. Romanæ vero Ecclesiæ nihil unquam tale prævaluit ; constat, Solvatoris sententiam in ipsa tantum veram esse, et hanc Ecclesiam esse, de qua Dominus dixit : excidisset. Neque enim ultra esset Romanus epi- D Edificabo Ecclesiam meam, et quam alias conversum Petrum confirmare præcepit. Alias vero super hanc fundatas esse, et consistere confessionem, et sequentes quidem, ut partes et membra salubritatem simul habere | atque robur, quando et plurimas unam existimare convenit; deviantes autem a capite et corpore præcidi, et neque alis esse jam utiles.

> Unde et Dominus monuit in vite persistere, scipsum vitem dicens et per vitem Ecclesiam designans : palmites vero fideles nominans ", qui per confessionem illius et bonam conversationem fructum ferrent. Quibus profecto verbis summa Eccle-

siæ unio insinuatur, ut fructum in vite manentes A debeat, quos multis modis ipse per se ipsum de ferant, et nusquam corporis integritate deviante a capite, membra omnia vivificentur, virumque perfectum in measuram ætatis plenitudinis \*\* Chrisu Ecclesia coaugeatur : non e contrario, vel abscissa, mortua flant, vel ex vite projecta, igni mexstinguibili consumenda danmentur.

Atone whithe auidem Ecclesion Pralmista ait . benedicère Dominum \*\* ; non enim de singulis magis quam de Ecclesiis dicendum, quæ ex partibus collectze sunt; discissas vero, at in opiniones contrarias divisas, sive adversus Ecclesiam, cui nemo przevaluit, reluctantes, ut priorilus temporibus sæplus contigit, scissa Ecclesiæ membra mognus Basilius vecat, Psalmi dictum exponens, faisasque syuagogas cas appellat, quanquam et R consequentia summa per omnia Ecclesia Petri adest. Ait enim ad illum Dominus : Pasce aguos meos, pasce oves meas. Hoc Ecclesia Romana ad reliquas facere perstitit, aliisque in opiniones contrarias et solitudines, et prærupt», et præcipitin oberrantibus, ipsa cas ad unum pastorem, et unum ovile reduxit : noniis quiden mortiferisque graminibus cruens, salubria vero et læta ingorens, imo et advorsus sævientes lupos, mammonæ scilicet, ac Cæsaris, ovesque vastare molientes. pro Christo, proque ejus fide ante gregem staus pugnavit : atque onni omnino inquirenti rationem semper reddidit de en quæ in nobis est spe, ut ipso beatus Petrus admonuit 87. Et, quod Dominus secundum hominem oravit dicens ; Simon , C rogari pro te, ut non deficial fides tua; et boc ia Petri successoribus servatum est, cujus fides in, ipsis nunquam defecit. Oportebat enim orationem illam lpsis rebus non posse decidere : Ego enim, inquit, sciebam, quia semper me audis 🚥, et aliquos semper in terra in illius veritate servari, pro quibus oratio illa fusa : Serra eos in reritate, Pater sancte, ut sint unum, et quæ illic addita sunt 80; undique, et ventis aliis alias contra Salvatoris ædificium se erigentibus, electos illos infractos præcipue in petra stare; et qui alios servaturi erant, tempestate undisque jactatos, infirmosque cursturi, ipsos illos primum in tuta crepidine solidari, semperque sanos et inviolatos Ð esse.

Quod in Petro, ejusque successoribus, ejusque omnino Ecclesia concurrit. Nam cum apostolicorum successorum nemo fuerit, quem Satanas non cribrarit ut triticum, zizania sua subseminans, Petrus nunquam in suis successoribus defuit, sed etiam per hos, deficientes quoque alios, juxta edictum confirmavit.

Neque chim solum de resurrectione Salvatoris, si quis ad hoc id verbum trahat, dictum putare debemus, quod Petrus conversus fratres confirmare illa roboravit : sed ettam de Petro per successores suos aliorum corrigente infirmitatem.

Neque magis, ne per negationem Petri deficerct fides, orationem illam fusam esse putandum est, quod et ipsum verum est, quam, ne unquam Ecclesiæ confessio, quæ sibi cœlitus revelata est, in suis successoribus infirmaretur, neque unquain nutaret fundamentum. Orationem enim illam, in eo quod nunquam Petri defectura esset fides, ad omnes quoque illius successores efficacia virtutis se extendisse constantissime putandum est : quem Dominus, ut voluit, aliis præferens, per ipsum roboravit, crepidinem suæ Ecclesiæ subjiciens, præsensque invisibiliter in veritate semper conservavit, imo et usque in finem juvans conservabit. Filius enim hominis in terram veniens, inveniet fidem. Aliter quippe inanis esset Ecclesia, quam in terra Dominus statuit, nisi usque ad consummationem sæculi servanda ex omnibus esset, de qua, ut conservanda, prædixit : Ecce, ego vobiscum sum, omnibus diebus, usque ad consummationem sæculi \*\*. Quam profecto ideo cateris præesse voluit, ut aliis, veluti de specula, jura dictaret : ac de longe omnes in eam intuentes, absque ambiguitate illius decreta susciperent : quænam sit Ecclesia manifeste scientes, persuasumque habentes cam semper vera necessario prosequi.

Nempe enim, ut dictum, est, alils Ecclesiis catholicæ fidei contraria sæpe præferentibus, adeo ut vera septiontes, maledictis parnisque subjicerent : et mendacii litterss, contra veritatem, alios quidem confiteri, allos vero etiam scribere compellerent. Petri vero Ecclesia, Romana scilicet, nunquam in aliquod hujusmodi lubricum prolapsa; in illis quidem Salvatoris sententia impleta non est : Vobiscum sum, dicentis, omnibus diebus, usque ad consummationem seculi. Impie coim sentientibus nunqua:n ille adest; quemadmodum com suis est jugiter in eis, bisque velut instrumentis utens, et quasi inspirans, ac per veritatem fidel a suis sacramentis, et spiritali vita ad conjestem patriam transferens, ut ubi ipse est et ipsi sint.

In hac vero, quoniam hunguam a veritate aberravit, sententia ista et promissio maxime convenit, ut hinc etiam perspicuum sit, hanc esse Ecclesiam, quam in Petro ædificaturum Dominus se repromisit.

Præterea quod ab eo dictum est, quod inter fratres differentia aliqua exorta, primum quidem ipsum qui læsus-sit, ad eum qui se læserit, accedere et rogare, quæ ad pacem sunt, debere; deinde si illum reconciliare nou possit, et alium secum assumere; sin autem nec sic quidem reconciliaretur, Ecclesiæ tandem nuntiare; cui, nisi obediat,

<sup>55</sup> Ephes. 17, 13. <sup>45</sup> Psal. 1x11, 1. In Ecclesiis benedicite Deo Domino de fontibus Israel. <sup>47</sup> I Petr. 111, 1 seqq. <sup>45</sup> Joan. x1, 42. <sup>83</sup> Joan. x11, 17 seqq. <sup>40</sup> Matth. xx111, 20.



boc est infidelem et ab Ecclesia præcisum, ea quæ prædiximus, roborat. Præsupponit enim Dominus, Ecclesiant definitam esse aliquam rem, et hanc semper veracem, aliis quæ sunt utilia et necessaria annuntiare, atque agere. Neque enim nisi semper verax esset futura, indefiniter per omne tempus ad hanc fideles mitteret, de rebus ambiguis decernentem audituros. Neque si indefinitum ejus, apud fideles definitum esset, scire possent quo se conferre deberent, vel sua omnia referre, ut obtemperantes quidem securi jam et tuti esse possent : non obtemperantes autem, cum ethnicis se et infidelibus statuendos scirent.

249

Sed neque tamen nisi ea; ad quam mitterentur, Ecclesia, vera semper de oninibus dictare præsupponeretur, scire possent, quando renuere, quando obtemperare deberent, cum qui ab invicem differrent, veras ambo rationes proferre viderentur : communis vero Christianorum multitudo, simulque infirmitas humana discernere non possent, confusioque ac pugna ecclesiasticis in rebus puilulatura videretur : nisì subjecta Ecclesia, definito singula decemeret. Sed et siné culpa omnino essent, omni spiritul se permittentes, nisi aperta et manifesta fidelibus esset ecclesiastica auctoritas : Deo quidem possibilia a cunctís exigente, illis vero obscura non valentibus dignoscere : sive omnes omnino oportebat divinarum rerum scientiam jugiter adeptos in tanta confusione rerum, et ipsos C ambiguæ fidel veritatem dignoscere : at id in multitudine contingere, possibile non est. Atque ideo, nunquam hoc Deus ab omnibus exigeret. Et id item quod dicitur : Cæci cacos sequentes præcipitari periclitantur, quique Ecclesiæ inobedientes sunt, cum ethnicis una ejiciuntur, locum non haberet, si Ecclesiam dignoscere, bonumque a malo discernere, possibile non esset.

Nempe et in fidei Symbolo, sicut alia ad salutem necessaria ab eis, ut confiteantur, exigitur : ita, ct unam sanctam, catholicam, et apostolicam Eccleslam confiteri, requiruntur : ad quam de omnibus scilicet definituram admittimur : et cui obtemperantes, molestiis et scropulis liberi evadimus. Quam ctiam a fidelibus omnibus agnosci, ut pos- D sibile et necessarium exigitur. Et sine qua nec fidelium communio haberi potest, nec sacramentorum virtute perfrui valemus, nec per ipsa capiti Ecclesize, quod Christus est, uniri. Non in verbis, sed in rebus Ecclesiæ Christi posltæ sunt res.

Qnamvis, etsi qui ubilibet terrarum fuerint, qui do fide allis ália dicentibus, vera losi senserint, laudabiles quidem fuere, se ipsos, ut partem referentes ad Ecclesiam, atque inde sibi ipsis sufficientes, illi per omnia que ad fidem pertinent, uniti, et aliis quoque hoe modo, quat vera sunt,

\*\* Psal. 11, 8.

ut ethnicum et publicatium jam esse judicaudom ; A dictantes, cujusmodi sanctas Mazimus fuit, et ti quis illi similis est : non tamen ito, ut infinitis agminibus Christianorum, pro magnitudine Ecclesize et dignitate, satis esse possent : quodone in eis, quasi in obscuro erat, ad fidem corum quæ dicerentur, omnibus sufficeret : quasi ipsi Ecclesize caput essent ejus, ad quam mittimur : enjusque processionem fines terra esse Psalmista definivit ".

> Hee cum its esse nocessario concessum sit, aliæ quidem Ecclesise, ut dietum est, a veritate sæpius aliter alias aberraverunt : quando de fidei veritate orbe toto inter se non conveniente, illæ falsa et sentiebant, et aliis sentienda proponebant, quosdam vero etiam invitos fateri compellebant, nulla earum esset profecto, ad guam indefinite mitteremur, Ecclesia, de ambiguis salubria et certa audituri. Manifestum enim est, quia cos quidem qui tune ei contradizerunt, et usque all sangninem adversus hæreses, quas illa fovebat, reinctati sunt, maxime idcirco admiramur, in tantumque a nobis abest, infideles et ethnicos cos, quod illi non obtemperaverint, putare, ut etiam debito honore prosequamur, alque annis singulis illorum fectos dies celebrenius, mediatoresque pro nobis ad Deum Droferamus.

El certe Nestorius, ac Pyrrhus, et emteri Constantinopolitanæ sedis antistites, hæretici tunc temporis, cum omni quæ sub ipsis erat Ecclesia, cum essent, se ipsos tamen Ecclesiam illam esse asscrebant, quam omnibus sequendam per omnia dictitabant, coaque sibi qui non obtemperatunt, ut ethnicos et publicanos puniebant. Qui vero illis obtemperavere, cos nos perditos existimamus : quantoque ad impietatem fuere proniores, tanto ab Ecclesia majori supplicio affecti sunt, et qui illis consenserunt, austhemate multati sunt.

Nullum vero novimus, qui, quovis tempore, cum de fide disputaretur, Romanæ Ecclesiæ obtemperaus, similem exceperit damnationem. Imo vero nullus est, qui tunc adversus quidens Constantinopolitanam Ecclesiam aperte résisteret, quin et Romanam Ecclesiam intueretur, illiusque de fide opinionem, ot veritatis ac pietatis exemplum, quibus contradicebat, opponeret, camque contra inimicos sociam auxiliatricemque præferret. Et nunc quoque, cum adversantium obscurum nomen sit, communitor ac privatim illa, et colliur, et coronator : ut et hine perspicuum sit, hanc esse Ecclesiam, cui, qui non obtemperat, gentilibus et publicauls Salvatoris sententia connumeratur. Principari quidem et alias Ecclesias, his quæ ad ipsas pertinent, et sub eis sunt, hasque secure et judicare et dirigere, cum tempus exigit, quando ad unam omnes referuntur, arbitrandum est. Sed nisi adversus caput obluctentur, maxime, cum illis differentia, de fidel confessione fuerit. Tunc enim

**95**A

perniciosissime divisæ a capitis glutino et vivifica- A præscindi patietur. Neque enim profecto consiiji tione decidunt : metusque est, no præcisis membris, neque solum absente debita concordia, sed etiam præsente maximarum rerum contradictione; præter id, quod nihil possint, gentilibus etiam publicanisque connumerentur. Quanto enim de majoribus contradictio fuerit, tanto- et condemnatio deterior est. Neque enim tantum de communibus istis differentiis putandum est, a Salvatore sententiam, quod Ecclesiæ obtemperandum sit, pronuntlatam esse, quantum de majoribus, et quæ primi in Ecclesia consistunt ordinis; qualla sunt, de dogmatibus, ex quibus est etiam de sancti Spiritus processione contradictio, per quam tanto jam tempore Ecclesia dissipata sunt.

Quibus profecto ita contingentibus, non modo in B integritate a capite Ecclesiæ, quod Christus est, non vivificari et coalescere, verum et quod habere videbantur, ab ipsis auferri contestantibus rebus, necesse est. Ab eo enim, qui non habet et quod habere videlur, auferelur ab eo ».

Propteres, etsi non pluribus ex Patre et Filio procedere Spiritum sanctum verum esse, contrariasque rationes nibil dicere, ostensum esset, res ipsa Ecclesiæ tamen, ut dictum est, dubios persuadere sufficeret, omniaque ab ipsa declarata, singulos nihil reluctando suscipere deceret, sed Christianorum omnium caput ipsam arbitrando, et quam in fidei Symbolo, unam, sanctam, catholicam et spostolicam Ecclesiam accepimus, eam esse C asserendo, ita catholicam fidem continere, confiteri, illa tutissime ducento, maxime si quis etiam ad uationum multitudinem, quæ illam sequitur, intucatur : plurimis quidem in his humana ac divina sapientia, quantum homini possibile est, summe excellentibus, plurimis item in sacro et religioso habitu per monasteria degentibus, et in lege Domini die ac nocte meditantibus. Sed tamen ostensum est, suisse tempus, quando Ecclesiæ unitæ erant, et fidei Symbolum apud istam legebatur, ut modo legitur.

Quemadmodum igitur his qui primo Ecclesiæ membra dividere volebant, et pro suis desideriis a communi cœtu Ecclesiæ abscindebantur, nullus mente et ratione præditus consentire, simulque D cum il is abscindi voluisse, cum nulla id rationabilis occasio suggereret : sed aut divisionem potius impedire tentavisset, sicut plurimi tunc temporis, qui pro veritate et Ecclesiæ communione steterunt : aut malitia invalescente cæterisque per præcipitia euntibus, ipse super petram stans, atque unionem quam beri et nudiustertius cum cæteris amabat atque honorabat, servans, Ecclesiæ unitus esset : ita et nunc, si quis se ipsum eo tempore, quo Ecclesize divisze sunt, fuisse fingens, ad res cum ratione respiciat, saluti et securitati suz prospiciens, nulla ratione ab Occidentalium Ecclesia

\*\* Matth. xxv, 29.

fuisset, vel quando Ecclesiæ unitæ erant in fidei confessione, nulla præsertim probabili ratione discessionem suadente, cum bis qui temere ferrentur, simul dividi, vel cum his qui modo sunt aut antea fuerunt adversarii, ullo pacto commorari : cum et modo, et tunc æqualiter fidei negotia se habeant : quantumque attinct ad verarum rerum judicium, apud prudentes nihil differant.

Est autem sane irrationabile, his qui præsuut, alias se aliter habentibus, ut illos impetus tulerit, præscindique ab Ecclesia cupientibus, velle et se una præscindi. Quasi in illorum potestate sit, ut libet, utrumque agere; et qua velint cæteros ducere, veluti mancipia, sublata eis in tantum voluntatis sententizque libertate, ut neque contrarias rerum mutationes eis discernere licest, neque rectam sententiam eligere, pravæque præferre.

Nullus ergo erit tam iniquus judex, ut illis quidem et saluti contraria licere aggredi statuat, cæteris autem saluti et securitati suæ consulentibus. non licere quod sit rationis eligere. Neque illi quidem, propter suam levitatem et inconstantiam, sine ulla ratione unitatem dividentes, opinionem prudentiæ habebunt; qui vero hane omnino servare elegerunt, deterius consuluisse videbuntur. Multo enim magis his qui in bono unitatis permanent, sive etiam ad illam redeunt, jus atque ratio aderit, quam his qui contra onne fas omnemque normam divisa Ecclesia communiter et privatim, seditionis ac divisionis, malorumque omnium auctores funt. Si enim his dividi pro voluntate licebit, et illis ratione licere non dividi dabitur. Et simul perspicuum est, quia nulla synodus unquam facta est, in qua declaratum sit Occidentis Ecclesiam hærcticam esse, Romanoque pontifici, ecclesiasticis sibi ab initio concessis privilegiis justis uti non licere; neque illi, juxta Ecclesiæ antiquas sanctiones, omnes obedire oportere.

Est ergo irrationabile et inconsideratum, discissionem nulla probabili ratione suadente, neque synodo ulla contra illam Ecclesiam ullo in loco sententiam ferente; cos sequi, quos voluntas et sua levitas circumfert, nibilque validum ac rationabile inferunt, imo et plurima quidem fidei, catholicorumque doctorum, ex superflua et fatua contentione, partim auferunt, partim contra seipsos confiteri coguntur. Enimvero quod putant isti, plurimos contentionis suæ socios episcopos opinionem suam satis roborare, ridiculum est : quasi non apud Romanam Ecclesiam episcopi totius orbis ordinentur, qui vel nominibus ipsas dignitates exornent, Ecclesia antiquum ordinem per omnia custodiente.

Porro si quis, quod loca ipsa non teneant, objicere velit, primum quidem non ex loco sacerdotis

dicunt, suos episcopos tollent, qui nominibus solis participant, rebus privati ; simulque ab illo episcopatum consequi, a quo et aliis omnibus sacerdotii dignitas est, totum profecto valet. Deinde et qui videntur thronis præsidere, a quibus nominantur, dignitatem solis nominibus sine rebus adornant, cum civitates ipsæ aute plurimum temporis ab infidelibus captæ ac sub jugum missæ sunt. Ex quo fit ut imperitia sensim, et rusticitate, etcetera morum corruptione crescente, ne simplicissima quidem fidei apud illos rudimenta noscantur, nomineque polius, quam re Christiani ibi sint.

Si igitur bos habere concordes magnum aliquid ad divisionem valet; et Occidentis Ecclesia nihilominos cosdem pro se proferet, atque co magis, B quo et doctores sacros pro se habent : et ipsi per se, de quibus culpantur, rationem facile reddere -possunt : quocirca nemo suze salutis avidus, eliget una cum suis dividi, partim quidem persuasum habens, Ecclesiæ per omnia obtemperandum esse, et qui non obtemperet, eum inter ethnicos projíciendum; partim vero, confessionem de sancti Spiritus processione ex Patre et Filio, plurimis ex locis veram esse, et saluti necessariam animadvertens.

Quibus veraciter ac firmiter subjectis, nunquam profecto circa exteriora turbabitur hujus veritatis studiosus. Aliis quidem propter consuetudinem ab inilio concessis; aliis vero item immutatis, sicut C et in legibus civilibus contingit, ideo quod secundum tempora alias aliter aliquid eluceat, quod reipublicæ expediat. Sicut etlam medici vivendi rationem alias aliam statuunt, ut illis ars pro utentium utilitate dictaverit. Hæc autem nullam inducunt fidei corruptionem. Nullus enim unquam propter exteriora ista, quomodolibei se habeant, sive etiam propter consustudinem aliquam ut hæreticus insimulatus est.

lgitur cum sententiam de sancto Spiritu ita se habere, ut sentit Occidentalis Ecclesia, plurimis rationibus ostensum sit, justum profecto non est, a capite veluti languente, ipsos primum circa fidem ægrotantes præscindi, atque ita de maximis sine D ratione periclitari. Mirum enim est, si quis adeo sit audax, ut cum tanta sint, quæ ad utilitatem compellunt, ipse non solum dividi, sed et opiniones maxime contrarias tuendo, de sua salute sperare andeat. Sufficiebat enim ad periculum, propter superbiam, vel aliam quamlibet hujusmodi causam Ecclesia non obtemperando, ab ipsa separari. At vero, de processione sancti Spiritus ab ipsa dissentiendo, propter hanc maxime sententiam dividi; quam qui negat, necesse est ut plurima, quæ de fide concessa sunt, simul neget, ut superius monstratum est, et per hanc divisionem bel-

33 Rom. 1, 32. 36 Matth. xir, 36. 38 Hebr. xi, 6. 20. \*\* Matth. xxin, 13. 1 Cor. xin, 5.

dignitas habentibus provenit; aliter enim et qui ista A lum perlinaciter hujusmodi veritati indicere : Quanta divinæ indignationis animadversio? quanta danmatis his qui auctores falsitatis præcesserunt? quanta item sequentibus inferenda est? qui quantum in se est, commune corpus Ecclesize dividunt, seque ipsos lacera Ecclesiæ membra constituunt : Non solum enim, inquit, qui mala faciunt, sed et qui malis consentiunt, digni sunt morte \*1. Nam de otioso verbo rationem reddituri sumus 14 : et sins fide possibile non est placere Deo, ut ait Paulus apostolus \*\*. Et cacus si cæcum ducat, ambo in foveam cadunt "; quantum In hujusmodi cæcitate periculum illis esse arbitramur, qui tanta levitate feruntur, se maxime prælatis Ecclesiæ, quos vigilare pro aliis Paulus monuit, utpote rationem pro illis reddituros " : et a quibus, nísi vigilaverint, allorum songuis, juxta Scripturæ sententiam, re guiretur \*\*?

> Recogitanda item est Scribarum Phariszorumaue condemnatio; quod neque ipsi ingrediebantur, et qui voluissent ingredi, viam veritatis prohibebant \*\*. Si autem Chrysostomus beatissimus pro viduze jure in tantum contra injurias potentium perstitit, ut et sede et civitate fugaretur, quasi guispiam iniquus et perditus ; quomodo non pro jure veritatis ac fidei omnia et facere et pati prompte et alacriter convenit ? Imo, quomodo non imitari-decet canctum Athanasium, qul cum per id temporis Oriens, utque Occidens de substantiæ et personæ nomine contenderet, hisque syllabis fines terræ collidi periclitarentur, medium se objiciens, strosque placavit, indignum putans èos de nominibus, digladiari, quæ ad camdem intelligentiam ferunt, etsi pronuntiatione differre videantur. Quod si præter dilectionem tradidero corpus meum, ut ardeat, nihil mihi prodest 1, et quæ illic de charitate dixit Apostolus : quomodo tutum esse poterit, his qui & Christianorum grege non solum dividuntur, verum et de side contra omnem rationem inimicissime ab eis dissident?

> Utrinque igitur, pro veritate, proque nostra ipsorum securitate, circa id quod expedit, omne studium omnemque diligentiam osten lere uecesse est : nihil inventioni veri pressendo, neque id patiendo, quod multi, qui exteriora incommoda et damna pertimescunt, atque ideo, contra salutem susm scientes ac prudentes pergunt, stolidissime sane, vilissimis rebus antam rem, adeoque necessariam prodentes, quasi Deo cliam vires nostras affectusque cordis ignorante; sed ultro potius nos ingerendo, atque ad alios proficiscendo, si quid forte de tanta re commode proferre possint.

Omni igitur anticipatione liberi, atque ab omni contentionis vitio remoti, fretique Dei adjutorio, . nihil omittamus diligentiæ : iniquum sane existimantes, humani quidem, lucri gratia, longa maris

" Maith. xv, 14. " Hebr. xin, 7. " Ezech. m,

spatia mercatores navigare, vertitatent attem nues, tanto propter illam conflato bello, præterire : negne hujus inventionem, ejusque lucrum, plurimis et pecuniis et laboribus præponere, maxime cum propter hanc vita nobis æterna proveniat, qui finis est divinæ cirea humanam naturam dispensationis. Quemadmodum enim qui non credit, jam judicatus est<sup>a</sup>, binc enim jam damnationis initium sumit, et qui ignorat, ignorabitur<sup>3</sup>: ita Dei in hac vita contémplatio, futuram nobis pollicetur; et his quæ de Deo hic creduntur, et ut possibile est, apprehenduntur, carneis solutis nexibus, veritatis succedit pulchritudo. Ænigmatibus quidem veritati; fide vero et spe rerum substantiæ cedentibus, speculo bujus corporis soluto.

B Ex quibus profecto constat, et eos qui bic in fide falluntur, neque veram Dei scientiam consequuntur, ne sutura quidem illa speculatione fruituros, sed profanos fore, atque in sinistra parte collocandos. Si igitur beatus Stephanus (89) pro Salvatoris imagine, plurimique per id temporis, usque ad mortem constantiam suam ostenderunt : et certe, cum res ipsa non immediate circa fidem primamque theologiam, sed circa dispensationis divina. sacramentum esset, neque statim circa hoc, injuria quippe solum ad humanitatem referebatur Christi; honor enim imaginis, juxta magnum Basilium, ad primitivam formam penetrat : contra tainen imaginum oppugnatores constantiam usque ad mortem. ostenderunt. Quænam modo alacritas, quod stu- C dium, quad robur, pro veritate proposita de sancte Spiritu ab eis pro merito ostendi potest, qui veritatis amatores sunt, securitatisque suæ ac salutis curam gerunt, pro qua omnis ratio, omnis sermo, omneque sacramentum divinæ dispensationis est?

Habes, quæ de processione sancti Spiritus petisti, prolixius quidew, quam initio institueram, exposita, sed necessario, ut reor, ipsa materia hanc prolixitatem suggerente. Si ergo sufficienter dicta sunt, agamus Deo gratias; sin vero minus quam ut studiosorum industrize plene satisfactum sit, nostram infirmitatem, non materiæ ipsius sententiæ. que diguitatem in culpa esse sciant. Illa enim cum por seipsam vera sit, sanctorum etiam Patrum testimoniis nititur. Quorum nos sententias, atque de hac re opinionem, ut petisti, exponentes, nihil a nobis ipsis dixisse, qui recte reputaverit, inveniet. Breviorem autem in exponendo fuisse, dum celeriter singulis quasi supervolitando negotiis me expedire cupio, neque necessarium puto immorari omnihus, cum plurimi multa de hisce disseruerint, merito quispiam culpare possit. Ex his tamen, quæ dicta sunt, quorsum veritas propositæ quæstionis respiciat, cum maxime necessaria comprehensa sint, facillime conspici poterit : si modo, ut initio

spatia mercatores navigare, veritatem autem fidei, A dixi, remoto contentionis studio, quæ dicta sunt tanto propter illam conflato bello, præterire : negne legere, intente velit.

> Obtestor autem et moneo omnes qui ista lecturi sint, ne ferant graviter, si ejusdem secum patriæ et generis cum sim, diversum ab illis iter, veritate ostendente, pergere voluerim. Optabam certe, sub uno pastore unum ovile esse, omnesque vinculo dilectionis astrictos, ut ait Paulus<sup>4</sup>, idem sentire; neque esse schismata, scandalis quam longissime fugatis. Sie enim et ipse cum cæteris in unum corpus compactis, et unum caput habentibus, maxima quieto tranquillissimo fruerer : neque modo profecto, cum docori malim, et opus habeam, doctoris officium mihi minime omnium conveniens sumerem.

Ex quo fortasse non decrunt, qui me jaclantiæ et ostentationis insimulent; quoniam vero necesse est, ut veniant scandala \*; oportet enim, inquit, hæreses esse, ut qui in vobis probati sint manifesti fant •, vigilarcque unumquemque necesse est, ne plurimis passim circumferatur erroribus, et aliis alia dicentibus, ipse dum nescit, amittat omnia : Sine fide enim impossibile est placere Deo 1; tunc profecto urgentibus scandalis, prudentiæ fuerit, omni temporis anticipatione, omni populari fatui. tate omissis, ipsam in seipsa verborum veritatem inspicere, et diligentius considerare, Patrumque regulis per omnia intentum, quocunque veritas duxerit, segui. Hoc enim plurimis etiam, qui præcesserunt, Ecclesiæ magistris, prioribus temporibus contigit; qui, cum sæpe eis veritas aliter se habere quam communis esset opinio, visa fuisset, ipsius toti fiebant, perielitantemque modis omnibus juvabant ac discorptam revocabant : et contemnentes omnia, igni, si necesse esset, ac ferro, dirissimisque suppliciis affecti, superabant : quod erat sui officii, impleates posterisque, quomodo hujuscemodi emergentibus casibus, se gerere deberent, sui exemplo præscribentes. Si quidem igitur possibile esset, Deo una et hominibus placere, optandum 1.1 profecto magis et expetendum esset, nullusque sibi alterum in hac re præferri vellet. Quoniam vero duobus dominis, invicem contrariis, servire possibile non est : Si enim, inquit, hominibus placerem. Christi servus non essem \*; et : Prudentia carnis, inimica est Deu.º Obedire oportet magis Deo, quam hominibus 19; quodque sanctus Maximus, cum a civibus suis criminaretur, prævalente apud cos Monotheletarum hæresi, quoniam Occidentali Ecclesiæ applicatus, suis contradicebat, ait : Quod scilicet utrosque diligeret; illos quidem, ut orthodoxos, istos autem, ut homoglossos, id est ejusdem secum linguze; id nunc quoque dicendum ad cos qui criminantur. Amici enim viri existimandi sont, amiciorem vero necesso est arbitrari veritatem.

Digitized by Google

<sup>•</sup> Joan. 111, 18. <sup>•</sup> I Cor. XIV, 38. • Ephes. IV, 3. <sup>•</sup> Matth. XVIII, 7 <sup>•</sup> I Cor. XI, 19, <sup>•</sup> Ilcbr. XI, 6. <sup>•</sup> Galat. I, 10, <sup>•</sup> Rom. VIII, 6. <sup>10</sup> Act. V, 29.

(89) S. Stephanus junior martyr sub Copronymo, ob defensionem imaginum.

Neque justum esse putavimus, sive indulgendo A debilibusque deprehensis, exhaustaque ex illorum amicitiæ, sive quorumdam jurgia extimescendo, atque utrinque humanæ passioni manus dando, veritatis omissa ratione, nostra magis quam quæ Dei sunt ac proximi inspicere, et nobis ipsis et Illis ex silentio nostro detrimenta comparare. Sed partini quideni timorem Dei, ctsi dictu audax est, ante oculos habentes, partim vero, quæ sit voluntas cjus bona et bene placens, non ignorantes, solamque inde laudem expetentes, etiamsi premendi angustiis simus; omnia nihil existimate, sed disponere sermones in judicio, proque illis ac proximi dilectione, omnia necessario adhibenda arbitrari. Audendum quippe est, etiam contristare, si opus sit, ac vefbo, veluti ferro, turgentia vulnera rescindere, atque cum charitate curare.

Quo facto, e duobus alterum continget. Aut enim queilores et mitiores ad contradicendum fient, aut contrarils, quæ objiciuntur, rationibus iulirmis anunis falsi opinione, id lucrabuntur, ut contra veritatem stare pertimescant. Sin voro et quispiam fuerit intelligens, aut requirens Deum, profecto neque optimam hand mutationem erubescet. Nam juxta theologum Gregorium, Non mali mutatio, sed mali observatio habet turpitudinem.

Ut igitur illis et nobis non minima emolumenta quæreremus, veritatem omnibus prætulimus, ipsum que Spiritum sanctum invocantes, de ipso loqui, te monente, susceptimus. Non dissimulari annuntiare robis omnem veritatem et consilium Dei. Utinam vero ad eorum qui lecturi sunt, utilitatem labor noster iste proficiat, ut et qui seminat, fructum metat, et qui congregat, mercedem accipiat, omnesque simul cœlestem ingrediamur patriam, fruituri gaudio Domini nostri, in laudem et gloriam unius Dei Patris et Filii et Spiritus sancti, saocte et beatæ Trinitalis, uniusque et veræ Deitatis. Amen.

## MANUELIS CALECÆ LIBER ESSENTIA ET OPERATIONE. DE

#### FRANCISCI COMBEFISII PRÆFATIO.

#### (Biblioth. P.P. Auctor. nov. tom. II.)

liceat, vindicandas charissimo commilitoni ac utraque patæstra (sanctioris scilicet instituti reique litterarize) socio, qui scriptorum ordinis hibliothecam elogiaque adornet, R. P. Jacobo Quetif, hujus ipsies operis ac molitionis mihi maxime auctori, guasi specimen quoddam, ejus ipsius quam lisdem auctoribus sua lucubratione allaturus est, lucis, relinquo : ipse ad opus ipsum Calecæ, quod ex Regia bibliotheca in manibus est, plane eruditum, ac quo nocentissimum sequioris Græciæ errorem gravissime confutat, stylum converto.

Nempe coaluit inter simpliciores monachos, disciplinarum rudes, velut Theophili, Epiphanii, Hieronymi temporibus, Anthropomorphitarum error, sive etiam Massalianorum, qui vel humana vel D alia sensibili specie Denm esse, caque viris spiritalibus in oratione se conspicuum facere, existimarent; sic paulo sequiore (Paleologorum circiter) ztate, Polamitarum insana nimis deliratio, distinguentium divinam virtutem ab ejns essentia; quæ ipsa Deilas sit et increata, Deoque naturalis, quæ se una rebus communicet ac videatur, ipsa penitus incommunicabili essentia ac invisibili.

lpsiùs Munuelis Calecæ res, quantas assequi C Quanta denique ex Palamitarum ipsa synodo ipse Calecas recenset, solideque confutat; ac qui in eadem arena strepue dimicantes pro veritate steterunt, Barlaamus monachus, Acindyuus, Nipho hieromonachus, qui et Demetrius Cydonius, Joannes Cyparissiotus, dictus Sapiens, cujus exstat grande volumen in Christianissimi regis biblic theca, hoc argumento, præter illa quæ ejus Latine solum vulgata sunt, exstantque Græce penes R. P. Petrum Possinium S. J. Romæ. Aliorum etjam guædam refert Leo Allatius, tum libro De consensu utrius que Ecclesiæ Græcæ pariter ac Latine, tum 11 tomo Græciæ suæ orthodozæ, tuta demum in sua de Symeonum scriptis a me nuper vulgata Diatriba, quæ hic repetere longum forct, ac actum agere. Non pigebit tamen Joannis patriarchæ Constantinopolitani Tomum, ipsum breviorem, exscribere, quo is succrescens Palamæ dogma elidit; ac num eo respiciens noster Calecas, ipso operis sui exordio aliter eam Ecclesiam, haud its pridem sensisse dicit ac decrevisse; nec veram proinde Ecclesiam esse, quæ sic fidem mutet. Joannem ipsum proscribunt Palamitæ, Tomo illo sub Cantacuzeno, quem Calecas ac relati alii impugnant.

Sie ergo habet : Toy Παλαμάν xal τους δμόρφρονας A testatur Cypariss., etsi ille Callisto successore proαύτοῦ, και πάντα τὰ άσεδη αὐτῶν δόγματα, οἰκειότερον δε είπειν, παραληρήματα, τούς τε εκδικούντας και έκλαμβάνοντας και έκδεγομένους τα έν τῷ Τόμφ κατά την αύτων έξηγησιν, μαλλον δε φλυαρίαν, και ού κατ' Εννοιαν θεοπρεπή και όρθόδοξον, και καθώς οι της Έκκλησίας φωστήρες και διδάσχαλο:, οίς και ήμεις έπόμενοι χαι άχολουθούντες, τά τῶν άγίων όητά ένεγράψαμεν έν τῷ Τόμω, καί πάντας τους δι' αύτο τουτο, ήγουν ότι μή ποραδεχόμεθα τὰ τοιαῦτα αὐτῶν παραληρήματα, ὧν τὰ μὲν άπεστάλησαν ήμιν παρ' αύτῶν, τὰ δὲ xāl παρ' ἐτέρων άνεφανίσθησαν, τολμήσαντας άχανονίστως χαί άχρίτως άποχόψαι το μνημόσυνον μου, τῷ άπο τῆς ζωαρχικής και άγίας Τριάδος δεσμώ καθυποδάλλο-B μεν, και τῷ άναθέματι παραπέμπομεν. Η ύπογραφή · 'Ιωάννης έλέω Θεού άρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, νέας Ρώμης, και οίκουμεν κός πατριάρχης. Palamam ejusque sectutores, et ommia illorum impia dogmata, seu verius nugamenta; nec non defensores, et qui astipulentur, recipiunique quæ in Tomo habentur, secundum eorum expositionem, imo vaniloquentiam, et non secundum sensum qui Deum deceat, et orthodoxum et ut Ecclesiæ lumina el magistri tradiderunt ; quorum nos vestigiis insistentes 'et sentențiaș sequentes, sanctorum dicta in Tomo digessimus ; cunctosque illos, qui ob eam ipsam tem, quod eorum nugamenta non recipimus, quæ partim ipsi transmiserunt, partim etiam aliorum relatione cognovimus, contra canones nulla- C que recli ac æqui libra, mei memoriam exscindere ausi sunt, vivificæ sanctæque Trinitatis subjicimus rintulo, ac anathemate ferimus. Subscriptio : Joannes Dei misericordia archiepiscopus Constantinopoleos, novæ Romæ, et æcumenicus patriarcha. Eodem fidei zelo, Ignatius patriarcha Antiochenus novam illam hæresim proscribit; cujus Tomum, quod paulo prolixior, Allatius non edidit. Contentioni locum dedit Barlaamus Calaber monachus, vir eruditus, qui, ut se monachorum disciplinæ tradidit, corum errores delexit ac traduxit; quibus Palamas, archiepiscopus Thessalonicensis, se vindicem et auctorem præbuit, Barlaamumque ipsum oppressit. Damnato enim procacitatis in sanctius iustitutum Barlaamo monacho, suppressa de dog- D mate quæstio est, ne Palamas pravæ ipse doctrinæ ac hæreticæ damnatus abiret. Vidend. Gregoras lib. n; Cantacuz. lib. 11 Historiarum et in Procemio suarum Contradictionum, adversus Ilieromonachum Prochorum Cydonium, Demetrii fratrem, de lumine Thaborio.

Sic putida visa sunt nonnulla Palamæ dogmata ac nugamenta, ut sequaces postmodum conati sint aut illius negere aut subtegere : cujus rei præter nostrum Calecam, locuplex testis Joan. Cypariss. lib. 1, c. 2, a me productus. Post Palamam hæresis antistites fuere, Isidorus, quem Tomi auctorem

mulgatus est; Cocciunsque et Nilus. Quodque Thaborium lumen illustre exemplum visum est Palamitis, sic distinctæ virtutis ab essentia, quæ ipsis corporeis oculis visa sit, et divinitas, occulta essentia, eoque argumento duplicem dogmaticum sermonem edidit Palamas, libuit hic repræsentare. quasi ad specimen doctrinæ ac sectæ (a). Nostri Dei effectum ordinis superioris (speciem scilicet gloriosam et 8652v, in qua Deus videri censcatur, intimo quodam ejus præsentiæ sensu gustuque) evistimant, qualem\_mortali præsertim corpore, Dei munere nancisci licet : non ut illa claritas et fulgor sit ipsa Dei essentia et divinitas increata, in quam sententiam adduci se passus est Leo Allatius lib. De consensu utriusque Ecclesia, cojus tamen incommodi defugiendi causa, Palamitæ suam hane distinctionem virtutis et essentiæ commenti sunt, ut auctor est noster Calecas, et ne Massaliani audirent, ipsam Dei essentiam videri existimantes in divinis apparitionibus.

Præter Palamam alius theologus est illo senior. Symeon abbas saucti Mamantis in Xerocerco, dictus suis junior theologus : cujus Vita fusissime scripta Niceta Sthetato auctore, exstat in cod. card. Maz. nunc Regio : fuique auctor Henschenio et Papebrochio S.J. ne Vitis sanctorum in suo Martio insererent, qua suspicione laborat, et tanquam is fuerit fons oumis Palamici erroris. Eram tamep hic repræsentaturus, nisi moles obsisteret, ipseque sumptibus parcens typographus ac hibliopola intercederet. Libot interim ejus hic atque doctrinæ majoren notitiam, lector, præbere, quam ulli nostrum hactenus habuerint : specimen quoque ex verbis ejus apponere, unde vel tueri ut orthodoxum virumque pium ac eximie spiritalem proclive sit, vel etiam ut hominem seductum nec sanæ mentis proscribere. Pontani conjectura in viri ætate, causa carceris, ejusque aliis non satis felix, quibus quædam illius Latine vulgavit ex codicibus Bavaricis. Leo Allatius ex Vitæ auctore Sthetato (nos Pectoratum dicimus), quem liquet adversus Latinos cum Michaele Cerulario plurimum decertasse, ac Corularii partes fovisse, ejus propius ætatem venatus est ; causam tamen carceris, quod eum monumenta defecerint, nec ipse assequi potuit; divinansque, nigriore forsitan calculo viri memoriam notavit. Ex Vita itaque hæc summa habeto.

Fuit Symeon Paphlago, oppido Galata (sic dicto) ingenuis parentibus, Basilio et Theophanone natus, Basilio et Constantino Porphyrogenitis; patruo in aula potente et a sacro cubiculo, ipse quoque spatharocubicularii munere inter senatores merens, etsi ætate juvenis, patruo brevi exstincto, Symeonis Studitæ dicti Venerabilis consilio a:que opera (quem perpetuo magistrum ac patrem spiritalem vocat), servientis habitu in Studiano monasterio

(a) Vide inter Palamze homilias quas in superiori tomo recudimus ex editione novissima Hierosolymitana. ED'T.

tyronem induit, subque illo exercuit. Eximiz San- A όραν, χαι αύτον τον τος δώροις αοράτως παρcijtatis ipsa exordia : lis monachorum alii delectati, slii offensi. Præpositus a severiore disciplina conatus avocare, cum non pareret, e monasterio ejicit. Symeon Venerabilis Autonio sancti Mamantis in Xerocerco przeposito commendat, ejusque in illo curam gerit, monastico habitu induit, sanctioribus documentis communit. Hic ille divinis recreatur visionibus, altiore contemplatione Deo conjungitur : cibus quotidianus, o gwonolds apros xal to alua to elutor rou Xpiorou . Panis rivificus et Christi pretiosus sanguis; herbæ et lagumina, quibus solis vitam sustentabat exceptis diebus Dominicis. Arctissima solitudo, orationis juge studium, Scripturæ sedula lectio, ac Vitarum mouachorum, qui superiore ævo sanctitate claruissent; diei onuis accuratissima exercitatio, ad sacram communionem inaudita preparatio, dierum Quadragesime, exceptis Sabbato et Dominica, inedia.

Defuncto Antonio, sancti Mamantis monasterio preficitur ac sacerdos ordidatur a Nicolao Chrysoberge patri archa : Spiritus sancti, immensi luminis specie, descensus in caput ordinati : visio eidem familiaris inter rem sacram per annos quadraginta octo sui sacerdotii, χαθώς αύτος πρός τινα, ώς περί άλλου τινός Ελεγεν έαυτον ύποχρύδων χαί γέγραπται έν τοζς αύτοῦ 'Αποφθέγμασι, ut ipse ad quemdam tanquam de alio quodam narrabat, seipsum tantisper occultans : habeturque scriptum inter mum refert, quod ille velut de alio loquitur, cernente locum altaris plenum coelestibus Potestatibus sub ipsum sacrificii tempus. Porro sensibilis hic Spiritus adventus ac visio, etsi res insolita est, videaturque ad Massalianos nonnihil inclinare, qui sic divinas quasi juges visiones jactarent : nou desunt tamen etiam inter catholicos similia exempla : in Basilio et Chrysostomo alioque episcopo, cujus jam non occurrit nomen, Agathone pontisce: qui omnes ministri lascivia, solita hac visione cisque samiliari quandoque privati leguntur, ac donec illa fuit coercita. Putabant illi, non ipsum se Spiritum videre, quod Massalianorum hæresis sit, sed signum sensibile ejus præsentiæ, sive illud hmen, sive quodlibet aliud dicere necesse est.

Sacerdotalis muneris ingensexistimatio: Πολλάχις έρωτώμενος παρά τινων, όποίος είναι όφείλει ό Ιερεύς, μόλις μετά χατανύξεως άπεχρίνατο στέ-אשא, סוֹנְנסו ! מֹסָבּאַקָסוֹ זוֹ נְעַב הבָף דסוסטֹדשא באַשדמֿדב ; Καί το πράγμα έστι φρικτόν και νοούμενον. Έγω μέν Ιερεύς ούδαμῶς είμι άξιος, τὸ φριχτὸν τῆς Ιεράς έννοῶν ἀξίας · πλήν ὅμως ἀσφαλῶς ὁ ταπεινὸς οἶδα, πυταπός όφείλει είναι ό ίερεύς. Πρώτον μέν άγνός, ού τῷ σώματι μόνου, άλλά πολλῷ μάλλου χαι αύτη τη ψυχη. Ου μόνον δε, άλλα χαι πάσης άμαρτίας άμέτοχος · καί τῷ μέν Εξωθεν ήθει ταπεινός, τῷ δε ένδοθεν καταστήματι συντετριμμένος. "Οταν δε τη ίερη τραπέζη παρίσταται, νοερώς μέν την Θεότητα, αίσθητώς δε τά προκείμενα δώρα όφείλει

όντα, γνωστώς χεχτησθαι έν τη χαρδία αύτου, ίνα μετά παβρησίας δύναται τὰς ίχετηρίας προσφέρειν, χαί ώ; φίλο; φίλψ διαλέγεσθαι τῷ Θεῷ χαί Πατρί, χαι άχαταχρίτως λέγειν, « Πάτερ ήμῶν, ό ἐν τοῖς οὐρανοί;, ) ώς τον άληθινον Θεόν και φύσει όντα γίον τοῦ Θεοῦ, ἔχων οἰχοῦντα ἐν ἐαυτῷ, διὰ τοῦ οἰχοῦντος ayiou Ilvsugato; ev eauto Sæpius rogatus, qualis debeat esse sacerdos, vix tandem compuncto animo gemens respondit : lleu me ! fratres, quid me de istlusmodi interrogatis ? Res est tremenda, rel ipso cogitatu. Sane cgo haudquaquam dignus sacordos sum, dum sacri muneris ac dignitatis tremendum fastigium reputo : certo tamen humilis ego novi, qualis debeat esse sacerdos. Primum quidem castus, non solum corpore, verum poliori longe ratione etiam animo ac mente : ac exteriori quidem compositione ac indole, humilis, animi autem ac interiori statu sensuque compunctus. Gum vero sacræ mensæ assistit, mente quidem Deitatem, sensu vero proposita dona contueri debet, ipsumque inaspectabili ratione in donis præsentem, scientiæ munere allague contemplatione in corde suo possidere, ut cum fiducia liceat supplicationes offerre, ac sicut amicus amico loquitur, cum Deo sermonem conferre, nulloque judicii reatu dicere, « Pater noster, qui es in cælis, » nt quiverum Deum et natura Dei Filium, in se habitantem, per Spiritus in ipso habitantis præsentiam habeat. Deterret serio ab ejus ordinis amejus Apophthegmata. Sie Nitus ad ipsum (Ibrysosto- c bitu, angelico peno vultu ipse celebraus, et in quem astantes vix possent aspicere. Visa sæpius nubes lucida quæ totum obtegeret stantem in bemate.

> Instauratum ab eo sancti Mamantis, cui præerat, monasterium; auctus illi monachorum grex; visione nubis lucidæ alta quædam concessa sapientia, doctusque ξένα τινά και κεκρυμμένα μυστήρια. Quamobrem ex eo tempore, oux elxev auto; éauτον, αλλ' ή του θεού γάρις όλον αυτόν πρός έαυτην έπισπάσασα, την μέν γλώτταν αύτου πάλαμον όξυγράφου, την δε διάνοιαν πηγήν σοφίας Θεοῦ ἀπειργάσατο. Διά τοῦτο χαὶ ἀμαθής ῶν πάντη τῶν θύραθεν μαθημάτων, ώ; ό ήγαπημένος, έθεολόγει, και τά τῆς θεολογίας δλαις νυξι άνετάττετο. Ipse sei-

D psum non habebat, sed Dei gratia ad se totum trahente, lingua quidem calamus scribæ velociter scribentis, mens vero, sons Dei sapientiæ effecta erat. Idcirco etiam, licet omnium prorsus ex sæculi usu disciplinarum rudis, perinde ac dilectus ille discipulus, quæ divinæ scientiæ sunt, edebat, 10tasque noctes theologica instruebat. Hac tantarum Symeonis lucubrationum origo. Hine Geoblogxto; repente magister ac scriptor Symeon evasit: quanquam nihil vetat, vel si a Deo dederimus hane visionem, caque affusam sapientiam, aliquid ex geniø ipsum addidisse, uti fere in Bernardo, nostroque Alberto, sie divinitus auctis scientia, quorum tamen omnia non probantur.

Hinc crebre Symeonis ad suos catecheses seu,



MANUELIS CALECÆ

atque in eis magni præsertim confessoris Theodori, quo vel maxime antistite duceque monasticæ exercitationis, Symeon gloriabatur. Eorum pertæsa monachorum, sub co merentium pars (triginta circiter monachi) discissis palliis una coitione vix non violentas injicientes manus, enectoque pastore, effractis monasterii foribus, tumultu in patriarchium irrompunt, querclas effundunt. Audita Symeonis satisfactione, ejusque ad suos probata parænesi, damnati exsilio a patriarcha protervi monachi; vixque Symeonis rogatu permissi in urbe manere, monasterio tamen exclusi. Symeon sic per urhem dispersos singulos adiens demulcere, ad seque revocare, brevique tanta illa humanitate ac sedulitate ad officium caulamque universos B cogit. Έν όλιγφ πάντας συνήγαγεν ό ποιμήν ό xa- $\lambda \delta \varsigma$ , xal the lolar about about the tots huppons xal much βραχέος άγριωθείσι. προδάτοις εγέμισεν. Brevi tempore bonus pastor cunctos congregavit, suamque rursus caulam mansuetis ovibus paulo ante efferis implevit. Hoc sequentium Symconis turbarum ac tentationum rudimentum, nec dispar admodum causa ; improbata nimirum ejus vel disciplinæ vel doctrinæ quædam capita. Vitæ auctor unam arcessit Stephani Syncelli in eum invidiam; de quo postea.

Discipuli sanctitate ac moribus celebres; Arsenius ipse Paphlago, eunuchus, quem et abdicata demum præfectura, sui loco pastorem voluit. Viri institutio ; fervoris coercita nimia vis; insinuata discretio cibo- C rumque indulgentia, cum ita poscat necessitas corporis. Hierotheus ex episcopo monachus, Symeonis discipulus. Abdicata sedes dignitasque episcopalis, nepotis ex improviso casuque homicidio. Adita priraum Roma poenitentiæ causa; tum Constantinopolis ipsa nova Roma. Satis eniur per ea tempora utrique Ecclesiæ conveniebat, sopito interim Photiano schismate, necdumque Ceru'arii (urbulentissimi hominis artibus ac fraude instaurato. Hactenus enim, ut etiam auctor est Michael Psellus in Oratione, ejus pro sunere Laudatoria, decessores mitius cum Latinis egerant, ac fere adiágopov, quidquid alterutri sentirent, integra Ecclesiarum communione, habuerant : quod nimirum eamdem\_utrosque fidem aliis aliisque verbis profiteri sentiebant, etsi non deerant qui Latinos roderent errorisque insimularent ac traducerent. Sic ergo auctor de episcopo, quem πάνυ θεοφιλή τον τρόπον, και τον βίον μετά του λόγου χαθαρόν και ενάρετον · moribus religiosissimum, vitaque cum doctrina ac eloquio clarum studiosumque, dixeral; quem et ab homicidio vix a se avelli ejus passus esset clerus, sic ille digne pastoris partes implebat : Διαδραμών ούν τον τοσούτον δρόμον πεζη της μαχράς έχείνης όδου ό έπίσχοπος μετά χοπετών χαι δαχρύων, χαι την Ρώμην χαταλαδών, ύπό τοῦ δούλου έν άλύσει έλκόμενος, έξομολογείται το πώμα τῷ πάππα χαι τοις έν Ρώμη άρχιερεύσι, βοήνοις xal οίμωγαζς την φωνήν της έξομολογήσεως

parmneses, Studianorum fere monachorum ritu; A έγχοπτόμενος. Την απειρον ούν συντριδην είδότες τοῦ ἐπισχόπου, καὶ τὴν ἐν πένθει τούτου διάνοιαν, ού μόνον συγγνώμην ταχείαν τῷ πάθει διδοῦσιν, άλλλ καί μυρίαις παρακλήσεσι το κατώδυνον παρακαλοῦσιν αὐτοῦ τῆς ψυχῆς. Άλλὰ τῷ περιχαρδίω κρατούμενος ό επίσχοπος πόνω, άπαράχλητος Εμενεν. Έχειθεν ούν πρός την Κωνσταντίνου μεγαλόπολιν τον έλχοντα άποστρέφει. Πεζη τοίνυν χαι ταύτην ποιησάμενο; την πορείαν, καταλαμδάνει την βασιλεύουσαν · xal είς την μεγάλην του Θεού είσελθών Έχχλησίαν, έξομολογείται μετά δαχρύων τῷ τε πατριάρχη καί τοις άρχιερεύσι το πτώμα, και σύν τῷ λόγψ τὸ τῆς ἐπισχοπῆς ἀξίωμα μετὰ τῆς ἀλύσεω; anorlostai. Episcopus ergo santo pedes, viæ sic longa, planciu luciuque decurso itinere, Romamque veniens, trahente ex catena famulo, delictum papæ confiletur, Romæque constilutis episcopis, tamentis et ejulatu crebrisque gemitibus intercisa illi confessionis voce. Immensam itaque episcopi contritionem videntes, luctuque oppressum animum, nedum veniam citius delicto indulgent, verum etiam ejus animi dolorem modis omnibus solantur ac deliniunt. Ille tamen graviore cordis dolore tentus atque obrutus, omnem respuit consolationem. Inde igitur versus magnam Constantini urbem, trahentem vertit. Hocque adeo iter pedes conficiens, in urbem augustam venit ; ingressusque Majorem Ecclesiam, offusus lacrymis, delictum patriarchæ confitetur eique assidentibus episcopis ; interque verba, cum catena, episcopalem dignitatem deponit. Insigne hoc poenitentiæ exemplum, ejusque disciplinæ, qua se ipsi Græci sacerdotes abdicant, ubi aliquid . etiam casu aut ignorantia, in canones deliquerint. Novum quoque pro ca ætate, observantiæ erga Ecclesiam Roma nam ejusque antistitem, Ecclesiæ Græcæ documentum. Illi facta confessio, ab eo concessa indulgentio, oblataque, ut videtur, sedis dignitas, ni ipse sponte sese abdicare maluisset, ac vitæ reliquum inter monachos pœnitentiæ laboribus subducere : delecto in eam rem Symeone duce, sub quo etiam eximia illi edita sanctitatis exempla. Sed ad Symeonem revocanda oratio.

> Annuente Sergio patriarcha, prælecturæ onus in Arsenium rejicit. Documenta illi pariter gregique egregia tradita. Ex illis disciplinæ caput non pigebit ascribere ; quod ipsum, nec longe remotis verbis habetur orat. 24, ex editis a Pontano : Mh iv mposποιήσει πραότητος διά ξπαινον των άνθρώπων μιχροῦ πράγματος έφ' ύδρει γινομένου τοῦ εὐαγγελιχοῦ βίου, χαι της των μοναχών χαταστάσεως, χαταφρονήσεις · άλλά τον σον μιμούμενος Χριστον καί Θεόν, έμδριμμένος, και έαυτον άπαθώς έκταράστων, έκδίχησιν ποιού των έντολων του θεού. Εστω σοι έπι πάντων και έπι τη έξεστάσει των λογισμών έκάστου άχρίδεια, ώς αν είδείης τίνες μέν αύτῶν δέονται της των εύχομένων και κοινωνούντων συστάσεως, τίνες δε άφορισμοῦ, χαι τῆς μετά τῶν μετανοούντων τάξεως ίνα μή την Έχχλησίαν Θεού άντι ναού άγίου σπήλαιον ληστών, ή πορνείον, έν γνώσει ή

#### DE ESSENTIA ET OPERATIONE. — PR.EFATIO

ούκ έκφεύξη της όργης του Θεού. Εύλαδείς ποιήσεις, κατά τό γεγραμμένον, τούς πνευματικούς σου υίου;, x1 διδάξεις εύλαδείσθαι αύτους άπό των ίερων του θεού τόπων όμού και σκευών, και λειτουργίας αύτου. Μόνοις γάρ Ισθι τοίς ίερωμένοι; και εύλαδεστάτοις τών μοναγών, τοίς και τών μυστηρίων μετέγουσι. τό άπτερθαι αύτων παρά των άποστόλων άφιερώθη. Διά ταύτα ού συγχωρήσεις πάσι, και τοίς βουλομένοις, τον του θείου βήματος είσοδον, άλλ' ή μόνοις, ώς είρηται, τοίς Ιερωμένοις, και ήγιασμένοις τών άδελφών. Περί δε των λοιπών των λυσιτελούντων σή τη μονή έχεις την διδισκαλίαν και τον πατροπεράδοτον τύπον ήμων έν τη θεοπνεύστω διατυπώσει του μεγαλομάρτυρος Χριστού και όμολογητού θεοδώρου τοῦ χοινοῦ Πατρός χαι διδασχάλου Β ή: ών τε των δούλων αύτοῦ, xal τοῦ όσίου πατρ'ς iμών του Στουδιώτου: Ne lenitatis prætextu, humanam aucupando laudem, vel minimum quid, quod in nie erangelice statusque monastici injuriam cedat, ueglezeris, sed Christi tui Deique imitator, infremens, teque ipse imperturbate turbans, vindictam fåc mandatorum Dei. In omnibus, singulorumque excutiendis animis, acrem diligentiam habe, ut noveris quinam illorum in precibus consistere ac communicare necesse habeant ; quinam sint segregandi, eademque cum poenitentibus classe collocandi; ne Dei Ecclesiam, pro sancto Dei templo, speluncam latronum aut lupanar, sciens vel ignorans efficias; eamque ob rem, tremendum iræ Dei judicium non c effugias. Religiosos cautosque, sicut scriptum est (Levit. xv, 31), facies spiritales filios tuos, docebisque illos a sacris Dei locis vasisque, ac ejus ministerio, revereri atque timere. Scito enim, solis illis qui sacri ordinis sunt, reverentissimisque monachis, quibus et mysteriorum indulta perceptio, apostolicis sanctionibus concessum horum contactum. Idcirco non permittes omnibus, ac cuique collibitum sit, in dirinum bema ( locum scilicet altaris ac sacerdolum) intrare; sed iis duntaxat (uti dictum est) qui sacerdotalis sint ordinis, rel sanctis fratribus. Ad alia quod attinet, monasterio tuo utilia, doctrinam habes, Patrumque traditione Acceptam normam in magni Christi martyris ac confessoris , commanisque Patris alque doctoris, nostri pariter servo- D rum ejus, ac sancti Patris nostri Studiotæ, divino offatu conscripta Theodori informatione. Studiota hic, sen Studianus, communis Symeonis ac Arsenii magister, Symeon ille Venerabilis est, cui Symeon acceptum referenat, quidquid monasticæ institutionis hauserat; cujus etiam gratia, ac quod vita functum annua celebritate coleret, tanta passus est. Sed præstat Sthetatum vitæ auctorem audire, ut liqueat, num in eo saltem contra disciplinam pecearit Symeon, dignusque inde irrogato el carcere et exsilio fuerit. Ait itaque, post relatas divinas ejus visiones, quibus in sensu quodam futuræ sanctorum beatitudinis, corumque corporis levitatis ac claritatis fuit ; qua Deus genus nostrum toofare,

PATROL. GB. CLII.

εν άγνοίς, ποιή σης, και τὸ φο ξερὸν ἐπὶ τούτψ κρῖμα Α και κοινωνὸν τῆς αὐτοῦ Θεότητός τε και βασιλείας οὐκ ἐκφεύξῃ τῆς ὄργῆς τοῦ Θεοῦ. Εὐλαδεῖς ποιήσεις, κατὰ τὸ γεγραμμένον, τοὺς πνευματικούς σου υἰοὺ;, καὶ διδάξεις εὐλαδεῖσθαι αὐτοὺς ἀπὸ τῶν ἰερῶν τοῦ θεοῦ τόπων ὁμοῦ και σκευῶν, και λειτουργίας αὐτοῦ. Μόνοις γὰρ Ισθι τοῖς ἰερωμένοις και εὐλαδεστάτοις τῶν μοναχῶν, τοῖς και τῶν μυστηρίων μετέχουσι,

> Συμεών ο θείος έχ ίνος άνηρ, ῷ ην έπώνυμον φερωνύμως ό Εύλαδής, ό χαι του θαυμαστού τούτου Συμεών πατήρ χρηματίσας όμοῦ καὶ διδάσκαλος, έπει πρός γήρας ήχεν ήδη καλόν, τεσσαρακονταπέντε χρόνους νομέμως το της σύνειδήσεως αθλήσας μαρτύριον, χάριτο; άποστολικής ήξιώθη, láseis xal θαύματα πεποιηκώς, και βίδλον δλην ώφελείας ούσαν πνευματικής, άγράμματος ών, θείω Πνεύματι συνεγράψατο. "Εδει δε αύτον καταπαύσαι των μαχρών έκείνων της άσχήσεω; πόνων, περί ών \$ μαθείν ζητών έχ τών χατά πλάτος γεγραμμένων αύτῷ είσεται άχριδώς. Νενοσηχώς τά τῆς λύσ:ως, πρό; Κύριον ένεδήμησεν, έκδημήσας τοῦ πολυάθλου καί καρτερικού αύτου σώματος. Τούτον ούν και τά τούτου λαμπρά κατορθώματα οία 6η μαθητή; 6 μακάριος ούτος είδώς, και τον άποστολικόν αύτου βίον άχριδώς επιστάμενος, Θεού έργα και θεία χαρίσματα μή είδως κατορύττειν, άλλα άνακηρύττειν και άνυμνείν, υμνους είς αύτον και έγκώμια έκ θείας άποκαλύψεως συνεγράψατο, και όλον τον βίον αύτοῦ. "Iva de xat mobs show evelon river, els to muntσασθαι τον ύμνούμενον και της αρετής εργάτας γενέσθαι, την μνήμην αύτου, κατά την των άποστόλων παράδοσιν, έτησίως μετά πάντων λαμπρῶς έώρταζε τῶν ἀγίων, στήλην ἀρετῆς γεγραμμένην, την ιστορίαν άναζωγραφήσας της ειχόνος αύτοῦ. Symeon, vir ille divinus, cui convenienter apteque Venerabilis cognomen fuit, qui et admirabilis hujus Symeonis Pater simul uc magister exstitit, cum in bonam jam senectutem venisset, annos quinque supra quadraginta, conscientiæ martyrio legitime perfuncius, apostolicam gratiam nacius erat, sanitaium patrator ac miraculorum, librumque spiritalis utilitatis confertissinum komo idiota ac litterarum rudis divino Spiritu conscripserat, necesseque erat ut a religiosæ exercitationis longis illis laboribus quiescerel ( de quibus qui nosse quærat, ex iis quæ illi fuse scripta sunt, accurate pleneque intelliget ) suprema luborans ægritudine, multis certaminibus victore tolerantissimoque corpore suo emigrans, ad Dominum commigrarat. Hunc itaque ejusque præclaras virtutes ac facinora, velut utique discipulus, vir hic beatus cum explorata haberet, ejusque vitam apostolicam perfecte nosset; Dei opera ac divina dona haud do. cius desodere, sed prædicare ac collaudare, laudum in eum cantica ac encomia, dirina revelatione conscripsit, ejusque Vitam omnem litterarum monumentis consignavit. Ut vero etiam aliquos ad æmulationem provocaret, alque viri laudibus ad imitationem, ac virtulis cultum accenderet, ejus quot annis memoriam preco ac apostolica traditione accepimus, cum sanctis omnibus, festis gaudiis celebrabat, conscripto

> > -9

historia. Hactenus Symeon ex privata revelatione ac scientia, plusculum forte sibi indulsisse videatur, ut sanctorum plenos honores Patri suo spiritali deferret. Laudanda quidem illa œconomia ac consilii ratio, ut eos laudemus, quos nobis aliisque virtutis palæstra antistites volumus ac duces : præstantque egregie Romani pontifices, vindicatis ordinum religiosorum institutoribus, qui clariores in Ecclesia habentur, si qui sanctitatis radiis fulserunt; nec Romanis duntaxat fastis ascriptis, sed et solemni officio, nedum apud suos, sed et toto orbe Romano ac Ecclesia Latina, donatis. Id tamen ut rite fiat, nec civilibus duntaxat, sed et sacris, publice saltem consecrentur honoribus, necessaria episcopalis cognitio est, ac probatio; quam'impotentiori zelo non exspecta- B vit Symeon, etsi ea secuta est. Subdit enim Sthetatus.

"Ηχουσε ταῦτα χαὶ ὁ Σέργιος πατριάρχης . χαὶ μεταπεμψάμενος τον άγιον, πυνθάιεται περί των άχουσθέντων αύτῷ. 🕰 δὲ περί πάντων άνεδίδαξεν αύτον ό μαχάριος, καί δπως έχ θείας άποχαλύψεως άνωθε κέμπνευσθείς, τους ύμνους τῷ Πατρί άνετάξατο, καί τον βίον αύτοῦ συνεγράψατο. Ζητεί ταύτα διελθείν, και αύτοις έντυχείν τοις ύπ' αύτοῦ γεγραμμένοι;. Λαδών ούν έπι χείρας ται βίδλους ό πατριάρχης, και άπασαν την πραγματείαν φιλοπόνως δ.ελθών, ήγάσθη έπι τῷ πράγματι, και πολλά προσεπαινέσας, και το βέδαιον της αύτου πίστεως έγχωμιάσας, άπέλυσεν, ύπομιμνήσχειν αύτῷ προτρε-C ψάμενος χατά τον χαιρόν τῆς τοῦ Πατρός μνήμης, ὡς άν και αύτος κηρούς και μύρα παρέχη, και άφοσιοῦται την τιμήν. Audivit hac et patriarcha; accersitoque sancto, ex illo percontatur, de his quæ audierat. Docet ille omnium rationem, divinaque pridem revelatione atque afflatu, cantica composuisse, ac vitam illius conscripsisse. Quærit patriarcha hæc percurrere, ipsaque ab eo scripta pellegere. Sumptis itaque in manus libris, cunclisque diligenter pellectis ac evolutis, re gavisus est, multisque laudibus cumulans; firmamque ejus fidem magnifice commendans, dimisit, monens ipsum, jubensque, ut temporis quo celebranda foret Patris memoria certiorem facerel, ut el ipse cereos unguenluque conferrel, ac sancto honorem impenderet. Visa hæc, pro Ecclesiæ Constantinopolitanæ ritu D sufficiens Symeonis Studitæ, dicti Venerabilis, vindicatio, et ut sancti titulo publicos in urbe ( aut certe in sancti Mamantis monasterio ) honores haberet. luque hunc modum annos sexdecim ejus cultum illibatnm perseverasse, celebrataque frequenti religioso conventu solemnia, auctor Sthetatus: donec Stephanus Alexinæ ex metropolita Nicomediensi, Sergii patriarchæ syncellus, eo nomine cœpit exagitare, inque Symeone venerabili quædam reprehendere, ipsumque proinde ejus religiosum cultum, sic præsertim tota urbe solemnem, improbare. Totum Sthetatus ascrihit invidiæ, ac quod utriusque Symeonis sanctitas ac scientia, illius famæ scientiæ ac sanctitatis vide-

virtutis titulo, illius simulacri ac imaginis depicta A retur officere. Nolim ego sic nigro virum lapide damnare. Præter Scylitz. et Cedr. ipse Sthetatus, clarissimi nominis, eoque nedum patriarchæ, sed et imperatori charissimum, magnæque apud eos auctoritatis, eum scribit, facillimum scilicet solvendis quibusque dubiis ac quæstionibus, λόγφ και γνώσει τών πολλών διαφέρων. Longe vulgo præcellens eloquentia ac scientia. Lega um ad Sclerum urbi jam imminentem, suæque tyrannidis terrorem illi inferentem, a Basilio et Constantino missum, qua suadendi vi, sapientiaque ac virtute præstabat, docent relati Scylitz. et Cedr. Έν δοφ δε ταῦτα ἐπράττενο, ὁ σύγχελλος Στέφανος χαι τῆς Νιχομηδείας πρόεδρος. άνηρ ελλόγιμος, και έπι σοφία και άρετη διαδόητος. καί πειθοί μαλάξαι ίκανος γνώμην σκληράν και άτίθασσον, πρέσδυς είς τον Σχληρόν άποστέλλεται, εί πω δυνηθή πείσαι τοῦτον ἀποθέσθαι τὰ ὅπλα. Ιπterim Stephanus Syncellus, Nicomediæ præsul, vir ernditus et eloquens, sapientiaque ac virtute clarus, durumque animum ac indomitum suadævi emollire i loneus, legatus ad Sclerum mittitur, num forts ad urma ponenda verbis cogere possil. Miratur P. Goar. Notis suis ad Cedr. quomodo syncellus Stephanus. quasi patriarchæ concellaneus, illique assiduus, qui Nicomediæ præsul esset, ibique pro officii munero, potius quam Constantinopoli in patriarchæ ædibus, vitam ageret; nec patriarchæ successor, quod fere syncellorum videbatur, designatus esset. Potuisset Sthetatus si ejus copia fuisset, lucis aliquid afferre. Docet itaque eum, abdicato episcopatu sic assidue versatum cum patriarcha, ac vere syncelli partes implesse, non solo titulo atque nomine ornatum fuisse ; sive alias inhiabat sedi Constantinopolitanze, coque munere sibi ad cam gradum parabat : quam ne assequeretur, in causa esse potuit longa Sergii ætas ac sedes annorum viginti, iutra quos nihil vetat Stephanum humanis excessisse, et ubi totam in Symeonem fabulam luserat, per cujus vel mortem vel ingravescentem ætatem, ille postmodum pace potitus sit, libereque Patri suo spiritali, Symeoni venerabili, solemnes annuos honores persolverit; sive nihil cam sedem ambiens (ut non erat certa oullove jure sancita ac necessaria syncellorumjin eam sedem successio) velut utiliorem rebus ecclesiasticis navaturus operam, sic a consiliis patriarchæ, in regenda universa diœcesi, quam si unam aliquam civitatem vel ipsam metropolim episcopus regeret ; vel ipse sponte, vel invitante patriarcha, sive etiam imperatoribus, pro ejus nominis celebritate, ea relicta, Constantinopoli quasi patriarchæ absessor, illique intimus ac familiaris, consederit. Que fere modo, apud Latinos, etiam archiepiscopi in cardinales sanctæ Romanæ Ecclesiæ presbyteros passim cooptantur; vacantque ipso jure sic assumptorum sedes, quod non satis conveniat utrique muneri in uno homine : ut quis scilicet addictus sit Romanæ curiæ ejusque urbis clero, et ut pontificis partes seculo exseguatur, in Ecclesia ac plebe, cui præfectus episcopus est ; juris tames

B

fictione, ejusque velut fraude quadam, eædem illis, A tudine ad ejus quotannis solemnia. Derivata bæe ac quandoque majores sedes commendantur; et si non desunt qui utroque munere præclare functi, um purpuram ornarunf, tum et magis infulas, sancis moribus composito grege peculiarius credito, nihilque illo secundum Deum, sive purpuram dicas, sive quid aliud humanæ dignitatis, antiquius habentes, ejusque cura pervigiles ; veri scilicet Pastores, Christique 'Apximolue voc vestigia sedulo prementes, decorarunt; in quibus sol quidam effulsit Carolus Borromæus; secuti plures eximio exemplo, Franciscus Sourdisius Burdigalensis, meus ipse metropolita vitrave regularis assertor et vindex in sanctissimi Rosarii FF. Prædicatorum Burdigalensi cœnobio, in quo et nomen sanctiori instituto ( sancto vere tunc, modoque sodulizio) dedl; Galaminius noster, alique.

Siephanus ergo, τον της επισχοπής παραιτησάμενος θρόνου, συνην άει τῷ πατριάρχη, και μεγάλην έφέρετο παρά πασι την φήμην της γνώσεως. Repudiata sede episcopali, cum patriarcha semper versabatur, magnaque apud omnes scientice æstimatione erat. Potuit ergo vir eruditus suspectum habere, quod ambo Symeones viri illitterati ex solo quasi afflatu de Deo divinisque tanta loquebantur; quodque alter, alterius jam desuncti memoriam consecrans, ad ejus solemnia totam fere cogeret civitatem; ut jam magna civium pars, nihil nisi sanctum haberent, quod illis anctoribus accepissent. Primum itaque illi tentata Symeonis de Deo doctrina : tum sollicitatum Patris ille honor, annum unum atque C alterum, patriarcha ac episcopis ægre assentientibos, ut daninarent, quod jam aute ipsi approbarant. Raptus tandem in concilium eo nomine Symeon, ipsaque Patris imago divis honoribus consecrata : ejus in eo ventilata causa ; et longa Symeonis satisfactio, pro se ac imagine : juxta ex illa oblini vox 'O "AFIOE; abolitæ et omnes aliæ ejus, in saucti Mamantis, imagines. Altera coacta synodo ; jussus Symeon aut a l'atris illis laudibus cessare, aut cuenobio ; urbeque excedere. Nolenti cedere, decreta synodice exsilii poena. Deportatus ad Chrysopolim, in oppidulum quod Palusiatarum vocant. Nactus ibi orstorium pene dirutum atque desertum, in eo cum discipulo considet. A Christophoro senatorii ordinis viro, cujus possessionis crat, ipsum douo obtinet, ca D conditione, ut si Deus mitius ipsi dederit, wonasterium in eo exstruat. Per eum, aliosque ejus discipulos delatæ querelæ ad patriarcham. Revocatus ipse in urbem ; tentata rursus constantia, oblati honores, metropolitica sedes, nobili aliqua civitate, modo tantisper contentionem remitteret. Cunctis immoto, facta licentia colendi Patrem ut libuerit ac vel in urbe, prioreque cœnobio degendi, vel in nova solitudine. Delecta solitudo ; in ea coactus novus grex, exstructum egregiis ædibus nobile cænobium, cunctis ad vitæ asceticæ necessariis satis instructum ; sanctæ Marinæ vocant. In eo aucta Symeonis Venerabilis religio ct cultus, confluente ex ipsa urbe Augusta, totaque vicinia, innumera hominum multi-

cadem ad diversa alia comobia. Nulla deinceps Symeoni creata molestia. Exstinctus brevi post restitotom Symeonem patriarcha Sergius, eique subrogatus Eusthatius, cujus omne tempus videatur vixisse Symeon, et ad ipsum Alexii, qui fuerat Studianus monachus, pervenisse. Stephanus, vel ipse, quo tempore Sergius, diem obierit, vel eo sublato, animos posuerit; aliis .jam patriarchis Symeoni æquioribus, majorisque præ Sergio firmitatis, qui probata Symeonis instituti ratione colendo Patrem suum, non debuit obtundente Syncello, eaque duntaxat ratione, ac nisi certo deprehenso errasse sibi calculum, nec eum sanctum, sed vel hypocritam vel hæreticum essé, a constantia resilire. Hæc summa Vitæ Symeonis, quæ longe multa impleret folia. Ex ea planum, quain non in obscuro manserint res ejus, post breve ipsius exsilium et carcerem, nec quasi oblivione cjus sepulta cantica, sermonesque, ac scripta alia ; ut sibi visus fuerat divinare Leo Allatius, quod eum deseccrint vetera monumenta. Ægre fero, ut tantum virum pro adversariis stare admittam, vel Palamitarium fontem esse, nisi hoc solum, quod illi simplicius ei dicta, nimiaque emphasi, de Dei unione ac visione, ejusque luce ac divinitate, in suam nisi sunt detorquere sententiam ; uti et illo superiorum, Dionysii, Basilii, Greg. Chrys. Maximi : vixque ullus occurrat, corum qui mysticam atque moris theologiam propensius tradidere, cui non proclive sit eamdem prope ac Symeoni inferre calumniam. Sic et Thaulero nostro visi aliqui detrabere, quem Ludovicus Blosius vir eruditus ac pius, rite vindicat. Visioilla, aliaque ejus generis, gustus quidam est exspectatæ felicitatis, altiorque præsentiæ Deus ejusque unionis in perfectis, sensus, quam Symeon in eis negare, hæreseos notat; nec forte aliud in eo, ejusque Patre spiritali, Symeone Venerabili, Stephanus reprebendebat. Libet ex ejus Orat. : Περί γνώσεως άληθινής, cujus init. Και νύν εύχαίρως χαλόν είπειν hare exscribere. Το μορφούσθαι έν ήμιν τον όντω; δντα Θεόν, τί έστιν, εί μή το ήμας αύτους πάντως μεταποιείν τε xal άναπλάττειν xal el; την τής θεότητος είχόνα μεταμορφοῦν ; οἶον Εγνωμεν Ερα γεγονότα καί τον άγιον Συμεώνην τον Εύλαδή, τον έν τη μονή του Στουδίου άσχήσαντα · τη πείρα αύτη τα περί αύτου βεδαιωθέντες. Τη γάρ άποχαλύψει τοῦ ἐν αὐτῷ Πνεύματος, την είς αὐτὸν πίστιν επισφραγίσαντες, αναντιρρήτως ταύτην φυλάττομεν. Μάλλον δέ, έχ τοῦ αὐτοῦ φωτός, ώς έχ λαμπάδος τινός, τον της ψυχης ήμων λύχνον μεταδοτικώς ανάψαντες, ασδεστον διατηρούμεν, ταίς εχείνου εύχαις χαι πρεσδείαις φρουρούμενοι. Quid est formari in nobis, eum, qui est vere, Deum; nisi nos ipsos omnino transmutare, et in imaginem divinitatis suce transformare? Qualem utique eliam erasisse novimus sanctum Simeonem Venerabilem, qui in monasterio Studii exercui!; ipso periculo, rei ejus cento noticiam adepti. Divini enim in eo Spiritus

270

hæsitationem servamus. Quinimo ex eadem luce, velut ex quadam lampade, mentis nostræ lucernam commercio quodamaccendentes, ejus precibus ac intercessionibus, muniti incxstinctam servamus.

Tumque de æmulis: 'Απιστούσι και άδύνατον είναι έαυτούς πείθουσι, το χαθαρεύσαι άνθρωπον τελείως άπό παθών, και όλον ούσιωδώς έν έαυτῷ δέξασθαι τόν Παράκλητον. Διὰ τοῦτο τοίνυν και κατὰ τῆς έαυ. τών σωτηρίας λαλούσι και πράττουσι, κλείοντες έφ' έαυτοις τάς πύλας της βασιλείας των ούρανων, και πάντας άλλους τους είσελθειν βουλομένους χωλύοντες. Εί που δε και άκούσωσι περι ετέρου τινός νομίμως άγωνισαμένου, χαθαρεύοντός τε άπό πάντων πιθών, και πάσι τα μεγαλεία κηρύττοντος του Θεού, όσα δηλονότι έποίησεν έπ' αύτῷ ό Θεός, χατά Β τάς άψευδείς ύποσχέσεις αύτοῦ · καὶ ὅπως μὲν λέγοντος πρός ώφέλειαν των άχουόντων, χατηξιώθη φως ίδειν Θεού και Θεόν έν φωτι δόξης · δπως δέ γνωστώς έργψ έν έαυτῷ την ίξπιφοίτη τιν χατ' ένέργειαν τοῦ άγίου Πνεύματος, και ἄγια έν άγίω Πνεύματι γέγονεν · εύθύς ώσπερ χύνες λυσσώντες χαθυλαχτούσιν αύτου, και χατεσθίειν, εί δυνατόν, τόν ταῦτα λέγοντα σπεύδουσι. Παῦσαι, λέγοντες, πεπλανημένε και ύπερήφανε σύ. Τίς άρα τοιοῦτος άρτι γέγονεν, ώς οί άγιον Πατέρες έγένοντο ; Τίς δε θεόν είδεν, ή ίδειν χάν όπωσοῦν δύναται; Τίς Πνεύμα άγιον έπι τοσούτον έλαδεν, ώς δι' αύτου τον Πατέρα και τον Υίδυ άξιωθηναι Ιδείν; Παύται, μή σε λίθοις καταλευσθήναι ποιήσωμεν. Έξ ύμῶν με, ω ούτος, ως αύτοί φατε, ούδεις ούδαμως • έχ δε των προαιρουμένων τον σταυρον άραι και την στενήν όδεῦσαι όδὸν, xal τὰς ἐαυτῶν ἀπολέσα ψυχὰς Ένεχεν της αιωνίου ζωης, πολλο! μέν είδον χαι πρότερον · πλείους δέ, οίμαι, όρωσι και νῦν, και τῶν βουλομένων έχαστος δψεται· παν ύμεζς σχαιότητι γνώμης και βασκανίας φαυλότητι τούτους ίδειν ούκ ίσχύετε. Non credunt, sibique persuadent fieri non posse, ut homo perfecte a lividinibus atque vitiis mundus sit, et ut totum substantialiter in se Paracletum recipiat. Idvirco etiam contra suam ipsorum loguuntur aguntque salutem, claudentes super se ipsos fores regni cælorum, cunctosque reliquos, qui velint intrare, prohibentes. Sin autem etiam de alio quodam audieomnibus affectibus esse, ac Dei mirabilia omnibus prædicare; quæcunque nimirum Deus in illo fecit juxta verissimas promissiones suas ; dicentemque, ut audi.orum saluti consulat, hoc se consecutum esseut Dei lumen videret, Deumque in claritatis seu majestatis lumine, utque adeo sapienter actu Spiritus sancti in se adventum secundum operationem, sanctaque in sancto Spiritu facta conspiceret; statim velut canes rabidi adversus eum oblatrant, festinantque ui qui hæc loquitur, si fieri potest, devorent. Cessa aiunt, soducte tu ac superbe. Quis modo talis, ac sancil Patres exstitere? Quis vero Deum vidit, aut vel minimum videre potest ? Quis tanta copia Spiritum sanctum accepit, ut per eum, Patrem Filiumque me-

revelatione, obsignatam in eum fidem, citra omnem A reretur videre? Cessa, ne te lapidibus obruamus. Ex vobis quidem, Amici, nemo proisus, ut vos dicitis : Ex illis vero qui crucem tollere statuerunt, et arclam vium ambulare, alque suas animas propter vitam æternam perdere, viderunt multi etiam prius; pluresque eliamnum, uli arbitror, vident, ac visurus est quisquis voluerit; tametsi vos mentis perversitate livorisque malitia eos videre non valetis. Plura ejus generis toto illo sermone, quæ ipsa ejus causa ac crimen apud Syncellum videantur; quæ tamen sic ab eo diluta auctor est Sergius, ut mera calumnia visa sint synodi judicio, uno hoc in eo reprehenso, quod ita Patris, sicque ambitiose culti memorium celebraret. Sic enim ille ad Proceres, Symeonisque discipulos. Έγω μέν, ένδοξότατοι, ούδεμίαν Ελαδον πώποτε πονηράν υπόληψιν κατά . του πυρού Συμεών · άλλά και άναγνούς καταρχός τά είς τον Πατέρα τούτου ύπ' αύτοῦ γεγραμμένα, ήσθην έπ' αύτοις, τον έχείνου βίον είδώς, χαι ψάλλειν επέτρεψα επ' εχχλησία αυτά, υπερεπαινέσας την πίστιν αύτοῦ. Ἀλλ' οὐχ οἶδ' ὅθεν, καὶ τίς γέγονεν άναμεταξύ έχείνου χαι τοῦ συγχέλλου διαφορά, καί μυρίας κατ' αύτοῦ καί τοῦ Πατρός αύτοῦ τάς χατηγορίας έξηγεισεν, ούδεν πλέον εχούσα; ή μόνον διαδολάς. "Α δέ πέπονθε παρ' ήμῶν, ούχ ώς παρασφαλεί; έν τοις της Έχχλησία; δόγμασι, δι' ών ή όρθη και αμώμητος πίστις ώχύρωται, πέπονθεν, άλλ' έπειδή έχεινος μέν τοῦ ίδίου άμεταθέτως είχε σχοπού, και τιμών τον Πατέρα, του λαμπρώς έορτάζειν ούχ έπαύετο · οί χατήγοροι δε αύτοῦ έταράσσοντο, και δι' δχλου καθεκάστην ήμιν εγίνοντο. Διά τούτο της μονης αύτου χαι της πόλεως αύτον παρεχίνησα. Νῦν δὲ, εἰ βούλεται, χαὶ τοῖς ἐμοῖς είξει λόγοις, χύριος αύθις χαι της ίδίας μονής γενήσεται, χαι άρχιερέα τοῦτον ἐν μιἂ τῶν ὑψηλῶν μητροπόλεων, συνευδοχούσης πάσης τῆς ἰερας συνόδου, χειροτονήσω, χαί τα χαχώς έχδεδηχότα διορθώσεως τεύξεται της προσηχούσης. Ego sane, viri inclyti, nullam unquam malam suspicionem adversus domnum Symeonem admisi : sed et lectis initio quæ ab illo in Patrem suum conscipta erant, illis gavisus sum, qui illius vitam exploratam haberem, ejus fidem supra modum laudans. Verum unde, nescio, quæve inter eum acsyncellum orta discordia, innumeraque adversus eum ejusque patrem rint, legitime eum certasse, mundumque a perturbatis Descita accusationum capita, nihil præter meras calumnias habentia. Quæ vero a nobis illi multa irrogata est, non eo irrogata est tanquam in ecclesiasticis dugmatis, quibus recta ac inculpata fides tota consistit, erraverit; sed quod in suo ille proposito immobilis persisteret, Patrisque honore, dies festos agitandi splendido cultu ac magnifico, nullum finem faceret; enque ve turbarentur illius accusatores, ac quotidie molesti nobis obtunderent. Hæc causa est, cur suo illum monasterio ac civitate moverim. Nunç vero sivelit, meisque sermonibus acquieverit, tum rursus monasterii sui arbiter erit, tum universa comprobante sacra synodo, in una celsarum metropoleon episcopus a nobis ordinabitur; et quæ mula obtigerunt, convenienter emendabuntur. Notabant superbiæ po-

tias, quam prorsus perversæ doctrinæ, quippe qui A μάννα τοῦ νοητοῦ · πάντων τῶν ἀγαθῶν ἐχείνων ἐν jactaret ipse, quod antiquis sanctis præ summa puritate non inficiabantur concessum esse, ut scilicet divinis potirentur visionibus; pro eo tamen ac humana fert conditio, non Messalianorum errore, ut ad libitum ipsa els conspicua fleret divina essentia, vel ipsa claritas eis visa, increata Dei gloria esset, non Dei in eis effectus et immutatio ac transfermatio, uti ipse relatus Symeon satis expressit.

۰.

Quod ait, δλον ούσιωδώς εν έαυτοις δέξασθαι τον Παράκλητον, Clarius Serm. Περί των δουλευόντων θεώ, τίνες αν είεν, expressit. "Ωσπερ έχχαιόμενος xλίδανος, έπαν σφοδρώς έχχαξ, όλως διαυγής γίveral xal του πυρός δμοιος · ούτω ότι xal t της ψυχής ούσία, ἐπὰν μόνη χωρίς πάθους ἐναπομείνη, B τότι ούσιωδώς και αύτη ένουται το θείον και άθλον πύρ, και εύθυς ανάπτεται και διαυγάζει · και μεταλαμβάνει, ώσπερ ό χλίδανος του αίσθητου τούτου πυρό;, ούτω καί το σώμα του θείου και άββήτου φωτός, και αύτό πῦρ κατά μέθεξιν γίνεται. Veint accensa fornaz, cum valde accensa fuerit, prorsus lucida ignisque similie evadit ; sic nimirum etiam animi essentia, ubi sola absque affectibus vitiorumque espers remanseril, lunc illi quoque divinus extraque omnem materiam ignis essentialiter unitur, statimque accenditur et lucescit ; ac velut sornax, ignis hujus, qui sensu percipitur, commercio gaudet, sicel corpus divinæ ac arcanæ lucis ; ipsumque ignis eradit qua ignis particeps est. His pene affinia Chry-ostomus quibus præsertim locis divinæ in no- C bis Eucharistiæ effectus exaggerat : quæ sanc intelligenda, ut sie nobis Deus, ipsaque ejus essentia, per sua dona, quibus comes est, illabatur, vereque copuletur, non ut una ejus nostraque essentia sit. quod nec poscit exemplum fornacis accensæ, sed ut intima quædam nullaque verborum vi explicabilis Pei unio ac præsentia in anima sic affecta, significolur; quæ ipsa per gratiam est in justis omnibus, sed occulta et quasi habitu, nulloque vel exiguo illius sensu; in perfectis longe notior actuque ac maximo quodam velut sensu, velut gustu quodam exspectatæ cum Deo beúseu; cum eum videbimus sicuti est, indeque perfecte dii crimus, Deo perfecte similes ; cum tune quoque Deus infinite eminest, sicque obschoon; (vera scilicet unio futura sit) ut D Dinostraque discreta essentia ; lanquam ens a se, et ab alio, maneat.

Serm. Περί άπαθείας και έναρέτου βίου, incip. Πολλοίς τοις έν χόσμψ πολλάχις προσομιλήσας, De arimo Dei amore ebrio ac rere exstatico. Συνάπτεται τοις άγγίλοις, τῷ φωτί άναμίγνυται, ἀπογεύεται τῆς ζωῆς, τῇ ἀΔυνασία συμπλέχεται · ἐν ἀπολαύσει γίνεται τῆς τρυφῆς, εἰς τρίτον ἀνέρχεται οὐρανόν, ἀρπάζεται εἰς παράδεισον, ἀχούει ἀρβητα ῥήματα, εἰς τὸν νυμφῶνα εἰσέρχεται, εἰς τὸν παστὸν παραγίνεται, τὸν Νυμφίον ὁρặ, τοῦ πνευματιχοῦ γάμου ἐν μετοχῇ γίνεται, τοῦ μυστιχοῦ χρατῆρο; ἐμπίπλαται, τοῦ μόσχου τοῦ σιτευτοῦ, τοῦ ἀρτου τοῦ ζωηροῦ, τοῦ πόματο; τῇς ζωῆς, τοῦ ἀμώιου ᾿Αμνοῦ, τοῦ

άπολαύσει γίνεται, είς & ούδε τῶν ἀγγέλων αι Δυνάμεις άδεως ένατενίσαι τολμώτιν. Ούτως έχων, πυρουται τῷ Πνεύματι, και όρξ το τῆς θεώσεως αύτου έντεῦθεν μυστήριον. Πῦρ ὅλως γίνεται τη ψυχή, μεταδιδούς και τῷ σώματι τῆς οἰκεία; λαμπρότητο;. δίχην του όρωμένου πυρός, της οίχείας τῷ σιδήρφ φύσεως μεταδιδόντος. Και γίνεται ή ψυχή τῷ σώματι, δπερ γέγονε τη ψυχη ό θεός, χαθά φησιν ή Θεολόγος φωνή. Ούτε γάρ ψυχή ζην δύναται, μή φωτιζομένη παρά τοῦ χτίσαντος, οῦτε σῶμα, μή παρά τῆς ψυχῆς δυναμούμενον. Σχόπει άχριδῶς τῶν λεγομένων την δύναμιν. Σώμα, ψυχή και Θεός • τκ τρία ταύτα. Θεός άναρχος, άτελεύτητος, άπρόσιτος, άνεξιχνίαστος, άδρατος, άρρητος, άναρης, άψηλάφητος, άπαθής, άνεκδιήγητος, έπ' έσχάτων των ήμερών φανείς ήμιν έν σαρχί δι' Γίου, χαί γνωρισθείς διά τοῦ παναγίου αύτοῦ Πνεύματος, ὡς πιστεύομεν, ίσος ήμιν κατά πάντα χωρίς άμαρτίας, ψυχή νοερά μίγνοται διά την έμην ψυχην, ώς πού τις έφη. Ενα και το πνεύμα σώση και την σάρχα άθανατίση. Άλλά μήν και έπαγγέλλεται, λέγων, ε Ένοικήσω έν αύτοι;, χαλ έμπεριπατήσω. > Άλλά πρόσεγε. Θεού χατά τάς άψευδεί; έπαγγελίας ένοιχοῦντο; έν ήμιν τοίς γνησίοις δούλοις αύτοῦ, χαι θιλ τών ένεργειών χαί ελλάμψεων τοῦ παναγίου Πνεύματος έμπεριπατούντος έν ταις ημετέραις ψυχαίς, άχορίστους είναι του θεού τές άξίας των τοιούτων ψυχές όμολογουμένως πιστεύομεν. Τών δε ψυχών πάλιν διιχνουμένων έν δλω τῷ σώματι, χαὶ μηδενὶ μέρει ἀπολιμπανομένων, άνάγχη πάντως χαι αύτην την σάρχα, άχώριστον ούσαν της ψυχής, μαλλον δε μηδε ζήν χωρίς αύτης δυναμένην, δλην άγεσθαι της ψυχής τώ θελήματι · και ώς ούχ έστι σώμα ζήν άνευ ψυχής, ούτως ούδε θέλημα ένι το σώμα έχειν τό τε παρexthe young. Consociatur angelis, commiscetur lumi. ni, vitam degustat, im:nortalitati conseritur, deliciis fruitur, in tertium cœlum ascendit, rapitur in paradisum, audit arcana verba, in thalamum ingreditur, torum nuptialem adit, videt Sponsum, spiritalium nupliarum communione donatur, mystico ciatere impletur; vitulo saginato, vitali pane, vitæ poculo, Agno immaculato, manna spiritali reficitur; illis omnibus bonis politur, in quæ nec angelicæ Polestates intrepide audent prospicere. Ita se habens, inflamma-

tur Spiritu, indeque suæ deificationis mysterium cernit. Animo prorsus ignescit, ipsumque corpus sua claritate impartit; haud secus ac ignis oculis conspicuus in naturæ suæ commercium ferrum asciscit. Hocque ipsum animus corpori efficitur, quod Deus animo exsistit, juxta ac Theologus loquitur. Neque enim fieri potest ut animus vivat, nisi ejus qui condidit julgoribus illustretur, neque ut corpus, quin ab animo roboretur. Attende diligenter quo spectent ca quæ dicuntur. Corpus, anima, Deus. Tria hæc. Deus principii ac finis expers, inaccessus, imperscrutabilis, invisibilis, ineffabilis, qui nec tangi nec palpari potest, nultique obnoxins affectui est, nee enarrari potest, extremis temporibus apparens nobis

#### 2-2

suum Spiritum, uti fide docemur, æqualis nobis per omnia sine peccato, animæ intelligenti miscetur, mei animi causa, ul quidam ail, ul el Spiritum salvum faciat, et carni immortalitatem præstet.Quin et pollicetur, dicens. « Inhabitabo in eis , et inambulabo. » Verum animum attende. Deo, juxta quod vere pollicitus est, in nobis veris servis suis inhabitante, sanc issimique Spiritus afflatu et illustrationibus in animis nostris inambulante, qui talibus digni sunt animi, a Deo separari non posse explorate credimus. Cumqua rursus animi per omne pervadant carpus, nec ulli desint parti, prorsus nesesse est, ipsam quoque carnem, quæ ab animo inseparabilis sit, quin imo, quæ nec vivers absque illo possit, totam ß animi regi voluntate. Ac sicut non patest corpus vivere sine animo, sic neque tunc voluntatem habere potest sine illo. Hoc Christi, nostræque Trinitatis mysterium. Christi ut exemplaris, quod id eo Deus sit altiori aliaque ac in nobis ratione. In ipso enim, ipsa hypostasi unus, et in quo caro sit ipsa oudeso; ut loquitur Gregorius, una, Deus : in nobis vero, ένεργείτ, έλλάμψει, dono gratiæ, afflatu, illustratione, ac quidquid in sanctis Deus operatur, ut pe culiarius filiis ac diis, non tamen natura, odoss, sed dono gratuito et adoptione, biser quod disertis verbis Symeon profitetur, ut non sit nævus in scirpo quarendus, tantísque vexanda hæc ejus creata Trinitas, divinæ imago, in qua ipsa, tria unus sint Deus, etsi sunt caute omnia ad probatæ theologiæ c normam reducenda: quæ maxime cautio est mysticis adhibenda, cujus defectu possint simplicioribus offensioni esse, ac errorum illis ansam præbere Infert ergo Symeon. Άποδέδειχται τοίνου δτι ώσπερ έν Πατρί και Υίφ και άγίω Πνεύματι, είς Θεός άσυγχύτως και άδιαιρέτως προσκυνείται, ούτω πάλιν έν θεφ και ψυχή και σώματι άδιαιρέτως και άσυγχύτως χατά χάριν ό άνθρωπος γίνεται, μήτε τοῦ σώματος είς ψυχήν μεταδαλλομένου, μήτε τῆς ψυχής είς θεότητα μεταποιουμένης • άλλά μένων ό Θεός χαθό Θεός έστι, χαι ή ψυχή χαθώς έχει φύσεως, και το σώμα καθώς επλάσθη πηλός · ό παραδόξως συνδήσας αύτά, και τῷ πηλῷ συγκεράσας το νοερόν τε και άξιλον, αύτος άμφοτέροις τούτοις άσυγχύτως ένοῦται · κάγὼ κατ' εἰκόνα και όμοίω- D σιν εκείν:υ, ώς ο λόγος απέδειξε, γίνομαι. Άλλά πάλιν, εί δοχεί, τον λόγον έπαναλάδωμεν. Η ατήρ, Υίος και άγιον Πνεύμα, είς Θεός, δν σεδόμεθα. Θεός, ψυχή και σώμα, ό κατ' είκόνα Θεού κτισθεις άνθρωπος καί θεός είναι καταξιούμενος. Igitur probatum est, sicut in Patre et Filio et Spiritu sancto, unus Deus inconfuse ac indivise adoratur, sic rursus in Deo et anima et corpore qui per gratiam est, fieri hominem indivise ac inconfuse : ita nimirum ut neque corpus in animam muletur, neque anima in deitatem confletur ; sed manente Dev quatenus Deus est animaque, quomodo illi natura comparatum est, ac corpore, pro eo ac lutum formatum est ; qui inaudita has ratione divinxit, mentemque ac quod omni

in carne per Filium, ac manifestatus per sanctissimum A vacat materia luto miscuit, ipse ambubus his inconsuum Spiritum, uti fide docemur, æqualis nobis per omnia sine peccato, animæ intelligenti miscetur, mei animi causa, ut quidam ait, ut et Spiritum salvum faciat, et carni immortalitatem præstet. Quin et pollicetur, dicens. < Inhabitabo in eis, et inambulabo. > Verum animum attende. Deo, juxta quod vere polli-

> Nec longe est locus ille ex orat. 27, Pontano durior visus, ac Leoni Allatio in eorum exemplum adductus, quæ nemo pius æquo animo ferat in Symenne. "Ω τοῦ θαύματος ! ὅτι Ξνθρωπος Θεῷ ἐνοῦται πνευματιχώς χαί σωματιχώς, είπερ ού χωρίζεται του νου ή ψυχή, ούδε της ψυχής το σώμα. άλλά τη ούσιωδώς ένώσει γίνεται τρισυπόστατος κατά χάριν και ό άνθρωπος • είς θέσει Θεό;, έκ σώματος χαί ψυχης, χαί οδπερ μετείληφε, θείου Πιεύματος • και πληρούται τηνικαύτα το είρημένον ύπο του προφήτου Δαδίδ, « Έγώ είπα, Θεοί έστε, χαι viol Ύψίστου πάντες., Κατ' είχόνα δηλαδή και καθ' όμοίωσιν τοῦ Ύψίστου, γεννήματα θεῖα ἐκ τοῦ θείου Πνεύματος. O rem miram! Homo Deo spiritaliter corporaliterque unitur ; siquidem anima non a mente nec ab anima corpus sejungitur : sed et essentialiter unions que est per gratiam homo τρισυπόστατος (velut trium substantiarum dicas) efficitur ; unus scilicet adoptione Deus, ex corpore alque anima, et cujus factus est particeps, divini Spiritus. Tuncque impletur quod dictum est a Davige propheta, « Ego dixi, Dii estis, et filii Excelsi omnes. > Filii Excelsi, imaginis scilicet ratione ac similitudinis Altissimi ; divina progenies ex divino Spiritu. Pont. et Allat. ac si esset Th ouσιώδει ένώσει, unione essentiali ; monetque Pout. illud nec ad Deum, nec ad gratiam reserendum esse (Neque enim home justus aut cum Deo, aut cum gratia essentialiter unitur) sed ad solam conjunclionem corporis et anima , quæ ulique essentialis est. Malim ego to odotwie, uti est, adverbialiter reddere, quo determinetur vox τρισυπόστατος, ut dicatur homo trium substantiarum ( quasi scilicet in eis subsistens ) similitudine quadam ad divinas personas, non quovis modo, sed odstwdwc, vere sane veraque unione, sed per gratiam, et qua unus θέσει flat, non una essentia. Notum est sanctis Patribus pro eodem accipi oùglav ac púgiv. Sic passim exponunt Damasc., Maxim. et alii : idem itaque illis quσιχώς et ούσιωδώς, stque unio φυσιχή et ούσιώδης. Uti igitur unio quoixh in Christo, naturalis, sie dicta Cyrillo, anath. 3, non in eo conflat naturas, uti male carpit Theodoretus, vel unam, alia absorpta, factam astruit, Apollinarii errore ; sod earum veram unionem, xal' undoragev tamen ( subsistendi scilicet ratione ) sic et significat Symeoni, trium essentialis unio, vel qua homo unus essentialiter deus, tribus constans flat, vera unio est, et qua vere id flat, xatà yápiv tamen (per gratiam) non ut ex illis una quædam essentia emergat. Sic superios semel et iterum usurpata ca vox Symeoni, in iis quæ exillo attulimus; possitgue Pontanus vel Theodoreti exemplo emeudari, ejusque vocis usum, ut et illi

. 2.6

affinis, ex Cyrillo doceri : Φυσιχήν φαμεν γενέσθαι A την ένωσιν, άλλ' έχ δύο πραγμάτων άνομοίων, Θεότητός τε και άνθρωπότητος, τον ένα γενέσθαι Χριστόν xal Ylov xal Κύριον διαδεδαιούμεθα. Naturalem dicimus factam esse unionem, sed ex duabus rebus dissimilibus, Deitate scilicet et humani. tate, unum factum esse Christum et Filium et Dominum affirmamus. Duabus, inquam, rebus dissimilibus, quæ et dissimiles reipsa ac essentia sua, ab unione maneant ; uti se res habet in illis exemplis quibus sancti unionem sive hypostaticam, sive qua per gratiam est ( amoris scilicet et charitatis, sive etiam visionis ac cognitionis ) explicant.

Videtur ipse Cyrillus Symeoni præivisse lib. 1x, in Joan. versus finem, ubi de prima creatione loqueus. qua ad Dei Imaginem homo conditus est, et ad quam per Christum reformamur; exclusa ea opinione, quæ spiraculum a Deo homini Insufflatum, animam rationalem exponit; ipse Spiritum sanctum interpretatur, velut signaculum perfectæ jamex anima et corpore humanæ naturæ, a Deo impressum; quo sic homo Deus unus béget sit, ac in tribus vere excistents : Métoxov autov the iolac φύσεως αποτελεί θεός. Ένεφύσησε γάρ είς το πρόσωπον αύτοῦ πνοήν ζωῆς, τοῦτ' ἔστι, τὸ Πνεῦμα τοῦ Υίοῦ. Και γάρ ἐστιν αύτοις ή ζωή μετά Πατρός, συνίχων εί; τὸ είναι τὰ πάντα. Κινείται γάρ έν adru re xal (7], ra (wijs dexrume. Participem eum Deus reddidit suæ naturæ. « Insufflavit enim in faciem ejus spiraculum vitre, v hoc est, Spiritum Filii. C lpse enim vita est cum Patre, in esse omnia continens. In co quippe moventur et vivunt, quæ vitæ capacia sunt. Aliisque in cam rem interjectis, Ως ούχ αν, οίμαι, τις εδ φρονών το έχ της θείας ούσία; προελθόν έμφύσημα ψυχήν οδοιτο γενέσθαε τῷ ζώψ · ψυχωθέντι δὲ μάλλων, και πρός ιδιότητα τῆς τελείας φύσεως δι' άμφοιν άφιγμένω, ψυχῆς δή λέγω και σώματος, καθάπερ τινά σφραγίδα της έαυτοῦ φύσεως ἐνέπηξεν ὁ Δημιουργός, τὸ Πνεῦμα τό άγιον · τοῦτ' έστι την πνοην τῆς ζωῆς, δι' ῆς πρός το σρχέτυπον διεπλάττετο χάλλος. άπετελείτο δέ χατ' είχόνα τοῦ Κτίσαντος πρός πάσαν ίδέαν άρετής, δυνάμει του ένοιχισθέντος αύτῷ διαχρατούμενος Πνεύματος. Neminem sanæ mentis existimaturum unguam arbitror, afflatum ex divina sub- D xarà τὸ ὑπ' αὐτοῦ εἰρημένον · « Ὁ τρώγων μου stantia procedentem, animali animam exstitisse; sed animato potius, et ad proprietatein naturæ perfectæ ex anima et corpore deducto, naturæ suæ reluti signaculum Creatorem impressisse, Spiritum sanctum, id est, spiraculum vitæ; per quod ad archetypi pulchritudinem formaretur, et ad Creatoris imaginem. ad omne virtutis genus, inserti ei Spiritus inque eo locati, virtute conservatum, perficeretur. Amissa hæc, per facultatem arbitrii (quæ ipsa in homine, ait Cyrillus, quædam imaginis portio est) ut in Christo unione itidem divinitatis cum humana natura, reparata sint, et per eum ipsoque Mediatore in nobis; idem pluribus prosequitur : sed hæc nabis sufficiant,

Possem alia afferre, ut quod habet Serm. de prævaricatione Adæ, ubi et illud odstudus recurrit. Έχστηθι τὸ φριχτὸν ἀχούων τοῦ μυστηρίου, χαὶ τὸν λίγον πιστύν όντα μετά πάσης ύπόδεξαι πληροφορίος και πίστεως. Συλλαμδάνομεν ούν αύτον ούγι σωματικώς, ώς ή Παρθένος και Θευτόκος αύτζυ συνέλαδεν, άλλά πνευματιχώς μέν, ούσιωδώς δέχαι έχομεν αύτον έχεινον, δυ χαι ή άγνη Παρθένος συνέλαδεν, έν ταζ χαρδίαις ήμῶν, χαθώς ό θείος Παύλό; φησιν · · 'Ο Θεός ό είπων έχ σχότους φώς λάμψαι, αύτος έλαμψεν έν ταίς χαρδίαις ήμων. . Οίον είπειν, άντι του, Αύτος όλος ούσιωδώς γέγονεν to huiv. Obstupesce tremendum andiens mysterium, ac sermonem, qui fidelis sit, omni certitudine ac fide suscipe. Illum itaque concipimus, non corporaliter, quemadmodum Virgo ac Deipara sum concepit, sed spiritaliter quidem, verum essentialiter; eumdemque ipsum habemus (quem et Virgo eastissima concepit) in nostris cordibus, uti beatus Paulus ait : « Deus qui dixit de tenebris lumen splendescere, ipse illuxit in cordibus nostris; > pro eo ac diceret : Ipso totus essentialiter in nobis versatus est. Ergo, will essentiale Deo in nobis esse? Nugæ. Vult certe ipsum revera Deum esse in nobis peculiari præsentiæ modo, nihil separatum a suis donis, quorum auctor est. supra omne debitum nature. Sequitur "Ort 62 xal ήμεις το άστεκτον πῦρ τῆς Θεότητος ώσαύτως δεχόμεθα, άχουσον του Κυρίου λέγοντο; • « Πύρ ήλθαν βαλείν έπι της γης. Ποίον άλλο εί μη το όμοούσιον αύτοῦ τῆς Θεότητος Πνεῦμα, μεθ' οδ συνεισέρχεται καί συνθεωρείται σύν τῷ Πατρί καί autos, xal Evõov hµūv ylverai; Quod sulem nos etiam importabilem Deitatis ignem suscipiamus, andi Dominum dicentem, «Ignem veni mittere in terram.» Quem ignem, nisi Spiritum Divinitati sua consubstantialem, cum quo una cum Patre ipse quoque ingreditur et intelligitur, ac in nobis versatur ? Modumque specialem segnentibus explicat, qui est Euchyristiæ perceptione, qua extensio est, ejus quod in Maila peractum mysterium est ; et qua ejus carneni manducantes, όλον τόν σαρχωθέντα Θεόν και Κύριον ήμων Ίησοῦν Χριστόν, τλν Υίδν αὐτόν τοῦ Θεοῦ xal Υίδν τῆς Παρθένου καὶ παναμώμου Μαρίας, τὸν ἐν δεξιά χαθήμενον του θεού χαι Πατρός, εν ήμιν έχομεν thy sapaa, ) x. z. i . Totum incarnatum Deum et Dominum nostrum Jesum Christum, eumdem Dei, Virginisque ac intemeratissimæ Marice Filium, eum qui sedet in dextera Dei et Patris, in nobis habemus, juxta ac dictum ab illo est. ( Qui manducat meam carnem, ) etc. Quæ verba alibi sic exponit : Lu me manet, בי דו בוח לאה לאלם אי בש בש האי אים אי בש שיו, אי בש אים אי אי אים אי אי אים אי אים אי אי אי אי אי אי אי Osotyti In mea claritate, in meo lumine, in mea

Deitate; quæ sunt digne communicantium, et corum qui divino illo cibo vere mente reficiantur. Nimium est, quod ita revelationem, notitiam, illustrationem, ac quæ ejusmodi sunt prædicat, ut et donum gratiæ, quod habentem lateat, videatur ex-

cludere, certamque omnino inhabitantis Del cogni-

£

tionem invehere. Haud quidem inficiandum, viris A que forte alter alteri Symcon et SynceHus opposueperfectis ex divinorum in eis sensu ac gustu, ingentem quamdam oriri persuasionem, quod justi sint, ac vere sint templum Dei, ejusque esse quos patiuntur divinos ardores ac illustrationes : seclusa tamen revelatione, quam et Dei esse certo quis noverit, nemo se justum sic omnino existimare potest, nt non sit formido aliqua oppositi, ut necesse sit et illi dicere cum Apostolo : Nihil mihi conscius sum, sed non in hos justificatus sum. In actu tamen exercito, ut loguuntur, sic officiuntur, ut unum Deum cogitent, nec ab eo ejusque amore se unquam divelli posse putent. Quem affectum expressit Paulus, cum ait : Quis nos separabit a charitate Dei ? Sicque sane intelligenda illa Symeonis, quæ plus aliquid emphasis habere videntur. Facit et illud ejusdem B Apostuli : Vos ipsos probate, si estis in fide, in dileetione. Ad eain probationem spectant, quæ serm. de Judicio sic habet : « Έχαστος ήμων έαυτον θεασάσθω, εί τον Θεόν Λόγον έλθόντα Ελαδεν, ή τέχνον Θεοῦ ἐγένετο, εἰ οὐκ έξ αξματος καὶ σαρκός μόνον, άλλά και έκ Θεού γεγένηται, εί Εγνω τον σαρκωθέντα Λόγον σχηνώσαντα έν αὐτῷ, χαὶ εἰ ἰθεάσατο τὴν δόξαν αύτοῦ, δόξαν ὡς Μονογενοῦς παρλ Πατρός. Ίδου γέγονε Χριστιανός, χαι άναγεννηθέντα έαυτον έθεάσ 2το, χαί τον γεννήσαντα αύτον Πατέρα έγνώρισεν, ού λόγψ μόνον, άλλ' έργψ χάριτος και άληθείας. Έμμένωμεν, άδελφοι, έν τούτω τῷ ἐσόπτρω τῆς ἀληθείας, και άποστώμεν της βλαδεράς και αιρεσιώδους διδασχαλίας χαι άπονοίας των λεγόντων μη άποχα- C λύπτεσθαι νων έν ήμιν τοις πιστοις την δόξαν της θεότητος τοῦ Κυρίου Ίησοῦ διὰ τῆς τοῦ άγίου Πνεύματος δωρεάς. Η γάρ δωρεά έν τη άποχαλύψει δίζοται · και ή άποχάλυψις διά της δωρεάς ένερystrai · Quisque nostrum videat, num Deum Verbum venientem susceperit, num Dei Filius effectus sit; an non ex sanguine solum of carne, sed et ex Deo natus sit; num Verbum incarnatum in se habitans cognoverit, et gloriam ejus, gloriam quasi Unigeniți · Patre viderit ? Ecce Christianus evasit, seque regeneratum vidit, et quo natus est, Patrem cognodit, non verbo solum, sed opere gratiæ et veritatis. Perseveremus, fratres, in veritatis hoc speculo, et a noxia ac hæretica doctrina sententiaque eorum abscedamus, qui dicunt, non revelari nunc nobis fidelibus, Domini D Lesu Deitatis claritatem, per donum sancti Spiritus. Donum enim in revelatione datur', et revelatio seu manifestatio, per donum præstatur. Videntur hæc paulo duriora, nisi intelligantur de sensu quodam ac gustu in fidelibus, præsertim sapientibus et perfectis, quos Græci γνωστιχούς vocant. Quandoque etiam in incipientibus et pœnitentibus in fervore animi, quos videre divinum lumen ait Symeon, sed non adipisci, quod ulteriores pœnitentiæ labores et certamina detrectent. Nec absque errore negari potest. Quod autem omnes, in quibus gratia secretius operatur; nec est illa revelatio seu manifestatio, quod Symeon videtur exigere, mortuam fidem habeant, hocque ille velit, majoris erroris sit. Ilæc-

rint. Quod refert Symcon Eustratii martyris, virtute clarissimi, exemplum, rem non conficit; quod scilicet dixerit : Nuv Eyvan ött vade Osou elus, xal τό Πνεύμα αύτοῦ οἰχεῖ ἐν ἐμοί. « ᾿Απόστητε ἀπ' ἐμοῦ πάντες οί έργάται τῆς ἀνομίας. » Πρός δὲ τὸν δικάζοντα τύραννον, Εί σοι τὰ αίσθητήρια τῶν φρενῶν μή ήλλοίωτο, και τῷ τῶν παθῶν φυράματι μή κατεσχεύαστο πρός το γεώδες ή ψυχή σου, έδειξα άν σοι τον Έσταυρωμένον τουτον, Σωτήρα και λυτριοthe xal everyting turyavorta. Nunc cognovi, anod templum Dei sum, et Spiritus ejus habitat in me. · Discedite à me, omnes operarii iniquitatis. > Et ad Tyrannum judicem : Nisi tibi sensus mentis evariati essent, animusque vitiorum colluvie et affectuum in terrenum habitum transisset, ostendissem utique tibi hunc crucifixum, qui Salvator et redemptor ac beneficus sit. Non enim sequitur, quod ita Symeon infert : Είδες πῶς ή πίστις τῶν ἔργων δίχα νεχρά ἐστι; Πρό γάρ τοῦ είσελθείν είς τοὺς τοῦ μαρτυρίου άγῶνας τον άγιον, επειδή την πίστιν μόνην είχεν, ούχ είχε τη Πνευμα το άγιον έν αύτω. ότε δε έχ τών Εργων την πίστιν Εδε:ξε, τότε xal vadv έαυτον Θεοῦ ἐπέγνω, χαὶ τὸ Πνεῦμα αὐτοῦ τὸ ἄγιον οἰχοῦν έν έαυτῷ γνωστιχῶς τοις νοεροίς όφθαλμοις έθεάcaro. Vides quomado fides sine operibus mortua est ? Priusquam enim sanctus martyrii certamina subiret, anod solam fidem haberet, non habebat in se Spiritum sanctum. Ubi autem ex operibus fidem ostendit, tune et se Dei templum esse agnovit, ejusque Spiritum sanctum in se habitare, sapienter mentis oculis conspexit. Unde enim vir En' aperfi nepi66ntos, Christiana scilicet virtute conspicuus, sola fide, caque adeo mortua præditus? Imo habuit et Spiritum sanctam et donum, sed inter certamina magis babuit et agnovit, uti Augustinus, in Joan. de promissione Spiritus apostolis facta, exponit.

Unus locus est, quem refert Leo Allatius ex Symeonis Sermone 3 de Oratione seu Attentione, quem etiam Nipho Monachus adversus Palamam urget, qui nec apparentem medicinam, sensumve ullum commodum, videatur recipere. Non occurrit mihi ille Sermo in Cod. E. Card. Mazar. ac nec in illis quæ Pontanus latine edidit. Certe si ita scripsit Symeon, non divino Spiritu, sed suo, illoque errante, scripsit. Sic autem scripsisse; et in discipulos sparsisse quæ Messaliani et Omphalopsychi inter paucos duntaxat magisque fidelos mussitabant . et in illis damnata crant, non facile mihi persuadeam; quod in aliis locis nihil ejusmodi habeat. Exigit ille quidem, ut et reliqui mystici, ad recipiendum divinum lumen, aliquam in nobis praparationem; puritatem cordis, contritionem, humilitatem ; omnem denique anáberav, et ut homo scnsibus excedat eisque moriatur, quæ sunt quasi removens, quod afflatum divinum prohibeat : qui nec ipse his necessario comes sit, sed prout sederit divinæ voluntati, ac se Sponsus dignahitur sponsæ manifestare. In qua ipsa re necessaria sit maxima

tenere copit sibique addicere, et in ejus intrare secreta, Sponsum cogat avolare. Serm. IIepi tỹç ζωοποιού νεκρώσεως, post exaggeratam Dei dignationem, quod in nobis per poenitentiam inhabitare ac inambulare sustineat, redeuntibus occurrere; in collum ruere, osculo accipere, ac reliqua præstare, quz sub Prodigi persona ac parabola perscripta sunt in Lucæ Evangelio; unde homo, quasi prægnans Deo, coque plenus, intra notitiam cum portat, qui ipsum portantem et omnia produxit creavilgue, Θησαυρόν άφατον, άνεχλάλητον, άποσον, άνίδεον, άῦλον, ἀσχημάτιστον, ἐν ἀμηχάνφ κάλλεε μεμορφωμένου, όλον άπλοῦν, ῶσπερ φῶς, τον ὑπερ niv çüş. Thesaurum ineffabilem, nulla sermonis vi explicabilem, qualitatis, quantitatis, formæ, muteriæ, fguræ expertem, immensa pulchritudine, totum simplicem, velut lumen, quod omne excedit lumen ; quo utique omnium ditissimus beatissimusque, nullius egens, et quem nulla foris desideria fatigent, evadit ; ita sapiester admonet. Βλέπε ό τοιούτος γενέσθαι άξιω9είς, ό ένοικον πτησάμενος όλον έν σεαυτῷ τον Θεόν, μήποτε ανάξιόν τι τοῦ θελήματος αὐτοῦ ή πράξεις. ή έχ χειλέων προφέρεις, χαλ εύθυς άπολέσεις τον έν σολ χεχρυμμένον θησαυρόν, άπαναστάντος αύτοῦ άπό οῦ. Τίμησου αὐτὸν ὅσον εἰς δύναμιν, xal οὐδὲν τῶν αύτῶν μή άρεσχόντων, μηδέ προσόντων αύτῷ φυσιχώς παρεισάξεις είς την οίχίαν αύτοῦ, χαὶ ἐάσας σε άναχωρήσει όργισθείς μετά σου. Μή πολυλόγει πρός αύτον, μηδέ πρόσπιπτε άναισχύντως, έν σεαυτώ λογιζόμενος, και λέγιον Επιδείξομαι ύπερδάλλουσαν θερμότητα, και ζήλον άγάπης πολύν της πρός αύτον, ίνα μου την πρόθεσιν αποδέξηται, χαί γνῷ δ:ι άγαπῶ χαὶ τιμῶ αὐτόν. Ίσθι οῦν ὅτι πρὸ τοῦ ταῦτα ἐννοῆσαί σε ἐχείνος πάντας τοὺς λογισμούς σου επίσταται και ούδεν αύτον λέληθεν. Άλλά γάρ μηδέ νοεραίς χερσί χρατήσαι αύτον έπιχειρήσης• άληπτος γάρ έστι• καί δσον δψασθαι αύτοῦ τολμήσεις ή κατασχείν αύτον οίηθής, έξεις ένδον ούδέν · άλλ' εύθυς όλος άφαντωθήσεται άπυ σου, χαλ πολλά μεταμελήση και κλαύσεις συντρίδων σεαυτόν xx! μαστίζων, xal ώφελήσει; δντω; ούδέν. Vide cui obtigit ut talis fieres, qui totum in teipso nactus es Deum hospitem, ne quando indignum aliquid ejus voluntate aut égeris, aut ex lubiis protuleris, mox- n que occulti in te thesauri jacturam feceris, abeunte illo a le. Co'e eum pro virili tua, nec eorum quæ minus ei placent, nec ei natura insunt, in ejus domum aliquid intuleris, isque te relicto abscedat, iralus in te. Ne cum illo verbosior sis, neve impudenter irruas, apud temetipsum cogitans ac dicens : Eximium fervorem ostendam, multamque charitatis in ipsum æmulationem, ut meum propositum probet ac voluntatem, sciatque, quod eum diligam et colam. Scito igitur, priusquam hac tibi in animum venerint, nosse illum omnes tuas cogitationes, nec quidquam cum latere. At neque mentis manibus tenere eum moliaris : incomprehensibilis enim est ; quantumque at. lingere ausus sueris, aut detinere cum putaveris, in-

auzdam modeitia et cautio, ne dum sponsa nimium A tus nihil habebis : sed statim totus a te disparebit, multaque te pænitudo tenebit, et lugebis, conteresque teipsum et cædes, nec plane quidquam commodi referes. Quid hæc sic casta et elimata, cum Messalisaorum nugis vere meretriciis et ex orce profectis? Vix ipse nisi aliis edita proforrem. Priora quidam tria documenta ad contemplationem non ingtilia ; otium quoddam ac vacatio a negotiis omnibus. iis etiam quæ honesta videantur; conscientia munda. et ut nullis rebus afficiaris, vel ipsi corpori. Hæc enim anádera, et unde mentis tranquilitas, cui divini solis fulgor proclive illucet. Quod vero sèquitur plenum ineptiæ est, cum pari impietate : Είτα καθίσας έν κελλίω ήσύχως, και έν μιζ καταμόνας γωνία πρόσεχε ποιήσαι ο λέγω σοι. Κλείσον B την θύραν, και έπερον του νούν σου άπο παντός ματαίου, ήγουν προσχαίρου. Είτα ούν ερείσας τώ στήθει τον πώγωνα, χινών τον αίσθητον όφθαλμον σύν δλω τῷ νοὶ ἐν μέσῃ xoiλία, ἡγουν ἐν τῷ ἀμφαλῷ, άγξον καὶ τὴν τῆς ρινὸς τοῦ πνεύματος όλκὴν, του μη άδεως άναπνείν, χαι έρεύνησον νοητώς ένδον έν τοις έγχάτοις εύρειν τον τόπου της χαρδίας, ένθα εμφιλοχωρείν πεφύχασι πάσαι αί ψυγιχαί δυθάμεις. Και πρώτον μέν σχότος εύρήσεις, χαι πάχος άνένδοτον. Έπιμένοντος δε σού, και τούτου του έργου νυχτός χαι ήμέρας ποιουμένου, εύρήσεις, ῶ τοῦ θαύματος άληκτον εύφροσύνην. "Αμα γάρ εύροι ό νοῦς τὸν τόπον τῆς χαρδίας, βλέπει παρευθύς, & οδδέποτε ήπίστατο· βλέπει γάρ τον μεταξύ τής παρδίας άέρα και έαυτον, φωτεινόν όλον και diaxolotios Euniser, x. t. t. Tum sedens quiele in cellula, inque uno seorsim angulo, animum adhibe ut facias, quod tibi dico. Clauso ostio, mentem eleva ob omni ro vana, temporanea scilicet et caduca. Tumque innixa pectori barba, sensibilemque oculum cum omni mente, in ventris medium (id est, umbilicum) movens; comprime et narium spiritus attractionem, ne libera sit respiratio, mentisque indugine scrutare infus in visceribus, ut invenias locum cordis, ubi omnes facultates animæ immorari solent. Primumque tenebras offendes, et duram crassitiem. Verum ubi perseveraveris, ac opus hoc, dia noctuque continuaveris, invenies (rem miram !) jngem consolationem. Mox enim ac mens, cordis locum invenerit, confestim videl, quæ nunquam noveral. Videt enim interjectum acrem. ipsaque semetipsam lucidam totam ac discretionis plenam, etc. llæc sic affectata ac ridicula, ipsa se fatuæ mentis deliria produnt . et quibus malus spiritus illudat, non ipse bonus, Spiritus cor hominis impleat, cui potius humilitas et compunctio ac cordis contritio, luctusque pœnia tentiæ iter in animum pandant : quæ fere exigat Symeon, quo fit, ut hæc ejus non facile admittam, Hac regula sanctus Nicephorus patriarcha, Theodoto Ancyrano abrogat, quos ei sermones ascribebant lconomachi, et quibus illi suo errori præsidium quarebant; quod nimirum Orat. in Symeonem el Annam, quie ejus certani monumeitum esset, ille aliter sensisset; quanquam ejus auctoritas

#### 283

#### MANUELIS CALECÆ

premeret. Poluerint æmuli, quos tantos Symeon passus est, hoc illi affingero, ut est facile, unum aliquem ejusmodi tractatum, vel sermonem vel epistolam, non tantæ molis aut indostriæ, vel ejus infamandi causa, vel captandæ auctoritatis, alteri subdere. Hinc innumera illa imapapouévouv seges et ψευδεπιγράφων apud Græcos pariter et Latinos. Michael Psellus, orat. sua ad synodum in causa Cerularii, sede pulsi sæculari potestate, ac synodali cognitione damaaadi, quam ille damnationem ac depositionem serio urgeret; visa illa, quibus aliquid non satis Christianam decens honestatem, exque Dei et sanctorum rationibus, immisceatur; diabolica commenta esse probat; cujusmodi osten-

(quippe auctoris non omnino laudati) non admodum A dit, quibus se patronum Cerularius præberet , hinc gravissime arcessens Choldaismi, ut vocal ; superstitionis scilicet spirituum et animorum, quæ, aliaque in cum dicta scriptaque, nec injucunda lecto, nec instilla fore spero, in vulgando a me Historiæ Byzantinas exspectato tomo, quo suis coloribus egregie depicti atque expressi prodantur, qui Græcis schismatia auctores exstitere; nequissima vere capita , et qui tantæ gentis et Ecclesia lube ac anoστασία, ulti sint, quas videbantur injurias ipsi accepisse. Hæc hactenus, justo forte παρεχδατικώτεριν, in quibus ipsis meliora exspecto, si quis docere habeat, ac vel Symeonem certius vindicare, vel etiam reum facere, superest pauca quædam in ipsam Calecæ lucubrationem ex more adnotare.

#### TOY EOGOTATOY KYPIOY

### ΜΑΝΟΥΗΛ ΤΟΥ ΚΑΛΕΚΑ

#### . IIEPI

### ούσιας και ενεργείας

#### SAPIENTISSIMI VIRI

# MANUELIS CALECÆ

ORDINIS PRÆDICATOBUM

#### ET DE ESSENTIA **OPERATIONE.**

F. Francisco Combefisio, ejusdem Ordinis, interprete.

Id nobis hic loci, quasi defungentibus, finis pro- B positus est, ut latam a synodo de divina essentia divinaque operatione, deque illis mota quæstione, sententiam, clarius retexamus ; quo scilicet, ii qui anulationem quidem habeut, sed non secundum scient am 1, erudiantur ad legitime certandum, unde sibl et coronam acquirant; qui autem ex simplicitate ignorant, doceantur; nam, ut auctor est divinus Apostolus: Qui ignorat, ignorabitur 1; iique adeo etiam, qui proclive, seu potius temere ac maligue alios calumniantur, eisque detrahunt, injustitiæ arguantur. Hanc nimirum sententiam, universa synodus, præsidente imperatore, sæpius conveniens, ipsa promulgans atque conscribens, tanquam rectæ fidei columnam sibi proposuit, ac velut pietatis regulam, reliquis tenendam tradidit; nec C non Tomum Palamæ appellandam sanxit. Id euim-

\* Rom. x, 1. \*1 Cor. xiv, 38.

Σχοπός αύτοσχεδιάζουσιν ένταῦθα, την περί τοῦ ζητήματος της θείας ούσίας και θείας ένεργείας παρά τῆς συνόδου προενεχθείσαν ἀπόφασιν, σαφέστερον έξυφάναι · ώς άν, οί μέν ζηλον, ού κατ' επίγνωσιν δε Εχοντες, παιδευθώσιν άγωνίζεσθαι νομίμως, έξου χαι ό στέφανος · οι τε έξ άπλότητος άγνοοῦντες, μάθωσιν · ἐπεὶ κατὰ τὸν θείον ᾿Απόσταlov, O dyrowr dyronohostai . xal by xal of tobs άλλους προχείρως, ή μάλλον άλόγως και κακοήθως συχοφαντούντες χαι διαδάλλοντες ελεγχθώσιν άδ:χούντες. "Ην δήτα απόφασιν όλη σύνοδος βασιλέως προχαθεζομένου, πολλάχις συνελθούσα, άπορηναμένη και συγγραψαμένη, ώς στήλην δρθοδοξίας έαυτη προύθηκε, τοι; τε άλλοις κατέχειν αυτήν ώ; υρον εύσε σε lag παραδέδωχε · χαι δη χαι Τόμον του Παλαμά ταύτην έπονομάζεσθαι διωρίσατο. Τούτο μέντοι γνώριμον ταίς διανοίαις των τά παρόντα

284



ή Έχχλησία αύτη της αποφάσεως ταύτης πρότερου tripav travtlar thiregue . xat maptupousir of xat νύν έτι ζώντες τη συνόδω τότε παραγενόμενοι, καί al προβάσαι συνοδιχαί πράξεις έπι τούτοις, βασιλεύοντος 'Ανδρονίχου, και τά ίστορούμενα περί τούτων . ώστ' άμφίδολον είναι ποτέρα των άποφάσεων τούτων τάληθες μεθ' έχυτης έχει · την γέρ άντίφασιν μή δύνασθαι συναληθεύειν, και ότι άδύνατον την λεγομένην και πιστευομένην καθολικήν Έκκλησίαν αύτην είναι, την περί των αύτων της πίστεως χεφαλαίων νῦν μέν οῦτως, νῦν δ' ἐχείνως τάναντιώτατα χρίνουσαν χαι χρατούσαν, χωι παβρησία γράμμασι καί πράγμασιν αποφαινομένην. Δεί γάρ την καθολικήν Έκκλησίαν άληθεύειν del · è πεί και τον παρακούοντα ταύτης έθνικον και τελώνην ό Κύριος είναι διωρίσατο.

"Ινα τοίνυν χατά σχοπόν άρξάμενοι, την περ! τοῦ ζητήματος της θείας ούσίας χαι ενεργείας νύν χρατούσαν άπόφασιν έξυφάνωμεν, χαι ταύτην αύτην έρ' έαυτης δπως έχει θεωρώμεν, είδέναι χρη ότι τῷ ἡηθέντι Τόμφ τῆς συνόδου ἐξ κεφάλαια και ζητήματα καί συμπεράσματα πρόκειται δείξαι, καί πρί τούτων καθόλου πραγματεύεται · ών πρώτον, ότι έστιν έπι θεού διάχρισις ούσίας και ένεργείας. δεύτερον ότι ένέργεια αύτη έστιν άκτιστος · τρίτον, δτι ή διάχρισι; αυτη και ή διαφορά εν τῷ Θεῷ ού שונו טיטפבטוע גע מטרש י דא דודמדדטע, אדו דא לאסעמ τής θεότητος ούκ έπι τής ούσίας μόνον του Θεού λέγεται, άλλά χαι έπι της θείας ένεργείας αύτου . C πέμπτον, ότι ή ούσία τοῦ Θεοῦ ὑπέρχειται τῆς ένεργιία; αύτου · Εκτον, ότι ό Θιός ού μετέχεται κατά the obsian autou, alla xati the everyeear. 'Ex on τών τοιούτων ζητημάτων, & χαί φιλοτιμότερον άποδε:χνύουσεν, ώς οίονται, ή των άνδρων τούτων πίoris painerai . Spices de xal es en derousi, sapés:eρην αύτοι; βήμασι δειχθήσεται . ώς άν ό των προτεθέντων σχοπός λαμπρότερον άναφανή, χαί δμα μηδείς αύτους συχοφαντείσθαι ή διαδάλλεσθαι νομίσ<mark>η</mark>.

Φανερδυ μέν ούν έχ τῆς έν τῷ Τόμφ άποφάσεως δτι ού περί τῆς διαχρίσεως ἐχείνης προτιθέασι, χαθ' ήν ό είς Θεός άφθέγκτως ταίς ύποστάσεσι διακρίνε-121 · τουτέστι κατά τάς τρείς ύποστάσεις και τά τρία πρόσωπα· τοῦ Πατρός xai τοῦ Υίοῦ xai τοῦ D άγίου Πνεύματος · μάλλον δέ, τον Πατέρα και Υίδυ xal το άγιον Πνεύμα, έπείπερ ή μέν άγία Τριάς έν tru nodyua o ri nori toru xal ula obsia · xal ob τό μέν των προσώπων ύφέστηκε καθ' έχυτο, το δέ ούχ ύφέστηκεν · ούδε το μεν μεθεκτόν καθ' έπυτο, τό δε άμέθεκτον · και παρίημι τα πλείω, & περι ούsias xal ivepyeias ligouse diaxpivoves, as deryonσεται · άλλά κατά τινα άλλην διάκρισιν έπινοηθείσαν αύτοις · καθ' ήν ώς βούλονται, διακρίνεται αύτος ό thrankostatos Begs eis ogalan xal enepretan . mallov ól ouslav xal lvepyelag. Davepor ól xal öre thr ένέργειαν ταύτην και θεφτητά φασι · μαλλον δέ

\*Matth. xvin, 17.

araywooulinur προϋποχείσθω, ώς ήν παιρός, δτε A vero eorum qui ista lociuri sunt, aute ombia animis ratum esto ac constitutum, fuisse tempus cum bæc Ecclesia, sententiam aliam buic contrariam ante edidit ; ac testantur, qui etiam num superstites, synodo illi interfuerunt, Actusque ipsi co in negotio synodales, Audronico imperatore, habiti ; ac denique quæ de illis gestorum monumentis conscripta sunt : quocirca dubium est, utra harum sententiarum veritate nitatur. Liquet enim fieri non posse ut affirmatio et negatio simul veræ sint, vel ut illa dicatur atque credatur Ecclesia catholica, quæ de iisdem fidei capitulis modo sic, motto aliter, maxime contraria decernat, tenentque et palam scriptis factisque enuntiet. Necesse est enim, ut Ecclesia catholica verum semper dicat ; nam et qui cam non audierit, ethnicum et publicanum fore, Dominus statuit \*.

> Ut igitur certa ad destinata ratione ordientes, ejus quæ nune oblinet, de divina essentia ac operatione, questionis sententiam retexamus, bancque ipsam in seipsa, cujusmodi sit, contucamur, observandum est ; illi quem dixi , synodi Tomo, sex capita ac quæstiones conclusionesque, ostendenda proposita esse, deque illis universim tractare. Primum est, esse in Deo distinctionem essentise et operationis. Alterum, hanc operationem increatam esse. Tertium, discretionem hanc ac distinctionem in Deo non facere in eo compositionem. Quartum, Deitatis nomen non solum dici de Dei essentia, verum etiam de divina operatione. Quintum, Dei essentiamillius operationi eminere se superiorem esse. Sextum, non participari Deum ratione essentias, sed ratione operationis. Ex ejusmodi sane quæstionibus, quas et luculentius, ut sibi videntur, ostendunt ac probant, quænam sitistorum kominum fides patet; quanquam etiam ex his quæ dicont, ipsis corum verhis, a nobis monstraudum est ; quo nimirum, corum qua proposita sunt, scopus clarius ipse elucescat, nec. quisquam per calumniam aliquid eis a nobis objici arbitretur.

> Liquet autem, ex ea que in Tomo habetur, sententia non proposuisse cos, de illa distinctione, qua unus Deus, nullis verbis explicabili ratione, hypostasibus discernitur; tribus scilicet subsistentiis ac tribus personis, Patris et Filii et Spiritus sancti ; quin potius Patre et Filio et Spiritu sancto, quandoquidem sancta Tripitas una res est quæcunque tandem illa sit, unaque essentia; nec personarum alia quidem per se subsistit vereque est, alia non per se subsistit nec est vere; vel alia sui ipsa ratione participabilis est, alia ex se participari non postet. Aliaque complura missa facio, quæ de essentia et operatione loquuntur, distinguendo ac discernendo, ut monstrabitur ; sed secundum aliam distinctionem ac discretionem, cojus ipsi auctores exsistant : qua utique, ut illi existimant, ipse Deus trine subsistens in essentiam et operationem ( seu magis in essea-

285



#### MANUELIS CALECÆ

est hanc operationem eliam Deitatem Illis nuncupari ; quinimo Deitates ; quod ipsum ex iis quæ credunt ac scribuut clarius innotescet. Etenim de hac ipsa re in codem Tomo, ante carum quas diximus quæstionum editionem, siunt : Cæpisse venerabilissimum chartophylacem et principem .philosophorum ni est ecclesiastica consuetudo, ex unoquoque sciscitari, quænam ejus esset sententia, de dogmativis illis capitibus, de quibus sigillatim sermo habitus, alque examen institutum esset ; omnesque uno ore, tanquam uno afflatos Spiritu, cum eo quod unitum est, cam quoque quæ Deum deceat, discretionem ac distinctionem divinæ eszentiæ ac operationis palam confessos esse ; increatamque divinam operationem . hand secus ac essentiam, ampleaos esse ; audientesque hanc quoque a theologis vocari Deitatem, quod sic dicatur libenter habaisse. Inter quæ sanctissimus quoque ac ecumenicus patriarcha rogatus, ut et ipse sententiam suam proferret, ubi prius disservisset de distinctione divinæ essentiæ et operationis, ac quos sancti dicunt, distinctionis modos omnes pulchre sigillatim distinxisset ; præterengus unitam eam et inseparabilem a divina essentia monstrasset ( in quibus eliam increatum divinam operationem, ac san. e is Deitatem vocatam, asseruit), totus deinde ad eos qui dissiderent admonendos atque hortandos versus est.

fline liquet, operationem, quam discretam ab essentia dicunt, camdem illos et Deitatem fateri C. et increatam. Unde etiam de duabus multisque Deitatibus distinctis illis sermo est. Apertiusque monstratur, et ex iis quæ scripsit Palamas, qui hujus sententiæ ac opinionis antistes fuit, ac fere quidem in omnibus astrait, maxime vere in ea oratione, cujus initium istud est: Affante Spiritu prolatas Patrum sententias secuti. Hic enim, Barlanmum et Acindynum in illis traducens, ait : Vociferantur in eos qui eamdem ac Patres confessionem colunt ac servant, ut qui duas increatas Deitates quoris modo dicant, quorum altera emineat, altera inferior exsistat: non intelligentes nimirum crimen hac in sanctos Patres nostros intorqueri, seu ad illos spectare. Item rursus : Ignorant itagne miseri, sanctorum sic accusatores fieri, ut est auctor theo. D logus; idipsumque fere illis accidit, ac iis qui metu mortis, ipsi sibi guttur frangunt; ne scilicet parum aliquid laboris ponant acque operæ, exquirendo quænam ka deitates, et quidnam in eis pie eminens superiusque. Rursus in dialogo, cojas titulus, Barlanmites et orthodoxus; alice autem, quas dicunt sancti, Deitates, sive una, sive duæ, sive plures.

Ex his igitur manifestum est, loqui eos de multis Deitatibus. Quod autem discreta hæc in Deo (id est, Deitates ha) non sola ratione discreta sint. ged et tres exsistant, et non simpliciter nomina; hoc quoque multis astruunt, dum ante quæstiones sic aiunt : Orsi sunt qui dissentiunt, accusare archieniscopum Thessalonicensem. Erat autem ejusmodi

uam et operationes ) discernitur. Manifestum autem A Ocorytaç, &; xal auto te un moredouse nat yoaφουσι χαθαρώτερον φανήσεται. Και δη χαι περι αιτοῦ τούτου έν αὐτῷ τῷ Τόμφ πρό τῆς τῶν βηθέντων ζητημάτων εκθέσεως φασίν. "Οτι ήρξατο ό τιμιώτατος χαρτοφύλαξ και ύπατος των φιλοσόφων, πατὰ τὸ ἐπκλησιαστικὸν Ϝθος, ἐρωτῷr ἕκαστοr, δπως έχει γνώμης περί των κατά μέρος λαληθέντων τε και έξετασθέντων δογματικών κεφαλαίων παl πάντες ένι στόματι, ώς έξ ένος πινούμενοι Πνεύματος, μετά του ήνωμένου, και θεοπρεπή διάκρισιν και διαφοράν τῆς θείας σθσίας και erspyslag garepüg ώμολόγησαr άχτιστόr τε thr belar trepretar, nabà dñra nai thr obolar, έστερξαν · καί Θεότητα καί ταύτην άκούσαντες παρά τῶν βεολόγων, ἀσμένως ἐδέξαντο · ἐπὶ τού-B roic sournosic ral o drivertor rai olroupsrixos πατριάρχης, και αυτός την oixelar groups iteremeir · lorer te diekelowr apotepor aepl diagopãç oslaç otrolaç zat oslaç treprelac, zat robe παρά τῶν άγίων λεγομένους τῆς διαφορᾶς τρόπους πάντας καλώς κατὰ μέρος διευκρινήσας, έτι τε τό ήνωμένον και άχώριστον ταύτης πρός thr Oslar obolar àποδείξας (ér olç xal âπειστοr thr belar krippelar nai Beóthta sapà tur áflur είρησθαι άπεγήνατο), της πρός τους διαφερομέroug έπειτα παραινέσεως όλος γέγονες.

> Ex toutwo offlow ote the iverysian, he deapph νεσθαι τῆς οὐσίας λέγουσι, ταύτην καί Θεότητα καί άχτιστον όμολογούσι · διο και περίδύο και πολλών Θεοτήτων διαφερουσών αύτοις έστιν ό λόγος. Σαφέστερον δε δείχνυται, και άπο των λόγων του Παλαμά. τοῦ ταύτης τῆς ἀποφάσεως χαὶ δόξη; προστάντος, σχεδόν μέν έν απασι τοῦτο κατασκευάζοντος, ούχ ήττον δε και εν λόγφ, ου ή άρχη. Ταϊς πνευματοπιτήτοις των Πατέρων έπόμενοι ψήφοις. Bapλαάμ γάρ ούτος και 'Ακίνδυνον έν τούτοις διασύρων, φησί, Καταβοῶσι τῶν στεργόντων την πρός τους άγιους όμολογίαν, ώς δύο Θεότητας άκτιστους όπωσδήποτε λεγόντων, ύπερχειμένην και ύφειμέτητ, μή συτορώττες ότι πρός τους άγλους ήμωτ Πατέρας άναφέρεται το δήθεν έγκλημα τουτο. Καλ πάλιν, 'Αγγοούντες τοιγαρούν ότι των άγιων οί ταλαίπωροι γίνονται κατήγοροι, κατά τόν θεολόγον, δμυιόν τε πάσχουσι τοις δια βανάτου φόδοr άπαγχομένοις · Ira μή κάμωσι μικρόr έκinthourtes, tires al Osótness abrai, zal ti to έν αυταίς ευσεδώς υχερχείμενον. Πάλιν έν διαλόγψ, ού ή επιγραφή, Βαρλασμίτης και Όρθόδοξος, Αί δε άλλαι παρά τοῖς ἀγίοις λεγόμενει Θεότητες, είτε μία, είτε δύο, είτε πλε'ους.

> 'Εχ μέν ούν τούτων δήλον ότι περίδύο χαι πο?λών Θεοτήτων αύτοι; ό λόγο;. Ότι δέ τα διαπρινόμενα ταῦτα ἐν τῷ Θεῷ, είτ' οῦν αί Θεότητες αδται, ού λόγφ διαχρίνονται μόνον, άλλά χαι πράγματα τυγχάνει όντα, και ούχ άπλως όνόματα, και τουτο διά πολλών χατασχευάζουσι, έν οξς πρό των ζητημάτων ούτω φασίν, "Ηρξαντο οι διαφερόμενοι της



τοιάδε, ώς άρα έν τισι των έσυτοῦ συγγραμμάτων γτάφει δύο καί πολλός Θεότητας, και ταύτας Exercenteras xal Egenpéras Kal toutor oh tor Mor solldrig elsortur ral sepispothodreur, χαί τούτας δη τάς φωνάς καταιτιωμένων, ό Θεσcalorizan Ega, . A EEEwr ollyog Euol Loyog . sept δέ δογμάτων καί πραγμάτων τὸν ἀγῶνα ποιοῦμαι. > Καλ μετ' όλίγα, Δύο μέν έγώ Θεόεητας ή πο.λλάς παί διαφόρους έπι τῆς άγ/ας Τριάδος, ώς άλλην μέν είναι τοῦ Πατρός, άλλην δέ τοῦ Υίοῦ, άλλην δὲ τοῦ ἀγίου Πνεύματος, οῦτε ἐφρόrησα, ούτε φροτώ· άλλ' ένεργείας και προόδους τικάς, φύσει και έξ άιδίου προσούσας τῷ Θεῷ, τῷ τῆς θεότητος όνόματι προσηγόρευσα, τοῖς Β άγίοις ολόμετος σύμφωνα λέγειν.

**Οστε έχ τ**ών εlpημένων δηλον γέγονεν δτε χαλ πολλάς Θεότητας άχτίστους όμολογοῦσι, χαι ότι τάς αύτας και πράγματα βεδαιούσιν. "Ο δε ήρνήσατο λίγων Οδτε έφρόνησα, οδτε φρονώ, πρός απάτην μόνον των άπλουστέρων, χαι έν οίς ού χατηγορείτο, ταύτα ήρνήσατο. Ούδε γαρ ώς άλλην αύτον λέγοντα του Πατρός Θεότητα, χαι άλλην του Υίου, χαι άλλην του άγίου Πνεύματος, ήτιῶντο, άλλ' ότι τον Ενα Θεόν els obstav xat évépyetar, f xat évepyetas, stelher, έχάστην τούτων άχτιστον θεότητα χαλών, χαλ πράγμα έν τῷ θεῷ τῆς αύτοῦ οὐσίας Ετερον. Καὶ μέντοι τοῦ τά; θεότητας ταύτας και πράγματα είναι κατασχευάζειν διά των έπομένων την αιτίαν έπηγαγεν είθός. Έπέγει γάρ · Kal ταῦτα είπον, ἀγωνιζόμε- G ros após exerror tor Baplady nal 'Anirouror. ligortas uorne axtistor the ovolar tou Geou. ώς ούσης δηλαδή και λοιπής παρ' αύτήν · μάλλον δε πολλών, ώς αύτος όμολογεί. Ωστε ο όρνείται, όμοloysi. Kal loov korlv, wg ei Eleys Mlav liyw, xal ού μίαν · καλ μίαν λέγω, καλ πολλάς. Λαμπρώς γάρ ibibalwos derwy 'All' irspreiag delag nul apoόδους, φύσει και έξ άτδίου προσούσας τῷ Θεῷ, τῷ τῆς Θεότητος όνόματι προσηγόρευσα · αίται δέ είσιν αι ενέργειαι, άς της σύσίας διαφέρειν, χαι άχτίστους είναι, ώς φύσει χαι 45 άζδίου προσούσας τῷ θεῷ, xal θεότητας διαρρήδην προσαγορεύει.

Ταύτα βεδαιούσι και έν τοίς άναθεματισμοίς, ούς to τῷ Συνοδιχῷ xatà τῶν μή δμολογούντων τà; πολλός αύτων Θεότητας προσέθεσαν. Βοώσι γάρ · Τοίς D φρονούσι καλ λέγουσιν έπλ τῆς θείας ούσίας μόνης τό της Θεότητος δνομα λέγεσθαι, μη έμολογούσι δέ, πατά τὰς τῶν άγίων θεοπνεύστους θεολογίας, και τό τῆς Ἐκκλησίας εὐσεδές φρόrnµa, xai ixi tñç belaç irsprelaç oùx ñttor αύτό τίθεσθαι, και ούτω πάλιν μίαν Θεύτητα κάσι τρόποις πρεσ**δε**ύουσι Πατρός και γιού και άγιου Πνεύματος, είτε την ένέργειαν είποι τις, àrdθeµ**a**.

'Αλλ' δτι μέν ού δυνατόν τές δύο τεύτα; καί πολλάς Θεότητας είς μίαν τῷ άριθμῷ συνελθείν, ώς ένειροπολήσαντες ούτοι ψυχροίς ρηματίαις, και λόγφ μόνον μίαν είναι κατ' έξουσίαν φασί, τους διδασκάλου, έπι τούτοις συχοφαντοῦντες, προϊοῦσι φανήσεται.

nità tob Beogalorlanc zarnyoplac · n dè nr A accusatio : Quod nimirum ille, in quibusdam eorum librorum, quos seripsit, duas ac plures Deitates stribat, quæ emineant, et quæ inferiores exsistant. Huncque sapius sermonem ac dicam repetentihus ac concrepantibus, hasque utique voces accusantibus. ait Thessalonicensis : « Exigua mihi verborum raio est: de dogmatis rebusque certamen habeo.» Paucisque interjectis : Ego sane duas aut plures distinclas Deitates in sancia Trinitate, ita nimirum ut alia quidem Patris sit, alia Filii, alia Spiritus sancti, nec sensi unguam, nec sentio; sed operationes quasdam et processiones natura et ab æterno. Deo competentes, Deitatis nomine appellavi, existimans me consentance sonciis loqui.

> Quamobrem ex dictis clare liquet, plures cos Deitates increatas fateri, easdemque illas res esse affirmare. Quod autem negavit, dicens : Nec sensi unguam, neque sentio, ut solummodo simplicioribus fucum faceret, et in quibus minime accusabatur, illa inficiatus est. Neque enim crimea inferebant, quasi aliam Patris aliamque Filii, atque aliam Spiritus sancti Deitatem diceret, sed quod unum Denm in essentiam et operationem, seu etiam operationes, divideret, quas singulas increatam Deitatem, et rem in Deo ab ejus dist neram essentia, ac ab ca aliam, vocaret. Denique, cur has Deitates resque esse affirmet, in sequen ibus statim subjecit rationem. Subdit enim : Hæc vero dixi, decertans adversus Barlaamum illum et Acindynum, qui solam Dei essentiam increatam dicant; tauquam nimirum etiam alia sit præter ipsam, quin et multæ, uti ipse fatetur. Itaque quod it inficias, id fatetur ; perindeque est ac si diceret : Unam dico, et non unam; et, unam dico et plures. Clare enim affirmavit, divens : Sed divinas operationes ac processiones, nutura et ab æterno Deo competentes, Deitatis nomine appellavi. Ile autem sunt operationes, quas ab essentia distinguit, et esse increatas alt, ut quas natura et ab asterno Deo competant, ac diserte Deitates vocat.

> llæc ipsa confirmant in anathematismis, quos Synodico adjunzerunt, adversus cos qui multas corum deitates non confitentur. Clamant enim : His qui sentiunt ac dicunt, Deitatis nomen duntaxat dici de divina essentia, et non confitentur, juxta sanctorum divinitus inspiratas de Deo sententias as voces, noc non Ecclesice pium sensum, nikilominus eliam de divina operations dici ; sicque unam rursus modis omnibus Deitatem asserunt, Patris et Filii et Spiritus sancti, sive operationem quis dicat, anathema sit.

> Enimvero fieri non posse ut duze hæ ac plures Deitates in unam numero cocant, uti frigidis voculis isti somuiautes affirmant, solumque ratione unam esse secondum potestatem, quod ita seutiunt ac docent magistros calumniantes, ex sequentibus

liquebit. Nec enim satis illis fuit, ut sie quovis modo A Ούδε γάρ άπλως ούτως την ούσεαν του Θεού και την Dei essentiam et operationem inter se dividerent easque distingui dicerent; verum etiam multos in eis discretionis ac oppositionis modos adhibuerunt, quorum nullo fieri potest, ut essentia et operatio reipsa in unum conveniant, unaque Deitas exsistant, uti hi simplicioribus falso suadent. Porro examinemus. Horum enim nonnullos, illorum probro, seu potius ut corum falsa opinio ac sententia palam flat ac evertatur, ex ils quos confessi sunt creduntque, in ca quam synodice ediderunt, ipsorum religionis atque fidei nova regula (tomo scilicet) hic loci exponemus.

Primus itaque discretionis essentiæ et operationis modus, ut illi suo de Deo sensu existimant, in eo est, quod in Deo aliud essentia Dei est, aliud B in eo non est ejus essentia. Secundus, quod in Deo aliud est trine subsistens ejus natura, atque aliud non subsistens aut persona. Unde et aiunt in Tomo, velut ex persona eorum qui banc tueantur positionem, sic cis concepto sermone hacque verborum forma : Sed neque aliud quid aio Deitatem præter trine subsistentem Deitatem, nec essentiam divinam ant angelicam, nec hypostasin seu personam, sed operationes quasdam ac processiones seu emanationes, nutura et ab æterno Deo competentes, Deitatis nomine appellavi. Rursunque in eodem Tomo, post jam dicta quæsita, de luce in mon'e Thaborio (etcnim banc quoque unam multarum numeroque superiorum operationum statuunt, C . cujus per se vis circa ea quæ collucebant ac illustrabantur) in bæc verba concludunt : Increatum esse lumen Dominicæ Transfigurationis, nec illud Dei essentiam esse. Itemque in suis Anathematismis, qui dicant ac confiteantur : Lumen quod in Dominicæ Transformationis monte eluxit, increatum esse; negent tomen illud esse superessentialem Dei essentiam, quod hæc omnino invisibilis, extraque omne commercium maneat, sed potius claritatem naturalem seu gloriam esse dicant superessentialis essentia, ex illa indivise manantem, Deique clementia ac benignitate illis factam conspicuam, qui mente purquii essent; cum qua gloria ac claritate, Dominus noster ac Deus venturus est in secundo tremendoque suo adventu, ut judicet vivos et mortnos. D Rursumque in lisdem : His qui non confitentur, juxia divinas sanctorum voces ac sententias, piumque Ecclesiæ sensum, nec creaturam esse divinissimum illud lumen, nec Dei essentiam, sed increatam ac naturalem gratiam illustrationemque et operationem, ex ipsa divina essentia inseparabiliter semper manantem, anathema sit. Rursunique in eodem Tomo circa linem quæstionum : Nobis vero omnino **Osermo est**, non de hac operatione alque virtute (de Filio scilicet et Spiritu) sed de communi trine subsistentis Deitatis, quæ non est hypostasis ac persona, sed natura, altiorique supra naturam ratione, unicuique divinarum hypostaseon seu personarum inest. Hæc quidem communiter sentivut ac

ένέργειαν πρός άλληλα διελόντες, και διαφέρειν εί. πόντες ήρχέσθησαν · άλλά χαι πολλοίς τρόποις έπ' αύτῶν διαχρίσεως και άντιθέσεως έχρησαντο, ών χατ' ούδένα δυνατόν την ούσίαν χαι την ενώργειαν πραγματιχώς είς έν συμδηναι και μίαν είναι θεό. τητα, ώς ούτοί γε τούς άπλουστέρους έξαπατώσι. Σκοπώμεν δέ. Τούτων γάρ ενίους είς αισχύνην αύτων, μαλλον δε της ψευδολογίας των ανδρών παράστασιν και άνατροπήν, έξ ών ώμολόγησαν και πιστεύουσιν έν τῷ έχτεθέντι συνοδιχώς τῆς θρησχείας χαι πίστεως αύτῶν χαινοφωνεί ὄρφ τῷ Τόμφ ένθήσομεν.

Πρώτος μέν ούν τρόπος διαχρίσεως ούσία; χαι ένεργείας Εστιν, ώς αύτοι θεολογούσιν, ότι το μέν έπι θεού ή ούσία έστι του θεού, το δε ούκ έστιν έπ' αύτου ή ούσία αύτου · δεύτερος, δτι το μεν επί θεου ή τρισυπόστατός έστιν αύτου φύσις • το δ' ούχ Εστιν ύπόστασις · και διά τοῦτό φασιν έν τῷ Τόμφ ώς άπο τῶν τῆς θέοεως ταύτης προστάντων, σχηματίζοντες τόν λήγον · 'Α.Ι.Ι' ούδε άλλο τι φημι Θεότητα έπτος της τρισυποστάτου Θεότητος, ούτε ouslar Oslar & direlinhr, ours indorasir, dll έrepyelaς xal προόδους τιràς, φύσει xal έξ άτδίου προσούσας τῷ Θεῷ, τῷ τῆς Θεότητος ένόματι προσηγόρευσα. Πάλιν έν τῷ αὐτῷ Τόμφ μετά τά προειρημένα ζητήματα περί του έν τῷ θαδωρίω φωτός (χαι τουτο γάρ μίαν των πολλών χαι όναριθμήτων ένεργειών τιθέασιν, ένεργούσαν χαθ' έχυτην περί τὰ έλλαμπόμενα και φωτιζόμενα), συμπεραίνουσιν ούτως. Ότι απτιστόν έστι το φώς της τοῦ Κυρίου Μεταμορφώσεως καὶ διι ούκ ξατι τουτο ή ούσία τοῦ Θεοῦ. Πάλιν ἐν τάξ 'Αναθεματισμοίς αύτῶν, τῶν όμολογούντων. Τὸ ἐκλάμψαν φῶς ἐπὶ τοῦ ὄρους τῆς τοῦ Κυρίου Μεταμορφώσεως antiotor · μή μέντοι γε αυτό είναι λεγότων την ύπερούσιον του θεου ούσίαν, ώς εκείνης άσράτου παντάπασι και άμεθέκτου μενούσης, δόξαν δέ μαλλον λεγόντων αύτό φυσικήν τής υπερουσίου ουσίας, έξ έχεινης προιούσαν άδιαιρέτως, και επιφαινομένην δια φιλανθρωπίαν θεού τοις κεκαθαρμένοις τόν νούν μεθ ής δόξης ο Κύμιος ήμῶν καί Θεός ήξει κατά την δευτέραν και φρικτήν αύτοῦ παρουσίαν, κρίνων ζώντας και νεκρούς. Πάλιν λν τοις αύτοις. Τοίς μή δμολογούσι κατά τάς των άγίων θεολογίας xal το της 'ExxInolas είσεθές φρόνημα μήτε πτίσμα είναι το θειότατον έπεινο φώς, μήτε ούolar Osov, d.1.1' antiotor nal guoinir yapir nul Ελλαμψιν και ένέργειαν, έξ αύτῆς τῆς θείας οὐσίας άχωρίστως άει προιούσαν, άνώθεμα. Πίλι, έν αύτῷ τῷ Τόμφ περί τὸ τέλος τῶν ζητημάτων, Ημίτ δε άςτίως ο λόγος ου περί ταυτης της έrεργείας και δυrάμεως, ήγουr τοῦ Υίοῦ και τοῦ Πrevuator, άλλά περί τῆς ποιτῆς τῆς τρισυποστάτου Θεότητος, ήτις ούχ ύπόστασίς έστιν, άλλα φύσει και ύπερφυῶς πρόσεστιν εκάστη τών θεαρχικών ύποστάσεων. Ταῦτα μέν Χοινή θεολογούσιν · ίδίως δλ 6 των δογμάτων τούτων πα-

Digitized by Google

the, it τῷxatà Θeopárny zal Θεότιμον αὐτοῦ Δια- 🗛 ducent ; seorsin vero ac privatin horum dogmatum λόγψ ούτω μεγαληγορεί · Εί γάρ μήτε ύπόστασις μήτε ούσία ή Θεότης αύτη πέφυκεν, άλλ' ούδεν heror antiorog έστι και συναίδιος τη ούσία του θεοῦ.

Τρίτος τρόπος της διαφοράς αύτοις επινενόηται ότι ή μέν ούσία έχει, ή δε έχεται. Μετά γάρ τά ζητήματα ή σύνοδός φασιν · El 82 xal τισι των ariwr Súraung xal erspreia siphran d Yidg xal τό Πνεύμα το άγιον, άλλα του Πατρός . και ουτως, έχάτερον, υπόστασις τελεία, και ένέργειαν ή δύταμιτ έχοτ. Πάλιν έν τῷ πρώτφ τῶν ζητημάτων, Τό δέ έχον, ού έχει, κατά τι διαφέρει súrτως. El our oux έστι διαφορά τις θείας oùoias xal Oslas treppelas, our torir treir the B ούσίαν του Θεού ένέργειαν. το δέ μή έχον ένέρ-TEUR drerépyntor écti to de drerépyntor xal arvapxtor.

actionis est, illud neque in rerum natura as vere est.

Τίταρτος τρόπος διαφοράς, ότι ή μέν θεία ούσία μοναδιχώς προφέρεται, ή δε ενέργεια πληθυντιχώς. Kal φασίν ή σύνοδος έν τῷ Τόμφ πρό τῶν ζητημάτων Διαφοράν μέντοι θείας ούσίας καί θείας irepreiac, A zal belwr irepreiŵr, zal µdla rosiσθαι καί λέγεσθαι προετρέψαντο. Και πάλιν έν το έχτω των ζητημάτων, ρητόν τι του μεγάλου συχοφαντήσαντες Διονυσίου, φασί, Πληθυντιχώς συς θεού · ούδέποτε γάρ έκεινη πληθυντικώς spogégeral · éllápýrig de xalévag, val árápχους και άτελευτήτους προσειπών, θείας και άχτίστους ταύτας έδειξεν. 'Αλλά χαι ό έχ Θεσcalovixns meraliuvumos Nellos iv lorg, ou h dorh, Karwr Egel Beologiude, wysi, Hepi de Siagopãe θείας ούσίας και θείας ένεργείας έκειτο λέγομες, Ma pèr à oùola, tauta dè xollà er dè xal zlnooc ereca.

Πέμπτος τρόπος διαφοράς, ότι την μέν θείαν ούsiav altiav λέγουσι, την δε ενέργειαν αιτιατήν. Εχτος, ότι την μέν ένεργού ταν, την δέ ένεργουμένην. Εδδομο;, δτι την μέν ούσίαν χαρακτηριζομένην, την δε ενέργειαν χαρακτηρίζουσαν.

character seu dos insignitæ exsistat.

Περί μέν ούν του πέμπτου έν τῷ πρώτω τών ζη- D τημάτων μετά πολύν τον περί τούτου λόγον συμπεpaivoure; inivépousiv . "Er per de nal nouror nal χύριον är τις φαίη διαχρίσεως είδος, το χατά τό aitior zal ultiater.

Περί δε του Εχτου εν τῷ τετάρτω των ζητημάτων οίονεί τι πόρισμα άναδλαστάνουσι, και φασί. Συγαπεζείχθη ότι το έγεργείν και το έγεργείσθαι où poror ézi xriotūr, dila zai ézi aztiotur zal diðlur ðúratal skrevðal 🕯 kal zul tir záριτ ετεργουμέτητ απούοττες οι διαφερόμετοι πτιστην εύθύς είναι νομίζουσι.

audiunt (ac si, operatum dicas confestim creatam esse sentiunt.

auctor ac pater, in suo, Theophanes ac Theolimus, dialogo, sie magnificis verbis effert: Quanquam enim neque hypostasis seu persona, neque essentia hæc Deilus est, nihilominus tamen increata ac Dei essentiæ coælerna est.

Tertius modus distinctionis illis excogitatus ac adinventus, in co positus est, quod essentia quidem habet : operatio vero habetur. Post quastiones enim ait synodus : Quanquam enim quidam sanctorum, potentiam dixerunt seu virtutem et operationem Filium et Spiritum sanctum, verum ut Patris, eague ratione, quod unusquisque hypostasis seu persona perfecta est, alque operationem seu potentiam ac virtutem habens. Rursusque in prima quastione : Porro quod habet ab eo quod habet. aliqua ratione prorsus distinguitur. Siguidem igitur nulla est distinctio divinæ essentiæ et divinæ operationis, fieri non potest ut Dei essentia habeat operationem. Quod autem non habet operationem, iners ac inefficax est. Quod vero iners et inefficax uulliusque

Quartus modus distinctionis est, quod divina quidem essentia singulariter, operatio vero pluraliter enuntietur. Aitque synodus in Tomo ante quæstiones : Distinctionem tamen divinæ exsentiæ ac divince operationis, sive etiam divinarum operationum, utique sane intelligendam atque dicendam hortali sunt. Ac ruisus in sexta quæstione locum quemdam magni Dionysii calumniantes, alunt : Pluμέτ αύτάς προστεγχών, έδειξεν ούχ ούσίαν οδ- C rali numero cas proferens, ostendit non esse Dei essentiam. Nunquam enim illa plurali numero profertur. Vocando autem illustrationes, omnique principio ac fine carentes (aternas scilicet ac immortales cognominans) divinus ac increatas illas ostendit. Sed et celeberrimus Nilus Thessalonicensis, in oratione seu libro, cujus initium, Regula est theologica, ait, De distinctione autem divinæ essentiæ et divinæ operationis istud dicimus ; essentia quidem una est ; hæc vero, plura; unum vero et multitudo, alia ac diversa.

Quintus modus distinctionis in eo est, quod divinam quidem essentiam cáusam vocant; operationem vero, quod est ex causa operatum. Sextus quod essentiam quidem operantem, operationem vero, (ut sic dicam) everyouperny vocitant. Septimus, quod essentiam quidem aiunt quæ insigniatur, operationem vero, quæ insigniat, notaque ac

> De quinto igitur ilio distinctionis modo, in prima quæstione, post longum de illo disputationem, coucludentes adjiciunt : Unum vero ac primum propriumque quis dical distinctionis genus, penes scilicel causam et quod est ex causa, seu effectum.

De sexto autem in guarta quastione velut corollarium quoddam edunt aiuntque : Pariter quoque ostensum est, to everyelv et everyelotat (qua i dicas habere operationem ac edere, et quod operatio habeatur atque edatur) non solum in creatis, verum etiam in increatis atque æternis dici posse. Nam et qui dissentiunt, dum gratiam èvepyoupévyv De septimo antem in quarta quæstione alunt: A Qui autem creatam divinam operationem dicunt, qua insignitur divina natura, ipsam quoque necessario divinam naturam creatam exhibent ac repræsentant.

Octavus modus distinctionis essentiæ et operationis, quod divina essentia omnino imparticipabilis est; ejus vero operatio, participabilis. Nonus, quod essentiam quidem indivisibilem statuant, operationem vero divisibilem. Decimus, quod essentiam quae nomen habcat. Undecimus, quod essentiam quidem inintelligibilem omnique conceptu majorem asserant, operationem vero quæ intelligatur ac court mente concipiatur. Duodecimus, quod essentiam quidem

In prima enim quæstione, ubi distinctionem quæ B est penes causam et quod est ex causa, seu effectum, ostendissent, aiunt : Distinguuntur vero inter se, ea etiam ratione, quod divina operatio participetur ac indivise dividatur et nominetur, ac quodammodo, quamvis obscure, ex effectibus suis intelligatur; essentia vero imparticipabilis et indivisibilis ac innominabilis sit, ut quæ nimirum omni nomine sit superior ac prorsus inintelligibilis, quibus quatuor istos oppositionum modos una contexunt.

De duodecimo antem in ultima quæstione, de lumine scilicet Thaborio sermonem habentes, siunt : Sed et omnes sancti, illustrationem et claritatem seu splendorem, et Deificationem et Deitatem ipsum vocant, paulo etiam visu firmiorem. Nimirum visibile illud, quod paulo etiam visu firmiorem dicunt, C astruentes. Clarius enimvero horum dogmatum Pater, in suo Barlaamites et Orthodoxus dialogo, in here verba rem interpretatus est : Vides hunc Theologum (nempe Gregorium) non solum invisibilem beitatem novisse, sed et visibilem? quæ et ipsa increata sit, quandoquidem est et ejus lumen. Ac rursus in eodem dialogo : Vides aperte, nedum qua omnimodis invisibilis et inintelligibilis est ac imparticipabilis, sed el quæ sanctis duntazat rideri potest et participari et intelligi, Dei Deitalem esse.

Tertius decimus discretionis modus est, quod Dei essentiam immobilem dicunț; operationem vero motum quartus decimus, quod essentiam absoiutam; operationem vero, habitudinem seu relationem. Quintus decimus, quod essentiam inimitabilem; operationem vero, imitationem ac quod imitatione editur portento comminiscuntur.

Sane talia asserunt in prima quæstione; aiunt enim : Sed neque tanquam extra divinam essentiam sit, esse illam existimavimus, sed qui essentialem et naturalem hanc Dei motum esse, ut theologi sentiunt, sciamus, ex divina essentia tanquam ex jugi fonte progredi dicinus ac scaturire. Manifestum orgo est, tançuam ex immobili divina essentia, ejuscemodi motum procedere. Non enim motus Περ! δὲ τοῦ ἐβδόμου ἐν τῷ δευτέρψ τῶν ζητημά των λέγους:ν, Ol δὲ λέγοντες πιστην την θε'ar ἐνέργειαν, ἀφ' ῆς ἡ θεία φύσις χαραπηρίζεται, πτιστην ἐξ ἀνάγπης παριστῶσι καὶ την θείαν φύσιν.

Ογδοος τρόπος διαφοράς οὐσίας καὶ ἐνεργείας, ὅτι ἡ μὲν θεία οὐσία παντάπασιν ἀμέθεκτός ἐστι· μεθεκτὴ δὲ ἡ ἑαυτῆς ἐνέργεια. Έννατος, ὅτι τὴν μὲν ἀμέριστον τίθενται, τὴν δὲ μεριστῆν. Δέκατος, ὅτι τὴν μὲν οὐσίαν ἀνώνυμον φασὶ, τὴν δὲ ἐνέργειαν ἀνομαζομένην. Ἐνδέκατος, ὅτι τὴν μὲν ἀπερινόητον, τὴν δὲ νοουμένην λέγουσι. Δωδέκατος, ὅτι τὴν μὲν οὐσίαν ἀόρατον, τὴν δὲ ἐνέργειαν ὀρατὴν δογματί ζουσιν.

luidem invisibilem, operationem vero visibilem

Έν γ3ρ τῷ πρώτφ τῶν ζητημάτων, μετά τὸ άποδείξαι τὴν κατὰ τὸ αίτιον καὶ αίτιατὸν διαφο pàν, φασί· Διενηνόχασι δὲ άλλήλων και τῷ τὴν μὲν Osiar ἐνέργειαν μετέχεσθαι ἀμερίστως, και όνομάζεσθαι καὶ νοεῖσθαί πως, εἰ καὶ ἀμυδρῶς, ἐκ τῶν αὐτῆς ἀποτελεσμάτων · τήν γε μὴν οὐσἰαν ἀμέθεκτον καὶ ἀμέριστον καὶ ἀνώνυμον εἶναι, ὡς ὑπερώνυμον δῆλον ὅτι καὶ ἀπερινόητον παντελῶς, ἅμα τοὺς τέσσαρας ἐν τούτοις συνεξυφάναντες τῶν ἀντιθέσεων τρόπους.

Περί δέ του δυοχαιδεχάτου έν τῷ τελευταίψ τῶν ζητημάτων περί τοῦ ἐν τῷ Θαδωρίψ φωτός τόν λόγον δηθεν ποιούμενοι, φασίν Αλλά και πάγτες αύτο οι άγιοι Ελλαμψιν λέγουσι και λαμπρό. τητα καί Θέωσιν, καί Θεότητα, μικρού στεβόοτέραν καί δίγεως • τό όρατον δηθεν, άπό τοῦ μικροῦ στεβροτέραν και δψεως κατασκευάζοντες. Σαφέστερου δ' όμως ό των δογμάτων τουτων Πατήρ έν τῷ χατά Βαρλααμίτην και 'Ορθόδοξον διαλόγψ αύτοῦ τοῦθ' ἡρμήνευσεν οῦτως. Όρας ὅτι οῦτος ό θεολόγος (δηλαδή Γρηγόριος) ου μόνον άόματον οίδε την Θεότητα, ά.1.1ά χαι όρατην άχτιστον καί ταύτην ούσαν, έπειδήπερ και το κατά aiτην φώς. Πάλιν έν τῷ αὐτῷ· Όρῆς σαφώς ὡς οὐ μόνον ή παντάπασιν άδρατος και άπερινόητος καὶ ἀμέθεκτος, ἀλλὰ καὶ ἡ τοῖς ἀγίοις μόνοις έρατη και μεθεκτη και νοητά Θεότης του Θεού έστι<del>ν</del>.

Τρισχαιδέχατος τρόπος διαχρίσεως έστι, δτι την μέν ούσίαν τοῦ Θεοῦ ἀχίνητόν φασι, την δὲ ἐνέργειαν χίνησιν. Τεσσαρεσχαιδέχατος, δτι την μὲν ἄσχετον, την δὲ σχέσιν. Πεντεχαιδέχατος, δτι την μὲν ἀμίμητον, την δὲ μίμησιν όμοῦ χαι μίμημα τερατιύονται.

Τέ δη τοιαύτα έν τῷ πρώτψ τῶν ζητημάτων κατ τασκευάζουσι· φαιί γὰρ, Άλλ οὐδ' ὡς ἕξω τῆς Θείας οὐσίας αὐτὴν ὑπειλήφαμεν είναι, ἀλλ οὐ σιώδη καί φυσικήν ταύτην τοῦ Θεοῦ κίνησιν οῦσαν κατά τοὺς Θεολόγους, εἰδότες, ὡς ἐκ πηγῆς ἀεννάου φαμέν τῆς Θείας οὐσίας προέρχεσθαί τε καὶ πηγάζειν. Δῆλον οῦν, ὡς ἑξ ἀκινήτου τῆς θείας οὐσίας ἡ τοιαύτη προέρχεται κίνησις. Οὐ αν και ταύτη: επιζητείν κίνησιν, και ούτω μέχρις όπείρου. Δηλοί όμως έν πολλοίς των έπυτου και ό ταῦτα την άρχην άνευρηχώς. Έν γάρ λόγφ, δν έπιγράφει Έλέγχους και άτοπα, φησ!, Καί ώς άπιτήτου της θείας ούσιας μενούσης, ή Θεότης αύτη κινείσθαι και μεταδίδοσθαι πέφυκε. Και πίλιν έν τῷ αὐτῷ, Οὐ γάρ δη τῆς οὐσίας τοῦ άγίου Πνεύματος ή 'Ελισάδετ 🛻 ήσθη · ἀκίνηtoc rap exelvn zal draghs zal drughtos.

Ού μόνον τοίνυν ούτω τη χινήσει και τῷ άχινήτω την θείαν διακρίνουσιν ούσίαν και ενέργειαν, άλλ ώσπερ είρηται, και τη σχέσει και τῷ άσχέτω, και τη μιμήσει καί τῷ άμιμήτω, έν άπασι μετά παβ-B ρησία; ταῦτα κατασκευάζοντες, ἀφ' ὦν ὁ θείος καλώς λέγων έπ' άλλων είρηχε Διονύσιος, "Οτι καθόσον δ δσχετος και άμ/μητος ύπερέχει των μιμήσεων και τών σχέσεων. Το γάρ άσχετον και το άμίμητον έπι της θείας ούσίας εξέλαδον, τάς δε σχέσεις και τάς μιμήσεις έπι των άκτίστων και συσικών και ούσιωδών, ώς φασίν, ένεργειών του θεού, αύτῷ ἐνυπαρχουσῶν.

Κ2! μέντοι λαμπρότερον και έν τῷ τετάρτω τῶν ζητημάτων περί τούτων διεξίασι. Ζητηθέντος γάρ. φις!, και τούτου παρά τῆς θείας συνόδου, Είπερ είπε τις τών άγίων άκτιστον είναι την Θέωσιν. xal elπep ή σχέσις και τό μίμημα και υπέστη. C καί έπι των ακτίστων λέγεται, προεκόμισαν φήcus tur dy lur, oux del έπι tur κτιστων δηλούσας ταῦτα Δέγεσθαι. Καὶ μετ' όλίγα, "Ωστε οὐδὲ ή θεοποιώς δωρεά τοῦ άγίου Πκεύματος, αὐτὴ ή θέωσις, έστι κτιστή, διότι σχέσις έστι πρός τά θεοποιούμενα.

Έξκαιδέκατος τρόπο; διαφοράς έστιν, δει την μέν ούσίαν του Θεού ύπερχείσθαί φασι της έχυτου ένεργείας, την δε ενέργειαν αύτοῦ ὑφεῖσθαι της οὐείος αύτου. Και δητα χαθόλου περί της χατά την άνιστητα ταύτην διαφοράς έν τῷ πέμπτφ τῶν βηθέντων ζητημάτων τοῦ Τόμου φασί · Merà đè rà çarijral tijr deiar trépyelar, Oeotyta brojlaÇoμένην, έζητήσαμεν άποβειχθηναι παρά των Θεο- D Mywr, el the Gelue ireppelae tavine, xal tur πωί αυτήν ουσιωδώς θεωρουμένων, υπέρκειται rat' ovolar d Geog · ral dregdry ral touto raga ndirwr nypuirdjieror rŵr dylwr. Hiws of xal ό Παλαμάς έν τη πρός του Απίνδυνου αύτου έπιστολή τάδε φασίν, "Εστιν άρα Θεότης ύφειμένη, ling or over the unequerne all ou Dedine poror, d.l.là xal äxtistos Oscitys · xal vnèp tavτην τήν Θεότητά έστιν ό Θεός. 'Ο αύτος έν τώ πρός τον νομοφύλαχα Συμεώνην λόγω. Ει μή γάρ ύφειμένη ή ύποχειμένη ή ύποβεβηχυία, ή τι toioutor n everysia leydsin, our alnows o ut-Τας Διονύσιος, καί δσοι κατ' αυτόν, υπερκειμέτην είναι διδάσχουσι την ούσίαν του Θεου ού

PATROL. GR. CLII.

yżo av w; and xivhosw; xivhoi; ely · dehosis yao A quasi ex motu exstiterit. Nam et hujus quoque motus quærundus sit, et sic in infinitum. Declarat tamen etiam in multis suarum lucubrationum, qui horum primus auctor ac inventor est. In oratione enim seu libro, cui titulum voluit : Confutationes et absurda, ait ; Divina essentia manente immobili. Deitas hæc natura habet ut moventar ac impartiatur. Rursusque in eodem : Haud sane enim Elisabeth Spiritus sancti essentia impleta est; est enim hac immobilis, el quas nec tangi nec capi polesi.

> Non solum autem in eum modum penes motum et immobilem divinam discernunt essentiam et operationem, sed cliam, uti dictum est, penes relationem sen habitudinem, et quod absolutum est, penesque imitationem, et quod inimitabile est. hæc in omnibus palam asserentes, ex iis quæ Dionysius, de aliis loquens, ipse rite saneque locutus est : Quantum scilicet qui absolutus ac inimitabilis est, imitationes procellit ac relationes seu habitu. dines. Absolutum enim et inimitabile de essentia divina acceperunt; relationes vero seu habitudines et imitationes de increatis et naturalibus et essentialibus, ut vocant, in co exsistentibus, Dei operationibus.

> Clarrus quoque etiam in quarta questione de his disserunt. Mota enim, inquiunt, kinč etiam a sancta synodo quæstione : Num quis sanctorum increatam Deitatis gratiam dixerit, ac num etiam relatio seu habitudo et imitatio seu simulacrum, tum vere exsistant, tum de increatis dicantur, allatæ sunt sanctorum auctoritates, declarantes, have non semper dici de ils, que creata sunt. Paucisque interjectis : Quocirca nec deificum Spiritus sancis donum, ipsa scilicet Deitatis gratia, creata est, eo quoil relatio est ac habitudo erga illos, qui Deitate donantur.

> Sextus decimus distinctionis modus est, quod Dei essentiam eminère dicunt ac sua operatione superiorem; operationem vero inferiorem illa gradum tenere. Universimque de distinctione penes hane inaqualitatem, quinta dictarum quastionum, que in Tomo habentur, aiunt : Posteaquam vero liquido constitit, divinam operationem Dritatem vocari, quæsivimus demonstrari a theologis, num Deus essentialiter divince operationi atque his que essentialiter circa eam considerantur, emincal; visumque est istud etiam uno sanctorum omnium calculo prædicari. Peculiariter autem etiam Palamas in sua adversus Acindynum; epistola, hæc ait : Est ergo Geitas, quæ inferior est. donumque est ejus quæ sit superior et quæ illa eminentior est : nec solum Deitas, sed quæ increata Deitas sit; supraque illam Deitatem Deus exsistit. Idemque in libro adversus Symeonem, legum custodem ac præsidem : Nisi enim submissa aut subjecta rel inferior, sive quid ejusmodi operatio dicia fuerit, non vere magnus Dionysius, aliique ejus generis Patres, eminere docent Det essentiam.

. ατ illa superiorem esse. Non enim eminere est, nisi A γαρ δστιν ύπερκείσθαι, μή δντος του ύποβεδηκό-'ubi quid eminenti inferius est. Quamobrem, si juxta sententiam synodi, visum est divinam' operationem esse Deitatem : hocque ostenso, quæsitum abunde est, num Deus essentialiter illi emineat sitque ea superior : quod et uno omnium calculo aiunt prædicari : quomo lo non perspicue, tum ex iis quæ communi consensu, tum quæ seorsim, ab eo ni istarum dogmatum auctor fuit, scripta sont, ipsa Deitas dicatur inferior ac minor, Deusque essentialiter emineus ac illa superior? Hoc enim etiam illi quasi liberalins admittunt, sic absolute concludentes : Signidem Deus essentialiter sua Dei-Tate 'superior est, ut liqueat per eas auctoritates, quilins in hac parte calumniose utuntur, cur distinctionem penes excellentiam ac submissionem B undique commenti sint. Iloc enim illis moribus comparatum, ne a seipsis loqui videantur, in quibus palam est cos blasphemare : sed cujusdam vetustforum per calumniam adducta sententia, camdem ipsam nudam subjiciunt; ea scilicet quæ dicta ab eis sunt in suum detorquentes scopum, ut suam inde nequitiam astruant. Idque hic etiam præblare omnino convincuntur. Deum enim essentialiter sua operatione (quæ ipsa Deitas nuncopatur) majorem illíque eminere, adducta auctoritate probantes, per ea quie adduxerunt, quot modis eminent declararunt. Atque atiud quidem ordine vocant, aliud nècessària consequentia, al.u.l s.ta, alind quantitate, aliud qualitate.

Ac sane decimus septimus illis adinventus est di- C stinctionis modus penes ordinem, ratione prioris ac posterioris; quem utique distinctionis modum tum ex magno Basillo astruunt, dicente in suis Confutationum libris, de discretione quæ occurrit in divinis personis, non de essentiæ et operationis, ut illi existimant, ipsa distinctione : Aliud quoddam est ordinis genus, ac subjungente : In ejusmodi ënim prins causam dicimus; posterius, quod est ex causa : tum ex magno Athanasio, dicente, Nomen Deus natura posterius est. Quia igitur divina quidem essentia causa est, divina vero operatio ex causa est, colligunt priorem esse divinam essentiam, posteriorem vero divinam operationem.

Decimus octavus illis adinventus est distinctionis modus, penes necessariam consecutionem, quod D νόηται, χατ' άναγχαίαν άκολούθησιν. ότι ή μίν divina quidem essentia præcat, ut id quod ad naturam spectat, divina autem operatio sequatur, ut id quod ad voluntatis sententiam. Ac probare nituttur ex verbis magni Athanasii, dicentis (alio tamen sensu) alversus Arianos in hunc modum : Siquidem Deo tribunnt velle, quod attinet ad non entia, quidni ngnoscunt in Deo quod est voluntate superius ? Ac rursus dicentis : Quemdmodum voluntati opponitar, quod est præter voluntatis sententiam, ita eminet, præitque voluntati, quod ex natura ett. Ex his enim necessariam inferunt consecutionem, quando quidem quod ex natura est, vuluntati eminet, illaque superius est; divina autem voluntas est Dei operatio; fit ergo ut quod ex natu-

τος. "Ωστε εί χατά την άπόφασιν της συνόδου Θεότης μέν άνεράνη ή θεία ένέργεια · μετά δέ το τούτο δειχθήναι, έζητήθη προσαποδειχθήναι, εί ὑπέρχειται ταύτη κατ' ούσίαν ό θεός · δ και άνεφάνη παρά πάντων, ώς φασί, χηρυττόμενον, πώς ού περιφηνώς έχ τε των χοινή χαι των ίδίως τω πατρί των δογμάτων τούτων συγγεγραμμένων αυτή μέν ύφει. μένη θεότης αν λέγοιτο, υπερχείμενος δε ταύτης χατ' ούσίαν ό Θεός ; Τοῦτο γάρ χαι αύτοι προσεπιδεψιλεύονται συμπερείνοντες ούτω; άπλως, ΕΙ ύπέρκειται κατ' ούσ/ar ό Θεός τῆς ἐαυτοῦ Θεότητος, άναφανέντος, δι' ών συχοφοντούσιν έν τούτω τώ μέρει βητών, του χάριν πανταχώς την χαθ' υπεροχήν χαι ελάττωσιν εμυθεύσαντο διαφοράν. Έθος γάρ αύτοις μή δι' έαυτων δοχείν λέγειν, έν οίς επίδηλοι φαίνονται βλασφημούντες, άλλά τινος των παλαιτέρων συχοφαντήσαντες βησιν, αύτην ταύτην έπιφερειν γυμνήν, τά έπ' άλλων είρημένα πρός τον σχοπόν αύτων βιαζήμενοι, είς παράστασιν της έσυτων άνομίας. Ο χάνταύθα ποιούντες ελέγχονται. Την γάρ του δτι ύπέρχειται ό Θεός χατ' ούσίαν της έαυτοῦ ἐνεργείας, Θεότητος ὀνομαζομένης, κατασκευήν γάρ παράγοντες, όσαχώς ύπέρχειται δι ών παρήγαγον δεδηλώκασι. Καί τὸ μέν τάξει φασ!, τὸ δ' έκολουθήσει κατ' ανάγκην συμδαινούση, το δε θέσει, τό δε ποσότητι.

Καλ γούν επτακαιδέκατος τρόπος διαφοράς αυτοίς επινενόηται παρά την τάξιν, χατά το πρότερον καί τό δεύτ. ρόν . δν δή τρόπον διαφοράς από τε του μεγάλου Βασιλείου κατασχευάζουσιν, είρηκότος in τοι; Αντιβρητικοίς περί της έν τοις θείοις προσώποις διαχρίσεως, άλλ' ού περί της, ώς αύτοί φασιν, ούσίας και ένεργείας διακρίσεως, "Οτι Εστι τι τάξεως είδος, και επαγαγόντης, 'Εν τοῖς τοιούτοις γάρ πρότερον το αίτιον λέγομεν, δεύτερον το alriard ... άπό τε τοù μεγάλου 'Alavaslou, φή ταντος, Τό, Θεός, διομα δεύτερόν έστι της φύσεως. 'Enei rolvuv airla uev Eoriv & Bela ousia, alriary δε ή θεία ενέργεια, συνάγουσιν ότι πρότερον μεν ή θεία ούσία, δεύτερον δε ή θεία ενέργεια

Όχιωχαιδέχοτος τρόπος διαφορά; αύτοις έπινεθεία ούσία προηγείται, ώς το παρά φύσιν ή δέ θεία επεται ενέργεια, ώς το παρά γνώμην. Όπερ άπό των τοῦ μεγάλου 'Αθανασίου πειρώνται δειχνίναι, είρηκότο;, κατ' άλλην Εννοιαν, κατά τ.ν 'Αρειανών ούτωσι, Είτο βούλεσθαι περί των μή δητων διδόασι τῷ Θεῷ, διὰ τί τὸ ὑπερκείμενοι τής βουλήσεως ούκ έπιγινώσκουσι τοῦ Θεού; χαι πάλιν λέγοντο;, "Ωσπερ άντιχειται τη βουλήσει τό παι à γνώμην, ούτως ύπέρκειται και προηγείται τοῦ βούλεσθαι το κατά φύσιν. Έκ τούτων γάρ την αχολούθησιν αναγχαίαν εισάγουσιν, ώς έπει της βουλήσεως ύπέρχειται το χατά φύσιν ή δε θεία βούλησις του Θεού έστιν ένέργεια · υπέρχειται άρε και της θείας ένεργείας το κατά φύσιν. 'Δλλ' υδιω

undie 6 disaszados, D'aspectal zal aponyreital A ra est etiam divinæ operations emineat illague suτου βούλεσθαι το κατά φύσιν, ώσπερ άντικειται τη βουλήσει το παρά γνώμην . ώς άρα λοιπόν το χατά φύσιν πρός το παρά γνώμην κατά την αύτην dxoloubyou Eyerau, xai i beis ivépyeus ti beis oùsig.

Έννεαχαιδέχατος τρόπος διαφοράς αύτοις έφεύρηται, χατά θέσιν. Η μέν θεία ούσία άνωτέρω τυγχάνει, ή θεία ενέργεια χατωτέρω. Και τοῦτο δέ άπό της του μεγάλου Βασιλείου συχοφαντούντες βούλονται παριστάν, λέγοντος, "Ωστε εί τι νοήσεις τών αλώνων έπέχεινα, χαλ τοῦτό ἐστι τοῦ Πνεύματος κατωτέρω. Έξ ού συμπεραίνοντες φασίν. Tiru olytéor elrai tà tŵr alŵrwr ésékeira, ij δηlor ότι τα προαιώνια; Τα δε πρό των αιώνων άπωτα πάντα, ών άνωτέρω το Πνεύμα το άγιον, obrog & Bei og drip sipnaer.

Είχοστός τρόπος διαφοράς αύτοις μεμυθολόγιται κατά ποτότητα ότι ή μέν θεία ούσία άπειράκις άπείρως ὑπτέρχειται · ή δε θεία ενέργεια άπειράκις άπείρω; ύφείται. Και τουτο παριστάν έθέλοντες, έπηρεάζουσι, τον θείον συχοφαντούντες Μάξιμον, περιφανέστατα την τοιαύτην παράθεσιν έπι Θεού καί τῶν αύτοῦ χτισμάτων είρηκότα, δτι πάντων τῶν μετεχόντων και μεθεκτών άπειράκις άπείρως δ θεός ύπερεξήρηται · ζπερ αύτοι έπι της, ήν είπον, άκτίστου φυσικής και ούσιώδους ένεργείας του Θεού έξέλαδον · κάντεῦθεν έκ τούτου συνάγουσιν δτι έπεί (! ή θεία ένέργεια των μεθεκτών υύσα gairerai, πώς ού και ταύτης άπε/ρως ο Θεός ύπερεξήρηtai;

Έντεύθεν και ό είχοστός πρώτος της διαφορά; αύτοίς προσπεπόρισται, παρά τάς κατά ποιότητα ύπερθέσεις και ύφέσεις, ότι ή μεν ούσία του Θεου, ώς τὰ δντα ἄγια (1) ὑπερέχει • ή δὲ ἐνέργεια ὡς τὰ ούχ δντα άγια ύπερέχεται · άς ύπερθέσεις χαλ ύφέσεις χατά ποιότητα άπό δύο τινών μάλιστα χατασχευάζειν νομίζουσι του μεγάλου Διονυσίου ρητών, χαι τουτο πάντη παρέ τον του άγίου ιούτου σχοπόν. ένος μέν έητου, του Γαίω την άπορίαν επιλύοντος, ζητούντι

(1) 'Oc tà buta âyia. Portentosa omnia Palami- D llocque volunt sic emphatica Dionysii verba, quitarum de Dei essentia, ejusque operatione; tantis hica nostro Caleca exposita, ut solum memorasse, confutasse sit; quod palam sit, ejus, quam essen-tialem ac coaternam Dro tvépyetav ponunt, ens esse conditiones, quæ vere creatum aliquid extra Deum illam esse ostendant ; proinde ejus effectum, solaque ejus voluntate exsistens, non necessaria aliqua conjunctione illi cohærens. Idque omnino evincit Dionysii uterque locus, hic allatus, quibus illi per summum stuporem nitebantur sua confirmare. Evépyeuz ergo, non lp-a in se, quæ Deus ipse est, summa cum Deo unitate, nihilque reipsa a untura et essentia diversa, sed ejus effectus; majeslas ipsa et claritas, 8/52, quam Deus extra sui in visionem seipso quandoque amicis impartitur, ad Deum se habet, ut quie non sunt sancta, ils comparata que sancta sunt ; que ipsa creati ad Deum ratio est : του μή δντο; πρός το εν. Janquam non sint, ac nihil sint, sic sunt omnia, relata ad Deum.

perius exsistat. Verum sic ait Athana ius : Eminet præitque voluntati quod ex natura est, haud secus ac voluntati opponitur, quod est præter voluntatis sententiam. Jam itaque secundum eamdem consecutionem, quod est ex natura; sequetur ad id quod est præter voluntatis sententiam, et divina operatio divinam essentiam.

Decimus nonus illis adinvéntus est distinctionis modus, penes situm. Essentia enim divina superior est; divina autem operatio inferior. Id vero etiam ex magno Basilio per calumniam nituntur astruere, dicente : Quamobrem si quid sæculis ulterius mente conceperis, illud quoque Sp ritu inferius est. Quo ex dicto concludentes ainut : Quænam vero existimandum esse sæculis ulteriora, præter scilivet antesæcularia ? Qua antem saculis priora sunt, omnia increata sunt, quibas divinus vir dixit Spiritum san. clum superiorem esse.

Vicesiaum distinctionis modum commenti sunt penes quantitatem, quod divina essentia infinities iolinite superemineat, divina autem operatio infinities infinite subsidat ac inferior exsistat, ldque ot astruant fucum faciunt, divum Maximum adducentes per calumniam, qui apertissime comparationem ejusmodi de Deo ac rebus ab eo creatis protulerit. neape Deum influities infinite eminere, iis omnibus quæ participant ac participantur, quod illi de increata, ut vocant, naturali et essentiali Dei operstione acceperunt; hincque adeo colligunt : Siguidem divina operatio ex illis videtur que participantur, quidni et ei Deus infinite eminet ?

Hinc et illis quasi corollarii loco vicesimus primus distinctionis modus quæsitus est, penes qual tails (ut sic dicam) superlationes et submissiones. Quod ninirum Dei quidem essentia, ut quæ sunt sancta, superexcedat, operatio vero, ut quæ non sunt sancta, superexcedatur : quas utique qualitatis ratione excellentias ac submissiones, ex duplici maxime magni Dionysii sententia se existimant probare, omuino tamen contra viri sancti mentem. Atque

bus reddendis non satis felix desudavit Corderii industria, potnitque meliora vel a sodali Lausebco habere : Priori loco ex 11 ad Cuium, we Usapzia; xal dyabapylas inixerva, nullo sensu reddir, an velut esset Ozapyla xal ayahapyla, tanguum principium divinitatis et principium bonitatis, cum sit, Superior 2st ο υπεράρχιος (Deus omni principio eminens) sic dicta d vinitate et bonitate, uti etiam divinitairs et bonitatis principio ; quod Dei donum vocat, quo et dii et boni efficiamur, part cipate ab illo; cui proinde liquet eum cminere. Altero loco ex x.1 De divin. nom., xai πάντων των μετεχόντων xal των μετοχών, subaudi, υπερίδρυται, cminet omnibus participantibus et purticipationibus ; Cord. Cum o altro; omnium participantium et participationum auctor. Paulo melius Lanselius, Superat ea omnia que participant; sed debuit addere, et que participantur.



ab eo quæsierat : Quinam fiat, ut qui est super omnia, etiam super divinitatis et bonitatis principium exsistat\*? Ostendit quod de tatis ac bonitatis princip um dicitur, ipsam esse, quæ ex nobis ad Deum habitudo est ac imitatio; quod et nos Deam imitemur, non ille nos; quæ et illorum quæ deificantur et bonificantur, divinitatis ac bonitatis principium est : quarenus divinitate ac bonitate donantur. Ac velut concludens subdit : Qui est omnis principii supra quam principium, stiam sic dicta divinitate ac bonitate, haud secus ac divinitatis et bonitatis principio, superior exsistit ; in quantum inimitabilis, incomprehensusque et absolutus, imitationibus habitudintbusque ante celiit, iisque quæ imitantur uc impartiuntur. Alter locus est ", quo explanat quonam modo dicatur Sanctus sanctorum et Deus deorum, et Dominus domino-'rum, et Rex regum; declaratque hæc dicendo, cam designari excellentiam, ut quantum præstant sancta, vel dominantia, vel divina, vel reg a, iis quæ non sunt, ipsisque participantibus ipsæ per se participationes, tantum omnibus sublimior sit, qui est super omnia, omnibusque participantibus et participationibus, auctor ipse imparticipabilis, præcellat.

Hine manifestissime inveniri dicunt submissam divinitatem, camdenque ipsam participationem nuncupari et imitationem et habitudinem. Explanant vero omnia hæc in fidei suæ formula, ut hoc probent : Postquam nimirum visum est, divinam operationem divinitatem dictam increatum esse, C ένέργειαν θεότητα όνομαζομένην ακτιστον, έζητησαν quæsiisse demonstrari, Num Deus essentialiter illa superior sit; visunque esse eliam hoc, communi omnium calculo prædicari; illa omnino omnibus confirmantes, quæ dogmatum nuctor in suo dialogo, cui titulns Barlaamites et Orlhodozus, privatim conscripseral. Ait itaque : Divinitate ( scilicet deita e donandi faculiate) ejus qui cuncta novil, Deus, prius quam fiant, quam magnus Basilius Spiritu inferiorem dixit, natura vero pos!eriorem magnus Athanasius; ea quæ vere divinitas appellatur, quas circa divinam naturam est, ut Gregorius Nyssenus asseruit; hue nimirum Dei essentia, quæ omne nomen superat, quæ nulla proferri voce polist, circa quam praceternæ semper virtutes sunt ac operationes, que ipsa divinitas a propria sua operatione nominetur, quomodo non superior exsistal? Sed et magnus Dionysius in medium adducen: lus est. Hic enim apertius Dei deitates dicit, unamque alteri præcellentem. Rursusque in codem dialogo : Omnino vero cum hæ virtutes sint rebus superiores (omnia enim quæ participant, ex illis quæ participabilia sunt, ortus sui habent originem), idemque est ac si dicumus, hæ participationes. aique virtuies nunquam coeperunt ut auctor est dirus Mazimus; tametsi juxta eumdem. Deus etiam iis omnibus quæ participabilia sunt , infinities infinite omineat. Rursusque libro quarto, Adversus Acindy-

"Epist . 2, ad Caium. " De divin. nom. c. 12.

unus locus est, quo Caii dubitationem solvit, qua A παρά τοῦ διδασχάλου τούτου, Πώς ở πάντων έπέxsiru xal ixip deupylar xal dradupylar totl. και δεικνύντος άγαθαρχίαν και θεαρχίαν λέγεσθαι την άφ' ήμων πρης τον Θεόν σχέσιν χαι μίμησιν. έπει και ήμεις μιμούμεθα Θεόν, ούχ ήμας έκείνος, ήτις και άρχη έστι τοῦ θεοῦσθαι και άγαθύνεσθαι τά θεούμενα και άγαθυνόμενα, καθ'δ θεούνται και άγαθύνονται · και επιφέροντος συμπερασματικώς, Ο πάσης άρχης υπερόρχιος, και της ούτω . ιεγομένης θεότητος και άγαθότητος, ώς θεαρχίας και άγαθαρχίας έστιν έπέχεινα, καθόσον ό άμίμητος και άσχετος υπερέχει των μιμήσεων Ral tur oyéoswr, Ral tur µµovµérwr Ral tur μετεχόντων ετέρου όε ρητού διασαφούντος, πώς Αγιος άγίων λέγεται, καί Θεός θεῶν, καί Κύριος χυρίωr, xal Baσιλεύς βασιλέωr · xal την ύπεροχην έν τῷ ταῦτα λέγειν δηλοῦντος "Οτι καθόσον ύπερέχουσι τῶν οὐκ Εντων τὰ δντα άγια, Ϋ χύςια, ή θεία, ή βασιλικά, χαι αυτών μετεχόντων al airoperoxal, xarà τοσοῦτον ὑπερίδρυται πάντων τῶν δντων δ ύπερ πάντα τὰ δντα, Χιιλ πάντων τών μετεχόντων και μετοχών ο αμέθεntos altios.

> Έχ τούτων σαφέστατον ύφειμένην λέγουσ:ν εδρίσχεσθαι θεότητα, χαί μετοχήν την αύτην χαί μέμησιν και σχέσιν δνομάζεσθαι. Καταστρωννύουσι δε ταῦτα πάνεα εν τη της εαυτών πίστεω; όμολογία, si; xataoxeuhv του, ότι μετά το φανήναι την θείαν άποδειχθηναι, εί υπέρχειται ταύτης κατ' ούσίαν ό Θεός · καί άνεφάνη και τουτο παρά πάντων κηρυ-τόμενου · έχείνα πάντως δια πάντων έπιχυρούντε;, άπερ ό των δογμάτων πατήρ έν τῷ κατά Βαρ. Ιααμίτην και 'Ορθόδοξον διαλόγω αύτου ίδία συνεγεγιάφει. Λέγει γούν, Τῆς σύν θεότητος, δηλαδή τῆς προαιωτίου θεατικής δυτάμεως και έτεργείας, του τὰ πάντα είδότος Θεοῦ πρό γενέσεως, ήν κατωτέρω μέν τοῦ Πνεύματος, ὁ μέγας εἴρηκε Βασίleioς, δευτέραν δε της φύσεως ο μέγας 'Alaraσιος, τῆς χυρίως θεότητος προσαγορευομένης. τῆς περί την θείαν φύσιν οὕσης, ώς ο Νύσσης άπεφήνατο Γρηγόριος. Ταύτης ουν ή ούσία του θεοῦ ή ὑπερώνυμος, ή άνεκφώνητος, περί ή: del προαιώνιοι δυνάμεις eloi xal érépreuu, Θεότης από τῆς οίχείας αὐτῆς ένεργείας όνομα. ζομένη, πῶς οὐκ ἂν ὑπερκειμένη είη ; Δεί δε καί τον μέγαν Διονύσιον προαγαγείν ούτος γάρ έμφανέστερον λέγει τοῦ Θεοῦ Θεότητα, καὶ τὴ+ μίαν υπερκειμένην τῆς έτέρας. Kai πάλαν έν τφ αύτῷ, Πάντως δὲ τῶν δυνάμεων τούτων οὐσῶν inep tà orta nirtur rap tur peterortur άρχην του είναι έχόντων τα μεθεκτά · ταυτόν 6 είπει αί μετοχαί και δυνάμεις αύται ούδέποι? ήμξαντο κατά τον θεΐον Μάξιμον · καίτοι κατά tor autor, nal twr pedentwr aartwr anewanig άπε/ρως ο Θεός ύπερεξήρηται. Και πάλιν έν τψ



πρός 'Axivouvoy τετάρτψ, ού ή άρχη, 'Υποψιθυρί- A num, cujus initium est, Susurrans igitur : Ailo anraç τοίτυτ, 'Allaχοῦ δέ σαφέστεροτ ό θείος Διονύσιος αύτας μέν τάς δυνάμεις και τάς μετοχάς ύπέρ τα μετέχοντά φησι. ταυτόν δ' είπειν, ύπερ τα πτίσματα παν γάρ πτιστόν μετοχή τό είναι έχει. τόν δε Θεόν όπερ ταύτας τύς δυτάμεις και τάς μετοχάς φησι, γράφων, Καθόσον ύπερέχουσι, και τα έξης. Ούκοῦν δηλος έχ τούτων ή πάσα κατασχευή της ύπεροχης της ούσία; τοῦ Θεοῦ χαὶ τῆς ὑφέσεως τῆς ἐνεργείας αύτοῦ· ἀναφαίνεται δὲ μάλιστα και ἐκτός [forie ἕκτ:πο;]τίς τρόπος τῆς ὑπεροχῆς. Όσω γάρ τὰ κτίσματα ύφείται ών μετέχουσι μετοχών, τοσούτιο χαι al μετοχαί σύται της ούσίας ύφείνται του Θεού. Δήλον γάρ άπό τε τοῦ βητοῦ τῆς κατασκευῆς τοῦ τῶν δογμάτων πατρός · τουτο δε μετά της άσεδείας πολύ xit to avintov Eyec.

Είχοστός δεύτερος τρόπος αύτοις προσεξεύρηται, τή τρός την ατίσιν αποδλέψει. Ότι ή μεν θεία tripping amopyactich two extos toris, hot bela ούσία ούδενός άπεργαστική των έκτός. "Ο; γάρ ίοικε, βουλόμενοι καθάπαξ την τρισυπόστατον έχείnin xaj haxabian doque eme xao, ilnge excoulaat μή μόνον διοικήσεων, άλλα και δημιουργίας. και έντεισάξαι το φώς έχεινο, όπερ ούτοι φαντασθέντες, ώς είρηται, χαί μίαν των πολλών ένεργειών αύτο θέμεναι, ούμενοῦν είναι τοῦτο την ούσίαν τοῦ Θεοῦ ίφασαν, άλλά την τοῦ Θεοῦ ἐνέργειαν, ἀφθονώτερον καλ άπό της πρός την κτίσιν δράσεως τάς διαφοράς επιλογίζοντες της θείας ούσίας και της θείας ένερ- 6 yeiag . xat the use everyelag (loop o' eineiv exerva τό φώς) δημιουργόν αίτίαν και ποιητικήν πάσης δογματίζουσι χτίσεως • την δε θείαν ούσίαν ούχουν δ' έαυτης ούτινοσούν αίτίαν των έν τη ατίσει πιστεύουσι. Και φασίν έν τῷ πρώτω τῶν ζητημάτων, Τὸ μέν έκ Θεοῦ κάπὶ τῶν κτισμάτων είρηται · τὸ δ' έκ της ούσίας έκ' ούδενός είρηται κώποτε τών κτισμάτων· μαλλον μέν ούν άπε/ρηται τουτο sarreluc rois drices. 'O be two alpisews mathe ir τῷ xatà Osogárny xal Osótipor διαλόγψ, Ofperour, anola, anepraotistir tirog two extig thr Belar rurgareir obolar. Tauta de devoute;, πίσαν δραματουργίαν παρεληλύθασιν. "Ην γάρ έπι τοσούτον τής ούσίας του Θεού διαφέρειν Εφασαν, ώς δεδήλωται, θείαν ένέργειαν, ταύτην χαί μόνην αύθις D διατείνονται, δημιουργήσασαν το παν πρότερον, xal συνέχουσαν ύστερου. Ούχουν άχολούθως τη ύποθέσει ταύτη και τους έφεξης συμπλέκουσι της διαφοράς Tronous.

"Οθεν είχαστός τρίτος έστλν, ότι ή μέν ένέργεια προσπελάζει τοίς κτίσμασιν ή δέθεία ούσία άπροσπελαστός έστιν. Είκοστός τέταρτος, ότι ή μέν θεία ένέργεια σώζει ταύτα, λαμδανομένη · ή δε θεία ούσία έξαναλίσκει ταῦτα, πρίν ληφθή. Είκοστός πέμπτος, ότι ή μεν άναμιγνυμένη τούτοις ού φύρεται ήδ' εί μεταληφθείη, φυρμέν πείσεται. Είχοστός έπος, ότι ή μέν φοιτά κάτω πρός την κτίσιν, και tem loco clarius dirus Dionysius ipsas quidem virtutes ac participationes illis que participant superiores dicit. Idem vero est ac si dicat rebus creatis. Quidquid enim creatum est, participatione (ac quasi precario) esse habet; Denin vero hisce virtutibus ac participationibus superiorem dicit, dum ita scribit : « Quantum præcellunt, etc. Ex his igitur liquido patet omnis probatio excellentiæ essentiæ divinæ, ac demissionis illius operationis; elucetque maxime exterior quidam præcellentiæ modu . Quantum enim creata inferiora sunt lis participa-tionibus, quas participant, tantum quoque hæ participationes inferiores sunt Bei essentia. Liquet enim ex illa auctoritate, qua est usus ad probandum horum dogmatum suctor. Hoe vero preter impietatem, ingentis plenum dementire est.

Præter hos vero vicesimus secundus illis modus adinventus est, per respectum ad creaturam; quod nimirum divina operatio, corum quæ extra sunt, effectrix sit, divina antem essentia nullins corum quæ sunt extra, sit effectrix. Nam ut videtnr, cum omnine illis constitutum esset, ut trine subsistentem ac beatam illam naturam, nedum ab humanarum rerum gubernatione, sed et a creatione proscriberent, ejusque loco lucem illam, quam ipsi commenti; sunt, uti dictum est, inducerent, -ac com illam unam e multis illis operationibus statuerent, noluerunt cam Dei essentiam dicere, sed Dei operationem ; uberius quoque ex efficacia erga creaturas, distinctionum momenta divinæ essentiæ divinæque operationis, concludentes. Ac quidem operationem (perinde autem dicatur lucem illam) effectricem causam ac creatricem omnium creatorum dorent ; divinam vero essentiam, nullius prorsus eorum quae sunt in creatura, ipsam per se auctorem esse (credunt. Aiuntque in prima quæstione : Ex Deo quidem de creatis quoque dictum est ; de essentia autom, de nulla unquam dictum est creatura : quin imo id protsus a sanctis petitum est. Hieroseon vero auctor ac parens in suo Theophanes et Theotimus, dialogo, Non vero, inquit, ullius rei extra effectricem divinam essentium. lize vero dum dicunt, quidquid fabulosum ac portentosum fingi animo potest, excesserunt. Quam onim tantis a divina essentia differre dixerunt, uti ostensum est, divinant operationem, hanc ipsam unamque rursus rerum hand universitatem prius condidisse, ac postea conservare, asseverant. Consentance igitur huic argumento etiam distinctionis modos contexunt.

Unde vicesimus tertius modus est : Quod operatio quidem creatis robus propinquat, divina vero essentia inaccessa est. Vicesimus quartus, quod divina quidem operatio, si accipiatur, hæc incolumia præstat; divina vero essentia, priusquam accepta fuerit, eadem consumit. Vicesimus quintus, quod operatio illis commista non confunditur; essentia vero si commercium ullum incat, confu-

unidem inferius ad creaturam venit, ab caque part cipatur et impartitur, et sanctificat ac illuminat, insidetque, et eos qui sunt digni, deisicat ; essentia vero ejusmodi est quæ non prodest, ac incommunicabilis manet, nec prorsus in creatis habitat, ant illuminat, vel insidet, aut illa sanctificat. Vicesimus seplimus, quod operatio quidem est proprie Deitas, et vita et sapientia et virtus : essentia vero ipsa per scipsam non est deitas, neque vita neque \*apientia neque virtus. Vicesimus octavus quod operatio omnium hæreditas est, finisque desi lerabilium ; essentia vero nec cujusque bereditas est, nec heatitudinis finis.

In hune modum inaccessam omni creaturæ dicunt divinam, essentiam, et intactam et incom- B odotav gaol, xal avago xal axupptov xal avexpoiprehensam, et quæ non prodeat sitque incommuuicabilis, non ut inde ejus excellentiæ magni'udinem efferant (bene enim esset hæc illi magnifice exque decoro tribuere, justa sanctorum doctorum de Deo doctrinam), sed hoc enitentes, ut co prætextu, ut videtur, quam procul ab humanis cam rehus prosciibant. Majorique temeritate ac audacia, si a pobis participetur, duorum alterum necessario illi even urum asserunt : Aut enim, siunt, naturam consumet priusquam accipiatur; vel si illius hac particeps facta fuerit, confusionem atique patintur. Sic cultis illis ac magnificis verbis instructo adversus essentiam divinam mendacio, olque excellentem ejus terrorem ac majestatem ab humanis eam rebus c mapzicayouat, the de delar everyzear tou taut submoventes, palam jam aç fiduçia lumen illud inducunt, illudque ipsum divinam operationem esse asserunt, atque cam ponunt quæ inferius ad creaturam veniat, et ab omnibus participetur placide simul ac benigne, eosque qui sunt digni, deificet ac sanctilicet, insideatque atque conservet : quæ videlicet omnia fint, ut salutem et incolumitatem universis præstet.

Cicterum, quod divinant essentiam ejusmodi sentiant, quæ nec adiri possit, ac ea quæ adeant, consumat, sequentia confirmant. Post quæstiones cuim, circa finem confessionis suæ, volentes hoc crimen sublegere, sic aiunt : Dei quoque essentiam, idcirco quod sancti inaccessam eam dicant et imparticipabilem, rjusmodi existimare que corrumpendi D. Laoror zal dublezzor, plaprizin strai ruicer. vim habeat, eos qui ita sentiant (o audaciam ac icmeritatem!) impios asseveravere, idque adeo cum Deus Mosi locuius sit : ( Nemo videbit faciem meam, et vivet . > Proinde quibus videntur depellere, ne Dei essentia existimetur, corruptionem ac interitum allerre, iisdem ipsis imprudentes hanc illius yim prorsus æstimandam probant. Quid enim aliud bæc cis vult ludificatio : Idque adeo cum Deus Mosi loculus sit, « Nemo videbit faciem meam, et vivet ?» Si enimycro hoc amoliebantur, esse eam quæ corruptionem ac interitum offerat, alicujus loci meminissent, quo Deus quæ nostra sunt vivi-

Exod. xxxiu, 20.

sionem patietur. Vicesimus sextus, quod operatio A μετέχεται ύπ' αύτης και μεταδίδοται και άγιάζει xal quetizes xal émôpues xal  $\theta$ eoi toùs àflous  $\cdot$   $\eta$  or άνεχφοίτητος χαι άμετάδοτο: μένει, μηδόλως χατο:χούσα έν τοις χείαμασι, μηδέ φωτίζουσα, μηδέ ένιδρύουσα, μηδέ θεούσα ταῦτα. Ε χοστές έδδομος. ότι ή μεν ενέργεια χυρίως έστι θεότης χαι ζωή χαι σοφία και δύναμις • ή δ' ούσία ούκ έστι δι' έαυτης θεότης, οὐδὲ ζωή, οὐδὲ στφία, οὐδὲ δύναμις. Είχοττζ δγδρος, ότι ή μεν ένεργειά έστιν ή πάντων χληρονομία, και το τέλος των έφετων . ή δ' ούσία ούτε κληρονομία έστιν ούτινοσούν, ούτε μαχαριότητος τέλος.

> Οδτως αποοαπελαστον άπάση τη κτίσει την θείαν τητον και άμετάδοτον, ού το μέγα της ύπεροχής αυτόθεν αιτή καταγγέλλοντες (καλώς γάρ αν είχεν αύτη ταυτα σεμνώς αποδιδόμενα, χατά την τών Ιερών διδασκάλων (εολογίαν), άλλα τη προφάτει ταύτη, ώς ξοιχε, τωνδε μαχρότερον αύτην άπελαύνειν φιλοτιμούμενοι. Θαβραλεώτερον δε και δυοίν θάτερον, εί μεταληφθείη παρ' ήμων, πείσεσθαι προσανηγκάζουσιν· "Η γάρ, φασίν, έξαναλώσει την φύσιr, πρίr är Αηρθή, ή φυρμόr är, ταύτης μετασχούσα, πάθοι. Ούτω διά των σεμνών τούτων τής θείας ούσίας χαταψευσάμενοι. χαι δι' ύπερδολην δήθεν του ταυτήν φοδεράν είναι των καθ ήμος άποστήσαντες, μετά παβρησίας το φώς έχεινο τυγχάνειν χαλέσαντες, χαλ ταύτην είναι τίθενται την φοιτώσαν κάτω πρός την κτίσιν, και μετεχομένην ύπο πάντων ήμέρως όμοῦ xal φιλανθρώπως, xal θερώσαν τους άξίους, χαι άγιάζουσαν χαι ένιδρύσουσαν χαι συνέχουσαν, τα πάντα γινομένην δια την πάντων σωτηρίαν.

> Άλλά το μέν απροσπέλαστον και άναλωτικήν είναι νομίζειν αύτην την θείαν ούσίαν τα έπόμενα παρ:στά. Μετά γάρ τὰ ζητήματα, πρός τῷ τέλει τῆς έαυτῶν πίστεως, τὸ έγκλημα τοῦτο δηθεν συσκιάται βουλόμενοι, φασί, Kul την ούσίαν του Θεού, δώ τό παρά των άγίων είρησθαι ταύτην άπροσπίτούς ούτω περί ταύτης φρονούντας, ω τόλμης! ασεβείς απερήγαγιο · ναι ταῦτα τοῦ Θεοῦ πρής Μωση̈́r εlpηκότος, Oùðelç öýstai tó πρόσωπόr μου, και ζήσεται. Ούχουν δι' ών δοχούσιν άποαείsσθαι το φθαρτικήν είναι νομίζειν την ούσίαν του θεου, διά των αύτων τούτων λανθάνουτι το φιαρτικήν αύτην είναι νομίζειν χατασχευάζοντες. Τί γ<sup>3</sup>ρ Ετερον αύτοις ή έργασία βούλεται αύτη, και ταιτα του Θεού πρός Μωστιν είρηχότος, Ούδεις δψεται το πρόσωπόν μου, και ζήσεται; Ει γάρ άληθώς το φθαρτικήν είναι τιύτην άπεσείοντο, βητού τινο; αν εμέμνηντο, τοῦ ζωοποιείν χαι συνιστάν τα χαθ

> > . . . .



έναντίον. Σαφέστερον δε δμω; την τοιαύτην δεδήλωκεν έννοιαν ό ταῦτα την άρχην άνευρηχώς. Έν γάρ τῷ πρός Άχίνδυνον πίμπτω λόγω αύτοῦ, οὖ ή άρχη, 'λ.'λà τίς αν δύναιτο μεταπείσαι; Αύτη τοίνυν, pici, xal authr h bela persyopern guoic h guppor reloctar, & thr radnthr isuralwoada çdássi φύσιν πρίν dr Αηφθη. Τὸ δὲ ἐξαναλίσχειν דאי בדואקסט דמידאי שישוא שמשצבוש דויטה בדר אי אי דאי דויטה א to poleporto; deteor; El xal xúp xararalloxor d θεός γέγραπται, άλλά πάσαν μοχθηρίαν, και ούχι την ανθρωπίνην φύσιν. Μαλλον μέν ούν, διά το σώζειν αίρεζοθαι ταύτην, την χαχίαν φύειρειν RIGTEVETAL.

Έχ έδ τούτων πολλά τε άλλα, χαι δή χαι ού μιχρόν άτοπον περί την σάρχωσιν του Θεού Λόγου cuváretas. Έπει γάρ ή μαχαρία χαι άειπάρθενος θιοτόπο; έχ των έαυτης πανάγνων χαί παρθενιχών οιμάτων δανεισαμένη τῷ Θεῷ Λόγψ σάρχα, χαί συλλαδούσα και βαστάσασα και τεξαμένη αύτυν του θεάνθρωπου Λόγου, ούχ ανήλωται ούδ' Εφθαρται, δουν χατ' αύτούς, ούχ αύτον έχεινον τον του Θεού συνείλησε Αδγον, άλλά την άνυπόσταστον ένέργειαν. Έτι δε περί της έχ του άρτου και οίνου είς σώμα και αίμα του Σωτήρος μεταδολής ου μικρά ούδ ψίγε τὰ άτοπα κατ' αύτοὺς ἀνακύπτει.

Τών δ' άλλων άντιθέσεων ό των δογμάτων πατήρ 🧲 έν τετάρτου των πρός 'Αχίνδυνον, ού ή άρχη. 'Υπαψιθυρίσας τοίτυτ την είς το μέγα φώς βλασφηplar, μέμνηται, xal φησι, Kul ώς αμεθέκτου και άμεταδότου καλ άνεκφοιτήτου μ**εν**ούσης τῆς θείας ούσιας αύτοῦ, τοῦ φωτός δηλαδή, μετε. χομένου xal φοιτῶντος κάτω πρός την πτίσιν, τουτέστιτ έπις αιτομέτου τοῖς άξίοις, xai θεοῦττος αύτούς. 'Ο δ' είς πατριάρχην τελέσας αύτοις τρίτον, Φελόθεος ούτος, δν χαι τῷ χαταλόγω των έ ίων συνέταξαν διά τον ύπερ των δογμάτων τουτων άγῶνα, τάλλα πολλῶν θανφτων γενόμενον άξιον, έν λόγφ δν έπιγρ<u>ά</u>φει, "Οτι ούδεμία τῶν Θείων έκεργειών πτιστή παθάπερ έπεινοι λέγουσι, φισ, Ποΐος βάσχατος δαίμων τῷ Ἐκχλησία τοῦ Θεοῦ τολμηρώς έπεισήγαγεν ότι αυτή ή ουσία του D Reci zaτοιχούσα έν τοῖς ἀνθρώποις, τούς χαθαιςαμέτους παθαίχει, και τοὺς φωτιζομέτους λαμapirei, zal toig zatá tira sálor árissor toñ xaloù zapazpazérzag ézaréget xal toig zelchagir δλως ένοιχούσα έρχάζεται τοῦθ' δπερ <sup>παρ</sup> ύμῶν ἀκούομεν, ὡς μἡ ὡφελε, δαιμόνωγ ώς άληθῶς εῦρεμα σχοτεινόν ;

Αύτη τοίνου τη ένεργεία το παν απουέμουτες, άχολούθως χαί θεότητα χυρίως άποχαλούσι, χαί ζωήν και σοφίαν, και τάλλα άπολελυμένως · και δι' αύτην και την θείαν ούσίαν ταύτα είναι και λέγε-

<sup>1</sup> Deut. 1v, 24.

ήμας μαρτυρούντος τον Θεόν, και ούχι τοῦ δοκοῦιτος Α ficare ac conflare perhiberetur, non ejus 400 oppositum confici videatur. Clarius vero qui a principio hæc adinvenit. Quinto enim libro adversus Acindynum, cujus initium est : Verum quis possit contrariam mentem suadere, Hac igitur, inquit, divina natura, ipsa secundum se si participetur, ant confusionem patietur, aut naturam quæ vim patiendi habet, prins consumet, quam fuerit assumpta. Quad antem dicatur, mortalem hanc naturam consumere, cuinam alii, quam ei quod corrumpit ac interitum facit, tribuatur? Quanquam enim Deus ignis consumens Scripturz verbis dictus est 7; id tamen quod omnem consumat pravitatem, non vero quod humanam naturam. Quin imo, ideirco quod illi propositum est, ut salutam ei præstet, malitiam credi-B mus vitiumque abolere ac corrumpere.

> Ex his vero, cum atia multa, tum etiam non leve absurdum colligitur, quod attinet ad Dei Verbi incarnationem. Quia onim beata semperque Virgo Dei Genitrix, ex castissimis ac virginalibus sui sanguinis rivulis Deo Verbo carnem commodavit, concepitque et gestavit, ac enixa est ipsum. Deum-Hominem Verbum, nec inde consumpta aut corrupta est; in eorum sententia, non ipsummet Dei Verbum concepit, sed quæ ipsa non vere exsistit, aut substantiam habet, operationem sustulit. Præterea vero ex transmutatione panis et vini in Salvatoris corpus et sanguinem emergunt adversus illos absurda, nec ipsa exigua nec pauca

> Alias oppositiones refert ipse dogmatum auctor ac parens, libro quarto Adrersus Acindynum, cujus principium est : Susurrans igi/ur, qua est in magaum illus lumen, blasphemiam, aitque : Velut que imparticipabilis ac incommunicabilis, nec ipsa a se excedens maneat, divina ejus essentia, cum nimirum lumen participetur, et ad creaturam inferius exeat; hoc est, iis qui digni sunt, se conspicuum faciat cosque deitute imbnat, Qui vero tertius retro illis patriarcha Philotheus ille fuit (quem et in sanctorum album ascripserunt, eo scilicet nomine quod eam streuue doctrinam propugnasset, sceleratum alias caput multisque mortibus dignum) in libro quem hoc titulo prænotavit : Nullam divinarum operationum creatam esse, quemadmodum illi ainnt : inquit : Quisnam inridus damon procaci audacia Ecclesiæ Dei invexit, ipsam Dei essentiam in komivibus inhabitantem, exciandos exciare, atque eos qui illuminantur, illustrare, cos denique qui profano aliquo æstu ab honesti rectique tramite deflexerint, reducere, prorsusque in rebus creatis inhabitantem hoc operari, guod a vobis audimus (ac ulinam ne essel quidem !) tenebrosum vere dæmonum inventum ?

> Cum itague omnia tribuant operationi, consequenter etjam vere eam ac proprie divinitatem vocant, vitamque et sapientiam ac reliqua absolute; illiusque ratione divinam quoque essentiam bæc



### MANUELIS CALECÆ

quæstiones ait synodus : Quomodo igitur aquum est, naturalem et communem Deitatis trine subsistentis virtutem perimere, ob quam ipse Filius ac Spiritus a theologis virtus laudati sunt? Is quoque qui illorum primus patriarcha fuit, nempe Isidorus, ait: Tuam vere ac proprie Deitatem operationem dicimus; haud raro vero desiderio algue amore, etiam naturam. Quod igitur illæ tibi communes sunt. uninsque Deitatis trigs est, increatum te canimus, ntramvis alignis dicat. Hoc vero Ecclesize capticis sen modulis divinus hic vir coaptavit. Non solum enim quibus crediderunt, hæc se sentire scripto consignarunt, sed et quibus in Ecclesia canticis antesignanus ac parens, in libro, cujus initium est : Spiritu afstante dictatas seculi Patrum sententias, nit : Deitas etiam Dei natura nuncupatur; vorius autem magisque proprie operatio.

floc ex principio, multarum quoque divinitatum ac operationum turham liberaliter admittunt ; partim quidem ex iis quæ aute quæstiones, quasi nimirum objectis satisfaciendo, affirmarunt. Nam cam dixissent : Sed et quibus accusabant archiepiscopum Thessalonicensem, velut qui mu'tas Deitates dicat, non adjecerunt ipsum non dicere; sed potius ut dicere astruerent, verbis segmentibus usi sunt. dicentes : Idcirco nimirum, quod divinas omnes ac communes trium hypostaseon (seu personarum) virtutes et orationes asserit increatas esse. Quam-G obrem non hoc sustulerunt, dicere illum plures deitates; sed magis esse illas increatas hisce probaverunt. Partim vero ex iis quæ seorsim tatium dogmatum magister ac antesignanus in sao Barlaamites et Orthodoxus dialogo conscripsit. Nam . cum dixisset : Una est trium personarum divinitas, id est natura et essentia, essentia omni superior, simplex, invisibilis, imparticipabilis, nulla mentis vi ullo modo cogitabilis, subjunxit : Quas vero suncti alias dicunt Deitates, sive unam, sive duas, sive plures, aliaque astruens, ad declarandum esse plures Deitates. Quoit si non de rocibus illi sermo est. uli dixit, sed de dogmatis deque rebus certamen habet, quomodo non et has Deitates res exsistere, n recte quis dicat ? Nam et illi, per ca quæ fatentur, istud allirmant. In epistola autem ad episcopum Cyzicenum, cujus initium est : Scire le rolo, ait, quod multiplicationem Deus non patitur, tametsi quis per eum modum duas aut plures Deitates dicat. Sexcentaque alia desumere liceat ex corum libris ac scriptis, unde sic eam ipsorum de multitudine túrbaque Deitatum opinionem esse liqueat.

Videntur autem in hanc evasisse superstitionem, eo quod non exsistiment, Deum ipsum per se una virtute posse omnia producere ; endemque gubernare ac incolumia præstare (ob summam nimirum ejus perfectionem et simplicitatem et unionem), sed hac quidem istud, illa illud, atque alia aliud. Qui enim tertius, uti dictum est, eorum patriarcha

esse ac nuncupari existimant. Nam in Tomo post A σθαι πιστεύουσιν. Έν γάρτῷ Τόμψ μετά τά ζητήματά φασιν ή σύνοδος, Πώς συν δίκαιον άναιρείν την συσικήν και κοινήν της τρισυποστάτου Asotntoc dúraphr, bi hr ral o Ylic rai to Πνεξμαδύταμης παρά των θεολόγων δμνηται; Και ό πρώτος τούτοις είς πατριάρχην τελέσας, Ίσίδωρος ούτος ήν, φησί, Φαμέν σου Θεότητα πυρίως thr everyear. Addy de nollang rai thr guow. Αδται ούν έπεί σοι κοιναί τυγχάνουσι, και μιας · Θεότητος Τριάς, άδομεν ἄχτιστόν σε, όποτέραν ar sinoi eic. Touto ot in tois "Aspase sunpposen à θεσείχελος ούτος ανήρ. Ού γχρ μόνον οξς επίστευsav, דמטדם povely ouverpatarto, alla xal ole in' έχχλησίας φδειν ένομοθέτησαν. Πρό τούτου δέ ό τούcelebrandum sanxerunt. Ante hune voro, horum B των πατήρ έν λόγω, ού ή άρχη, Taic πreumatoxiνήτοις τῶν Πατέρων ἐπόμενοι ψήφοις, φηςὶ, Θεό· της και ή τοῦ θεοῦ ψύσις ὁ ομάζεται \* κυριοτέρως δέ ή έπέργεια,

> Αυτόθεν ώρμημένοι, και το πληθος επιδαφιλεύονπαι των πολλών Θεοτήτων και ένεργειών τουτα μέν άφ' ών πρό των ζητημάτων είς άπολογίαν õhlen ounsathanto : einhntes yap, 'Alla xal bi' wr κατηγύρουν του Θεσσαλονίκης, ώς πολλάς λέγοντος Θεότητας, ούχ επήγαγον, δτι ού λέγει. άλλ' είς κατασκευήν μάλλον τοῦ λέγειν τῷ έξης εχρήσαντο, λέγωντες, Έπειδήπερ πάσας τὰς θείας και κοινάς τῶν τριῶν, ὑποστάσεων δυνάμεις τε xal έrepreiaç άκτίστους elrai διατείreται· ώστε ού τό πολλάς Θεότητας λέγειν άνείλου, άλλά και τό άκτίατους είναι ταύτας διά τούτων χατεσχεύασαν · τουτοδέ, άφ' ών ίδία ό των τοιούτων δογμάτων χαθηγητής έν τ🤅 xarà Bap Anaultyr και 'Ορθόδοξοr διαλόγφ συνγεγράφει. Είρηχώς γάρ, Μία τῶν τριῶν ἐστιν ύποστάσεων θεότης, ήτοι φύσις και ούσία ύπερούσιος, άπλη, άδρατος, άμέθεκτος, παιτάπασι» άπερινήητος, επήγαγεν, ΑΙ δ' άλλαι παρά των dylwr Asycheral Georgrey, eire pla, eire Súo, sire π.telous, και τάλλα πρός σαφήνειαν κατασκευαζόμενος, του πολλάς είναι Θεότητας. Εί δ' ε ού περί λέξεων ό λόγος αύτῷ, ὡς εἴρηχε, περί δε δογμάτων χαί πραγμάτων τον άγωνα ποιείται, > πως ού χαι πράγματα τὰς Θεότητας ταύτας τυγχάνειν όρθῶς άν τις είποι; τοῦτο γάρ καὶ αὐτοὶ, δι' ὧν ὁμολογοῦσι, . παριστώσιν. Έν δε τη πρός τον Κυζίχου έπιστολή, ή; ή άρχη, Είδέναι σε βούλομαι, φησί, Πολλαπλασιασμόν ό Θεός οὐ πάσχει, κῶν δύο ή πλείους λέγη τις οδτω Θεότητας. Καλ μυρία δ' άν τις τοιαῦτα λάδοι ἀπὸ τῶν ἐαυτῶν συγγραμμάτων, ταύτην ούτω πεοί του πλήθους των Θεοτήτων μαρτυρούντα 055av.

Δοχουσι δέ έπι ταύτην έλάσαι την θρησκείαν. άπό τοῦ μή νομίζειν χατά μίαν δύναμιν τον Θεόν αύτον δι' έαυτοῦ τὰ πάντα δύνασθαι παράγειν, xal τη αύτη διοιχείν χαι σώζειν, δι' άχραν τελειότητα χαι άπλότητα και ἕνωσιν, άλλα ταύτη μέν τόδε. και δι' άλλης άλλο, και έξ έκείνης έκεινο. Ό γάρ είς  $π_{2-}$ τριάρχην αύτοις τελέσας, ώς είρηται, τρίτος, ένοις

### DE ESSENTIA ET OPERATIONE.

ijiosto χεφαλαίοις, iv όγδόφ τούτων φησί, Tà όνό- A fuit { Philotheus ], in illis capitulis quæ edidit, caματα τὰ ἐπὶ Θεοῦ λεγόμενα xai γραφόμενά είσιν ότόματα τών θείων ένεργειών αύτου ήγουν, έχει ό θεός δύναμιν και ένέργειαν ένεργοῦσυν ir sool toig worr, elte the dropwsiene .lerois But slos the belar, xal lorecai exelry t irépysia θεού ζωή. Έχει δύμαμιν και irépyeiar ir toig gweilopéroig, ed gwg ral tégerai exelry ή irépreta güç · πρό δε τούτων όμοίως έχει Europur zal érépyetar érepyouour er toig decunérois the dévour - nai ségetai éxelen à érépseia θεότης. Ταύτας ούν δπηνίχα μεν διαχεχριμένας οπ'ολλήλων φασί, πληθυντικώς αύτλς Oslag Evepγείας και θεότητας προσονομάζουσιν · δτε δι ήνωμένως, καθάπερ και ένα κόσμον το παν ειώθαμεν Β λέγειν, ώς έπι μιας ένεργείας την λόγον ποιούνται. Δ:δ xal ζητούσεν έν τῷ τῶν ζητημάτων αύτῶν τετάρτω είτε ή φωνή της θεότητος ούκ έπι της ούσίας μόνον, άλλα και έπι της ένεργείας υμυηται. Άφ' ws & ixelvos elpyxer, Exer tor Deor ever err irepoirar ir Radi tois (woir, site thr drape. simp lerous Cupr, eles the Oslar, Shou ylvovrau, ότι τη αύτη χαι μις δοξάζουσιν ένεργεία ένεργείσται χαί την ζωήν του Θεού, χαι την άνθρωπίνην ζωήν καί τη αυτή και μιά σοφία σοφίζεσθαι την 100 θεού σοφίαν, και την άνθρωπίνην σοφίαν, και τλλα έμοίως. Καί γάρ τοῦτο βούλεται αύτοξς έν τη όμολογία του Τόμου, ότι και το ένεργείν ral to irspresoval où poror ini nesotior, lereoda.

Έχ τούτων ούν, ωσπερ ένα τινά διάχοσμον αύτά; έπισωρεύοντες, αύτην είναι φασι την αληρονομίαν άπάντων των διχαίων φω; όλην άναπλάττοντες έχείνο το όρατον, χαί τοῦτο τυγχάνειν τῶν έφετών τιθέμενοι το αχρότατον. "Ωσπερ γάρ έχάστην τούτων ίδία μετοχήν ώνόμαζον, των δή σοφών δηλιδή την σοφίαν, και των ζώντων την ζωήν, ούτω zal συλληπτιχώς όμοῦ πάσας την αὐτομετοχήν είναι καλούσι. Δεικνύουσι δε τοῦτο σχεόδν μεν έν όλη τη έαυτών πίστει • τί γάρ βούλεται αύτοις έν τώ Τόμφ ή έκεργουμένη άχτιστος χάρις, ή χαι θέωσις ταί θεο τοιός δωρεά του Πνεύματος καλου. μέτη, παί σχέσις άχτιστος, παι χίτησις έξ άζδίου φυσική και ούσιώδης τη ουσία του θεου; D xal abri eorir ή μετεχομένη παρά πάντων, τῆς ούσίας παντάπασιν άμεθέκτου μενούσης τοῦ θ.ου. Σαφέστερον δ' όμως ό ταύτην την πίστιν την άρχην άνευρηχώς, υστερον δε χαι συνθείς δν έδούhero roomov, ev horw ov increases 'Elsryour ral άτοπα, δείπνυσι. Τι σύν, φησί, την του Θεού çύσι**r xal obstar x.lnporoμήσουσιr ; Objier**our, d.liathr Oconow'r ydpir, thr xul Basilelar. ήτις εί και μή φύσις έστι τοῦ Θεοῦ (και γάρ άμεθεκτος έκείνη), άλλα φυσική ένεργεια του Θεού φυσικώς έπομένη αυτφ, και άχωρίστως περί αύτδ**η θ**εωρουμ**έτη. Διό και ό ταύτης π.Ιη**ρονόμος κ.λης ονόμος **.λέγεται τοῦ Θε**οῦ.

Καί δλλοι δέ τρόποι πλεϊστοι έν τοις αύτων έχ-

pite octavo ait ; Quæ de Deo dicuntur ac scribuntur nomina, divinarum ejus operationum nomina sunt. Nimirum habet Deus virtutem et operationem operantem in omnibus que vita prædita sunt, sive humanam vitam dixeris , sive divinam ; vocaturque illa Dei operatio vita. Habet in illis qui illuminantur virtutem et operationem, lumen; et vocatur illa operatio lumen seu lux. Præ illis autem pariter virtutem habet et operationem, in illis qui deificantur operantem deificationem ; diciturque illa operatio divinitas. Has itaque cum sic discrete alias ab aliis nominant, pluraliter divinas operationes ac deitates appellant; cum vero unite (quemadmodum et am rerum haue universitatem unum mundum solemus vocare), tanquam de una operatione sermonem habent. Quamobrem etiam quærunt, suarum quæstionum libro quarto si deitatis rox solum non in essentia, verum etiam in operando seu virtute lavdatu sit. Ex eo autem quod ille dixerit : habere Deum operationem, in omnibus quæ vita prædita sunt, operantem, sive humanam vitam dizeris, sive divi nam, liquet cos existimare, una eademque operatione præstari, velutque effici, tum Dei vitam, tum vitam humanam : unaque et eadem sapientia constare Dei sapientiam et humanam sapientiam, alinque similiter. Hoc nomque sibi vult, quod in ea quæ in Tomo habetur, fidej formula ac confessione, dicunt; nempe, tam operatione præstare, tum àllà xub èni diblor nul antiotor boratus præstari (agore scilicet et agi) nedum de creatis, verum etiam de sempiternis ac increatis posse dici.

Ex his igitur velut unum quemdam mundum alque ornatum acervantes, sortem esse dicunt ac possessionen omnium justorum, totam lumen illud visibile confingentes, ipsumque omnium desiderabilium supremum statuentes. Quemadmodum enim harum quamlibet seorsim participationem appellabant (sapientium nimirom sopientiam et viventiu n vitam), sie et omnes collectim ipsam per se participationom vocant. Ostendunt vero se ita sentire per totam fere ipsorum fidem. Quid enim sibi vult, quod in Tomo aiunt : Que operatione prestatur increata gratia, quæ et deificatio et deificum Spiritus donum vocatur, et affectio increata seu habitus, et motus ab aterno naturalis es essentialis essentia Dei? Et ipsa est quæ participatur ab omnibus, cum Dei essentia maneat prorsus imparticipabilis. Apertius tamen, qui hane primum Adem adinvenit, posteaque, co quo voluit modo, composuit, in libra quem prænotavit Redargutiones et absurda, ostendit. Quid igitar, inquit, Dei naturam ac essentiam possidebunt ? Haudquaquam, sed vivificam gratiom, quæ et regnum appellatur : quæ videlicet, tametsi non sit Dei natura (hæc enim imparticipabilis est), est tamen naturalis Dei operatio naturaliter illi comes, et quæ circa illum intelligatur, inseparabiliter illi hærens. Quamobrem etiam qui illius hæres ac possessor est, Dei dicitur possessor et hæres.

Sed et alii plurimi modi illorum inserti decretis

occurrerunt. Nee enim hie nobis propositus finis, A χείμενοι δόγμασιν εύρέθησαν. Ού γαρ έχτεθείναι πάγ. ut omnes impræsentiarum repræsentemus; sed quantum sufficit, ut eorum impudentiæ audaciam ac temeritatem, novatæque fidei crimen ostendanus, quo nimirum unum perfectissimum simplicissimumque Deum in sexcenta, parvaque et magna, sicque diversa, diviserunt; et ad eorum blasphemiæ prodendam falsi atem, quod cum hæc aliaque ejus generis damnanda temeritate circa Deum præsumant, postea inficiantur, piisque hac in parts ascribunt, quorum illi jure rei teneantur; ad erroris item magnitudinem paucis ob oculos ponendam, ils qui ignorantia laborant, ut noverint, quam imprudentes fidem teneant, et in quod periculum animæ præcipites ruant, cujusmodi est et ille distinctionis modus, a B δμοιοι παρ' αὐτοῖς, ὡς εἶρηται, εἰσίν, nobis nihilominus dicendus, ad prohandum alios quoque plures istiusmodi apud illos, uti dictum est, exstare.

Nam hoc quoque effutire ausi sunt, essentiam quidem sui ratione immortalem esse, operationem vero, ratione quidem essentiæ, esse immortalem; sui autem ratione, véxpostv (quasi dicas, mortificationem ac mortis auctorem). Ait namque Palamas, in libro De divina et deifica participatione : Sin autem illi per hunc modum et immortaliter vivunt et moriuntur, multique qui ævo hac vivunt, mortui sunt, uti ostendit qui vitæ ac mortis arbiter est; fit ergo ut et Deitas mortificatio ac mortis auctor exsistat, cum per naturam immortalis maneat.

Conclusum itaque est, non aljunde, sed ex eis quæ publice synodica cognitione promulgarunt, et ad fidei formulam ac confessionem conscripserunt ac crediderunt; quinimo credunt, atque eos qui C non ipsis credunt ac morem gerunt, diris publicis subjiciunt ; esse nimirum in Deo distinctionem divinæ essentiæ et divinæ operationis, quam per hune fere modum explicarunt : Quod in Deo aliud quidem est Dei essentia, aliud autem non est Dei essentia; atque aliud quidem est trine subsistens natura, aliud autem non est subsistentia seu persona; aliud habet, aliud habetur; aliud unum est, alind multitudo; alind auctor est et causa, alind quad ab auctore et causa est; aliud est operans, aliud operatum; aliud quod insignitur, aliud insigniens; aliad imparticipabite, aliad quod participari potest; aliud indivisibile, aliud divisibile; aliud nominis expers, aliud quod nominatur; aliud n nullo mentis cogitatu perceptibile, aliud quod iutelligator; aliud invisibile, aliud visibile; aliud immobile, aliud motus; aliud absolutum, aliud affectio sen habitus ac habitudo ; al ud inimitabile, aljud imitatio ; aliud prius, aliud posterius ; aliud superius, aliud inferius; atque aliud quidem, ut secundum naturam, præit, aliud vero, ut præter Laturam, sequitur, seu illi comes est : ac quidem aliud, ut imparticipabile, infinities infinite supereminet ; aliud vero, ut quod est participabile, infinities infinite inferius est; ac aliud quidem, ut que sancta sunt, eminet; aliud vero, ut que non sunt sancia, subjacet.

τις ένταῦθα προύτέθη σχοπός, άλλ' όσον τῆς άναιδείας αύτῶν την τόλμην και την καινοτομίαν ενδείζασθαι. χαθ' ήν τζν ένα χαι τελειότατον, χαι άπλούστατον θεόν. είς μυρία, μικρά τε και μεγάλα, και ούτω διαφέροντα διείλου, και πρός το της βλασφημίας έκκαλύψαι τό ψεύδος · έπει ταύτα και τοι ιύτα περί του θεού τολμώντες, Επειτα άρνουνται, χάχεινα τοίς εύσεδέσιν έν τούτω τω μέρει άνατιθέασιν, είς αύτοι  $\delta_1$  xalw; Exoverse xal  $\delta_2$  xal  $\pi \rho_2$  to the  $\pi_1$  and  $\sigma_2$  to μέγεθος τοις άγνορῦσιν ὑπ' δψιν ἐξ όλίγων άγαγειν, ώς αν γνοίεν οίαν πίστιν χατέχοντες άγνορδοι, χαι είς όλον χίνδυνον ψυχής χαταφέρονται, οίός έστι χάχείνος της διαφοράς ό τρόπος, ός ούδεν ήτταν ρηθήσεται, πρός Ενδειξιν του ότι και άλλοι πλείους

Τετόλμηται γάρ και τοῦτο, ὅτι ή μεν ούσία άθά-. νατός έστι δι έαυτήν ήδ' ένέργεια, διά μέν την ούσίαν αθάνατος, δι' ξαυτήν δε νέχρωσις. Καί φησι Παλαμάς έν τῷ Περί θείας 2al θεοποιού μεθέξεως, Είδ έκειτοι τουτον τόν τρόπον καί ζώσιν άθάνατα και τεθνήχασι, και κ.Μοί των έrταῦθα ζώντωr respol, xaθάπερ ở ζωής xal θατάτου κύριος έδειξες, έστις άρα και θεότης rέχρωσις, doáratoς xatà φύσιr μέrovoa.

Συνηχται τοίνυν ούχ άλλοθεν, άλλ' έξ ών δημοσία συνοδικώς άπεφήναντα, και είς έχθεσιν και όμολογίαν πίστεως άνέγραψαν χαι επίστευσαν, μάλλον δε πιστεύουσι, και του; μή πειθομένους άραζς ύπάγουσι δημοσίαις, ατι έστιν έπι Θεού διαφορά θείας ούσίας χαι θείας ένεργείας, τοῦτον προενηνεγμένη τον τρόπον ότι έπι Θεου το μέν Εστιν ή ούσία τοῦ Θεοῦ, τὸ δ' οὐχ ἔστιν ή οὐσία τοῦ Θεοῦ. καί το μέν έστιν ή τρισυπόστατος φύσις, το δ' ούχ Εστιν ύπόστασις · χαί τό μέν Εχει, τό δ' Εχεται · χαί τό μεν έν, το δε πληθος · xal το μεν αίτιον, τόδ' αίτιατόν . χαι το μέν Ενεργούχ, το δ' ένεργούμενον. και το μέν χαρακτηριζόμενον, το δε χαρακτηρίζον. xal to her anegertor. to ge hegertor. xal to her άμέριστον, τό δε μεριστών . και το μεν άνώνυμον, τό δε όνομαζόμενον · και το μεν άπερινόητον, το δε ιοούμενον · και το μεν άδρατιν, το δε όρατόν · xal τό μέν άχίνητον, τό δε χίνησις · χαί το μέν άσχε. τον, τό δε σχέσις · χαι το μεν αμίμητον, το δε μίμησις. και το μέν πρότερον, το δέ δεύτερον. και τό μέν άνώτερον, τό δε κατώτερον · καί τό μέν, ώ; τό κατά φύσιν, προηγείται, το δ' ώς παρά φύσιν, ξπεται · καί τὸ μέν, ὡς ἀμέθεκτον, ἀπειράκις ἀπείρως υπέρχειται. το δ' ώς μεθεχτόν, απειράχις άπείρως ύφείται και το μέν, ώς τά δντα άγια, ύπερέχει το δ', ώς τά ούκ δντα άγις, ύπερέχεται.

Hæ quidem antitheses co ordine distributæ, quod

Αύται μέν ούν αυτιθέσεις την τάξιν ταύτην τη.



### DE ESSENTIA ET OPERATIONE.

μεου · χαθα: ρούσε δέ μεθ' ύπερδολής, ήν υπέθεντο άττιστον ένέργειαν χαλείσθαι τοῦ Θεοῦ · αἰ δὲ μετ' aists, παν τούναντίον, χαθαιροῦσι μέν την θείαν αισίαν, άπονέμουσι δε πάλιν το χράτος τη του Θεού ευτργείη. "Η μέν γλρ θεία ενέργεια άπεργαστική ιών έχτός έστιν · ή δε θεία ούσία ούδενός άπεργαστική των έκτός. και ή μεν προσπελάζει τοις κτίσμασιν, ήδ' άπροσπέλαστός έστι · χαί ή μέν σώζει ταύτα λαμβανομένη, ή δε εξαναλύσει ταύτα πρίν άν λιφθή · καί ή μέν άνα μιγνυμένη τούτοις ου φύρεταιt δ', εί μεταληφθείη, φυρμόν πείσεται· xai ή μέν φοιτή χάτω πρός την χτίσιν, χαί μετέχεται ύπ' αύτίς, και μεταδίδοται και άγιάζει και φωτίζει και ενιδρύει, και θεοί τους άξιους • ή δ' άνεκφοίτητος Β και άμετάδοτος μένει, μηδόλως κατοικούσα έν τοξ ττίσμασι, μηδ° άγιάζουσα, μηδε φωτίζουσα, μηδε ένιδρύουσα, μησέ θεοῦσα ταῦτα · xal ή μέν χυρίω; tort desting wat Such wat soopla wat Survey . A St ούχ έστι δι' έχυτην θεότης, ούλε ζωή, ούδε σοφία, ούδεδύναμες - και ή μεν Εστιν ή πάντων κληρονομία. xz; τ) τέλης των έφετων ή δ' ούτε χληρονομία έστιν ούτινο σούν, ούτε μαχαριότητος τέλος. Αρα τά έπι τοτούτον διαφέροντα δυνατόν είς έν πράγμα μονκιδές και άπλούστατον και τελειότατον, οδός έστιν όθεδ;, καί μίαν Θεότητα συνελθείν; μάλλον δέ μίαν είναι θεότητα, τον Πατέρα και Υίον και Πνεύμα το άγιον, ώς αύτοι έτερατεύταντο ol θαυμαστοί θεολόγοι, λέγοντες ώς προεκτέθειται έν τοίς άναθεματιsusis zuran, "Ori roig oporoioi nal lérovoir C isi της θelag ούσιας μόνης το της Θεότητος όνομα λέγεσθαι, μή όμολογοῦσι δέ, κατά τὸ τῆς Έχχλησίας εύσεδές φρόνημα, χαί έχι της θείας trepselas oux ήττοr auto τίθεσθαι, xal ouτw ad ur ular Θεότητα πασι τρόποις πρεσθεύουσι, Πατρός και Υίου και άγίου Πreύματος, άτάθεμα, ώ; αύτοί φασιν. Αρά έστι δυνατόν ; ή τοῦτο άδύν ιτον, ώσπερ άδύνατον το δν κα! μη δν, και το ύφεπώς και μή ύφεστώς, και το άδρατον και όρατόν. xzi το άπειράχις άπείρω; υπερχείμενον, και το τοσαυτάχις χαί ούτως ύφειμένον · χαί πάντα δή λέγω τίπι τούτοις των προηριθμημένων τρόπων. Τοῦτο μέν τοίς όπωσοῦν λογίζεσθαι δυναμένοις εί δυνατόν elai xaradeinerai.

ρούσαι, τό σεμνόν όπθεν έπιφημίζουσι τη ούσία τοῦ A ulique decorum ac magnificum est, tribunut Dei essentiæ, summopere vero deprimunt, quam vocari docuerunt increatam Dei operationem : quæ autem sequentur, secus omnino divinam quidem essentiam deprimunt, victoriam vero rursus trihount divinæ operationi. Divina enim operatio rerum quæ sunt extra effectrix est; divina vero cssentia nullius corum quæ sunt extra effectrix est; atque illa quidem creatis rebus accedit, hæc vero inaccessa est ; atque illa quidem percepta, ea incolumia præstat, hæc vero prinsquam percepta sit, eadem consumit. Illa iis commista, pon confunditur : hase, si percepta fuerit, confusionem patietur; atque operatio guidem inferius ad creaturam venit, et ab ea percipitur et communicatur, et sanctificat et illuminat et insidet, et eos qui sunt digni, deificat ; essentia vero a se non excedens ac incommunicabilis manet, nullo prorsus modo habitaus in creatis, neque sanctificans, nec illuminans, nec insidens, nec illa deificans. Ac quidem illa vere ac proprie deitas est, et vita et sapientia et virtus ; hæc autem sui ip-a ratione non est deitas, neque vita neque sapientía neque virtus. Atque illa quidem omnium hæreditas est ac possessio, fluisque appetibilium ; bæc autem neque hæreditas seu possessio ullius cujusquam est, nec beatitudinis Anis. Ergone fleri possit, 'ut quæ sic diversa sunt alque distincta, in rem unam uniformem et simplicissimam perfectissimamque, qualis est Deus, unam denique Deitatem conveniant? seu polius una Deitas existant, Pater, Filius et Spiritus sanctus, ut ipsi (mirabiles scilicet theologi) portento confinxerant, dicentes, uti superius expositum est, in suis Anathematismis : lis qui sentiunt ac dicunt, Deitatis nomen de sola essentia dici, nec juxta piun: Ecclesiæ sensum nihilominus in divina ipsum operatione poni, sicque rursus unam modis omnibus Deitatem Patris et Filii et Spiritus sancti docent, anathema, ut ipsi aiunt. Ergo possibile? aut non Impossibile, sicut impossibile est, quod est et non est; quodque vere subsisiit, nec vere subsistens est; quoque invisibile, et quod visibile est; quodque infinities infinite eminet et quod toties sicque inferios est; ac quæcunque alia modi superius re-

cossiti habeat. Hoc sane, an fieri possit cogitandum relinquitur quibus vel mica judicii ac sanze rationis est.

Ούτω τοίνον, κατά τούτους, και έτι πλείοις τῆς D ξιιφοράς και άντιθέσεως τρόπους, τον ένα Θεόν είς ωσίαν και ένέργειαν διελόντες, Επειτα ώσπερ άν εί μή ή ούσία και το άνούσιον, και το ύφεστώς και μή ύρεστώς, και το όρατον χαι άδρατον, και τά λοιπά των άντιθέσεων, εί; έν συνερχόμενα, σύνθεσιν έποιουν ( σύνθετον γάρ έστι το έχ πολλών χαι διαφό-רשי בהאדיות האסאי על בא שטיאטול בול בשתבה בחאוטהבוא απαρτιζόμενον, κατά την των θεολόγων άπλανη διέισχαλίαν), δεισχυρίζονται μή γίνεσθαι σύνθεσεν Εχ τε της ούσίας του Θεού, χαι ών φρονούσιν αύτοι τριγματικώς διαφόρων συνυπάρχειν αυτή, παρά πίντα λόγον και πάσαν διδασκαλίαν των Ιερών διδα-

Sic igitur, posteaquam his, quos diximus, aliuque pluribus distinctionis ac oppositionis modis unum Deum in essentiam et operationem diviserunt ; deinde tanquam essentia , et quod essentia caret quodque subsistit, et quod non vere exsistens est, ac reliqua sie opposita, in unum coeuntia, compositionem non facerent (compositum enim est, quod ex multis atque distinctis constat, sive quod multis in idem coeuntibus integrum ac perfectum exstat, ut vera ac certa theologorum doctrina est). non fieri compositionem affirmant, ex divina essentia, exque iis, quæ illi realiter distincta, coexistere ipsi existimant, contra omnem rationew,

Digitized by Google

omni sensu ac judicio destituti Patres, ut quod ex distinctis ac diversis constat, quorum distincta sit diversaque ratio tum re tum ratione, simplex esse affirmarint, uti ipsi per calumniam illis tribuunt, Judæorum more ad litteram crassius legentes, quæ ab eis conscripta sunt, deque aliis dicta, ad alia perperam referentes, quod ubique erroris illis causa fuit ; uon raro etiam ad litteram longe alienissimam a magistris viam incuntes, quod et ipsum sequentibus liquebit.

Denique quod non fiat compositio, ait Palamas ia libro cujus initium : Afflante Spiritu dictata Patrum : Increatum adjacens, unam et æqualem simplicemque, in ea conspectam discretione, deitstem 🙀 µeror µlar anobelxroot xal lonr xal andir tir focit. Etenim quidquid increatum est, pari etia yaudet honore ac unitum est; nec in iis qua sunt increata, in unum coeuntibus, esse compositionem unquam contigerit. In alio quoque, cujus initium : Susurrans itaque : Neque vero hoc intelligere potuit, qui in his compositiones insipienter animo cogitavit, Ea que increata veregue simplicia sunt, si in unum conveniunt, nullam facere compositionem. Quique patriarcha fuit Philotheus in nono suorum ipsius capitum : Nos vero qui ex sanctorum dictis noverimus, ne hominem quidem, naturales ipsius proprietales facere unquam compositum; at neque artium rationes ac scientias. Nemo enim unquam hominem compositum diterit, quod naturam habeat et naturalem operationem, vel quod naturam et artem, puta C grammaticam, vel fabrilem, aut agriculturam. Cumque se ita in hominibus res habeat, quid de Deo dicendum, qui eximia quadam ratione ac supra quam ferat natura, omnia habeat? Sed tunc exsistit alque dicitur compositio, cum duæ res, quæ singulæ propriam subsistentiam habeant, et quarum quælibet, ipsa per se absque alia esse potest ac intelligi; cum, inguam, talia compositionem ac unionem inter se. si unam hypostasim unumque subsistens, inierint, velut in homine corpus et anima; vel in domo lapides et ligna et (errum. Hæc enim singula per seipsa cum sint singulare quoddam, id est, hypostasis, cum inter se compositionem unionemque inierint, tunc dicitur compositio sive unio, duarum rerum, sive etiam plurium, per se exsistentium. Ηχε D μάτων, η και πλειόνων. Ταυτα δέ δτι πολλην άνοιαν autem quantam viri dementiam arguant, ne dicendum quidem.

Similiter quoque in Tomo simul omnes pronuntiant : Post hac quæsivimus ex sanctis, num liceat aliquam in Deo intelligere compositionem, ob divinæ essentia et operationis distinctionem ? Ostensumque est omnium sanctorum communi celebratum præconio, nullam inde in Deo existimandam esse compositionem. Sed et in Anathematismis suis in hæc verba enuntiant : lis qui sentiunt ac dicunt omnino propterea aliquam in Deo fieri compositionem, nec fidem sanctorum doctrinæ habent, docentium, ex naturalibus nullam in natura exstare compositionem,

omnemque sanctorum doctrinam. Non enim sic A σχάλων · ού γάρ αν ούτω; αναίσθητοι· τό αχ διαφόρων συνεστώς, ών ό λόγος διάφορος και πράγματι και λόγω, άπλουν είναι άπεφαίνοντο, ώς αύτοι τούτους διαδάλλοντές φασιν, Ιουδαϊχώς κατά το γράμμα τάκείνων άναγινώσκοντες, και τά έπ' άλλων είρημένα έπ' άλλα παραφέροντες, δ πανταχού της πλάνη; αύ-TOLS alrion exento. would at as and the γράμμα την εναντιωτάτην τοίς διδασκάλοις φερόμενοι, ώς και τούτο προϊούσι φανήσεται.

> Και γοῦν και περί τοῦ μή γίνεσθαι σύνθεσίν φησιν ό Παλαμας έν λόγψ ού ή άρχη, Τοις πreuparoxiνήτοις τών Πατέρων, "Οτι τὸ ακτιστον προσχείέν τη διακρίσει ταύτη δρωμένην Θεότητα. Καί γάρ πῶν άκτιστον και όμοτιμον έστι και ήνωμέror · ral ourdeois er rois arriverois ouragouéroig sig êr ου μή ποτ' ür γένοιτο. Kal èv έτερω ού ή άρχη, Υποψιθυρίσας τοίrur, Kal ούδε τούτο συνιδείν ίσχυσεν ό έν τούτοις τάς συνθέ. σεις άφρόνως φανταζόμενος, ώς ή των άκτίστων και διτως απλών συνέλευσις είς έν σύνθεσι ούδεμίαν έμποιεί. Και ό είς πατριάρχην τελίσες Φιλόθεος έν θ' των ίδίων χεφαλαίων αύτου, Ημείς μαθόντες άπό τῶν άγίων δτι οὐδε τόν άνθρωπον ποιούσί ποτε σύνθετον τὰ φυσικά ίδιώματα, άλλ' ούδε οι τεχνικοί λόγοι και επιστημαι ού. δείς γάρ är είποι ποτέ τόν άνθρωπον σύνθετος, διότι έχει φύσιν και ένέργειαν φυσικήν, ή διότι έχει φύσιτ κα! τέχτητ γραμματικήτ, ή τεκτοι. κύr, η γεωργικη τυχύr επεί δε έπι τωr arθρώπων ούτως, έπι του Θεού τι χρή λέγειν, του πάντα υπερφυώς έχοντος; 'A.I.là σύνθεσις γ!**γεται,** καί λέγεται τότε, δταν δύο πράγματα τά ëzorra War undoracır ër ëxaoror, xal durdμενον έπαστον είναι και θεωρείσθαι καθ' έαυτό δίχα τοῦ ἐτέρου. όταν τὰ τοιαῦτα συντεθώς: και ένωθῶσιν άλλήλοις είς μίαν υπόστασι, olor ωσπερ έr τῷ άrθρώνψ ψυχή και σωμα ή έν τῷ οἰκία λίθοι καὶ ξύλα καὶ σίδηρος. Ταῦτα γάρ καθ' έαυτά έκαστα ύπόστασις όντα, διαν συντεθώσι και ένωθώσιν αλλήλοις, τότε λέγεται σύνθεσις, ήτοι ἕνωσις ένυπρστάτων δύο πιαγμαρτυρεί τῷ ἀνδρὶ, οὐδὲ χρή λέγειν.

'Ωσαύτως χαί έν τῷ Τόμφ χοινή πάντες ἀποφαίvovzai, Metà toŭto schthauer sapà tur dylur el undeular ézoi riçàr éxirosir oúrosoir éxi Θεού διά την της θείας ούσίας και everysias διαφορά**r. 'Απεδείχθη ούr παρά τῶr άγίωr π**άrτων κηρυττόμενον ώς ούκ έστι σύνθεσίν τινα παρά τούτων νομίζειν έπι τοῦ Θεοῦ. 'Αλλά xai iv τοίς 'Αναθεματισμοίς αύτῶν οὕτως ἐχφωνοῦσι, Τοίς φρονούσι και λέγουσι σύνθεσιν τινα όλως διà ταῦτα γίνεσθαι ἐπί θεοῦ, μη πειθομένοις δέ τ των arlur διδασκαλία, μηδεμίαν σύνθεσιν dad



ώς xút' odder πάντως την διαφοράν ταύτην Αυyarropérny τη θεία άπλότητι, άνάθεμα, ώς αύτοι poilonai.

Έπει δ' ώσαύτως εδρηται παρ' αύτοις και έτερα ίμιν άσεδη και παράλογα δόγματα, μή ὑποπίπτοντα ι ι; των διαιρέσεων τρόποις, άναγκαίον και άπο τούτων έχθεϊναί τινα ένταυθοί, πρός τό πιραστήσαι xi πλέον της νέας αύτῶν πίστεως τὸ ψεῦδος xal την ένσιαν. Τάς θεότητας ούν, άς έχ νέου συνεστήσαντο, έστιν όπου καί θεούς φασι. Λέγει γούν ό Παλαμάς צי דוע דשי אבףו דסט ששדטב אטץשט מטדטט, סודדאי בלימו τό θείον βουλόμενος δείξαι, Ού μόνον Θεός έστιν baip tà örra ŵr ( ôn laôn n' intersta, nepl h; abrig ty Myoz), dillà zal uzépôzog. Kal où póror uzép sovar bloor lotir, dild zal into navar dyalρεσιη ή ύπεροχή του πάντων έπέχεινα, και πασαν ύπεροχήν όπωσουν γενομένην ύπερβέβηκες. Πίλιν εν τψεύτψ, Kal ούδ' έχεινο παρά της θεο. loplas frovoer, ws arel sarewr too ipir h deia perfortai φύσις, ir erteuder your Oeir είναι tourl to gag πιστεύση. Kalev τῷ β' τῶν χατά των δευτέρων τοῦ Βαρλαάμ, δν ἐπιγράφει, Katáloyog των εχβαινόντων άτόπων, Ού μην άΨέπειδήπερ είσι τα μετέχοντα του Θεου, ή ίε ύπερούσιος ούσία τοῦ Θεοῦ παντάπασιν άμεθεπος · έστιτ άρα τι μεταξύ τῆς άμεθέκτου ούciaç xal τών μετεχόντων, δι' ου τα του θεου μετέχουσι. Και μετ' όλίγα Δεί δε ζητείν ήμος θεόν έτερον, ούκ δντα μόνον αύτοτελη, αύτενέρ- C mor, anter tautor Si tautor Osciptor, alla ral dragor. Kal anlig dei huão Inteir Oedr, ούτω πως μεθεκτόν, ου μετέχοντες έκαστος circiws eauto xata thr the μεθέξεωs araloglar, όπες και ζώντες, και ένθεοι έσόμεθα. Έστιν άρα τι μεταξύ των γενητών και της αμεθέκτου ύπερευσιότητος έκείνης, ούχ έν μόνον, άλλά καί πολλά· καλ τοσαύτα, όπόσα δή καλ τὰ μετέχόντα· ταῦτα δ' οὐ καθ' έαντά, τὰ μέσα δηλαδή έκειτα δυτάμεις γάρ είσι τῆς ψπερουσιότητος έχείνης, μπαχώς και έπιαίως προειληφυίας και συπειληguiag την των μεθεκτών απασαν πληθύν. Διά τούτα έστιν δπου τών έαυτου λόγων άπηρεύξατο λέγων, "Οσα κατ' είδος τὰ δντα, τοσαῦται καὶ al μέναι. Πάλιν ό αύτος έν λόγψ οδ ή άρχη, Ούκ έστικ, ພໍ ούτος, ήμῖr, Kal ταύτηr τοίνυν την θείαν alyinr xai yápır xai érépyetar xai dwpeùr toù zarariov Πreύματος Πreύμα άγιοr al θείαι Γραgal xatoroμάζουσιτ · άλλὰ δη xal Θεότητα xal otor, xai osozoidr, xal autoaradóinta xal draθοποιόν. Καί δημιουργόν τοῦ παντός φασιν al beim Ppagal thr belar tauthr zapir, érépreidr τε και δωρεάν, την έκ της υπερουσίου Τριάδος προερχομένην, μάρτυς ό 'Αρεοπαγίτης Διονύ-C oc.

τών φυσικών έν τη φύσει γίνεσθαι διδασκόντων, A ita ut distinctio hac nihil prossus officiat divina simplicitati. anathema, ut ipsi volunt.

Quia vero pariter alia quoque valde impia ac absurda dogmata illis adinventa sunt, quæ non sub divisionum modos, necessarium cadunf est etiam hic quædam ex illis exponamus, ut hinc quoque novæ il'orum fidei falsitatem ac dementiam ostendamus. Quas enim de novo divinitates conflaverunt, guandoque etiam Deos vocant. Palamas sane in quadam suarum orationum de lumine, duplex scilicet Numen volens ostendere : Non solum Deus est, qui sit super ea quæ sun, id est, entia (nempe operatio, de qua illi sermo eral), sed et supra quam Deus. Nec solum supra omne quod affirmatur, est; sed et supra id omne quod negando removetur, ejus excellentia qui est supra omnia, omnemque excellentium, quæcunque illa sit, superat. Rursusque in eudem : Sed neque ex theologia illud audivit, tunc omnium loco nobis fore divinam naturam, ut inde tandem persuadeatur Deum esse hoc lumen. Item, libro secundo adversus Barianni altera capita, quem prænotat, Catalogus absurdorum quæ sequuntur, Enimvero, guandoquidem sunt qua Deum participent, Dei autem, qua omnem essentiam superal, essentia, prorsus imparticipubilis est; plane aliquid intercedit inter essentiam imparticipabilem et ea quæ participant, per quod ea quæ sunt Dei participent. Paucisque interjectis : Porro alius nobis Deus quærendus est, qui nedum sil ipse a se perfectus, a se efficax, ipse seipsum per seipsum videns, verum eliam bonus. Omninoque nobis Deus quarendus est, in hune fere modum participabilis, cujus singuli participations convenienter proparticipationis rutione et modo, cum exsistentes, tum viventes, tumque divini erimus. Est igitur aliquid medium inter creata et illam imparticipabilem (ut sic dicam) superessentialitatem (essentiam scilicet vim omnem ac modum essentia superantem), nec unum duntaxat, sed et p!ura; totque adeo, quot nimirum etiam hac participantia, cujus munere per se sunt, media scilicet illa. Virtutes enim sunt superexcellentis illius essentiæ, quæ θεότητες, allas allor oxepzelperas xal oφει- D videlicet simpliciter ac unite præhabeat ac continent participabilium omnem multitudinem. Ideireo in quibusdam suarum lucubrationum quan toque eructavit, dicens: Quot sunt res in specie, tot sunt et divinitates, alice aliis superexcellentes, alice in . feriores. Rursus idem in libro, cujus initium est: Non est nobis, amice: Et hunc itaque divinum splendorem et gratiam et operationem, et donum sanctissimi Spiritus, Spiritum sanctum divince Scripturæ appellant; sed et Deitatem et Deum, et vim deificam, et per se bonitatem et bonificam. Rerum quoque universitatis auctorem ac conditorem

divinæ eædem Scripturæ vocant divinam hanc gratiam, operationem ac donum, ex superessentiuli Trinitate procedens, teste Dionysio Areopagita.

Καί ό χρηματίσας δε είς πατριάρχην Ισίδωρος

Quique patriarcha fuit Isidorus, in quodam

sudrum Moduldrum alt : Esse le quidem, non vero A to reve rao Srezyoao ad 40 975. Elvar de ro per quid esse significare intelligimus ; Deum autem operationem. Ad hee vero patriarcha Philotheus ipse quoque, iu suis Canticis, sic ait : Venite, nova nunc sepulchri prole luce aspectabili, ante illustrem diem suscitationis regni lucis, fruamur, cam ut Deum in sucula laudantes. Præterea Palamas, in suis orationibus, quas Priores et Posteriores prænotat, hæc dicit : Lumen tamen fpsum vere exsistens spiritualiter videre dicunt; quod sit ipsum, et non symbolicum exsistat. Cum enim semper exsistat, sitque immateriale et quod mente possit intelligi, id noverunt rei ipso periculo. Kursus quoque in alia suarum lucubrationum, cujus initium est : Susurrans, hæc ait : Itaque lumen illud tum signum B est, tum lumen verum, nec quovis modo verum, sed ipsum exstitit lumen verum. Ac rursus in codem libro : Quamvis habeat quod lumen appellatur, sed et verum vocatur lumen, quinimo ipsum verum tumen, quod Dcus induit tanquam vestimentum 8. Præterea addit, Etiam contemperationes quasdam ac mistiones ejuscemodi luminis fieri, cum his qui vident. Aitque in quadam carum quæ dietæ sunt, suarum de lumine orationum : Unum est, cum versatur cum vidente, quandoque diversum videtur : quandoque quidem assurgit supra corpus, attollitque in altitudinem nullis verbis explicabilem : quandoque rursus etiam corpus couptans, proprioque impartiens splendore et pace ac di'ectione, deiformique voluptate et tranquillitate adimplens, oculis C corporeis, o miraculum ! comprehensum efficitur. Quandoque radii natura intelligibilibus circumfusum etiam oculis conspecta illa præstat his qui digni exstiterint, nullam interim ipsum prorsus vocem emittens ac sonum : quandoque ei qui videt, per arcana verba et ineffuta (ut ita dicam) clare loquitur. Ac primum aperte ita affatur : « Egu sum, noli timere. (Ego sum. » Non enim Deitas a me separatur, qua per communionem illis deitatem præsto, qui deificantur, Eyo sum qui adsum, et deificationem operor. Num vides omnia in me, et me præ omnibus ? Verum propter te in te fio omnia. D giróperor ér ool ; Atà oè zal opatóg oot giropa. Propter te etiam tibi visibilis fio. Rursus que in alia, cujus initium, Convenienter sane Scriptura, hæc ait : Unus in contemplatione spiritus, cum illis

Psal. cm, 2.

(2) 'Ο99α.4μοῖς σωματικοῖς Αηπτόν γίνεται. Πæc Palamas, de effectu in animo (ipsoque corpore, quo sic totus homo afficiatur, et in Deum transferatur videatque (corporeis maxime oculis) non tpsum Deum, sed claritatem, seu aliquid divini luminis, non Deo congenei, sed ab illo facti atque creati, ad præsentiæ su e sensum ingerendnin, si loqueretur, non sic a vero aberraret; nec alia fere dicerct, quam quae pler.sque sanctorum sapientiae culta longe provectis (viris scilicet yvwstaxois, ut Græci vocant) accidisse legimus. Existimat Calecas in sequentibus, Palaman ac sequaces ad depellendum crimen, quasi ipsam Dei essentiam videri oculis corporcis dicerent, ad increatam operationem,

σε, ου τι δε είναι δηλούν roovpar · Θεόνδ εrép. recar. "Ετι δε ό είς πατριάρχην τελέσας Φιλόθεος xal aύτος èv τοις "Ασμασιν αύτοῦ οῦτω φησι, Δείπε τοῦ xairoῦ rῦr τάφου γεrrήματος, φωτός τοῦ ορωμένου πρό τῆς εὐσήμου ἡμέρας τῆς ἐγέρσεως βασιλείας του φωτές, απολαύσωμει ύμγουττες αύτό ώς θεόν είς τούς αίωνας. Έτι ό Παλαμάς έν τοίς περί τοῦ φωτός αύτοῦ λόγοις, οὖς ἐπιγράσει πριτέρους και δευτέρους, τάδε φησίν, "Ο μέντοι φώς έν υποστάσει gaol πνευματικώς opar dr μέν, κal μή συμβολικόν, del γάρ ör, aulor te xal νῷ θεωρητόν, τοῦτο διὰ πείρας Ισαπί. Και πάλιν έφ' έτέρου τῶν αὐτῶν, οὗ ή ἀρχή Υποψιθυρίσας. τίδε φησί · Τοιγαρούν τό φῶς ἐκεῖνο σύμβολόν

t' Eoth, nal güç dingeror nal oin dingeror άπλῶς, άλι' αὐτὸ τὸ άληθινὸν ὑπῆμχε φῶς. Κιὶ πάλιν έν τῷ αὐτῷ. Εἰ γὰρ καὶ φῶς ἔχει τὴr ἐπωτιµ'ar, illa xal güç ilnoıror xaleitar yallar δε αύτό το άληθικόν σώς, δώς ιμάτιοκό θείς araballstai. Έτι προστίθησι, Kal araxpáseis τικάς και μίξεις του τυιούτου φωτός μετά τών ορώντων αποτελείσθαι. Καί φησιν έν τινι τών είρημένων περί φωτός αύτοῦ λόγων, "Er έστις, δι μετά τοῦ έρῶντος γίνεται · ἔτερον άλλοτε όρατας ποτέ μέν τοῦ σώματος άπανιστα, και είς ύψος draφέρει ἄρρητοr· άλλοτ' αθθις και το σώμα μεθαρμοσάμενον, και της olneiaς μεταδεδωκίς λαμπρότητος, και ειρήνης και άγάπης, θεοειδού; τε ήδοrης και άπαθείας έμπλεω ποιήσαι, δοθαλ. μοίς σωματικοίς (2), ω τού θαύματος! γίτεια ληπτόν. Ένίοτε ώς απτίς περιρρέουσα τοις φίσει νοητοίς, θεατά ποιεί αύτά τω κατηξιωμένω βλέπειν, αυτό φθογγήν δλως ου προτέμενον (3) άλλοτε τῷ όρῶντι τρανῶς δι' ἀφφήτων, ὡς εἰπείν, φημάτων όμιλει· και τουτο την άρχην λέγει φα. repūς αυτφ, « Έγώ είμι, μή φοδου· έγώ είμι.)

Uù γàρ χωρίζεται μου ή Θεότης, καθ ήr τη καrwrly θεώ τούς θεωμένους. Έγώ είμι ο παιώr, nal erepy wr thr Obwoir. Our opac th saria er έμοι, και έμε πρό πάντων, άλλα δια σε τα πάπα Πάλιν έν έτέρψ, ού ή άρχη, Ευλόγως μέν ούν ό λόγος, τάδε φησί · Έν θεωρία πνεύμα τό φώς μετά τών διά καθαμάς προσευχής έντυγχανόντων

sicque dictas Deitates, confugisse, malum malu curare studentes, per summain inscitiam. At net ego illos capio, qui Thaborium lumen ipsam vere Deitatem, oculis ipsis corporeis, apostolis visani existimant, videndamque beatis in cœlis patant; nec in Armenorum errorem, ita sentiendo, ac quast velint non ipsum Deum videndum, sed quandam ejbs claritatem, impingere dabitant. Aliter doctos sum in schola sancti Thomæ, nec mibi videur Deus, ad quem potentia limitata, qualis est oculus organo affixus, quantavis elevatione attingere por sit. Rem altius hic arcessere ac disputare nolim.

(3) Massalianorum ista omnia purporis exque umbilico videntium Deu.a.



τών. Πάλιν έν τῷ αὐτῷ, "Ισασιν οι μεμυημένοι, xal leyouar, Ou auguriar dilyoig tial pepear ral δυνάμεσι την αλληλουχίαν παρεχομένην, all' olor araxpaoir strai πρός ψυχην του φωτός τῆς χάριτος την ένοιχησιν θαυμαστήν, clor δόρητον, και σχεδόν άνήκουστον. Πάλιν, Η δέ του γαμηλίου συναλλάγματος δοκεί τι τών άλλων ένώσεως πλέον · άλλ' ούδε εκείνο σύμφυσις (4) ούδ' aranpaols εστιν · all' όμιλία τιν), rai olor xcooxollyosi, er tà alelu rivortai. ("Ecorral > y2p, whoi, ( of Bio sig odpraular,) xal σάρκα μόνην, άλλα ουχί και πνεύμα· ή δέ τοῦ θεοῦ πρός τοὺς ήξιωμένους δνωσις, γνώσεως adria τρόπον υπερβάλλουσα, τῷ παντελής B ύπάρχεις, καί τοῦ χωροῦγτος πρείττος ή Ιόγος δι δίων τῶν χαθαςῶν πνευμάτων Πνεύματος.

Έτι δογματίζουσιν ότι χατά τινα τρόπον ού διακρίνονται άλληλων τα τρία της Θεότητος πρότωπα, alla xal apos the ouvapers xai everyelas evallas έχουπ τὰ πρόσωπα. Καί φησι ό Παλαμάς έν τῷ πρός Παύλον τόν Άσσάν λόγψ, Ηνίχα διαιγείται to befor xara the unortdoese, to adial peror έχει κατά τὰς ένεργείας · ήνίκα δέ κατά τὰς δυrdyeic xul Brepzelac Ruipeitai, pérei xatà tàc ύποστάσεις άδιαίρετον. Και έν ετέρω, ου ή άρχη. Εύλόγως μέν ούν ό λόγος, Έπει γαρ κατά τάς ύποστάσεις καὶ τὰς ἐνεργείας διακρίνεται τὸ θεῖοr, ἐτερότης χαθ' ἐχατέραν διάχρισιν ὀρᾶται, trallat tronowr, tà pèr Idia twr Oslwr Uno-C στάπεων όνόματα, χοινά έστι ταῖς ένεργείαις, τὰ be xoirà taiç unoutdosoir loca tur velur erepyeiŵr drouara.

Έτι δογματίζουσι μή έξαρχειν τη τρισυποστάτω θεότητι αύθύπαρχτον και αύθυπόστατον δύναμιν και ένέργειαν είναι · άλλά προσδείσθαι και έτέρας άνωποστάτου. Καί φησιν ό ΠαλαμΩς Εν τινι των διαλόγων αύτοῦ, Ο μέν Πατήρ έχει σορίαν xal δύναjur, xal Jun rul trepretur, tir Ylir, oboicon zal guvinin o de lide adúratos evtas, zal alos, rai arerégyntos, & rai oun à ovola the άγίας Τριάδος; Καί έν τῷ Τόμφ συνοδιχῶς άποquivortai, 'Ex δή τούτων ή Osia σύνοδος αποδέ-Seixtai, onst, we d Asywr woror tor Ylor rai to D Πνεύμα τό άγιον άκτιστους ένεργείας είναι τοῦ θεου, ώς μη xourhr srépreiar δυξάζων φυσικην τών τριών υποστάσεων, την Μαρκέλλου παί Φωτεινού και Σωφρονίου αίρεσιν πάλαι τεθνηκυίαν ral ratupynosicar sig thr 'ExxInclar tolua Rupercaren Ocov. Kal per bliga, Huir be aprioc

'Gen. 11, 24. 10 Hebr. 1v, 12.

(4) 'All' out' exervo ouppuors. Major certe animorum quani corporum unio; divini præsertim Spiritus per sua dona nobis illabentis, sibique a tharontem, unum secom spiritum facientis : qua maxima quadam ourquors et ourquia, unio, coalato, consociatio, concretio, ac quidqu.d ejusmodi

rirerat comperor, sal jih diasposiseror da' ab- A qui per param orationem interpellant, lumen efficitur ; quod videatur, et ab eis non dividatur. Rursusque in alia : Sciunt initiali et alunt : Non con-Jugium exiguis quibusdam partibus atque viribus necessitudinem præstans, sed velut commistionem cum anima esse, tuminis gratiæ in ea moram et habitationem; mirabilem sane velut arcanam ac pene inaud tam. Rursus : Conjugalis societatis unio majus quid rel.quis ridetur habere ; at neque illa naturalis quasi concretio est neque commistio; sed quadam ex consueludine ac velut adhasione unum plura fiunt. « Erunt enim, inquit, duo in carnem unam <sup>\*</sup>; solumque in carnem, sed non etiam in spiritum. Del autem, cum tis qui promèrentur, unio, scientize omnem modum excedit, quod tota ac integra sit, ejusque Spiritus, qui sermone penetrabilius 10, omnes pervadit mundos spiritus.

> Præterea docent tres Deitatis personas, qua personæ sunt, quodam modu inter se non discerni. sed contrarie vicissim ad virtutes atque operationes se personas habere. Aitque l'alamas, in libro ad Paulum Assa : Cum dirimitur Deitas secundum hypostases, indiscreta manet ac indistincta quoad operationes; cum vero secundum virtutes ac operationes dirimitur, indiscreta ac indistincta manet, quoad hypostases. In alio quoque, cujus initium -Convenienter sane Scriptura; quia enim Deitas, quod attinut ad hypostases, quodque operationes dirimitur, diversitas cernitur secundum utramque discretionem, qua se contrario modo ac vicissim habeant; nam divinarum quidem personarum propria nomina, communia sunt operationibus; que vero personis communia sunt, propr.a nomina sunt divinarum operationum.

> Ad hæc docent non sufficere trinæ subsistenti Denati, ipsam per se exsistentem ac vere subsist ntem virtutem atque operationem; sed aliam quoque necessariam esse, quæ non sit ipsa sub-istens. A tque Palamas in quodam suorum dialogorum : llab.t quidem Pater sapientiam et virtutem, et vitam et operationem (nempe Filium) essentialem et naturalem ; Filius vero num virtutis expers et vitæ et operationis seu efficacitatis, aut etiam tota essentia sanctæ Trinitatis? In Tomo quoque synodice deceinunt ac pronuntiant : Ex his nimirum sancta synodus ostendit, eum qui dicat solummodo Filium et Spiritum sanctum increatas esse Dei operationes, tanguam non sentiat communem trium personarum naturalem operationem, pridem exstinctam ac abolitam Marcelli, Photini et Sophronii hæresim audere denuo in Ecclesiam Dei insinuare ac proferre. Pau-

> ea voce ac sequenti, aváxpasis, ad idem specians, reddi potest ac intelligi. Possetque Palamas recte divere, nisi mpointer ad increatam Deo essentialem operationem cuncta referret, que sunt effectus, ejusque liberæ voluntatis, quanquam altioris præ natura ordinis ac divini.

hac, sed de illa quæ communis est trine subsistentis Deitatis, que ipso non est hypostasis seu persona, sed natura, eximiaque ac supra naturam ratione divinarum hypostaseon seu personarum inest. Rursusque in codem : Quomodo igitur rationi consentaneum, communem trine subsistencis Deitatis inficiari virtutem, cujus ratione Fitius et Spiritus sanctus virtus a theologis laudantur?

Item docent, qui apud illos mundati sint, talinmque operationum effectus, increatos et ipsos reddi. Aitque Palamas in Epistola ad Acindynum : Vides clare increatam esse gratiam? Nedum autem talis gratia increata est, sed et effectus talis Dei operationis increatus est. Sic quoque magnus Paulus, non jam amplius temporalem vivens vitam, sed divinam ac æternam Verbi in ipso habitantis, æternus ac immortalis effectus est. Paucisque interjectis : Itaque creatus erat Paulus, quandiu vitam agebat Dei jussu ex non eulibus factam : cum vero non jam il. lam vivebat, sed eam quæ Dei inhabitatione præstalur, increatus exstitit per gratiam. Quisquis denique vivens alque efficax solum Dei Verbum in se nactus est. Rursusque in codem : Quonam igitur aliquis modo vel si nullam divinarum operationum rationem habeal, unum esse increatum concesserit, non addendo natura, cum per gratiam multi sint increati et dii, ac deitate ejusmodi, quæ pro corum ratione illis conveniat, præditi? Ac rursus : Enimvero sunt quidem hi omnes per gratiæ munus increati, uti sans stiam G dii; ipsa vero gratia increata est, sicut paulo ante probatum est. Ac rursus : Dei operationes increates sunt, tametsi earum plerique effectus res creatæ sint. In oratione quoque, cujus initium est : Contentiosius quidem : Quinam igitur fat ut gratia increata non sit, cujus munere qui ejus fuerint participes, principii expertes et increati, immortalesque et semviterni atque cœlestes secundum illam, Patrum sententia dicti sunt?

Præterea docent esse multas Dei hypostases. Ait enim Palamas : Quia vero multas et distinctas hypostases et virtutes et operationes habet Deus, nisi una aliqua causa (seu auctor) in illis sit, multa et D distincta erunt divinitatis principia. Alque id confirmat, ex co quod lidem præterea sentiant, doceantque ; quod nimirum multas has operationes, quas non vere exsistentes ac subsistentes dicebant, ipsas jam quoque essentias esse dicant. Quamobrem alt Palamas in oratione ad Ænum, cujus initium : Sublato vere pudore : Atqui juxta magnificum reipsa divinoque Spiritu afflutum sanctorum Patrum sensum, pie quis etiam essentium vocet, quamlibet divinarum operationum.

Præterea ausi sunt impudentissimi hominum dicere, certa quadam ratione ac proportione respondere, sicut legalia mysteria evangelicorum documentorum tradicionibus, sie has quoque novis Pa-

Cisque interjectis : Nobis vero plenus sermo, non de A ό λόγος ού περί ταύτης, άλλά περί τῆς χουτῆς της τρισυποστάτου Θεότητος, ήτις ούχ ύπέστα. σίς έστιν, άλλα φύσει και ύπερρυως πρόσεστιν έκάστη των θεαρχικών υποστάσεων. Πάλιν έν τω αύτῷ, Πῶς οῦν ἐστιν εῦ.ἰογον ἀργείσθαι την κοιτήτ τῆς τρισυποστάτου Θεότητος δύταμη. δι' ήr ο Υίος και το Πreυμα Εύraμις πα à tur θεολόγων υμνηται;

> Ετι δογματίζουσι τούς παρ' αύτοίς κεκαθαρμί. νους καί τά των τοιούτων ένεργειών άποτελέσματα άκτίστους και άκτιστα άποτελείσθαι. Καί φησι ό Παλαμάς έν τη προς Αχίνδυνον Επιστολή, Όρης σαφώς ότι ύπτιστος ή χάρις; Ού μόνον δέ ή τοιαύτη χάρις απτιστός έστιν, άλλα και τό αποτέλεσμα της του Θεού τοιαύτης ένεργείας άπιστόν έστι. Ταῦτ' ἄρα και ο μέγας Παῦλος τὴν xporixhr jinxeti (wr (whr, alla thr toù kroiκήσαντος Λόγου θε'ar και άτδιον, arapχος τέγονε καί άτελεύτητος χάριτι. Καί μετ' όλίγο, Κζιστός ούν ήν ο Παύλος, μέχρις αν έζη την προστάγματι θεοῦ έξ οὐκ ὄντων γεγονυΐαν ζωής. ότε δε μηκέτι ταύτην έζη, ά.Ιλα τη ένοικήσειτιν Θεού προγενομένην, άκτιστος γέγονε τῷ χάραι' Ral Rag & Carta Ral sreppointa udror tor to Θκοῦ Λόγον ἐν ἐαυτῷ κτησάμενος. Πάλιν ἐντ] αὐτῆ, Πῶς οὖr är τις συγχωρήσειε, xär τῶr θείωr ένεργειών μηδένα ποιήσηται λόγον, έν τό άχιιστον ύπαρχειν, μή τῷ φύσει προσκείμενον, πολlür zapıtı antlotur örtur nal bewr, nal netάλληλον έαυτοῖς έξ ἀνάγχης θεότητα έχόντων; Και πάλιν, 'Αλλά γάρ άπτιστοι μέν ούτοι πάντες χάριτι, ωσπερ δη καί θεοί · αυτη δ' ή χάρις άκτιστος, ώς μικρόν άνωτέρω προαποδέδεικται. Καλ πάλιν. Αί τοῦ Θεοῦ ἐνέργειαι ἄκτιστοί είσις, εί και τὰ πλείω τῶν ἀποτελεσμάτων τούτων πτίσματά είσι. Και έν λόγψου ή άρχη, Φιλογεικούσι μέν, Πώς ούν ούκ άκτιστος ή χόρις, δι' ήν καί οι μετεσχηκότες αυτής άναρχοι και άκτιστα, καί άτελεύτητοι και άζδιοι, και ουρήγιοι κατ' αύτην παρά των Πατέρων προσηγορεύθησαν;

> "Ετι δογματίζουσι πολλάς υποστάσεις είναι του Θεού. Καί φησιν ό Παλαμάς, 'All' enel πollàs και διαφόρους υποστάσεις και δυνάμεις και έγειrelaç ó Geòç ëzzi, el µh ër ti tò ultior èr abtaic, πολλαί και διάφοροι δσονται άρχαι της θείτητος. Καί τοῦτο βεδαιοί έχ τοῦ έτι δογματίζειν αὐτούς xal τές πολλές ταύτας ένεργείας, &ς άνυποστάτου; Ελεγον, ταύτας ήδη χαι ούσίας είναι φάσχειν. Δό φησιν ό Παλαμάς έν τῷ πρὸς τὸν ΑΙ ον λόγψ, οὐ ή ἀρχἡ, Αἰδοῦς ὅντως οἰχομένης, Kai μὴν zatà từ πολύν διτως και πrevyatoxirntor rovr tur ίερῶr Πατέρωr, φαίη ἄr τις και οὐσίαr εὐσεόώς έκάστην τῶν τοῦ Θεοῦ ἐνεργειῶν.

> "Ετι ετόλμησαν οι πάντα άναιδείς είπει» στι άνάλογοί είσιν, ῶσπερ τὰ ἐν τῷ νόμφ μυστήρια προ; τάς των εύαγγελικών κηρυγμάτων παραδόσεις, ούτως και αύται πρός τα νέα Παλαμητικά δόγματα.



### DE ESSENTIA ET OPERATIONE.

έντεθείς, ώς από των 'Αγ ορειτών (3), Τόμος, συστοτικός ών του Παλαμά, τάδε · Τά μέν άρτίως xaθωμιλημέτα, και κοιτή πάσιτ έγτωσμέτα, και zajónoia xηρυττόμενα δόγματα δια Μωσέως, ύπηρχε νόμου μυστήρια, τοις προφήταις μόνοις έν πνεύματι προεωραμένα · τὰ δ' ἐπηγγελμένα rois áriois áraba zaza tor alúra tir uéllorta τής κατά το Εύαγγέλιση έστι πολιτείας μυστήρια, τοῖς διὰ τοῦ Πνεψματος όρῶν ἡξιωμένοις, και τούτοις μετρίως έν άφραδῶνος μέρει δεδομέτα τε καί προεωραμέτα 'ΑΙΧ' ωσπερ είτις τών lovbalwr μη μετ εύλαθείας απούων τών προφητών, λεγόντων Λόγον καl Πνεύμα Θεού ovratoia te xal spouiúria, ovréozer ar tà ūta, δοχών άπηγορευμένων άχούειν τη εύσεθεία φωrūr, xal της άνωμολυγημένης της εύσεβέσι φωτής trartlar, δήλυν ότι τής λεγούσης, « Κύιως δθεός σου, Κύριος είς έστιτ · ) ούτω καί τιττέχε är πάθοι τις, μή μετ' εύλαβείας απούων tur pérois Erruspièrur tois di apertir xenaθαρμέτοις μειστηρίων τοῦ Πreύματος. 'Αλλ' ωσπερ αύθις ή των προβρήσεων εκείνων Εκδασις ouppora tois garepois aredente tà tote puothpa, xal surzevoper rör elg Datépa xal Yior xal άγιον Πνεύμα, Θεότητα τρισυπόστατον, φύσει μlar · ούτω καλ τοῦ μέλλοντος αλῶνος έν καιροίς ίδιοις άποκαλυφθέντος, κατά την δφραστον έκgaoir toù er thiol telelaig vacotoosoir erdg θεοῦ σύμφωνα πᾶσιν ἀraφανήσεται τοῖς φανε- C tatis fidem nequaquam officere doctrinæ unius prinροίς τὰ μυστήρια. Δεί μέντοι πάπεινο σχυπείν, ώς el xal τοῖς πέρασι τῆς γῆς ὕστεζον έξεφάνη τό τρισυπόστατον τής Θεότητος τῷ λόγφ τής μοταρχίας μηδαμῶς λυμαιτόμετοτ, άλλά τοῖς μέν προφήταις έχεινοις και πρό τῆς έχβάσεως τών πραγμάτων άχρισώς έγινώσχετο. τοις δ' αύτοις τηγικαύτα πειθομέγοις απαράδεκτον ήν tor loor άρα τρόπον ούδε γυν τούς λόγους τής όμολογίας άχτοουμετ, τωτ ό η παρόησία πηρυττομέτωτ και τώτ τύτ μυστικώς έτ πτεύματι τοις άξίοις προφαινομένων.

Ταύτα έχ των πολλών χαι άναριθμήτων παραλό-.

<sup>31</sup> Deut. vi. 4.

vocant Græci montem Athos in Macedonia, excelsum instar peninsulæ in mare Ægæum excurrentem, solis monachis Basiliensibus addictum; ex quo fere omnes episcopi assumebantur ad ecclesias regendas sub throno Constantinopolitano; cessitque optime, quandiu cum pietate cultusque disciplina in eis eruditio viguit ac recta fides, qua obscurata Palamitarum erroris nebula, ac quod rudes monachi nec satis pietatem docti, existimatæ viri san-clitatis spiritalisque scientiæ larva delusi, Griecæ fere Ecclesiæ erant ejusque capita, facile fuit labem in eam propagari, ipsamque invadere sedem Constantinopolitanam, nec non libris corum ecclesiasticis inspergi, ettam impressis. In quo certe gra-vius peccaum Venetis, apud quos prodiere, quod nebuloni Græculo re tanti credita, fucum genti fieri permisere. Quos enim deficiant libri antiquiores manu exarati, editis illis typorum partu utantur neccuse est, exque illis hauriant Palamtiarum virus

PATROL, GR. CLII.

φησί γάρ δ παρά του πατριαρχεύσαντος Φιλοθέου A lamæ decretis et opinionibus. Editus enim a patriarcha Philotheo Tomus, quasi ex Montis sancti monachorum persona, Palamæ commendatitius, hæc habet : Que plone vulgata, cunctisque commu. niter cognita, ac palam prædicata sunt per Mosen decreta, legis fuerunt mysteria, solis prophetis in spiritu prævisa; sanctis autom futuro ævo promissa tona, evangelicæ sunt disciplinæ mysteria his, qui rer Spiritum digni habiti sunt qui conspicerent, ipsisque adeo mediocriter in archabonis partem concessa atque prævisa. Verum sicut si quis Judæorum, non religiosa pietate prophetas audiens, dicentes Verbum ac Spiritum Deo coaternos ac praaternos esse, aures continuisset, nempe arbitratus se roces audire, qui bus illi pietas interdiceret, eique quam pii confiterentur voci contrarias, ei nimirum quæ dicit, « Dominus Deus tuns, Dominus unus est<sup>11</sup>; > sic et nunc forte alicui accidat, qui mysteria Spiritus, iis duntaxat cognita qui virtutis cultu purgati sint, religiosa pietate non audiat. Verum sicut rursus prædictionum eventus, ques tunc erant mysterie alque arcana, munifestis consentire ostendit; credimusque nunc in Patrem et Filium et Spiritum canctum, trine subsistentem Deilalem, natura unam; sic et futuro saculo temporibus suis patefacto, secundum ineffabilem Dei unius in tribus personis manifestationem, mysteria atque arcana manifestis consona cunctis videbuntur. Sed et illud nihilominus observandum, quanquam postaa finibus terræ innotuit, trine subsistentis Deicipalus; prophetæ tamen illa ante etiam rerum eren-

tum certo cognoscebant; his autem qui tunc illis credebant, non satis suederi poterat; sodem ergo modo, ne nunc quidem nos nescimus confessionis verba, tum scilicet corum que palam preedicantur, tum quæ nunc mystice in spiritu dignis prælucent.

Hec ex multis, ac que numerum excedere videł (5) 'Oc dad ror 'Ariopsitor. To 'Arior Spoc D omne, ipsumque Palamam ut sancium ac eximium doctorem habeant. Nec aliter dicendum de Triudii Synaxariis, a Calixto ipso hæretico ac schismatico ei adjectis, innumerisque erroribus infercitis, cum Triodium ante nulla Synaxaria haberet, sed

sola cantica et canques, quos vocant, atque modu-lospomnia summam pietatem spiragin ad sancise Quadragesimæ cultum; cujus, ritu Latino, bodie, quo scribo, 17 Idus Mart.1, celebramus Initium ac caput. Ejus veteris sanique Triodii exemplum ex Tiliana bibliotheca utendum quandoque habui, erudita manu pridem exaratum; atque utinam dissipata ca bibliotheca, ejusque per bæredes viri amicissimi D. du Tillet Baronis de la Buissiere foslo naufragio ac distractione, apud meos prædi-catores, velut pauei quidam alii libri ecclesiastici, tutum hic portum invenisset, unde quasi ex ar-mamentario, ejus usus aliquis in rem Christianam foret. Nec enim quid co factum sit, quove evaserit, mihi liquet.

11

:29



# MANUELIS CALECÆ

antur, ex absardis blasphemisque Palamæ, cjus- A ywv xal Blacofiuwv doyuátwv tou Malaud, xal the que synodi dogmatis, quantum operæ pretium videbatuf, hic loci exposuimus ; multitudinem ipsam molestam existimantes, qua proinde abstinendum duximps. Puto autem satis esse que allata sunt, ad probandum corum fidem , extra fidei catholicæ ac apostolicæ, quam sancti prædicaut, fines prorsus positam esse ; idque adeo ex ipsis comm yerbis et sormonibus ac sententiis, quæ communiter privatinque conscripserunt, ac scripto credenda tradiderunt, cosque qui non credunt, publicis in . Reclesia diris ac anathemati subjiciunt. Nam pars quidem ex Palamæ libris et orationibys dogmatisque sumpts est, qui ejus fidei magister duxque fuit ; cujus merito nedum vivens honores consecutus est, quad its aredidit docuitque. Thessalonicensis archie- B piscopus lactus ; verum eliam mortuus, hymnis ac hostiis, pari munere ac qui olim Ecclesiz doctores piatatis, lauda claruerant, Athanasius, Basilius, Chrysostomus, ac reliqui, quotannis festive celebrauer ; pars vero ex ils quæ in Tomo diserte ipsisque clare verbis babentur ; iu quo Ecclesia tota, universaque synedus, præsidente imperatore, hanc illius tirmissime fidem, velut pictatis regulam rectaque fidei columnam, reliquis tenendam tradidit, .ac quem perimie ac: sacra Evangelia colunt, nibilque non prolimitur ut ille consistat ac firmitatis obsiural robur :: sed et seorsim, velut religiosissimi ac qui in monthus pro veritate, pugua functus sit, sconventua ille Ecclesiæ, illing in eo memoriam facit, С ....simulque al.co. quovis loco dicta, ceu rectissime dicta scriptaque ad pietatis normam, laudans sanciensque tradit. and g .

Sec. 16 Sec.

Aiunt itaque in Tomo, post quæstiones, prope illius finem ; Geterum, quem seepius sacratissimum Thessalonicensem metropolitam diximus, qui nihil dissen-. saneum divinis Eloquiis vel scribat vel sential ; quip potius, qui etiam pro communi nostra pietate et traditione, pro co ac honesti rectique, ratio postulat, depugnet, nedum per calumniam illi, seu mayis Ecclesiæ, objectis nugis, modis omnibus superiorem, sed

(6) 'A.Llà zal barár. Novi bujus ex. orco sancti operum exstat spissum satis volumen in Biblio-theca En. card. M zirini rou µaxaptrou, quod C ipsum sancti Gregorii Thessalonicensis archieviscopi prenotatur. Notim tamen utlus in Ecclesia tepiar una Christi aponso est ac columba) castris unhtans, Possiniano in Theophylacto perinde schismatico, etsi non forte tantis hæretico, Brito. sancoum nobis ex ejus file (glorioso scilicet illo titulo, Too in arlow Harod; huw Ponyopiou obtrudat; nt neque Ephesium, aliosque, quos sic vindierroris, vel iis inventi, vel producti factique au trotis, ac schismatis, præmo; quo uno, reliqua omnia eius retro Ecclesia: lumina, illis addunt; sic lau-"dant, sie vendstant, sie in quemque illorum, ounlum superierum laudes, hisque majores lastnosioresque "titulos effusius acervant. Sie certe Michael Psellus Cerulariani Photiani schismatis instauratorem, Oratione ejus laudatoria, quæ mini exstat, cum ejus alus producenda, magnitice celebrat, cunctisque superioribus ejus sedis antistitibus, præfert, quod

χατ', αύτον 'συνόδου, συμφορηθέντα, ήμιν εξετέθη ένταῦθα · τὸ πληθος φορτικόν είναι ήγησαμένοις, xal διά τοῦτο παραιτησαμένοις. Ο μαι δ' ixavà el ai την αυτών παραστήσαι πίστιν έξω παντελώς τών δρων ούσαν της παρά των άγίων καθολικής x2 מהסשרטאואהן אוסטשרטעליאן הושדבשל. אמן דמשדם ול αύτων έχείνων των βημάτων χαι λόγων χαι άποφίσεων, άπερ χοινή χαι ιδία συνεγράψαντο, χαί συγγραψάμενοι, πιστεύειν παραδεδώκασι, τούς τε μή πειθομένους δημοσίαις έπ' έχχλησίας άραξς χαλάιαθέματι ύποδάλλουσι. Τὰ μὲν γὰρ ἐχ τῶν τοῦ Παλιμί λόγων και δογμάτων ελήφθη, ός της πίστεως ταύτης διδάσκαλος και ήγεμών έγένετο δι' ήν ού ζών μόων retiuntal, ablow the mistews tauthe the des aloνίκην άπενεγκάμενος · άλλά και θανών (6), ύμνος nal busiais loa tois in' eusébeiav nálai note diλόμψασι διδασχάλοις της Έχχλησίας, Άθανασίφ, Basileiw, Xousostóww, xal tole Joinole, xat Ito: πανηγυρίζεται · τά δ' έχ τῶν έν τῷ Τόμω διαβρήδην Χειμένων, εν ῷ Ἐκκλήσία ὅλη καὶ σύνοδος ὅλη βαπλέω; προχαθεζομένου την εχείνου βεδαιότατα πίστιν ταύτην, ώς δρον εύσεδείας και στήλην όρθοδοξίας, τοίς άλλοις κατέχειν παραδέδωκε, και δν επίσης ιος ίεροις Εύαγγελίοις τιμώσι, και πάντα τρόπον ύπιρ του συνεστάναι τούτον και το κύρος έχειν πριγμιτεύονται. Ού μήν άλλά και ίδίως εν αύτῷ μνήμην αύτοῦ ὡς εὐσεδεστάτου, και τῆς ἀληθείας ὑπερμαχήσαντος διά πάντων, το συνέδριον έχεινο της Έχ. xλησίας πο:είται, xal άμα τλ όπουδήποτε είρημίνα αύτώ, ώς δρθότατα είρημένα και γεγραμμένα και τόν χανόνα της εύσεδείας, επαινούσα χαι νομοθετούσα παραδίδωσι.

Φασί γοῦν ἐν' τῷ Τόμφ μετά τά ζητήματα περί The teros tryis, Autor pertor tor nollduic όηθέντα θεσσαλονίκης Ιερώτατον μητροπολιτης. under azadur tur osiur logiur magoria is zal georourta · µūllor δέ zal' της zour ης hum storebelar nal Ranadorewr. wr nboonzer, trepμαχούντα, ούκ άνώτερον μόνον παντάπασι των κατ' αύτοῦ, μαλλον δὲ τῶν κατὰ τῆς Ἐκκλησίως

illis pene acispopov, habentibus, quo dissidere videbantur Latina Græcaque Ecclesia, ipse majori z-lo exarserit, calentinsque Latinos impugnarit, ac ab eis, Ecclesize, cui praerat, æterno schismute ca-tum abjauxerit : quad post Photium reliqui nou fecerant, etsi eorum plures Romanam Ecclesian rodere non cessabant, ac schianatis semina lovere, ovaque ponere, qua tanta Ecclesiarum labe, onnina audacissimus exclusit, quem dicebam, Cerularas; ipse ejusdem Pselli Oratione ad synodum, suis ounibus coloribus depictus, si qua lides hominis sic versatilis ingenii ac ipse se utraque illa, pratione Psellus prodidit. Erunt tamen ambæ nec lectu injucundæ, nec ejus Ecclesiæ, urbisque ac imprii notitiæ, sic doctis expetitæ, prorsus inutiles. A-ster Calecas contra errores Grævorum hoc vil maxime voluerit, quod a Cenulario, ad Phoiom retro, ejus sedis antistites a schismatis vel hereses nota liberat ; nec Leo Allatius in sua de Grecorum libris ecclesiasticis Dissertatione ipsum impugatus, alud evincit, quam quod modo a me dicium est.

331

3:2

# DE ESSENTIA ET OPERATIONE.

ipeoye. yor, alla nal acpaliorator the 'Ex- A et Ecclesice ac pietatis tutissimum defensorem et ringlas nal the suggestias apoparor ral apoατωτιστήτ και βοηθότ ταύτης αποφαιτόμεθα. Tour de ourue exfartar, Loinor fr Eti nooθυμουμέτοις πάσαν altlar των βουλομένων altiandau περιφιρείν · μηθέ απερ των έν τοις του ieparatou Berralorizne ourrpauparir ir alting inconverto of the Exclusion, pydi raves sapadgaysir dbardrurta, el sal àsò τών έξετασθ**έντων έν τῷ θοίο συνό**δφ κα**ι** ταῦτα sárta περιελήφθησαν. Εύρόντος αδν ταῦτα τοῦ spatierov zal dylov hywr adobrev nel Bariλίως καταγεγραμμένα κατά μέρος παρά της έψειτου γειρός, παι πρός ήμας ταύτα βόντος, ήμεις ixaotor toútur, ir toù isputátou Osoralorixne fillig àrégrupér te xal életdoaper, ours100r4 the rath thr us rain 'Exxinder, sal oursen. pepevoarres, viz azak, d.l.a zal dis, zal rois. nal sellénic, zal tor per Geogaloring leowteror purposedirny sal by routous support τοίς μροίς θεσλόγοις εύρομεν, και συνήγορον Iporou zapiri rng zar' evoiseiar alnoelag. evoir be zollais zal perdlais alpereri sepizistortas, sal tois sapà tur beologur elensérois γυναιχών, έτέροις την έαυτών αίσχημοσύνην άνατιθέντες.

Avayopevours de quitor xal er ol; avallematicours τούς μή πειθομένους ταίς αύτων βλασφημίαις. Φασί γών, Γρηγορίου τοῦ άγιωτάτου μητροπολίτου θεσσαλογίκης, τοῦ συνοδικῶς ἐκ' ἐκκλησίας Merains Bag lady to zai 'Axirburor, tobs dorn-Tous nal egeuperas tur alpereur nabelorros σύν τη περί αύτούς πονηρά συμμορία είτα έπάγοντες, έν οίς συχυφαντούντες χαι ψευδόμενοι où aigyuvovzat, zposezáyoust, Zig de zouvig tou Iporov 'Exxindiag, xul tur dinderur xal data'στω**ν περί θεότητος δογμάτων** σοφῶς xal rerraiws a rar sponoleunfoarcos, zal ourpauμασι καί λόγοις και διαλέξεσι, και μίαν Θεότητα, xal Bear ëra spiouxootator, erepyn, Beintizdr, παττοδύταμον, άπτιστον δια πάντων, πατά τάς Γραφάς και τους θεολόγους και έξηγητάς τούτων άτακηρύξαντος · τοῦ xal xοινωνοῦ xul συνφδοῦ, καί συμφώνου καί σπουδαστοῦ καί συναγωνιστοῦ zártur toútur áragarértog kal sójoig zul Πώς δε ένα Θεόν φησι, δήλον έχ των προειρημένων . ότι ώς το έχ των πολλών χαι διαφερόντων έν. Πώς δέ θελητικόν και ένεργη, ώς πολλάς και διαφόρους ίνεργείας έν έαυτῷ περιέχοντα, και ώς πολλαχοῦ τών έσυτοῦ λόχων παντοδύναμόν φησι, ούχ ότι ή θεία ούσία χαλ Επειρος χαλ ύπερπλήρης έχείνη πάντα divaras, nat mávra sort, nat ζωή nat copia nat άγαθότης και δύγαμις, και εί τι τοιούτον άπολελυμένως αποδίδαται αύτη, και καθώς ο Δαμασυτινός liger. Osoc sour ovore on monopying two stor di äxçar teleiótyta xal dxlótyta xal ërwoir άλι' ούτω φησί παντοφέναμον, ώς έν έαυτω πολλάς καί κάσας κεριέχοντα δυνάμεις, διαφερούτας πρός

propugnatorem adjutoremque decernimus ac pronuntiamus. His autom eo eventu peractis, adhuc reliquum erat, nobis hoc satagentibus, ut scilicet dicam inferre volentium crimen omne dilueremus, nec ea qua in sacratissimi Thessalonicensis Incubrationibus ac scriptis, Ecclesiæ hostes erroris nota aspergerent ac sugillarent, indiscussa omittere ; quanquam ex iis que in sancia synodo examinata sunt, heec etiam omnia metito videri possint comprehensa. Cum ilaque potentissimus ac sanctissimus dominus noster ac imperator heec seorsim illius conscripta manu neetus esset, ac nobis ea porrexisset; nos singula quæque in sacratissimi Thessatonicensis codice legimus serioque examinavimut, convenientes in Magnam eoclesiam, diemque in ea communi conventu, non semel. sed bis, terque ac sæpius transigentes, sacratissimumque Thessalonicensis Ecclesice metropolitam, in his quoque sacris theologis consentaneum invezimus, ejus vero accusatores, multis magnisque hæresibus obnozios, dictieque theologorum palam contradicentes ; tumque hæc illaque subjiciunt, compluraque alia nu gantur, hand secus ac impudicm mulieres, suam ipsorum turpitudinem aliis tribuentes.

ρατερώς φτειλέγοντας · είτα έπιφέρουσι τά χαι τά · χαι δια άλλα φλυαρούσιν, ώσπερ αι φαύλαι τών

Celebrant vero eum in ils etiam, in quibus non credentes ipsorum blasphomiis anathemate ferlunt. Alunt itaque, Gregorii sanctissimi metropolita Thessalonicensis, qui synodice in Majori ecclesia Barlaamum et Acindynum, Aærescon auctores ac inventores, abdicavit ; tumque adjectis, in quibus cos calumnize non piget, necomendacii, abunde subjiciunt : Qui pro communi Christí Ecclesia verisque ac certis de Destate decretis satienter admodumque strenue scriplorum monumentis, sermonibusque acdisputationibus depugnavit, unamque Deitatem et Deum unum trins subsistentem, operationis ac voluntatis facultate præditum, omnipotentem, per omnia increatum, secundum Scripturas et theologos harumque interpretes. prædicavit, quique horum omnium etverbis et factie et consocias et astipulator et consentiens diligensque curator ac propugnator enituit, æterna momoria, ut voluut ipsi. Qnomodo autem unum Deum dicat, manifestum est ex ante dictis ; velut nimirum, xpáγμάσιτ alwrla ή μτήμη, ώς αύτοι βούλονται. η quod ex multis stque diversis sou distinctis unum conflatur. Quomodo vero voluntatis ac operandi vi præditum, velut scilicet qui multas atque diversas seu distinctas operationes in se continent ; atque ut multis suorum scriptorum locis, onnipotentem cum vocat, non quia divina essentia et infinita, omnemque vincens plenitudinem omnia potest, estque omnia, et vita et sapientia et benitas et virtus seu potentia, ao si quid aliud absolute illi tribuitur ; ac sicut Damasconup dicit : Deus est essentia omnium creatriz eb 'summan perfectionen et simplicitatem et unitatem ; sed ita dicit Omnipoteutem, velut qui in seipso multas omnesque complectatur virtutes. seu vires, tum ipsas inter so,tum ab essentia disin , quamado in superlaribus recensarious, distine. A te evets xal apos the Oelae ovolae, the aponado tis. Hoe vero est, divinæ essentir, quæ sit perfecti-sima, ac qua nihil perfectius, perfectionem quasi a mectere, adjunctis i li dottbus, ac si oculis videndi vim, ac quod videant, adjungas; cujus nec meminiss decet in divina natura, quæ nullius auxilioej:eat.

335

Quia igitur universa ejus Ecclesiæ synodus, in en, quam edidit, suze fidei Regula, profitciur, nihil se dissonum ab eloquiis divinis, aut scribentem Palamam aut sentientem, ejus discussa causa deprehendisse, quinimo pictatem pro officii ratione propagnantem; quodque sæpius convenientes in Magnam ecclesiam, singulaque in ejus libris ac scriptis contenta legentes ac examinantes, sacris theologis consentientem, consociumque ac compu- B gilem, nec non veritatis fidei defensorem, ipsum invenerunt ; ex ejusmodi hisque affinibus liquet, qui ejus Ecclesia cum censentur, hunc Tomum velut eatholicse ac inculpatse fidei confessionem servant; negare non posse, quæ usquam gentium dicta Palamæ sunt, hane quoque corom fidem esse. Ac forte qui post illum ipsius dictis patrocinari in animum induzeront, partim quidem argumentis in contrarium impares, partim vero sic palam absurda erubescentes, ex.ejusmodi non pauca susulerunt. Vorum ejus ipsa pauca residua, illus de divinis opinionem, ut es habverit, abunde testabuntur, Nam etsi nihil ejus sermonum exstaret litteris consignatum, quod communi ac receptæ fidei traditioni dissonum videretur, unus ipse Tomus, C sufficiens de viro ejusque fidei testimonium præbens, atque illo contenta quæstiones, probationesque ac sigillatim sententiæ distinctionesque, abunde essent, ut omnem illius horumque fidei novationem repræsentaret. Idque adeo ex ils quæ dicta sunt, liquet.

Quæ igitur mota quæstione de divina essentia et operatione, universa synodus sæpius conveniens disceptansque decreverit ac pronuntiarit : quomodo item de Palamæ fide in illo contenta Tomo prædicet, ac quænam illa sit, quasi compendio ac rudi minerva dictum est. Quod vero hujus synodi Tomus, consentire cum sacris doctoribus palam mentitur ; primumque inter absurda ipsa conspi-D eus, ac quo dato accuta sunt reliqua, istud est, quod penes essentiam et operationem Deum divisernnt, tanquam penes ens et non ens, vere exsistens seu subsistens, et non vere exsistens ant subsistens, quod oculis videri non potest et quod oculis videri potest; perindeque dica-, penes Dei essentiam, ejusque vitam et sapientiam et virtutem seu potentiam et bonitatem, aliaque similiter ; qua nimirum Dei essentia, sive Deus, vivit, et supiens et poteus et bonus per seipsum est, in æterna et immobili identitate, una cademque stabilitate, consistens ; cuncta ipse exsistens, caque omnia quæ sunt, citra omnem comparationem exceptens ; necessarium est luc loco, ut socrorum doctorum

μημένον τρόπον. Το δέ έστιν τη θεία ούσία τη τελειοτάση, και ής ούδεν τελειότερον, τελειότητα προγάπτειν, προστιθέντας αύτη καθάπερ όφθαλμοις όρ2-דיאאי טעמעני, אבו דל פרקי סהבף במדבטי בהו דה: Οείας φύσεως, μηδεμιάς έπικουρίας δεομένης.

Έπει τοίνων όλη σύνοδος της Έχχληslas ταύτης άποφαίνεται έν τῷ έχτεθέντι τῆς έαυτη; πίστεως δρφ δτ: τόν Παλαμάν μηδέν άπφδον των θείων λο. γίων γράφοντά τε και φρονούντα μετ' έξετάσεω: χατέλαδε, μάλλον δε της εύσεδεία; ώς προσήχει ύπερμαχούντα · χαί ότι συνελθόντες πολλάκις κατά την Μεγάλην έχχλησίαν, Εχαστον των έν τοις αύτου γράμμασιν άναγνόντες χαι έξετάσαντες, σύμφωνο xal xourouvor xal ourarwreathy tols lepois be lo. γοις και συνήγορον κατ' εύσεσειαν άληθείας εύρον. έκ των τοιούτων και των όμοίων φανερλη ώς οι τίς Έχχλησίας ταύτης περιεγόμενοι, χαι τον Τόμον τούτον καθάπερ όμολογίαν της καθολικής και έμο. μήτου πίστεως φυλάσσοντες, ού δυνήσονται άργει. σθαι τὰ όπουδήποτε τῷ Παλαμά είρημένα μη κα tautur stoter ouologely. Kat Itur uet treive d τοίς εχείνου συνηγορείν βουλόμενοι, τοῦτο μέν πρίς τούς ελέγχους άπαγορεύοντες, τούτο δε πρός τό κανερόν των προφαινομένων άτόπων αίσχυνόμενοι, ούχ όλίγον των τοιούτων ύφείλον. Πλην και μικρά των εχείνου την ήν είχε περί των θείων μαρτυρήσει δ ξαν. Όπου γε εί και μηδέν των αύτου λόγων προύκειτο γράμματι, κοινή και όμολογουμίνη παριδόσει της πίστεως άπάδον, αύτος ό Τόμος, Ιχανήν παρεχόμενος περί του άνδρό; και της εκείνου πίστεως μαρτυρίαν, και τά εμπεριεχόμενα τούτψ Cythuata, al te xataoxeval, xal al xatà pies άποφάσεις και διαφοραί, άρκούντως αν είχε τη όλην της πίστεως αύτου χαι αύτων χαινοτομίαν παραστήσαι. Καί τοῦτο έχ τῶν εἰρημένων δήλον.

"Α μέν ούν περί του ζητήματος της θείας obsias χαι ένεργείας όλη σύνοδος πολλάχις συνελθούσα, xai συσχεψαμένη δίεχρινε χαι άπεφήνατο, χαι όπω; πρ της έν τῷ Τόμφ τούτφ περιεγομένης τοῦ Παλαμά πίστεως κηρύττει, και ήτις έστιν αθτη, ώς έν τύπψ περιλαδείν είρηται · έπει δ' έχεινον μέν σύμφωνον τοίς ίεροίς διδασχάλοις ό Τόμος της συνόδου ταύτη; φανερώς καταψεύδεται . το δε πρώτον τών προφεινομένων ατόπων, και ου δοθέντος τάλλα ηκολούθησε. τουτ' Εστιν, ότι τον Θεόν είς ούσίαν και ένέργειαν διείλον, ώς τὸ ὄν xal μή ὄν, xal ὑφεστώ; xal μή ύφεστώς, και τη άδρατον και δρατόν - ίσον δ' είπιν The obside too Ocoo, xal the Coste xal social xal δύναμιν αύτοῦ και άγαθότητα, και τάλλα όμοίω. χαθ' ήν ή ούσία του Θεού, είτουν ό Θεός, (ή, xal oopd; xal duvards xal arabos fore xal' faurdy, in alwviw xal apstablity tautotyti xata plav lip. σιν έστηχώς, πάντα ών ό αύτος και των όντων πάντων άσυγκρίτως υπερανωχημένος • άναγχαίον i~ rauda rud iepuv didaoxahuv ixveival riva, iv oli ταυτόν και αδιάφορον επί του Θεού την ενέργεων τη ούσία φασί, xal την ζωην xal σοφίαν xai δύνι-

Digitized by Google

# DE ESSENTIA ET OPERATIONE.

auto, rauto elvas zatà to zostua, zal unite diaρίρειν της ούσίας αύτοῦ · ὡς ἀν και το ἀπάδον και οτύμφωνον των τοῦ Παλαμά δογμάτων πρός την τών άγίων διδασκαλίαν και παράδοσιν άναφανή (εταν δε είπειν, ή του Τόμου ψευβολογία παραδειybj), xat fipels dipupar destry, the poextebeloar βλασφημίαν, άποκλύσωμεν ποτίμω λόγω τη τών άγίων άληθεί διδασκαλία.

modo exposuimus, blaphemiam) dulci sermone ac eluamus.

Τούτο μέντοι προϋποχείμενον είδέναι, χρεών, ότι τριχώς λέγεται ή ένέργεια παρά τοίς άγίοις Κατά γλρ τέν θείον 'Αναστάσιον 'Ιεροσολύμων (7), τριyog tererai & everyera . U te govatric xao, Un o Geoc EVERYETV REQUIRE . Rat & GYEOLS & ARD TOU EVERYOUVENE πρός το ένεργούμενον, και αύτη το άποτελούμενον έκ των ηγουμένων. Και δη χαι ό θείος Πωάννης ό Δαμασχηνός ούτου. "Η σύν ενέργεια ποτέ μέν σημαίνει την επολητικήν δύναμεν, ποτέ δε το ενεργείν, note it to ive pynus. Oute toivor & loyog tois diaφερομένοις περί του τρίτου, του ενεργήματος, γέγονεν, αύτε περί του της αφ' ήμων μάσον θεού του לינףיסטידסר, אמל דשי ליבףיהעמדשי יסטעעליהר פילαιως · ταύτα γάρ έκτος του Θεού · τά δε έξω του θιοῦ χτίσματ α, κῶν ἄλλα άλλων διαφοραίς ἀξιωμά-interiois & ulyas lon Baailetos . alla nept the durduews xat trepyelas, xal for trepyels require, xat x20 fy toriv tvépyeia xat dv xat albo; xat swh 221 sopia xal dyabbens, 15 el 201 fort exelvo ed C tum præstantia nobiliora sunt, ut ait magnus Ba-

#### 'Lib. m, c. 26.

(7) Κατά τόν θείον 'Αναστάσιον 'Ιεροσολόpor. Nullas adduci possim, ut non putem esse mendum, ac laborare alterntram vocem. Ut enim 'Avzstástov retineamus, plane movendum το Teposolú-μων. Nullos enim Calecas profert auctores, quam qui Græcis noti sunt, probatique magistri apud illos audiunt; quorum proinde auctoritate premantur. At Anastasium Hierosolymitanum apud Græcos doetrina ac fide clarum, nulla nobis monumenta, nul-licorum libri, ant saltem fama produnt, sed solum Sinaitam, τοῦ Σιναίου, qui et Theopolitanus dici potest (episcopus scilicet Antiochenus), nusquam vero Hierosolymitanua. Scripserit ergo Calecas 'Av-Avzoráciov. Andream antem archiepiscopum Crelensem, virum sane scholasticum præstantissimumque eratorem, lpsum spectantem ad tempora Monothelitarum, quo sie mept everyetas ecclesiasticis viris disceptatum est, Monothelitis unam in Christo ponentibus ut et unum Bangua (unam voluntaten) thy Taporodumov ilic um esse, coque cognomento passi n Græcis intelligi, etiam non ascripto nomine, n-tum est. Sie possim in Nicetze Catena la Lucam, rjus priorihus capitihus quibus ejus fere continua expositio ent, 205. Isposodumes, haud serusae, 205 Boudyapia idem Theophylactum dicint, et tov Aapaoxov, Joannem, ipsum presbyterum Ilierosolymitanum, Damasco tamen oriundum. Andream, nec Hierosolymitanum episcoprum, ni souniavit Hopperus, nec ea urbe natum, ex Triodio rertioribusque monumentis alias mihi probatum : dictus ergo à laporedúnev, quod ejus Erclesiæ trisbrier seu clericus, cum patria Damascenus es-

μιν, και κ.κ.- τα άπλως τα άπολελυμένως αποδιδόμενα A quadam representanus, iu quibus idem in Deo ac indistinctum asserunt operationem et essentiam, vitamque et sepientiam et virtutem, cunctaque omnino que absolute oi tribuontur, idem esse reines, uihilque distincta esse, sou differre ab ejus essentia ; ut et Palamæ decreto dissentanea esse et abborrere a sancterum dectrina et traditione eluceat (perindeque dicas, Tomi hujus ostendatur falsitas), nosque adeo amaram falsamque auditionem ( cam scilicet, quam potabili (vora nimirum sanctorum doctrina)

> Id enimvero ante omnia, velutque in antecessum. sciendum . est, operationem (Lvépystav Græci vncant ) tribus modis apud sanctos dici. Ut enim auctor est divus Anastasius Herosolymitanus, tvipysia (id est, operatio ) tripliciter dicitur ; tum uimirum virtus seu potentia qua Deo comparstum at operetur ; tumque babitudo ab operante pil id quod operatione præstatur, ac denique qui ex il lis effectus consequitur. Sed et sanctus Joannes Damascenus \* codem modo. Operatio igitur (id est, ivipysta) modo quidem i facultatem operandi siguificat ; modo vero, operari ; modo autem, quoi operatione efficitur, et tvipyqua dicust. Neque igitur dissidentibus de tertio illo seu effectu, sermo fuit, neque vero de secundo ( de hahitu scilicet sev habitudine, que a nobis Deum inter operantem, effectasque illi editos media intercedere" intelligitur). Hæc enim sunt extra Denm. Quæ autem sunt extra Deum, creaturie sunt, quanquam alia aliis dignita-

set. Constantinopolim fidei subsidio missus sit, uti postea missi sunt Theophanes et Theodorus fratres monachi S. Sabar, grassanae iterum Cpoli icanomachorum hæresi. Qua legatione sic emeruit, utpace Ecclesiæ reddita, compressaque hæresi Nonothelitarum, Cretæ archiepiscopus creatus sit:: quem ornabat Bardane imperatore, sedente thronum Germano Cyzici, qui iper postes trauslatus est Goastantinopolim, ubi præclare fulsit confessionis titulo; ac liquet ex opusculis mihi adjectis Actis va synodi, Potuit Andreas præter orationes a me productas et quas passim habent Gracorum libri clesiastici, alia plura scripsisso etiam polemica φέαν, ex quo proclive obrepserit transscribenti p pro ejus temporis usu : unde hoc ipsum Caleræ petitum sit, que nobis interiorunt, ut et Theodors fam laudati scripta egregia, quantum probant pauca coru n electa, sput ipsum Calecam, aliosque nonnullos nobis residua. Vel magis uno alteroque volumine ipsa plena latent in bibl. Regia. Num et Theophanes scripserit, qui ipse simili fore Andrem, exemplo, Nicenam ornavit sedem compressa hæresi Iconomachorum, cum jam Theodorus ad Deum commigrasset, ex nullis hactenus mouseuntis li-quet. Bjus mihi dxp(Bua probatior, quan Methodii ac Patrum reliquorum olxovoula, de Theophilo salutem consecuto sanctorum precibus, cujus in sancios sævientis, ipsumque Theophanem ac fratrem, tanta esseut nomina; deformi, adbrc ipsius jambis inscripto vultu, ob cullum ac defensionem sanctarum imaginum. Qua de re videri possunt mihi producta au lestum The Oplodoglas, Auc arii primi t. IL qui est de bæresi Monothelitarum.

:37



MANUELIS CALECA

per quam habet operari, et secondum quam est operatio ceu actus, et ens et forma et vita et sapientia et bonitas, vol si quid aliud est, quod omni semper mentis comprehensione superius invenitur. floc enim and rei cuique est everyela ( quasi operatione, acta scilicet ) esse; quidquid tandem illud sit, guod velut perfectio et forma, et (ut quidam vocant.) Evrektytia, actas nimirum subjectat cujusque rei consideratur; in ils quidem qua creata sunt, a subjecto, in quo est, distinguitur, pro rerum creatarum duplicitate et distinctione ac compositione; volut scilicet ens et non ens, perfectum et imperfectum, quod tribuit formam et quod recipit : in Deo autem, qui totus operatio subsistens ac perfecta est, actusque, et a quo procul abest quod est potentia, ac imperfectum est, ob summam perfeationem et simplicitatem, idem est, ejus operatio, seu actus, cum essentia, qua est. Perindeque dicas, idem esse vitam cum ejuy essentia ; sic similiter in aliis, gue essentire Del tribuuatur : alioqui enim; Jum ejus vita, expers essentize esset, tum essentia, with; quodque alterum altero ad existentiam ac perfectionem vicissim indigent, primum summunque abonum compositum atque imperfectum exhibet. .Quocirca nou est dicendum Deum habere operationem ant vitam aut bonitatem (id enim esse Deum quideiam particulare ac imperfectum designat), acd stojum esse operationem, et totum vitam, et totum bonitatem per se subsistentem, ob summam per- c fectionem et simplicitatem et unitatem, Habens enim, ab eo distinguitur, quod habetur. In Deo autem nulla realis distinctio est, alioqui non esset Deus una essentia, unumque, quidquid tandem illud sit, excepta duntaxat personarum seu bypostaseen distinctione ac discretione, que nou rerum per to differentiam of distinctionem facit, sed numerum discretionis personalis penes Trinitatem inducit. Nam, ut auctorest Damascenus 10, in his duntaxat tribus hypostaticis proprietatibus distinguuntur inter se, tres sanctæ hypostases sen personæ, påternitate, filietate et processione. Ac sicut ridiculum esset dicere, quod mare aquana habeat, quandoquidem mari: onnis coalitio aqua est; sic magis ridicule dicatur, habere Deu n essentiam et intelligentiam, aut vitam

Ac sane primum ipse Dominus ait : Ego sum vita D et verilas, et lumen . Si igitur non erat Filins de Verbum Dei, qui bæc loquebatur, sed allud quid præter ejus essentiam, essentim expers, nec vere exsistens aut subsistens ; quale denique volunt esse vitam et veritatem, ac prorsus opérationem, qui hæc aliud quid ab essentia esse statuunt, cujusmodi etiam dicunt lumen, quod in Thaborio, in Dominica transformatione apparuit? Sic vero, si hoc dederimus ac supponamus, consequens est actum esse de divinæ incarnationis mysterio; aut, siquidem ipsum

Lib. 1, c. 8. Joan. XIV, 6, 8, 12.

silins in Antirrheticis; sed de virlute et operatione, & nang zarakynuzy; inwolas avantpov del copoxousvou. Auto yap to everytly sture exects o th ποτ' έστιν, δπερ ώς τέλειζτης και είδος, και ώς τινες είπον, εντελέχεια ωύτινοσούν ύποκειμένου πράγματος θεωρείται, έπι μέν των ατισμάτων του STORELIEVOU AN & ATT. SLAPEPSI SIG. Thy in role χτιστοίς διπλόην xal διαφορότητα xal σύνθεσιν, ώς τό δν του μή δντος, και το τέλειον του άτελους, και το είδοποιούν του είδοποιουμένου · έπι δε του θιού, ög toriv ölig tvépyeia úgearwoa zal relela, zal άπ' αύτοῦ τὸ δυνάμει χαὶ τὸ ἀτελές πόρρω ἀπιλήλαται διά την άχραν τελειότητα και άπλότητα, דמעדלא בסדוי ה באברדנים מטרסט, ה בסדו דה סטמוק מו-TOU . LOON OF ELTEIN, TAUTON ESTIN & Cut autou ti ούσία αύτου · και έπι των άλλων ώσούτως των άποδιδομένων τη ούσία του Θεου. Αλλώς γαρ ή τι ζωή αύτοῦ ἀνούσιος αν ῆν, ή τε ούσία άζωος · θάτερόν τε θατέρου πρός υπαρξιν και τελειότητα διόμενον σύνθετον και άτελες παρίστη το πρώτον και άπρου άγαθόυ. "Ωστε ού βητέου ότι ό Θεός έχει έν. έργειαν ή ζωήν ή άγαθότητα · τοῦτο γάρ μερικόν re xal dredde oelzvuae row Bedv, add' Shog Early. everysie and eauthe operrure. xat ano: (wh, xat όλος άγαθότης, δι' άχραν τελειότητα χαι άπλότητα xal Evenour. To yap Exor, ou Exer Scameper . exel it oudenta tort diapopà npayuarixh. Enet oux du j o Geog pela oùsia xal ev, o ri mor' Estiv ixeivo πράγμα · πλήν τῆς κατά τά πρόσωπα ή τάς ύπarasers orzasbag xal braz places, Hers ou bragephy-דשי הסמיוומישי אמטי מטידל הטובו טומשטסליי לאלי άριθμόν διαχρίσεως προσωπικής κατά την Τριάδη είσάγει. Έπει κατά τον Δαμάσκηνον έν μόναις ταύταις ταίς υποστατικαίς ίδίστησι διαφέρουσιν άλλήλων al ayıaı τρείς υποστάσεις, πατρότητι, ulóriti xal έππορεύσει. Και ώσπερ γελοΐον άν είη λέγειν, ότι ή Bahason Exer towp, elys to susting the bahasons όλον δόωρ έστίν όδτω γελοιότερον λέγειν ότι ό Θεός Εχέι ομσίαν και νόήστν, ή ζωήν · άλλ' όλος έστιν ούσία, και όλος νόησις, και όλος ζωή. Δσαύτως και έπι των άλλων των άπλως και άπολελομένως άπι διδομένων το Θεφ ρητέον. Τουτο δέ δήλον έχ των ύποχειμένων. Η γάρ θεολογία το προτεθέν άληθές anodelter.

sed esse totum essentiam et totum intelligentiam et totum vitam. Idemque de reliquis dicendum, que simpliciter et absolute Deo tribuuntur. Ac liquet ex subjunctis. Theologia enim propositam veritatem probabit.

> Kal of nowton autor & Kuping Level, Bro stu n Twn rai n alnosia rai to gwc. El rolviv obx find Ying xal Adyog tou Geou, & tauta ligur, מאצי ברבסטי דו הבסמ דאי טטטומי מטדסש, בישטטטי אמו άνυπόστατον, και οίον βούλονται είναι την ζωήν και The altheray, xal one The everysian, of TIUTA The αυσίας Ετερου τιθέμενοι, οίον χαι το έν τῷ θαδωρίψ φανέν λέγουσιν έπι τῆς τοῦ Κυρίου μεταμορφώσεως φώς · ούτω δε άναίρεσις εχ της υποθέσεως דמטידוך צתנידמו דמי דוך טומר המאששיבור עטשיוףיטי דו בנתבף מטדטה דו מאוטשה ז רסע שבסע אלייה, ל בוי

3:0

Digitized by Google

The dylog Toiddog, & Tauta mepl lautod liver, A vere erat Dei Verbum, unus scilicet sancte Trini ware our rat in ral forev (any rip of Osla quois to pit ton auti; שמששדמה שבשמע הבשמעות אמדם την των άγίων παράδισιν), όμολογείν έξ άνάγχης axoloudes the ought the address wel the Coupe int DEOU TANTON ETVAL

"Επειθ' ό μαχάριος Παύλος φησί Χριστόν Θοού forager aul Osob copiar. El de levol aiç dus deφίις έντφ Θεφ έίναι, την μέν ύφεστώσαν, την δέ evoistor, obode liver. Ensl yap everlierary nal δπερκλήρης έστιν ή του Θεού σοφία, ή ενυπόντας τος δύναμις, & Υίδς του Θαού, δι' ού τα πάντα έγένετα, περιττών καλ έτέραν αύτώ προσάφιτειν άγ. פינשא, של אי דאָן לשבשישישקן אישי מטעאי לאאואשק interest and the second solution and the second sec 100; atome avaxumte: • où yap duvalt' av tytaude λέγειν μίαν τώ άριθμώ τάς δύο σοφίας είναι, χαθάno the lide angiar paules in copias too flatpos. ωπερ x2l ζωήν έκ ζωής, και φώς έκ φωτός ημίαν μιν οι είναι τώ άριθμώ όμολογμεν σοφίαν χαι (why, xal by mody us. Obrowy touse durator byπόθά λέγεσθαι. Διατ?; "Οτι ταύτας μέν άλληλούν serguerixing wase dragepein . we the use obslay elvai, the or involution . Rat is set to converse standporta obofmat' du bour, bijuat austijuat xal to to έριθμώ γενέσθαι πράγμα • τον δέ Πατέρα και Υθν (8) μηθαμή πραγματικώς και όπωσούν diapipeir xith the the state of serve paper. All' C xal tov ta ūta léyovte ev tol; xat ! Aprievov o Martsus; (B) therefyer, derve edemal : Nov the ζίως έδρον παρά τη σύla Γραφή Ικγόμετον, ή raph throe other thannows we break allow Adyou saph toùtor tòr Yibr, ira sai touvita tantois arastatoures ; Dies or toperologie abier sal radia, légen per coglar ourosáp 2000ar to Hatpl, up sire di teotyr tor Xou ordr; Kal nakev, Od yap if Swh ir Swy Sy . inel our ar sin Cont. Mai ber in repirtic incaprou oizovoμίας (10) αύτοῦ λόγφ, ΕΙ γάρ μύτος δστιν ή λος περί του Υίου του Θεού φησιν, "Ος ar analτ<sup>ασμα</sup> τῆς δόξης, zal χ*η*ραχτήρ τῆς ὑποστάσεως αύτου. ຟστε ταυτόν έστιν ένταυθα χαρακτήρ και άπαύγασμα, και ύπόσεασις και δόξα ταυτόν τη ούsia. Kal návres 82 ol rôs rou Xpisrod 'Exxinsia;

<sup>10</sup> I Cor. 1, 24. <sup>11</sup> Hebr. 1, 3.

(8) Tor of Maripa zal Ylor. Quod Patrem et Filium nullo modo realitor distingui asserit noster Calecas, satis liquet quo sensu dixerit; in quantum scilicet sapientia et lumen, ac reliqua absoluta. Sie enim Pater realiter distinctum personali proprietate producit, quod nempe Filius sit, ipse Pater exsistat ; ut una sit amborum natura seu essentia una sapientia, ac reliqua. Ac bene Damasc. de divina generatione loquens, I. I c. 8. Ous cirrov όμοιότητα, άλλα ταυτότητα μία γάρ ούσία, χ. τ. έ. Non dizi similisudinom, sed identitatem. Eadem enim est essentia, etc. Ariani, quod Albanasius exa-gitat, alium oby Asyov, alium Christum asserebant. quod longe a fide est, ac mysterium Trinitatis

tatis, qui bæc de seipso loquebatur, uti profecto ot crat et est (tota enim divina natura in una suarum hypostaseun seu personarum incarnata gst, uti sanctorum, traditio habet), sequitur necessario confitendum, veritatem ac vitam idem in D-o esse ac essentiam.

Delude, beatus Paulus ait Christum Dei virtutem et Dei supientiam 10. Quod si quis duns in Deo esse sapientias dicat, unam quidem subsistentem, siteram vero qua essentia expers explaint, mhil dicit. Caus entito perfectissime sit, omnemque excedens pleditudinėm Dei sapientia, virtus ipies subsistens, Del Filmi, pèr quem facta bunt dmnix, superfluum est'aliam intique essentite expertent - nee vere exsistentem, ac if ipsa per se subsistens una sufficerel, illi adjungere; simulque emerginu/compositionis Deigne imperfecti absurds. Non onim hic possint dicere unam numero esse gominam supientiam, quemadmodum Filium sapientiam ex Patris sapientia dicimus ; velut' etiam vitauf ex vita', at lumen de lumine ; unam tamen humero appientiam confitemuriet vitami, unamque rem. Halud tamen boc loce is dief quest. Quid" its f Qued nimirum bas dicant inter se vehicer distingui ; its nimirum, ut alterá essentia sil, altera essentize expers. Quorum autem tanta distinctio est, nunquam contingat wha consistere, remine anam numero fore. Patrem vero et Filium dicinus nihil prorins realiter ullove mode distingui juxta lidei assortionem. Sed et qui hæe dicat, reprehendit Athanasius in suis Adversus Arianos libris; hisce verbis : Udi unim process inornerant in divina Scriptura dictum, vel ab ullo omnino andierant, tanguam alius sit Verbum, proter hunc Fitium, 'nt et talie ipsi comminiscantar? Qnomodo vero noù hæc quoque portentoin 'eorum' ludificatio, gnod dicant' Sapientiant guidem Patri coussistere, eam tamen Christhin non esse? Bt rursus : Non enim tita' in vita vivit; nam allogui vita non fuerit. Pr.cterea unoque in libro, De inslus Verbi in carne ίωή, ίωήν πώς ή ζωή λαμβάνει ; "Βτιό 'Δπόστο- D dispensatione : Si enim ipus Vita est, quomo to Vita vitam accipit ? Ad here Apostolus de Filio Dei dicit Cum sit splendor gloriæ, et figura substantiæ ejne 11. Quamobrem idem sunt hoe loro figura et spirador, substantiaque et gloria idem ac essentia. Omnesque adeo Christi Ecclesiæ magnstri , onnem diver-

prorsus evertit. Vid. inse Athan. Orat. 5, in qua

(9) Orat. 3, p. 409.

(10) Περί της έτσάρχου οίχοτομίας. Prænotatur editis bæc Oratio, Περί της ένσάρχου δπιφανείας, De apparitione in carne, quam ipsam Greei oizovoplay vocitant; nostri dispensationen, omneque sa-lutis nostræ negotium per Christum, ejusque Incarnationen complectitur; idque in causa est, ut ca vox non raro Incarnatio fed latur. Locus ipse Athanasii mutilus erat, seusu etiam laborante, quem restitui ex editis. Eodem modo Chrys. et alii exponunt, accipere vitam, quod vita genitus est.



sitatem ac duplicitatem, realemque distinctionem in A didárxador, nárav kreptenra xal dindénv, xal Deo tollunt. Magnus Basilius dum scribit Adversus Eunomium, alt : In Dei forma, in Dei essentia est. Nec enim aliud forma est, aliudque essentia, ne sit compositus. Omnis imago, aut essentiæ aut formæ, aut figuræ, aut speciei, aut coloris imago est : Deus autem in nullo horum, sed in essentia solummodo est. Beatus quoque Joannes Damascenus ait : Essentia et forma et natura idem sunt in Deo. Et rursus, Deus simplex est omnisque expers compositionis. Qued autem ex multis atque distinctis conflatum est, compositum est. Si igitur increatum, immortale, principii expers, esse creatorem "zeternum, habere providentiam, essentiales in Deo differentias dizerimus, ex tam multis conflatum, ipsum compositum, non simplex crit, quod extremæ impictatis est. hiem : Non debot in Deo dici qualitas, ne eum com- B positum dicamus ex essentia et qualitate.

Sanctus Maximus, Capitibus suis ad Elpidium : Omnis intelfectio, sicut in substantia omnino axsistontiam kabet velut qualitas, sic et circa, substantiam qualitations imbutam motum habet. Non enim aliquid absolutum ac simplex, per seipsum subsistens, patest eam recipere, quod necipsa absoluta ac simples est. Deus autem utroque modo omnino simples essistif; ac tum substantia est sine subjecto. tum intellectio, omni prorsus carens subjecto. Idem · i. iis lem Gapitibus : Deus, sive substantiam dicamus, non habet potentiam intelligendi (ut sic dicam) passive, que ei naturaliter cointelligatur, ne inde compositus exsistat; sive dicamus intellectionem, non <sup>G</sup> habet naturaliter sibi subjectam substantiam, in qua recipiatur : sed ipsum secundum essentiam Deus intellectio est, totusque ac solum intellectio, ipsumque secundum intellectionem essentia, et totus essentia et solum, et super essentiam totus, et super intelléctionem totus, co quod unitas indivisa et impartibilis et simplex exsistat. Idem : Ne habitus et habilitates quæras in simplici et infinita substantia (sancta nimirum Trinitate), ne illam creatorum more compositam facias. Idem in Scholiis in sanctum Dionysium : Solus Deus vere ac proprie simplex est, vereque ac proprie unum el unilas el monas : cuncla vero a Deo secunda, dualitates sunt (ut sic dicam) et composita. Etenim spiritalia et quæ mente intelligimus, ex substantia sunt et constituente differentia, .qua res singular discernuntur. Quidquid enim aliquid leabet quod una intellizatur ad substantice suce seu D essentice manifestationem, non vere ac proprie simplex est. Quæ vero in sensum cadunt, ex materia et forma surl composita;

Præterea divus Dionysius : Non dividendum, alt,

(11) 'Er toic apoc Elaidior. Capita Maximi ad Esplaium sunt quater centena de Charitate, qui-bus præfixa ad Elpi lium epistola. In illis tamen non occurrunt hæc Maximi, ut neque in quingentis . aliis Pico vulgatis; præter quæ alla ducentena sust vere yvwstixa, ac multis subtiliora, milii producenda, exceptis etiam iis, quæ Roma accepi, ipsa

πραγματικήν διαφοράν επί Θεού άφαιρούντες δ μέν μέγας Βασίλειος, και' Εύνομίου γράφων, φησ', Τὸ 🛊 μορφή Θεοῦ οὐσία ἐστί Θεοῦ. Οὐδὲ τὰρ άλλο μορφή, και άλλο ούσία, Γra μή σύγθειος ή. Πάλιν ό αύτος, Πασα είκων ή μορφής, ή σχήματος ή είδους, ή χρώματός έστιν είχών · Θεός de er oùdert rourwr, er de oudla uory. Kal e θείος 'Ιωάννης Δαμασκηνός φησι, Obola και μορφή και φύσις έπι θεού ταυτόν έστι. Και πάλιν, To Osior dalour tori nal dourderor. To be in πολλών και διαφόρων συγκείμενον σύνθετον. Εί ούν τό άκτιστον και άθάνατον και άναρχον και δημιουργιχόν και αιώνιον, και προνοητικόν ούσιώδεις διαφοράς είπομεν έπι θεού, το έχ τοσούτων συγκείμενον εύνθετον έσται, ούχ άπλοῦν · ὅπερ ἐσχάτης ἀσεδείας έστίν. Ο αύτος, Ού χρη λέγεαν έπι Θοού ποιότητα, ira μή σύ<del>νθετον</del> abtor elawper έξ cioiac xal ποιότητος.

'O arios Mátilos in tols apos 'Eraidien (11) zeφα).aloiς, Πασανόησις, ώσπερ έν ούσία πάντως έχει την θέσιν ώς ποιότης, ούτω και περί ούσίαν πεποιωμένην έχει την χίνησιν. Ού γάρ äçerer τι xal axlour, xal avrd værorig durardr authr initiatada, ori wh aperor ion zal dx,1η̃. 'Ο δè Θεός κατ' ἄμφω πάμπαν υπάρχει άπλοῦς, καὶ οὐσία ἐστὶ τοῦ ἐνυποκειμένου χω ρίς, καί κόησις μη έχουσα καθάπαξ ύποκείμεror. 'O abode in tole aboole. The Bedr elte obσίαν είπωμεν, ούκ έχει φυσικώς αύτῷ συνεπιroovuernr thr too reeleval durager, Ira uh ourderog of eite ronow, our exel goothing deκτικήν την της νοήσεως ύποκειμένην ούσίαν, dill' aver and overlar royels form o beds, rai Slog renous, nal peror nal abre nata the reneur ovala · nul õlog ovala nal µóror, nal vnip ούσιαν όλος, και ύχερ νόησιν όλος, διότι μονός  $\dot{\epsilon}\sigma\tau$  is  $d\delta_{1}a'\rho_{0}ssoc$  and  $\dot{a}\mu sphc$  and  $d\pi\lambda\eta$ . O advice, Μή έξεις και έκτηδειότητας ζητήσης έκι της dn lỹc xai dreipov ovolac, tỹc driac Tpiddoć, Ινα μή σύνθετον αυτήν ποιήσης ώσπερ τα κτίσματα. Ό αύτος έν τοίς είς τον άγιον Διονύπον Explicit, Morog & Osog sorter anlow nuplug, ral śrhę nal porác • zárza dè psza Osór dvádec elol xal oursera, el xal un énions. Ta per rap rontà έκ τε ούσίας υπάρχουσι, και συστατικής διαφοράς άφοριζούσης έκαστον. Πάν γάρ το έχον συνεπιθεωρούμενόν τι πρός δήλωσιν της olxelag υπάρξεως ούχ άπλοῦν χυρίως • τὰ δέ αἰσθητά έξ ύλης και είδους.

#### "Ετι ό θείος Διονύσιος, Qù διαιρετέον, φησί, τό

bene multa : quibus amnibus nihil præfatur Maxinus, fere contra morem. Num vero et illa Elpidio inscripta habuerit Calecas, vel enm fefellit, quod capitibus de Charitate ad Elpidium habuerit subjecta ? Que tamen exstat presfatio, ad sola special quadringenta illa capita de Charitate, in quibus Photius præ omnibus aliis Maximi ingenium laudat.



Inoviac sistac. Taixa rap Ext per tur ortur άχώντων είς μετοχάς και μετέχοντα διαιροίντες, raidr per stras stroper to addious pettyor, sallos rethr peroxfr . to be impousion addlog to abto nal nallog nul nalor leveral. Kal Thin, Oux allo de elras rayabor sonai, xal allo the loop · oude sollata altu, xal allwe allus πραπτικάς θεότητας, ύπερεχούσας καl ivernirai. Kai máin, El 8' ir to Oso to drador sapficierir, sorai o peraballar in rov drabou note per ar, not to ph ar. 'O abobs, Else οδr, έπ' πύτην ήδη τῷ λόγψ την άγαθωνυμίαν γυρώμεν, ην έξηρημένως οι θεολόγοι τη ύπερθέφ beinger and dad advewe depopliqueer, aithe, οίμαι, την θεαρχικήν άγαθότητα λέγοντες. Πάλιν, Τψ είται τάγαθόν ώς ούσιῶδες άγαθόν, είς sine tà δντα διατείνει την άγαθότητα.

Έτι ή κατά Μανιχαίων γενομένη σύνοδός φησι, To exador ovola early ext deou . Ext de sur γεντητών συμδεδηκός. Έτι ο μέγας Βασίλειο; έν τος πρός 'Αμφιλόχιον περί του άγίου Πνεύματος, 'Arabbr το Πνεύμα, ώς άγαθος ο Πατήρ, xal άγαθός δ έπ τοῦ άγαθοῦ γεννηθείς, ούσίαν έχων την άγαθότητα. Πάλιν, Διαφορά δέ ταῖς θείαις δυτάμεσι πρός τὸ Πτευμα τὸ ἄγιοτ αῦτη, ὅτι τῷ μι φύσις ή άγιωσύνη, τοις δε εχ μετουσίας ίπάρχει το άγιον. Και ταύτα του αύτου έν τη πρός τούς Νιοκαισαρίας έπιστολή. Εί μη άπλοῦν έστι τό Πιτεύμα τό άγιον, έξ ούσίας και άγιασμοῦ συτίστη. Kal τίς ούτως άνόητος, ώστε σύνθετον είπει τό Πνεύμα τό άγιον;

Έτι ό θείος Χρυσόστομο; έξηγούμενο; τό, Έγώ είμι το φώς του κόσμου, φησίν, ΕΙ ούν άλιο ζωή, irepor de to que, itepor de h obola, ouroetos έσται και ούχ απλούς. Και πάλιν, έξηγούμενος to, Er apy of tr & Adyor, Tontor Boi tie dr μικρόν ύστερον και φώς λεγόμενον, και τό φώς salir dropa Coperor Whr, zal thr Cuhr alh-Becar. Idars in role aurole, Touro de elze, ro, · Er αδτῷ ζωή ήr > δηλονότι, ούχ ίνα σύνθεσιν ύποπτεύσωμεν, d.l.l' Ινα μετά μικρόν drazθώμεν είς το τών δογμάτων ύψος. Έπει γάρ ούκ à: trerónot tiç evrólwç tŵr sollŵr sŵç toter  ${}^{\mathsf{D}}$ ενταστατος αυτού ή ζωή, πρότερον έχεινο είπε, τό ταπεινότερον, έπειτα παιδευθέντα πρός to info lore for dres. 'O the sixur, "Or so was αὐτῷ ζωήν Εχειν · οῦτος πάλιν φησίν, 'Εγώ είμι ή ζωή. Και σημείωσαι, πώς σύνθεσιν ό άγιος ήγειται, εί τι; άλλο μέν την ζωην έπι Θεού λέγοι, Etepsy de to que, Etepsy de thy odslav, we awatepw itrev.

Έτι ό θείος Κύριλλος έν τοίς Πρακτικοίς τῆς τρίτης συνόδου φησίν, Όσπερ ή μονάς ούκ αν τμηθείη είς μονάδας δύο · ή τάρ είς ταῦτα διαιpovyéry oùz är elg yvràc, d.là ĉuác · oŭsw

naler nul nallog and the er ta bla over A pulchrum et pulchritudinem, in auctore et causa, que universe in une comprehendit. Harc enim in quoris ente in participationes, et ea que participant dindentes, pulchrum dicimus, quod pulchritudinis particeps est, pulchritudinem vero, participationem : superessentialis autem pulchritudo, eadem et pulchritudo et pulchrum nuncupatur. Rursnmque : Porro non aliud bonum esse dico, alque alind vitam, nec plures auctores seu causas, aliasque alsarum effectrices deltales, quæ superemineant, et quæ inferiores exsistant. Et rursus : Sin autem in Deo bonum substantia est, is qui a bono mutatur, quandoque quidem ens, quandoque vero nihil erit. Idem : Esto igitur, ad ipsam ju**m sermone proce**damus boni nuncupationem, quam singulariter theologi supra quam Doo deitati et es omnibus tribuunt, ipsam puto divinam substantiam Bonitatem vocantes. Rursus : Quod bonum sit, tanquam essentials bonum, in sa qua sunt omnia, bonitatem extendit.

> Præterea, quæ adversus Manichæos synodus coacta est, ait : Bonum in Deo essentia est; in genitis autem seu creatis accidens. Ad hæc magnus Basillus in suis ad Amphilochium de Spiritu sancto capitulis : Spiritus sanctus bonus est, sicut bonus est Pater, et bonus qui ex bono natus est, essentiam habens bonitatem. Rursus : Interest autem hoc divinis potestatibus ac Spiritui sancto, quod huic quidem natura sanctitas est; illis vero ex commercio ac participatione est, quod sunt sancter. lizo quoque ipsius sunt in Epistola ad Neocæsarienses : Nisi Spiricas sanctus simplex est, ex essentia et sanctitate constat. Ecquis vero sic demens, ut Spiritum sanctum compositum dicat ?

Præterea divus Chrysostomus exponens illud : e Ego sum lux mundi 12, ait : Igitur si vita aliud est, aliud vero lux, aliud autem essentia aut substantia, compositus erit et non simplex. Et rursus exponens illud : In principis erat Verbum 13 : > Istad brevi post viderit quis etiam lucem dictum ; incemque rursus vitam nuncupatam, et vitam veritatem. Rursus ibidem : Hoc autem dizit, nempe « In ipso erat,» non ut compositum opinemur, sed ut paulathn ad celsa decreta provehamur. Quia enim nemo vulgi facile in animum inducturus crat. quomodo ejus vita ipsa per se ac vere exsisteret, prius dixit quod evat humilius, mozque eruditum auditorem, ad id quod sublimius provehil. Nam qui dizerat : e Dedit ei vitam habere 11; ) his rursus ait : «Ego sum vita 18, ) Porro observa, quemadmodum sanctus compositionem existinet, si quis alind quid vitam in Dea. allud lucem, alindque essentiam existimet, uti superius dixit.

Præterea divus Cyrillus in Actis tertiæ synodi ait : Quemadmodum unitas nunquam dividatur in duas unitates. Que enim in hec dividatur, non unitas fuerit, sed binitas, ut sie loquar : sie et unum,

18 Joan. vill, 12. 18 Joan. 1, 1. 18 Joan. r, 16. 18 Joan. xiv, 6.

## 347 .

MANUELIS CALEC.

quod summa consertum unione est, hand in duo di A xal zo Er, xaza zhr azpar Erwour, obz ar ele vidi possit, quippe cum simplex sit universorum Dous. Lien in Thesauris, exponens illud : a Sicut Pater habet vitam in semetipso 16, > alt, Hoc loco, his qui nolunt recte intelligere ingentis blasphemiæ periculum oritur. Si enim Pater dicitur habere vitam in semetiyso, aliud quidpiam est, præter vitam quæ in ipso est. Hoc autem si dederimus, quædam velut duplicitas ac compositio circa illum intelligetur. Atqui id est absurdum. I lem alibi : Si enim aliud quidem est Deus, aliaque prater ipsum, quæ in eo est, scientia, erit compositus et non simplex. Quod vero exploratum sit esse simplicem, non aliud quid præter ipsum quæ in eo scientia est. Nos autem non sic, alioqui essemus aliquid per essentiam ab æterno ; sed in essentia positam habemus bonitatem. Et rursus : «Deus B charitas est, > juxta Joannis vocem 17; nec ipse quidem alind quid, alind vero quod in ipso est. Est enim simplex, omnique carens compositione. Rursus : Non enim erit natura simplex universorum Deus; sed magis compositus exque duobus constans, siquidem quæ in eo vita est, alia ab ipso est.

Præterea Nyssenus in Confutationibus : Igitur si etium Filius una vita sincera ac pura est, ab omni duplici ratione ac compositione remota, nullague præter ejus vitam res subjecta est, Quomodo enim in eo qui simplex est, alienæ rei commistio ulla existimari possil? etc. I lem, in Cratione catechetica : Non enim compositione vacat, guod alterum in altero g dicatur esse. Sed omnino necessarium, cum explorata simplicitas si/, ipsum Verbum vitam esse, non vitæ participationem.

Præterea sanctus Augustinus, quem œcumenicæ

# 14 Joan. v, 26. 17 1 Joan. 1v, 8.

(11) O ārioç Adrovozīroç, ör al olzovjurizal coroda. Merito Calecas Angustini firmissima auctor ritate nititur, sie concilii V generalis sententia firmata, qua probati fidelibus magistri proponuntur, ntriusque Ecclesite præcipus lumina, ut est reipsa una Ecclesia, unoque Spiritu loculi sunt, sive qui in Oriente, sive qui in Oceidente, Ecclesize doctores fulserunt. Eamdem Augustini auctoritatem urget Calecas in opere suo Kata Γραϊχών τουτέστιν περί της έχπορεύosus roudylou Ilveduatos xal ix rou liou, De praces- D sione Spiritus sancti etiam es Filio : quod Latine solum prodiit, sed locos Patrum Griece nobis servavit Reglus codex, ex quo licet petere, cut et Hieronymi et Ambrosii singulares locos præmittit; er quibes Autorisius ejustiem synoli decreto inter magnos Ecclesite doctores celebratur : Azoloudouπαβιώς Εκτίελα ποτιστές ειθηταιστ : Αχολούου-μεν έν άπασι χαι τοις άγίοις διάσχά/οις της τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησίας. 'Αθανασίω, Βασιλείω. Γρηγορίω «ῷ Θεολόγω, τῶ Νύσσης, 'Αμδροσίω, Αύγους ίνω, Θεοφίλω, Κυρίλλω, 'Ιωάννη τῷ Κωνσταντινουπό-λεω; Πρόχλω · χαι πάντα τὰ παρ' αὐτῶν συγγρα-φέντα περί τῆς όρθῆς πίστως και πρός κατάχρισιν κων σύστιστων δεγουσία Ησο κα επαρίδια μαρωτί μα two aipertrais devouela. Hac se concilii anciertate promi Photius foriasso videns, epistola ad episco-pu a Aquileiensem, mihi dum Græ e edita, Latino vero Baron. repræsentata an. 883, sic velut lubricus · anguis ell gium quærit, protorvamque ac vere hæ-te cum ingenium produt : Nat, graty : &xx' 'Auδρόσιος ο μέγας xal-Δύγουστίνος xal Ιερώνυμο,

δύο διαιρεθείη · καί γάρ άπιοῦς ἔσται ο τών δλων Θεός. 'Ο αύτος έν τοις Αησαυροίς έξηγούμενος τδ, "Ωσπερ ό Πατήρ Εχει ζωήν έν δαυτφ, φησίν, Ένταῦθα τοῖς ὀρθῶς οὐκ ἐθέλουσι roεir ele πολλην ό λόγος χινδυνεύσει δυσφημίας. Εί rap exerter tauto Itretal Cutr & Hathp, Stepor el ever sapà thr er aito Cuhr. El de touto, διπλόη τις ώσπερ και σύνθεσις περί αυτόν νοηθήσεται. Αλλά τούτο άτοπον. Ο αύτος έν τοις Ellois, El yap Erspor per els estir d'Osde, etépa δέ παρ' αυτόν ή έν αυτῷ γνῶσις, σύνθετος ἔσται καί ούχ άπλοῦς. Έπει δε άπλοῦς δμολογουμέ. νως, ούχ έτερόν τι παρ' αύτον ή έν αύτῷ γνῶ. σις. Ήμεις δέ ούχ ουτως · έσμέν γάρ τι και ού. olar átölug ér öð tý ohala xeulérnr Ezoper thr Truoir. Kai naliv, 'O Osoc drann bori, zara thr roù Iwarrou gwrhr, zal oùz Erepor pêr ti abτός, έτερον δέ τι το έν αυτώ · άπλοῦς γάρ και άσψηθετος. Πάλιν, Οψ γάρ άπλοῦς Εσταιτήν gigir o tur ölwe Geog ovrator de pallor καί έκ δύο συγκείμενος, είπερ έστιν έτέρα παρ' autor & ir auto Cun.

"Ett & Nussans in tols Artigontizois, El our nal & Yide ula Cun sorr slinping, adong συνθέσεως και διπλόης κε ωρισμένη, και ούδεν υπόχειται πράγμα παρά την ζώην αυτου. Πώς γάρ έν τῷ ἀπλῷ μίξις ἀλλοτρίου πράγματος טֿתסתדבטטוד' מי ; אמן דע לבאר. "U מטדלה לע דש אמτηχητικώ. Ου γάρ αν έκτος είη συνθέσεως τό Erepor er erepu sereir elrai all ardyxy πίσα, της απιότητος δμολογουμέτης, αυτότ ζωην είναι τον λόγον, ου ζωής μετουσίαν. "Ετι ό άγιος Αύγουστίνος (11), δυ al οίχουμενικά

xal tives toutois oporayels te xal loostásioi, ulya δύομα έπ άρετή και βίου λαμπρότητε λαχόντες, το Πνεύμα έχ τοῦ Υἰοῦ ἐν τολλοξ, αὐτῶν λόγοις συνέ-ταξαν ἐκπορεύεσθαι. Καὶ ὅἡ τούτοις πειθόμεθα οῦτω καὶ λέγειν καὶ φρονείν • καὶ μἡ ἀτιμάζειν Πατέρας ἐἰς αἰρετικὴν δόξαν διαβάλλοντες. "Εστε δὲ πρώτον μέν το πάαι πρόξηλον πρός αύτους είπειν, Ω; εί δέχα ή χαι είχοσί τινες των Πατέρων ταύτην είπον την φωνήν, μυρίοι δι ούχ εφθέγξαντο, τίνες οι Πα-τέρας έξυδρίζοντες · οι το πάν αύτων της εύσεδείας to oblyous repryperportes, xal toutous avtigoerro-אליסטה אמו מידודמססטוליסט: פואסטעביואמו: סטיטטטה χαι αναριθμήτω πλήθει θεοφόρων ανδρών προδαλλόμενοι, ή οί τους πολλαπλασίους συνηγόρους παρα-λαμάδανοτες ; Υδρίζει τις Πατέρας, ώς φής, μή λέγων το Πνεύμα έκ τοῦ Υἰοῦ ἐκπορεύεσθαι; καὶ γὰρ οῦτως ἐκείνοι ἐφθέγξαντο. Καὶ πῶς οῦχ ὑδρίζει πολλαπλασίοις δ τούτο λέγων; Ού γαρ ούμενουν ουδαμού τουτο φθέγξασθαι κατεδέξαντο. Sene, inquit, magnus Ambrosius et Augustinus et Hieronymus, atiique quidam ejusdem or Tinis parisque dignitalis, virtute vila que merita clarissimi, in multis suorum librorum conscripterunt, Spiritum sanctum ex Filio procedere. Hisque adeo credimus, ut sic dicamus as sentiamus, nec Patres. hæreticæ opinionis nomine traducentes, probro afficiamus. Porro licet ad cos primum dicere, quod omnibus liquet. Nemps si decem aut viginti Putres cam tocuti sunt vocem, sexcenti vero non loculi sunt, quinam quasso sunt, qui Patres probro aff-



μερτυρούσι, και του μή τους λόγους τούτου καταδεγόμενον άναθέματει ύποδάλλουσεν ούτος ούν έν ζ wapt Totádos oper, 'Er entery ty azlotnet oux form inspor to cogor stran xapa to stran. dil' i airi insi vogla, hriç xal civla. "Eri iv τφ αύτφ, 'Δθέμιτον δέ λέγειν ύφίστασθαι καί brozzioval tor Osor th dradotati abteu nal. the drubbeness why pallor over strat, unde. the Other strat the description absor, all' be airo strat is ir inontition.

'En & peras 'Adavastos in tols mai Ylou, Elγέρ μη ούστώδης έσει σοφία και ένούσιος λόγος. nai ar d Ylde, all' dalas orogia nai lores. nal Ylbe ir th Hatpi, ein àr abtoe o Hathoτο ύπέρ τής συνόδου Απολογητίκο, Εί μένour treited top tor Osor stras ourdetor, we er. • το οίτοια το συρβαθημός, η δεωθάν τινα παριβοihr byeur mai naddwreobae 🕆 h eiral cira tà. countra airou tip obolar, wore legorres those Beer nat brendforres Hartpe, wh eithe the dood or about not deardingscor ούσίαν σημαίνειν, άλλά τι περί αυτόν μεμφέσθω μir the everobor, γράψασαν in του Πατρός tor live matarositustar de oti duo sauta. βλασφημούσις, ούτω διαγοαφμενοι τόν τε γάρ bedr oupacizedr tira elodrovot \* nal tor Kópeor ούκ αύτοῦ τοῦ Πατρός, άλλα τῶν περί αὐτόν ira Mbr. zarayesoorres. Kal tauta tou autou iv rý nepi rou, "Ori nadůg elphrai rolg in Ninalg C Πετράσιν ή λέξις τοῦ όμοουσίου. Αιδ ούδε την πίσιν αθτού του όντος θεού δημιούργημα chosis, si re to Hatha xui to Geig oux authy threoù breve obeiar enpelvoueur, 412 étepor ti, özep ögelig drazildetete. El dè touto dzpezèg, zal klar dosbic ion zal póror intervuñobal. Kal μετ' όλίγα πάνο · Kar τάρ άδυτάτως έχωμετ καταλαθείν δ τι ποτ' έστι, άλλ' όμως άπούοντες to Harto zal to Yior, nai to Hartospatup, oby

ciant, que corum comient pietoten (rectam scilicet fidem) in paucis circumscribunt, eosque contraria locutos et edversantes æcumenicis synodis, innumerabilique.dirinorum virorum multicudini opponunt, an qui longe D plures patronos assumunt ? Probro officit Patres, nt dicis, qui non dicit Spiritum ex Filio procedere ? Elenim sic illi locuti sunt; et quomodo non multo plures contumelia afficit qui hoc dicit? Nunquam enim in animum induserunt ut hae loquerentur. Arconsit impudentiasimum caput et Christi vocem, παρά τοῦ Πατρός ἐκπορευόμενον, quasi et illi obnftantur Patres, qui etiam ex Filio Spiritum dicunt. At unde, Pholi, Lontum obreput universali synodo ut sibi, ipsique Christi voci, adversantes in theologia viros (Deitatis scilicet ipsa doctrina) 51106 orbisque magistros omnibus spectantibus ad fidem, sequendos volueril? Plane sic erragtes decobat magis the to alpetent portuest anodallessar, una cum hæretice illerum sensu abjici, quam prohato-rum Patrum collegio sociari. Idque merito inferobant, quos sogillat Photius, ex illies errouea sententia: non illos contraria loqui, communi Domino admittebant, good ille inepte imponit. Et certe ex

owoła bisłonadov rąc. Exchysiac thoritatov & synodi przelientissionem doctorem testantur, comque qui ejus sermones non recipiat, anathemati subjictunt. Is igitur, libro vn De Trinitate, ait : In illa simplicitate non alind est sapientem esse, quam esse, sed eadem ibi sapiensta, quæ et essen ia. Athuc in codem libro : Nefas est diceres substare Deum ac subjici bonitati suz; et non potius bonitatem substantiam essa; nee bonitatem esse Dexm, sed in co nt in subjecto.esse.

Ad bæc magus Athanasius, Orat, de Filjo : Nisi. enim substantialis sapientia ac verbum essentia præditum et qui sit vere, Filius est, sed simpliciter sapientia et. verbum et Fillus in Patre est, fuerit ipse obroerus \$5 obortas nat Adrov. O abroe in B. Pater compositus exessentia et verbo. Idem. in Orations apologetica pro synodo: Si quis igitur Deum compasitum esse existimat, quasi accident in substantia, aut externo. quasi involucro occultari • vel esse quedam que ejus essentiam compleant, ut cum Down dicinus, ac Patron vocomus, non ipsam ejus invisibilem et incomprehensam essoutiam significemus, sed aliquid circa ipsum, is synodum reprehendat, que scripserit Filium ex Patre esse; intelligant tamen, qui sic opinantur, duo se hæc blasphemare; quod nampe tum Deum, corporaum quemdam inducunt, tum Dominum, non ipsius Patris, sed corum qua sunt circa ipsum, Filium esse mentiuntur. Sunt et ista ejusdem Athanasii, illa oratione, qua ostendit komonsii vocem rite positam esse a Patribus Nicznis : Proinde nec creaturam ipsius veri Dei opus esse dicetis, siquidem quod Pater quodque Deus dicitur, non ipsam ejus qui vere esse essentiam significant, sed aliud quidpiam, quod vos confingitis. Si autem hoc value indecens, sane vel cogitatu impium est. Paucisque adwordum interjectis : Quanvois enim comprehendere non possumus quidnam landem est, dum tamen Pater et Filius alque omnium conservator . endimus, non aliad quid, sed ipsam beatam simplicomquo el incomprehensam, ejus qui vere est, essen-

> tantis ques jactat, nec\_unum afferre potest qui expresse neget etiam ex Filio procedere, vel qui saltem sibi indulscrit, ut exceptivum adderet; nempe ex solo Patre. Ex Patre vero procedere, nunquani negarust Latini; plures magis explicaruat, addeu-do Filioque : Græci proclivius, per Filium, quo eum significent ex Patre ut primo auctore, Filio quasi mediante, qui ipse anctor en austore, et unus cum Patre enque acceptis abillo, Spiritus auctorest. Narrat Georgius Metochita, plaglaria manu In uno exemplarium cujus lam veterum Patrum, cujus non meinini, adjectara esso vocem povov, suit facile deprembensum plagium esse. Sie desunt ventosis hominibus, quo errorem suum tueantur ; cum sic illustria sint testimonia dicentium procedere Spiritum etiam ez Filio, sen ez illo örzpitv ac substantiam habere, ut sorum lectione, collectore Nicephoro Blemmida, Joannes Beccus ad saniorem mentem revocatus sit; cujus in patriarchatu tenax, egregiusque fidei defensor, sede tandem excidit. Videatur card. Baron. relatus. Nes cuim hujus laci est plura in cam epistolam inquirere,

### 351

MANUELIS CALECAS

Filium ex Deo dixeritis, nimirum ex Patris substantia illum esse dixistis. Idem in eadem orat. : Decebat vos (Arianos nimirum) non dicere Filium ex Patre esse, sed ex iis quæ sunt circa ipsum, ut hoc caven- tes, ne Deum vere Patrem diceretis; sic compositum enm qui simplex est, el corporeum intelligentes, insol'entioris blasphemiæ auctores exsisteretis. Porro ex sancti hujus dictis liquet, nomen Deus et Pater et Creator, et universorum conservator, ipsam beatam essentiam significare; tametsi nulla nomina quid illa sit repræsentent, eosque, qui circa Deum alia quædam præter ejus essentiam esse dicunt, naturalia Deo et essentialia ac increata, sive vitam, sive ionitatem, sive quidvis tandem corum, ex quibus aiunt Deum cognosci, eumque qui secundum essen- B tiam invisibilis est, secundum illa visibilem fieri; ftatuuntque esse quædam quæ ejus essentiam compleant, Deum qui simplex sit, compositum corporeumque intelligentes, insolentioris blasphemiæ auctores exsistere, aliudque quidpiam circa ejus essentiani fingentes, quod et cogitatu impium sit, dicore. τέρας βλασφημίας έφευρεται γίνονται · και ετερόν τι χαι μόνον έντιθυμήσθαι λέγουσιν.

At theologi, ut co se absurdo expediant, que dicta sunt pro munere docent ac tractant. Eademque ratione, quas in Deo dicimus rerum rationes, nihil ab ejus essentia aiunt differre. Sane guidem divus Chrysostomus exponens illud : « In quo 'sunt thesauri sapientiæ et scientiæ 14, 3 alt, : Vide, C tametsi videtur magnum aliquid dicere, verum id quoque submissius dizit, propter simpliciores; nam ipsa vers sapientia, vers scientia est. Sanctus vero Maximus exponens magni Dionysii auctoritatem dicentem : Imagines quasdam et simulacra divinorum ejus exemplarium : Universorum auctoris, inquit, exemplaria, quie habet, æternæ sunt Dei cogitationes, per quas, et ex quarum ratione omnia in eo erant, cum alia ab ev non essent. Rarsusque in lisdem scholiis : Negue Deus in loco est, nec quæ sunt in eo, in ipso sunt ut in loco, sed ea habet, velut qui seipsum habeat, et in illis atque illa essistat. Ejusdém ex iisdem : Etenim si ejus essentia alia est, quæ vero intelligit alia sunt ab ipso, carebit n ipse intelligentia, id est, ejus essentia. Si quid vero habet, ipse a se, non ab alio habet. Quod si a seipso et ex seipso intelligit, ipse ea est quæ intelligit. Igitar cum sit vere mens, novit ea quæ sunt, ut qui est. Ergo si se ipse intelligendo, oa quæ sunt intelligit, ipse est ea quæ exsilitunt.

Atque hæc hactenus, exque multis pauca. Nos vero ea quæ dicta sunt colligentes, concludendo observamus, ex dictis manifeste probatum fore primum : Si aliud quidem Dei essentia est, alia vero quæ sunt in ipso : puta, vita et sapientia et bonitas, et si quid ejusmodi absolute Deo tribuitur, quæ ab essentia, ipsaque inter se realiter distinguantur,

18 Colors. H. 3.

tium designari intelligimus. Quin ros quoque, cum A stepor r1, d.1.5 authr thr paraplar zal axim nal dratalystor too briog obolar oppairousνην νοούμεν. Είρήκατε δέ και ύμεις έκ του Θεού τόν Υίόν, δήλον ότι έκ τής ούσίας του Harpde autor siphrars. 'Il autos in to auto. "Εδει μή γράφειν ύμας, τους 'Αρειανούς δη lorότι, έκ του Πατρός τόν Υίόν, άλλα των περί abrdr, îra φεύγοντες λέγεις άληθως Πατέρα tor Osir, oursecor obta tor delow, as ouματιχόν έπινοοῦντες, χαινοτέρας β.laσφημίας έφευρεταί γενήσεσθε. Έχ δι των του άγιου. τούτου δήλον δτι τό Θεός δνομα και το Πατήρ, και Δημιουργής και Παντοχράτωρ, αυτήν την μαχαρίαν ούσίαν σημαίνει, εί και μηδέν των όνομάτων παplarnaw, & ti not' Eater ixelvy wet but of mept the Bede elvel neve herowter, Etepe the obside abτου, φυσικά και ούσιώδη του Θεου και άκτιστα, erre ζωήν, erre dyabornta, erre orionmore if w o Beds, past, yivesteras, rata the obside aboa- . τος γίνεται κατ' έχεινα, τιθέασί τε είναι τινα τά συμπληρούντα αύτου την ούσίαν χαι τον άπλουν Θεόν σύνθετον και σωματικόν επινοούντες, καινο-

περί την ούσίαν αύτοῦ ἀναπλάττοντες, ἀσεδίς

· \*Αλλά τουτο το άτοπον έχφεψγοντες οι θεολόγω τέ προειρημένα θεολογούσεν. Και τώ αύτώ λόγω, παί οδς φαμεν έν τῷ Θεῷ λόγους τῶν δντων, οἰδέν φασι διαφέρειν τής ούσίας αύτοῦ. 'Ο μέν γάρ θείος Χρυσόστομος **έξηγούμενος, το Έν φ οι βησαυροί** τής σοφίας και τής γτώσεως, φητίν, "Opa, el zal dozei zi uera elzeir, alla zal touto ourxarabarizão elze dià roio dziovorépovo abτοσοφία γάρ έστι και αύτογνώσις • δ δι άγος Μάξιμος, την του μεγάλου Διονυσίου βήσιν έξηγούμενος, φάσκουσαν, Είκόνας τινάς χαλ δμοιώματα τών θείων αύτοῦ παραθειγμάτων, Τῆς ἐχούσης, φησί, παραδείγματα τῶν πάντων altiaς αί άτδιοι νοήσεις είσι του θεού, δι' άς και καθ **Δ<sub>C</sub> άπαντα ήν έν αύτῷ, ούχ ξτε**ρα δντα αύτοῦ. Iah:v iv toi; autoic, Over d Bedg ir toxo, oute τά έν αύτῷ ώς έν τόπφ· άλλ' ἕχει αυτά ώς tautor tywr, nal triw abtoic nal tauta. Tw αύτοῦ tx τῶν αὐτῶν, Kai γάρ, si μέν σὐσία ab τοῦ άλλη ἐστίν, ά δὲ νοεῖ ἕτερα αὐτοῦ, αὐτός άνόητος Ισται, ήγουν ή ούσία αύτοῦ. ΕΙ τι δε έχει, παρ' εαυτού έχει, ου παρ' άλλου. Εί δε สนอ' savtov xul sE savtov rost, autric sourd rosi. Ούχοῦν roùç ῶν örzως, rosī zà örta ὡς ών. ΕΙ ούν νοών έαυτον τα δντα νοεί, αύτος tori tà orta.

Ταύτα μέν έπι τοσούτον, και έχ πολλών όλίγε. "Ημείς δε επισυνάγοντες τα είρημένα, συμπεριαμιτιχώς επισημειούμεθα ότι έχ τών ετρημένων δηλου γέγουε πρώτου μέν ότι, εί άλλο μέν ή ούσία דסט שרטש , מאאם של דע צי מטדש, סוֹסי למא אבו משטום χαι άγαβότης, χαι εί τι τοιούτον άπολελυμένως 👎 Θεφ αποδιδόμενον, της τε ούσίας και αλλήλων δα-

352 .



πον και ούτως έχοντα πρός την ούσίαν, ώ; αύτη; άνευ μή αν ύποστηναι δύνασθαι χαθ' έ τυτά, ώ; ό Topo; rata the too Haland Ristie diexpive rat έκήρυξεν, έκείνα πάντως ώς έν ύποκειμένω τη ούσία Εσωνται, και αύτη τούτων έσται δεκτική και ή ύλη, ή άνάλογον τη ύλη. το γλο υποκείμενον ετέρω πρό υπαρξιν ή υλη έστιν, ή άνάλογον τη ύλη. παί ούτω τη μέν ούσία στέρησις και παθητική obrains unapper the of autil, olov there was now-TETEC. Xal elon & evéryesas relevarixal tão oùdias ξεται ταύτης · και τη συνδρομη των πολλών έν έπαι καί το έκ τούτων σύνθετον. Η γάρ έκ δύο εούλάχιστον πραγμάτων els by συνέλευσις. ών το Ιν ούχ Ιστι τῷ Ιτέρφ τουτόν και πράγματι και λόγ., ή το δεκτικών έτέρου παρ' αύτῷ πρός υπαρ- Β ξιν, ών ή σύνοδος έν άποτελεί, ή το πολλοίς είς בייוש שייוסט שהברולטעביטי, א טאשב אלאשב דוב όριζόμενος λάγειν ενδέχεται, σύνθετόν έστιν. Τό γέρ συμπληρούμενον έτέρφ τινί, εί και άχώριστόν נוזוי בידסט, פטיטפדטי בסדוי.

Δεύτερον, δτι τη άτελές έπι θεού γώραν έξει. Τών γέρ έν τη ούσία Εχαστον συμπληρωτικόν έσται του είναι, και μέρους λόγον έξει πρός το όλον. Παν δε μέρος, ή το ανάλογον τῷ μέρει, ατελές έστι. Διόπερ άμερη τον Θεον ή χοινοτάτη περί αύτου ένκια καταγγέλλει. Ούχούν ούδε τον θωόν χαι Πατέρα ή τον Υίον, ή το άγιον Πνεύμα μέρος φαμέν τής μιας και όλης και ύπερκλήρους Θεότητος.

Τρίτον, δτι μετά τοῦ ἀτελοῦ; και το πεπερασμέ- C vov int Osou elsayofiserat. To yap in out mpayμάτων συνεστώς δπιιρον ούχ έστιν. Η γάρ δυάς ούτε άναρχος ούτε άπερίγραπτος, ό θείος έφησε Μάξιμος, πέρας έχούσης έκατέρας μονάδος την έτέραν. Διόπερ ούδε τρείς μονάδες έπι Θεού, άλλ' ώσπερ μίαν ούσίαν, ούτω και μονάδα μίαν την αύτην άδιαίρετον έν τρισί προσώποις. ή χαθολική πίστις έμολογεί.

Τέταρτον, δτι μετά του πεπερασμένου και τό περεγραπτόν έν τῷ Θεῷ χώραν Εξεε. 'Ο γάρ Θεός oix forat Sin; St' Shou kauroù ousla ant jut zat ooφία, χαι τάλλα δσα χαι λέγεται χαι έστιν ό Θεό; • ούδε έλος δι' έλου τελειότατος έσται, ώς φησι Διονύous; to 17 του περί θείων δνομάτων · όλλα τι μέν D Dionysius tertiodecimo c p. De dirin. nomin., scil αύτου σοφία, τι δε άγαθότης, τι δε φώς, τι δε ούσία, χαί ξχαστον ύφ' έτέρου περατωθήσεται, πραγματιχώς διαφέρον, και πάντα πρός την ούσίαν όμου. Και όη και ξκαστον τούτων, έφ' δουν το άντικείμενον exorcheque, apic & retextal, xal ou to erspou (the οσφοποίησιν φέρε είπειν, ένεργει, χαί ού την ζώωσιν. dir' où navra ta eiç xelopara napa toù Beoù ayaβοδότως παρεχόμενα πεπερασμένη δύναμις Εσται. Το δε σεπερασμένον και περιγράφεται δή που. 'Αλλά ταῦτα σφόδρα ἀπάδει τῆς ἀληθοῦς περί Θεοῦ διανοίας. Άπλοῦς γάρ χαὶ ἀμερή; και ἀσύνθετος χ.ὶ

pipsyra πραγματικώς, του προηριθμημένου τρό- A quomodo in superioribus recensuinus sicque ad essentiam comparantur, ut sine illa, ipsa persubsistere non possint, quemadmodum Tonnus ex Palamse Adei rationibus decrevit et præficav t. Illa omnino in essentia sint ut in subjecto, ipsaque illorum sit capax : sitque adeo materia, vel hujusmodi quod materiæ respondeat. Quod enim alteri subest ut in eo exsistat, aut est materia, aut aliquid materiæ simile; sicque adeo essentiæ quidem privatio inerit ac vis pissiva: quæ vero in ea sunt velut habitus et qualitates et formæ aut operationes, perfectiones-erunt istins essentiæ: auodane multa concurrant, unum consurget, ac erit compositum quod ex illis est. Duarum enfin minimum rerum in unum concursus, quarum una non est idem re et ratione cum alia : aut quod alterius suscipiendi capar est, in quo illud exsistentiam habeat. quibus convenientibus conflator unum, vel quod multis in idem confluentibus perficitur, aut quovis alio modo quis definiendo dixerit. compositum est. Quod enim cum alio quodam completur, tametsi ab co inseparabile est, compositum est.

> Alterum, fore Deum imperfectum. Unumquedque enim corum que in casentia sunt, vim complendi esso habiturum est, partisque rationem ad town. Umnis enim pars aut quod parti affine est, illique respondet, imperfectum est. Ideireo communissima de Deo notio omnem ab eo partium excludit rationem. Hincque adeo net Doum Patrem neque Filium sut Spiritum sanctum partem dicinus unius et totalis ac supra quam plenæ Divinitatis.

> Tertium est, cum oo quod est imperfectum esse etiam inducendum in Deo quod est finitum, Quod enim ex duabus rebus constat, non est infinitum. Binarius enim nec principio caret, nec fine, inquit beatus Nazimus, qui nimirum utriusque unitatis finem alteram nactus sit. Unde nec tres unitates in Deo, sed sicut unam essentiam, sic et unam unitatem camdem in tribus personis indivisam profitetur fides catholica atque agnoscit.

> Quartum, cum eo quod est finitum esse, in Deo locum habebit hoc, quod est circumscriptum. Non enim Dous totus ex tate sua essentia erit et vita et sapiontia, atque alla quaennque Deus dicitur et est; nec totus omnino perfectissimus erit, ut ait aliud quidem ejus sapientia, aliud bonitas, aliud lumon, aliud essentia ; finieturque unumquodque ab. altern, a quo realiter distinguitar, omniaque simul ab essentia. Sed et horum quodlibet, in quantum contrarium, effectum, ad quem ordinatur, et non alterius (puta sapientiam et non vitam) operabitur; non vero quæcunque a Deo in creaturas benigna diffusione emanant, virtus erit finita. Quod autem finitum est, sane etiam alicubi ci-cumscribitur. Hac autem longe abhorrent a D. i intelligentia. Communi enim notitis, com simplicem, impartibi-



۲

lem, omnis expertem compositionis, perfectum, in- A relator xal antipor, xal antiplypanto; rapa the BOLVIS EVYOLAS QUOYOYELEAL. finitum, incircumscriptum confitemur.

Denique ai Deus, corum quæ distincta concurrerunt conduto unum est , primo quarendum quis hæc distincta copulaverit. Deinde, Deus ipse, quod sit unius particeps, nnum crit. Sic vero, nec proprie, nec prime unum fuerit; sed sic unum, veiut ca que et diversis rebus constituentur.

355

Præterea, erit alignid Deo melius et præstantius; merito enim, quod participatur, eo quod participat, ac quod vim babet ut plura distinctaque uniat, id primum, mehusque ac præstantius audiat. Nom et Dei vita et bonitas, et quæcunque alia dicunt ab essentia, ita ut contra illam dividantur, nec essentia hoe ipsum sit quod bonitas, ac similiter in aliis, plane præstantiora exstigrint quam essentia. Id enim propter quod aliquid sapieus aut benum aut justum est, ut quod forma sit ejus quod impartitur, actusque perficiens, co præstantius ac melius est. Universim enim quo quid impartitur, ipso quod impartitur, melius est. Hic vero, virtutes ista, ut quidem actus perficiens essentiam, aliquid nobilius sunt ac præcellens; ut vero ipsæ per seipsas non possual subsistere, sed ab essentia mutuauturesse : suntque has quidem essentias expertes, illa vero essentia est; Sc quæcunque demum alia contra dividendo afferunt novi theologi, minus aliquid sunt ac deficiens, empinoque alterum altero indigens, uti dictum est.

Ad hac; si in Deo sunt vita et sapientia et bo- G nitas ac essentia, potiori longe ratione ernat in co discrete contraria, contrasiorum scilicet rationes. Omnium enim rationes in Deo sunt ; inter que omnia sunt et contraria. Omnia tamen, ipsaque adeo contraria, uniformiter, unite, absolute, comprehensim, singulariter in omnium causa, uti docet Dionysius, lib. IV De divin. nom., velut sellicet in monade uniformiter subsistit omnis numerus, que nimirum ipsa in se singulariter atque unite quidquid numerorum est, habeat : ac velut in centro ournes circuli lineæ una coexsistunt copulatione. reclasque omnes uniformiter unitas in se signum habet; sic et universorum natura omnes cujusque natura rationes, una inconfusa adunatione in se complectitur; nec proinde vita et sapientia et bo- D nitas, res sunt in Dei essentia, præter cam realiter slize ac distinctze. Ex dictis enim manifeste, et Scripturis et sanctorum dictis et auctoritatibus, liquer, illam et essentiam nullius alterius rei preter ipsam esse capacem; nulloque alio indigere, ob summam perfectionem et simplicitatem et coadunationem. Aliter enim opinans, dieta a nobis absurda non effugiet, simulque Scripturis ac sanctorum doctringe adversa dicet.

Ex iis vero que dicta sunt paritor liquet, nihil in Deo essentiam ac operationem differre. Quia enim ii, qui re ipsa distincta atque diversa ab ejus essentia,

Και μήν εί ο θεός τη των διαφερότων συνδρομή έστιν έν, πρώτον μέν ζητητέον, είς ταύτα τά διάφορα . συνήψεν . Επειθ' ότι και αύτος ό θρός τη μετοχή του ένος έστιν έν. Ούτω δέ, ού πυρίως και πρώτως έν. AXX' strug iv, is the startfour sparpitus out corŵsa.

Ετι δι έσται άλλο τι χρείττον του θεου και τιμιώ. repor. To the perexpersor too perexores, xal to . των πολλών και διαφεράγτων ένοποιον, πρώτον και κρείστον και τιμιώτερον εύ λέγειν. "Οτι και ή ζωή και ή άγαθότης του θεού, και τάλλ' ότα φασιν διερα τής ούσίας ώς πρός αύτην άντιδιαιρείσθαι, και μή είναι την ούσίαν όπερ την άγαθότητα, και έπι των άλλων ώσαύτως, τιμιώτερα της ούσίας είη γ'άν. επείπερ έχεινο δι' δ έστι τόδε σοφόν ή άγαθον ή δίκαιον, ώς έίδος δν. του μετέχοντος, και τελειωτική ένέργεια, τιμιώτερου χαλ βελτιώτερον αύτοῦ έστι. Καθόλου γάρ αί μετοχαί των μετεχόντων βέλτιον. Ένταῦθα δέ, ώς μέν τελειωτική ένέργεια της ρύσίας, αί δυνάμεις αύται τιμιώτερον και ύπεροχικώτερον, ώς δέ καθ' αύτὰς ύφεστάναι μή δυνάμεναι, άλλ' ἐκ The adolac trousan to elvan . xal abran utv avoiσιοι, ή δε ούσία, και δσα άλλα άντιδιαιρούντες οί νέοι θεολόγοι φασί, τῆς οὐσίας Ελαττον χαί ἐπιδιές. δλως δε εχάτερον εχατέρου δεόμενον, ώς είρηται.

"Ere, el sioiv ev ro Oso f Cun xai f copia xai άγαθότης, και πάντα τα τοιαύτα έν τῷ Θεῷ ἕτερα τζ ούσίας αύτοῦ, πολλῷ μάλλον ἔσται ἐν αὐτῷ τάναντία διαχεχριμένως · τουτέστιν οι των έναντίων λόγοι. Έπει πάντοιν μέν έν τῷ θεῷ οί λόγοι · έν δέ τοίς πασι και τα εναντία. Άλλα μην πάντα εν τῷ πάν rwy airly, xai is allfloig evaria, porocicity xai ήνωμένως και άσχέτως και συντελημμένως και ένταίως, κατά τον θείον Διονύσιον έν τῷ & περί θείων όνομάτων, ώσπερ εν μονάδι πας άριθμός ένοειδώς ύφέστηκε, και έχει πάντα άριθμον έν έαυτη μοναχώς \* και ώσπερ ίν κέντρω πάσαι αι του κύxiou ypappai xarà plav ëvuore ouvepeorizant. xal πάσας έχει το σημείου έν δαυτώ τές εύθείας ένοειδώς ήνωμένας άλλα χαι έν τη των όλων φύσει πάντες οί της καθ ξκαστον φύσιν λόγαι συνειλημμένοι stal xatà μίαν ἀσύγχυτον Ενωσιν. Οὐδ' δρα ή ζωή, και ή σοφία, και ή άγαθότης, έν τη ούτία του θεου πράγματα παρά τούτην πραγματικώς Ετερά έστιν. Έπει, ώς. έπ των ειρημένων δηλου γέγονε και λό-You xai xpharow arlow, undapor the ovolar ini-NAN SEXTINAN ELVAL RAPATAGE ETEDON RAP' abthy. ούδέ τινος έτέρου δείσθαι δι' άχραν τελειότητα χαί άπλότητα και δυωσιν. `Ο γάρ άλλως τιθέμενος τά είρημένα άτοπα ού διαφεύξεται, και άμα sais Γριopais xai rais rais driws amogéseses everties €peL

Έχ δέ των είρημένων συναναφαίνεται χαί ότι άδιάφορον έπι Θεού ή ούσία και ή ένέργεια. Έπει γάο οι διάφορα έπι θεού τιθέμενοι κατά το πράγμα



xal drad inta, xal tá loind tá anobidópeva auto, ivepreia; xal ivepreiav tou Deou past xal w, te-)בושדואאי בֿיבֹּטְיְצומי בֹ הספֿוסֿלפטוי פטדש, ג ט' אָי גָאָ χαί δυνατός και άγαθός έστι, και ενέργειά έστιν, δ τί ποτ' Εστιν · ταῦτα δὲ δέδειχται ότι ούχ Εστιγ Ετερον της ούσίας αύτου · φανερον ότε ούδε ή ένέρ-זות מטודסט, אמט׳ אי געוראינאלך בסדו, טאלטאלדו אמדמ τό πρώτον σημαινόμενον της προαποδυθείσης ένερ-זיומן, אמדא דאי דוש ליושי דבעיטאטיומי, בסדוי בדבρον της ούσίας αύτου του θεου, Οό μην άλλ' ό λόγος έχ περιουσία; βούλεται χαί τοῦτο βητῶς έχ τών áriwy seljai.

Αὐτίχα τοίνυν δ μέν άγιος Μάξιμο; έν παρεκδολή του πεφαλαίου της πρώτης Βαστοντάδος, ού ή άρχη, : Τὸ xat' cừ σίar `κυρίως άγαθόν έστι, φησίν, Έχ Β the draditatoe rai the irrepretae rai the two oles ur êspur aporolaç perúorezai, d.l.? oùz éz τής ούσιας αύτοῦ, ό Θεός. Ένέργειαν δέ τὰ έργα liver, où the trepetae the overapper. 'Exsten yup cux allo sapa thr ovotar toti tou Beou, Ιταμή σύτθεσις έπι θεού τομισθή. 'Ο αύτος έν... Παττί άνθρώπω παρά Θεού δεξαμένω το άγαθον αύτοδίδακτές δυτίν ή μάθησις. Δε τό Θείον ούσια τέ έστην ύπερούσιος και δύναμις ύπερδύναμος, zal erépreta záens erepretus egyphiern: 'O autis ίν τοξς είς τον μαχάριον Διονύσιον Σγολίοις. Η αύrevrapajallorne, rove obra nal cin trepiera, els écevenne éveryellern érépseid évers.

Ό Νύσσης έν τῷ είς το 'Ασμα τῶν ἀσμάτων λόγψ, C Φύσις έστιν ή πάντων ύπερχειμένη δύναμις χαί iripysia, he Epya tá te alla zárta, zal tá oùparia xally. 'O auto; by tole 'Artip ntixole, Ouδέν περί τοθτων. διαλεχθείς (ό Ευνόμιος δηλοrou), ouce anobeltas não rairor elrai naraσ ceve cerai τη ουσία παρ' ήμωτή ενέργεια, τέλος έπάγωι, και τα έξης του λόγου. Έπίστηναι ούν ένraile xph. Two Europeus Bippie utv and the obolas τιν ένέργειαν, ώς εγκλημα δε την ταυτότητα τοξ όρθοδιξιίς προέφερε: Διδ καί φησιν έν τῷ έαυτοῦ λόγφ ούτως Ού χρη τούς πειθομάνους τη άλη-Beli próyais tropor arsterdorus trovr rý ovola tip trepyeiur.

Άλλά και ό μέγας Άθανάσιος, των αίρετικών listpo;, xal ed τῆς oùstaç, τοῦτο λαμδάνει &; ελάττονα πρότασιν συλλογισμού · την δε μείζω παρ' łauwi ciense, nal obres ongiv, 'Enel legere rąc irepreiaç tor Ylor elxora 🖞 öl trepreia cautor th ovola • the apa ovolae botal elicor o Yide. Ούτω τό διαιρείν τῆς οὐσίας την ἐνέργειαν, καθ' ήν ό θεός ένεργητικός έστι, φρόνημα των παλαιών alpetux w + v.

Όδι των Γραπτών άγιος Θεόδωρος έν τη προ; Εύσίδιδη κατά Είκογομάχων αύτου πραγματεία πιριδίδωσιν ούτως. "Allo ούσίαν, και άλιο ένέργειαν, ωσπερ έπι τών σωματικώς θεωρουμένων, ούτω δη και έπι του Θεού Λόγου έτιθεντο, ζπερ τοις ευσεθέσιν απείρηται. Έπι γύρ των άπλων

τ'ς οδσίες αύτοῦ, την ζώην και σοφίαν και δύναμιν A in Deo ponunt, vitam et sepientiam et virtulem et bunitatom, ac reliqua quæilli tribuuntur, Dei operationes atque operationem vocant, ac velut perficientem operationem (seu actum) ei assignant, qua vivit, potensque ac bonus est, estque operatio seu actus, quidquid tandem est : have autem probatum est non esse aliud sh ejus essentia ; utique manifestum est, nec ejus operationem, qua efficax est, vimque agendi habet, juxta nimirum primo assignatam vocis bujas evépyeta significationem, pro co ac smeti subtiliter artequo digesserunt, aliad a Dei essentia esse. Hoc nihilominus ipsis corum verbis ex sanctis declarare animus esi.

> Statim Haque sanctus Maximus in fine secundi capitis primi Centenarii, cujus initium est : Bonum per essentiam proprie est, ait : Deus ex bonitate et operatione, exque providenties propriis operibus, non vero ex essentia sua cognoscitur. Operationem vero (àvépysiav) opera dicimus, non operationis virtutem seu facultatem; illa enim non est alind quam Dei essentia, ne compositio in Deo existimetur. Idem in... Cuique homini qui bonum accepit a Deo, doctrina ipsa a se parta est. Quamobrem Deus essentia est essentia omni superior, el virtus omnem excedens virtùtem, et operatio omni operationi emmens. Idem in scholiis in beatum Dionysium : Ipsa supra quam bonitas, quæ mens sil et tota operatio seu actus, in scipsam conversa operatio est.

> Nyssenus, in Expositione Canticl canticorum : Natura est cunciis eminens virtus ac operatio; cu jus opera, cum alia omnia, tum cœlestia decora sunt. Idem in Confutationibus : Nikil de his disserens (nenipe Eunomius) neque ostendene , quo pacto idem a nobis operatio (tvépysua) ac es entia asseratur, postremo subdit, et que in eo libro segunutur. Observandum Itaque hoc loco est, quod Eunomius ipse quidem operationem ab essentia dividebat, crimini vero vertebat orthodoxis, quod idem cam esse sentirent. Unde etiam dicit in suo opere : Non decet eos qui credunt verivati, ex aliorum sententia absque examine certoque judicio operationem essentiæ unire.

Sed et magnus Athan'asius, cum hæretici diceleyovuov elzova elvat tov Tibu tig everysize tou p rent, Filium imaginem esse operationis Patris, et non essentiæ, istud assumit ut minorem propositionem syllogismi ; majorem vero a se ipse ponit, ac sic sit : Quandoquidem dicitis Filium imaginem esse operationis; operatio autem idem est ac essentia ; ergo Filius imago est essenties. Advoque dividere operationem, qua Deus efficax vimque operandi habet, ab essentia, veterum hareticorum fuit sententia alque mens.

> Sancius vero Theodorns Graptus (vultum scilicet lambis inscriptus) in sua adversus Eusebium contra Iconomachos lucubratione, in hunc modum tradit : Aliud essentiam aliudque operationem, haud secus ac in ils quæ corporaliter considerantur, sic nimirum et in Der Verbo posuerunt, quod pictatis cultoribus

nefas es. In simplicibus enim et incorporeis, in A xal àcupátur ér obderl drapépsir loactr. Ob nullo differre noverunt. Non enim hæc inter se dividenda sunt, ne quod omnem excedit simplicitatem, compositum intelligatur. Neque enim divina essentia unquam ipsa inefficax ac quisi virtutis expers exstiterit; nec operatio carens essentia. Idem in iisdem : Quorum diversæ naturæ sunt, eorum sunt et operationes : quorum eadem sunt operationes, corum etiam pari dignitate naturæ, propter nimirum contrarietatem eorum, quæ convenerunt, uti se doctrina ecclesiastica sensusque habet. Sic namque pie intelligatur, divina quidem operatio, aterna; quin imo ipsa a se operatio; quod non divisa sit operatio ab essentia, sed eamdem rationem recipiut, ob naturæ simplicis ac incorporeæ proprietatem. Hæc et ille sit.

Quomodo autem se hab at, quæve ejus indoles B sit quod idem est, tradit divinus Maximus, quo loco ontendit, esse in Christo distinctionem rerum, id est substantiarum. Subdit itaque : Quie enim inter se non prorsus cadem sunt, unam ac camdem essendi rationem haudquaquam recipiunt. Quæ enim eadem omaino inter se sunt, nec distinctionem recipere possunt. Ideirco ex sancti Maximi sententia dici non potest operationem, vel etiam minimum in Deo ab essentia distingui, et unam camdemque recipere rationem. Atqui recipit. In simplicibus enim et incorporeis nulla horum distinctio est : quocirca nullam distinctionem possunt admittere. Sin autem non minimum, sed uno aliquo ex recensitis oppositionum modis distinguuntur, nulla quoque potentia C Xóyov. flat, ut eamdem rationem recipiant.

flæc et magnus Basilius in Confutationibus coufirmat, dicens : In simplici et incorporea natura eamdem operatio seu virtus cum essentia recipit rationem. Itaque etiam ex bujus doctoris sententia, si quis allud qui lem dicat Dei essentiam, rem vero aliam ejus operationem, sicque distingui, ut aliud quidem essentia sit, aliud essentize expers, fleri non possit ut Deus sin plex natura ac incorporea sit. Ejus enim ratio quod expers essentiæ est, nunquam una cademque sit cum essentiæ ratione : fietque, ut et in ils quæ sunt composita, essentia et operatio idem sint. Ac denique, vel ipse quoque Deus erit compositus, velut ipsi sumus; siquidem in illo aliud essentia est atque aliud operatio; vel etiam D composita simplicia erunt et incorporca, velut Deus; si quidem quod idem essentia et operatio sit perinde illi nobisque convenit. Enimvero, ad nos quod attinet, distincta sunt re et ratione essentia (seu substantia) virtusque et operatio ; nam esseutiæ quidem (seu mavis, substantiæ) ratio est, per se subsistere; victutis vero ac potentiæ principium efficiens esse; operatio autem ex sua ratione forma est; actusque potentiæ, quatenus potentia est; utraque vero, substantia caret, suntque ambo essentiæ expertes seu substantiæ, et in substantia exsistant, at in subjecto; ac vero matuo inter se egent. Quia vero corporea ac composita, ia enm se modum habent, Deum vero simplice n esse et me

γάρ διοριστέον ταύτα άλλήλων, Ira μή σύνθεtor to unip naoar anlotyta rooito. Obte rup ή θεία ούσία άνενέγρητος είη άν ποτε, ούτε άrούσιος ή ένέργεια. 'Ο αύτος έν τοις αύτοις, "Ωr al gúseis diágopoi, toútwr xal al érépyeiai wr al trepresus al aural, rour nal al guores outτιμοι διά την τών συνελθόντων έναντίωσιν, κατά το έκκλησιαστικίν δόγμα και φρόνημη. Ούτω γάρ αν εύσεδώς rondein ή μέν dela έτέργεια άίδιος · μαλλον δε αυτενέργεια, τῷ μη διοplotai the ovolac the trepretar, a.L.M tor avtor loyor exidexectal dia thr the axing xal άσωμάτου φύσεως Κιότητα. Ταῦτα και οἶτές φηπ.

Πώς δε έχει φύσεως το ταυτόν, ό θείο; Μάξιμο; λέγει, έν τῷ, "Οτι πραγμάτων, ήγουν οὐσιῶν, ἐπὶ Χριστοῦ ή διαφορά. Ἐπάγει γοῦν, Τὰ μέν γὰρ **άλλήλοις μη πάντη ταυτά ένα και τόν αύτόν το**υ strai ούδαμῶς επιδέχεται λόγοr. Τὰ πάren γύρ ταυτά ά.Աήλοις και διαφοράς άτεπίδεκτα. Όστε κατά τόν άγιον Μάξιμου ούκ έγχωρει λέγειν την ένέργειαν της ούσίας χαι όπωσοῦν διαφέρειν έτι Θεού, και ένα και τον αύτον επιδέχεσθαι λόγον. Επιδέχεται δέ επί γάρ των άπλων και άσωμάτων έν ούδεν! διαφέρει ταῦτα · έχει γάρ άλληλοις πάντη raurs . did xat diagopaç evenidenta. El de juh ónuσουν, άλλά τον προηριθμημένον της άντιθέσεως τρόπον διαφέρει, άδύνατον και τόν αύτον έπιδέξασθ.ι

Tauta xai à péras Bastheus in tois 'Arrigontiκοίς βεδα:οί, λέγων, "Οτι έπι τῆς άπλης και άσωμάτου φύσεως τὸν αὐτὸν τῷ οὐσία λόγον ἐπιδέχεται ή ένέργεια. Και τοίνου χατά τον διδάσκαλον τούτον, εί τις άλλο μέν λέγοι του Θεού την ούσίαν, άλλο δε πράγμα την ενέργειαν αύτου, και ούτω διαφέρειν, ώς το μέν ούσίαν είναι, το δ' άνούσιον, ούχ άν είη φύσις άπλη χαι άσώματος ό θεός. 40 γέρ τοῦ ἀνουσίου λόγος οὐχ ἄν ποτε είς είη χαὶ ὁ αύτος τῷ τῆς ούσίας λόγψ. συμδήσεται δε και έπι τών συνθέτων το αύτο είναι ούσίαν και ένεργειαν. Καί γοῦν, εί χαι ό Θεός έσται σύνθετος, ώσπερ ήμεις είπερ έπ' αύτου έστιν άλλα ούσία και άλλο ένέργεια, ή και τα σύνθετα άπλα είναι και άσώματα, ώσπερ ό Θεός, είπερ το αύτο είναι ούσιαν χαί ένέργειαν αύτῷ τε άρμόσει χαι ήμιν. Άλλά μήν κατά το πράγμα και τον λόγον διάφορον έφ' ήμων είσιν ή τε ούσία και δύναμις και ένέργε.α. Λόγος μέν γέρ της ούσίας το χαθ' έαυτην ύφεστάναι, της δε δυνάμεως το άρχη είναι ποιητική. 'Η δε ενέργεια έχει κατά τον λόγον αύτης το είναι είδος και έντελέχεια της δυνάμεως καθ' ο δύναμι;. άμφω δε άνυπόστατοι, χαι ώς εν ύποχειμένω ούσαι τη ούσία · και δή και άλλήλων επιδέονται Εκασται. Kal inst ta uir ownatixa xal ourdera ourw, o is θεός άπλοῦς x31 ἀσώματος όμολογείται · είσιν άρα radra mávra év rý Osý év xal odsla, xard róv rod διδασκά)ου λόγον.

corporeum exploratum est, fit plane ut omnia bac unum sint in Deo cum essentia , juxta ac sancius docet. Sin autem quis dicat, fore ut quamvis distinctio

ΕΙ δε λέγοε τις στι κατά το άκτιστον τον αύτον Α επιδέξεται λόγον, και της διαφοράς ώς αν βούλοιτο μενούσης, οὐδὲν λέγει· πρῶτον, ὅτι ἀπλῶς ὁ διδάσχαλος είρηχεν, άλλ' ούχ ότι τινί διαφέρουσιν. Επειθ', ότι εί χατά τό άχτιστον, άλλ' ού μέντοι χατά τόν τοῦ είναι λόγον τὸν αὐτὸν ἐπιδέξεται λόγον, καὶ τῆς διαφοράς μενούσης, τη ούσία ή ένέργεια. Το μέν γάρ imestry xévai gasi, to be uh, xai tall' osa diaxpiνοντες έξεῦρον. Εἰ γάρ τὸ λογικὸν τῷ ζώψ προστεθέν, διάφορον τον όρισμόν τοῦ ἀπλῶς πεποίηχε ζώου, πάντως τὰ τοσούτον διεστηχότα, ούχ άν ποτε την ούτον έπιδέξεται λόγον. Και μήν, και κατ' αύτο το άχτιστον, ή τοῦ ἀπείρως ὑφεϊσθαι διαφορά, χαθ' ήν διαχρίνουσε τής ούσίας την ενέργειαν, τον αύτον έπιδέξασθσι λόγον πάντη ούχ έάσει. Το γάρ ύποδεδηχός την του Θεού ούσίαν, μήτοι γε τό άπειράχις B άπείρως ύφειμένον, γενητόν δήπου και κτιστόν. Έπι κατα τον άγιον Έπιφάνιον έν τῷ κατά 'Αετίου loyy abrou, "Er est rd nowour er mig ovolg Τριάδος τελείας · τὰ δ' άλλα πάντα γενητά χαί πιστά. Διά τουτο και αύτοι ου προσκυνουμεν παν τό ύποδεδηχός την τοῦ Θεοῦ οὐσίαν καὶ ὡς ὁ μέγας Eq. Basiletos in tois 'Antippytixois, Ta pera tor θεών κτίσματα και δμόδουλα ήμιν. 'Αληθές μέντοι ώς και ή ούσία τον αύτον τη ένεργεία επιδέχεrai hóyov, we ol ayioi diopisovrai . Kal ror Adyor δατις ποτ' έστιν άγνοοῦμεν, άλλ' οῦν δι' ἐκάστου τών δνομάτων αψτόν όλον, ό τι ποτ' έστι, σημαίτομετ. Το φώς γάρ, φησίν, αυτότ τιθέμεθα, xal thr ζωήν xul to draddr, ölor, δπερ έστι . (whr örra, xal ölor gŵc, xal blor dyadór. Ka), ώς πάλιν αύτος έλεγε, Πασα είκων ή ούσίας, ή μορφής, ή χρώματός έστιν είχών Θεός δε εν ούδετί τούτωτ, έτ δέ ούσία μότη. Έξ ών και δηλον ώς όταν ενέργειαν αύτον φώμεν, αύτην την ούσίαν αύτοῦ τιθέμεθα · και ό μόνην αύτον είρηκώς ενέργειαν, αύτην μόνην την ούσίαν έσημανε διαφόροις μέντοι όνόμασιν. Είτε γάρ, φησιν, ούσίαν είrouper, oloc evely ovola zal porcr · else ronoir, ölog éoti rónoig zai udror · elt' érépteiar, δλός έστιν ένέργεια και μόνον, διότι μονάς έστιν doialperoc, xal apephs xal axin xal Ira un σύνθετον τό ύπέρ πασαν απλότητα νοοίτο.

nem, totus est operatio, et solum; eo quod monas est indivisa, nullisque partibus ac simplex; ac ne compositum intelligatur, quod omnem excedit simplicitatem.

Ούτω χαι ό θείος Κύριλλος έν β' τῶν πρός Έρ- D μείαν φησί, Φύσις μέν Θεότητι μία και άπλη · yayêr δê avthr sîrai ζωηr xal δύrayır xal σοgiar xal δόξαr. Ωστε τὸ αὐτὸ διαφόρως ὄνομάζεται κατά διαφόρους επινοίας. Τουτο παρίστησι και ό μέγας Βασίλειος, πρός Εύστάθιον επιστέλλων. Φηςί γάρ, Πάντα τὰ θεοπρεπή νοήματά τε καί oromata by br transfueror respayings the detrotar. Ουδέ γαρ έπ' άλλο τι σημαινόμενον φέρει ή τοῦ ἀγαθοῦ προσηγορία, ἐπ' άλλο δὲ ή τοῦ σοφού καl του δυνατού και του δικαίου · dll' δπερ αν είποις, έν έστι δια πάντων τό σημαινό-PATROL. GR. CLII.

maneat, pro eo ac velit, secundum increatum ! eamdem rationem recipiat, is nihil dicit. Primum, eo quod doctor simpliciter locutus sit, non secundum aliquid distinctionem dixerit. Deinde, quia etsi secundum increatum, non tamen secundum ipsam essendi rationem, stante distinctione, eamdem oprratio cum essentia rationem receptura sit. Alterum vere esse dicunt ac subsistere, alterum negant, ac quæcunque alia distinguendo illis adinventa sunt. Nam si rationale animali adjunctum, ab animali sic absolute dicto diversam fecit definitionem, nunquam omnino fiat, ut quæ tantis distant camdem rationem recipiant. Quin et in ipsa increati ratione, infinities infinite inferioris differentia, qua operationem ab essentia discernunt, eamdem ejus cum essentia rationem fore, nunquam prorsus sinet. Quod enim Dei essentia inferius est, nedum quod infinities infinite est inferius, factum utique ac creatum est. Ut enim sanctus Epiphanius. oratione adversus Actium, auctor est : Unam est quod facit aç creat in una essentia perfectæ Trinitatis, religua vero omnia facta sunt et creata. Quamobrem nec nos adoramus, quidquid Dei essentia inferius est. Atque ut dixit magnus Basilius in Confutationibus : Quæ a Deo secunda sunt, creata ac nobis conserva sunt. Alqui verum est, eliam esseutiam enmilem cum operatione rationem recipere, uti sancti definiunt : Ac quidem nescimus quænam taudem ratio sit, ipsum tamen totum, hoc auod est. quovis nozine designamus. Lumen enim, luquit, eum dicimus, el vilam el bonitatem ; totum quod est, vitam ; tolumque lumen et totum bonum. Atque, ut idem ipse aichal : Omnis imago ant essentia, aut forma, aut coloris imago est, Deus autem in nullo horum, sed in essentia solummodo est. Ex quibus etiam liquet, cum operationem seu virtutem aut actum eum dixerimus, ipsam nos ejus essentiam ponere; ac qui solam eum operationem seu virtutem ac actum dixit, ipsam solam essentiam, tametsi diversis nowinibus, dixit : Sive enim, inquit, essentiam dizerimus, totus essentia est, et solum ; sive intelligen -

tiam, totus est intelligentia, et solum; sive operatio-

Sic et beatus Cyrillus secundo ad Hermeiam dicit : Est quidem Deitatis natura una et simplex. dicimus autem camdem esse vitam et virtutem et sapientiam et yloriam seu majestatem. Quamobrem idem diversimode nominatur, secundum diversos concaptus et rationes. Ostendit et maguns Basilins scribens ad Eustathium. Ait enim : Divini omnes tum conceptus tum nomina, ad unum subjettum animum dacunt. Nec enim boni appella io ad aliud quodpiam significatum fert, ad alind vero sapientis el potentis et justi nuncupatio; verum quidquid dixeris, unum in omnibus significatum exsistit.

12

et reliquis nominibus. Alibi quoque : Divina omnia nomina, quæ divinæ naturæ tribui solent, ipsa quidem alia alijs æquipollent, in so quod subjectum indicent; secundum tamen aliam atque aliam vocum vim ac expressionem, mentem nostram ad idem ducunt.

llæc et sanctus Maximus in Dialogo adversus Anomæum, ita edisserit : 1psa Dei substantia, ejus etiam immortalitas est; nec solum immortalitas, sed et incorruptio et justitia et sanctificatio et redemptio el dominatio et rirtus. Nec Deus illa est compositorum more, sed ea dicitur penes diversos conceptus et rationes. Immortalitas quidem, quod ab omni immunis interitu atque fine est; incorruptio, quod insolubilis vita; justitia, pro æquitate; sanctificatio, quod servet a peccato; redemptio, quod , vitam nostram ab interitu et corruptione præstet incolumem; dominatio, quod sub imperio teneat omnia; virtus, quod nihil ei obniti queat.

Una hæc sancti Maximi doctrina, solvendo sit omnes auctoritates, in quibus allud atque allud dicitur. Quemadmodum enim bic : Aliud quidem justitia, aliud vero immortalitas, estque distinctio secundum rationem, non vero realis; sic et ubiconque ejusmodi aliquid a sanctis dictum occurrit, aliud atque aliad in Deo dicemus: id vero ratione, non item re, ne plura in Deo absurda fateri necesse habeamus, ac quain procul a sanctorum scopo ra- c plamur. Sane enim, si quid realiter distinguitur, necessario aliud quoque atque aliud dicitur : hoe secundum essendi rationem realiter distinguitur.

Ad bæc, dicente Anomœo : Si Deus aliis gignii, aliis creat, compositus est; subjungit Maximus : Non dico : Aliis gignit, et aliis creat; sed, Aliter gignit, et aliter creat.Nam et cum aliquis eodem gignat et creet, njhil vetat aliter eum gignere et aliter creare; ac quod genitum est, ab eo quod creatum, distinctum ac diversum esse, ipsumque gignens ac creans necessario simplex esse. Sin autem aliis gignit et aliis facit ac fabricatur, quasi diversis membris sive organis atque viribus utens, non polest non compositum esse.

Deus itaque, com sit una cademque res secun- D dum diversos ad ea que sunt, respectus; aliis aliisque modis nominatur, quod propter nostram tenuitatem, eum qui supra quam plenus est summainque ejus perfectionem, uno nomine aut conceptu significare non possumus. Ac quidem secundum nostrain rationem, vita et sapientia et virtus

(12) Ταύτα και δ άγιος Μάξιμος. Sie Maximi nomine plerique citant hos Dialogos, nec aliter Romanus codex et Venct. allique ; quidam etiam Athanavii nomine, quo et edidit Theodorus Beza, ex quo iecusi in operibus Athanasii tom. Il quo habentur pleraque ejus spuria. Sic vero Maximo vindicatos eidem restituam, quod et ejus potius esse videantur, scholastico præsertim stylo, Maximo familiari conscripti. Una horum auctoritate hic allata, elidi

Quanguam Deven dizeris, cumdem ostendisti, quem A peror. Kar Osor elaoir, tor aveor éredeite, dr και διά των λοικών όνομάτων. Και άλλοθι, Πάντα τά θεία όνόματα τά τη θεία φύσει έπιλεγόμενα Ισοδύγαμα μέν αλλήλων κατά την του ύποκειuérov brosizir · dilà zat' dilyr zal dilyr ξμφασιν, έπιτο αυτό την διάνοιαν ήμων όδηγοῦσι.

> Tauta xal & Byiog Mákipog (12) by the spot 'Aroμοιοr Διαλόγιρ φησίν ούτωσίν, Αυτή ή ύπόστασις τού θεού και άθατασία αύτου έστι· καί οφ μόνον άθανασία, άλλά και άφθαρσία και διπαιοσύνη και άγιασμός και απολύτρωσις κα πυριότης και δύναμις. Καί ούκ δστι κατά σύνθεσιν ταῦτα ở Θεός, ἀλλὰ κατὰ διαφόρους ἐπινοίας ταῦτα λέγεται · άθανασία μέν διά το άτελεύτη. τον, αφθαρσία δέ δια το αδιάλυτον · δικαιοσύνη διά τὸ Ισος · άγιασμός διὰ τὸ φυλάττεις ἀπό άμαρτίας · άπολύτρωσις διά το σώζειν έκ φθορας την ζωήν ήμων · πυριότης διά το πάντων κρατείν δύναμις διά το μηδέν αύτῷ άντι-หธิโตยิลเ.

> Ούτος ό λόγος του άγίου τούτου πρός λύσιν άρχέσι των βητών πάντων, έν οίς λέγεται άλλο xal álla. "Ωσπερ γαρ ενταῦθα, "Αλλο μέν δικαιοσύνη, άλλο δέ άθανασία · χαί έστι διάφορον χατά τον λόγον, ού μήν κατά τὸ πράγμα, οῦτω καὶ ὅπου περάν ἄλλοθι περὶ τοίς άγίοις τοιοῦτόν τι λέγεται, άλλο χαλ άλλο ἐπὶ θεοῦ, έρουμεν διάφορον χατά τὸν λόγον, οὐ χατά τὸ πράγμα, ίνα μή άναγχασθώμεν πολλά τά άτοπα όμολογείν επί θεού, και του σκοπού των άγίων εκφέρεσθαι. Εί τι μέν γάρ κατά το πράγμα διαφέρει, άναγxalws allo xal allo légeral, rouro xal xarà riv τοῦ είναι λόγον πραγματιχῶς διαφέρει.

> "Ετι του 'Ανομοίου είπόντος, Ει αλλοις γεντό, zal ālloig zričei, ovrostog o Osóg · o ayung Máξιμος επιφέρει, Ού λέγω, "Αλλοις γεννα, και άλlow zričev alla, "Allws rerrą, zul allus אדולנו. Kal אבן דש משדש אבטישידטב זואס אבן אזוζοντος, άλλως γεννάν, και άλλως κτίζειν, τό τε γεννηθέν διάφορον είναι τοῦ χτισθέντος ἀδύνατον οὐδέν · αύτό τε τὸ γεννῶν χαὶ χτίζον ἀναγχαίως ἀπλοῦν είναι. Εί μέντοι άλλοις γεννά και άλλοις κτίζει, οίον διά τινων διαφόρων μερών ή όργάνων χαί δυνάμων, άδύνατον μή σύνθετον είναι.

> Ο Θεός άρα, τὸ αὐτὸ χαὶ ἐν ῶν πράγμα, χατά διαφόρους πρός τα δυτα αποδλέψεις, άλλως xai älλως όνομάζεται, έπει ούχ έχομεν ένι τῷ όνόματι ή νοήματι διά την πενίαν ήμων, δηλωσαι την ύπερπλήρη και άκραν αύτοῦ τελειότητα. Και κατά μίν τον ήμέτερον λόγον, ή ζωή, ή σοφία χαι ή δύναμι;, άλλο και άλλο είσιν εκάστω γ2ρ τούτων ο λόγος,

> omnia Palamitarum argumenty, Calecas sepienter notavit; peues scilicet distinctionem rei et rationis, qua utraque aliud et aliud soleat diei, ut non sit necesse, quidquid alind in Deo dicitur, sive sliud, significat, esse aliud, vel significare ut rem, sed satis sit esse ac significare ut rationem; que est virtualis distinctio, habetque in Deo maxime locum ob ejus infinitatem et eminentiam, hamanique intellectus finitam vim ac capacitatem.

aird istiv. makeb o source ton alton years and fore stapped and approx, and worse to species in si ypappi xal epyty xal selos degesar, apyty piv τοῦ ἐπομένου, τέλος δὲ τοῦ προηγουμένου. Τặ γοῦν stiput to telos zet & apph anoidoral zetà diapoρου λόγου και διαφόρους επινοίας . ούκ έστι μέν τό τίλος και ή άρχη διάφορα πράγματα, το δ' αύτο και in apportance υπόκειται πράγμα, ή στιγμή. "Ετι τι ούδε ή έποδημία και επιδημία πράγματα διάpops . xivners Jap i auth xara to apayna iv anφοίν · λόγφ δε διαφέρουσι μόνον, χατά ταύτας τάς trvolac.

Και ό άγιος Κύριλλος έν β' των Θησαυρών είρη- Β κιν, Έχει τό γεντάτ ο Πατήρ φυσιχώς. έχει nal to xtileir dymiouprixing di Ylov . xal où παρά τούτο σύνθετός έστι μιας γάρ φύσεως τά rotaire zapade. Haliv & airds, To use noisir trepping totl . given de to rerrar. Deautus xal & δαμασχηνός Εφη. "Εργον μέν θείας φύσεως \$ xpositionios ferrars. Epror de delas delti-רצטק א צדורוק.

"Ετι δέ, ώ; έχει το τῆς Γραφῆς έχείνο, 'Ο τετοκώς βώλους δρόσου, ούχ όμοίως τάς τε βώλους και τον Υίλν ύπεστήσατο. Υφίστησι μέν γάρ 6 Θεός και Πατήρ τον Υίον, υπέστησε και τά κτίσματα. Κατά γόρ τον μέγαν 'Αθανάσιον, Αιτία έστιν ή του Θεού φύσις τοῦ Yloũ xal τοῦ Πνεύματος, xal τῆς πίσεως άπάσης. 'Αλλά δηλονότι τον μέν άχρόνως C xal συνωνύμως έξ έαυτοῦ γεννά · τὰ δὲ ἐν χρόνφ xal όμωνύμως και δημιουργικώς, και Εξω εαυτού παρήγαγε. Δήλον δε και έχ των του άγιου Μαξιμου ώς άλλως χαι άλλως τα αίτιατά έχ τοῦ Θεοῦ είσιν, ούχ άλλω χαι άλλω. Ού γάρ, χαι άλλω γεννά, χαι διλοις κτίζει. Και ώς δ αύτός φησιν, "Ολος γενrώr, xai δλος δημιουργώr · 111' ούχ όμοίως, all' blog yerrar, wg blog ovola · blog ydp eori θεός ό Υίος έξ δίου · δλος δημιουργών ώς δλος drouxocratos érépreta · xal olos coglim xal άγαθύνων, ώς όλος σοφία και άγαθότης και δύraμic · ώς μέν γάρ τῆς έαυτοῦ φύσεως μεταδοτικός γεννα . ώς δε της εαυτού όμοιότητος χατά τέχνην δημιουργεί . ίνα μηδείς μετοχής τρόπος άπη τοῦ έντελούς χαι άγαθού και άκρου · των τοιούτων παρ. D ήμων μέν μόνον πιστευσμένων . ώς έχει δέ άχρι-לשה, אבף' מעדש אלאטא אושבאסעלאשא.

Και ώς έξ άμυδρών είχόνων έπι τον πάντων αίτων άναχθήναι, μεχρφ λόγφ τά μεγάλα σταθμωμέyous, worke av el xal vonserie sis ex soù fillou έλλον ήλιον προϊόντα, όμοῦ τη τοῦ πρώτου ἐπινοία γεννητώς αύτῷ συνεχλάμποντα, χαι χατά πάντα weavers Exoura . xai avois eis tou filion envoyeeren άλως, ένα δντα κατά τρόπον δμοιότητος εί; πολλά zollazlagiacofivat. ofor in filest xal xatortoot: openev, axivitou nevoros exelvou xal un pera-

" Job xxxviii, 28.

είς σύν όρισμός διάφορος · κατά δε το πράγμα το A seu potentia, alind atque aliud sunt. Norum enim cujusque distincta diversague ratio est, sive defiuitio, secondum rem vero idem sunt. Velut granum tritici dicitur atque est semen et fructus, et sicut / punctum in lines, et initium vocatur et finis; initium quidem sequentis, finis vero ejus quod antecedit. Puncto igitur et initium et finis tribuitur secundum diversam rationem, alque distinctos subtiles cogitatus. Non tamen initium et finis sunt diversæ res, sed utrique una cadeinque res subjecta est, nempe punctum. Ad hæc etiam accessus et recessus non sunt res diversæ : idem enim reipsa in' utroque motus est : sed distinguuntur sols ratione sceundum has considerationes.

> Sanctus quoque Cyrillus in socundo Thesaurorum dixit : Habet ut gignat Pater natura; habet etiam ut creet conditoris potentia, per Filium; nec propterea compositus est; sunt enim fructus ejusdem nature. Idem rursus: Facers quidem ac crears operationis est : generare autem, naturæ. Similiter quoque Damascenus ait : Divinæ naturæ opus, sæculis anterior generatio, opus vero divinæ voluntatis acconsilii. creatio.

> Ad bæc, sicut habet ille Scripturæ locus : Oni genuit glebas roris 19, non eadem ratione tum glebas, tum Filium produxit. Producit enim Deus et Pater Filium, producit vero eliam creaturas. Ut enim docet magnus Athanasius : Causa est Dei netura Filii, Spiritus ac omnis creaturæ. At Filium quidem sine tempore et coæterne inque eadem natura ex seipso gignit; creaturas vero in tempore diversæque naturze ac creantis potestate, extraque se produxit. Liquet et ex Maximi sententia, effecta aliter atque aliter ex Deo esse, non alio atque alio. Non enim alio gignit, alque aliis creat. Atque ut idem ait : Totus gignens, ac totus condens ac creans, non tamen eadem ratione, sed totus gignens ut totus essentia (totus enim Filius Deus ex toto est), totus condens ac creans, ul lolus ipsa a se vere exsistent operatio actusque. Totus idem sapientiam præstans et bonitatem, ut totus sapientia et bonitas et virtus sen potentia. Quatenus enim ea vi præditus est ut naturam suam communicet, gignit, quatenus vero ut secundum artem similitudine sua impartiat, creat; ne ullus modus participationis desit ejus qui perfectus bonusque et summus est. Porro talis solum eredimus ; ut autem se habeaut, accurate illi duntaxat est cognitum.

Atque ut ex obscuris simulaeris ad universorum auctorem provehamnr, exili ratione res magnas ponderantes, velut si quis ex sole solem alinm procedentem, mox ac ille primus in animum incurrit, una cum illa gignendi ratione elucere intelligat. eodem se prorsus modo ac ille habentem : tumene rursus cum solem, cum alioqui unus sit, in plura similitudinis ratione multiplicari cogitaverit; velet in aqua videmus et speculis, manente illo immo-

•**3£6** 

bili. nec uflam subeunte mutationem; sed in seipso, A ballouévou. dlla xal' autov, is Exec picenc, ut im natura comparatum est, consistente. Ac sicut ex codem vultu multi distincte vultus resultant, qua ipsa ratione beatus Dionysius, Imagines quasdam ac simulacra divinorum ejus exemplarium dixit habere creaturani ; quæ videlicet exemplaria prææternas in Deo artis more rerum rationes appellavit divus Maximus : quos habet, non ut alla a se, sed weigt qui ipse se habeat, et cum illis unum exsl-'stat, uti superius expositum est doctoris hujus sen-· tentia.

Postremo sanctus Augustinus accedat. Is enim. "libro vii de Trinitate, ubí dixerat : Quomodo creatura, quæ multiplex dicatur, non etiam dicatur simvlez, posteaguam respondit de creatura, sic ait de Deo: Deus autem dicitur quidem multiplex, magnus, B bonus, sapiens, beatus, verus, ac si quid aliud non indigne videtur dici, verum ejus magnitudo est, quæ et sapientia; non enim mole magnus est, sed virtute : eudemque est bonitas, quæ utique et sapientia et magnitudo ejus est; eademque verilas, quæ illa omnia. Nec ibi aliud est beatum csse, aliud vero magnum aut sapientem aut bonum, ant prorsus ipsum esse; quibus verbis significat, Deum multipliciter intelligi ac nominari, esseque multa hæc ut in subjecto, in nostra mente, alia atque distinreta; unam vero in Deo illis omnibus respondere. νοείσθαι και δνομάζεσθαι τον Θεόν, και είναι ταύτα τα πολλά ως έν ύποκειμένω, τῷ ήμετέρω νῷ, Ετιρα έν δι το το Θεώ το πάσι τούτοις άποχρινόμενον.

Fræterea Nyssenus in Confutationibus ; Siquidem C enim nullum nominum peculiari aliqua notione, seu ratione, assumitur, sed cuncta alia aliis, ob ejus quod significatur consusionem consusa sunt, frustra suerit multis de codem uti nominibus, cum ejus quod significatur, nulla sit distinctio, qua nomina alia ab aliis discreta sint. Tum ubi osteudit, singulis nominibus peculiares tribuendos conceptus ac rationes, non tamen etiam res distinctas illis in Deo respondere, subdit : Nos enimvera, quod istis conceptibus subjectum est, non una cum illis dividimus, sed quidquid tandem secundum essentiam est, unum esse credentes, id quod intelligitur convenienter se habere cum omnibus suis conceptibus arbitramur.

Ad hæc magnys Dionysius cap. 2, De conjuneta ac discreta theologia, divina omnia namiya dicit, ipsumque adeo bonitatis nomen, nisi quis de sota Deitate dici fateatur, ipsum blasphemare, ac, quod nelas, superunitam unitatem audere dissecare.

👝 llmo item de operatione : adjiciames. Sanetus Cysillus Thesaur. lib. II, ait : Si igitur Filius omnis Pairis operatio est ac virtus, per quam ompia operatur, quinque fiat us naturas creata sit? Idem : Igitur Filius ejustem ac Pater nature est, ut qui .candem polostatem habeat as virtulem ; quinimo, qui

(15) De div. nom.

εντώτος · και ώσπορ έτ το αύτου προσώπου δια. φόρως πολλά άναθρώσπουσε πρόσωπα, καθ δι τοίnov xat & paxaptos diovosios etxovas ervas xat δμοιώματα των θείων αθτού παραδειγμάτων, την refore Eyers elphnes . a. in mapabely wara wit by τώ θού προσιώνίους τεχνικώς των δνιων λόγοις έ Selos Matigas bon and Eyes, out in trepa bre משרסש, לאלי של ולמשוטש צעשי, אמל בילשי מטיסור, של προεξετέξη κατά την διδάσκαλον τουτον.

Έπι πάσιν ό άγιος Αύγουστίνος παρίτω. Είπών γάρ έν ζ τοῦ περί Τριάδος, Πῶς μέν ή πτίσις, πολλαπλη λεγομένη, ού λέγεται και άλιη. ό δέ θεός, πολλαπλούς λεγόμενος, λέγεται xal άπλους, μετά το άποδουναι περί της κτίσεως, ούτωσι περί θεοῦ φησιν · Ο δέ θεός πολλαπλοίς μέν λέγεται, μέγας, άγαθός, •σοφός, μακάριος, dinourds, xal ō ti zote ëtepor oùr draflwg δοκεί λέγεσθαι · άλλ' ή αύτοῦ μεγαλειότης έστιν ήτις καί σοφία · ούδε γάρ δγκφ μέγας έστη, άλλά δυνάμει · και ή αυτή άγαθότης, ήτις δή καί σοφία και μεγαλειότης αυτού έστιν· και ή uùth àlhleig, aπερ èxeïra πàrta. Kal oix έστιν έχει έτερον μέν το μαχάριον είναι, έτερο de to perar A copor A dindurdr A drabor, A ζλως αύτό τό είναι · δειχνύς διά τούτων πολλαπλώς

Έτι ό Νύσσης έν τοις 'Αντιφρητικοίς φησιν, Εί γάρ ούδεν των όνομάτων επί τινος ίδιαζούσης trroluς παταλαμδάνεται, πάγτα δε άλληλοις δ.à τής κατά το σημαινόμενον συγχύσεως άταπίφυρται, μάταιος δε είη πολλαίς έπι του αυτού έπωνυμίαις κεχρήσθαι, μηδεμιάς τής κατά τό σημαινόμενον διαφορας απ' αλλήλων τα όνόματα διαστελλούσης. Είτα δειχνύς ότι δεί ίδιας επινώς έχάστω των όνομάτων αποδιδόναι, μη μέντοι και διάφορα πράγματα αύταζε επί Θεοῦ ἀποκρίνεσθει, επάγει, 'Allà pusic où το inonelueror ruig errolaic ourdiacylloper, dal' o ti note xat' ούσίαν έστιν, έν είναι πεπιστευχότες, πρός 34σας τὰς οίχειας ὑπολήψεις, οίχειως έχειν τὸ νοη-**Β** θέν υπειλήφαμεν.

"Ere & paras Dievidies in B' Hepl trapieres nel διακεκριμένης θεολογίας (13). Τὰς θεωνυμίες άπάσας, και δη το της άγαθότητος δroμα, φησίν, BI HA RADI THE ONE GEOTHEOS SAIN IL TOUTO HONσθαι, βλασφημείν και άποσχίζειν άθεσμος τολφί The UREPARWHERR Eredoa.

"Ετι και ταύτα περι ενεργείας προσκείσου. Ό άγιος Κύριλλος έν β των Θησαυρών φησιν, Εί τοίνυν πάσα έγέργεια και δύναμης του Πατρός ό Yide iver, di he tà sarra epracerai, sue dr en φύσεως γεννητής; 'Ο αύτος, Ούχοῦν όμοφυλς ό Yide to Hatpi, we the adthe tywe thought and



δύταμιν μα Lor δέ αύτος ων ή ζώσα xul oi- A ipse vivens et essentiulis operatio et virtus, et sapiσιώδης ένδργεια, xal δύνταμις xal σοφία τοῦ entia Patris exsistat. Πατρός.

Ο δγιος 'Αθανάσιος έν τη πρός Σεραπίωνα έπιεκολή, 'Ενός γάρ δντος τοῦ Υίοῦ τοῦ ζῶντος Δόγου, μίαν εἶναι δεῖ telsiar xal πλήρη τὴν δημοτικὴν xal φωτιστικὴν αὐτοῦ ζωὴν, οῦσαν Ητόργειαν αὐτοῦ xal δωρεὰν, ῆτις ἐκ Πατρός Δίγεται ἐκπορεύεσθαι, ἐπειδὴ παρὰ τοῦ Υίοῦ, τοῦ ἐπ Πατρός όμολογουμένου, ἐπλάμπει καὶ άποστέλλεται και δίδοται.

Δήλου τοίνυν έχ τῶν εἰρημένων γέγονε και τοῦτο, δα ή ἐνέργεια τοῦ Θεοῦ, καθ' ήν ἐνεργητικός ἐστιν, οὐ διαφέρει τῆς οὐσίως αὐτοῦ, ἀλλὰ ταυτό ἐστιν εὐεία καὶ ἐνέργεια. Ἐπὶ γὰρ τῆς ἀπλῆς καὶ ἀσωμάνου φύσεως τὸν αὐτὸν τῆ οὐσία ἐπιδέχεται λόγον Β ἡ ἐνέργεια, Ἐνα μὴ σύνθετον τὸ ὑπὲρ πασαν ἀπλότητα νοοίτο, κατὰ τὴν ἐχτεθείσαν τῶν ἀγίων διδεσκαλίαν ὅ προέχειτο δείξαι.

05 πόναντίον ή σύνοδος έν τῷ Παλαμητικῷ Τόμφ άπεφήνατο. Καί ού μόνον άπλως διαφέρειν, άλλά και τόν προηριθμημένον τρόπου διηρήσθαι και άντικείσθαι εκαινοτόμησεν. Έπει δε την ούτω διακρουμένην έπι Θεού της ούσίας αύτου ένέργκαν, μάλλον δε ενεργείας, ταύτας Θεούς xal θε/τητας όμεολογούντες, οάχ αίσχύνονται, αύτόθεν καί τοῦτο φανερόν, ὅτι πρός τήν χοινήν τῶν Χριστιανών περί Θεού δόξαν έναντίον έστίν. Η γάρ πιθολική πίστις ένα θεόν και μίαν θεότητα πρεσ- C δώειν παραδίδωσι · χαί τοῦτ' Εστιν Εμφυτον, ώς TIS EVOCIA NOIVE Xal REGTE TAIS DIAVOLAIS TWV EVA θεόν όμολογούντων . ώς εί τις πολλάς Θεότητας παραδέξαιτο, τούτον ανάγχη χαί πολλούς Θεούς opodeyeiv. Ded ouse spet; Bedryra; int the aylas Τριάδος δμαλογοδμεν διά το τριττον των ύποστάow, iva un xal tosis Osous, tor Matépa xal Yior xal το άγιον Πνεδμα προσομολογείν άναγχασθώμεν. U de πολλάς Θεότητάς φασιν, ώς έχ των προτεθέντων δήλου. ώστε και πυλλούς Θεούς όμολογείν **αναγπάζονται. Φανερώτερον δε κα**ι παρά των άγίων δειχθήσεται.

Αύτίχα & Θεολόγος μέγας φησίν, Ημίν δε είς Θεός, δτε μία Θεότης. Και δήλον έντεῦθεν ώς οίς σύ μία Θεότης, τούτοις ούδε είς Θεός. Τίς δέ εστιν D ή Θεότης; Αδτή ή τοῦ ένδς Θεοῦ τρισυπόστατος ούsia. Οῦτω γὰρ δ αύτός φησιν, Έν γὰρ ἐν τρισιν ή Θεότης, και τὰ τρία ἐν, τὰ ἐν οίς ή Θεότης, Ϋ, τό γε ἀπριθέστερον εἰπεῖν, ἀ ή Θεότης. Έξέφυτι τὸ ἐν οίς, Γυα μή σύνθεσις ὑπονοηθη, ὡς άλλο τῆς Θεότητος ἐν τοῖς προσώποις, και ἐπήγαγεν, ἀ ή Θεότης, αὐτὰ τὰ πρόσωπα Θεότητα λέγων, τὸν Πατέρα και Υίον και τὸ ἅγιον Πνεῦμα.

Άλλα τί δεί τοῦτο τὸ ἄτοπον αὐτοῖς ἐπάγειν, οἰ γε διαρβήδην δμολογοῦσι xal γράφουσιν ἐπιδεδαιοῦντες δτι ἐκάστην τῶν ἐνεργειῶν ἐκείνων καὶ δυνάμεων οδδεν άτοπον καὶ Θεὸν ἀναγορεύειν - καὶ τοῦτ' ἀναφέρουσιν ἐν τοῖς ῦμνοις καὶ ταῖς ὁμολογίαις τῷ Sanctus Athanasius, in epistola ad Serapionem :, Cum enim unus sit Filius, vivens scilicet Verbum,, una sit necesse est perfecta plenaque sanctificans et, illuminans ejus vita, quæ ipsius overatio donumque est, ac ex Putre procedere dicitur; idcirca quod ex Filio, quem ex Patre esse exploratum est, elucesatque mittitur, daturque.

Manifeste igitur ex dictis hoe quoque ostensumest, Dei operationem seu virtutem qua est efficax ac vi agendi pollet, non distingui ah ejus essentia ; sed idem esse essentiam et operationem seu virtutem. In natura enim simplici et incorpores operatio eamdem ac essentia rationem recipit, ne quod omnem excedit simplicitatem, compositum intelligatur, juxta nobis expositam sanctorum doctrinem; quod nobis probandum propositum erat.

Ejus contrarium synodus in Palanum Tomo decrevit ac sanxit; nec quovis modo solum distinguis. sed eo qui superius recensitus est, dividi atque apponi, nova fide conscripsit. Qued vere non illoa pudet, quod sic divisam in Deo ab ejus essentia: operationem, seu magis operationes, Dens illas ac: Deitates fatentur, inde id quoque manifestum est,: communi Christianorum de Deo opiuloni corrun commentum hoc contrarium esse. Fides enim catholics usum Doum unamque Deitatem tradit; idque innatum velut communis quadam primaque conceptio eorum animis est, qui muce Deum confilentur. Quamobrem si quis plures Deitates admiserit, hunc necesse est plares queque Deos confinteri. Hincque est ut nec plures Deitales in sancta-Trinitate confiteamur, eo quod tres sunt hypostases. ac personæ, ne et tres Deos Patrem et Filjum et Spiritum sanctum perinde confiteri necesse habea-, mus. Ili autem plures admittunt Deitates, ut ex. dictis manifestum est, quocirca etiam necesse est ut plures Deos fateantur. Clariusque ex sanctorum dictis monserabitur.

Statim namque ait magnus Theologus: Nobis vere unus Deus, quod una divinitas. Hincque advoliquet, quihus non sit una Divinitas, nec unom esse Deum. Quænam vero est divinitas I losa nimirum unius Dei trine subsistens essentia. Sic enim idemait, Unum enim in tribus Deitas, et tria unum, in quibus est Deitas, aut, quod verius ac proprie magis. dicatur, quæ est Deitas. Consulto vocem in his cavit, ne qua compositio existimaretur, velut Deitas aliud esset in personis; adjecitque, quæ est Deitas; nimirum ipsas personas Deitatem vocans, Patrem scilicet et Filium et Spiritum sanctum.

Sed quid necesse hoc eis absurdum imponere, cum ipsi diserte confileantur ac scribant, asserantque, quamlibet harum operationum atque virtutum, nullo inconvenienti Deum prædicandam esse; idque in canticis et confessionibus Deo tribuant ?



MANUELIS CALEC B

Non enim volut sequatur ex corum positionibus, A Θεφ ; Ούδε γαρ ώς έπύμενον ται; θέσεσιν αυτών έξ deorum illis multitudinem tribuimus, red ex illorum ipsa confessione repræsentamus. Cum autem basce operationes ac Deitates multas esse dicant ac increatas, et quæ numerum superent, quæ utique etiam aliz ab aliis, simulque ab essentia distinguantur, sicut quod essentiæ expers est ab essentia, quodque subsistens est ab eo quod non ipsum vere exsistat, quod est visibile ab eo quod invisibile est, quod est inferius ab co quod eminet, et infinities iullaite eminet, juxta oppositionum quas commenti ' sunt genera, liquet fore, ut et in Deo, dii (ut 'eorum verbis loquar) tantum inter se et ab essentia distingnantur.

Hi tamen divinum Maximum audiant, dicentem: Quod substantiam non habet, Deitas non est. Gre- B . Ort to drovouor ob Ototne . xal Ponyoplou wi gorium item Theologum, partim quidem oratione funebri in saum patrem, dicentem: Quonam vero modo mensuram admittit, quod est infinitum; ut quæ rerum finitarum affectio est, ea sit et Deitatis, gradibus superioribus inferioribusque commensæ? partini vero in prima de pace oratione : «Ut quid diligitis vanitatem, et quæritis mendacium \*\*, ut non unam, aut simplicem Deitatis nuturam inducatis, sed tres nimirum inter se peregrinas ac abhorrentes et dissipatas, nec mirum dictu, excessibus defectibusgue pugnantes ?

Præteres sancta et œcumenica prima synodus in bune modum in Actis pronuntiat : Fides axtem catholiea unam Deitatem novit, Patris et Filii et Spiritus suncti, præter quam non reputabitur alia. Ad hæc sancta et cocumenica tertia synodus sic ot ipsa in Actis provontiat : Si quis non confitetur in sancta Trinitate unam Deitatem, unum regnum et dominationem, anathema sit.

Gregorius Nyssenns, in orat. Quæ sit. Christiani professio, Deitatum numerum in multitudinem turbamque producers corum duntaxal est, qui multitudinis deorum errore laborant; Deitatem autem prorsus negare, illorum sit impietatis, qui Deum tollant. Idem in Confutationibus : Excepta duntažat divina natura, quod sit increatum, nihif est; increatumque inter et increatum nihil quis interesse putaverit. Quibus item ad Pulcheriam scribit : Nikil aliud prææter- 🗋 ysplav Odder Allo Apoauwrtor, Alar Umpog num est, præter Patrem et Filium et Spiritum sanctum.

Sanctus Sophronius patriarcha Hierosolymitanus : Sicut unum Deum, ut sentiamus, accepimus, sic et unam Deitatem confiteri dočti sumus. Ejusdem, Inam confileor sauctor Trinitatis Deitatem. Unam hanc agnosco æternam, ingenitam, principii expertem, increatam. Idem in dicta jam suz fidei professione : Numeratur sanctissima Trinitas, non essentiis ac naturis, vel distinctis Deitatibus, absit; sed hypostasibus duntaxat seu personis, et proprietalibus. Sanctus Joannes Damascenus : Non Deita-

10 Psal Iv, 5.

άνάγχης το των Θεών πληθος αύτοι; επιφέρομεν, άλλ' έξ ών όμολογοῦσι παριστώμεν. Εί δέ τάς ένερyelas rauras xal Georgras moltas elval paor xal άχτίστους, και άριθμον ύπερδαινούσας, αι όη και άλλήλων πραγματικώς διαφέρουσι, και της ούσίας όμου, ώς το άνούσιον της ούσίας, χαι το ύφεστώς του μή ύφεστώτος, και το όρατον του άοράτου, και τό ύφειμένον πρός τό ύπερχείμενον, χαι άπειράχις άπείρως ύπερχείμενον χατά τά των άντιθίστων δοα έξεῦρον είδη, φανερόν ότι και οι έν τῷ Θεῷ θεοι. κατ' αύτούς είπειν, τοσούτον άλλήλων και της ούσίας διοίσουσιν.

'Αλλ' άχουέτωσαν του θείου Μαξίμου, λέγοντος. Θεολόγου, τοῦτο μέν έν τῷ είς τον ξαυτοῦ πατέρα Έπιταφίω, φάσχοντος, Πώς δε μετρείται το άπωpor, Ir' δ τών πεπερατωμένων έστι, τοῦτο πάθη θεότης, βαθμοις μετρουμένη και υποβέσεσι; τούτο δε εν τῷ Είρηνικῷ πρώτφ, "Ira τί άγασῶτ ματαιότητα και ζητεϊτε ψεῦδος, οὐ μίαν οὐδε άπλην Θεότητος φύσιν είσαγοντες, αλλ' ήτοι τρείς απεξηνωμένας αλλήλων και διεσπαρμένας, ού θαυμαστόν δέ είπειν, και μαχομένας ύπορ-Colaic nul ellelyeon;

Ετι ή άγια και οικουμενική πρώτη σύνοδος ού-TWG EXAMINES IN TOLS IL PARTINOLS. H OF RABOLIZH πίστις μίαν οίδε Θεότητα, τοῦ Πατρός xal τοῦ Υιοῦ καί τοῦ ἀγίου Πνεύματος, παρ' ῆς οὐ λογισθήσεται έτέρα. Έτι ή άγία και οίκουμενική τρίτη σύνοδος ούτως έν τοίς Πρακτικοί; και αύτη έκφωνεί Οστις ούχ όμολογεί έπι της άγιας Τριάδος μίας Osórnra zal plar Bacchelar zal plar duraorelar, drádeµa.

Ο Νύσσης Γρηγόριος έν τῷ, Τί τοῦ Χριστιακοῦ έπάγγελμα. Τὸ εἰς πληθος ἐπτείνειν τὸν ἀριθμότ τών θεοτήτων μόνων τών την πολύθεον πλάνης reroσηχότωr έστι·τό δε χαθόλου άρκεισθαι τη Θεότητα άθεον är είη. 'Ο αύτος έν τοις 'Αντιβήτιχοίς "Αχτιστον δέ, χλην τῆς θείας φύσεως, ούδέν· και άκτίστου πρός άκτιστον ούδε μίαν ar errohoeie tic diagoodr. Kai iv tois ap's llouiκαί Υίοῦ καὶ ἀγίου Πreύματος.

Ο άγίος Σωφρόνιος πατριάρχης Ίεροσολύμων, <sup>•</sup>Ωσπερ ένα Θεόν φρονείν παρελάβομεν, ούτω zal μlar Θεότητα όμολογειτ έδιδάχθημες. Τοῦ αύτοῦ Μίαν ἀμολογῶ τῆς ἀγίας Τριάδος Θεότητα. Ταύτην μόνην γινώσχω, άτδιον, ärapzor, äxtiστον. 'Ο αύτος έν τη προβρηθείση όμολογία αύτού' 'Αριθμετται ή παναγία Τριάς ούπ ούσίαις και φύσεσιν, ή διαφόροις θεότησιν, άπαγε, άλλ ύποστάσεσι μόνον και Ιδιότησιν. 'Ο άγιος Ί<sup>ωά</sup>\* νης ό Δαμασχηνός. Οὐ Θεοτήτων Τριάδα, ά.μ.



ύλοστάσεων, ούδε μονάδα προσώπων, άλλα A lum Triuilalem sed hypostasson; nes personarum θιότητος σέδοντες, τέμνομεν τους ταύτην διαιpourrac.

Kal phy xal of moderixod vopos of pixpdy mept τή; μιά; Θεότητος πρόνοιαν ποιούνται. Ούτω γάρ in the noming expression xeitar, Χριστιανός iour à succession plan eiras Ostanca in Ion ίξονσία Πατρός και Υίου και άγίου Πνεύματος. i di xapà tà sippuéra dozdíwr alpstixoc èctir. Έκ του αύτου βισλίου του Κώδικος. Ο μή δοξάζων thr driar Tpiáða èr μιῷ Θεότητι Ισοδύraμοr obre Xpioriards tézerai, all' appur éort sal alperizóς, zal āripoς, zal ripwpeīrai.

Ότι μέν σύν ή περί ούσίας και ένεργείας της ουνόδου απόφασις, χατά την έν τῷ Τόμφ τοῦ Πα- Β λαμά πίστιν, έναντία χαί πολέμιος έστι τη χοινή χαι όμολογουμένη περί τοῦ ένλς Θεοῦ δόξη, τη τε παρά τών άγίων πάντων έν τη Έχχλησίη του Χριone appropriate alore, ixavà tà elpopuéra, el un τις έχαιχώφωται, και τυφλώττειν έθέλοι. Ισως δέ τη βαυμάσειεν, πώς είς τοσούτον χατηνέχθησαν evelas xat anovolas · xat tis h altia tou totauta πρί θωύ και ούτως έναντία ψηφίσασθαι. Περι δή πύτου, εί θαυμάζειν άξιον, άλλ' δμως ούδεν θαυμαστών · πολλάς γάρ τοιαύτας διαφθοράς εύρήσει n' in th xoanth lenoting as opeal . Fues as befor χαχίας μεταλαδείν ή άρετης μεταδούναι · χαί, 'Ardyny & 20sir tà oxdrdala · xal, Asi alptosiç strai, tra ol ér huir dóxiyai galrwrtai, úg quai Παύλος. "Επειτα παρ' Έχχλησίας τα τοιαύτα, ή C rollais rolláxis xal perálais xal pavepzis évéπισε τοίς αίρέσεσι, και πολλοίς πολλών κακών αίτία rerevorae, auth te ent maxpor vauarheasa, xal πολλούς άλλου; συγχαταδύσασα. Εί δε τοῦτο έθος olov apyalov auth, דו אמן עטע טמטטמסדטע טעטנטע דנ συμδηναι, δτε τῷ γένει σοφία και μελέτη των θείων àniline; El Se xal riva alriav elneiv dei, j uèv únepηγανία καί δοξοσοφία της φθοράς ταύτης αίτια γεγένηται, ών το μέν τοί; άνθρώποις τον Θεόν ποάλέμων καθιστά · Κύριος γάρ ύπερηφάνοις άντιtácostai · xal, Elç ácúrdetor xapôlar (14) Oeóc oux sice leveral . to of poor paros xal and over xias έμπίπλησι τους έχοντας, πειθομένους έξ έαυτῶν χουφοπρεπώς οξεσθαι είναι τι, μή δντα; εξ ού συμδαίνει των δίλων πάντων χαταφρονείν, χαι δοχείν D μήτε όρξιν και ακούειν, καθάπερ ασπίδος κωφής zai βυούσης τα ώτα αυτης, ητις ούχ εισαχού-

unitatem, sed Deitatis colentes, cos- qui hanc dividunt, scindimus,

Quin leges quoque civiles haud exiguram asses rendæ uni Deitati habuere diligentiam. Sie enim libro sexagesimo Juris habetur: Christianus est, qui unam credit Deitatem in pari potestate, Patris et Filii et Spiritus sancti : qui autem contra ea quæ dicta sunt, sentit, hæreticus est. Ex codem l.brocodicis: Qui non sentit sanctam Trinitatem in una Deitate pari potentia, nec Christianus audit, sed demens est et hæreticus et infamis, dignusque qui pænis subjiciqtur.

Sane igitur, quod synodi sententia de essentia et operatione, pro ca fide quie in Palamie Tomoscripta est, contraria sit pugnetque omnino communi et exploratæ de uno Deo opinioni, eique quæa sanctis omnibus in Christi Ecclesia prædicatur. fidei, abunde probant, que dicta sunt, nisi quissurdus est, ac sponte cæcutire velit. Forte vero non desit, qui miretur, quomodo in tantam demontiamac insaniam illi abrepti sint; quæve illis causa, ut talia, sicque contraria de Deo sancirent. Plane adhoc quod spectal, etsi dignum sit admiratione nihilt tamen propensius mirandum. Multas quippe ejusmodi corruptiones inveniet quis in seculo exstitisee, alque exstare. Facilius namque est, vitif commercium inire, quam impartiri virtute ; et : Nocesse est ut veniant scandala 11; et: Oportet et haveses.

esse, ut qui probati sunt in nobis, noti fiant, ut ait Paulus \*\*. Deinde, hæc illius Ecolesiæ sunt ejusquefacinora, quæ in multas magnasque atque apertasprolapsa hæreses, multisque multerum malorumauctor exstitit, tum ipea diu naufragium passa, tum que alios plures pari secum naufragio morserit... Quod si id illi olim quasi inolitum exque antiquomore, quid mirum nunc etiam aliquid simile illiaccidisse, cum sapientia divinorumque meditatio ac exercitatio genti deest? Sin vero etiam causani aliquam dicere necesse est, nimirum superbia sapi-entiæque opinio hujus causa corruptionis fuit; quarum prior Deum hominibas inimicum constituit : Dominus onim superbis resistit 12"; et : Incor incompositum Deus non introibit.23; altera veroillos qui ca præditi sint, plenos proprii sensus ac contentionis facit, co adducens, ut levitate mentis esse se aliquid ex. seipsis, cum sint nihil, existi-

<sup>31</sup> Matth. xvni, 7. <sup>30</sup> I Cor. xi, 19. <sup>22\*</sup> I Petr. v, 5. 13 Sap. 1, 4.

(14) Elc dovrostor xupalar. Ilsud dubium quin respiciat locum Sapientize margini ascriptum, sive ex alia littera ita scripserit, sive ex memorio, sensum non verba posuerit. Est ibi : Eic xaxotsyvov ψυχήν. malitiosam animam To activertov, perinde reddi possit, pervicax, dicto non audiens prævaricans nec pactis ac conventis stans. Vid. Hesych. et Suid. Pungunt ista Græcos, qui dum sapientiam sibi arregant, ac quasi gentis propriam volunt, aliosque contemnunt, in graves sirpe errores prolapsi sunt : quanquam nunquam in eis defuerunt vere sapienles, ne extremis quidem temporibus, et cum sapientia videtur Græciam reliquisse una cum libertate. Propria causa erroris Palamitarum, insa est quam Maximus crebro inculcat in Monothelitas : quod nempe non distinxerint vocum significata. Ut enim ilk in voce Othnua, sic isti in voce tvépyzia-in qua ipsa erraverant Monothelitæ, etsi ex alioalio capite ; unam ipsam dicentes Dei et hominis in Christo, quam Palamitæ in ipso Deo multiplicem ac distinctam ponaut ; pro ipsa virtute, et qua Deus-Everyntixos est : agendi scilicet vi præditus. Nameffectus constat esse plures.



# MANUELIS CALEC/E

ment \*\*. Hincque adeo contingit, ut reliquos omnes A σεται φωνής έπαδύντων · περί ων και ό Ψαλμφός contemuant, ac noque videre neque audire videantur.; velut aspidis surdæ similes et obturantis aures suas, quæ non exaudiet vocem incantantium 28; de quibus etiam dixit Psalmista : Cecidit ignis super eos, et non viderunt solem \*\*; et : Propter quæ venit ira Dei in filios diffidentiæ \*\*; Propter quæ tradidit illos in passiones ignomiziæ39, juxta quod Scripturæ verbis proditum est.

Hæc itaque, num hujus corruptionis causæ fuerint, indeque illa ortum habuerit, aliis dicendum relinguo; ad præsens autem quod attinet, ex subjecta quastionis materia, corruptionis causa exstitisse videtur; primum quidem, quod cum illis constitutum esset, ut de essentia et operationel loquerestur, non ante distingerant quot motis operatio dicatur, cum illa tribus modis et dicatur et Intelligatur, ut dictum est, nec statuerunt de qua illis B sermo crat; quod ipsum in causa fuit, ut non composite apteque de proposita quæstione loquerentur. Ex que illis contigit, ut non recte decernerent; oporationem, qua Deus agendi vi præditus ac officax est, ab ejus realiter distinctum essentia temere pronuntiantes, ac ipsum suam esse operationem negantes. Qua utique ratione, ipsum hoc secundum se impossibile videtur, ut dicatur, Dei essentiam non esse ejus op rationem. Est enim contradictio, ac si quis dicat, Dei essentiam uon esse rjus essentiam. Dictum est enim, operationem, qua Deus agendi vi. præditus ac elficax est, ejus essentiam. esse.

Secundo, quod cumo operatio, uti dictum est, C multipliciter dicatur, que ubivis locorum sancti de operatione uno sensu locuti sunt, illi alio acceperant, idemque peue illis accidit, ac si qui de cane loquentes, alter quidem de cane terrestri disputet, alter do marino aut sidereo sermonem instruat. Hoc enim alii aliis farere videantur, belloque implacabili pugnare, eo scillect errore qui ex varia ejus vocis acceptione est.

Terrio, quod quam sancti secundum rationem distinctioneni dixerant, ipsi in Deo secundum rem intellexerunt : inque eun modum, distincta ratione, distinctas illi res tradiderunt.

Quarto, quod ca que sanctis dicta sunt de discretione divinarum personarum, velut de discretione essentizet operationis in Deo dicta acceperant; D nempe nescientes duorum alterum necesse esse, ut vel operationem personam subsistentein penant, vel etiam Filium et Spiritum sanctum non subsistentes, quod ita opinantur, dicant; et ut per se vere actu exsistere, ut ipsi loquuntur, non existimentur.

Quinto, quod ea qua dicta sunt per circumlocut'onem, de distinctis rebus intellexerant. Velut cum Damascenus ait : Trinæ lucis Deitatem, singularem , ex una trine subsistente natura effulgentem nitorem, Genitorem principii expertem, ejusdemque naturæ Verbum Pattis, et Spiritum sanctum coregnantem, qua nempe hæc circumloquendo gra-

είπεν, Έπεσε πῦρ ἐπ' αὐτούς, καὶ οὐκ είδρη τός ηλιον· xai, Δι' & έρχεται ή οργή του Θεού έπι τούς υίους της απειθείας · xal, Δι' α παρέδωκεν αύτοὺς είς πάθη άτιμίας, χατά το γεγραμμένον.

Εί τοίνυν ταῦτα τῆς φθοράς ταύτης αίτια, άλλοι; λέγειν παρίημι. δσον δ' ούν πρός το παρόν, έκ της περί το ζήτημα ύποχειμένης ύλης αίτία της διαφθοραζ ταύτης γεγενησθαι.δοχεί, πρώτον μέν, ότι περί ούσίας και ένεργείας προθέμενοι είπείν, ού προδιωρίσαντο ποσαχώς ή ενέργεια, τριχώς αυτής λεγομέ. νης και νοουμένης, ώς εξρηται · ούδε διωρίσαντο περί ποίας αύτοίς ό λόγος, δ και αίτία γέγονε του μή εύτάκτως περί του προδλήματος διαλεχθήναι. 'Εξ οδ τούτοις συνέδη μηδε δρθώς άποφήνασθαι site ένέργειαν, χαθ' ήν ένεργητιχός έστιν ό Θεός της ούσίας αύτοῦ, χατά τὸ πρᾶγμα διαχεχρίσθαι ἀπίῶς άποφαινόμενοι, μηδέ είναι αύτον την ένέργειαν αύτου. Καθ' δν δή λόγον και δοκεί καθ' αύτο άδύνατον τό λέγειν την ούσίαν τοῦ Θεοῦ μη είναι την ενέργειαν αύτοδ. "Εστι γάρ άντίφασις, χαί ταυτόν, ώς εί τις λέγοι την ούσίαν του Θεού μη είναι την ούσίαν αιτοῦ. Είρηται γάρ την ενέργειαν, χαθ' ην ενεργητιχός έστιν ό Θεός, την ούσίαν είναι αύτου.

β', "Οτι τῆς ἐνεργείας πολλαχῶς, ὡς εἴρηται, λεγομένης, τὰ όπουδήποτε τοίς άγίοις εἰρημένα ἐφ' έτέρου σημαινομένου της ένεργείας, ούτοι έφ' έτέρου έδέξαντο · καί παραπλήσιον συνέδη, ώσπερ αν εί τινες περί χυνός τον λόγον ποιούμενοι, ό μέν περί τοῦ χερσαίου χονός διελέγετο, ό δ' έπλ τοῦ θαλαττίου η άστρψου τον λόγον εξήχουε · τοῦτο δ' αν ην άλλήλους μαίνεσθαι δοχείν, χαι πόλεμον άχήρυχτον έχειν δια την έχ της όμωνυμίας πλάνην.

γ. Ότι την παρά των άγίων χατά λόγον λεγομένην διαφοράν ούτοι διαφοράν έπι Θεού χατά το πράγπα γλομααν. και οριο τα ριαφούα τῶ γολή ριαφούα ούτοι πράγματα παρέδοσαν.

δ": "Ότι τά περί διαχρίσεως είρημένα τοις άγίοις τών θεαρχικών ύποστάσεων ώ; περί διαχρίσεως ούσίας και ένεργείας είρημένον επί Θεοῦ έδέξαντο. άγνοή παντες ώς δυοίν θάτερον άναγχαίον, ή χαι την ένέργειαν ύφεστώς είναι τίθεσθαι πρόσωπον, ή χαί τόν Υίόν και τό Πνεύμα τό άγιον άνυπόστατα · κιτ' αύτους είπειν, και ού καθ' έαυτα ύφεστηκότα κατά την ένέργειαν, ώς αύτοί φασιν, ηγείσθαι.

ε'. "Οτι τά περιφραστικώς εἰρημένα ἐπὶ πραγμάτων διαφερόντων ένόησαν. Οίον ώς όταν ό Δαμασχηνός λέγει, Τρισσοφαή Θεότητα, irialar izlápπουσαν αίγλην έκ μιᾶς τρισυποστάτου φύσεως, Γεννήτορα άναρχον, όμοφυα τε Δόγον Πατρός, καί συμδαπιλεύον όμοούσιον Πreūya, περιφρα. στικώς ταύτα χαριέντως χαταποιχίλλων. Ού γάρ

<sup>15</sup> Galat. vi, 3. <sup>15</sup> Psal. Lvn, 3. <sup>16</sup> ibid. 9. <sup>17</sup> Ephes., v, 6 <sup>18</sup> Rom. 1, 26.



Θεότητα, έλλο δε την ένιαΙαν εχλάμπουσαν αίγλην . άλλο δε την μέαν τρισυπόστατον φύσεν. άλλο δε τον Γεννήτορε και του Λόγου και το Πνεύμα. Ούδ σταν ο μέγας Τερόθεος έν τοις έρωτικοις Τμνοις λέγει, Οτι μία τίς έστιν άπλη δύναμις ο Θεός, δηλονότι it iaurns xal di iaurns xal ig iaurns iuurnr drazvzžovoz, zal siç savthr del tautúç dresitτομένη, κατά τάς διαφόρους ταύτας προθέσεις, είς διάφορα τον Θεόν άναγχασθησόμεθα διαιρείν ούδ δταν λέγεται τῷ θείω Διονυσίω, ὡς ἄρα ὁ Θεός ἐξ iavroù xpozioir.

877

<. "Ore th ini ouslas and inspectas signation tols άγοις επέ των χτισμάτων, ώσπερ έν εί έπι θεού είρητο, xal ούτω και έπ' αύτου ήξίωσαν έχειν. ΟΙον ώς όταν ό άγιος λέγει Διονύσιος, Ούδεν των όντων tori guoexão treprelas xwols · xai audis, To undemarérépyetar ézor obre éstir, obre tl'éstir, ούδέ έστιν όλως αύτοῦ θέσις. Ταῦτα γάρ ἐπὶ τῶγ bruv elpyrae · Ouder yap, gyst, rur orrwr. 'O α θεός ούδεν των δντων έστιν, ούδ' όμόστοιχος ούδε ουναριθμούμενος αύτοζς έστιν, άλλά ύπερ τα δντα άσυγχρίτως ύπερανφχημένος. Και ό Δαμασχόθεν Ιωάννη; ούτωσ! λέγει, "Αλλο ένέργεια, και άλλο έτεργητικέν, και άλλο ένέργημα, και άλλο ένεργούν. Ένέργεια μεν ή δραστική και οὐσιώδης τῆς φύσεως xirnais · έrεργητικόr δέ ή φύσις, έξ ής ή έτέργεια πρόεισιτ · έτέργημα δε τό της έτες- G γείας αποτέλεσμα · έτεργῶτ δὲ ό κεχρημέτος τῷ irspysia, eltour ή υπόστασις, auto to vysotig πρόσωπον. Καί τοῦτο γάρ πρός τὰ δντα ὁ αὐτός άπολέπων διωρίσατο. Ότι γάρ ού περί της ένερ-זְצוֹמְרָ אֵזָט אָז בּכדוי ביצראַקרואלה ל שבל: דמטדם לומאבγεται, περί δέ τῶν τοῖς χτίσμασιν ἀριθμουμένων ποιείται τόν λόγον, πρώτον μέν δήλον άπό του μή προσθείναι τον άγιον ταῦτα λέγοντα ὅτι ἐπὶ Θεοῦ άλλο ένέργεια, και άλλο ένεργητικόν, και τα έξης, ή ότι έπί θεού τούτο λέγω, άλλ' άπλως ούτωσι, ξπειτα χαί άπό του χεχρησθαι τη έαυτου ένεργεία του ένεργούντα είπειν ό γάρ Θεός ού χρηταί τινι είς τά δημιουργείν έξ ούκ όντος, η ποιείν άπλως, ώσπερ αν εί μή αύτος έαυτῷ ήρχει. Το γάρ τον Θεον και Πατέρα διά τοῦ ίδίου Υίοῦ δημιουργείν οὐδέν τῷ λόγψ D λυμαίνεται. Ού γάρ ώς δι' όργάνου ή δούλου, dll ώς φυσικής και ένυποστάτου δυνάμεως, ό αύτος άγιός φησι. χαί ίσον έστι λέγειν αύτον δι' έχυτοῦ δημιουργείν τε καὶ ποιείν. 'Ο γάρ Πατήρ μου ἕως ἄρτι έργάζεται, κάγὼ έργάζομαι, φησί. Mia yap oùsia ó Martip xai ó Tidç, xal pla dúvapiç, xal έν πράγμα. όπερ έπι της ένεργείας χαι της oisla; ού φισιν αύτοι. Φανερώτερον δε και άπο τοῦ χίνησιν ταύτην την ένέργειαν είπειν. Έν γάρ τῷ θεφ χίνησιν ού φαμέν. Η γάρ χίνησις χαθ' έαυτην atelijs. tou jap télous évera vivetar o de Beds. τέλος ών το πάντων τελιχώτατον, έστι μέν τοίς Σλlois altios xivhoews, autos de axivatos. Aid xal ev

<sup>19</sup> Joan. v, 17.

άλλο χρή νοείν, άλλο μέν πράγμα την τρισσοφαή Α te variat. Non enim aliud intelligendum; ita nimirunt ut rem aliam velit, trinæ lucis Deitatem ; aliam vero, singularem effulgentem nitorem ; aliam autem, unam trine subsistentem naturam ; ac postremo aliam, Genitorem, Verbumque et Spiritum. Nec cum magnus Hierotheus in amatoriis Canticis dicit : Quod Deus una quædam simplex virtus est, ex seipsa et per seipsam et in seipsa seipsam revol- ' vens, alque in seipsam semper ecdem modo reverteus, juxta diversas has propositiones necesse habebimus Deum in diversa atque distincta dividere; ac neque cum ait beatus Dionyslus, Deum ex seipse procedere.

> 6. Sexto, quod es quæ dicta sunt sanctis de essentia et operatione, in rebus creatis, ac si dicta in Deo essent, sic et in eo se habere voluerunt. Ut cum sanctus Dionysius dicit, Nihil in rebus esse absque naturali operatione ; ac rursus : Quod nullam habet operationem, neque est, neque aliquid est, neque ulla prorsus ejus positio, seu affirmatio est. Ilæc cuim de rebus (id est, iis quæ sunt) dicta sunt. Nihil enim, inquit, in rebus. Deus autem nulla rerum est, nec ejusdem ac illæ ordinis, aut qui rebus connumeretur, sed supra res, ac ea quæ sunt, incomparabiliter eminens. Cum item Joannes Damascenus sic ait : Alind est operatio, alindque operativum (ut sic dicam), atque aliud opus, et aliud operans. Est enim operatio, espicar ac substantiulis naturæ molus; operativum autem, natura, ex qua operatio procedit; opus vero, operationis effectus; operans denique, qui utitur operatione ; id est , hypostasis, ipsa scilicet subsistens persona. Nam et ipse ad ea quæ sunt, seu ad res attendens, hoc ita distinuit. Quod enim nou hac loquator de operatione, qua Deus vi agendi præditus est, sed de illis sermonem babeat, quæ creatis adnumerantur, primum liquet ex eo quod sanctus hæc loquens, non addiderit : In Deo aliud est operatio, aliud quod vi agendi præditum est, et quæ sequuntur, vel in Deo se hoc dicere ; sed sic simpliciter. Deinde ex eo quod dixit operantem uti sua operatione. Deus enim non utitur aliquo, in eo quod condit ex nihilo vel quod omnino facit vel creat, ac si ipse non sibi sufficeret. Nam quod Deus et Pater per Filium soum operctur, nihil doctrinae officit. Non enim tanquam per instrumentum aut servum, sed tanquam per naturalem virtutem, ait idem sanctus, ideuque est aq si dicas, eum per seipsum condere, seu facere et creare. Ait enim : Pater meus usque modo operatur, et ego operor \*\*. Una enim substantia est Pater et Filius, unaque virtus et una res ; quod illi de operatione et essentia non dicunt, Magis autem etiam ex eo liquet, quod hanc operationem motum vocant. Nam in Deo non dicimus motum. Etenim motus secundum se imperfectus est; fit enim alicujus finis gratia. Deus autem, cum sit omnium finis finalissimus (ut sic loquar), aliis quidem auctor est ut mo-

veautur ; ipse vero, immobilis est. Unde etiam cap. A & rou Mepl detur drouds ur grade d 8505 Llovisue: 9 libri De divinis nominibus, ait D. Dionysius : Quid vero eliam cum rursus aiunt theologi procedere atque moveri eum, qui immobilis est ? Si enim est in illo operationis motus, erit communis forma patibilis virtutis rerum, et factricis ejus virtutis. Motus enim actus est et perfectio ac forma utriusque virtutis seu potentiæ, quatenus potentia est; velut. ædificatio ejus quod ædificari habet, et quod vim habet zedificandi. Nulla autem Dei ac rerum est communis forma.

Septimo, quod de ipsa guidem operatione, qua Deus agendi vi præditus est, quandoque sanctis dicta; ad hæcque de vita et sapientia et potentia seu virtute et bonitate, nempe, potentia seu virtus et vita et sapientia et bonitas; quin imo, ipsa per B se sapientia, ipsa vita, ipsaque potentia seu virtus; quæ videlicet pro humanæ locutionis modo, humanius (ut ita dicam) crassiusque tradita sunt, cum non contingat aliter eam, quam pro eo ac illi comparatum est, conceptus atque nomina proferre, sic ut dicta sunt, etiam in Deo se proprie habere crediderunt. Ut, verbi gratia, quia dicitur Deum habere vitam, aut virtutem aut sapientiam aut operationem; et : Sicut Pater habet vitam in semetipso, sic dedit et Filio vitam habere in semelipso 30, el quæ sont ejusmodi; ex his illi, aliud quidem quod habet, alind id quod habetur, esse statuerunt, sanctorum de his expositionibus animum minime attendentes, aut vero attendere nolentes; id quidem quod habet, Patrem verbi gratia, aut Deum, vel essentiam esse decernentes; quod vero habetur, vitam aut sapientiam, aut potentiam seu virtutem, aut operationem, qua Deus (quidquid tandem actu est) in æterna immutabilique identitate consimiliter subsistit. Ita aimirum illis fere evenit, ac si, quia etiam Scriptura dicit : Manus tuæ secerunt me et plasmaverunt me 31; vel, Audivi vocem tuam deambulantis in paradiso ad vesperam, et abscondi me \*\*; sive : Odoratus est Dominus odorem suavitatis 13; aut, Pergam ad rosju furore obliquo, dicit Dominus 34 : ex his utique et similibus, Deum statuerint rem quamdam esse humana præditam forma, et sentientom ac irascentem ac quæcunque alia divina Scriptura loquitur ob auditorum imbecillitatem, ex his ad alia nobis al - D άλλ' öre fxee xat odoslav, xara rov äveov Touorivov tiors iter pandens. Tametsi Deus, nedum vitam habere dicatur aut operationem, verum etiam essentiam, seu substantiam, ut auctor est Justinus in libro Adversus Græcos; totumque comprehensum lu seipso esse habere, ut sentit Gregorius Theologus. Quandoquidem igitur alind esse dicunt id quod habetur, remque aliam id quod habet, consequens fit in illorum sententia, aliud esse Deum, atque aliud ejus essentiam ac substantiam, ac rursus ipsum aliud esse, aliudque esse illius.

Præterea juxta corum theologiæ regulas, Deus expers essentiæ erit; nec essentia Dei seu substantia Deus futura est. Juxta enim divisionem, quam induxerunt, habentis, et ejus quod habetur nunΤί δε καί δταν αδύις οι θεολόγοι προτόντα και πικούμενον gaol τόν απίνητον; Εί γαρ Ιστιν in" έχείνου ή ένεργείας χίνησις, έσται χοινόν είδος τῆς המטקדואה טטעלעבשב דשט טעדשט, אמו דהן הטוקדואה δυνάμεως αύτοῦ. Ἡ τὰρ κίνησίς ἐστιν ἡ ἐντελέχεια χαι το είδος έχατέρας δυνάμεως, χαθ' δ δύναμις. ώσπερ ή οίχοδόμησις του τε οίχοδομητου και olxoδομητικού. Οιδέν δέ είδος του Θεού και τών όντων.

ζ. Ότι τά περί αύτης μέν της ένεργείας, καθ ήν δ Θεός ένεργητικός έστιν, ένιαχοῦ τοἰς άγίοις είρημένα · έτι δε περί τῆς ζωῆς καί σοφία; και δυνάμεως χαι άγαθότητος, ή δύναμις χαι ζωή χαι σοφία και άγαθότης, μάλλον δε αύτοσοφία και αύτοζωή και αυτοδύναμις. κατά δή τον τρόπον τής άνθρωπίνης διαλέξεως, άνθρωπινώτερον παραδιδομένα, ούχ άλλως έγχωρούσης, ή ώς πέφυχε, προφέρειν τά νοήματα και τά όνόματα, ούτως ώς είρηται, και έπι του Θεού χυρίως έχειν επίστευσαν. Οίον, επειδάν λέγεται τον Θεόν Εχειν ζωήν, ή δύναμιν ή σοφίαν ή ενέργειαν · xal, "Ωσπερ ο Πατήρ Εχειζωήν έν έαυτῷ, οῦτως έδωκε και τῷ Υίῷ ζωὴν έχειν εν έαυτῷ, καί όσα τοιαῦτα • έξ ὦν άλλο μέν το έχον, δ)λο δε το εχόμενον εθεντο είναι, μη ταίς περί τούτων εξηγήσεσε τῶν ἀγίων προσσχόντες, ή προσσχείν μή βουληθέντες, το μέν έχον τον Πατέρα φέρε είπειν, ή τον Θεόν, ή την ούσίαν είναι όρισάμενοι. το δε έχόμενον την ζωήν ή την σοφίαν, ή την δύναμιν ή την ενέργειαν, καθ' ήν ύφέστηκεν, ό τί ποτ' έστιν ένεργεία; ό Θεό;, έν αίωνία και άμεταδλήτω ταυτότητι παραπλήσιον πεπονθότες, ώσπερ αν εί και της • Γραφής λεγούσης, Al χειρές σου έποίησάτ με zal Επλασάτ με· ή, Τής φωτής σου ήχουσα περιxaroûrroç êr rỹ xaçuðelow rð deilirðr, xal έκρύδητ · ή, "Οτι ώσφράτθη Κύριος όσμητ εύωδίας · xai, "Οτι πορεύσομαι πρός υμας έν θυμφ πλαγίφ, λέγει Κύριος. Lx δη τούτων xal των τοιούτων άνθρωπόμορφόν τι είναι τον Θεόν έτίθεντο, καί αίσθανόμενον και θυμούμενον, και δσα άλλα διά την τών άχουόντων άσθένειαν ή θεία Γραφή διαλέγεται, διά τούτων έφ' έτερα ήμας ανάγουσα. Καίτοι ού μόνον ό Θεός λέγεται ότι έχει ζωήν ή ενέργειαν, έν τῷ κατά Ελλήνων αύτοῦ λόγφ · και ὅτι ὅλον ἐν έαυτῷ συλλαδών έχει το είναι, κατά τον Θεολόγον Γρηγόριον. Έπει ούν φασιν άλλο μεν είναι το έχόμινον, άλλο δε το έχον πράγμα, έψεται χατ' αύτούς άλλο μέν είναι τον Θεόν, Ετερον δε την ούσίαν αύτου, και αύ άλλο μέν αύτον, έτερον δε το είναι αύτου.

"בדו אמדת דטטה ספטו, דאה טבטאטאומה מטדשי, ל טבטה מיסט שנסי בפדמו י אמן א טעשות דסט שבטט טע בפדתו שבטלי κατά γάρ την τοῦ ἔχοντος και ἐχομένου, ήν εἰσήγα-יוסי, טומוקבסני, סטי עי ביק דל בדבףסי סוטי דל בדבףיי

40 Joan. v 26. 01 Psal. cxvin, 75. 00 Gen. 11, 10.

<sup>33</sup> Gen. viii, 21. <sup>34</sup> Levit. xxvi, 24, 28.

.....

Digitized by Google

# DE ESSENTIA ET OPERATIONE.

obsian strai, oude ye the obsian, one p exilen.

Ert, inel the interest and for ister & Bebe εκρητικός, ή την ζωήν καθ' ήν ζών, ώς εχόμενον eventorator Elesar, Ederal autols xai the ousiar έννπόστατον τιθέναι, έπειδάν αύτη ώς έχόμενον προείρεται, κατά το λεγόμενον, 'Ως άρα ο Θεός ούσίαν hu.

El & to dound statos doud sion, Eneral autols xal τούτο βλασφημείν, το την ούσίαν είναι του Θεού ανούσιον το 52 ανούσιον μή δν . και ούτω τα δντα ix μή δντος · xai aμα συμδαίνει αύτοις πιστεύειν είς το μή δν. Καί δη καί, κατά τον άγιον Μάξιμον, Β τό άνούστον ού Θεός.

Τπ. Inel το Θεός δνομα τῆς ούτω τιθεμένης παρ' and; ivepyelas ovojea elval past, xal fort xar εύσος ένεργεια, λέγεται δέ δτι Θεός Έχει ούσίαν. έλ ποῦτο το μέν έστιν έχου ή ενέργεια, ή δε οὐσία ο έγόμενον - και ψεύδος λοιπόν δ φασιν, ώς άρα ή ούσία έχει ενέργειαν, και ή ενέργεια έχεται. Τούναν-דום של עלאנסדם לאקטבר, דל דאי עצי בילףיבומי בצבוי, the obside freedat . rat fuel to trouter on in too έχοντό; έστι, και πρόεισιν ώ; αίτιατον, και τουτο Tip in the Lautan alter past, surphory foousin in the inepretar elvas the obstar val not past the C ply obolay airiar, the or iveryelas airlathe, ix the obsias; Touro ytp xal דבוב מטדשׁי לבסבהוי בימידוטי.

Περί δε των τοιούτων άπάντων βητών, δοα άνθρωπνώτερον εξρηται, δτι διά το της διαλίξεως έθος χαί την άνθρωπίνην άσθένειαν ούτω τά τοιαύτα είρηται, έρκέσει ήμεν ό μαχάριος Χρυσόστομος, έξηγούμενος τὸ, Ἐν αὐτῷ ζωἡ ἦν, ἐν ὁμιλία ἔχτη του κατά Τωάννην. Έπει γάρ έκ του είπειν, Έν מטרש לשא אד, בותבדם בטיטלבזוע טתטעטבוע תבףל דלש Ozby, w; it obstac xat ζωής suyxelpevor, δίδωσε the aitlas, of Symote the Eventstates Cutte Exere ζωήν είπε · φησί γούν · Ταύτα δέ πάντα είπεν ούχ lra ovrosoir vsolábupsr, dll' lra zata puzper D åraχθῶμεν πρός τὸ τῶν δογμάτων ὕψος. Ἐπειδή τάρ ούκ αν ενόησε τις εύκόλως των πολλών, πῶς ἐστιν ἐνυπόστατος αὐτοῦ ἡ ζωἡ, πρότερον μίν έκεινο είπε τό ταπεινότερον έπειτα παιδευβέrτα, πρός τὸ ύψη λότερον άγει. 'Ο γάρ είπων, « Ότι έδωκεν αύτῷ ζώην έχεις, » οδτος πάλι» gnol, ( 'Eré elui  $\eta$  ( $\omega \eta$ ' ) xal  $\pi d\lambda r$ , ( 'Eré sim to gos. , "Dote to gos rai the Contracto rállog rai thr dradótnta où ti ér tiri ù πolnπτέοr, el nal ούτω λέγεται διά τούς μη δυναμέrous εύχόλως rosir, πῶς τούτωr ἐχαστοr ἐruπόστατόν έστι. Τὸ δὲ παρὸν ἡητὸν ἰχανών ἐστι πρός

<sup>15</sup> Joan. v, 26. <sup>36</sup> Joan. xi, 25. <sup>37</sup> Joan. viii, 12.

mit ob slvar, žnel xal thy ivépyetay où boùlovtat A quam fat nt alterum cjusmodi exsistat quale alterum, quod attinct ad esse ; etcoim volunt operationem esse essentiam, neque voro essentiam id esse admittunt quod operatie est.

Ad hæc, quandoquidem operationem qua Deus " operativus (ut sic dicam) est, sive etiam vitam, que vivit, ut que habeatur, non vere esse aut subsistere posuerunt, sequetur illis ut nec essentiam vere esse aut subsistere popant, siquidem ipsa quoque sie profertur, ut quæ habeatur, juxta quod dicitur : Utique Deus essentiam habet.

Sin autem quod non vere ac per se est, expers essent's est, consequens crit ut id quoque blasphement, nempe ut Dei essentiam dicant essentiz expertem esse. Quod vero expers essentia est, nihil est ; sicque ea que sunt, ex non ente atque aibilo erunt, Simulque eis accidit ut credant in non ens. Ac sane, quod expers essentiæ est, auctore sancto Maximo, Deus non est.

Item, quandoquidem nomen Deus ejus quam sic ponunt operationis nomen est, atque ut illi tradunt, operatio est, diciturque Deum habere essentiam; idcirco id quod habet, operatio esi; essentia vero est id quod habetur, falsumque jam est quod dicunt, quod nimirum essentia operationem habeat, et quod operatio habeatur. Secus vero maxime verum eat, habere quidem operationem, essentiam vero haberi. Cumque adeo id quod habetur, ab eo sit quod habet, procedatque tauquam id quod a causa est (nam hoc quoque in sua fide dicunt) simul fatebuntur essentiam ex operatione esse. Et quomodo aiunt essentiam quidem causam esse ; operationem vero, quod est ex causa, nempe essentia ? lloc enim etiam illorum positionibus contrarium est.

Ad omnes vero auctoritates, in quibus sermo ex humana ratione humilior est, quod ex consueto loquendi more, obque humanam imbecillitatem, talia per eum modum dicta sint autdicantur, satis nobis crit unus beatus Curysostomus, exponens illa verba : In ipso vita erat, homilia sexta expositionis suze in Josnnem. Quod enim ex co quod dixerat : In ipso vita erat, sequebatur compositionem in Deo opinari, tanquam ex essentia.et vita ille conflaretur; causam assignat, cur ipsam vere ac per se exsistentem vitam, dixerit vitam habere. Ait itaque : Hosc vero omnia dixit, non ut compositionem opinemur, sed ut paulatim ad celsa dogmatum provekamur. Quia enim non facile quis e vulgo intellexerit, quomodo ejus vita ipsa vere ac per se exsistat, prius quidem illud dixit, quod humilius est ; deinde eum qui eruditus sit, ad id ducit quod aublimius est. Nam qui dizerat, « Dedit ei ritam haberes»,» hic rursus dizit : «Ego sum vita »»; » ac rursum : «Ego sum lux».» Quocirca illud lux et vita et pulchritudo et bonitas, non sic intelligenda sunt, quasi aliquid in aliquo, tametsi ita dicantur, pro corum captu et imbecilistate, qui non facile intelligere pos-

sunt, quomodo horum quodlibet, ipsum vere et per se A dústv návtwv, a gastv Exetv tov Bedv Evépyetav, naj exsistentia gaudeat. Ilic porro locus unus sufficiens est ad solvends omnis, que dicunt, Deum habere operationem, et esse aliquid in eo; esseque operationem ex essentia, ac si qua alia sunt ejus generis. Liquet autem etiam eos qui necdum intelligere possunt, vitam ac lucem ipsam vere ac per se existentem, corum classis esse atque generis, quibuscum in Scriptura indulgentins, pro corum captu, agitur, quorum cuiam causa, tali sermonis demissione illa utitur : alloque modo theologiam illis loqui qui rudimentarii sunt ac inducuntur, plioque iis qui sunt perfecti ; nec semper discendum esse, ac nunquam Intelligendum\*\*; .puerorumque immanentes disciplinis, perfecta defici par est doctrina, qui ex Paulo audiamus, Littera occidit, spiritus autem vivificat \*\* : B et : Omnes qui in lege gloriamini, a gratia excidistis \*\*; tametsi tot in divina Scriptura continentur voces, quibus ab humifioribus ad sublimiora mente erigamur. Quare, quod fieri nequeat ut hæc omnia per se exsistant ut res propriæ, unum quid per se exsistens necesse est ut ea omnia existimemus, quæcunque scilicet in nobis et subjecta sus ac prædicata, infinitiesque plura secundum unum ac idem exsistens.

Octava hujus corruptionis causa, quod ea, quæ quibusdam locis a sanctis dicta sunt de Dei esseutia tanguam de operatione, qua ille vi agendi præ ditas ac efficax est (id euim sanctis promiscuum habetur, uti probatum est), ipsi pro libito de operatione, quæ a Dei essentia dividitur, modo superius relato, acceperunt. Ait enim magnus Dionysius, quod et postea illi secundus Joannes Damascenus iisdem verbis exposuit, nempe : Divinam illustrationem atque virtutem, una cum sit et simplex et indivisa el boniformis, in dividuis variantem cunctisque tribuentem quibus propria natura præstatur incolumis, simplicem manere : quæ multiplicetur quidem in dividuis indivise, dividuaque in suam ipsa simplicitatem colligat atque convertat. Cuncta enim illius desiderio tenentur, et in ipsa exsistentiam habent, cnnctisque esse, pro eo ac illis natura comparatum est, impartit; estque ea, eorum quæ sunt, esse, eorum quæ vivunt, vita, eorum quæ ratione utentium more sunt, ratio, corumque quæ intelligentium more, intelligentia, cum ipsa supra-mentem, supraque-ràthonem, et supra vitam, ac supra essentiam exsistat. D uneo ouolar.

His itaque ut validissimis utuntur, ad probandum, divinam essentiam, nullius eorum quæ extra sunt esse effectricem, sed operationem seu virtutem, quam tantopere ab essentia distingui dixerunt, illaque infinities infinite inferiorem esse; hanc nempe creatis propinguare, caque incolumia præstare, atque ad creaturam inferius ventitare, ejusque illam participem esse, et sanctificare, et illuminare, et insidere, et eos qui digni sint deificare, proprie-

\* It Tim. 11, 7. \* It Cor. 11, 6. \*\* Galat. v, 4.

(15) 'Er roμφ xavxaσ0s. Lapsus memoria Calec. Locus Pauli Ev vouce bixatouste. In Lege justi-

είναι έν αύτῷ τι· xal είναι έχ τῆς οὐσίας την ένέρ-YELAV, XI! ÖGA ALLA TOLAUTA . WAVEPON OF XAL OTL OF μηδε νῦν πω δυνάμενοι νοείν την ζωήν, χαι το φώς xal' éaurd ógeories, xal to álle, rig érasplag eist TWV olkovouloumerus in the set of pasts of our χατάδασις γέγονε της τοιαύτης άπαγγελίας· xal δτι έτέρως ή θεολογία τοϊς είσαγωγικοϊς διαλέγεται, και ετέρως τοίς τελείοις · και ού δεί πάντοτε μανθάνον. τας ούδέποτε συνιέναι, καί παραμένοντας τοίς τών παιδαρίων μαθήμασιν, άπολιμπάνεσθαι της τελείας διδασχαλίας. άχούοντας του Παύλου, λέ γοντος, Ότι τὸ γράμμα ἀποκτείνει, τὸ δὲ πνεῦμα ζωογονεί · xal, "Οσοι έν νόμω καυχασθε (15), τη χάριτος εξεπέσατε · χαίτοι τοσούτων φωνών έμπεριειλημμένων τη θεία Γραφή, από των ταπεινοτέρων έπι τα ύψηλότερα ήμας άναγουσών διο χαί έπει ού δύναται ταῦτα πάντα ένυπόστατα είναι, ώς ίδια πράγματα. Εν τι πάντα ταύτα ένυπόστατον πράγμα ύποληπτέον · δαα τά έν ήμεν ύποχείμενε χαί χατηγορούμενα, και άπειράκις πλείω δν κατά το εύτά.

Ογδοον της διαφθοράς ταύτης το αίτιον, ότι τέ ביושאסט דמוב מיומוב בוסקעבים באז דקב משטומב דסט שנטע, ώ; έπ. ενεργεία; παθ' ήν ενεργητικός έστιν · τούτο γάρ παρά τοις άγίοις άδιάφορον, ώς δέδεικται, ώς έπ ένεργείας αύτοι έδέξαντο, διαιρουμένης άπο της ούσίας τοῦ Θεοῦ, τὸν προηριθμημένον τρόπον, ὥστιρ έδουλήθησαν φησί γάρ ό μέγας Διονύσιος, δ και όΔαμασχόθεν 'Ιωάννης ύστερον έχδεξάμενος, αύτοις όνόpasiv ifionxer, "Ore & Osla Ellappic zal iripγεια, μία ούσα και άπλη και άμερης και άγαθοειδής, έν τοις μεριστοίς ποικι λομένη, και κασι τά τῆς οἰκείας φύσεως σωστικά κέμουσα μέτει άπλη · πληθυνομένη μέν έν τοις μεριστοις έμερίστως, zai τα μεριστά πρός την έαυτης άπλότητα συνάγουσα καί έπιστρέφουσα. Πάντα γάρ αὐτῆς ἐφίεται, xal ἐν αὐτῷ ἕχει τὴν ῦπαρξιν, xal αύτή τοις πασι τό είναι, παθώς έχει φύσεως, μεταδίδωσι · και αυτή έστι των δντων το sīraι, και tur jurtur of juh, nal tur lorinus brown o leγος, και των νοερώς όντων ή νόησις, αυτή ύπερ rour word, nal unio laror, zal unio (wir, zal

Τούτοις ούν ώς Ισχυροτάτοις χρώνται πρός άπόδειξιν τοῦ ὅτι ἡ θεία οὐσία οὐδενὸς ἀπεργαστικἡ τῶν έντός έστιν, άλλ' ή ένέργεια, ήν έπι τοσούτον τής ούσίας διαφέρειν έφασαν, και αύτης ύφείσθαι άπειράχις απείρως, προσπελάζει τοις χτίσμασι, χαι σώζει ταῦτα, χαὶ φοιτῷ χάτω πρός την πτίσιν, καὶ μετέχεται ύπ' αύτης και άγιάζει και φωτίζει και evispuer xal deoi rous attous, xal xuplus earl desthe ray coup ray coopie ray surveyed . ray ryborohie

ficamini. To, iv vouce xauxazoat alio special. Rom. 11, 26.



rw áylwy, xai uaxapiórnros relos : xai rwy egerwy A que deltatem et vitam et sapleniiam et virtuem et τ) αχρότατον . διό χαι ό ταύτης χληρονόμος χληρονόμος λέγεται Θεού, και όσα άλλα έν τῷ πρώτο πρωέρηται, έν φ την πίστιν των άνδρων, έξ ων άνέγραψαν, έδείχνυμεν. Τούτω γούν πρός απόδειξιν τών εlρημένων χρώνται, άγνοουντες δτι τδ, Η θεία Ελλαμψις παι ενέργεια, μία ούσα, πάντα τοις πασι γίνεται, περί της θείας ούσίας εξρηται, ώς xal αύτά τὰ βήματα μαρτυρεί, άντιχρυς έφαρμοζόμενα χατά το της θεολογίας Εθος τη του Θεού ούσία. xai auτη πάσαν υπεροχήν άπονέμοντα, ωσπερ xai ό μέγας είπε Διονύσιος έν τῷ Περί θείων δνομάτων. <sup>•</sup>Οτι πασι προνοητικώς δ Θεός πάρεστι, καλ zarra er zācı dia thr zarrar owthplar rireται, μένων έφ' έαυτοῦ, κάι τῆς οικείας ταυτότηtos drezgoithtws zat' erepreiar plar zal azav- B στον έστηχώς · και αύθις έν τοις αύτοις φησιν, De auth nepl kauthe be tole lepoie Loyloie nadtower, or narrow torir altia, rat dorn, rat ovela rat (wh, rat tall' ora rad' Exactor ifa pitμείται, τλν Θεόν ήμΙν γίνεσθαι, ώς άρχης απίσης ύπεράρχιο: Τον άρχή. Οδτω γάρ και ο Δαμασκόθεν έν ιδ των αύτοδ Θεολογιχών, ώς άπ' έχείνου του parapleo ileono, requer. O Bede narror eorir ovola xal dorn' two breas ovola, two tweetwo ζωή. Όπερ ούν έν τούτοις θείαν δλλαμψιν και trepretar Elphrev, in inclusion, "O'Oedo, onoin, δηλονότι κατά τον Νύσσης Γρηγόριον, έν το κατά 'Eilifrer, oute legoves, El de 20 Ost orous obσίας σημαντικόν έστι, μίαν όμολογουντες ούσίαν C τής άγίας Τριάδος, ένα θεόν είκότως δοξάζομενέπει μιάς ούσίας **εν δν**ρμ**α το Θε**ός έστι. Δήλεν our de re, "H bela Ellappie xal éréprésa, pla oboa xal dalh xal daspioroc, mpi της delas ούσίας είρηται. Ούτω γάρ και & θείος περί αύτης είρηχε Μάξιμο;, Η αθτοθπεραγαθότης, τοῦς οδσα ral öln érépyeia, els éauthr évtpaupérn érépyeud tori.

Καθόλου μέν τύπφ περιλαδείν, ταύτα της φθοράς ταύτης αίτιε τγένετο, και τούτο Επαθον, βουλόμενοι to gois excive to operary, one eaurols eventator, βιδαιώσαι Θεότητα και Θεόν· και φώς άληθινιν, xal των έφεσων το απρότατον, μήτε ούσίαν θεού. י הומי מנידל הנשלעבייםו י להבף בודה בע הנינשי שודם אבnotiona Magagyranga Jenotreans ganzole garaghterone, of appreprive Blasprinourse sparting elvas the ούσίαν του θεού, είτα έλεγχθέντες θαό καθαλικής αναδόνα, καταφυγήν της αιρέσεως έξευρον μη είναι αύτοις την οδαίαν του Θεού όραεην, άλλ' όρααθαι φώς άχτιστον, ένυπάρχον έξ άδδίου τῷ Θεῷ, μήτε ούσίαν θεοῦ, μήτε ὑπόστασιν, ἀλλ' ἐνέργειαν οῦσαν · είτε Ex τινων μοναχών, άρετην ύποχρινομένων, άλόγων i nat nendavajuover (\$6), otopetver etras to Getor

(16) Alorwy ral nenlarnuerwr. Symeonem notat ejusque discipulos; nam sic rudem litterarum, ejusque Patrem spiritalem, Symeonem Item hæreditatem sanctorum esse, at beatitudinis anem; ac quæcunque alia in priori parte ante dicta sunt, in qua corum fidem, ex lis quæ illis scripta sont ostendimus. His itaque utuntur, ut en probent quat dicta sunt, ignorantes quod ita dicitur : Divina fflustratio ac virtus, cum una sit, omnia omnibus fit, de essentia divina dictum esse, ut et ipsamet abunde testantur verba, quæ palam theologiæ explicandi more Dei essentiae congruant, ac omnem illi excellentiam tribuant, uti etiam dixit magnus Dionyslus in libro De divinis nominibus : Deum niniirum providentia cunctis rebus adesse, omniame in omnibus omnium salutis causa fieri, cum in se ipse maneat, inque sua identitate nullo extra prosemu secundum unam incessabilemque virtatem consistat. Ac rursus in iisdem ait : Ipean de se in sacris trodidisse Eloquiis, este se ontwinte dancant sou enctorem, et principium et essentiam el vitam, et quæcunque alla sigilation Doum nobis fest russiset, fanguam qui principium sit, anni principio eminens. Sie enim etism Damageanus in, duodocimo capitum suoram theologicerum, ut a hento illo editum est, dicens ; Deus ounium essentia ac principium est; corum quæ sunt, essentin, corum quæ vienni, rita. Qrod itsque in illis divinam dixit illustrationem alque virtutem, in bis Dens dicit; juxta quod nimirum sentit Gregorius Nyssenus, Oratione adversus Gracos, dum sie an : Sin autem Deus nomen est essentium significans, qui unom sanclæ Trinitatis essentiam confiteamur, unum merito Deum sentimus : quandoquidem unius etsentive nomen unum Deus est. Liquet igiwr, quod lia dictum est: Divina linstratio et virtas, que una sitet simplex et indivisa, de essentia divinz dictum esse. Sic enim etiam de illa dixit beatus Maximus : Ipsa supra quam bonilas, qua miens exsistat, totaque operatio seu virtus, in selpsam conversa, virtus seu operatio est.

Sic quasi universim delineando, rudique penicillo complectendo, hæc hujus corruptionis cause exstiterunt. Idque illis ita evenit, qua lomen illiad oculis aspectabile, quod sibi confinxerunt, Deita em Denn, as himen verum suprem umqne et phre inducerons, dil' evépyetan, xai the oly evépy B appetibilium ut assertent, in animam induceronit; quod utique, nec Dei essentiam, neque personam, sed virtutem seu operationem, ac quicquid in Deo virtutis est seu operationis, statuerunt : sive cunt errorem ex quorumdam offm Mussafiano- rum, sie dietorum, defirits, sibi acervarum, qui prius quidem visibilem Del essentiam blasphemia dicerent, tumque catholicæ synodi auctoritate censuraque revincti, hoc hæreseds invenerunt confugium, ut dicerent, non sibi oculis aspectabilem divinnus essentiam, sed videri lumen increatum,

> Studiotam, observat Sthetatus ipsius discipulus; ut essent, vellentque habert Ocobioaxtor, quasi divino afflatu et revelatione docti : quibus sane pro-

Digitized by Google

MANUELIS CALECA

guod ab zierno inest Den, ac neque Dei essentia, A aldoripov, zal alsogrois coolalpol; dyardo, av to nec hypostasis seu persona, sed virtus ac operatio est; sive ex quorumdam monachorum, virtutem simulantium (rudium scilicet hominum ac seductorum ) haud sanæ mentis insomniis qui Numen ipsum se capere posse arbitrarentur, ac corporeis oculis comprehendere; modo in angulo tenebricoso sedentes, nixaque pectori barba ac mento, oculumque sensibilem cum omni mente in ventris medio (circa nimirum umbilicum) continentes, aerisque nare attractionem, ne libera prodeat respiratio, cabibentes, intus in visceribus rimentur, ut inveniant locum cordis, huicque se exercitio diu poctuque impendant. Sic enim inventuros aiunt inde-Scientem Jugemque lætitiam; ac mentem confestim enim interjectum cordi serem, seque totam lucidam ac discretionis plenam.

Undecongue igitur, sive ab his, sive ab allis, sive B ipei a se hujusce luminis copiam ejusmodi nacti sint, aliis dicendum relinguo. Non pauci enim de ils rebus tractatus librosque conscripserunt. Liquido autem constant que dista a nobis sunt, et ex his que dicit, permons suo de vigilantia et attentione, Symoon quidam, qui fuit præpositus monasterii, quod Xyloceri cognomento appellatur, cui et Junioris .Theologi appellationem indiderunt rerum cjuscemedi discipuli ac magistri. Quanquam ipse quoque Palamas, oratione quarta ex illis quas Priores prenotavit, bec alt : Sic comparatum a prævaricatione, ut homo interior, pro co ac exterior gestu hubituque compositus est, similitudinem ineat ac conformetur. Qui ergo fiat, ut non magnum aliquid ei præstetur, qui mentem in seipsam '-convertere stu- C det, ut non recta, sed circulari et absque errore motu moveatur, ea ratione, quod non huc ac illuc ocu-Inn circumagit : sed velut cuidam fulcro ac sustentaculo, suo illam pectori, seu umbilico. cui innitatur admoveat ? Ad hoc enim anod circulariter, velut externe, quanta facultas est, seipsum convolvit cum . mentis in co accurato motu affinique illi ratione etiam aspectu quanta possibilis est, mentis vim per ejusmodi corporis habitum gestumque Intra cor mittit. Ejus generis itaque juges jucunditates et lumina, ownemque carum rerum scenam, hic quoque, ut videtar, laudaus, in divinis habuit. Unde etiam in Epistola ad Menam hæc ait : Si quis non recipit exsultationem salularis Jesu quam el gestientis animi molum D var, arteovvar dúrapur, nal napôlaç ζώσης niet exilitionem Patres multis locis vocarunt, spirantem vim, ac riventis cordis agitationem, talis, puto, ejus nacdum sensum fecit. Ac rursus : Divinus autem Isaias qualem nos Spiritum accipere et parere ait "? Noune Domini Jesu, qui in igne fidelibus operatur, .ac implet salutem? Quisnam vero ignis cædit dæ-

11 len. xxvi, 28.

clivis error. Hæc Symeonis (vel cujuscunque illa sint) jam improbavi, atque improbo, quod Massalianorum erroris nimis affinia, nec satis ex Dei majestate, vel si de ejus quovis modo sensibili præsentia, quam sic lumen vocent, intelligantur, noa de vera ipsius essentiæ Dei, vel ejus virtutis visio-

youvia adtiper extrous xalicante;, xal the per miγωνα τῷ στήθει έρείταντες, τον δε αίσθητον όφθαλ. μόν σύν δλω vot in μίσω της xoillas, firous xata דאי אַשָּאאי, אדאנעסידבר, אבו דאי דאָר אָר אָראָ דסט דיניματος όλκην του μη άδεω; πνείν, έρευνώσιν ένζον en tois exactors expein ton tomon the mappilas, rai τῷ ἔργῳ τούτῳ προσέχωσι νύκτα καὶ ἡμέραν. Οῦτω אלף בטףומאבוע דמדב שמפוע מאקאדטע בטשףטסטעקי, אבו τόν νουν βλέπειν παρευθύς & ούδέποτε ήπίστατο. B) éner 720 roy usrati riz xapilaz álpa, xai taurov φωτεινόν δλον και διακρίσεως Εμπλεων.

visuram, quæ nunquam hactenus noverat- Videl

Else tolvur inteüder, elt' ixeider, elt' ofxoder the τοιαύτην του φωτός τούτου εύπιρίαν αύτοις πιμεποιήσαντο, λέγειν άλλοις παραλείπω · ούχ όλίγος γάρ περι αύτων έλογογραφήθη. Δηλα δέ τά είρημένε, και εξ ών φησιν εν τῷ Παρι νήψεως και προσοχής αύτου λόγω, Συμεών τις γεγονώς ήγούμενο; τῆς truterantives Engoripon movie . on rat Neor Goole γον επέγραψαν οι των τοιούτων μύσται και μυπα. γωγοί. Καίτοι και αύτος ό Παλαμάς έν δ' λόγφ ώ; επιγράφει Προτέρους, τάδε φησίν · Έπλ τοις έξω σχήμασι πέφυχεν όξοω άνθρωπος συνεξομοιούσθαι μετά την ποράδασιν. Πώς ούχ αν συντελέσειε τι μέγα τῷ σπεύδοντι συστρέφειν tòr rour sig tautor, by ph thr nat' subsiar, Alla the surlishe sal dalary surficeau simple, to un tor ogealuor use ransive replayer all οίον έρεισματί τινι τουτον προσερείδειν τώ οίχείφ στήθει, η τῷ όμφαλῷ; Πρός γάρ τῷ είς nintor wante Elwer epóaar equator avrelareir sautor, sapazingiwo th geoverlation ir έαυτῷ τοῦ νοῦ κινήσει, και την δι' δψοως δεχομένην δύναμιν τοῦ νοῦ τῆς καρδίας είσω πέμψα διά τοῦ τοιούτου σχήματος τοῦ σώματος. Τὶς γούν τοιαύτας άλήχτους εύφροσύνας, χαί τλ φώτα nal macan the mept taune experts, and obto; intervéras, is forner, ideonolyce did nat in the post Myvav intersolf raund whom . El eic ob nacadiχεται την άγαλλίασιν του σωτηρίου του ήπου, όπερ και σκ/ρτημα πολλαχού οι Πατέρες έκάλενημα, δ τοιούτος, οίμαι, άκμην obr ψυθάνθη ourne. Kal naku, Hoatas de deios noior Urevya Jabeir yyaç xal texeir géoxes; Ovyltov Ruplou 'Invoü, rou treprourrog tr supl roig survoic, nal owrnplar singoveroc; Dovor be πύρ μαστίζει τούς δαίμονας, και συγαδεύει αύ-

ne. Colligeudi sensus, intendenda animi vis et cogitatio, ut Deum auri cordis loquentem audiamus, ac, si indulserit, cjus præsentiæ sensum aliquem faciamus ; non illa tamen, quam isti exigunt, affe-ctatione eventusque certitudine, sed magis seusus modestia et compunctione.



#### DE ESSENTIA ET OPERATIONE.

cobs, as proir 'Iwarrys & beios Maryp; Ob to A monas, cosine fugal, quemadinadum ali divinus Parer τού Κυρίου 'Ιησού, τό έν τη μνήμη αυτού έξάstor froor; Oouh de 'Yylotov, sola etépa, el μή θέρμη τοῦ άγίου Πνεύματος, ήτις ποτέ και έκ τῆς βινός ἀββήτως έξέρχεται; "Α δη έν τοι; περί φωτός αύτοῦ λόγοις, οῦς ἐπιγράφει Προτόρους xal Δευτέρους, φησίν τύτως. Ό μέντοι φώς έν όποστάσει φασί πνευματικώς όρφη, δη μέν, καί μή συμβολικόν · del γάρ δν, και τα έξης. Τα δή τοιαύτα έν τῷ πρώτω λόγω προείρηται, δπου την זשט מיסףשי דטידשי הומדוי צפנוציטעבי.

Επί δε τούτοις ελεγχόμενος ύπό τινων, σαφώς the obside too Beou spartly hal avenative haraεκευάζων, έπρεύγων δήθεν το άτοπον, χείρονι κακώ Β prominen to bygaminon exercipioe . nat roshig ראי להבףסט מושי להבףלני דשט שבסט דאי להבףקיטעביקי india adio gung apayuaring dianplasi sig obolan nat trippine, uddov od treppelas diededae - xal gyreir ly the toon eloque haven a for to to give the give οίσία μέτ Θεού ούκ έστι και γάρ άνέπαφος instry. "Aggelog our Eore · Decrotinous ris φέρει χαρακτήρας. Και πάλιν, Τό φώς τοῦτο θεωpla ήτ ου τής θείας σύσεως, ά.1.λά τής δόξης τής φύσεως αύτου, ήν και έδωχε τοις μαθηταίς ל Kópioç, xal di' adtâr xācı τοῖς πιστεύουσιν abro. Kal per' bliya, "Oore xal ry ardouxirn φύσει την δόξαν έδωχε της Θεότητος, την φύσιν δ' ού · άλλο άρα φύσις θεοῦ, και ή δόξα ταύτης trepor. 'AII' el xal tño belao gooswo Erepór tori, roig ovor our ar sin traplopiog. Kai els הבףמהדתהוא נשא דסוטלדשא מטרסט אלץשא, דש בהן דהכ τοῦ Κυρίου μεταμορφώσεως χρῆται φωτί, χαί περί αύτου του φωτός τά δμοια διέξεισιν έν διαφόροις λόγοις αύτοῦ · ῷ ή σύνοδος ἀχολουθήσασα, την προεκτεθείσαν έδεδαίωσε πίστιν. Διά ταῦτα πολλοίς προσέκοψαν, συμποδιαθέντες τοίς είρημένοις αίτίοις. xaj hayrece el zabe est ononnhian queel. or in ού μόνον το της ένεργείας δνομα όμώνυμον δν. ώς δίδεικται, παρενόησαν, έκόντες έαυτους άποτυφλώervies mpd; wevepay altheurs, alla xal to the δυνάμεως και άγαθότητος και ζωής και σοφίας, και abrojung xal abrocopias, xal xpovolas xal Boultαεως . έξ ού χαθάπερ έν σχότιν χαι συγγύσει απόξν διαχρίναντες, κατά της κοινής πίστεως και καθ' έαυτών εχώρησαν, βαράθρων άξια συμπεράναντες. sione nihil discernentes, adversus communem fidem, ipsique adversus seipses processerint, que digna barathro sint, concludentes.

Δήλου δε ( ρητέον γαρ όλίγα προχειρισαμένοις, είς παράστασιν τῆς τών Αρειανών τούτων παραφοράς χαι παρεξηγήσεως) · φησιν ό έγιο; Μάξιμος έν χε' דוֹה דףודחה דשי הדףו 'Ayang Exatovtabos," Ori terσαρα των θείων ίδιωμάτων, συνεκτικά και φρουρητικά και διασωτικά των δντων, δι' άκραν άγαθόtyra incorronolycer o bedg, napáyor sig to sirai the doright and respar overlar . to or, to del or, the drabbeness all the ooplar. Tobewe to per ivo tỹ ovola xapioze, từ ởr nai tỏ dei ốr · tà

Joannes ? Nonne Domini Jesu qui intus in ejus momoria accenditur ? Porro Altissimi odor, quisnam alius. nisi 'fervor Spiritus sancti qui et per nares quandoque arcana ratione procedit ? Que utique in orationibus suis de lumine, quas Priores et posteriores prænotat, inque hunc modum exponit : Nune nimirum ignem ipsum in hypostasi ac subsistentem spiritaliver se videre aiunt, quod quidem ersistentium habet, et non symbolicum est ; semper enim exsistent est, et quæ sequantur. Quæ utique jam ante dicta sunt libro primo, ubi horum homi- . num fidem ostendimus.

Hinc autem arguentibus quibusdam, qued palam Dei essentiam oculis aspectabilem nareque aspirabilem affirmaret, nimirum ut absurdum vitaret, pejore malo blasphemiam lenire conatus est; audetque essentia omni suporiorem Dei exsistentiam ac supraquam unitam unitatem, sceleste reali distinctione in essentiam et operationem, seu pottus operationes, dividere, aitque in quadam dictarum Orationum, lumen hoe non Dei quidem essentiam esse ; num illa non potest tangi ; angelum non esse quippe cum Dominicos ferat characteres. Ac rursus : Lumen hoc visio erat, non divinæ naturæ, sed claritatis seu majestatis natures ejus quam et discipulis Dominus tradidit, et per cos, cuncti ejus fidelibus. Pancisque Interjectis: Quamobrem etiam humanæ naturæ claritatem dedit Deitatis, non tamen naturam. Aliud ergo est Dei natura, aliudque ejus claritas. Cæterum quamvis aliud sit a divina natura, haud tamen rebus connumerari debusrit. Atque ut ejusmodi sermonibus suis fidem astruat, utitur lumine quod in Domini transformatione effulsit, eademque de ilio lumine disserit in diversis susrum orationum locis; cujus vestigiis inhærens synodus, quam superius exposuimus, fidem confirmarunt. Idcirco multis offenderunt, per eas, quas dixi, causas in errorem impulsi ; præsertim vero per vocum homonymiam, alismque ac aliam carum acceptionem, ex qua factum est ut nedum operationis nomen; quod ejns generis est ac oμώνυμον, ut ostensum est, male intellexerint, ipsi seipsos sponte, ad claram veritatem excercantes, sed et virtutis seu potentiæ, et bonitatis et vitæ et sapientiæ, et per se vitæ et sapientlæ, et providentiæ et voluntatis : ac inde velut in tenebris ac confu-

Ac liquet (dicendum enim pauca, ut Arianis affinem horum errorem pravanique expositionem probemns). Ait sanctus Maximus capite xxv tert i Centenarii de charitate : Quatuor divinas proprietates, quarum sit virtutis ut res contineant, et tueantur præstentque incolumes, ob summam bonitatem Deux communes fecil, producia in terum naturam substantia rationis participe ac intelligente; nempe eo quod est, et quod semper est, itemque bonitate et sopientia. Harum duus substantiæ tribust.

Digitized by Google

auas, voluntatis ac sententies avini habilitati : at que ipse per essentiam est, eliam creatures fierent per persicipationem. Idcirce etiem creatura ad Bei imaginem et similitudinem dicitur esse facta; et quidem ad imaginem, volut quod est, ejus qui est; et quod est semper, ejus qui est semper ; licet non sine principio, at sine fine tamen : ad similitudinem vera, ut banus, ejus qui bonus est ; et ut sapiens, ojus qui sapiens; qui per gratiam, ejus qui per nasuram Es quidem ad Dei imaginem est natura omnis ratione utens ; ad similitudinem vero, ea solum quæ bona et sapiens est, Idem in eisdem : Immortalia omnia, et ipsa immortalitas ; bonaque omnia, et ipsa bonitas : virtuteque prædita omnia et ipsa virtus, Dei palam excistunt opera. Paucisque interjectis : Deus enim omnis vita et immor-.talitatis, bonitatisque et virtutis conditor est. Hincano adeo manifestum, cum ait hic sanctus, in iisdem ipsis immediate capitibus, Deum infinities infinite, his quæ participant et quæ partipantur, eminere, ad has creatures, hasque perfectiones, ques a Deo per gratiam habomus, et quadam similitudine, aliaque nominis ratione, ao quarum zumus participes, velut arte facta artificis, respiciendo, illa dicere, ita nimirum ut participantia dicat idsa subjecta ; quae vero participautur, quas polis congenera sunt alque propria; quorum, per gratiam, indulto nobis commercio, boni et sapientes et justi et immortales dicimur, et qui semper simus, ut quorum pullus C finis sit faturus. Non enim cadem bonitate et anpientia et immortalitate, nos pariter, Deusque boui et sapientes et immortales sumus. Quanohrem merito ajebat, Deum infinities infinite his præcellere, velut propriis effectibus, haud sane vero suge ipsum sapieutize et vitze ac immortalitati infinities infinite præstare, quemadmodam illi intellexere. lloc enim est ac si diceretur : lpsum seipso superiorem esse, cum tamen nibil seipso superius su, ac vel maxime infinities infinite.

Rursus magaus Dionysius, De divinis nominibus ait: Non esse contrarium, quod Deus ipsa virtus seu potentia, aut ipsa vita dicatur, et quod ipsius vita aut pacis aut virtus seu potentia conditor. Nam hæc quidem, ex illis quæ sunt, ac præsertim ex iis quæ primo D sunt, languam auclor corum omnium que sunt, dicitur: illa vero, ut qui supra omnia, seque qua primo sunt, superessentialiter superaxsistat. Ac rursus: Ipsum per se case, ipsam vitam, ipsamyne Deitatem dicimus, principii quidem et deitatis et causæ ratione, unum omnium, principium omne essentiamque excedens, principium et causam; participatione vero, qua ex Deo, cujus nulla participatio est, ex providentiæ rutionibus emanant virtutes, ipsam essentice, ipsam vite, ipsam deificationis vim, quorum ea que sunt. convenjenti illis ratione, commercio, et entia sive res el viventia el divina sunt el dicuntur, ali aque similiter. Quamobrem etiam, qui bonus est, ipsorum primo conditor esse dicitur, tumque ipsorum universalium, exinde ipsorum purticularium; ac tum eorum quæ

hec quad est, ac quad somper est : duas vero reli- A δε δύο τῷ γrωμικῷ ἐπιτηδειότητι, τừr ἀγαθότητι zai thr coplar . Ira anep airde zat' obolar. rérneat à zeloig narà perovolar. Lià taŭta zal nar' sinóra nal nas' ópolagir Osoù Iszerai zezerñolau · na) xaz' elxóra µèr, de ör bree, xal is del or del ortos, el xal ph drápxus, dui are southance and suchar or be, we arable and θού · καί ώς σοφός σοφού · του κατά φύσιν ό zarð zágir. Kal zar' slæðra pór som sögs lorixh guoic, xal duolwoir de uorn herath xal σοφή. 'Ο αύτος έν τοις αύτοις. Τὰ ἀθάνατα πάντα, xal aith doaracla. xal tà àradà xárta, xul αύτη ή άγαθότης· και τά ένάρετα πάντα, και αύτη ή άρετή. Θεού προδήλως έργα τυγχάνουσι. Kal per oliya. Ildone yap Gone ral doaraoide, άγιότητός το καί άροτῆς δημιουργός έστιν ό θιός. Kal Show in routwo de Stav & Erice outor in tok autois routous regalations apposed by him. Adrew τῶν μετεχόντων καὶ μετεχομένων ἀπειράκις ἀπείρως ό θεός ύπερεξήρηται, πρός τὰ δημιουργήματα ταύτα, και τάς τελειότητας ταύτες, άς περά θιού xatà yápiv Exopev, xal xal' ápolwsiv · xal áporóμως, και ών μετέχομεν, ώς τά τεχνητά του τεχνίτου, πρός ταῦτα ἀποδλέπων, ἐχεῖνά φησί, μετέχοντα μέν λέγων αύτά τα όποκείμενα, μετεχόμενα δὶ τὰ συμφυή και οίκεια ήμιν. ώς κατά χάριν μετέχοντες, לאמטסן אשן בסשטן אשן פואשוט אטן קטאימנט אטן אטע אטן אין δντες, ώς άτελεύτητοι, λεγόμεθα. Ού γάρ τη αύτη drabotyte xal oogiq xal abavasig queis te xal o Θεός άγαθοί και σοφοί και άθάνατοί έσμεν. Όθεν είχότως Ελεγεν άπειράχις άπείρως των τοιούτων ύπερχείσθαι τον Θεόν, ώς ίδίων άποτελεσμάτων ώ δήπου ότι ό Θεός της έσυτοῦ σοφίας και ζωής και άθανασίας άπειράχις άπείρως ύπέρχειται, ώς αίτοι ένόησαν. Τοῦτο γάρ έστι λέγειν αὐτὸν ἐαυτοῦ ὑπερπείσθαι. ούδεν δε αύτο έαυτου ύπέρπειται . και ταυτα άπειράκις άπείρως.

Πάλιν ό μέγας Διονώσιος έν τοίς περί θείων ότε. μάτων λέγει. Ούκ ξστιν έναντίον αύτοδύναμη, h autolwhr slasir tor Osor, xal the autolwig η είρητης ή δυτάμεως ύποστάτητ. Τὰ μέτ τόρ έχτων όντων, χαὶ μάλιστα ἐκτῶν πρώτως ὅντων, we ulter advew two brew ligetal. to be we ύπερ πάντα, και πρώτως δντα ύπερων ύπερουoluc, Kal aubic Autosiras nal autočujir zal abταθεότητα μαμεν άρχικώς μέν και θείκώς και altiatizão the plan santor despaçor sal ύπερούσιον άρχην και altiar · μεθεκτώς δι τάς έχδιδομένας έκ θεοῦ τοῦ ἀμεθέχτου προνοφτικός δυνώμεις, την αύτοουσίωσιν, αύτοζώωσιν, αύτο-BEWOIN . WT TO OTTO OLZEWC EAUTOIC HELEYOTTO, zal örra zal (örra zal bress zal bert zal ligtται, καί άλλα ώσαύτως. Αιό και πρώτως αύτων i dradde úzoozdzye léretai strai, stra tŵr ölwr αύτῶν · εἶτα τῶν μεριχῶν αύτῶν · εἶτα τῶν ὅλως μετεχόντων · είτα τῶν μερικῶς αὐτῶν μετεχόνrwr. Kai audic, Tarte of two osiwr tywer ispo-

Digitized by Google

#### DE ESSENTIA ET OPERATIONE.

tor izor targe gaol the izerd abor had izer-BEOF. autoaradotata nal deotata lévortes strai the dravosoide and Ososoi's en Osov sposinluduiar Eupsar. Ταύτα πάντα ό θείος Μάξιμος έπισημενούμενο; έν τοίς πέρι ταῦτα Σχολίοις, πρός τοί; άλλα; και τοῦτό φησιν, Υποβεδηκυίας θεόthtas accum, renor appelar and arepustur Suniar\_

393

Και αύτο: δε δ Ιερός Διονύσιος έν τοις αύτοις obres apostiopiferai, Oux allo de elvai edrador gnui, xai allo to or, nal allo the futer, it the copiar · oùde nollà tà siris, nul ällur äller πορακτικάς θεότητας ψπερεχούσας και ψφειμέrac. Un de ta elongieve extóg éste tou Osou, xal B διά τούτο κτίσματα δ άγιος νοεί, και δημιουργόν αύτων τίθησεν είναι τον Θεόν, δήλον μέν και άπό τών συντεθέντων την δογματικήν Πανοπλίαν (17). ούται γέρ το ύποστάτης άντι του δημιουργός ήρμήνευσαν ούτεο γάρ και παραπέφρασται ixel. Δηλοί ä xai é autro outu λέγων, 'Ο ar ölou του elrai xatà δύναμειν ύπερούσιον έστιν ύποστάτης altia καί δημιουργός. Όλου του είναι φησιν, ού δήπου SE TOU LAUSOU ELVAL.

Επισημειούσθαι δε άξιον ότι όσα ό άγιο; Μάξιμος μετοχάς των δυτων έλεγε, την άρετην, την άγαθότητα, την ζωήν, σοφίαν, το δν, το άει ον, σ xal άπειρίαν είπε, και τάλλα, δυ καινοποιηθέντων G χαι δημιουργηθέντων, ώς αύτος είπεν, ή χτίσις χατά μετουσίαν έχει, τά τοιαύτα ο μέγας Διονύσιος εξόήκιν αύτοαγαθότητα, αύτοζωήν, αύτοσοφίαν, άύτο-

(17) The Sorpur (whe Maron Mar. Ipsim athtror, quam tortice Tomam Palamæ et fidem appella : quam sellect fidei expositionen in erratica illa : quam sellect fidei expositionen in erratica illa synolo Callixti Palamita ediderant, sibique visi sunt Scripturze Patrumque testimonifs comprohare. Pulchra sunt que de parricipationibus, sivode abstractis et concretis, de formis ensque habrutihus metaphysice et ratione, ex Dionysio Malimoque, illius interprete, prosequitur Calecas, quibus Palamitarum elidit commin, vernmque Dionysii sensum aperit, in quitus sic metaphysice, uraque theologia, affirmante et negante, loquitur. Sed pæc pensiculatius ob er anda in ipsis Maximi D schoñis, longe auctioribus ac emendatioribus a nobis producendis, in quibus aliisque Maximi schiennis, sanioris theologize verzque scholastices lucida exstant ac illibata semina. Libet tamen in antecessom hie quoque (ubi tanta Dionysii atque Maximi) aliquid delibure. Quoi ita habent Laucel. el Cord. : Διό χαί των πρώτων αύτων, emend. ex Sandionys. nostroque sancti Hilarri, Sarrac. et allis ipsoque hie Caleca, Aid xat πρώτος αύτων ύποστατης deperat Primo formarum, et que ipse participationes dicuntur, earumque universalium, tum parlicularium, είτα των όλων αύτων είτα των μεριχών autov (quæ verba omisit Cord. in versione), Dens conditor dicitur, quod numirum hæc natura priora sut iis que illa participant; que omnia egregie ipse Calecas, Maximum assectatus, explicat. Sequentibus statim pilul felicior idem Cord. qui melivra haurire potuit, vel ex sodali Linsello. Illud

PATROL. GR. CLII.

eduoxálur xal eñç aŭroayaIdenzoç val Ozóry 🛦 universim, tun quæ in parte singulante ipsa pürtscipant. Ac varsas : Quidam vero divitorium nostrorum sacra doctrina magistrorum, ipsins etiam per se bonitatis ac deitatis conditorem alunt; eum, qui suipra quam bonns et supra quam Deus est ; nemps ipsam por bonitatem av deitatem dicentes, quod ex Ded bonificum ac deificum sonum procedil. Que oninia divus Maximus in Schollis ad illa Mustrans, cum aliis has quoquo dicit: Cuin deitates inferiores andis, intetinge angelorum atque hominum justorum.

> Sed at isse sacer Dionysins in justem in hunc modum magis explicans verbisque attemperans: Non aliud vero bonum esse dico, atque aliud quod est, alindone vitam, ant alind sapientiam : negue maltos auctores, aliusque aliorum productrices superezecilentes inferioresque deitates. Quod autem ca que diota sunt, sint extra Déam, campué ob rem sancius creata esto intelligat, sterie corum oplicem Duàni esse ponsit, liquet vel ex ipsia qui deginaticam Panopliam composuerunt. Ipsi enim vocem unortárny, pro co quod cu dyproupyb; (conditoriem selficet et oplicom ) interpretati sant ; et chim cliam Mid paraphrasi tedditum est. Ostendit vero etiam insel cum sic sit : Qui est, tolins este secundam virtulent dmni esse superiorem causa important xal onucup. ybe (condens seiliet et efficient, seu creans) est. Totian esse ait, hand plane sul cliam ipsius esse.

> Observate autenit dignum est, quæcunque sinctus Maximus rerum participationes dicebat, virtutem, bonitatem, vitani, sapientiam, ghud bsi, gubd est semper ( quod et infinimten vocavit ) allaque, quorum innovatorium ac conditorum (at lose logiitar) creatura per participationem contors est, ejustiodi magnum Dionysium dinisse, lpiam per se bonhatem,

> ergo อีสอบ yé รเหร่า รพึ่ง อิยไม่ง กุ้นพึ่ง ไยอออิเอิวฮนส์โเงง אמו דאָק מטידטמאמשטראדט; אמו טבטדאדטב טאסטרבאיזא φασί τον ύπεραγαθον και ύπέρθεον, quo Deus om-nem bonitatem ac deitatem excedens, ipsius bonitatis et Deitatis auctor esse dichtir se conditor, sie male sequentibus jungit, nt quot effectum, exque Deo auctore refert Dionysius es theologorum sententia, ipse Deum faciat : vel ipsam sui auctorem, quæ sit Dei donum, ipsam bondatem et deitatem, nescio qua battolugia, obtru iat. Jungit' ilaque, the unepayation sat uneposor autoayationta xal beotyta, nec deterret ipse articulus, s.c aperie hæc distrahens, redditque : etiant ipsius per se bonitaris ac deitatis constituticam vocani supraquam bonam et supraquam divinam per sa bomtatem ac divinitatem, etc. Vapulem ego, qui lanc mait theologi, nec saltem theologi, affirmem : ac vel a grammatico metiora exspectent ? Satiora Lansel : El bonitulis ipsius el divinitativ enclorem dicant Deum, qui bonitatem omnem et disinitatem superat : cum dicunt bonitatem ipsam et divinitatem es e munas a Deb profectum, etc. Latuit forte etim Pa-lamitas Corderiana subilitas, qui ipsi vocem onoatathy on acoupyou paraphrasi reduiderint : at proinde Dionysio auciore, Deitatis conditorem seu creatorem Deam admisérim. Quod vero reddit Cord. per se bonisatis per se bonitatem constitutivam, magis spectare videtur ad causam formalom : unde nibil confici possit adversus Palamitarum increatam virtulem et divinitatem Deo countem, uçe ipean Del essentiam exsi ten em.

vitam, ipsam sapientiam, ipsam essentiam, ip- A ouslav, αύτοείναι, και τά παραπλήσια. Όνομάζει sum esse, et quæ his affinia sunt. Hæc vero sic nominat quod has participationes ab illis dividens, quæ participant, ipsasque secundum se subtili cogitatu absque subjecto sumens; puta virtutem ac potentiam absque eo qui potens est, et sapientiam absque eo qui sapiens, vitamque absque co quod vivens, unumquodque ipsum aliquid dicit, verbi gratia, ipsam virtutem ac potentiam ; ac si hoc solum vera puraque ac puta virtus sit et potentia, ipsaque vita ; similiterque etiam reliqua. Velut etiam ipsam humanitatem, et ipsam albedinem, quæ prædicentur absque subjectis, hacque adeo primo entia vocat. Participationes cuim natura priores sunt ils quæ sunt, et que participant. Unde etlam primo horam omnium confertim Deum conditorem dicit. Non-quod tem- B pore priora sint, iis quæ ab illis denominationem sortiuntur, sed quod natura. Non enim hae secundum se esse habent, sed in allis. Deinde auctorem dicit uniuscuju que universorum participationis ; tumque particularis cujusque universorum. Idemque in lis præstans, que participant, primo Deum auctorem ail, corum que maivorse ipsas participant : deinde corum quæ particulariter participant. Abstraheas caim meas, participationes ab its graparticipant primo eas considerat ut participationes; tomque ut tales participationes, puta ipeas houitates, ipeas sapientias, sive quovis alio modo dicas ; tunque velut hujus illiusve ipsam sapientiam et ipsam honitatem. llæc itaque Deum vocari ait, ex lis quæ sunt; puta, potentem, sopientem, justum, et maxime ob C his, quæ primo sunt ; puta, ipsam virtutem ac potentiam, ipsam supientiam, ipsam justitiam. Sunt enim hæc natura, non tempore priora. Propterea etiam velut corum que natura priora sunt, primo ipse ut parens, conditor atque opifex dicitur; deinde specierum, tumque individuorum. Ideirco ait : Has quidem ex his quæ sunt, nominantur, ac maxime ab his que primo sunt. Illa vero, supra quam ipsam vitam, supra quam ipsam sagientiam, supra quam ipsam bonitatem, quaterus omnium conditor et opifex, supra omnia, et ipsa ques primo sunt, superessentialiter est. Ideirco licet bæc, Deumque ipsam vitam et ipsam sapientiam, ot ipsam virtutem ac potentiam vocemus ; principii tamen Deigne et cousæ ra-Ð tione, unum universorum, principium omne excedens et essention dicimus principium et causan; participatione vero atque ratione ejus quod ex causa est, quæ ex co qui omnem excedit participationem, providentise vires derivantur ac facultates. Quemadmodum ignurab his que participant, que creata sint,

Mauisfestum igitur est ex lis que dicta sunt, vitam omnem et sancultatem of simplicitatem et wirtutem et bonitatem et sopientiam, quood nos, maturales dici participationes : quoad Deum vero,

δέ ταῦτα οῦτως, ὅτι τάς μετοχάς ταύτας, ἀπὸ τών μετεχόντων διαιρών, και αύτάς καθ' αύτάς έπινοία λαμδάνων χωρίς υποχειμένου, οξον την δύναμιν άπο τοῦ δυνατού · xal την σοφίαν άπό τοῦ σοφού, xal την ζωήν από του ζώντος, αύτό τι Εχαστον χαλεί. οίον αύτοδύναμιν, οίονεί τοῦτο μόνον είλιχρινη χαί **παθαράν δύναμεν, και αύτοζωήν · όμοίως και τ**ά άλλα · ώσπερ καλ αύτοανθρωπότητα καλ αύτολευκότητα, τὰ χατηγορούμενα άνευ των ύποχειμένων, και ταῦτα πρώτως όντα καλεί φύσει γάρ αί μετοχαι πρόσεραι των δντων και μετεχόντων. διο και πρώτως σούτων πάντων άθρόον ύποστάτην λέγει τη Θεόν ούχ ότι πρότερα τῷ χρόνψ τῶν παρωνύμων άπ' αύτων, άλλ' ότι τη φύσει ού γάρ έχει ταύτα χαθ' έαυτά το είναι, άλλ' έν άλλοις. Έπειτα αίτιον φησίν έχάστης των χαθόλου μετοχής. Επειτα της μερικής έκάστης των καθόλου. Και επί των μετε. χόντων όμοίως ποιών, πρώτως λέγει αίτιον τον θεόν των όλως αύτων μετεχόντων, είτα των μεριχώς αύτῶν μετεχόντων. Άφαιρῶν γάρ ὁ νοῦς τά; μετοχάς άπό τῶν μετεχόντων, πρῶτον αύτλς θεωρεί ὡς μετοχάς, Επειτα ώς τοιάσδε μετοχάς · οδον αύτοιγαθότητας, αύτοσοφίας, ή ύπωσοῦν άλλως, είτα ώ; τοῦδε ή τοῦδε αὐτοσοφίαν χαι αὐτσαγαθότητα. Ττ μέν ούν όνομάζεοθαι τον θεόν άπό των δντων φησίν. οίον δυνατόν, σοφόν, δίχαιον, χαλ μάλιστα τών πρώτω, δντων · οίον αυτοδύναμιν, αυτοσορίαν, αίτοδικαιοσύνην · φύσει γάρ, ού χρίνω ταυτα πρό. τερι διο και ώς τη φύσει προτέρων, πρώτως αύτός ώς γεννών λέγεται ύποστάτης και δημιουργός. είτα των είδων αύτων · είτα των άτόμων · διό xzl λέγει, Ταῦτα μὲν ὀνομάζεται ἀπό τῶν ὅντων, καὶ μάλιστα των πρώτως δντων . τλ δε ύπεραυτυζωή», ύπεραυτοσοφίαν, ύπεραυτραγαθότητα, ώς ύποστάτης πάντων xal δημιουργό;, υπέρ πάντα xal τά πρώτως. Διό εί και ταυτα και τον θεόν αυτο, ωήν καί αύτοσοφίαν και αύτοδύναμιν καλούμεν, άλλ apprixing usy xal beixing xal altratixing the play πάντων ύπεράρχιον χαι ύπερούσιον άρχην χαι α-דומי י שבטבאדשב טב בודסטי מודומדשב דאב באטוטישליאב έκ τοῦ άμεθέκτου προνοητικάς δυνάμεις. Ωσπερ ούν από των μετεχόνοων ατιστών δντων ό θεός όνομάζεται σοφός, ή άγαθό;, ή δίχαιος ούτω χαι από τών μετοχώι ατιστών ούσών, οίον της αύτοουρίος xal αύτοδιxαιοσύνης, όνομάζεται αύτοσοφία xai ai-דנסנאמוסשטיח, של מנדנסג משדע א, אמדל דאי מודנטלסיואלי θεολογίαν · και πάλιν ύπερ την αυτοσοφία, ύπερ την αυτοδικαιοεύνην, κατά την άποφατικην, έφόσον μηδέν των δυτων έστι κατά τι.

Deus sapiens, seu bonus, seu justus nominatur : sie et a participationibus, quæ ipsæ creatæ sint, puta ab ipsa sapientia, ipsaque justitia, ipsa sapientia, ipsa justitia nominatur, ut corum auctor, secundum com theologia vim, qua rationi causa nithur : ac sursus super ipsam sapientiam, et super ipsam justition, secondum com quæ laficians est, quatenus nihil prorsus est corum quæ sual. 👢

Δηλου ούν έχ των είρημένων ώς πάσι ζωή χαι άγιότης και απλότης και aperty και αγαθότης και σόφία πρός μέν ήμας μετοχαί λέγονται φυσικαί, πο ε ες του θεον πετεχονία τι τεχαύτη της μαθα.

Digitized by Google

μίνα, και όμων υμούντα αύτφ. Και έπει ό Θεός ούκ and she in auro dravornos xal abavaslas xal ουφίο; x2) γενώσχεται και όνομάζεται, άλλ' άπό wir in their, & ral nephairdy ligeran, a; neph hud; ratuetepa artiuare nat spra, elre anoredeousta, elte xal' ivépyetas : où yap ix tov sat' abtiv, all' in two meet anov, ally; if allow pavraslas sudde**γομένης, είς έν τι τῆg** άληθ**είας Ινδολ**μα. κατά τον Θεολόγου Γρηγόριον (18) · διά τοῦτο καί ή arabbing abiou had to soola had to and strig toya λέγονται αύτοῦ παρά τῷ άγίφ Μαξίμφ. "Ετι δέ περί αύτζα ούσιμιδώς θεωρείσθει, ώς ενέργειαι · ούσιωδώς δέ, ότι ού κατά μετοχήν, άλλά κατά την ούσίον αύτου, δείκουσε ταυτα δοτα του Θεόν, σοφίαν, άγοθότητα, ζωήν, και τάλλα μονοτερώς και ένταίως.

honitatem, vitam, et reliqua, uniformiter et unite.

Aste el derépevas peroxal rou Ocou, al pèr siot ousixal, al xristal elsiv al de mapadeiritarixal xal ofor regural, al elow abrog wal abral elow deriorois às Exer de Laurdy Exer. Kai al quoixal αύται μετοχαί παρά τῷ άγίφ Μαξίμφ του Θεού Εργα λέγονται ούχ τρημένα χρονικώς • ούχ ότι πάτα ζωή έν αύτῷ ούσιωδώς ὑπάρχει, είτ' ούν πραγματιxūs · gutixų xai aloyos, xal loyinų xai vorpa xal' αὐτήν ἀλλά κατά τὸν αὐτῆς λόγον, διά τοὺς ἐν τῷ θεφ άνάρχους αὐτῶν λόγους, οἰ οὐδέποτε ῆρξαντο ἐν αύτῷ ἀλλ', ὡς εἴρηται, ἔχει αὐτοὺς, ὡς ἐαυτὸν έγων· και ώσπερ αι εν ήμεν ζωαι και άπλότητες χαί άπειρίαι άναρχοι λέγονται διά τους έν τῷ Θεῷ ά ά ά χους αύτων λόγους, ούτως ή έν τῷ Θεῷ ζωή και άπλότης και άπειρία και άθανασία περί του C θείν ούσιωδώς λέγονται διά τά περί αύτλν, ήγουν τάς φυσικάς μετοχάς · άφ' ών άπερ έστιν αύτος, ές περί αύτον νοούμεν, κατά τον τρόπον του ήμετέρου νοῦ. Καὶ οὐχ ἀνάγχη τὸν τρόπον τοῦ ήμετέρου νοῦ άποδιδόναι τῷ Θεῷ · ούδε γάρ τῷ λίθψ άποδιδόαμεν τήν άθλίαν, εί και άθλω; αύτον νοούμεν.

modum intellectus nostri tribuamus Deo. Nam nec Immaterialiter intelligimus.

Έτι τε δήλου και την έν ήμιν θεότητα κτιστήν είναι. Εί γάρ είσε παλλοί θεοί και κύριοι, ώς φησί Πούλος, παρά την ένα πρώτον φύσει θεών και Κύριον, δήλον και την κατ' αύτοις θεότητα οίκείαν αύτοῦ; είναι, κατά τὸ μάλλον και ήττον, τελειότητα. καί οδον ποιότητα και έξιν παρά Θεού δεδωρημένην, διά σύσταπιν χελ τελειότητα της λογικής φύσεως, η ral the mpd; th rat' strong ral rad. Quotwain έμφέρειαν. Δώρον γάρ ήμιν ό θεός δέδωχε του θεούob.: לשאת כרת אמן מיז שטיער כרת, אמן מידש אמדת אלphow aposery izers - Firsode rap, anow, oixtlpμονες, ώς ό Ηατάρ όμῶν ό οὺι άνιος · καὶ, Γίνεσθε μιμηταί Θεού, ώς τέκνα άγασητά · όπερ olevel to orthous tais huestward yourais everyoteu-

\*1 | Cor. viii, 5. \*\* Luc. vi. 36. \*\* Ephes. v, f.

(15) Oral. 38 et 42.

Eurparani; airlas x20 Eurobenta exelvou napyy- A participantia, velut arte facta, exemplaris causa socundum ejus similitudinen: producta, aliaque ratione idem ae ipse nomen sortita. Ac quia Deus, non sia bonitate que in ipso est et immortalitate et sapientia vel noscitur, vel nominatur, sed ab illis quæ in nobis sunt, quæ et circa ipsum dicuntur, velut circa nos esse dicuntur nostra prædia atque opera, sive effectus vocare libeat, sive actiones, evenyelaç.Non enim ex suis ipsius, sed ex iis quæ sunt circa ipsum, aliam ex alio colligentes repræsentationem, in unum aliquod evadimus exile veritatis simulacrum, ut auctor est Gregorius Theologus; idcirco etiam ejus boultas et sapientia et simplicitas, illius effectus dicuntur a sancto Maximo. Præterea vero circa ipsum essentialiter considerari, ut ope-B rationes seu actus; essentialiter vero, quia non

secondum participationem, sed secundum essentiam sumu, ostendit Deum bæc esse, sapientiam,

Proinde, que dienstar Dei participationes, aliæ quidem sunt naturales, que sunt creatæ ; aliæ vero exemplares ac velut artificiales, que sunt ipse; et hæ sunt iverestæ : habetque illas Devs, ut qui ipse se habest. Atque naturales bæ participationes, Dei opera dicuntur a sanoto Maximo, non copta in tempore ; non quod omnis vita essentialiter in illo exsistat, sive realiter ; ipsa nimirum secondum se vegetabilis et rationis expers, et rationalis et intelligens; sed secundum suam rationem, propter suas in Deo principii expertes retiones, que in co nunquam coperunt ; sod, ut dictum est, illas habet ut qui ipse se habeat. Et sient que in nobis sant vitæ et simplicitates et infinitates principii expertes dicuntur, propter principii expertes corum in Dev rationes ; sic quæ in Des est vita et simplicitas et infinitas et immortalitas, circa Beum essentialiter dicustur propter id anod est rieca fasun fusturales scilicet participationes), ex quibus est, ut en qua . ipse est, quasi circa ipsum intelligamus, secundum modum postrum intelligendi. Nec necosso est, ut lapidi tribuimus immaterialitatem, tametsi eun

Præterea liquet, quæ in nobis cat, deitatem creatam esse. Si enim sunt dli multi et domini, ut a t Paulus ; ræter unum primum natura Deum et Dominum, manifestum est etiam eorum deitatem illis propriam perfectionem esse, secondem magis et minus, ac velut qualitatem, habitumque Dei munere acceltum, ad constitutionem ac perfectionem nature vientis ratione, imaginisque ac simulitudinis accoratam rationein seu expressionem, Tribuit enim Deus nobis donam, quo dii 20 boni fieri pos-uneus, eique per imitationem accedere: Estote enim. impuit, misericorden, sicut Pater vester cælestis \*\*; et, Estote imitatores Dei, sicut filii charissimi 3. Donumque illud v. lut semen quoddam nostræ ad eaus

· reformationis, mentibus nostris rerum Auctor inse- A σεν ό Αημιουργός της πρώς αύτου άναπο άστως, κατ' roit, qui ad imaginem ac similirudinem suam nos condidit ; estque in nobis cougenitum principium. quo dii bonique cliciamur; ac primum inter Dei dona dicitur, ut quod multorum in nobis honorum, dommodo velimus, exsistat principium. Bouorum enim quæ in nobis a Deo sunt, similitudo primum beato Dionysio ponitur, eui similitudini ipsique similitudinį, ipsisąve similibus, sive etiam ingtantibns, donumque ipsum participantibus, Deum eminere, idem ait, ac prorsus omni quæ dieatur, participationi. Quemadmodum enim superossentialis dicitur, super essentiam ompem creatam, non quod ipse sux ipsius essentize emineat : sic et supra principium et supra Deum, supraque Lonitatis et supra deitatis principium, velut supra omne principium et causam nostræ quovis modo porfectionis ; ac supra omnes dono gratiæ deos, supraque omnem corum deitatem, omneque doumn et gratiam que nobis competit, exque nostris ratione exsistit.

Occasio igitur seu ratio et donum, ut di boniane evadere possimus, Beapyla dictum est, et ayatapyla ( deitatis scilicet ac bonitatis principium), sequiturque deitatis hoc principium, coævum nobis esse, ac proptorea creatum, habitumque ab omnium Deo, animo mostro inditum ; abusu quidem principian inmediate efficiens ; quemadmodum etiam timor initialis dictus est principium dilectionis ad Deum ; proprie vere, formale, nataræ nostræ utenti ratione competens ad perfectionem suam nanciscendam. Sicque adeo Deus deltatis ac honitatis principium efficiens est ; auctors enim Dionysio : Forma est in ils que forma carent, ut forn e principium ; quod vero in nobis doitatis ao bonitatis principium digitur, formale principium est, quo dii et boni sumus. Hujc autem Deus eminet, velut qui formæ expers sit in formis, ac forme superior. Quamobrem cliam Deus, ex his ul creatis, tanquam corum auctor, affirmate laudatur ; deque eo rursus, velot qui illis emineat, ca negantur. Merito igitur deitas hac etiam donum appellata est, quo dii bonique efficimur, Dionysio, Epistola ad Caium, monachum, rogantem : Quomodo qui est supra omnia, etiam supra D principium deitatis et bonitatis st. Cui respondens, sit: Si divinitatem et bonitatem intelligas rem ipsam bonifici et deifici doni quo deificamur el boni efficimur, et quæ sequuntur. 1

Secundum illud igitur, secundum quod aliquid tale redditur, secundum hoc et specificatur, eique coavum est quod specificatur, illique tum proprimm tum ex ejus ratione ac proportionatum, alque hac imitatio est. Deique illa imitatio, cjus muneris vi, quo nullum a Deo nobia majua donum cat, qua Deo similes, nu dictum est, quoad licet, accurate efficimur, forma vocatur ac species, his, qui imitantur, et ad illam se habent, prout imitantur ; quanquam ipsa hæc imitatio, quatenus intentum illi exemplar nou assequitur, imitatio inimitabilis, et ipsa magie

eixova exuroi mal xal outimous on hioupy fore ήμας · zal Estiv ήμεν σύμφυτος άρχη τουτο του θεούσθαι και άγαθύνεσθαι · δ και πρώτον των του θεού δωρεών λέγεται, ώς σρχή πολλών άγαθών ήμεν, εί βουλοίμεθα, γινόμενον. Την γάρ δμοίωσια τών έν ήμιν παρά θεού άγαθών το πρώτον ο θείος Διονύσιος φησίν, ήστινος όμαιάτητος και αύτοομοιίτητος, καί αύτων των όμοιουμένων, ή και μιμουμένων, και αύτου του δώρου μετεχόντων, ό αύτος ύπερκείσθαι λέγει τον Θεόν, και όλως πάσης μετο. χής είναι λεγομένης. "Ωσπερ γάρ ύπερούσιος λέγεται ύπερ πάσαν ούσίαν δημιουργηθείταν, ούγ ότι αύτος της έαυτοῦ ούσίας ὑπέρχειται, οῦτω χαὶ ὑπεράρχιος και υπέρθεος, και υπέρ άγαθαρχίαν και ύπερ θεαρχίαν, ώς ύπερ πάσαν άρχην xal aitlav tig όπωσούν ήμών τελειότητος, και ύπερ πάντας τους χάριτι θεούς, και ύπερ την κατ' αύτούς θεότητα. χαι πάσαν δωρεύν χαι χάριν προσήχουσαν και άνάλογον ήμεν.

Η τοίνυν άφορμή και το δώρον του θεουσθαι δύ. νασθαι και άγαθύνεσθοι θεαρχία είρηται και άγαθ - pyla - xal Emeral ταύτην την θεαρχίαν σύγχρον » είναι ήμίν, και διά τοῦτο κτιστήν, και έξιν εν τặ ήμετέρα ψυχή, παρά του των δλων Θεού έγγινομέ. νην · καταχρηστικώς μέν άρχην ποιητικήν ούσαν προσεχώς • ώσπερ και άρχη της πρός τον Θεόν άγάπης ό στοιχειωτιχός εξρηται φόδος • χυρίως δὲ είδικήν, προσήκουσαν τη λογική ήμων φύσει πρός τελείωσιν αύτῆς, ώς είναι μέν τον Θεόν θεαρχίαν καλ άγαθαρχίαν ποιητικήν · Εστι γάρ, φησιν ό Διονύσιος, είδος έτιτοῖς ἀτειδέοις, ὡς είδεἀρχης. την δε εν ημιν θεαρχίαν και άγαθαρχίαν ειδικήν άρχην, ή έσμεν θε λ και άγαθοί · ὑπέρ ταύτην δέ τ.ν Θεόν, ώς ανείδεον έν τοι; είδεσιν, ώς ύπέρ είδις. δ.δ και από τούτων, ώς από κτιστών, καταφάσκεται ό Θεός ώς αίτιος αύτιον · και πάλιν αύτου άποφάσκονται, ώς ύπέρ ταῦτα δντος. Είκοτως άρα ή θετης αύτη και δώρον είρηται τῷ άγίω, καθ' δ θεούμεθα και άγαθυνόμεθα, έν τοις πρός Γάιον τον θεραπευτήν, έρωτῶντα, Πῶς ο πάντων ἐπέκειτα nul intep Osapylar nal dravapylar sortr. "Qamχρινόμενος, φησίν, El θεότητα και άγαθότητα roήσαις αύτό τό χρήμα τοῦ ἀγαθοποιοῦ xal θεοποιού δώρου, παθό θειύμε α και άγαθυνόμεθα, χαί τά έξης.

Kat' instve of, xal' & yfretel et totove, xatà τοῦτο καλ είδοπαιείται, και σύγχρονόν έστι τῷ είδαποιουμένου, σίμειόν τε και ανάλογον αύτώ και αύτη ή μίμησις, και το πρός του Θεόν μίμημα, δι' outing dispose peliones ever this receive in Ori δωρεών, ώ; είρηναι, έμφερείς τῷ Θεῷ γινόμεθα, xast to suverou, eldos déverat rois pepospérons. χαί πρός τοῦτο χαθό μιμοῦνται πεφύχασι. χαί μέντη και το μίμημα τουτο, ώς μη δαχνούμενον, ου έφίεται άρχετύπου, άμιμητον μιμημα εξρηται ιψ μεγάλω Διονυσίω. ήγουν μίμημα μή μιμείσθαι εύτο



oùsiav, ού δύναται δὲ ἐφικέσθαι πρός μίμησιν άλλο ξτὶ χτίσματα. Διὸ χαὶ ἔστιν ὁ Θεὸς αὐτῶν ἐπέχεινα. Έπίγει γοῦν, Καθ δ άμιμητος (19) και άσχετος έπρέχει των μιμήσεων και των σχέσεων, καί tor mpoupéror sal perezortor.

161

'Αλλά κα! Θεοποιόν εξρηται αύτό το μέμημα, ή δτι κατά τούτο πεποιώμεθα οί κατά χάριν θεοί, καί ιο χαθ, οποιραιν φμοαρηζοκτας . Η οτι μόρε το τοιοήτου; είναι άφορμή έστιν ωσπερ και το θείον βάπτισμα προσεχώς θεοποιόν είρηται δώρου, xat θιουργικά φώτα τά της Γραφής λόγια, ό Διονύσιος orsiv.

El tolvur f Orapyla xal dyadapyla plunois Lore two pipoupernov tor Bedr, xal petoxh two petexorτων in μιμήσεως έγγινομένη, ών ό Θεός άπάντων υπέρχειται, δηλον ότι έστι κτιστή. Κατά γάρ τον μέγαν Βασίλειον (20), Τὰ μετὰ Θεών κτίσματα, καί έμώδουλα ήμιτ, καν άλλα άλλων προτετιμημένα tvyzáry.

Eu in two elonpeivos paivetas elvas nat to the πρηνοητικής δυνάμεω; δνομα δμώνυμον. "Εστι μέν γέρ προνσητική δύναμις ό Θεόζ, ώσπερ και δημιουρyizh, rŵn ölenn oùsie ned bûnepig- eist de zel ei έηθείται προνοητικαί δυνάμεις ύποστάσαι έχ Θεού. τάς φυσικάς λέγω μεθέξεις; και δοα ο θείος Μάξιμο; (21) συνεκτικά και φρουρητικά των δντων είπε · C ri ouveronautive nat elsensià énderois, nat elnetaών άφαιρεθώντων, τά μετέχοντα της cixelas xal אמדב שינוש דמקבטין לומהבזפורתו. אמודסו זב אמו דלש dipa piester hyption, els avanuede huir more to ζην έκκεχυμένον. Και τές αίσθήσεις προνοητικές אמן משבוואלך טיאשוביל בשא לא אמוז אמצטאמאפעקיי Her. ral the laterate rat some erects ray gyme TAGAN APETAN NAL ERISTHUNN XAL TEXNIN.

Ετι δέ του πρός του Θείν φόδου, και τέλλα δταν ή άνθρωπίνη φύσες καθ' έσυτην άπορή τω άνθρώπω χαριζόμενα παρά του θεού πρό; την των χρειττόνων επίδασιν · είτα πνεύμα σοφίας, είτε πνεύμα επιστήμης και Ισχύος, και τα τοισύτα, ούκ αν τις αμάρτοι προνοητικός δυνάμεις προεληλυθυίας ήμεν έκ. Θεού A TO GALY O LE YOG.

"Is de nat reprove légeras peu auro à reprovoiμενος θεός - έστε δέ και κατά τους άγιους, Μάξεμόν דב אמן שמשמאון אטא, זן לא שנטע בוב דא טאדם אואסיו לאון implieur mai à pligas. Adavásios du to nati 'El-

" Psal. xr. f.

(19) Kaßi oor ö'duluntoç. Eliam Boster S. Hi-larii articulum habet, ut et Salinavi minor : longeque elegantius est, to Exerce, quoit reildit Cord. approhatque Lanselius, incomprehensibilis, mihi n ; probem, obstant. sequens vox oxéverov, unde Deus dictus dogero; Maximique, et Pachymeræ expo-

butersov Rai yap f everyera prestrar per the A Dionyslo dicta est ; id est, imitatio, que remipsam imitari satis nequeat. Virtus namque seu actio imitatur quidem ipsa essentiam, non tamen potest præter creaturas imitando aliud assegui ; bincque adeo est, ut Deus illis emineat. Denique subdit : Quatenus is qui inimitabilis omnique solutus habitu est cl absolutus, imitationibus et habitibus, hisque quæ imitantur et quæ participant, antecellit.

Sed et deilica dicta est bæc imitatio, vel quod secundum cam imbuti sumus, qui per gratiam dii sumus, ac similitudinem incolumem servamus; vet qued causa est alque ratio ut tales evadamus. Quemadmodum etiam divinum baptisma deificum donum continue appellatum est, vocatque Dionysius deifica lumina Scripturæ oracula.

Siguidem igitur divinitatis bonitatisque principium imitatio est, corum que Deum imitantur, et participatio corum que participant ex imitations obveniens, galbus omnibus Deus eminet, palam est illud creatum esse. Nam ut auctor est magnus Basilius : Qua a Deo secunda sunt, creatura sunt, et nobis conserva, tametsi akia aliis prastantiora as nobiliora sint.

Præteren en dictin liquet, etiam Providentiæ nomen, ex illis esse, quar sub una voce, multa diversaque significent. Est enim Deus, uti creationis, sic et providentize vis, universorum substantia ac virus. Sunt et quas dicebam previdentiæ vires, ex Deo exsistentes, naturales scilicet proprietates; ac quæcunque beatus Maximus dixit res conservare eisque incolumitatem prestare; consubstantiata scilicet relius singulis et specificantia, illisque propria ; quibus sublatis, quis participant a proprio et naturali decident ordine. Atqui etiam aer participatio censendurs est, sic nobis ad respirandum que vitam confovenmus, affusus. Sed et sensus providentiæ vires intelligimus, lisque que nobis insunt incolumitatem præstantes; medicinam item et jurisprudentism, omnemque prorsus virtutem et scientiam et artem.

Ad here et Dei timorem, aliaque, cum mens humana dirigente et consilio atque motore egeat, humini a Deo concessa; sive Spiritum sapientiæ dicas, sive scientize et fortitudinis 44, ac quæ ejns generis sunt, non erraveris, qui Providentiæ vires nobis a Deo provenientes, hæc pronunties.

Quia vero Providentia dicitur is quoque qui providet, Deus, estque etiam providentia, auctorihus sancto Maximo ac sancto Damasceno, que a Dee cara rebus impenditor; aitque magnus

aitionis consensus. Est ergo asystoc, qui nullo habita, sen habitadine vel necessitudine tenetur: nulla denique forma prælikus est quæ non sit ipse simpliciesimus Deus, in seque omnino absolutus.

(20) Ad Avaphiloch. De Spirita sancio.

(21) De charitate centuria 3.

Athanasius Oratione adversus Gracos : Ex co A hivor or oi, Aid the or of our rou dean quod Deus Verbum homo factus est. universorum providentiam innotuisse, ac qui eam subministret sitque illius auctor, ipsum Deum Verbum: quodque jam dictas participationes, quas mens ex illis quæ participant subtili cogitatu dividens, singulas ipsum aliquid vocat, rebus creatis accenseri paucis sermo ostendit. Idcirco merito aiebant; divus quidem Maximus : Deam, cunctis ils qua participant et quæ participantur infinities infinite eminere; divus vero Dionysius, ipse a seipsoduhium ac quæstionem solvens, quid, ipsam divinitatem regnumque et dominationem et deitatem existimet ; quidve ipsi velit nominum duplicatio, puta, cur dieatur Deus ipsa sanctitas ipsarum sanctitatum, ipsague divinitas lpsarum divinitatum aliaque, solutlonem subjungit. B Quia niuirum : Quanto præstant, ils que non sunt ea que sunt sancta, vel divina, vel dominantia, rel regia; ac rursus, ipsæ participationes, ipsis participantibus; tanto rebus omnibus est sublimior, qui est super omnia, cunctisque participantibus et iis que participari possunt imparticipabilis.

Enimvero, si ea que sancto Dionysia primo entia vocantur, in Deo subsisterent, essentque increata, et quæ hoe quod est esse differrent, haudquaquant Deus una res alque unum ens communi omnium calculo haberetur : nisi forte ejusmodi unum, ut sunt es quæ ex multis, unius participatione, unum sunt; nec sane Deus corum conditor dicerctur, aut ca produxisse; at neque aliorum quidplam antiquius illis dicerctur : proque generum G ac specierum indole particularius universaliusque tweis cernerctur; nam quod habet aliquid se antiquius, neque increatum est, neque æternum. Sic enim idem doctor ait : Primum donum ipsius esse, cum ipsa supraquam bonitas producat, merito ab antiquiore et prima participationum laudatur. Non itaque de illis dicerciur, quod et ipsa esse participent. Nam quod primo est, id nullius particeps est. Sie enim ipse ait : Etenim principia sunt, et primo sunt, et sum principia sunt. Et si viventium, quatenus vivum, principium dicere ipsam vitam : similiumque, quatenus similia sunt, ipsam similitudinem : et copulatorum, quatenus copulata sunt, ipsam copulationem : et ordinatorum, quatenus ordinata sunt; ipsam ordinationem : et similiter in aluis, quacunque hoc aut illud, ant strumque aut multa participando, vel hoc vel illud, vel utrumque aut multa dicuntur, ipsas participationes ipsasmet primum esse participare invenies, et quod sunt, primum esse; tumque hujus aut illius principia esse; et quod esse participant, et esse et participari. Non diceret sanctus Maximus in suis ad eum locum Scholiis : Re-

(22) De disin. nom. (23) Adrtwr tŵr usteydrtwr xal usosttŵr. Reliqui habent, xal tŵv ustoyŵv. Sed perinde est. Omisit Lanselius in vers. dum reddit, eaque omnia quæ varticipant (superat) auctor qui communicari non potest. Paulo tamen felicior Corderio qui to, twy

Λόγου ή τών πάντων έγνώσθη πρόνοια, xal δ ταύτης χορηγός και δημιουργός, αύτός ό του Θεου Λόγος · και έπει τάς ειρημένας μετοχάς, δε ό νοῦς ἐχ τῶν μετεχόντων ἐπινοία διαιρῶν, αὐτό τι Εχαστον χαλεί, συντεταγμένας τοις χτίσμασι ό λόγος διά βραγέων έδειξε. διά τοῦτο είκότως ό μεν θείος Μάξιμος έλεγε, Πάντων τῶν μετεχόντων και μετ. εχομένων απειράκις απείρως ο Θεός υπερεξήρηται · δ δε θείος Διονύσιος (22), αύτος παρ' ξαυτού λύων την άπορίαν, τι οίεται αύτοαγαθότητα καί βαsilefav xal xupiótinta, xal beótinta, xal ti Bouletai αύτῷ δ τῶν όνομάτων διπλασιασμός • οἶον, διὰ τί λέγεται ό Θεός αύτοαγιότης αύτοαγιοτήτων, χαι αύτοθεότης αύτοθεοτήτων, χαι τάλλα· επάγει λύσιν, "Οτι καθόσον ύπερέχουσι των ούκ δντων τα δνταάγια, η θεία, η κύρια, η βασιλικά, και αύ των αυτομετexorrar al auroperoyal, xarà rocouror inepiδρυται πάντων τών δντων ό ύπέρ πάντα, xul Rartur tur peterirtur xal pedentur (23) d dul-Dentos altios.

'Αλλά μήν, εί τὰ παρὰ τῷ άγίω Διονυσίω (24) λεγόμενα πρώτως έντα έν τῷ Θεῷ δφίσταντο, xal άχτιστα ήσαν χατά το είναι διαφέροντα, ούχ άνό Θεός έν πράγμα και έν όν παρά πάντων ώμολογείτο. εί μήπου τοιούτον έν, ώς τά έχ τών πολλών έν, τή του ένος μετοχή · ούδέ γε δημιουργός αύτων ό θεός έλέγετ' αν, ούδε παραγωγεύς · εί γάρ τά έν έαυτῷ αύτός έστιν, Εσται και έαυτου δημιουργός · ούδέ γε πρεσδύτερον τούτων οδόεν των άλλων ελέγετο : x1 το μεριχώτερου τε χαι το χαθολιχώτερου έν τούτοις έθεωρείτη, χατά την των γενών τε χαι είδων φύσεν · δ γάρ έχει τι πρεσδύτερον έσυτοδ, ούτε άχτιστον ούτε άίδιον. Ούτω γάρ δ αύτος διδάσχαλος φησι (25), Πρώτην την του αυτοείναι δωρεάν ή αύτουπεραγαθότης προβαλλομένη, τη προσθυτέρα και πρώτη των μετοχών ύμνειται. Ούκάν έλέγετο περί αύτῶν ότι χαί αύτά τοῦ είναι μετέχει. Τὸ γὰρ πρώτως ὄν οὐ μετέχει τινός. Οῦτω γὰρ αὐrd; whri (26), Kal rap al dozal sloi, nal açõtor slotr, siza dogal slot. Kal el βούλει των ζώντων, we twrewe, do the openant the avection . rai twe έμοίων, ώς έμοίων, την αύτοομοιότητα· xal τών η ήνωμένων, ώς ήνωμένων, την αυτοένωσιν · xal TWP TETATHERWY, WC TETATHERWY, ThY BUTOTALIT. nai tür ällur, öra tovðe, h tovðe peteyorta. ή άμφοτέρων ή πολλῶν, ή τόδε ή τόδε, ή ἀμφώτερα, ή πολιά λόγεται, τάς αύτομετοχάς εύρήorig rou stran spuror abrage perezoboas al τῷ είται πρώτον μέν ούσας · Επειτα τοῦδε ή τοῦδε άρχὰς οῦσας · καὶ τῷ μετέχειν τοῦ είται, και ούσας και μετεχομένας. Ούκ αν ελέγετο παρλ

μετεχόντων και των μετοχών, jungit voci, & aiτιος, non voci uneplopural, dum reddit. el omnium participantinum et participationum auctor.

(24) De divin nom. c.2, § 6. (25) Ibid. c. 5, § 6.

(26) Ibid. 💈 5.





γρχάς δε των διτων τά πρώτως υποστάντα έν. τη πτίσει νόησον · ούδ' ότι τούτων τα όντα μεrizes olxelws caurols to yas olxelws to xata φύσεν δηλοί.

Ού μήν ούδε τοῦτ' ἂν ελέγετο περί αύτῶν τῷ μαπρίφ Διονυσίο (27), ώς είεν ταύτα έν τοίς ούσιν έργηγικώτερα · καί ότι ού κυρίως πρώτως όντα λέγεται · επάγει γάρ ούτως, Εί δε και ο φιλοσοφος άξιοι Κλήμης πρός τι παςαδείγματα λέγεσθαι τά έν τοις εύσιν άρχηγικώτερα, πρόεισι μέν ού dià xuplur xal xartelûr xal dxlûr droudtur ό λόγος αύτῷ • συγχωροῦντας δὲ καὶ τοῦτο όρθῶς λέ ευθαι, της θεολογίας μημοτευτόοη φασκούσης, ότι, « Ού παρέδειξά σοι τοῦ πορεύεσθαι (28) B brist aution, > d.l l' Ira Side the toutor dralorung promews ent the narrow arclar, we olde τε, άναχθώμεν. "Όρα ότι σαφώς έν τούτοις ό άγιος δηλούν βούλεται ώς ού δεί τούτων όπίσω πορεύιstat, xel aposxuvely we axtista · elxover yap else xz! δμοιώματα των πρώτως δντων παραδειγμάτων. έ όθεός έστιν αύτός εχει γάρ ταύτα, ώς έαυτον έχων, και ένών αύτοις • ούχ Ετερα παρ' αύτόν • δι ών όμοιωμάτων δητα και εικόνων επι την πρώτην αίτίαν δυαλογικώς άναγόμεθα. 'Αλλ' εί και ταύτα έχτιστα ήσαν, και παραδείγματα άν εκαλούντο, και άπλώς χαί χυρίοις πρώτω; δντα ελέγοντο. Το δε μείζον, είπερ ταῦτα ών ό θεός ὑπερέχει τοσοῦτιν. ίν τῷ Θεῷ είσι χαι άχτιστα, λείπεται είναι έν τῷ θεψ, ώ; βεδαιούσιν οι νέοι θεολάγοι, τά μήτα όντα, C utre aria, & xúpia, & Basilixá · xal Efer & oùsla του Θεού Πατρός τά έν αυτή φυσικά, ώς όν πρός μή δν, δ και αύτοι όμολογούσι, και ώς άγιον πρός μή άγια. 'Αλλ' ούδ' αν αύτλς ό διάδολος είποι είναι π έν τῷ θεῷ μή άγιον, μηδε χύριον, μηδε βασιλιχόν. Πσον γάρ έστιν έν τῷ Θεῷ βλασφημείν είναι τι έχάθαρτον, χαι δουλοπρεπές χαι δούλον.

Όμως αύτοι έν τοίς είρημένοις, το της θεότητος ευρόντες δνομα, χαι της αυτοζωής, χαι το της προ-

" Exod. xxv, 40; Deut. X1, 20.

(27) Ibid. § 9.

128) Ού παρέζειξά σοι σύτα του πορεύεσθαι Noc Diany-ius Th; Osoloylas pronuntiatum adducit. D Cord. Scripturæ vertit, existimatque esse ipsum heum Exodi 11, nbi dicitur Nosi : Opa, notysov κατέ τον τύπον τον δειχθέντα σοι ·Vide. fac secune dum exemplar (id est, modulum) quod tibi monstramm est : quasi sic sibi Dtonysius indutserit ut Scripturze verba mutaret, uti quandoque divino allatu apostoli fecere ; putatque se rem habere ex Pachymere, ac quasi ille sic sentiat. Mihi nec ille sentit nec theologia ipsa Scriptura est, vel ejus singularis aliquis locus, sed sacra doctrina, et quam vulgo dicimus. theologiam, quie documentum hoc ex Scriptura colligat : ex utroque scilices loco margini ascripto : quorum altero dicat Deus, ostendisse se hac Mosi quasi modulum faciendi operis : altero prohibeat ire post simulaers. Quod anim cadem sit ratio, quoad hoc, sensilium et intelle-cilium (que non sint lpse Dei vohous xat bahpara Dei notiones. et voluntates seu decreta, no P'onde ipse Deus, sed quid perinde creatani, etsi nobilius ordinisque superioris sub Deo. auc.n unum

rev ariou Makipou du rol; dul rouroi; LyoMoic, A rum autem principia intellige, que primo in creastione sunt producta: nec quod ea quæ sunt, hæs participent, pro sua necessitudine. Quod enim ost pro necessitudine ac convenientor, hoc signifi-, cat quod est naturale.

> At neque hoc de illis dicerctur a beato Dionysio : Esse hæc in eis quæ sunt, principaliora, nec proprie dici primo esse. Subdit enim : Si autem vult Clamens philosophus, exemplaria ad aliquid dici, qua sunt in rebus principaliera: procedit quidem, cum sic loquitur, non per propria totalioque (ut sic di-1 cam) et simplicia nomina. Sed si concedamus etiam hoc reate dici, aportet mominiese theologia, qua ait : e Non ostendi illa tibi, ut cas post illa 48; ». sed ut per hornes quadam propertions cognitionem. ad omnium causam, quoad possumus, adducamur.. Vide palam in istis sanctum dicere, uon esse cundum post illa, nec colenda esse il increata. Imagines enim sunt et simulaera eorum, que primo sunt, . exemplations, que sunt Deus ipse. Habet enim hæc Deus, ut qui ipse seipsum hubeat, et in eis sit, non que sint alia prester ipsum; per quasimulacra et imagines, proportione quadam ad primam causam provehimur. Verum si hac quoque increata essent, utique cliam exemplaria. vocarenter, omninoque ac proprie primo entia dicerentur. Onodane mains est : Si hæc. quibus Deus tantopere præcellit, in Deo sunt et sunt increata, reliquum est esse in Deo, at asserunt Rovi theologi, que noc entia sint, nec saneta, ant dominavel regia; habebitque Dei Patris essentia in se naturalia, que comparcatur velut cus et non. ens-(quod et illi fatentur) volutque sanctum et non sancta. At nec ipse diabolus dizerit, esse in Deoaliquid non sanctum, neque dominum neque regium. Perinde autom est, ac si quis blasphemia in Deoasserat esse quid immundum et servile et servum.

Insi nihilominus in lis quæ dicta sunt, inventodivinitatis nomine, ipsiusque vitas, et virtutis pro-

coléndum et adorandum ex Scriptura accepimus), merito theologia, quod sic ostensa exemplaria ut ratio operis, quodque interdictum sit ire post simulacra, nec ipsa hæc exemplaria ostensa docent, ut camus post illa : id est, ut ca colamus. Sieque seite paraphrasi sua declarat Pachym. dum ait : Φησί τοίνου ό Πατήρ, ότι Εί κάκείνος τά νοητά τών αίσθητών εκάλεσε παραδείγματα (« Όρα γάρ. φησί, ποιήσεις κατά τον σύπον τον διιχθίντα σοι »), άλλ' ούν ούχ είσι τοιαύτα παραδείγματα νοητέ έχείνα, ώστε χεί προσχυνητά είναι, ώς τά θεία Βελήματα άλλά χάχείνα ποιήματά είτι, χαί έχομεν ακούειν χαι περί αύτων, χαθώ; ό Μωθτή; περί των αίσθητων είπεν, ώς άπο του θεου, • Ού π2ρέδειξά σοι ταύτα του πορεύεσθαι. > Ail itaque Puler, etsi etiam ille intellectilia sensilium exemplaria vocavit (e Vide enim, inquit, facies secundum exemplar quod tibi monstratum est >), non. tamen intellectilia illa ejusmodi exemplaria sunt, qui etiam adoranda. sint, ut divinæ voluuta:es ; sed sunt illa quoque crenta. debemusqus etium de illis audire, quenadmoduos Moyses, quasi ex Dei nomine, de sensilibus dixin, . Non ostendi tibi hae ut ambules, > etc.

Digitized by Google

videntin, so si quid ejusmodi alia aliaque ratione. Α νοητικής δυνάμεως, και εί τι τοιούτον άμωνύμως η sive etiam humano more crassius dictum est, talibasque iisdém vocibus diversis nominum significationibus impediti, quæ jam dicta sunt, sanciverunt, sie a vera sanctorum mente abhorrentia, ac lumen tenebris adversatur : talibusque, quæ digna sint barathro concludentes, superioribus jam expositam suam filem confirmarunt, nullam rationem habentes vel communium, exque majestate convenientium de Deo opiniouum, vel Scripturas, vel etiam doctorum. Perque eundem modum omnes etiam quas usurparunt sanctorum auctoritates, in Tomo exposuerunt; velut est illud magni Athanasii dicentis : Nomen Deus secundum est a natura; nempe ne hic quoque intelligentes, cum nullum sit nomen vel definitio essentiam Dei, ac quod quid est esse, repræsentans, cuncta nos nomina in secondis ex effectibus coffecta, Deo tribuere, ex quibus sapientem, potentem, justum eum intelligimus. Idque adeo causæ est cur magnus Athanasius Dei nomen secundum dixerit; vel quia postea Deus appollatus est, Irominibus ex aihilo in rerum naturam productis. Illi vero operationem, Dei nomine significatam, secundum ab essentia dicuat, quanquám theologi dicant : Deus est semplterna essentia, universorum. opifex auctorque; perinde abutentes perverseque detorquentes magni Basilit verba in Confutationum: Wris, orm ail : Es) quodilam ordinis genus ; subditane : In his igitur, priorem auctorem divinus; secundum vero, quad est ab anclore : non intelligen- C tor . dyvofigavtes oti to apotepov xal to devicepov tes, quod prive dicitur et secondum non inducere naturarum rerumque diversarum distinctionem, quando has non-temporis ratione, sed ratione dantaxat anetoris, et ejus quod est ab auctore, ipsiusque adeo ordinis considerantar : uti res se habet in Deo et Patro, ac Fillo, dictaque verba usurpasse Basiliam, loquendo de ordine quem inter se habent divinæ personæ, Pater et Filius: non ut illis distinctionem essentire et operationis sou virtutis, uti Palamas abusus est, significaret. Sia antem. camdem incommutabiliter essentiæ ac operationis rationem concedant, uti se res habet in Patre et Filio, quorum una substantia est : tumque distinctionem, que est penes auctorem et id quod est ab auctore, ficiant : aut potius duorum alterum ne- p αυτοί φασι, διάκρισιν - η και την ένέργειαν ούσίαν oe sarium erit, ut vel Patrem et Filium distinguant, distinctione penes essentiam et operationem, ut ipsi loquustur : vel etism operationem seu virtutem, essentiam et personam subsistentem. Ratrique et Filio et Spiritui sancto consubstantialem admittant.

Rorsus, eum magnus Athanásius adversus Arianos dixerit : Si velle circa ea quæ non sunt, Deo tribuunt, quidni id quod est voluntate superius, in Beo non agnoscunt? quodque sicut voluntati adversatur, quod est contra mentem et consilium, sic antecellit præitque voluntati, quod est secundum naturam. Ex his concludent, uti dictum est, secondum camdem consequentiam, divinam essentiam ad divinam se operationem habere. Itaque bic quoque son intellexerunt, idem respectu diversorum. que

χαι ανθρωπινώτερον ε'ρημένον, χαι ταις τοιαύταις όμωνυμίας συμποδισθέντες, τὰ προειρημένα άπεφήναντο, & πρός τον φ)ηθη νοῦν τῶν ἀγίων τοσοι. τον απάδει, δσον τλ φώς πρής το σχότος άντίχειται. και διά των τοιούτων, βαράθρων άξια συμπεράναντες, την έαυτών προεκτεθείσαν έδεδαίωσαν πίστιν, μήτε των χοινών χαι άξιολόγων περί Θεου ύπολήψεων, μήτε της Γραφή ; μηδε των διδασκάλων πεφροντικότες. Κατά τον αύτον δε τρόπον και πάτας. αίς των άγίων έχρησαντο βήσεσιν, έν τῷ Τόμφ έξηγήσαντο οίον έχεινο το του μεγάλου Άθανασίου, φήσαντος, Τό Θεός δνομα δεύτερόν έστι τῆς φύσεως · άγνοή σαντες χάνταῦθα ὡς ἐπεὶ οἰδίν έστιν ένομα ή έρος της ούσίας του Θεού, χαί του τί είναι παραστατικόν, πάντα τὰ δνόματα κατὰ δεύτερον λόγον έχ τῶν ἀποτελεσμάτων συνάγοντες, τῷ Θεώ άνατίθεμεν • έξ ών σοφόν, δυνατόν, δίχαιον αύ τ'ν χαταλαμβάνομεν. Διά τουτο ό μέγας 'Αθονάσιος το Θεός δνομα δεύτερον είρηχει. ή ότι ύστερον ώνομάσθη Θεός, των άνθρώπων άπό του μή όντος είς το είναι παράχθέντων. Οι δε δευτέραν την ένέργειαν άπό τοῦ Θεός ὄνόματος σημαινομένην πρ'ς την ούσίαν φασί, καίτοι των θεολόγων λεγόντων, Θεός έστιν άτδιος ούσία, δημιουργική των όλων, προσχρώμενοι διαστρόφως και τοις του μεγάλου Β.σιλείου, είρηχότος έν τοίς 'Αντιβόητιχοίς, "Εστι τι τάξεως είδος · παι επαγαγόντος, 'Er τούτοις ούr aporepor to ultion legouer . Sevtepor to altie. ούχ είσάγει φύσεων χαι πραγμάτων έτέρων διαφο-

ράν, σταν μή κατά χρόνον, άλλά μόνον κατά τό αίτιον και αιτιατόν, και κατ' αύτην την τάξιν θεισρήται, ώσπερ έχει έπι του θεού xal Harph; xal του Ylou · xal δτι έπι της τάξεως, ην έχουσι πολ; άλληλα τά θεία πρίσωπα, ό Πατήρ χαι ό Υίος, τοίς είρημένοις εχρήσατο . ού μην πρός διάχρισιν ούσίος xal ένεργείας, ώς ο Παλαμάς παρεχρήσατο. Εί lè μή; δότωσαν το άπαράλλακτον της ούσίας και της everysias, we dol tou Matpos had tou Yind, mide obsias abrois obsis . xal tere the xata to altice και αιτιατόν διάκρισιν ποιείτωσαν • ή μαλλον άναγχασθήσονται δυοίν θάτερον, ή τον Πατέρα χαι Υίον diaxpluers xath the the ousla; xal everyplas, we xal πρόσωπον ύφεστώς. και όμορύσιον Πιτρί και

Υίφ και άγίω Πνεύματι, όμολογείν.

Πάλιν του μεγάλου 'Αθανασίου είρηκότος χατά Αρειανών, ΕΙ το βούλεσθαι περί των μη διτων διδόασι τώ θεώ, δια τι το υπερκείμενον της βουλήσεως ούκ έπιγινώσκουσι, τοῦ Θεοῦ; xal δτι ωσπερ αντίμειται τη βουλήσει το παρά γνώψην. ούτως υπέρχειται και προηγείται του βούλεσθαι τό κατά φύσιν και τούτων συμπεραίνουσιν, ώς προείρηται, ώς κατά την αύτην ακολούθησιν ή θεία ούσια πρός την θείαν ενέργειαν έχει. Άγνόησενούν אמידמטטא האשניטי עצי פיו דל מניז דה משטלאליני ד



#### DE ESSENTIA ET OPERATIONE.

rphy th is autou bidgops alourth biagdows highran A ex illo sunt tanguam effectus ex causa, per compaπρό; ταῦτα · ῶσπερ ὁ αὐτὸς καὶ εἶς ἄνθρωπος, παpadery patixus sinelv, xal natho déverai, xal olκοδίμος και στρατηγός, άν ούτω τύχη, τη πρός τά. alsigna amobiéges · άλλά mode μέν του μίον λέγετας nithe, we guare xat eldos, xat altros to the adred είδει πρός δέ τη άλλα αίτιος είναι λέγεται, ώς regularis. Kat à Beds ouv sat Harthp, is to pinpip λόγφ τὰ μεγάλα σταθμάσθαι, πρός μέν του Yidu xal to Ilveupa is quisi; Exer, mode de ta xtiσματα, ώς βούλησις ή θέλησις, μετά του Υίου και willweigharos dégeral · èmel mids tà duvarà gevéσθαι, καί μή γενέαθαι, λέγω όσα της βουλήσεως ή θελήσεως είρηται, ή βούλησις altia λέγεται. Καί trel & per qu'ais del apòs èn Exer, annep els otκείον τέλος, τάδε πύρ πύρ γεννά, και ά άνθρωπος Β άνθρωπου. τα δε τής θελήσεως ήρτημένα πολλά και διάφορά είσε · διά τούτο ο μέν Πατήρ άει γεννά son libe, xal προβάλλεται το Πυσύμα το άγιον, ivipyus xai areheurheus . si ii xelamana o els Bed, o lating and a Yids and to Awe una arrow, ins μία βούλταις τά άπατελέσματα παράγει, κατά τόν ώρισμένον τη αύτοῦ βουλήσει χρόνου.

Δεύτερον αύτους διέλαθεν, δπερ οί θεολόγοι φαsiv, Ότι μείζόν έστι τῷ Πατρί γεννήτορα «Ιναι ίδιου Γίου και προδολέα Πνεύματος ή δημιουργόν the relations. Kabolov yap ent relation to the qu-מנש; אבו דסי פוסטע דבאסך דסי מאל דאָך דבאיאך אבו-(ov. And tauta intersh of "Aperavol morning per xal τεχνίτην έλεγου του Θεόυ και Πατέρα, Πατέρα δλ קטומנו טטלבעושה, ל בזוסה בלאביי, לדב בל דל באמדיי דו έξία συγχωρούσι, διά τί το μείζον ού δ.δόασι; Kal si אזדה אסטאר, פוע מודוסא איסטאדמו, לול דו דל דווושידהpor th alla mai unepreinever, to rata quoir, our arovépouse to Oro; 'O; yag in tols airestols to μείζον και Ελαττου, ούτων κάν τοξη δνόμασιν, οξη ταύτα όνομάζονται, τιμιώτερα και σεμνότερα άλλα. alles froundle elvan

Πάλιν του μεγάλου Βασιλείου έν τοίς πρός 'Αμφιdore elonatros adread, Dore nur ri rohong tur αίώτωτ έπέκειτα, και τοῦτό ἐστι τοῦ Πτεύματος κατωτέρω. αύται έν τῷ Τόμω ήγοῦνται τα τῷν αιώνων επέκεινα προαιώνια είναι • τά δε πρό των D αίώνων δετιστα, ών ανωτέρω το Πνεύμα το άγιν είπε· κάκ τούτων, ώς είρηται, συμπεραίνουσι την θείαν ενέργειαν κατωτέρω της ούσίας είναι τος θοού. Πινόησαν γάρ ότι τουτο βαύλεται ό άγιος, ότι ού μόνον τά δημιουργήματα ταῦτα τη Πνεῦμα τὸ ἄγιον μετά Πατρής και Υίου, ώς Θεής είς, δεδημιούργηκεν, άλλά και πολλώ τούτων πλείω · και έτι είπερ οξόν τε τή διανοία άναβάντας και ύπερ αύτους τους αίωνας, ών δημιουργός έστιν δ Θεός, έπινοησαι δημιουργήματα και άποτελέσματα, δσα ανή φαντασία ύποδάλη, χαι ύπερ ταῦτά έστι το Πνεῦμα το άγιον, χαι ταῦτα πάντα δημιουργείν δύναται · Θεός γάρ έστιν όμοούσιος Πατρί και Λόγω. Διό και είρηκε, Κάν τι roήσης των alwrwr έπέκειra, και τουτό έστι

rationem ad illa diversimode nominari. Quémadmodum unus ac idem homo (ut sub exemplo loquar) et pater dicitur, et ædificator, duxque et imperator, si res ferat, per respectum ad effecta eaque quæ ex illo sunt : filii tamen ratione, pater dicitur, ut natura et genus, auctorque in codem genere; aliorum vero ratione, causa dicitar et auctor velut arufex. Itaque Deus etiam et Pater (ut brevi sermone res magnas expendamus) ad Filium quidem et Spiritum quod spectat, ut natura se habet : quod voro ad creaturas attinet, ut voluntas et consilium una cum Filio et Spirita dicitur. Voluntas namque causa dicitur, in iis que fleri contingit et non fleri : quæ nimirum sub volustatem et consilium cadunt. Quodque natura ad unum semper se habeat, ut iu ünem proprium : ignis ignem, et homo hominem generat: quæ vero ex voluniate pendent, multa aust et diversa : ideirco Pater semper gignit Filium et producit. Spiritum sanctum, absque ullo principio aut fipe : creaturas vero unus Deus, Pater et Filius et Spiritus sanctus, tanquem una voluntas offectus in rerum naturam producit, secundum tempus ipsius voluntate constitutum.

Preterea cos latuit, quod dieunt theologi, majus esse Patri genitorem esse Filii sui et produclorem Spiritus sancti, quam esse rerum auctorem ac cseatorem. Universita enim in omnibus natura finis ac aperici potior est quam artis. Ideireo, quia Ariani Doum et Patrem creatorem quidem ac artificem diochant, Patrom vero natura nequaquam admittehant, ait sanotus : Si id quod minus est dignitate conceduat, quidai tribuuat quod majus est? Et si voluntate auctorem et causam sentiunt, quidni que l'dignitate præstantius est ac enperins-(anod nempe secundum naturam est) Deo ascribunt? Quemadurodum enim in iis que ex causa sunt majue est et minus, sic quoque in nominibus, quibus bac esprimuntur, alla allis nobilioraet venerabiliora esse existimamus.

Rursus cum maguus Basilius in iis que scribit ad Amphilochium, its dizerit : Quamobrom si quid supra social mente conceperie, hao quoque Spiritu inferius exsistit; ipsi in Tomo, ea que seculis superiora sunt, prææterna esse ezistimant. Quæ veroante sæcula sunt, increata, quibus Basilius Spiritum superiorem dixerit. Hincque, uti dicebamus, concludunt divinam operationem inferiorem esse divina Essentia. Nescierunt enim hoc velle sanctum, nodum has creaturas, Spiritum sanctum una cum Patre et Filio, ut qui unus Deus sit, condidisse; sed et longe his plures : adhucque si liceat mentis cogitatu, superatis etiam szeulis, quorum Spiritus conditor est, creaturas effectueque concipere, quidquid denique animus informarit, supra illa esse Spiritum sanctum, nec quicquam vetare quin illa creare possit. Deus enim est Patri et Verbo consubstantialis. Ideirco etiam dixit : Si quid etiam supra sæcula mente conceperis, hoc quoque Spiritus

LO)

inferius, el extra Spiritum excissit. Qua antem extra 🛦 τοῦ Πreúparoc xartmépu, xai ễξω τοῦ Threipa-Spiritum sunt, etiam nobis conserva sunt, quantumvis majore præstantia excellentiisque, alia aliis nobiliora sint.

Rursusque dicente divo Dionysio : divinas mentes moveri circulariter, dum principio fineque corentibus pulchri bonique splendoribus uniumur, inde arbitratisunt esse principii experies quasdam virtutes et deisicationes, ipsosque, qui deisicentur principii expertes ac increatos pronuntiarunt. Sane quidem nullum angelos habituros finem, una omnium fides est'; principii vero expertes quonam modo quis credal, eos qui essendi principium nacti sunt, et sub tempore procreati? Non hene itaque hic quoqueintellexerunt , appellare sanctum, que circa Deum B versantur, angelorum intellectiones, motus ac considerationes. Subdit enim : Sive admissiones exceplionesque vocare decel, sive considerationes. Quodque intellectiones bæ et notitiæ ac illustrationes ab eodem in eundem dosinunt, et circa Deum versantur., moveri cos circulariter dixit; quodque circa principii ac finis expertem sint ii motus, principii et finis expertes dieit. Pulchri autem ac boni dicuntur, vel quia ob primo pulchrum ac bonum eas nacti sunt angeli, quomodo pulchri bonique creatio dicitur : vel quia ad pulchrum et bonum referuntur, pulchrique at boni simulacra sunt.

Quan lo juidem igitur sanctus hasce illustrationes tπιδολάς (quasi mentis apprehensiones ac considerationes) vocivit, manifestum est non esse illas in. C ελλάμψεις, δλλά περί Θεού γνώσεις, ώς εξηται, creata quædam in Deo, sed notitias circa Deum versantes. uti dietum est, quibus alii magis, alii minus ei uniuntur. Quanquam si otiam æternas eas diceret, ne sic quidem turbari oporteret ob principii expertis (avápyou) rationem. Semper enim beati angeli sine ulla interruptione cas intellectiones habent. Semper enim, inquit, vident faciem Patris mei, qui est in culis 4. Sed et quod adjectum est circulariver non patitur esse illas principii expertes, ut illi acceperunt. Non enim Dens in modum circuli, principit as finis expers est, sed absolute ac indefinite. Ad eumdem modum, religuas etiam sanetorum doctorum sententias, quibus in Fomo usi sunt, male exposuerunt, praveque detorquendo, novitatem suam confirmarunt : quamvis nedum sanctis palam Dofeovral, allar xal eauroir mspinintouor. To yap adversantur, sed et seeum ipsi committuntur. Falsum enim, ut ainnt, tum veritati pognat, tum ipsum sibi. Qui enim heri potest, ut quod infinities infinite i forius est Dei Essentia, ab ea rursus inseparabile-

\*\* Matth. xvin, t0:

(29) De divin. nom. c. 4, § 8.

(30) Elte παραδοχάς χρή καιείν αυτάς, elte exibolde. Facilius hæc intelliguutar, quam Latinis vocibus redduntar. Sie itaque vocat motus illos cielestium Potestatum earunque intellectiones: mapaδ χżς, ut quasi passive in eis recipi atque admiti intelliguntur : En.6024; vero, ut quasi active ab eis elici proprioque conato, quo scilicet ipsi mentis τος. Τὰ δὲ ξω τοῦ Πνεύματος και δμόδου.la ήμιν, καν μάλιστα ύπερβολαϊς άξιωμάτων άλια άλλως προτετιμημένα τυγχάτη:

Πάλιν τοῦ θείου Διονυσίου (29) φάσχοντος, Κυχ.λ. χῶς οί θείοι rósς κιrοῦrται, ἐrούμεrοι ταις ἀráp. xou rai are sorrirous al lapteou rov ralov rat άγαθοῦ, ἐντεῦθεν ἐδέξασαν ἀνάρχους τινὰς δυνάμεις xal bewseig . xat on xat tous bewuevous avaoyous και άκτίστους άπεφήναντο: Άτελευτήτους μέν ούν Εσεσθαι τους άγγέλους παρά πάντων πιστεύεται. άνάρχους δε πῶς ῶν τις πιστεύσειε, τοὺς ἀρχὴν τοῦ είναι λαδόντα;. χαι ύπο χρόνον γενομένου;; Παρενόησαν ούν κάνταθθα ότι ό άγιος τάς περί θεού νοήσεις των άγγελων χινήσεις φησί χαι επιδολά;έπάγει γάρ, Είτε παραδοχάς χρη καλείν αυτάς, είτε έπιβολάς. (30) Kal έπει άπο του αύτου είς το αύτο χαταλήγουσι, χαί περί τον Θεόν αί νοήσει; αύται και γνώσεις και ελλάμψεις στρέφονται, κυκλικώ; αύτους χινείσθαι είπεν · άς διά το περί του Ινάργου xal areheuthtou elvas drapyous nat dre louthtous φησί · και τοῦ καλοῦ και ἀγαθοῦ λέγονται, ή διι διά το πρώτως καλίν και άγαθον υπηρξαν τοι; άγγελοις, ωσπερ ή κτίσις τοῦ καλοῦ καὶ ἀγαθοῦ λέγεται. ή δτι πρός τό χαλόν χαι άγαθων άναφέρονται, χαί τού καλού και άγαθου είσιν όμοιώματα.

Έπει τοίνυν επιδολάς αύτας ο άγιος είρηκε, δήλον ώ; ούκ είσλν άκτιστά τινα έν τῷ θεῷ abrai at xaθ' &; ένουνται αύτφ, ol pèv μαλλον, ol de firto». Καίτοι γε, εί και άιδίους αύτας ελεγεν, ούδ ούτω ταράττεσθαι έχρην διά τον του άνάρχου λόγον. άει γάρ τάς νοήσεις ταύτας οι θείοι έχουσιν άγγελα, μή διακοπτομένας. Διά παντός γάρ, φησί, β.léπουci το πρόσωπον τοῦ Πατρός μου τοῦ ἐν οὐρανοῖ;. Και το πυκλικώς δε προσκείμενον το ανάρχου; αύτας είναι άφαιρείται, ώς αύτοι έδέξαντο ού γάρ χυχλιχώς ό Θεός άναρχός έστι χαι άτελεύτητος, άλλ' άπλως και άπροσδιορίστως. Κατά τον δμοιον τρόπον και τάς λοιπάς των άγιων διθχοκάλων βήσεις, αξ έν τῷ Τόμφ έχρησαντο, παρεξηγήσαντο · χαί ούτω διά των τοιούτων την έχυτων έθεδαίωσαν χαινοτομίαν · xαίτοι γε ού μόνον τοις άγίοις φανερώς άντιψευδος, φασί, τη τε άληθεία και έαυτῷ πολεμεί. Πώς γάρ το άπειράχις απείρως δφειμένον τῆς ούσίας του θεού αύθις αχώριστον αύτης ενδέχεται είναι, ώς αύτοι φασι; Πως δε έχ της ούσίας, ούχ ούσης ζαής.

neulum Den adhihent, et in enm conjiciunt (quod est proprie EmiGillerv, etiam in corporeo oculo), longeque est ab æterno et sine principio, quod sie nedum in mente angelica est, sed et ab ea proredit. Accepit ergo Dionysius to avapyov et attλεύτητον, prout in circulo (que est maxima όμω-νυμία), uti recte Calecas advenit.



npoáystas (wh; del yap unor Bévas thu ouslav (whu A sit, ut illi aiunt? Quomodo vero ex essentia, quæ πρότερου, ώσπερ και ζωή έκ ζωής, και φώς έκ φωτός, περί του Πατρός και του Υίου λέγεται. Πώς δε τό τούτων ύποδεδηκός χυρίως θεότη: δνομάζεται, xal ταῦτα μήτε ούσία, μήτε ὑπόστασις ὄν; Πώς δε ή χυρίως αύτη θεότης χίνησίς έστιν έν τῷ Θεῷ; Πώς δε ένεργούμενον; Τό γάρ ένεργούμενον και זושטענגאא לסדו . דם פא אומרטעמו לשן דאָר האָק גען דסט είδιος λέγεται, έφ' ών το δυνάμει, και ή κίνησις xi h yéveses xwpay Exee. Hus ok Estev by th Ben τό μή δν; τοῦτο γάρ ἐστι τὸ μήτ' ούσία μήθ' ύπόστασις, μήτε μήν συμδεδηκός. Καίτοι φησίν 8 μέγας Βασίλειος κατ' Εδνόμιον έν & λόγφ, δτι τό άγετητον έπι θεοῦ η οὐσία έστιν, η συμβεδηχός. Παρά ταῦτα γάρ οὐδέν ἔτερον. "Ωστε εί παρά την ousian xal to suppressive the lotate as the solution all the second seco the everystar, our as is the draipeset tauty mapeλιπε. Πως δε πράγμά φασε το μήτε obsla, μήθ' נהוזעמון טי, אוזד איזע סטארפראאל: וושר אי גע דיים ύγεστώτος το μη ύφεστώς και ανούσιον; Άλλ ό Νύσσης Γρηγόριος έν τοίς πρό; Εύνόμιον έφη, Το drovotor où Geóc.

accideus? Quumodo, ex co quod est subsistens, id quod non est subsistens, expersque essentiæ seu substantiar est? Atquí ait Gregorius Nyssenns in libris Adversus Ennomium : quod expers substantiæ esi, Denim non esse.

Καί αύθις αύτη των καινών δογμάτων ή τερατεία. to morevery els to ut by. 'All' tiva Eyer loyou to μή χαθ' αύτο ύφεστώς χαι άνούσιον των ύφεστώτων δημιουργόν και αίτιον είσάγειν, και αύτο των έφετων Ċ to axportator xal maxapiotytos télos elvai, xal χληρονομίαν των άγίων λέγειν ; Πώς δε πάλιν το άνούστον και άνυπόστατον φυσικόν ή και φυσικά του θεού άναγορεύουσι; Καί μήν, όποία τι φυσικά τινό; αν είεν, και τό έκ των φυσικών τοιούτον είναι άνάγκη. Πώς ού σαφής άντίφασις τὸ τὴν ούσίαν τοῦ θεού ποτέ μέν άχίνητον λέγειν, ποτέ δι ένεργούσαν xi aitian the everyeise; to yap everyoun xal.to αίτιον κινητικόν έστι και ένεργητικόν. Πώς ούν άχίνττος είρηται; Πώς δε τά μεν φυσικά του Θεού xa8' αότά δρατά φασι, την δε ούσίαν άδρατον; xal ταύτα του Παύλου λέγοντος. Νύν μέν όρωμεν έν σχιαίς χαί έν αινίγμασι, τότε δε όψόμεθα πρόσωror rpdg rpdgwror · ral. Tà per Blerbyera apéeraupa, tà bè ph Blenchera aiwrsa.

a igmale, tunc autem videbimus facie ad faciem "; et : Qua videntur, temporalia sunt, qua vero nou ridentur, æterna 16.

Kal·παρίημε λέγειν δτι το μή άγιον, (31), μηδέ D χύριον, μηδέ βασιλικόν, ώς αύτοί φασιν, δι της τόλμης! έστιν έν τῷ Θεῷ φυσικόν, άκτιστον καί ovvatšiov αύτῷ. Ταῦτα λέγοντες, xal τοιαῦτα βλασφημούντες, και ούτω παραφερόμενοι, έφ οξ airoi; aloxiveotar mai eymakimreotar eder of de nal Roosensulalvoor, nat rous uh neidoutvous ταίς βλασφημίαις αύτῶν διαδάλλουσι, λέγοντες מיזטיה הףאה דאי אמטאואאי צאראי סטיטאט אידואגיבוי,

" I Cor. XIII, 11. " II Cor. IV, 18.

(31) Dionys. De divin. nom., c. 11.

non sit vita, producitur vita. Prius enim necesse est ut essentiam vitam supponamus, uti etiam vita ex vita, et luman de lumine, de Patre et Filio dicitur. Quomodo amem quod his inferius est, proprie Deitas nuncupatur, idque cum nec essentia sit, nec hypostasis seu persona ? Quomodo quæ proprie ipsa Deitas est, in Deo motus est? Quomodo operatum? Quod enim operatum est, etiam generatum effectumque est. Generari autom et fieri, in materia et forma dicitur, in quibus locum hab t quod potentia est, et motus ac generatio. Quomodo autem est in Deo, quod nihil est? Hoc enim est, quod neque essentia, nec hypostasis seu persona; ac neque accidens est. Atqui, ait magnus Basilius, lib. 1v Adversus Eunomium, Ingenitum in Deo, aut essentiam esse seu substantiam, aut accidens. Præter hæc enim, nihil aliud est. Quamobrem si præter substantiam accidens, ctiam tertium aliqued (nempe operationem novisset) hand plane in ea divisione omisisset. At quomodo rem dicunt, quod nec substantia est, nec hypostasis seu persona, sed neque

Ac rursus, hæc novorum dogmatum portentose nugacitas est credere in nihilum. At quam rationem habet, ut quod non est per se subsistens ac substantia carct, rerum subsistentium conditorem ac anctorem inducant : ipsumque supremum desiderabilium dicant, et beatutidinis finem et hæreditatem sanctorum? At quomodo rursum quod nec substantiam habet nec subsistens est, Dei naturale, sive etiam naturalia, astruunt? Atqui, qualia alicujus naturalia exstiterint, tale necesse est esse et quod ex naturalibus proficiscitur. Quomodo non manifesta contradictio, ut Dei essentia modo quidem immobilis dicatur, modo autem operans et causa operationis? Quod enim operatur et causa est, vi movendi ac operandi præditum est. Quonam igitur modo Dens immobilis dictus est? Quomodo vero dicunt, naturalia Dei, ipsa per seipsa visibilia esse; essentiam autem, esse invisibilem ; idque cum Paulus dicat : Nune quidem videmus in umbris et in

Omitto dicere, quod non est sanctum, nec divi- ž num neque regium, ut ipsi loquantur (a temeritatem projectamque audaciam !) in Deo naturale, increatum eique coæternum esse. Hæc cum dicant, taliaque per blasphemiam emovant, coque dementiar provexerint, in quibus pudere illos deberet, ac quorum nomine par esset abscoudi ; ille secus etiam insultant, cosque qui corum blasphemiis morem non gerant, criminantur, ac sextæ universals





MANUELIS CALECÆ

Christo : esse Deum perfectum et haminem perfeclum, alque utriusque natura utramque nosse operationem, quæ ex utraque indivize substantie atque vatura procedat. Existimant enim ex illis se errerem suam coucludore, non intelligentes neque de quibus loquuntur, neque de quibus affirmant 40. Cum multa habeam dicere, unius duntaxat mentionem fa iam, quod pervicacioribus sufficiat.

Nemo clarius fortiusque divo Maximo astruit ac vindicat, esse in Deo idem essentiam et operationem. Nam quid ail? Deum, sive essentiam dicannus ac substantiam, totus essentia est et substantia, et solum, sive intellectionem, id est, operationem actumque, totus operatio actusque est, et solum. Cumque omnia simpliciter sit, tum essentia, seu substantia B est, non in subjecto, tum intellectio non habens prorsus subjectum; nam et ipsa spiritalia, et qua sola mente intelliguntur, ex essentia exsistant et constituente differentia. Que enim a Deo secunda snnt, omnia binaria sunt ac composita, solus vero Deus vere simplex est. Quidquid denique ejusmodi est, ut in eo aliquid ad ejus declarandam substantiam relut cumulo adjectumque intelligatur, non vere ac proprie simplex est. Sed et operationem opera dicimus, non operationis vim; hæc enim non alkud est præter Dei essentiam ac substantiam, ne in Deo compositio existimetur. Et : Essentia sen substantia non est discreta ab operatione, sed eamdem recipit rationem, ob simplicis omnique compositione vacantis naturæ proprie. tatem. Hec ex divo Maximo et Theodoro Grapto in superioribus jam exposita, quibus aliud nihil significatur, quam idem esse in Deo ejus operationem ejusque essentiam, quod plane iis quæ in Tomo asserta sunt, adversatur. Si ergo is qui hæc sentit, ut ipsi obganniunt, sextam synodum convellit, palam est sauctum Maximum et Theodorum Graptum ipsi adversari, qui idem essentiam et operationem. ponant, aliosque plures sanctorum ill's superiorum.

Sin autem stultum prorsus est hæc dicere (non enim exigua pars ejus synodi vir fortissimi pectoris.

•• I Tim, 1, 7.

(32) Ου γάρ μικρότ μέρος τῆς συτόδου ταύ-της. Labitur Galecas historiæ ignorantia et anachronismo. Constat enim sanctum Maximum jam D in vivis esse desiiss, esque pœna mulciatum esse, priusquam cogeretur sexia ryuodus, quæ non nisi Constantino Pogonato imperatore celebrata est, exstincto Constante, illius patre hæreliko, sub quo tota Maximi lusa fabula est ac martyrium celebratum. Videtur vero Calecas confundere cum synodo Lateranensi sub Martino primo, quæ præivit sevtæ illi synodo, et cui Maximus tanta illa contarit, ut ejus pene anctor videri possil. Quo etiam nomine adeo apud suos Constantinopolitanos offendit, damnatis præsertim ex nomine hæresees antistitibus, Sergio, Pyrrho, Paulo, ejusdem nuper urbis sacerdotio functis, nec sine laudis luce ac sanctitatis specie, quod præcipue ad Sergium attinet, de quo plura ad tractatum Hapt The axabiotov, Auct. t. 41 et in nostro Syntagm. rerum Constantinopolitanarum. Sexta ipsa synodus fjuædam velut contirmatio synodi Lateranensis videri potest, iisdem ac in illa per-

suiolo contradioere ainnt; quod in ea dictum sit de 🛦 δτι είρηχει περί του Χριστου, 'ώ; είη Θεός τέ.le.oc και άνθρωπος τέλειος · και την έκατέρας φύσεως έκατέραν Ισμεν ένέργειαν, άδιαιρέτως προϊούσαν έξ έχατέρας ούσίας και φύσεως. Ήγοῦνται γέρ έκ τούτων το έαυτών συμπεραίνειν, μήτε περίών λέγουσιν ειδότες, μήτε περί τίνων διαδεδαιούμενοι. Περί δε τούτου πολλέ αν έχων είπεζν, ένος τινός μνησθήσομαι, τοίς άγνωμονεστέροις άρχέσοντος.

> Ούδελς σαφέστερον χαλ γενναιότερον άγωνίζεται του θείου Μαξίμου περί του ταυτόν έπι θεού είναι obslav xal evépyeiav. Tí yàp onsí ; Tór Geor elte obolar elsioner, öden ever obola, zal perer Elts ronger, slt' our erepretar, odog egtir erepγεια, και μόνον και πήμπαν υπάρχων άπιῶς, nal overla ever to it bronsupery zwole, nal róησις, μη έχουσα χαθάπαξ ύποκείμεror· έπει παλ «ύτὰ νοητά ἕκ τε ούσίας υπάργουσι, xal συστατικής διαφοράς τα γαρ μετά Θεόν πάντα δυάδες είσι, και σύνθετα · μόνος δε ό Θεός έστιν άπλοῦς πυρίως. Καὶ πῶν τὸ ἔχον ἐπιθεωρούμετόν τι πρός δή.Ιωσιν τῆς οίχείας ὑπάρξεως οὐχ axlour ruplus. Kal erspyetar de sà epra levoμεν ού τῆς ἐνεργείας την δύναμαν · ἐκείνη γάρ ούκ άλλο παρά την ούσίαν έστι του Θεού, Ινα แล้ ซง่ายองาร อีสโ Geov volucon . . . . . . . . . The erspretae of displacat, alla tor altor έπιδέξεται λόγον διά την της απλης και άσωμάτου φύσεως Ιδιότητα. Ταῦτα έκ τῶν κοῦ θείου Μαξίμου και θεοδώρου του Γραπτού προεκτέθειτα, σύδεν έτερον δηλούντα, ή ότι έπι Θεού τουτ έστιν ή ένέργεια αύτου, δπερ ή ούσία αύτου. Τουτο δέ έναντιώτατον τη του Τόμου κατατκευή. Εί οδν & ταυτα φρονών την Εχτην σύνοδον, ώς αύτοι βωμολογούσι, παθαιρεί, δήλον στι και ό θείος Μάξιμος, Θεόδωρός το ό Γραπτης άντιλόγουσιν αύτη, την ένέργειαν ταυτό τη ούσία τιθέμενοι, και πολλοί πρό τούτων έτεροι των άγίων.

Εί δε το ταῦτα λέγειν παντελώς εδηθες (ού γάρ μιχρόν μέρος της συνόδου ταύτης (32) ό γενναίος

sonis dogmatisque proscripHs, paucisque duutaval in altera ad personas fere spectantihus, adjectia. Quo tanti milui visa ejasdem coneilii sincerissima Acta, ob suggestionem maxime Agathonis papa, aliaque quibus primæ sedis Romanique antistitis sanciendis dogmatis auctoritas tanta luce splendet. ut meo ipsius periculo vindicanda serio pularerim. Nec certe non vindicasse videor, ac pro Ecclesiæ majestate ipsaque veritate stetisse, quantumvis vindiciarum ejusmodi nota, post annos jam plores ab eis vulgatis, litatum oportuerit memorize viri, mibi quoque altas spectabilis : sed quo mihi charior veritas, qua una fulciri res nostras ac Ecclesiam stare (quæ Christi ac Dei Ecclesia est, id est veritatis) compertissimum habeo. Uninam vero etiam Maximus anperstes fuiseet, licnissetque, uti privatis scriptis et ad privatos, vel cum privatis disputationibus, sie in ipso Patrum consessu Honorii partes agere, ali coque aspersam el fuliginem, per Monothelitarum ad se trahenium sive calumniam, sive justam quodammodo defea-



#### DE ESSENTIA ET OPERATIONE.

αιτοίς χρήνοις ών, ώσθ' ύπέρ της αποφάσεως της συνόδου ταύτης των αίρετικών έν τη Κωνσταντινουκήλει νομοθετούντων έχ του πατριαρχικού θρόνου the relea xat the riveran o maxapies appear). συνερόν ώς ούδ' ώς ό λέγων έπι της άπλης και άσωμάτου φύσεως τον αύτον τη ούσία λόγον έπιθέγεσθηι την ένεργειαν, και ού διαστέλλων ταυτα άλλήλων, ίνα μή σύνθετου το ύπερ πάταν άπλότητα votio. xal vonger plavar xal ohan the Bebr, wh έγοντα καθάπαξ ύποχείμενου, και πάντα λέγου ταπί τούτοις όσα οί άγιοι θεολογούσιν, ούκουν & τοιούτος πρός την έχτην σύνοδον άντιλέγει. Ού γάρ δη τολμήσει τις τουτον η έχεινου και τόν καθ' έχαστον τών άγίων διδασκάλων παραγράφεσθαι, μή ούνοξον πάταν είναι προθαλλόμενος τον παθ' ένα. Β Abiel yap hoav of the sundacus membripunates . nat εί τον καθ' Ένα τις παραγράψεται, πάντας μέν όμου πιρογράψεται · πάσας δε όμοῦ τάς συνόδους συνεχbalei · sal bà xal năcav tŵv dylwv ovyypach olov όργην και αχρηστου και οίκ άξίαν πιστεύεσθαι notises "Age a de not éautor àvarpéges, öran mert ών βούληται συμπεραίνειν, αύτοùς έπείνους έπεμπρr. phrai.

Ei or sei re nat niev einer, h guvodo; oun auto τουτ' έσχόπει, δειχνύναι διαφοράν της Oslas ούσιας πρός την θείαν ενέργειαν . άλλ' ότι δύο φύσεις ήν ό Apisto, Beorne wal ave pund: 2: ward ulay undaraαν κάντευθεν δύο θελήματα, ή δύο ένέργειαι νύν μίν γάρ ώς Θεός ενήργει τα θαύματα, νῶν δε ώς C άνθρωπος, άδια 6λήτως · τών αίρετικών λεγόντων μίαν έν τῷ Χριστῷ φύσιν, ή έν θέλημα θείων, είτε xatà άνάχρασιν βλασφημούντες, είτε του άνθρωπίνου μέρους χατάποθέντος γεγονέναι. Έχατέρα τοίνυν φύσις ανάγκη πρός την έαυτης ένέργειαν έχειν, ώς du tratépa xal géosus Exp. Kai inti h Osla géors. άπλη όστι και μονοειδής και άποιος, ούδενός παρ' מיֹדֹּדְי לבצדואל, בעלקאפי לדו אמן לשבפיבול בשדוי משדק. εί τι ή αύτή έστιν έαυτη, ή δε άνθρωπίνη, έν μεν τώ ύποχειμένω, πολλά δε περιλαμθάνει πράγματα. avalorov eauth xal the every ever exer

sui ratione itidem convenientem operationem habere.

Άλλά μην ούδε ή έξ πρόθεσις airlay πανταγού D δηλοί ούδε αίτιον και αίτιατον είσαγει. Ούδε γάρ όταν τα πάντα έξ ούδενο; είναι λέγωμεν, το μή δν αίτιον δηλούμεν • τί γάρ αν και ένεργήσειε το μηδέν; ούδέ γε, όταν οι θεολόγοι τον θεόν ποτί μεν έξ έλυτου προϊέναι λέγωσι, ποτέ δε ή τῷ δντι εξ έαντης awarries avrousdrys over, xal notld bree row Bedr, xall' & Bedr, dumpeir eig aftrer xal airidtor έτο της προθέσεως άνεγχαζόμεθα - ώς ούδ' όταν ή υύνοδος την ενέργειαν έχ της ούσίας προϊέναι λέγη, alter xal alterativ invertoper . el de ut, nallà tà ators eferal,

sionem, abstorgere ! Feclsset forsitan medicinam, ac, quod nunquam Baronii, Sirleti ac sequacium

Nifuo; fv . rocourov & abri guviverxev, ev roi; A beatus Maximus fuit, cujus tanta in cam exstiture munia, cum per ea tempora viveret, ut pro illius sententia, hæreticorum Constantinopoli, sedisque patriarchalis factione doloque, dextera illi manus Hngnaque abscissa sit) palam est, nec cum qui dicat in simplici et incorporea natura, camdem cum essontia rationem recipere operationem, quique hæc sh invicem minime distinguat, ne compositum intelligatur quod omnem simplicitatem excentit, intellectionemque solum ac totum Deum nullo subjecto doceat, ac quacunque sancti argumento hoc perhibent; cjusmodi, inquam, virum nihil sexte synodo adversari liquet. Nemo vero hunc illumve ac singulos quosque sanctorum doctorum excluere audeat, objiciendo quod singuli sunt, non esse univorsam synodum. Illi enim sant, qui synodos impleverant; ac si quis singulos excipiat, universos simul excipiet, cunctasque perinde synodos ejicier; quidquid denique sanctis scriptum est, otiosum et inutile nulliusque ad finem roboris efficiet. Simul voro eliam ipse seipsum evertet, cum nt aliquid concludat, illos ipsos in testes adhibere voluerit.

Sin vero etiam amplius aliquid dicendum est, non hoc ipsum spectabat synudus, ut essentia diviuxe a divina operatione distinctionem monstraret, sed quod cum Christus duze naturze esset (deitas scilicet et hun:anitas) in una hypostasi seu persona, indeque duz voluntates sive operationes. nune quidem ut Deus misacula ederet, nune vero ut homo operatetur, nolla vitii labe; cum hæretici unam in Christo naturam, vel unam effectam divinam voluntatem blasphemia dicerent, sive per commistionen, sive quod absorptum esset quod spictabat ad bominis naturam. Haque necesse est, ut utraque natura sie se habeat ad suam operationem. ut et illa se natura habet ad seipsam. Quia vero divina natura simplex est et uniformis ac qualitatis expars, que preter se nullius sit expax, manifestum ess hane quoque operationem esse, si quid illa sibi ipsa est; humanam autom, que una quidem subjecto sit, at que multas res complectatur, pro

> Sed negne propositio ex cansam ubique signifieat; neque auctorem et quod est ab auctore inducit. Neque enim quando ex nibilo cuncta dicimus, pihilum auctorem vel causam significamus. Quid enim etiam nihilum præstiterit? At neque cum theologi. modo quidem Down ex selpso procedere dixerini; modo vero, quæ vere est, ipsam deitatem ex seipsa nelle auctore vel causa esse; multaque alia, Deum qua Dens, in causam et quod ex causa est, ob eam propositionem dividere, necesse babebimus. Quamobrem nec cum synodus operationem ex essentia dicit, causam et quod est ex cansa intelligemus; sin autem, multa absurda sequentur.

pervincat solertia, ejus ex damaatorum capitum albo nomen expunxisset.

4:7



Manifestum autem est, ut sit relatio realis, duo A quadam requiri. Ejusdem enim ad seipsum unla realis relatio est ; ut cum dicimus : Idem est sibi idem. Præterea, ea, ad quæ dicitur relatio, res esse necesse est, et non conceptus ac rationes. Generis enim ad speciem relatio rationis est; quemadmodum genus ipsum et species, quæ von nisi in mente subsistunt. Item debent hæc esse quanta, enjusmodi sunt duplum et subduplum ; aut comparari inter se velut causa producens et quod est ex causa, nu filius ad patrem; vel conditor aut artifex, ad rem conditam vel arte factam, aliaque similiter. Quandoquidem igitur essentia et operatio non sunt idem secundum rem., ut alunt novi theologi nec quovis modo conceptus sunt et rationes, sed res distincta; nec vero quanta sunt, cum nulla in Deo sit quan- B titas ; seque habent inter se velut causa et quoi est ex causa, uti astruit Tomus ; nihil autem in Dev est quod substantiæ expers exsistat, ac non subsistat. ne sit compositus, ut sanctorum doctrina est : necesse est plures tribus in Deo esse personas, sieque Deus non Trinitas erit, sed personarum turba infinita, cum eorum sententia operationes quoque iufi nitæ sint. Verum dicendum, ex quo nullum sequatur absurdum, præpositionem ex relationem significare, quie est aubili cogitatu et rationis; hocque habere secundum rationem operationis, quæ principium poscil, uti eliam ex essentiæ ratione habet quod per se subsistat, eo quod substantia sit ; uti etiam quod vitæ effectrix sit, co quod etiam vita sit; quodque multa ex nihilo producat, quod et creator sit, ac quod demum faciat, quod et operatio sit. Non tamen, quod cadem res sit quæ bæc omnia secundum diversos respectus ad res habitudinesque recipiat, innumque ac idem sit quod nostris onmibus conceplibus nominibusque respondeat, ut in superioribus dictum est ; seguitur etiam rationes alias aliis concurrere ac confundi. Elsi enim essentia ex operationis ratione opus facere habet, non tamen etiam hoc habebit quatenus essentia est. Si enim dao quædam idem sint secundum rem, nec tamen eadem sint rotione, quod ex ratione unios est, non seguitur quod est ex ratione alterius. Puta, principium et finis cum sint idem secundum rem, ratio tomen principii non sequitur rationem finis, vicis- D to sic o h poauuh. singue. Non enim finis est, ex quo linea; nec principium, in quod linea.

Ait vero etiam primum nagnus Athanasins, tomque etiam magn is Maximus, qui idem ac ille d.cit, in D.alogo adversus Anomæum, dicente Anomæo : Aliud est essentia, atque aliud hypostasis seu persona; respondet : Aliud atque aliud, non ut res. Anomæoque subjungente : Ergo compositio est; addit Maximus : Divi aliud et aliud, non ut res, sed ut aliud quid significante essentia, atque aliud hy-

(33) 'O µérac 'Alarácioc. Videntur hæc verba Calcæ posita ad insinuandam ancipitem horum Dialogorum epigraphen, qui promiscue Athanasio

Δηλου δέ, πρός το είναι άναφοράν πραγματικήν, δεί είναι δύο τινά τοῦ γάρ αὐτοῦ πρός ἐκυτδ ή άναφορά ούκ έστι πραγματικώς · ώς δταν λέγωμεν, Τὸ αύτό έστι ταυτό έαυτῷ. Ετι πρός & λέγεται ή άναφορά, δεί είναι πράγματα, και μη έπινοίας. Τοῦ Yap Yévous aphs to sido; h avapopa istiv inivia, ώσπερ και αύτο το γένος και το είδος, & μη ύφέστηnev, ei ut iv to vo. "Ere det elvat tauta moi, ώσπερ το διπλάσιον και το ύποδιπλάσιον. ή έχειν πρός άλληλα, ώς αίσιον παρακτικών και αίτιατόν, ώς υίδς πρός πετέρα. ή δημιουργός ή τεχνίτης πρός δημιουργητόν ή τεχνητόν, και τάλλ' ούτω:. Έπει ούν ή ούσία και ή ενέργεια ούκ έστι το αύτο κατε τό πράγμα, ώς οι νέοι θεολόγοι φασ', μήτε είσι επίνοιαι απλώς, άλλα πράγματα διαχεχριμένα ούχ eloi de mora, emel aux Erre moron en ro Deo. xol έχουσι πρό; άλληλα ώς αίτιον και αίτιατόν, καθώ; ό Τόμο; Ισχυρίζεται · ούχ έστι δε έν τῷ Θεῷ άνούσι/ν τι και άνυπόστατον, ίνα μή σύνθετος ή κατά τους άγίους · άνάγχη πλείω των τριών είναι πρόσω-α έν τῷ θοῷ · και ούτως ούκ έσται Τριά; ό θεό;, άλλ άπειρία προπώπων, έπει και άπτιροι ένέργειαι τώ έσυτων λόγφ. 'Αλλά φατέον, μηδενός άχολουθούντο; άτόπου, την έκ πρόβεσιν άναφοράν κατ επίνουν onhour val routo Exe.v xath the doyou the even γείας, ή ζητεί άρχην, ώσπερ και το καθ έχυτην ύφεστάναι έγει έχ του τής ούσίας λόγου, διά το χεί ούσία είναι, ώσαύτως και το ζωής είναι ποιητικήν, διά το και ζωή είναι · και το πολλά έξ ούδενος παράyers, did to sat on proupyly elvar. wat to mostly be, ότι χαι ένέργειά έστιν. Ού μέντοι εί το αύτό έση πραγμα το ταυτα πάντα άναδεχόμενον, κατά διαφόρους πρός τα όντα αποδλέψεις ή σχέσεις, και τ) αύτό έστε το πάσε τοίς ήμετέροι; νοήμασι και όνόμασιν άποκρινόμενον, ώς προείρηται, έπεται καί τούς λόγους απόλουθείν αλλήλος. Εί γόρ το ποιείν έη τοῦ λόγου τῆς ένεργείας ἔχει ἡ οὐσία, άλλ' οἰχ έζει τοῦτο και καθό ούσια: "Αν γάρ δύο τινά ή τό αύτό κατά το πράγμα, και ού τῷ λόγφ δέ ταυτά, τὸ έχ τοῦ λόγου τοῦ ένὸς οὐχ ἔπεταε τῷ έχ τοῦ λόγου τοῦ ἐτέρου. ῶσπερ ή ἀρχή και το τέλος το αύτο δντα κατά το πράγμα, όμως ο λόγος ό της άγχης ούχ έπεται τῷ λόγφ τοῦ τέλους, οῦτε ἀνάπαλιν. Οδιε γέρ το τέλο; έστιν, έξ οῦ ή γραμμή, οῦτι ή ἀρ/ή

Φησί δὶ καὶ πρῶτον μὲν ὁ μέγα; ᾿Αθανάσιο; (53), Επειτα δὲ καὶ ὁ μέγα; Μάξιμος ταυτὰ λέγων ἐκείωρ ἐν τῷ πρὸς ᾿Ανόμοιον δια.ἰόγω, τοῦ ᾿Ανομίου ι.πόντος, ᾿Α.λ.ο ἐστὶν οὐσία καὶ ἄλλο ὑπόστασις, ὅτι, «Α.λ.ο καὶ άλλο, οὐχ ὡς πρᾶγμα · καὶ τοῦ ᾿Ανομοίου ἐπαγαγόντος, Οὐχοῦν σύνθεσις, ὁ ἔχω; Μάξιμο; ἐπιφίρει, «Αλλο καὶ άλλο είπον, οὐχ ὡς πρᾶγμα, άλλ ὡς άλλο τι σημαινούσης τῆς οὐ-

tribuuntur et Maximo, quos tamen magis Maxivi, nomine Athanasii, existimo.



του σίτου λέγεται, και έστι σπέρμα, και καρπός. 41.10 δέ τι σημαίνει το σπέρμα, xal allo ό παρπός. Συγγωρών ούν δ άγιος την του Πατρός ύπόστασιν ούσίαν είναι και θεότητα, ού δίδωσι δύο θότητας είναι, ώσπερ και ύποστάσεις δύο διά τό αύτο μή τουτώς δηλούν την θεότητα χαι την ύπόstasiv. "H per rup desting to the error on patres, વાનાંગ છે છે મંત્રબેળરલગાદુ રહે કોંગ્લા.

El ouv nai Eorev that to elvar, nai to ti fy elvar דל משול, לום דאי מצאמי מהאלדקדם . מאל לדו א אלי ύπόστασις το είναι δηλοί του αύτου πράγματος, ή לי אבלדון; דא דו איי א גוצע אטלדון שו; דל אטועלע אמעδάνιται · μία γχρ θεότης των τριών · ό δε του είναι λίγος έτερος, έπει των ύποστάσεων και προσώπων Β τμών ό μέν του τι είναι λόγος ό αύτος, ό δε του είναι έτερος. "Ωσαύτως ούν και περί ούσίας καί trepretas oux ore to auto notre a ousia xat trepyeia, ki to ex the ousia; Encolar to be the the γείας, και άνάπαλεν · έπει μή και όλόγος ό αύτός. Η μίν γέρ ούσία δηλούται ώς καθ' έκυτο ύφεστώς, t of everyters, xasà thu fuerepau stusses, Ex te νο; είναι και το αύτο, χαθό μεν ύφίσταται χαθ' tauth, oùsia heyetze xabore de xal evepyoùsa voelsai h obsia, evépyeia déverai. Entit xarà thu fueτέραν Εγνοιαν δεί πρώτον ούσίαν ύποχείσθαι, Επειτα the authe nal everyeir. Kal τούτφ τῷ τρόπφ αύτδ th Everyisty and the Everysia ba the outlas degretas, διά την κατ' έπίνοιαν άναφοράν. Καί γάρ, κατά τον C Δαμασκηνών, παλ αύτό πό ένεργεϊν ένέργεια légeral. Ali th abu h evépyela sou Beou, abth estiv ή ούσία αύτοῦ, και ένεργοῦσα νοουμένη, και πρός τι δντα λεγομένη δημιουργός, ή χυδερνήτης, ή πρόνοια, ή τι τοιούτο μετά της κατ' επίνοιαν άναφοράς. Τὰ μέν γὰρ πράγματα πρός του Θεόν άναφέρινται πραγματικώς • αύτος δε πρός τα δυτα ού χατά διάφορα πράγματα έν έχυτῷ δντα άναφέρεται. άλλὶ τῆ κατ' ἐπίνοιαν ἀναφορῷ, ἀπὸ τῶν πτισμάτων λαμδανομένη, και έν τη ήμετέρα συνισταμένη SLIVO!A.

glue, zal allo τῆς ὑποστάσεως· ὡς ο πόπκος A postasi ac persona. Velut granum tritici dicitur, estque et semen et fructus; aliud vero est quod significat semen, atgue aliud, id quod fructus. Admittens itaque sanctus, Patris hypostasim seu personam essentiam esse' ac divinitatem, non tamen admittit duas divinitates, quemadmodum cliam sunt duze hypostases ; ideirco nimicum quod idem non eodem modo divinitatem significet et hypostasin. Nam divinitas, inquit, quod quid est esse significat; hypostasis vero seu persona, esse.

> Si igitur illic quoque est esse, et quod quid erat esse, idem, ob summam simplicitatem, verum quia hypostasis quidem seu persona ejusdem rei es-o significat, divinitas vero, quod quid erat, divinitas quidem vehat commune accipitur ( una enim est trium divinitas), alia vero ipsius esse ratio csi; quandoquidem hypostaseon personarumque nostrarum, cadem quidem ejus quod quid esse rat o est; alia vero ipsius esse. Similiter igitur etiam de essentia et operatione, non quia eadem res su t essentia et operatio, necesse est ut qued ex essent a sequitur, ad rationem operationis sequatur, vicissimque, quod non cliam cadem sit oratio. Essentia enim seu substantia significatur, ut res per se subsistens; operatio vero, secundum quod a nobis significator, ut quod est ab aliquo; eademque res, quatenne quidem per scipsam subsistit, es culia dicitur seu substantia; quatenus vero essentia etiam operans intelligitur, operatio seu actio nunenpatur. Ideirco nimirum, quod modo nostro inwiligendi, essentiam primum subjici necesse sit, sen substantiam, tumque eanidem etiam operari. Ac per hune modum, ipsum operari et operatio, ex essentia esse dicuntur, ob relationem scilicet rationis. Etenim, ut auctor est Damoscenus, etiam ipsum operari, o; eratio dicitur. Hæc igitur Dei operatio, ipsa ejus essentia est, quæ et operare intelligatur, ac quæ in ordine ad res cleator dicator, aut gubernator, ant providentia, aut quidpiam ejusmodi, cum relatione rationis, subtilique men e concepta. Res enim ad Deum realiter referentur;

Beus vero ipse ann ad res refertur, secundum diversa in eo exsistentia, sed relatione rationis ex is que creata sunt accepta.

Δεί δε και το είρημένον προσενθυμείσθαι, ώς νηθείας είωθε λέγειν. Λέγονται γάρ τινα, άλλως δυνά ενα νοείσθαι, ή ώς δοκούντα έχειν τοίς πολλοίς. ώσπερ και ένταῦθα, έν τοι; Πρακτικοίς λέγω τῆς έχτης συνώδου, Εμπαφυκυία και ούσιώδης ποιότης εξρηται τοῦ Θεού, άντιχρυς άπαγορευσμένου ποιίτητας λέγεσθαι έπι Θεού. Καθόλου μέντοι όητόνν, δεί τα σωματικώτερον είρημένα διά συγκατάbaow דאָן פֿעטרניאן מסטבעבובן אל סידים אטרושי επιλαμβάνειν, άλλ' άπο του γράμματος έπι το ανεύμα αναχωρούντας, της προσηχούσης θεωρίας έπιτυγχάνειν, ίνα μή τα άλλόχοτα περί Θεού δοξά-(when was tone alione wat, anything truchelinµey.

"בזו בהוקל pouse דסוק שה שוטסעליסוק דמוק אמואס-

Operæ pretium vero ut et illud sedulo advertarould if and person outle to rig rad' tourly ou- D mus, multa ex humani sermonis consultudine usuque dici solere. Dicuntur enim quædam quæ aliter valeant intelligi, quam vulgo videatur : uti se hic quoque res habet, in Actis scilicet sectie synodi, innata et substantialis qualitas Dei dicta es', cum aperte prohibitum sit qualitates in Deo dicere. Universita tamen dicendum, ea quæ crassius pro corporum ratione exque usu humanæ infirmitatis ac quadam ad eam accommodatione dicta sunt, non sic proprie accipienda, sed ita ut a littera ad spiritum transcuntes, convenientem sensum spiritalem ac considerationem nanciscamur : ne scilicet in absurdas de Deo sententias adducamur, ao sanctos alios allis committanus.

Præterea, his qui morem non gerant corum no-

vitatibus, absurdum illud a jungunt, quod in Tomo A τομίαις αύτῶν ἐχεῖνο τὸ ἄτοπον, ὅπερ ἐν τῷ Τόμω comminiscuntur : eum scilicet qui non communem operationen naturalem trium personarum sentiat, Marcelli et Photini et Sophronil hæresim pridem exstinctam, in Ecclesiam Dei temerario ausu inducere. Sane quidem esse Filium Dei operationem Dei ac Patris, Deique ac Patris subsistentem virtutem, ac similiter Spiritum sanctum, allatis in superioribus sanctorum dictis ostensum est; ejusanodi vero operationem, quæ nec essentia, nec hypostasis seu persona in Deo sit; substantiæ scilicet expertem, increatam, tantis distinctam ac abhorrentem a Dei essentia ac tomus docuit, nemo sanctorum dixit. Quinimo eos qui hoc dixerint. procul arcent, quod et jam multis ante probatum est; nuncque etiam probabit D. Chrysostomus in B Expositione epistolæ ad Philippenses : Murcellus, inquit, et Photinus et Sophronius, Verbum operationem esse dicunt. Hanc vero operationem inhabisasse in eo qui cx semine Davidis est, non essentiam subsistentem. Ait vero cliam Gregorius Nyssenus : Deus operantem significat; deitas vero, operationem. Nullus porro trium operatio est, sed potius numsqui que illorum operans.

and here a

Talem itaque operationem sancti elimiuant, essentiæ expertem nec subsistentem, qualem hæretici sentiebant; qu lis demum operationis imaginem Eunomius ponebat Dei Filium, eum non subsistentis simulacrum dicens. Operationem vero Nyssenus esseutiam dixit et naturam et deitatem, non aliud G samen præler essentiam. Ejusmodi enim operatio camdem cum essentia rationem recipit, uti etiam Damascenus significavit, dicens : Deitas noturans significat, Pater vero hypostasin, seu personam. Quamobrem, si Deitas, ut suctor est Nysseaus, operationem significat, ut vero auctor est Damascenus, naturam ; operatio atque natura idem sunt. Eoque spectan. Nyssenus ait, quod deitas operationem siguificat; non tamen, ut quidam volunt, non subsistentem operationem, quemadmodum hæretici sentiehant.

Ex his manifestum est, primum quidem, cos qui commusem trium operationem non subsistentem ponunt, ipsos esse qui Marcelli et l'hotini et Sophronii hæresin perperam inducunt : ac sieut illi. ipsos quoque necesse erit dicere, non accepisse D carnem subsistens Dei Verbum inque persona exsistens, sed non subsistentem operationent; maxime cum et dicant Del essentiam creature incommunicabilem esse; alioqui fore ut consumat naturam, priusquam capiatur, aut illius commercio commistionem passuram. Quæ vero non subsistit operatio, eam esse quæ omnia condidit, facit et illuminat et sanctificat, et quæcunque de illa in superioribus dicta sunt. Secundo, liquet inducere, indigere Dei essentiam hac operatione, subsistentem non subsistente, qui dicaut in Tomo: Quomodo igitur par est exque ratione, communem trine subsistentis divinitatis virtutem negare, ob quam Filium ac Spiritum theologi virtutem laudgrere ? Unde

πλάττουσιν, ότι ό μή κοινήν ένέργειαν δοξάζων φυσικήν των τριών υποστάσεων την Μαρκέλλου και Φωτεινού και Σωφρονίου αξρεσιν πάλαι τεθνηχυίαν xal xarapyybelaaveig the 'Exchnolae tohud mapεισάγειν Θεού. "Οτι μέν ούν ό Υίος του Θεού ίνέργεια τοῦ Θεοῦ καὶ Πατρός καὶ δύναμις ἐνυπόστατος τοῦ Θεοῦ καὶ Πατρὸς, ώσαύτως καὶ τὸ Πνεῦμα τὸ άγιον, έν τοις είρημένοις παρά των άγίων προαποδέδειχται ένέργειαν δε τοιαύτην, μήτε ούσίαν ηζσαν, μήτε ύπόστασιν έν τω Θεφ ούσαν, απούσιον, אדוודרטי, דמסטטידטי דאָל מטמומל דסט ארטי לומשל געטיני w; & Tomos sidhyayer, outels two ariws eine ud. λου μέν οδυ και άπελαύνουσι τούς τουτο είρηκότας. ο διά πολλών δέδειχται πρότερον. και νων δε δείξει ό θείος Χρυσόστομος, την πρός Φιλιππησίους έξηyou usvog . Mapzeddor, wyst, zal Oursiric, zut Eugporios, for Adjor trapping that gave the δε ετέργειαν παύτητ ενοιπήσαι «φ έπ σπέρματος Δαδίδ, ούκ ούσίαν ένυπόστατον. Φησί δέ και ό Νύσσης Γρηγόριος, Θεός επεργούντα δηλοί θεόthe de erepresar oùter de tur tour trepresa, àllà pâller treppour éxactor attar.

'Ος ούν είρηται, τοιαύτην ένέργειαν άποσείονται, άνούσιον και άνυπόστατον, όποίαν οι αίρετικοι έφρόyouv xat olaç evepyelaç ó Ebrópsoç sixóra érilen τύν Υίδν τοῦ Θεοῦ, τοῦ άνυποστάτου λέγων αὐτόν oucloura · everyerav or o Núrong elonne the obsian και φύσιν και θεότητα, ούκ άλλο παρά την ούσίαν. Η γάρ το: αύτη ένέργεια τον αύτον τη ούσία λόγον έπιδέχεται, ώς και ά Δαμασκηνός έδηλωσεν, είπών, Sevens the good Shloi to Be Hatho the badoradir. "Acte el & Osotaç xatà the Núsarç trépysian ontoi, xata où tou dansarrivon qu'ain, à évépγεια και ή φύσις το αύτό έστι. και πρός τοῦτο βλίπων ό Νύσσης είρηχεν ότι θεότης ένεργειαν δηλοί. ού μήν, ώς τινες βούλονται, άνυπόστατον ενέργειαν, ώσπερ οι αίρετικοι έφρόνουν.

Έξ ων δήλον γίνεται πρώτον μέν ότι οι χαινήν בילף אומי דשי דףושי מיטהמסדמדסי דוטבעביטו, מטדט είσιν οι την Μαρχέλλου και Φωτεινού και Σωφρονίου αίρεσιν παρεισήγοντες ωσπερ έχειναι, άναγχασθήcovrat xal aurol léver un ton épecreta zai éveπόστατον Λόγον τοῦ Θεοῦ σάρχα ἀνεκληφέναι, ἐλλ' άνυπόστατον ένέργειαν μάλιστα και δταν λέγωπν δτι ή μέν ούσία τοῦ θέοῦ άχοινώνητος τη χτίσει ή γάρ έξαναλώσει την φύσιν, πρίν άν ληφθή, ή ουρμίν αν ταύτης μετασχούσα πάθοι. Η δ' άνυπόστατος בילסידות בסדוי ל המידם לקעוסטסיוֹשששם, צבו המוסטסו xai quellousa xal areajousa, xal osa dila mpl αύτης προείρηται. Δεύτερον ότι προσδείσθαι την ούσίαν του θεου εισάγουσε της ένεργείας ταύτης, το ύφεστώς του μη ύφεστώτας, λέγοντες έν τή Τόμφ. This our easir soloyor apreiabal the south τῆς τρισυποστάτου θεότητος δύναμη, δι' ήr ό Υίζς και τό Πνεύμα δύναμις παρά των θεολόγων שׁרחדמו ; Et שׁע דתבדמו גון סֹגסע פּוֹעמו דע טולע בילף-

Digitized by Google

#### DE ESSENTIA ET OPERATIONE.

year, and olor ouslar, and one can to the xal soquar A sequitur, non esse totum Deum operationem, nee χαι δύναμιν χαι άπλως όλον δι' όλου τελειότατον. Και τρίτον, ότι σύνθετον και άτελη, και πεπερασμένον και περιγραπτέν ποιούσι τον Θεόν, και πάντα τέ προειρημένα άτοπα είσάγουσι. Καίτοι χατά την τών άγίων διδασχαλίαν, εἰ μή ἐν τῷ Θεῷ ὁ Υἰὸς χαὶ το Πνεύμα το άγιον ένυπόστατον ήν, ούχ αν ήν το θείον άπλοῦν, άλλα σύνθετον · λέγει γάρ ο άγιος Μάξιμος, έξηγούμενος το θεολογικόν ρητόν, το φάσκον, Διά τοῦτο, μονάς ἀπ' ἀρχῆς οὖσα sig δυάδα πικηθείσα, Διδάσχει ο Θεός αιτών, δηλονότι τόν άγγελικόν ή άνθρώπινον νουν, άμερίστως έν τη πρώτη προσθολή τον περί μονάδος λόγοr, Ira μη διαίρεσις τῷ πρώτφ αίτίφ έπεισ. azon xpobibálei de autor nal thr oslar nal **ἀπ**έφρητον αὐτοῦ γονιμότητα δέξασθαι, λέγων B μυστικώς τε καί κρυφίως αύτῷ μή δεϊν άγονον είται πώποτε φροτείτ τουτο το άγαθύτ Λόγου nal σοφίας ή άγιαστικής δυνάμεως όμοουσίων τε xal έrυποστάτωr, Ira μη σύνθετον ύποληφθη τό beior, ώς συμβεδηκότων, και ούχι ταῦτα ὑπάρzor del.

Kal λοιπόν, έπει ούδεν έν τῷ Θεῷ άνυπόστατον, ίνι μή σύνθετον ύποληφθή, λείπεται άναγχαίως ή τίς πολλάς ενεργείας ύποστάσεις είναι όμολογείν. ή τον Υίδν και το Πνεύμα το άγιον άνυπόστατα πιστεύειν έχάτερον δε έναντίον τη χαθολική πίστει. Τίς γάρ ὁ λόγος, πολλῶν ἐν τῷ Θεῷ λόγων, και ἐνεργειών διαφόρων και δυνάμεων είσαγομένων άνουτό Πνεύμα το άγιου δυνάμεις νυποστάτους είναι; "Η, τών άλλων άνυποστάτων, ώς φασί, τίς ή άποκλήρωσις μή κατά ταῦτα του Υίον και το Πυεύμα είναι άνυπόστατα ; Καί μην τα της ούσίας τοσούτον άπολειπόμενα, έχπεπτωχέναι ταῦτα τοῦ χυρίως δντος δμολογήσουσιν. "Ωστε καί το ύπερούσιον το μάλιστα τοῦ Θεοῦ ἰδιαίτατόν ἐστιν, ἤ πείσεται τὸ μὴ δν, έν έαυτῷ τοῦτο Εχον. Εί δε τοῦτο, και κακυνθήσεται. Η γάρ του όνόματος μείωσις προσθήχη γίνεται τῷ χαχῷ και τούτω γένεσις ή τοῦ δυτος στέρησις. Ώς γάρ δυτος και ούσίας Εκαστου, ούτως έχει άγαθοῦ. Καὶ μήν, εἰ μὲν τούτων Εχαστον Θεός τών άλλων διαφέρον, τί τους "Ελληνας απελαύνομεν: £! δε μή Θεός, εχ μή θεών το Θείον συμπληρωθήθήσεται, τοσούτων άνομοίων άλλήλοις πραγμάτων είς τουτό συνδραμόντων.

similibus concurrentibus, Deus animo cogitanti occurret.

Έτι τε έπει το ένεργεία έχάστου το είναι αύτοῦ έστιν, έν δε το ούσιώδες είναι εχάστου ει πολλά είσιν έν τῷ Θεῷ είναι ένεργεία, Επεται ούχ έν είδος είναι αύτοῦ, δ τί ποτ' Εστιν, άλλά πολλά. ή έν μέν είναι το ούσιώδες είδος αυτού, τά δ' άλλα κατά συμ-6267,205.

Χωρίς δε τούτων όθελς τρία και έν όμολογείται παρά τῆς πίστοως, τὸ μὸν ἐν κατά την ούσίαν, τρία δὲ κατά τὰς ὑποστάσεις · καθὸ γάρεἰσι τρία πρόσωπα ἀριθμὸν έπιδεχόμενα, ούχ είσιν έν. "Ωιτε λεπτεται το #ν χατά PATROL. GR. CLH.

totum essentiam, nec totum vitam et sapientiam et virtutem ; omninoque totum per omnia perfectissimum. Ac tertio palam est, cos compositum et imperfectum, finitumque et circumscriptum Deum facere, eaque quæ in superioribus dicta sunt, om uia absurda inducere. Quanquam ut habet sanctorum doctrina, nisi in Deo Filius et Spiritus subsisterent, non esset Deitas simplex, sed composita. Ait chim sanctus Maximus, exponens dicium illud theologi, quod ait, Idcireo monas a principio in binarium mota : Docet Deus angelicam mentem aut humanam indivise primo intuitu ac consideratione, monadis rationem, ne ulla divisio primo auctori inducatur. Tum vero provehit, ut divinam atque arcanam ejus fecunditatem recipiat, dicens mystice occultiusque, hand committendum ut unquam bonum illud infecundum Verbi et Sapieniiæ , virtutisque sanctificantis existimetur, quæ consubstantialia sint ac subsistant, ne Deitas composita videatur, tanquam hac illi accidentia sint, non ipsa hæc semper cæsistat.

Ac demum, cum nihil in Deo sit non subsistens, superest neces-ario duorum alterum, ut aut multas operationes multas hypostases seu personas esse confiteamur, ant Fillum et Spiritum sanctum non subsistentes credamus. Utrumque vero catholicæ fidei adversatur. Quæ enim ratio, cum multa in Deo verba, diversague operationes et virtutes essentie σών χαι άνυποστάτων, μόνον τον Υίον του Θεού χαι 👩 subsistentizque expertes inducantur , ut solus Dei Filius et Spiritus sanctus virtutes subsistentes dicantur? Vel, cum reliqua non subsistant, ut aiunt, quænam exceptio, ut non ex illorum ratione, ipsi quoque Filius et Spiritus subsistentia non deficiantur? Atqui ea quæ sic immensum ab essentia deficiant, ab eo quod est vere excidisse fatebuntur. Atque adea, id ipsum quod essentiam omnem excedit, ac Dei maxime proprium est ac singulare, profecto non entis defectu laborabit, in scipso illud habens. Eo antem dato, etiam malitiæ subjacebit. Nominis enim diminutio malo fit accessio; hineque illud oritur, quod est entis privatio. Ut eaim se quadque habet ut sit ens ac substantia, sic quoque ut bonum sit. Atqui si horum quodliσεται, χαί τι τέρας πολυμερές χαι άνώμαλου νοη- D bet seorsim a reliquis ab elsque distinctum Deus est, quid est quod Græcos rejicimus? Sin autem

Dens non est, ex uon diis complebitur quod divinum est, quoddamque multarum partium et inæqualium prodigium, tam multis aliis aliis dis-

> Præteres, cum id quod actu cojusque est , illius esse sit, ac rei cujusque unum sit esse substantiale, si in Deo plura sint esse actu, sequitur nón unam ejus formam fore ac speciem, quidquid tandem illa sit, sed plures ; aut unam quidem illius esse formam substantialem, reliquas vero per accidens.

> Ad hæc vero, cum fides doceat Deum tria esse et nnum, unum quidem ratione essentiæ, tria vero, quantum ad hypostases seu personas : quatenus enim sunt tres personæ numerum recipientes, non

> > 14

Digitized by Google

sunt unum : superest ergo, ut unum competat ra- A thy obolav elvat. El youv xai to xat' abthy thy objetay tione essentiæ. Skjuldem igitur illud ipsum unum, quod penes essentiam est, in tam multa quis dissimilia dividat, juxta eas quæ dictæ sunt istorum hominum antitheses, unum in Deo indivisum nusquam occurrerit; quod vero sit indivisum, communis fides sanctorumque proposita doctrina fidem facit.

Cum plura quoque alia ejus generis ex aperta veraque sanctorum doctorum theologia afferre liceret, partim ad eorum corruptionem repræsentandam, qua sic palam scripserunt ac fidem ediderunt, partim ad ipsorum confutanda mendacia, ac ostendendum, multa sanctorum dicta alieno a ratione ausu animique pravitate in malum sensum traxisse, nec ut consone divinis Scripturis loque- B rentur, vel minimum curasse : in quam multa item absurda præcipites ferantur, ac quanta de Deo explorata per cos sublata sunt, omnemque sanciorum theologiam dilabi, si modo synodica hæc sententia robur habeat ; ulterius prosequi supersedeo, hoc cavens ne prolixitate tædio lectorem afficiam. Sufficient enim ea, qua dicta sunt, his, quorum non cæcata omnino sunt animi lumina, ad ostendendum, eos, qui asserta in Tomo de fide teneant, fidem confiteri, quam non noverunt Patres nostri, alienam scilicet ab ea, quæ a sanctis prædicata est in catholica et apostolica Christi Ecclesia : quodque a principio dicebam, cum duplex in hac Ecclesia exstiterit synodus, duplexque ac contraria prolata c sententia sit, quod attinet ad quæstionem de divina essentia et operatione, obscurumque videri possit utra harum sententiarum veritatem comitem habeat (sunt enim inter se contrarize), certum omnino, ex iis quæ dicta sunt, exploratumque est, eam quæ nunc viget, mendacio fulciri ac blasphemiam habere. Proínde quæ hæc astruit prædicatque Ecclesia, hoc amisit, ut sancta catholica et apostolica esset, de qua quotidie confitemur; quærendumque ubinam terrarum illa sit, quandoquidem fieri non potest ut Ecclesia Christi deficiat. Adversus enim eam, quæ falsa nunc circa fidem profitetur, uti prius non raro, nunc quoque portæ inferi turpiter prævaluerunt.

έν είς τοσαύτα διέλοι τις ανόμοια, χατά τάς είρημένας τῶν ἀνδρῶν τούτων ἀντιθέσεις, τὸ ἔν ἐπὶ Θιοῦ άδιαίρετον ούκ Εστιν εύρειν. Ότι δε άδιαίρετον, ή χοινή πίστις και ή προτεθείσα των άγίων διδασκαλία μαρτυρεί.

Έχων μέν ούν και άλλα πολλά τοιαύτα, τούτο μέν είς παράστασιν της διαφθοράς των άνδρων, έξ ών άνεγραψαν και επίστευσαν παβόησία, τουτο δε είς έλεγχου τής ψευδολογίας αύτῶν, ἐκ τῆς φανεράς και άληθοῦς τῶν άγίων διδασχάλων θεολογίας παραθείναι, και όπως μέν πολλούς των άγίων λόγους παραλόγως και κακοήθως έσυκοφάντησαν, δπως δε τοῦ συμφώνως ταζς θείαις Γραφαζς λέγειν ούδ ότιοῦν ἐφρόντισαν, καὶ εἰς ὅσα μέν τὰ άτοπα καταφέρονται, όσα δε των όμολογουμένων περί θεού άναιροῦνται, και πάση ή τῶν άγίων θεολογία διαπίπτει, τῆς συνοδικῆς ταύτης ἀποφάσεως κρατούσης, χαί δπως έαυτοίς μυριαχού περιπίπτουσι, παραιτούμαι, του λόγου τον χόρον ύφορώμενος. Ίχανα γάρ τα είρημένα τοις μή πάντη τετυφλωμένοις, πρός το δείξαι τους την του Τόμου θέσιν περ! τής πίστεως κατέχοντας πίστιν όμολογείν, ήν ούκ fiδεισαν οι Πατέρες ήμων · το δ' Εστιν άλλοτρίαν elναι τής έν τη καθολική καί άποστολική του Χριστου Έχχλησία παρά των άγίων χηρυττομένης πίστεως. χαί, δ πρότερον άρχόμενος έλεγον, ότι διττής γενομένης συνόδου παρά της Έχχλησίος ταύτης, και διπλής και έναντίας έξενεχθείσης άποφάσεως περί τοῦ ζητήματος τῆς θείας οὐσίας χαι ἐνεργείας, ἄἰηλον όποτέρα των άποφάσεων τάληθές μεθ' έαυτης ξχει (ἐναντίαι γάρ άλλήλαις), πάντη άναμφίδολον ix των ήδη είρημένων γέγονε την νων χρατούσαν το ψεύδος μεθ' έαυτῆς χαὶ τὸ βλάσφημον έχειν · ພστε ή ταῦτα βεδαιοῦσα χαὶ χηρύττουσα Έχχλησία τὸ είναι μίαν θγίαν καθολικήν και άποστολικήν Έχχλησίαν, περί ης χαθ' ήμέραν όμολογούμεν, άπώλεσε · και ζητητέον όπου γῆς ἐστιν αῦτη, ἐπείπερ άδύνατον την Έχχλησίαν του Χριστου έκλιπείν. Τής γάρ τά ψευδη περί την πίστιν νων όμολογούσης, ώσπερ πρότερον al πύλαι τοῦ ἄδου πολλάχις, xal νῦν αίσχρῶς ὑπερίσχυσαν.

Digitized by Google

DE PRINCIPIIS FIDEI CATROLICÆ.

# περι ήιστεως

#### KAI

# ΠΕΡΙ ΤΩΝ ΑΡΧΩΝ ΤΗΣ ΚΑΘΟΛΙΚΗΣ ΠΙΣΤΕΩΣ

κατα την παραδοΣίν της θβίας γραφής και των καθολικών διδασκαλών της εκκλησίας,

**HONBGEN TO MAKAPITH KYPO MANOYHA TOY KA**AEKA.

# **DE FIDE**

#### DEQUE

# PRINCIPIIS CATHOLICÆ FIDEI

# UT EX DIVINA SCRIPTURA ET A CATHOLICIS ECCLESIÆ MAGISTRIS ACCEPIMUS,

AUCTORE FELICIS RECORDATIONIS DOMNO MANUELE CALECA

B

#### z. Apèr tor althoarta.

β. Περί του ένας θεού.

γ'. Περί αύτοῦ τοῦ ἐκός Θεοῦ, ὡς ἐστι Τριάς.

δ'. Τίνας ποτέ είκόνας περί τῆς άγίας Τριάδος παραδεδώχασιν οι άγιοι.

ε'. Περί τῆς σαρχώσεως τοῦ βεοῦ Λόγου κατὰ τὰς θείας Γραφάς.

ς'. Πεί ι των έπτα μυστηρίων.

- 5. Έτι περί τῆς σαρκώσεως έκ λόγων, ὡς ἐνδέχεται.
- τ'. Περί τῆς μελλούσης τῶν νεχρῶν draστάσεως.
- 6. Πει 1 της μελλησης αποκαταστάσεως.
- τ. Έπιλογος.

#### КЕФЛЛ. Л'.

#### Πρός τόν αιτήσαντα.

Το φιλομαθές τῶν ἀνθρώπων παρά τῶν σοφῶν ἐπαινείται· καὶ μάλισι ὅταν τὰ κάλλιστα τῶν μαὑημάτων ἐπιθυμοῦσι μανθάνειν. Τοῦτο γὰρ ἔντως λογικῆς ψυχῆς ἐστιν ίδιον, καὶ μόνον δύναται γνῶσιν καὶ σοφίαν τοῖς ἀνθρώποις παρασκευάζειν, ὡς καὶ πού τις τῶν παλαιῶν ἕλεγεν (1), Ἐἰν ῆς φιλομαθής, ἕστη πολυμαθής. Δῆλον γὰρ ὡς ὁ μὲν ἀγατῶν μανθάνειν ζητήσει πάντως, ὁ δὲ ζητῶν καὶ εὐρήσει. Ὁ δὲ εὐρῶν, οὐτος ὅἡ καὶ νοήσει καὶ γνώσεται · κάντεῦθεν τὸ τῆς ἀνθρωπίνης ψυχῆς Ιδίωμα ἐαυτῷ διασώσει· καὶ λογικὸς ὁ τοιοῦτος ἔστι τε καὶ δικαίως κληθήσεται. Ὅσπερ οῦν αὖθις ὁ μηδέν τι τῶν καλῶν μήτε ζητῶν, μήτε εὐρίσκων, μήτε

(1) Isocial, ad Demon.

#### A 1. Ad eum qui quasierat.

- 2. De Deo uno.
- 3. De eodem Deo uno, qui est Trinitas.
- 4. Quas demum sancti imagines de suncta Trivitate tradiderint.
- 5. De incarnatione Dei Verbi, pro co ac divinis Scripturis proditum est.
- 6. De septem sacramentis.
- 7. Adhue de Incarnatione ex rationum momentis, quoad assegut licet.
- 8. De futera mortuorum resurrectione.

9. De futura in integrum restitutione. 10. Peroratio,

#### CAPUT I.

#### Ad eum qui quasierat.

Discendi studium viris qui sapientize laude polleant, omni merito dignum laude habetur; ze tum maxime, cum corum quæ pulcherrima sunt atque optima, discendi ardor incessit. Id enim plaue animi utentis ratione proprium exsistit, unumque ejusmodi est, quod scientia ac sapientia homines augere possit : uti etiam veterum aliquis quodam loco ait : Discendi cupidus si exstiteris, scientiæ copiam nancisceris. Liquet enim eum qui diligit, omnino quæsiturum, ac vero quærendo inventurum. Qui autem invenit, utique et intelliget et sciet; hincque adeo fiet, ut humani animi proprietas illi constet incolumis; meritoque qui ejusmodi est, et rationa-

Digitized by Google

MANUELE

i

vicissim qui earum rerum que honeste suut, nullam aut quærit aut invenit, neque vero scit, is, amisso quod vere homo est, jumentis insipientibus comparatur 1. Ideirco etiam Christus, ipsa veritas, ipsa sapientia, earum nos rerum sollicitos volens, quæ honestæ sunt, modo quidem dicebat : Petite et dabitur vubis; omnis enim qui petit, accipit; et qui quærit, invenit; et pulsanti aperietur "; modo antem : Scrutamini Scripturas \*. Nam, ut ait beatus Paulus, Quæ olim scripta sunt, ad nostram jam tum doctrinam scripta sunt 6.

Tu igitur, veritatis te amore teneri, multis ostendis : modo quidem, cum indisciplinatos illos arbitraris, qui eruditionem litterasque ac sapien-B tiam animi damno ducunt : modo autem, cum tibi ipee damno maximo ducis, quod te pro facultate, ac quantum assegui licebat, doctrinis sapientiaque imbui haudquaquam contigerit. Versari te autem in iis quæ maxima sunt animique salutem juvant, vel istud prodit, quod impræsentiarum a nobis de his percontaris ac doceri quæris, quæ ad nostram Christianorum fidem spectant. Sane vero, cum tuum illum discendi ardorem landem, hoc non laudo, quod nos tales arbitratus sis, qui tuo illi desiderio explendo essemus. Operæ pretium fuerat, rem ejusmodí ex aliis quærere, viris scilicet qui vita purissima ac quotidiana legis Domini meditatione fulti, quantum sufficit, talia quærentibus ipsi reddere possint. Nos vero, cum hæc omnia defi- C ciant, qui fat ut res ejusmodi alios doceamus, qui et ipsi ab earum peritis perinde doceri debeamus? Enimvero, quibus haud satis ex officii ratione videatur, ut quibus magna non suppetunt, nec quæ tennia pro facultate exsistant, minime præbeamus; ac cum alias amicitis: jure obsequi gestiamus, quidquid iis de rebus, de quibus quæsiisti, ex Scriptura ac Ecclesiæ magistris, Dei subministratione assequi licuit, id vero cum timore tibi reddere connitemur; sic nimirum ut ex immenso velut æquore, pauculas guttas haurientes, haud magnam ornatæ dictionis ac vocum elegantiæ rationem habeamus, imo etiam, quoad licet, claritatis gratia, negligamus, unum hoc spectantes, ut quæ vera sententia rectissimaque promemus, sanctorum undique sermonibus muniantur. Sicque ejus rei in omaibus saucte nebis servanda religio est, ut jam ípso exordio nihil nos a nobis aque proprium dicturos profiteamur, unumque hoc duntaxat collaturos, ut quæ sancti Patres, divini afflatu Spiritus, locuti sunt, hæc vero exponamus; uti manifeste liquebit, ex iis quæ edemus, nimirum in singulis, quæ a nobis dicenda sont, aperiendo, quid ea in re illi senserint; ac quidquid dixerimus ex sanctorum

lis exsistit, et juste ea appellatione gaudebit, uti A μήν επιστάμενος, του μεν άληθώς ανθρωπος είναι έκπίπτει, τοις δ' άνοήτοις κτήνεσι παραδάλλεται. Διά τοι τούτο και ό Χριστός, ή αύτοαλήθεια και αύτοσοφία, ζητητιχούς ήμας περί τα χαλά βουλόμενος είναι, νῦν μεν εδίδασχεν, Αίτεπτε, και δοθήσεται ύμιτ· πῶς γὰρ ὁ alτῶr λαμβάrει· κα) ὁ ζητών εψρίσκει και τω κρούοντι ανοιγήσεται. νῦν δέ, 'Epsurārs τὰς Γραφάς. Καὶ γὰρ, ῶ; φησιν ό μακάριος Παύλος, Οσα προεγράφη, είς ήμετέραν διζασχαλίαν προεγράφη.

> Σύ τοίνυν, ότι μέν ύπάρχεις φιλομαθής, πολλαγόθεν δειχνύεις · ποτέ μέν άπαιδεύτους έχείνους ήγούμενος, οι βλάδην ψυχής τους λόγους χαι την συφίαν υπολαμβάνουσι · ποτε δε ζημίαν μεγίστην σαυτῷ τιθέμενος, ότι σοι μή λόγων και σοφίας έξεγένετο χατά τό δυνατόν μετασχείν. "Οτι δε περί τά μέγιστα και ψυχωφελή μαθήματα διατρίδεις, και τουτο δειχνύεις, άφ' ών εζήτησας νυν μαθείν παρ' ήμων περί των άνηχόντων τη χαθ' ήμας των Χριστιανών πίστει. Έγω μέν ούν, σου το φιλομαθές έπαινών, τοῦτο ούχ έπαινώ, ὅτι σου τὴν ἐπιθυμίαν ίκανούς ήμας ένδμισας έκπληρώσειν. Έδει γάρ σε σαρ' άλλων τοιαῦτα ἐπιζητείν, οι και βίψ καθαρωτάτψ και τῷ καθ ήμέραν τον νόμον μελετάν τοῦ Κυρίου δυνήσονται τοίς ταῦτα ζητοῦσιν ἀρχούντως άποδιδόναι. "Ημείς δε τούτων άπορουντες άπάντων, πώ; άρα δυνησόμεθα τους άλλους τα τοιαυτα διδάσχειν, περί ών χαι αύτοι παρά των είδότων μηδεν έλαττον διδάσχεσθαι χρήζομεν; "Ομως ού χαλώς έχειν ύπολαμδάνοντες, εί τις μή πολλών εύπορών χαι μεγάλων, ούδε 🗰 δυνατά διά τουτο παρέχει. χαί άμπ τοι διά την φιλίαν άξιοῦντες ὑπαχούειν, δσχ περί ών ζητείς παρά τής άγίας Γραφής χαί των διδασκάλων της Έκκλησίας, του Θεου χορηγούντος, χαταλαδείν έδυνήθημεν, μετ' εύλαδείας σοι πειρασόμεθα άποδοῦναι · ώσπερ έχ πελάγους άπείρου σταγόνας μιχράς άρυσάμενοι, της μέν λίξεως και του κάλλους των όνομάτων όλίγον φρον. τίζοντες, μάλλον δέ, χαι σσον έγχωρει, διά το σαφές άμελουντες. Όπως δε τα νοήματα άληθη και όρθότατα είη λόγοις άγίων πάντοθεν χατωχυρωμένα, τούτο σχοπούντες μόνον. δπερ ήμεις ένταῦθα τοσοῦτον διά πάντων φυλάξομεν (2), ώστε καλ άρχόμενοι μηδέν άφ' ήμων αύτων έρειν οίχειον χαθυπισχνούμεθα. Τοῦτο δὲ μόνον εἰσοίσομεν, τὰ τοί, ἀγίοις ήμων Πατράσιν ύπο του άγίου Πνεύματος έμπνευσθέντα χαταστρωννύοντες, ώς από των έχτεθέντων τούτο φανήσεται. δειχνύντες έφ' έχάστου τών λεγομένων, τίνα γνώμην έσχον περί τοῦ προχειμένου. xal öπερ äv εξποιμεν, τούτου την μαρτυρίαν xal τό πιστόν έχ των λόγων των άγίων έπαγαγόντες. **ίνα μή δοχώμεν γεννήματα της ήμετέρας φθέγ**-

<sup>1</sup> Psat. xLym, 15. <sup>3</sup> Matth. vn, 7. <sup>3</sup> Joan. v, 39. <sup>8</sup> Rom. xv. 4.

(2) S'c Damascenus præfat. ad Cosmam Majumæ episcopum.



C

έχεινος άριστα λέγει, ούχ δστις άπό ποιλίας φθέγγεται τα δοχούντα, άλλ' δε ταίς άποφάσεσι της θείας Γραφής και ταις έξηγήσεσι των άγιων σύμφωνα πάντα προτίθησιν, ούδεν ελλείπων, ή προστιθεί; χατά τά νοήματα. "Οθεν και αύτος, εί μη τάς τών άγίων άποφάσεις βεδαιότατα ήπιστάμην, περί ών έζήτησας χεφαλαίων, ούχ Άν όλως ούδε το τυχον ετόλμησα φθέγξασθαι· όμοῦ μὲν φοδούμενος μή περί θεου λέγειν άλλότριον τι της άληθείας έμαυτῷ συμ-6%, όμοῦ δὲ γινώσχων μέγιστον είναι χίνδυνον τοίς τά ψευδή περί θεού και νοούσι και λέγουσιν. Ούδεν γέρ έπιχενδυνότερον χαί πρό, άπώλειαν μάλλον άπάγον ή πλανώμενόν τινα περί θεοῦ τὰ μή δντα ώς δντα δοξάζειν · ωσπερ ούν ούδεν ώφελιμώτερον ούδ θεύειν.

ea quæ non sunt, ac si essent, sentiat ac opinetur : uti vicissim nihil utilius majorisque-frugis, quam vi ca quæ vera sunt, sermone eloquatur.

Προσήχου δέ μοι δοχεί περί τινων άλλων πρό των ζητημάτων διαλαδείν, άναγχαιοτάτων δντων χάχείκων. & και το παρόν σύγγραμμα σχεόδν συμπεπληρωμένον και άρτιον δοκείν καταστήσει · και ότι ούκ Estiv oude to tuxor Chingua Exaver espeir, xal the τυχούσαν επιλύσασθαι απορίαν, αν μή πρός τινα άναδραμόντες χαθολιχώτερα και οίχεια τοις προχειμένοις ζητήμασιν, ούτω δι' έχείνων όδφ χαι τάξει προbaivoures, ent sa Corouiteva xatauthoutev.

#### KEPAA. B.

#### Β. Περί τοῦ ένός Θεοί.

Πιστεύομεν και όμολογούμεν ένα και μόνον είναι άληθή Θεόν τοῦ παντός δναρχον, άτελεύτητον, αίώνιον, άνώλεθρον, άθάνατον, παντοδύναμον, άπειρον, άδρατον, άνώνυμον, άπερίγραπτον, άσώματον, άγαθον, άπλουν, άνελλιπη, τελειότατον. Και γάρ παρ' αύτου έν τη παλαιή κομοθεσίη διαδιδασκόμεθα. "Ακουε, Ισραήλ, Κύριος ο Θεός σου, Κύριος είς έστι. Kai, Oux ξσονταί σοι Oeol έτεροι πλην έμου. Και πάλιν δι' Ήσαΐου του προφήτου, Έγω θεός πρώτος, έγώ χαί μετά ταῦτα. "Εμπροσθέν μου ούχ έγένετο άλλος θεός, χαί μετ' έμε ούχ έσται, καί πλην έμοῦ οὐκ ἕστιν ὄς ἐκ τοῦ μη δντο; είς τὸ είναι παρήγαγε τον ούρανον και την γην, xal τὰ ἐν αὐτοῖς περιεχόμενα πάντα · xal προ τούτων δε τάς άσωμάτους και ούρανίους δυνάμεις ούχ ότι μή δυνάμενος πρότερον, ή μή γινώσχων, υστερον έδημιούργησε ταυτα, ότε ή έδυνήθη ή ένεθυμήθη, ώσπερ έπι των άνθρώπων συμδαίνει, άτελών δντων xal xat' όλίγον είς τελειότητα προσχοπτόντων· άλλά τελειότατος ων χαί άει δυνάμενος xal γινώσχων δίχα πάσης μεταδολής και χινήσεως. ότε ηθέλησεν, ύπο της αύτοῦ άγαθότητος τὰ πάντα δσα προώρισεν, εποίησεν. Ος ύπ' ούδενος γινώσχεται κτίσματος, τί κατὰ την ούσίαν ἐστίν· αὐτὸς δὲ μόνος οίδεν έαυτον έξ έαυτοῦ, ὡς ὁ ἐχ Δαμασχοῦ θειότατος λέγει, 'Ο Θεός γινώσχει έαυτόν έχ τῆς

\*Deut. vi, 2 \* ibid 11 7 Isa. xLiv, 6 ; xLiii, 10.

ysota: diavolaç. Ev yap soiç mapl Geoù doyoiç, A libris petita ancioritate firmando, indeque verhis fidein astruendo, ne mentis nostræ fetus loqui videamur. Quibus enim sermo de Deo vertitur, is optime loquitar, non qui ventriloquorum more, quæ sunt ex genio avida loquacitate profert, sed qui divinæ Scripturæ sententiis sanctorumque expositionibus ompia consona promens, ex ejus pihil sententia sensisque minuit, nec vero quidquam addit. Quocirca ego ipre, nisi de quibus rogasti capitibus, sanctorum firmissime sententias tene. rem, ne vel hiscere, aut quidquam loqui mihi indulgerem ; tum nempe hoc veritus, ne in Dei sermone aliquid a veritate alienum improventi obreperet, tum plane sciens in magno versari periculo, qui falso de Deo vel sentiat, vel loquatur. Nibil έπιχερδέστερον τοῦ περί αὐτοῦ πάλιν λέγοντα άλη B enim majoris periculi, quodve magis ad interitum ducat, quam si quis circa Deum errore laborans,

Operæpretium autem putavi, ante quæsita, pauca quædam de aliis summe necessariis disserere ; quorum ipsa disputatio hoc præstabit, ut ipsa pene tractatio plena et absoluta videatur : ac vel maxime, quod ne vulgarem quidem quæstionem, quantum satis sit, assequi liceat, aut levioris podos difficultatis exsolvere, quin ad universaliera quædim quesitisque propria recurrendo, sic per illa, via quadam-ac ordine ad ipsa evadamus.

#### CAPUT II.

#### De Deo uno.

Credimus et consitemur, unum ac solum esse verum rerum hujus universitatis Deum, cojos nec principium noque finis sit; æternum, nulli interitioni obnoxium, immortalem, omnipotentem, iuffai+ tum, invisibilem, nominis, circumscriptionis, corporis expertem; bosum, simplicem, qui nullo deficiatur, perfectissimum. Ex ipso enim in veteri lege discimus : Audi, Israel, Dominus Deus tuus, Dominus unus est \*. Et : Non erunt tibi dii alieni præter me 4. Ac rursus per isaiam prophetam : Ego primus Deus, et ego post hæc; ante. me non fuit alius deus, et post me non erit; et non est præter me 7; qui ex nihilo cœlum et terram, et quæ horum ambitu continentur, omnia in rerum naturam produxit; hisque priores, incorporeas atque cœlestes potestates, non quasi ante non posset aut nesciret, tum demum hæc condidit, cum aut potuit, aut ejus illi in mentem venit; uti fere in bominibus, qui sunt impersecti, vixque tandem paulatim attingunt perfectionis metas, usu venit : sed ipse perfectissimus ac semper potens, citra omnem mutationem motumque, cum placuit, sua incitatus bonitate, omnia quæ decreverat, condidit. Qui a nulla creatura, quod per essentiam est, nościtur, sed solus ipse a seipso se novit, ut vir ille divini simus Damasco ortus ait : Deus seipsum ex beata



creavit. Quod autem Deus sit, aut sit nous Deus, sopiens, justus, bonus, hoc de illo solum povimus; atque id quidem mediocriter, ac quantum pro facultatis suz modulo mens humana petest assequi : Deum enim nemo vidit unguam : unigenitus Dei Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit, inquit Joannes evangelista 8. Ut vero austor est beatus Paulus, Invisibilia ejus, a creatura mundi, per ea quæ facta sunt, intellecta conspiciontur \*. Sed et magnus Basilius adversus Eunomium decertans, sic ait : Par sane est ut ipsam: essentiam cunclis inaspectam existimemus, uno duntazat Unigenito excepto ac Spiritu sancto. Ex Dei antem operationibus animis assurgentes, suctoremque, per ca quas facta sunt, intelligentes, illius bonitatis ac sapientics sensu imbuimur. Id enin est, quod Dei natum est, quod cunctis hominibus Deus manifestavit. Item sanctus Maximus in capit. De charit. : Cum de Deo disputaturus sis, seu sum cogitaturus, ne ipsas ejus rationes quæsieris; non enim mens humana invenire potuerit; at neque aliorum cujusquam, quæ a Deo secunda sunt; sed eas considera, quoad per facultatem licat, quae sunt circa ipsum, æternitatis scilicet, infinitatis, immensitatis, bonitatis ac sapiantias, potentias usen, qua conditar est, qua providet, qua judez exsistit. Hic enim inter homines magnus theologys est, qui vel tantisper bofum ipsas rationes adinvenit.

Cæterum, quod ne horum guidem rationes mens C humana comprehendere valeat, hic quoque vir sanctus declaravit; in theologicis vero ipse clarius docei, dum ait : Unum est superæternum et superessensiale bonum, sancta trine subsistens Unitas, Pater et Filins et Spiritus sanctus, trium infinitorum infinita naturæ conjunctio ac quasi concretio; ipsa ejusmodi, ut ejus quod est esse, et sic esse, et quid ac quale esse, inaccessam prorsus rebus rationem habeat. Fugit enim omnem mentium cogitatum, quæ naturali sua occulta intimitate nulla ungnam ratione excedut, omnique omnium notitiarum notitiæ infinite emineat. Hic itaque, nedum quid Deus sit, arcanum prorsus ac inaccessum allirmat, verum etiam quæ circa ejus naturam exsistunt. Quidquid enin in Deo esse dicatur, ac vel ad id quod est D esse, aut quid esse, aut quomodo qualiterve esse referatur, nedum quod quid est esse ejusque essenthe ratio ineffabilis et arcana nobisque ignota est, sed et ipsum esse. Quanquam enim Deum esse novimus, hoc solum significamus, esse eum vere; non item quidnam sit repræsentamus. Simili quoque ratione, quonam modo sit, ignoramus. Etsi enim scimus esse Patrem et Filium et Spiritum sanctum, quonam tamen id modo sit, ac qualis

\* Joan. 1, 18. \* Rom. 1, 20:

(3) Libr. 1 contra Eanomium, p. 25. (4) Gent. 11, c. 27.

sua essentia cognoseit, per quam et in que cuneta & paxaplaç obotiaç adrov, di hç, nai ér h ràxárru enoinar. "Ori de tariv & Geb;, & els Osb;, & αοφός, ή άγαθός, ή δίχαιος, χατό τουτο μόνον γίvwoxerae · xal rouro de perplus, xal osov divarae o άνθρώπινος νοῦς, κατέ την άναλογίαν τῆς ἐαυτοῦ τελειότητος. Καί γάρ Θεόν ούδεις δώρακε πώποτε. Ο Μονογενής ό ων είς τον πόλπον του Πατρός, έκεινος έξηγήσατο, φησίν ό Εύαγγελιστής Ιωάννης. Τά δέ άόρατα αύτοῦ, χατά τὸν μαχάριον Παῦλον, από πείσεως τοῦ κόσμου τοῖς ποιήμασι rooύμενα παθοράται. Καλ'ό μέγας Βασίλειος, χατ' Εύνομίου άγωνιζόμενος, οΐτω λέγει (3) · Είκος αύτην per the ovolar dreplortor strat ravel, rihe h tộ Moroyersĩ xai tộ driy Arsúpati, ex để tŵr έτεργειών τοῦ Θεοῦ ἀταγομέτους ήμᾶς, καὶ διὰ των ποιημάτων τόν ποιητήν έννοουντας, της άγαθότητος αύτοῦ καὶ τῆς σοφίας λαμβάκεικ αίσθη. σιr. Τούτο γάρ έστι τό γνωστόν τοῦ Θεοῦ, ὁ xãσιν ανθρώποις έφανέρωσεν. Καλ ό άγιος Μάξιμος έν τοίς περί Άγάπης χεφαλαίοις (4) φησί, Θεολογειν μέλλων, μή τους κατ' αυτόν ζητήσης λόγους · ού μή γάρ ευρη ανθρώπινος νους · α.1. ούδε απίλου τινός των μετά Θεόν άλλα τούς mepl aveor we older to diagrame. olor tobe nepl didiotnoc, dneuplag re nai dopiorlag, άγαθότητός τε καί σοφίας, δυνάμεως δημιουργητικής το και προγοητικής και κριτικής τών δητωη. Οθτος γάρεη άπθρώποις μέγας θεολόγος, ό τούτων τούς λόγους και πως έξευρίσκων.

> Άλλ' ότι μέν ούδε τούτων τους λόγους ό άνθρώπινος νους καταλαδείν έξισχύει, και ένταῦθα έδήλωσεν . έν δε τοξς θεολογικοξς καθαρώτερον δ αύτος διδάσχει, λέγων (5)· "Er έστι τὸ ὑπεράrapχor xal υπερούσιον draldr, ή dría xal τρισυπόστατος μοrdς · Πατήρ και Υίδς και άγιον Πνεῦμα, τριῶν άπείρων άπειρος συμφυία· τόν τε τοῦ εἶναι καὶ πῶς είναι και τι και όποϊον είναι λόγον πάμπαν τοῖς οῦσιν άβατον έχουσα. Πάσαν γὰρ διαφεύγει νόησιν τῶν rooύrτωr, τῆς xatà φύσιr οὐδαμῶς xovglaς ενδότητος έξιοῦσα, και πάσης πασῶν γνώσεων άπείρως ύπερεπτείνεται γνώσεως. Ένταῦθα ού μόνον το τί έστιν ό Θεός άρρητον παντελώς είναι xal άδατον λέγει, άλλά και τα περι την φύσιν αύτοῦ. Και γάρ παν δπερ αν έν τῷ Θεῷ είναι λέγηται, ή είς τον τοῦ είναι λόγον ἀναφερόμενον, ή είς τὸν τοῦ τί είναι, η είς τόν τοῦ πῶς είναι, οὐ μόνον ό τοῦ τί είναι και της ούσίας αύτου λόγος τι έστιν άνέκφορος, και άρρητος και άγνοούμενος ήμιν έστιν, άλλα και ό τοῦ είναι. Εί γάρ καὶ ίσμεν ὅτι Πατήρ ἐστι καὶ Υίδς και άγιον Πνεῦμα, άλλά πῶς τοῦτό ἐστι, καί ποταπή ή Πατρότης και Υίότης και ή Έκπόρευσίς έστιν έχει, άγνοοῦμεν. Οὐδε δηλοῦσι ταῦτα τί έστι xat' qualar à Oeós. Tò ràp rerrator nal tò drerrητοr καί τό έκπορευτόν περί την φύσιν, ού

(5) Cent. Y ex quinque, c. 1.



# DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLICÆ.

ταύτα φύσις, ώς Γρηγόριος όθεολόγος φησί (6). Kat A illic paternitas filieitasque et processio, nescionus. ότι μέν έστιν ό Θεός ή σοφός ή άγαθός, ίσμεν. omotov be ti botev exet to soudy exetus xal dyaddy. άγνοοῦμεν · χαλῶς ἄρα ὁ ἅγιος (7) ἕλεγεν, "Οτιτόν τοῦ είrai lóyor, xai πῶς xai τι xai ἀποῖοr είrai, πarteling τοῖς οὖσιν άβατον έχει ή θεία gious exclum.

provisns rationem divinam illam naturam habere.

Την αυτήν ούν έχομεν γνώσιν περί της ούσίας αύτοῦ, xal περί τῶν ἐν αὐτῷ πάντων. Εί γάρ την ούσίαν αύτου τα όνόματα έσαφήνιζον, είπετο αν τόν Θεόν πολυσυνθετώτατον είναι. Φησί γάρ ό θείος Βασίλειος κατ' Εύνομίου γράφων (8), τό άγέννητον λέγοντος την ούσίαν είναι τοῦ Θεοῦ, Πῶς ού καταγέλαστον το δημιουργικόν του Θεου ού- Β σίαν είναι λέγειν; το προνοητικόν πάλιν ουclar, xal άπαξαπ.ίως πάσαν ένέργειαν ούσίαν τίθεσθαι; Και Γρηγόριος ό Θεολόγο; έν τοζς θεολογικας αύτου λόγοις (9) φησίν, "Η και το addrator xal τό **άκακον και τ**ό **άraλλ**οίωτον ούσία Θεού. Άλλ εί τοῦτο, πολλαί οὐσίαι ἕσονται τοῦ Θεοῦ, zal où µla. 'Arwruµog oùr éorir ó Oedg, zal oùder tür nept autoù lerojiérwr ti êsti napistą. Où rho ên tŵr nat' aù tòr, dll' ên tŵr nepl aùτόν όνομάζεται, άλλης έξ άλλου φαντασίας συλleropérne ele er ti tñe dinoelas irdalpa, xatà τόν αύτόν Θεολόγον (10). Ού γάρ άφηχεν ήμας ό Bedg ir Rartelei dyrwolg abtou (jir, dll', ws φησιν ό έχ Δαμασχού θεολόγος (11), δι' άφατον άγα- C θότητα ευδόχησεν εχ τῶν χαθ ήμᾶς ἀνομάζεσθαι, Ira μή αμέτοχοι παντελώς ώμεν της αύτου έπιγνώσεως.

Έπειδή γάρ, ώς Εφαμεν, διά μόνην άγαθότητα τόν σύμπαντα χόσμον έδημιούργησεν, χαι τέλος τόν άνθρωπου κατ' είκόνα έαυτοῦ και όμοίωσιν Επλασεν, ώς ή παλαιά διδάσκει Γραφή, ΐνα των όρωμένων πάντων άρχη κτισμάτων, διό και λογικόν αύτον Επλασε · δυνάμεθα αύτη τη δυνάμει του λόγου χρώμενοι, ήν ήμεν ένέθηχεν ό Θεός, την δόξαν αύτοῦ xa! ψμνωδίαν από των όρωμένων συλλογίζεσθαι, ral τούτω τῶ τρόπω Εννοιάν τινα περί Θεοῦ λαμδάνειν. Και γέρ το μεγαλείον της θείας φύσεως ό χόσμος άναχηρύττει, και τοί; προ τέχουσι βοά τον δημιουρ- D γδν έρυτου. οξον, έπειδή αποδλέποντες πρός τα xτίσματα νοούμεν ότι τρεπτά xal άλλοιωτά elgi, χαι λελλώπενα χαι αηξικόπενα χαι ώθει οφτενα. Χαι yap xal ol ayyedes, el xai activator xal audol elσιν, άλλά πρός την του Θεού χαθαρωτάτην άπλότητα συγχρινόμενοι, και αύτοι σύνθετοί είσι διο xal τρεπτοί καταγοούνται · και ό σύμπας κόσμος έν φθορά έστι · ταύτα συναγαγόντες συλλογιζόμεθα χαθότι έσμεν λογικο) ούτως. Έπειδη τα όρώμενα πάντα τρεπτά είσι και άλλοιωτά, δηλον ότι και κτιστά

6) Orat. 35.

(7) Maximus qui supra.

(8; Libro 1 contra Eunom, p. 15.

Quin ne bæc quidem, quid Deus per essentiam sit, significant. Ingenitum enim et genitum, ac quod processit, circa naturam, inquit Gregorius Theologus, non natura sunt. Et quidem esse Denm sapientem, seu bonum, scimus; quidnam vero illud ibi sapiens ac bonum sit, nescimus. Bene igitur dicebat sanctus ille quem retuli : Ejus quod est esse, et sic esse, et quid ac quale esse, inaccessam

> Eamdem itaque de ejus essentia, deque aliis omnibus, quæ in eo synt, habenpus notitiam. Si enim que de illo dicuntur nomina, illius explicarent essentiam, plane fieret Deum longe plurimis compositum esse. Ait enim divinus Basilins, scribens adversus Eupomium, qui Dei essentiam ingenitum doceret. esse : Quonam igitur pacto non prorsus deridiculum, quod creandi via essentia dicatur? aut providendi vis rursus essentia, ac omnino vis omnis et operatio essentia ponatur? Gregorius item Theologus Orationibus suis theologicis ait : Sive etiam immortule ac minima malum, nec ulli injuriæ ullive mutationi obnoxium. Dei essentia. At. si hoc demus, multa erunt Dei essentia, non una. Deus itaque innominabilis est, nec quidquid dicatur eorum quæ sunt circa ipsum, sam quid sit repræsentat. Nec enim ex suis ipse nominatur, sed ex iis quæ sunt circa ipsum, sie nimirum ut aliam ex alia speciem colligamus, ad unum quoddam veritatis tenue simulaerum, ut auctor est idem Theologus : Non enim dimisit Deus, ut ejus omnino ignorantia laborantes vitam ageremus, verum, ut ait Damascenus theologus (quæ ejus ineffabilis bonitas est) placuit illi ex iis que nostra sunt nominari, ne ipsius penitus notitiæ expertes essemus.

> Quod enim uti diximus, sola bonitate mundum omnem condidit, ac postremo hominem, uti vetvs Scriptura docet, ut creatis omnibus in aspectum cadentibus præosset, ad imaginem et similitudinem suam formavit, idque adeo in causa est, cur et præditum ratione formarit; licet nobis eadem ratiopis facultate, quan nobis Deus indidit, prædisis, ejus gloriam laudisque materiam, ils ex rebus colligere, quas oculis usurpamus, atque hoc modo conceptum quemdam de Deo assumere. Etenim naturæ divinæ majestatem mundus prædiçat, ac iis qui animum attendunt, eum, quo auctore condius est, clamat. Ut sub exemplo loquar : Quandequidem in res creatas contuentes, mutationi alterationique intelligimus esse obnoxias, quæque gignantur et crescant ac corruptione intereant. Nam et angeli, tametsi incorporei sunt ac vacant materia, si tamen cum Dei purissima simplicitate conferantur, ipsi quoque compositi sunt; quocirca etiam intelliguatur mutationi obnoxii, mundusque universus nec ipse a corruptione immunis exsistit.

4:17

<sup>(9)</sup> Orat. 35, p. 569. (10) Orat. 36, p. 589. (11) De fide l. 1, c. 1.

sumus, in hunc modum arguimus. Cum omnia in aspectum cadentia mutabilia sint, exque aliis alias qualitates motu deterente assumant, liquet etiam esse creata. Quidquid enim creatum est, hisce obnoxium affectibus est : ac quidquid his affectibus est obnoxium, creatura est. Sin autem hac creata sunt, plane alique auctore sunt creata; estque nece-se eum qui condidit, increatum esse et ab omnì mutatione immunem. Nam, si et ille creatus est, liquet ab alio creatum esse. Ac rursus, si nulli etiam mutationi obnoxium. Si autem nulli obnoxium mutationi, ipsum explorate Deum.

Ex his igitur indeque rursus, quod mundus ex multis diversisque seu distinctis et contrariis comcontinetur moles ac conservatur : nec enim temere ac casu se res ita habent; nam neque domus, neque navis contineri regique ac servari potest, cum nemo est qui regat et administret atque gubernet : ex his aliisque quibusdam ejusdem generis certo concludimus, Deum increatum esse et immutabitem, qui et creata omnia, visibilia invisibiliaque condidit; quique hæc optima ratione, velut sua opera, insuperabili potentia agit, gubernatque ac regit. Atque hinc credimus mundum non casu exstitisse, uti male quidam opinati sunt.

Rursus simili ratione in hunc fere modum argumentamur. Si dixerimus esse plures deos, necesse C El πολλούς θεούς είποιμεν, άνάγχη χαι διαφορίν est ut distinctos diversosque eos statuamus. Ubi enim multitudo, ibi etiam distinctio seu diversitas ac contrarietas exsistit. Sin antem distinctos diversosque eos statuerimus, quinam flat ut sint perfecti ? Qua enim ratione alter ab altero differt, ea illo deficitur, cui illud desideretur, defectuque laborat, ut vel sapientia vel potentia, vel alia quædam excellentia ei desit. Alter itaque altero egebit, atque adeo neque perfecti erunt nec incircumscripti. Nam neque fieri potest ut sint multa per se infinita ac incircumscripta. Per accidens tamen nihil vetat, cujusmodi est mare infinitum, infiniteque fusa camporum spatia. Quonam igitur modo qui sic alter altero egeant, vere increati omnisque expertes finis sint ac immortales dii?

Al hæc, cum ubi distinctio ac discretio, ibi et Inæqualitas sit et contrarietas, siquidem concordes animis sint, ac cum distincta discretaque exsistant, unius sint participes, qui ad unum cogantur; potiori longe ratione illud Deus erit , quod sic distincta discretaque unione cogit. Nam et quod ordinem imponit, eo majus est et perfectius, quod impositum recipit. Nec aliter contingat, si quis etiam unumquemque partem imperio subjectam tenere ( quæ Græcorum opinio fuit) dizerit. Quæremus enim : Quidnam porro sic inter illos distributis partibus, alios aliis præcsse constituerit; puta, -

(12) Damasc. 1, 1, c. 5; Greg. orat. 35.

Næc sinut conferentes, quatenus ratione præditi A καθεστήκασι. Παν γαρ κτιστόν άλλοιωτόν και τρεπτόν · και ππν άλλοιωτόν και τρεπτόν κτίσμα έστίν. Εί δε χτιστά είσι, πάντως ύπό τινος έδημιουργήθησαν, και δεί τον δημιουργόν τούτων άκτιστον και άτρεπτον είναι. Εί γάρ κάκείνος κτιστός, δηλον ύφ' έτέρου δεδημιούργηται. Και πάλιν, εί κάκείνος κτι-· στός, έτι και αύτος ύφ' έτέρου · και τούτο είς άπειρον, έως αν είς τι άχτιστον χαταντήσωμεν. Εί ούν άχτιστον, και άτρεπτον. Εί δε άτρεπταν. τοῦτα όμολογουμένως Θεός.

et ille creatus est, adhuc et ipse ab alio hoc ipsum nactus esi; sicque in infinitum, dum ad aliquid deveniamus reipsa increatum. Quod si increatum,

'Από τούτων ούν, χαι πάλιν έχ του πώς ό χόσμος έχ πολλών και διαφόρων και έναντίων συγκείμενος, positus, eodem jugiter ordine consistit, tantaque B ly rautornet rafews dinvexel, xal mepixpareirae τοσούτον μέγεθος. ούδε γάρ άπλως και ώς έτυχε ταῦτα έχουσιν οὕτως, ἐπείπερ οὐδὲ οἰχία ή ναῦς δύναται διαχρατείσθαι και οίκονομείσθαι και διασώζεσθαι, μηδενός οίχονομούντο; χαι χυσερνώντος έχ τούτων ούν και τοιούτων δή τινων άλλων συμπεραίνομεν όμολογουμένω; ότι έστι θεό; άχτιστος χαί άτρεπτος, ό και τὰ κτιστὰ πάντα όρατά τε και άόρατα δημιουργήσας, και ταῦτα κατὰ λόγον και τάξιν ἀρίστην ώς έχυτοῦ ποιήματα άνυπερδλήτι δυνάμει φέρων και διεξάγων. κάντεῦθεν πιστεύομεν δτι οὐκ αύτομάτω; ό χόσμο; ύπέστη, ω; τινες χαχώς ύπετίθεντο.

> Πάλι, τον δμοιον τρόπον συλλογιζόμεθα ούτως. αύτοις άποδουναι. Ένθα γάρ πληθος, έχει και διαφορά και έναντιότης. Εί δε διαφορά τούτοις άπιδηθήσεται, πώς Εσονται τέλειοι; Καθό γάρ ό Ετερο; τοῦ ἐτέρου διαφέρει, κατά τοῦτο λείπεται ἐκείνου, ואה צעשי מטידל, אמו בסדוי גאאוהאך א אמדם ססקומי, א κατά δύναμιν, ή κατ' άλλην τινά ύπεροχήν. Δεήσεται τοίνυν ό είς τοῦ ἐτέρου, και οῦτως οὐκ ἂν είεν ούτε τέλειοι ούτε άπερίγραπτοι · έπει ούδ' ένδέχεται καθ' έαυτά πολλά άπειρα και άπερβγραπτα είναι. Κατά συμδεδηχός μέντοι ούδεν χωλύει, ώσπερ πέλαγος άπειρου και πεδίου. Πώς ούν οι ούτως έπιδεείς άλλήλων χυρίως άχτιστοι και άτελεύτητα Εσονται θεοί;

Πρός τούτοις (12), έπει Ενθα διαφορά, έκει και άνισότης και έναντίωσίς έστιν, εί μέν δμογνωμονούσι και του ένος τη διάφορα μετέχουσιν, ύφ' έν άγόμενα, πολλώ μάλλον έσται το έχεινο Θεό; το τά διάφορα ένουν · έπει και το τάττον του ταττομένου μείζον και τελεώτερον. Το δ' αύτο συμθήσεται, και εί λέγει τις ότι έκαστος μέρους άρχει, ώς ο! Έλληνες έλεγον. Ζητήσομεν γάρ τί ποτ' έστιν έχεινο το την διανομήν των δντων αύτοι; ποιητά. μενον χαι τάξαν ούτως αύτους άρχειν, τον μέν ούρανοῦ τυχόν, τον δὲ τῆς Υῆς, και άλλον άλλου. Έκείνα γίρ μάλλον αν είη θεός. Εί δ' δπερ άναγχαίον.

copois over, διαλυθήσεται ό χόσμος, διαφοράς xal μάχης έν τοίς πυδερνώσι θεωρουμένης. Συμπερείνομεν ούν άπό τούτων ότι είς έστι Θεός τέλειος x2) άπειρος xal άπερίγραπτος, ποιητής xal χυδερνήτης τούδε τοῦ παντός. & xal ή θεία Γρα; ή διαβφήδην διδάσχει.

essitierint. Ex his itaque concludimus esse unum Deum perfectum ac infinitum, incircumseriptumque, hujus rorum universitatis conditorem ac gubernatorem; quod ita esse, etiam divina Scriptura diserte tradit.

Πάλιν, έπειδή παν το χινούμενον ύφ' ετέρου χινείται, έξετάζοντες χάχείνο, τίς χινεί, χαι τοῦτο μέχρι πολλού, άναγχαζόμεθα χαταντήσαι είς τι πράγμα χινοῦν μέν ἐκείνο τὰ άλλα, αὐτὸ δὲ ὑπὸ μιδενός χινούμενον. Το γάρ πρώτως χινούν άχίνητων και τουτό έστιν ό είς Θεός, μηδέν έαυτου πριεπινοούμενον έχων. Συμπεραίνομεν ούν χαι άπο τούτου, ότι έστιν ό Θεός αχίνητός τε χαι αμετάδλη- Β τος, άπειρον έχων την δύναμιν. Εί γάρ μη ταύτην άπειρον είχεν, ούκ αν σύνδρομον είχε τη βουλήσει την δύναμιν, άχαμάτως διατείνων άπο πέρατος εle πέρας ιύρώστως, και χρηστώς τα πάντα διοικών χα! οίχονομούμενος.

Αλλω; τε, εί μή δύναμιν άπειρον είχεν, ούχ αν ήν άπειρος ούτε άπερίγραπτος ούτε τέλειος έπει ει άπειρός έστι και άπερίγραπτος και τέλειος, άπειρον και την δύναμιν έχει · και εί άπειρον την δύναμιν έχει, άπειρός έστι και άπερίγραπτος και τέλειος. Ούδεν γάρ πεπερασμένον Επειρον την δύνα-HIV EXEL.

Πάλιν, επειδή βλέπημεν ότι Εκαστον των δντων G έχ τεσσάρων στοιχείων συνίσταται χαί είς αύτχ avalúerae. Ετε γε μήν xal aura τα στοιχεία έξ ύλης xal ποιοτήτων συνίστανται, xal είς autà διαιρούνται λόγω και επινοία μόνη · οίον ή γη είς την ύλην και τές ποιότητας, αίτινές είσιν έν αύτη ψυχρήτης xal ξηρότης · xal βάρος δε έχει xal σχήμα xal χρώμα, xal έν τόπφ μέσφ του παντός έστιν · ά δη των συνθέτων ίδιώματα καθεστήκασιν · ώστύτως δε και τα άλλα, εί τις θεωρείη, ούτως έχοντα εύρήσει· διό και άτελή και μεριστά είτι και σύνθετα · άποφαινόμεθα ότι ό Θεός άπλοῦς χαί άμερής και τελειότης έστι, μηδέν τοιούτον έχων, ή έχ διαφόρων πραγμάτων συνιστάμενο;, ώσπερ δητα χαί τὰ ἐχ τῶν στοιχείων συνιστάμενα. Και γάρ φησιν ό Δαμασχηνός έν τοις θεολογικοίς αύτοῦ D χεφαλαίοι; (13), Ού χρη λέγειν έπι Θεού ποιότητα, ίνα μή σύνθετον αύτον είπωμεν έξ ούσία; χαι ποιότητος. Καί γάρ εί σύνθεσις έπι Θεού λέγοιτο, χαί λύσις Εσται έν αύτῷ. Σύνθεσις γάρ άρχη μάχης. μάχη δε διαστάσεως · διάστασις δε λύσεως. Άλλα μήν τον Θεόν ασώματον και απειρον και αόριστον και άπλουν και άπαθή ο τε φυσικός νόμος διδάσκει

1º Sap. vili, t.

(13) Damasc. l. 1, c. 4.

uary xat ivartiwsis axoloulyise nollois xat dia - A alium coelo, terræ alium, aliumque recus a...s dominari? Potiori enim ratione illud Deus exstiterit. Sin autem (quod et necessario contingat) inter multos atque discretos diversosque pugna sequatur, contrariisque affectibus ea jam turba dissideant. dissolvetur mundus, cum ii quibus regitur ac gubernatur, sic diversi ac secum ipsi puguantes

> Rursus : Cum quidquid movetur, ab alio moveatur, dum exquirimus istud etiam, ac illud quis moveat, longo tandem processu, necesse est ut ad rem aliquam veniamus, quæ moveat quidem reliqua, ipsa vero a nullo moveatur. Primus enim motor immobilis est; hicque adeo unus Deus est, quo nihil prius intelligatur. Igitur hinc quoque concludimus, Deum immobilem esse et immutabilem, infinita virtute sen potentia præditum. Nisi enim ea infinita præditus esset, potentiam voluntati parem eique comitem haudquaquam haberet, altingens citra omnem laborem a fine usque ad finem fortiter, omniaque suaviter disponens 10 ac regens.

> Præterea, nisi Deus infinita potentia præditus esset, nec infinitus, nec incircumscriptus, neque perfectus esset. Quia vero infinitus et incircumscriptus et perfectus est, infinita quoque virtute ac potentia præditus est. Ac . siquidem en præditus est virtute et potentia, infinitus et incircumscriptus et perfectus est. Quidquid enim est finitu ", hujus potentia ac virtus minime infinita est.

> Præterea, quia rem quamlibet ex quatuor elementis videmus constare, et in ea resolvi : ad hæc vero etiam elementa ex materia ac qualitatibus constituta, ratione solum subtilique cogitatu in ea dividi ; puta, terram in materiam et qualitates in ea exsistentes, frigiditatem scilicet et siccitatem, quibus accedunt gravitas, figura, color, ac quod medium universi locum tenet; quæ utique carum rerum proprietates exsistunt, quæ compositæ sunt ; similiter quoque reliqua, si quis animo consideraverit, eodem modo se habere inveniet, quamobrem etiam imperfecta sunt et dividua et composita : idcirco Deum simplicem individuumque ac perfectionem asserimus, qui nibil ejusmodi habeat, nec ex diversis rebus, cujusmodi sunt quæ ex elementis constituta sunt, consistat. Etenim ait Damascenur, in theologicis suis capitibus, non dicendam in Deo qualitatem, ne eum compositum ex substantia et qualitate dixerimus. Si quidem enim compositio in Deo dicatur, erit in eo dissolutio. Compositio enim pugnæ origo est; pugna vero divortii; divortium autem dissolutionis. Atqui Deum incorporeum et infinitum et immensum et simplicem, nullique in-

B

teritioni aut labi obnozium, tum lex naturalis docet. A xat ή Γραφή χηρύττει. Ούχ άρα λύτις έπ αύτουtum Scriptura prædicat ac loquitur. Nulla ergo in eo dissolutio seu interitus ; id enim procul abhorret a Deo.

Ex his autem colligimus, Deum ubique esse. Ei enim qui incircumscriptus sit ac infinitus, cunctaque noverit, comes est, ut ubique præsens sit. Nam. ut auctor est divinarom rerun, scientia clarissimus Diony-jus, Divinum individuum est, totum prorsus ubique exsistents. Neque pars in parte corporum more dividitur ; sed totum in omnibus, totumque universis præstans ac eminens. Ac videtur quidem esse, die turque unius Dei discretio longeque fusa multiplicatio ; est tamen Deus ejus deitatis origo eique eminens, superessentialiter unus Deus, sibi ipse individue in dividuis unitus, irque multis incommistus ac immultiplicabilis. Rursusque illo prior ait Scriptura : Nonne cœlum et terram ego impleo ? dicit Dominus 11. Cælum quoque ejus sedes dicitur, terra vero scabellum ; quibus Scriptura significat esse illum ubique ac cuncta replere, nec quidquam extra ambitum efficacissimæ summæque comprehensionis et victutis ejus excedere.

Adhæc, quoniam videmus esse in mundo viventia, sapientiaque ac bonitate prædita, eorumque in se rationes, ut omnium auctor, Deus præhabet; ait namque Apostolus, ipsum oninia esse, exque ipso facta esse, et in eo constare 11; atque ut divinissimus Joannes in Apocalypsi ait quemdam de senioribus sibi dixisse : Cuncta erant, et facta sunt, G idque exponens divinus Maximus, Ideas ait, quod erant, imagines vero et simulacra idearum, seu exemplarium, quod facta sunt ; intelligimus eum qui viventia condidit 18, et creata omnia in sapientia fecit, angelosque et homines sapientia imbuit, ac qui lucem oculis subjectum produxit, vitam esse et lucem et sapientiam; hæcque adeo longe illic perfectius, quam in rebus oculis subjectis elucere. Ait namque divinus Dionysius, quæ in effectis perfectiones exsistant, longe prius in causis exsistere, iisque abunde ac essentialiter effecta inesse ; concta denique in omnium Auctore exsistere, quæque alia aliis contraria sunt, comprehensione singularique una ratione et uniformiter ac unite. Etenim Deus cuncta producens, illis omnibus, tum nimirum ina- D Kat γάρ ό Θεός τά πάντα παραγαγών, πασι τούτος nimis, tum stirpibus, tumque præditis ratione, tum en carentibus, pro ipsorum ratione convenientes perfectiones tribuit, resque singulæ Auctori suo Deo uniuntur, quantum ejus participes sunt. Participant autem magis et minus, pro suæ nimirum perfectionis rata ratione, nempe inanima, ea duntaxat ratione, qua sunt, stirpes vere, etiam qua

τούτο γάρ άλλότριον Θεού.

Έχ δε τούτων συνάγομεν δτι πανταχού έστιν ή Θεός. Τῷ γὰρ ἀπεριγράπτω και ἀπείρω και πάντα είδότε το πανταχού παρείναι άχολουθεί. Κατά γίο τόν θεολογικώτατον Διονύσιον (14), Τό Θείον άμερές έστιν, όλον όλικώς πανταχού δr · xul où μέρος έν μέρει σωματικώς διαιρούμενον άλι ölor er nagi, nul ölor únep tó nar. Kal Egyei μέν είναι και λέγεται τοῦ ένδς Θεοῦ διάκρισις και πο.1. λαπ. λασιασμός · Εστι δε ούδεν ήττοι δ άρχίθεος καί υπέρθεος (15) υπερουσίως ele Θείς, αμερίστως έν τοῖς μεριστοῖς ήνωμέτος έαυτῷ, και τοῖς πο.1.1οῖς ἀμιγής καὶ ἀπ.1ήθυττος. Καί πάλιν πρό αύτοῦ φησιν ή Γραφή, Ούχ! τόν ουρανόν καl την γην έγω πληρώ; λέγει Κύριος. Καί θρόνος μέν ό ούρανός αύτοῦ λέγεται, ή δε γη ύποπόδιον, του λόγου δεικνύντος ότι παγταχοῦ πάρεστι καὶ πάντα πληροί, καὶ οὐδέν ἐστιν έξω πίπτον τῆς δραστιχωτάτης χαί συνεχτιχωτάτης περιοχής και ένεργείας αύτου.

Έτι, έπει βλέπομεν ότι είσιν έν τω χόσμω ζώντα και σοφά και άγαθά, τούτων δε τους λόγους iv έαυτῷ προέχει ὡς πάντων αίτιος • και γάρ φησινό Άπόστολος, Αύτός έστι τὰ πάντα, και έξ αύτοῦ répore, ral ér abt $\tilde{\varphi}$  ouréotyre ral  $\dot{\omega}$ ; i θειότατος έν τη Άποχαλύψει Πωάννης φησί, τινί τών πρεσθυτέρων είπειν (16) αύτῷ, Πάντα ήσαν, και γεγόνασιν · όπερ & θείος σαφηνίζων Μάξιμα τάς ίδέας λέγει ότι ήσαν, και τάς είκόνας και τά όμοιώματα των ίδεων, ήτοι παραδειγμάτων, όπ γεγόνασιν · έννοοῦμεν ὅτι ὁ τὰ ζῶντα δημιουργήσα, χαί πάσαν την κτίσιν έν σοφία κατασκευάσας, χαί άγγέλους και άνθρώπους σοφούς εργασάμενος, και τό όρώμενον φώς ύποστήσας, ζωή έστι χαί φώς χαί σοφία · και πολλώ τελεώτερον έκει ταυτα ή έν τοι; όρωμένοις φαίνεται. Και γάρ φησιν ό θείος Διονύσιος, Al ev τοις αιτιατοίς τελειότητες πολλώ πρότερου eigiv ev tois altions . xal tois aitlons th altiant περισσώς και ούσιωδώς Ενεστι · και δτι πάντα έν τῷ πάντων αἰτίω · χαὶ τὰ ἀλλήλοις ἐναντία συνειλημμένως και ένικῶς και μονοειδῶς και ήνωμένως. άψύχοις και φυτοίς και λογικοίς και άλόγοις άναλόγους δέδωχε τάς τελειότητας · καί Εχαστον τών δντων ένοῦται τῷ Θεῷ τῆ έαυτοῦ αίτία χαθόσον αύτοῦ μετέχει. Μετέχουσι γάρ αύτοῦ χατά τὸ μάιλον και ήττον, άναλόγως δηλονότι τη έαυτῶν τελειότητι· τὰ μὲν γὰρ ἄψυχα κατά τὸ εἶναι μόνον, τά δε φυτά και κατά το ζήν. τά δε άλογα κατά τ

11 Isa. LXVI, 1. 19 I Cor. 1, 30; Coloss. 1, 16, 17. 19 Psal. CH, 24.

 (14) De divin. nom. 11, § 11.
 (15) 'Ο dρχίθεος και ὑπέρθεος. Dicitur Deus dox(0205, ca ratione qua auctor est Deitatis, qua angeli et homines participatione dicuntur cii. Sequitarque unum ex alio; ex co quod 2021 deog sit, deorum auctor, quod sit unépoteo;, illis superior alque eminens ; qui ita producat et in eis velut multiplicetur, ut a sua unitate nihil excedat.

(16) De div. nom., cap. 5.



#### DE PRINCIPI'S FIDEI CATHOLIC.E.

th elvai xal (fiv, xal alobavestear xal diavoelobar. xil apering μετέχειν, σαφίας τε xil δικαιοσύνης x2: των άλλων. "Εστι δέ xal έν τοις λογικοίς δια. φορά καί προτίμησις. Οι μέν γέρ άγγελοι τελεώερί είσε, της των θνητών σωμάσωμ αυζυγίας απηλληγμένοι · οί δε άνθρωποι άτελέατεροι εχείνων. τὶ ἐχ τοῦ σώματος ὑπομένοντες χαχά. Δύνανται δὲ x2! ούτοι άλλήλων ύπερέχειν, εί πρός του Θεόν άγγρώντες, διά συντόνου σπουδής όμοιουσθαι αύτώ σπουδάζουσιν. Όσον γέρ πρός αύτον έπιστρέφομιν, τοσούτον αύτῷ όμοιούμεθα • και σσον αύτῷ όμοιούμεθα, τοσούτον αύτου μετέχομεν ' χαι όσον αύτοῦ μετέχομεν, τοσοῦτον αὐτῷ ἐνούμεθα τῇ ἀνάρχω rivew airly xal povi xal order.

Ο) δήπου ούν φήσομεν ότι αξ έν ήμζη τελειότητες αί αύταί είσε τη άχροτάτη του θεού τελειότητε. ού γάρ τη αύτη ζωή ό θεός και οι άνθρωποι ζώσιν, f th aith coof tothe autor was arread was an θεωπαι σοφοί τουτο γάρ άτοπον ούδε τη αύτη άγαθότητι ήμεζς τε κάκεινός έσμιεν άγαθοί. Είπετο yio do nai fuide Geous xar' exervor elvar. Do yap ai redecornes loar, xal at ousian loan And xal ήμων και των έν ήμιν πάντων ό Θεός άσυγκρίτως ύπέρκειται. Ήμει; μέν γέρ χρονικώς και μετογιχώς τά πάντα έσμεν, σσαπερ αν έχωμεν ό δε άδίως και φυσικώς και κυρίως και πρώτως έστιν άγαθός, σοφός, δημεουργός, ζωή, άγιασμός, παι 🤉 δπερ αν είποι τις, ώς altía πρώτη και άρχαιδιστάτη των δυτων. Άγαθος δε φύσει ων ό Θεός, οίδίποι άν είη των χαχών αίτιος. Του γάρ χυρίως άγαθοῦ ίδιον άει παρέχειν άγαθά. Εἰ δέ τινα χαχά έςώμεν έν τῷ χόσμφ γινόμενα, άλλ' οῦτ' αὐτό; έστιν αίτιος τούτων, ούθ' έτέρα τις άντιχειμένη δίναμις · άλλ' άποχωρούντες άπό του άγαθου, έν τῷ χαχῷ εύρισχόμεθα · χαί τοῦτό έστιν ή γένεσις τω κακού, ώσπερ και σκότους, ή τού φωτός ύποχώρησις. "Ημείς ούν έσμεν αίτιοι. Τον γάρ άπαθη περοργίζοντες διά πονηρών Εργων, κολαζόμεθα x112 την των άμαρτημάτων άναλογίαν · & δη παρ' ήμιν μέν κακά είναι δοχούσι, τές airlag aύτων ούκ eidosiv · el dé tis énistaito diaxplueiv ophis, xat ταύτα άγαθά εύρήσει. Και γάρ διά συμφέρου γί- D wortai fution · intel and of introl remouse and χαίουσε τον νοσούντα, Για απολάδη την έξαρχης ύγείαν. Εί μέν ούν λογιζόμενοι τάς αίτίας ύπομένομεν εύχαριστούντες, ώφελούμεθα έχ τούτων. xagaipóμεθα γάρ τῶν ήμαρτημένων, xal σωφρονιζέμεθα, και ούτω γινόμεθα βελτίους · εί δ' ώσπερ λίθαι σχληρολ διαμένομεν, χαλ έτι πταίομεν τοξ; xaxols άθεραπεύτως επεκτεινόμενοι, εγκαταλιμπανόμεθα ύπο του Θεού, και άλλοτριούμεθα άπ' αύτου. καί άγόμεθα και φερόμεθα ύπό τοῦ διαδόλου, ῷ διά τών φαύλων Εργων προσφικειώθημεν.

eva: אבו להי אמי מוֹדט איבסטמי - דש לב אסייאש אבדש A vivant : brute animantes , quod et sunt et vivant et sentiunt; ratione prædita, quod et sunt et vivant, et sentiuut et intelligont, virtutisque et sapientize et justitize ac reliquorum commercium incunt. Sed et utentium ratione distinctio est, aliorumque præ aliis major præstantia. Angeli enim perfectiores sunt, a mertalium scilicet corporum conjunctione liberi ; homines vero illis imperfecuores, qui subjaceant malis corporis. Quin et hi quoque alii aliis præstare possint, si modo, in Deum conversis animis, acri diligentia illi similes effici studueriat. Quantum enim ad ipsum convertimur, tantum similes ei efficimur; quantumque ei efficimur similes, tantum illius participes reddimur; r ac quantum illius reddimur participes, tantum ipsi unimur, zeterno nimirum omnium auctori, qui omnium sedes ac quies est.

> Absit itaque unquam dicamus, quæ in nobis perfectiones ac dotes sunt, easdem ac supremam Dui perfectionem esse. Non enim eadem vita Deus et liomines vivunt, aut eadem sapientla ipse et angeli atque homines sunt sapientes (est enim id absurdum), nec cadem bonitate ille ac nos boni sumus. Consequens enim foret, nos quoque, perinde ac ille, deos esse. Quorum enim pares dotes sunt ac perfectiones, pares sunt et essentiæ. Quamobrem Deus citra omnem comparationem, tum nobis, tum fis omnibus, quæ in nobis sunt, eminet. Nos enim ex tempore ac participatione omnia sumus, quæcunque tandem habuerimus, Deus autem æterne alque natura vereque ac primo bonus est, sapiens, conditor, vita, sanctimonia (quidquid denique aliquis eum dicat), ut rerum prima causa summaque orfgo. Comque Deus natura bonus sit, nunquam malorum auctor exstiterit. Ejus enim qui vere ac proprie bonus sit, id proprium est, ut quæ bona sunt, semper præbeat. Sin autem videmus quædam mala in mundo evenire, eorum tamen nec ipse auctor est, nec ulla alia contraria pctestas, sed cum ipsi a bono recedamus, in malo invenimur : isque adeo mali ortus est ac effectio, uti etiam tenebrarum, lucis abscessus. Nos ipsi itaque ejus auctores sumus. Qui enim eum qui ab omni immunis affectu est, per prava opera ad ira-

cundiam provocamus, pro delictorum ratione poenas luimus. Atque hæc quidem apud nos usuque humano mala videntur, qui corum causas nesciamus : sin autem quis recte judicare noverit, ipsa quoque bona offendet, quippe cum nostræ causa Bant utilitatis. Nam et medici ægrotum secant ac urunt, ut pristinæ saultati restituant. Siguidem igitur causas reputantes, gratias agentes sustinemus, commodum ex illis reportamus : emundamur enim a delictis ac castigamur, atque adeo melioris frugis inde efficientr. Sin autem velut saxa duri perseveramus, adhucque offendimus, qui irreme-

diabiliter in mala intenti simus, a Deo derelinquimur, ipsoque abs se alienos effectos abdicante, a diabolo, cui nos per mala opera devinximus, agimur farimurque.

Τὸ σῶν γενόμενα παρά τοῦ Θεοῦ, τὰ μέν είσε

Quælightur a Deo filant, alla propensioris sunt

### 447

MANUELIS CALECÆ

D

eo atque munera consequimur; alia secundum penmissionem ac quasi indulgentiam, cum peccantes, emendationis causa punimur, et ut ad meliorem frugem relucamur; alia secundum derelictionem, per eum, quem diximus, modum. Atque alia quidem ut alii erudiantur, contingunt; alia vero ad probationem ac copiosiorem mercedem, ut res se in apostolis habuit ac sanctis reliquis. Prorsusque nihil c'tra causom contingit, tametsi illorum nos rationes lateant. Nam ne passerem quidem in laqueum incidere sine Patris nostri voluntate, in Evangeliis audivimus'11. Cum autem nos Denm contristare, aut ad iracundiam provocare dicimus, hand necesse ut aliquam ei passionem aflingamus, uti neque ut manus aut pedes, juxta quod scriptum est : Manus tua fecerunt me et plasmaverunt me 18, et : Audivi vocem tuam deambulantis in paradiso ad meridiem, et abscondi me 18, neque vero oculos palpebrasque et visum et os, atque talia (hæc enim ex corporibus assumentes, humanoque ritu usurpantes, occulto quodam pioque intellectu de Deo dicimus. Fieri enim non potest, cum simus homines, ut aliter Deum intelligamus, deque eo loguamur, nisi pro humano ritu simulacris figurisque ac symbolis usi fuerimus, inquit Damascenus), sed, quia perversa voluntate malisque operibus ab eo ipsi abscedimus, ob quæ venit ira Dei in filios inobsdientes, uti scriptum est 17, hincque adeo contingit in doloribus ac ærumna versari malisque affici, uti c etiam apud homines usuvenit, cum servi heris immorigeri fuerint; idcirco humana usi consuetudine, dicimus, contristasse nos Deum, Deumque nobis iratum esse. Non igitur quæ extra-rationem exsistat, ulla ejusmodi affectio Deo tribuenda sit. Nam Deus quidem ab omni immunis affectu ac labe est : nos vero iis obuoxii atque mortales sumus, ex quibus hæc sumpta sunt. Velut etiam cum djeimus : Dominus propitius factus est nobis 18; et : Domine refugium factus es nobis 19; et : Dominus dilexit nos \*\*; nullum in eo accidens ponendum est. Non enim cum ante non esset, postea refugium factus est; nec cum prius non diligeret, postea dilexit; quomodo enim qui ante mundi constitutionem di lexit, quos prædestinavit, quemadmodum Scriptura testis est? sed motus omnis ac mutatio circa nos contingit. Postquam enim, ad eum conversi, ipsum invenerimus, ab eo nos dicimus ccepisse diligi, cujus humanitatis ac clementiæ periculum faciamus, qui nimirum recedendo a Deo et ad eum accedendo, odio habeamur, aut diligamur. Rursus vero ad eum accedimus, vel ab eo recedimus, non locorum intervallis (nam Deus ubique est), sed accedimus similitudine, recedimus vero ac elongamur dissimilitudine. Etenim naturæ conditor velut semen ad eum enitendi animis nostris inscruit, quo

18 Matth. x, 29. - 19 Psal. cxviii, 75. 16 Gen 49 Psal LXXXIX, 1. 20 Rom. VIII, 29.

418 voluntatis, cum ejus faciendo voluntates, hona ab A xat' εύδοχίαν, όταν αύτου τά θελήματα πράττοντες εύεργετώμεθα ύπ' αύτοῦ • τὰ δὲ κατὰ παραχώρη. σιν, όταν άμαρτάνοντες χολαζώμεθα δι' έπανόρθωσιν. τά δε κατά εγκατάλειψιν, τον τρόπον δυ είπομεν. Καί τὰ μέν γίνονται διά σωφρονισμόν έτέρων, τά δè διά δοχιμήν και πλείονα την άντιμισθίαν, ώσπερ έπι των άποστόλων και των άλλων άγίων. Καί όλως ούδέν έστι χωρίς αίτίας γινόμε. νον, εί και ήμεις τους λόγους αύτων ούκ ίσμεν. Ούδε γάρ στρουθίον είς παγίδα πεσείται άνευ θελήματος του Πατρός ήμων, έν Εύαγγελίοις ήχούσαμεν. Όταν δε λέγωμεν δτε λυπούμεν και παροργ!ζομεν τον Θεόν, ού δεί τι πάθος περιάπτειν έχείνω. ώσπερ ούδε χείρας και πόδας, κατά το γεγραμμένον, Al χειρές σου εποίησάν με και επιασάν με, καί, Τής φωνής σου ήκουσα περιπατούντος έν τῷ παραδείσφ τὸ δειλινόν, και έ×ρύβην. ούδε δφθαλμούς και βλέφαρα και δρασ:ν και στόμι, χαί τά τοιαύτα (ταύτα γάρ άπό σωματικών λαμδί. νονται, και τοίς άνθρωπίνοις ήθεσι χρώμενα, λέγομεν έπι Θεού κατά τινα κεκουμμένην sal εύσεδη διάνοιαν. 'Αδύνατον γαρ ανθρώπρυς όντα; νοείν ή λέγειν περί Θεού, εί μή είχόσι και τύπος και συμδόλοις τοις καθ' ήμας χρησαίμεθα, ό 12. μασχηνό; λέγει) · άλλ' δτι ήμεζς άφιστάμεθα άπ αύτοῦ, διεστραμμένα προαιρούμενοί τε xal πράτ. τοντες, δι' α Ερχεται ή οργή του Θεου έπι τους υίους τῆς ἀπειθείας, χατὰ τὸ γεγραμμένον. κίν τεύθεν όδυνώμεθα και πιεζόμεθα, όπερ και in άνθρώπων συμδαίνει, όταν τοίς δεσπόταις αύτών άπειθώσι · διά τουτο λέγομεν άνθρωπίνη συνηθείς δτι έλυπήσαμεν τον Θεόν, χαι ώργίσθη ήμιν ο θεό. Ού προσαπτέον ούν τῷ Θεῷ πάθος άλογόν τι τοιού. τον. Αύτος μέν γάρ άπαθής έστιν ήμεις δέ έσμεν οί έμπαθείς καί θνητοί, άφ' ών ταύτα είληπα: ωσπερ χαι όταν λέγωμεν, "Ι. ιεως ήμιν ο Κύρως έγένετο, xal, Κύριε, καταφυγή έγενήθης ήμιν, xai, Ο Θ3 λς ήγατησεν ήμας, ου δεί τι συμδεδηκό; έπ' έχείνου τιθέναι. Ού γάρ μή δν πρότερον χαταφυγή, έγένετο ύστερον ούδε μή πρότερον άγαπῶν, μετ' ταυτα ήγάπησεν · πως γάρ, δς πρό χαταδολή; χόσμου ήγάπησεν, ούς προώρισε, χαθώς ή Γραφή διδάσχει; άλλα περί ήμας γίνεται ή χίνησις xal ή μεταδολή. Έπειδέν γόρ επιστρεφώμεθα πρός αύ τόν, και εύρίσχωμεν αύτην, τηνιχαυτα λέγομεν ότι ήρξάμεθα άγαπασθαι ύπ' αύτοῦ, πείραν τῆς φιλανθρωπίας αύτοῦ λαμδάνοντες, τη ἀποστάσι δηλονότι καί τη έγγύτητι τη πρός αύτον ή μιοώ. μενοι ή άγαπώμενοι. Πάλιν δε εγγίζομεν χαι άφι στάμεθα αύτοῦ οὐ τόπων διαστήμασι · καί γέρ δ θεός πανταχοῦ · ἀλλ' ὁμοιότητι προσερχόμεθα αὐτ? χαί άνομοιότητι άφιστάμεθα αύτου. Καί γαρ oforei σπέρμα ταις ήμετέραις ψυχαις ό δημιουργός τής φύσεως ένεφύτευσε της πρός αύτον άνατάσεως.

> 18 Paul. scoul, 8. 17 Ephes. v, 6 m, 10.

χαὶ ὑπ' αὐτοῦ νυττόμεθα πρὸς Θεοῦ μίμησι».

l'ireole γ2ρ, φησίν, οικτίρμοreς, ώς ο Πατήρ



# DE PRINCIPHIS FIDEI CATHOLICA.

ώς τέχνα άγαπητά. Και ό θεῖος Διονύσιος (17) ἐν τῷ Περί θείων ένομάτων, Τόν ύπέρ πάντα, φησί, θεύν χαθό αύτός έστιν, ούδενί φασιν δμοιον. υίπον δε όμοιότητα θείαν δωρείσθαι τοῖς έπ αύτψη έπιστρεφομένοις. Καλ πάλιν, Ταῦτα γοῦν inter δμοια Θεού, τα χατά θείαν είχόνα χαί έμοίωσιν ούδε γάρ αύτοις τόν Θεόν όμοιον, ότι μηδέ άνθρωπος τη ίδία είχότι δμοιος · άλλ ή όμοίωσις το πρώτως έστι των έν ήμιν παρά θεοῦ άγαθών. Είτε γάρ άγιοι, είτε θεοί, είτε δούλοι δντις, είτε χύριοι, χαθ' όμοίωσιν έδημιουργήθημεν. μιά τουτο γάρ φησιν ό Άπόστολος, Άναμορφου. σθε έν καινότητι τοῦ νοός ὑμῶν. Τῷ γάρ χαινῷ ένθρώπφ λέγονται ταῦτα, τῷ ἀνακαινιζομένψ ἐν τῆ έπγνώσει τοῦ Θεοῦ χατά μίμησιν αὐτοῦ, τοῦ χατ' είχονα χτίσαντος αὐτόν. Οὐ τοίνυν ὁ Θεὸς μεταδάλher regards eyenes. any their fames of here-6ά)λοντε;, xaθà δή xal τὸ φῶς, τραχύ μέν τοίς asteriou optalucis, leion of rois radie Exouse dia shy iaution acoleveran xai perabolihy ou why bid the ixeivou.

Τον όμοιον δή τρόπον, όταν χαι δημιουργός λέγηται καί βασιλεύς και Κύριος, ούχ υστερον αύτῷ επιγένοντο · άλλα περί τα έν χρόνφ ή κίνησις θεωρείται, αύτοῦ ἀιδίως δντος πρό πάντων τῶν αίώνων καί δημιουργού και προνοητού και Κυρίου και βαειλίω;. Λέγονται δε ύφ' ήμων αύτῷ, ότε εν χρόνω έχτίσθημεν · έπει και πρός ήμας ταυτα λέγεται. 6 Η γάρ πτίσις προήν μέν έν τῷ δημιουργῷ, άλλ' ούχ ώ; κτίσις και ποίησις, άλλ' ώς λόγος και παράέκιγμα. "Ωστε δημιουργός ήν ό Θεός πρό πάντων τών αίώνων άσχέτως και άπολύτως. ή δε σχέσις, ήν πρό, τά δημιουργηθέντα έχει, πρός δρον έγχρονον λεγομένη, δι' αύτά και έστι και λέγεται. Εί δέ τις ταύτην άδδίως έν τῷ Θεῷ θεωρεί, άναγχασθήπται και τά δημιουργήματα τῷ Θεῷ λέγειν συναιέ.2. Τέλειος ούν ό Θεός ύπάρχων και άιδίως δυνάμενος και κτίζειν και προνοείσθαι, ύστερον και δημιουργός παρ' ήμων και προνοητής εκλήθη, δημουργηθέντων των δντων, έπει ή σχέσις αῦτη πρός αύτά άποδίδοται. Τών γάρ δημισυργηθέντων ούχ έντων, δηλον ώς ούδε δημιουργία αν ελέγετο, ούτε μήν συντήρησις αύτῶν. Και γάρ φησιν ό τῶν Γρα-D πών θείδωρος (18), Τίτων γάρ είη πρόνοια, μή διτος τοῦ σωζομένου; Τῶν γὰρ ἐν ἐκάστψ ή πρότοια. 'Ο δε θείος Γρηγόριος ό Νύσσης, "Οσπερ our our dr larpog fr, angle, el un two rocourtwr zápir · oùð är élenjuwr zal olzt/puwr zal τά τοιαύτα χατωνομάζετο εί μη διά τον οίχτιρμού τε και έλέους δεόμετον · ούτως ούδε παττοκράτωρ, εί μή πασα ή πτίσις του περιπρατούντος αύτην έδέετο. Και ο Δαμασκηνός (19) φησι, Πρό-

initationem urgemur. An information of the stimulo and Dei initationem urgemur. An enim : Estote misericordes, sicut Pater vester cælestis "; et : Estote imitatores Dei, sicut filii charissimi \*\*. Divinus quoque Dionysins, in libro De divi--nis nominibus : Deum, inquit, qui est super omnia, aiunt nulli esse similem ; largiri tamen divinam similitudinem, his qui ad ipsum convertantur. Ac rursus : Hæc ilaque dicenda Deo similia, quæ sunt ad Dei imaginem et similitudinem. Neque enim Deum eis similem dizerimus, nam nec homo suæ similis imagini est. Sed similitudo primum est eorum bonorum, quæ nobis a Deo insunt. Sive enim saucti, sive dii, sive servi sumus, sive domini, ad simili- " tudinem sumus conditi. Hoc enim sensu ait Apo-Biolus, Reformamini in novitate sensus vestri 23. Hæc enim novo homini dicuntur, qui renovatur in agnitione Dei secundum imitationem ejus, qui eum ad imaginem creavit. Non itaque Deus mutatur, quemadmodum dicebamus; sed nos sumus quos mutatio attingit; uti etlam lumen ægris oculis grave est ac molestum, sanis vero atque robustis, lene ac suave, non pro sua, sed pro corum imbecillitate ac mutatione.

> Simili quoque ratione, cum et Creator Rexque ac Dominus dicatur, non hæc illi postea adveniunt; sed motus ils in rebus intelligitur, quæ ex tempore sunt, cum ipse ab æterno ante omnia sæcula, et Creator et Provisor et Dominus atque Rex sit. Hæc vero illi a nobis tribuuntur, posteaguam in tempore conditi sumus; guod et illa ad nos dicantur. Etenim præerat quidem creatura in rerum auctore, sed non ut creatura atque factio seu opus, sed ut ratio ac exemplar. Idcirco erat Deus ante omnia sæcula rerum opifex ac conditor, nulla tamen relatione ac absolute : quam vero ad creata relationem habet, cum ad terminum temporaneum dicatur, propter illa est ac nuncupatur. Sin autem quis eam in Deo abæterno putaverit, necessario etiam creata Deo coæterna dabit. Deus itaque cum perfectus sit, et ab æterno condendi pariter ac providendi potestate fultus, postea etiam conditor atque provisor, rebus conditis a nobis appellatus est, quod relatio hæc ad eas attineat. Cum enim creata non essent, liquet quod nec corum creatio dicebatur, nec conservatio. Ait enim cui cum fratre inscriptus lambis vultus, Theodorus : Quorum enim fuerit providentia, cum nemo sit qui per eam salvus ac incolumis præstetur? Providentia enim eorum est, quæ in singulis geruntur. Sed et divinus Gregorius Nyssenus, Quemadmodum, inquit, hand utique nisi ægrotantium causa esset medicus, nec misericors atque humanus ac ejusmodi nominaretur, nisi cui illa opus essent : ita neque omnium conservator ac cuncta tenens, nisi omnis creatura, ipsam continente ac conservante in .

"Luc. vi, 36. " Ephes. v, 1. " Rom. xii, 2; Coloss. 11, 10.

(17) De divin. nom. c. 9. p. 151 Lanselii edit. (18) Theodori Grapsi Vitam repræsentavimus

in tomo CXVI. EDIT. (19) Libr. 11, c. 50.

Digitized by Google

#### 451

#### digerel. Postremo Damascenus : Providentia, inquit, A roid έστιν ή έκ θεοῦ εἰς τὰ δντα γινομέτη έκιest quam Deus curam adhibet rebus. μέλεια.

Pedes autem atque incessum, manusque ac talia, cum de Deo, humano more, uti dicebamus, assumimus, certa quadam ratione cum iis quæ crassius pro corporum ratione sumpla sunt, eliam conceptus exponimus. Nempe hoc vult Scriptura, ut ex pedum gressu Dei adventum et præsentiam significet, sive ut his qui egent, opituletur, sive ut inimicos ulciscatur, vel aliorum aliquid operetur; quod nimirum pedum officio atque munere accedere ipsi soleamus. Manus autem cum dicimus, divinæ virtutis ac potentiæ vim in omnibus efficacissimam promptissimamque innuimus; quod nos etiam necessaria munia longeque præstantiora manibus nostris impleamus, Porro dexteram vocamus, quo ejus in sanctos opem significemus; ea scilicet ratione quod nos quoque in iis quæ majorem honestatem habent suntque præstantiora ac maximo egent robore, proclive dextera utamur. Cum autem Dei oculos, visumque et palpebras dicimus, ejus vim omnium inspectricem, ac, quam nihil lateat, scientiam significare volumus; quod hoc polissimum sensu perfectiorem scientiam ac certitudinem nanciscamur. Os autem orisque sermonem seu locutionem, ejus voluntatis manifestationem vocamus, quod scilicet usu humano oris munere ac locutione animi sensa aperiamus. Atque ut summa dicam, ejusmodi omnia in Deo dicimus, ut ex nostris operationibus ac virtutibus, quæ nobis superiora sunt, intelligamus, res- c que humanas eorum quæ majora sunt exemplum faciamus; uti fere illis accidit, qui in exiguo laterculo ac tabella, cœli orbem depingunt ; idemque in aliis omnibus nominibus quæ de Deo dicuntur.

Vere itaque (quod initio dicebamus) Deus innominabilis est, ut qui omni nomine superior sit; nec cjus essentiæ terminus, seu definitio est. Nam si ea vis definitionis est, ut rem, de qua dicitur, contineat ac manifestet, quinam fiat, ut quod infinitum est ac incircumscriptum, ulla definitionis vi atque nominis manifestetur ac comprehendatur? Ac si rerum notitiæ sunt, quonam modo intelligetur, quod rebus omnibus omni quoque substantia (seu essentia) ac ipso postremum cssc, superius est? Quod si supra omnem essentiam, palam est et su- D από των ένεργειών και νοείται και όνομάζεται, κι pra omnem esse notitiam. Alio autem modo ex virtutibus ac operationibus, tum intelligitur, tum et. nominatur, multisque nominibus dicitur. Etenim dum affirmando eum esse dicimus, ut est illud, Ego sum qui sum, ac simpliciter, ut rerum auclorem, el qui erat estque et futurus est, nominamus, non ipsum quidnam sit repræsentamus. Si quidem Deum (Grace Oedv) appellamus, non ejus declaramus naturam, sed quod vel currat (ör: 0ési) resque obeat ac curet; vel ex too afoety, quod scilicet comburat, sumpta nominis appellatio est

Πόδας δε και βάδισιν και χείρας και τα τοιούτα. όταν έπι Θεού λέγωμεν, χατά το ήμέτερον, ώς έτα-

452

μεν, έθος, άναλόγως τοις χατά το σωματιχώτεαν είλημμένοις και τά νοήματα εκλαμδάνομεν. Άτ μέν γάρ τῆς τῶν ποδῶν βαδίσεως την παρουσίαν δηλούν ή Γραφή βούλεται, ή την πρός επιχουρίαν των δεομένων, ή την πρός άμυναν των έχθρων, ή άλλην τινά πράξιν, έκ τοῦ παρ' ήμιν διά της τών ποδών γρήσεως επιτελείσθαι την άφιξιν · γείρας α τό άνυσιμώτατον έν πάσι και άθρόον είνιττόμεθα τής του Θεού ένεργείας και δυνάμεως. Και γαρ ήμεις τά χρειώδη, και μάλιστα τά τιμιώτερα δά τών οίχείων κατορθούμεν χειρών. Δεξιάν δε λέγομεν την έπι τοις όσίοις παρ' αύτοῦ βοήθειαν ενδειχνή. μενοι ' άπό τοῦ καὶ ήμας μαλλον ἐπὶ τῶν εὐσχιμονεστέρων και τιμιωτέρων και πλείστης ίσχώς δεομένων τη δεξιά κεχρησθαι. Όφθαλμούς δέ, δρασιν και βλέφαρα λέγοντες, την περί απαντα έποπτικήν αύτοῦ δύναμιν, και το αλάθητον τῆς αὐκῦ γνώσεως βουλόμεθα νοείν · άπό του παρ' ήμιν δά ταύτης της αίσθήσεως έντελεστέραν γνωσίν τε xal πληροφορίαν εγγίνεσθαι. Στόμα δε και λαλιάν λίγομεν το ένδεικτικόν τῆς βουλήσεως αύτοῦ, ἐκ τοῦ παρ' ήμιν διὰ στόματος και λαλιά; σημαίνεσθαι τά έν χαρδία νοήματα. Καί άπλως είπειν, τά τριαύτα πάντα έπι Θεού λέγομεν, άπο τών χαθ' ήμας ενεργειών τα ύπερ ήμας βουλόμενα νοείν · και τά καθ' έαυτούς μειζόνων ύπώλημα ποιούμεθα, καθάπερ οι έν μικρώ πίνακι τον οιρίνιον χαταγράφοντες χύχλον · το δ' αύτο χαι inl πάντων όνομάτων συμδαίνει, των επί θεού λησ. μένων.

'Αληθώς ούν, όπερ έξαρχης έλέγομεν, άνώνυμό; έστιν ό Θεός (20), ώς ύπερ παν δνομα και της οίσίας αύτοῦ ούχ Εστιν δρος. Εί γάρ ό όρο; πριε**χτιχός έστι χαι δηλωτιχές, έφ' ού** λέγεται, πώς το άπειρον και άπερίγραπτον ύπό τινος δρου και όψματο; δηλωθήσεται και περιληφθήσεται; Kal, el των δυτων αι γνώσεις, πώς νοηθήσεται το ύπερ πάντα τὰ δντα χαί πάσαν ούσίαν, χαι ύπεραύτο το είναι δν ; Εί δε ύπερ πασάν έστιν ούσίαν, δήλον ότι ύπερ πασάν έστι γνωσιν (21). Τρόπον δε Επιρη πολυώνυμος λέγεται. Καί γάρ ει καταφατικώς τον αύτον ον είναι λέγομεν, ώς τά, Έγω είμιο ών. άπλως δυ λέγομεν, ώς παραγωγέα των δυτων, x2 סזו אי אמו לסדו אמו לשדמו, où to ti bu toti הזףστώμεν. Εί Θεόν όνομάζομεν, ού την φύσιν αύτου δηλούμεν, άλλ' ή ότι θέει και περιέπει τά όνι?. ή έχ τοῦ αίθειν, ὅ έστι χαίειν, είληπται τὸ δωρα. Κα) γάρ ό Θεός πῦρ, πασαν μοχθηρίαν καταναλίσχον, ότι των πραγμάτων σωστικός έστι, καθό π. φύχασιν ή άπο του θεάσθαι τὰ πάντα. Άλάθης γάρ έστι και πάντων επόπτης. Εί σοφόν λέγομεν,



<sup>(20)</sup> Perinde Dionysius, Gregorius et Damascenas. (21) Damase, I. i, c. 9 et 11. Exod. in, 14.

### **DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLICÆ.**

εάνομεν, ώς ό μέγας Βασίλειος έν πρώτω των Παροιμιών εξρηκεν. Και όλως το, Κύριος Εκτισέ με άρχην όδων αύτοῦ, περί τῆς ἐμφαινομένης τῷ χότμφ σοφίας φησί μονονουχί φωνήν άφιείσης διά τών όρωμένων ότι παρά Θεού γέγονε. Περί ταύτης γίρ xal o: προφήται διαπορούσιν, όπόση τις ούσα τυγχάνει, καθάπερ και ό πολυμαθέστατος έφησε Σιράγ 'Ρίζα σοφίας τίνι ἀπεκαλύφθη, και τά πατουργεύματα αύτοῦ τίς Εγνω; Είς ἐστισοφός, ςοδερός σφόδρα, καθήμενος έπι τοῦ Ορόνου αὐtou. Autoc Extiger authr, xal efficer ent πίντα τά ξργα αύτοῦ. Εί δύναμιν είποιμεν αύτλν. τούτο δηλούμεν, δτι συντηρητικός των γενομένων έστι, xal την τοῦ συνέχεσθαι ταῦτα χορηγεί δύναμιν. Και πάλιν άπο της συντηρήσεως των δνοων πρόνοιαν αύτον χαλούμεν. Ο γάρ Θεός την άπάντων πρόνοιαν ποιείται, ώς ό μέγας φησίν 'Αθανάσως έν τῷ χατά Άρειανῶν τρίτψ. Φῶς δέ, ὡς πο:ητιχόν φωτός, λέγομεν, χαί ώς λαμπρότητα ψυχών xal λίγψ xal βίφ xaθa:ρομένων. Εί γάρ xal σχίτος λέγεται ή άγνοια και άμαρτία, φώς αν είη ή yvesis xal Blog & Evdeos. Kal yap xal & Delos Atoνύσιος (22) έν τη άναπτύξει της θεωνυρικής φωτωνυμίας, Φώς, φησί, λέγεται το ύπερ παν φώς άγαθέν, διά τὸ άγνοιαν και πλάνην φπελαύνεις. xal γνώσεως τούς roepoùg dy0alµoùg èµπιπląr. Έγώ γάρ, φησί, φώς είς τόν κόσμον ελήλυθα. Kai, Λύχνος τοῖς ποσί μου ο νόμος σου, και φῶς ταις τρίδοις μου. Καί, Φώς τὰ προστάγματά σου C ial τῆς τῆς. Ζωήν δε πάλιν λέγομεν (23), ὅτι φύσις εστί και πάσης φύσεως λογικής και άλόγου σύstatic. Έr αύτῷ γὰρ ζῶμεr και κιroύμεθα και έσμέr.

tan dicimus, quod natura, omnisque naturæ utentis ratione ac quæ ejus expers exsistat, vigor ac constitutio sit : In ipso enim vivimus et movemur et sumus 10.

Πάντα τουν ώς πάντων αίτιος λέγεται. Ού μην ή ούσία αύτοῦ διά τούτων δείχνοται. Οῦτω γάρ φησιν ό Δαμασχηνός (24), ότι 'Ως αίτιος πάσης ούσίας καί zártur tür örtur, lézetai xal ür xal ovala. Kal ώ; αίτιος λόγου παντές και σοφίας, λογικού τε χαί σοφού, λέγεται λόγος και λογιπός, σοφία και cophs, spolus xal vois xal voepds, Swh xal Swv, δίναμις και δυνατός · και επι πάντων των λοιπών όμοίως. Εί τοίνυν άπό των καταφατικών όνομάτων D ή ούσία αύτου ου δείχνυται, πολλῷ μάλλον άπό των έποφατικών του το ούκ έσται. Ούδεμία γάρ άπόφασις, τί έστι και την ούσίαν τοῦδέ τινος, άλλα τί ούκ Εστι δηλοϊ, δυτος άναίρεσις, ούκ δυτος θέσις. Εί γάρ άνούστον αύτον λέγοιμεν, ή άναρχον ή άχρονον ή άδρατον ή έφθαρταν, ταῦτα δηλοῦμεν, ὅτι ὑπερ πάσαν οὐσίαν isti, xai apyty xai ypóvov xai öpasiv xai obopáv.

άπ) της έμφαινομένης τῷ χόσμψ σοφίας τοῦτο λαμ- 🛦 (Deus enim ignis est, consumens 1) omnem pravitatem), quod hempe res pro co ac natæ sunt, præstet incolumes; vel and too beardar, guod scilicet om . nia contucatur : nihil quippe eum latere potest, omniumque inspector est. Sapientem dum dicimus, quod ita nuncupamus, ex sapientia quæ in mundo elucet, accipimus, nti magnus Basilius dixit printo capite libri Proverbiorum; prorsusque textus ille, Dominus creavit me initium viarum suarum 18, de sapientia sie in mundo elucente loquitur; quæ vix non vocem emittat, per ea quæ oculis conspicua sunt, factaque hac Deo auctore loquatur. De hac enim etiam prophetæ quænam sit in quæstionem verlunt ac disputant, uti etiam eruditissimus Sirach ait : Radix sapientiæ cui revelata est, et astutias ejus quis novit? Unus est sapiens, metuendus nimis, sedens super thronum suum; ipse creavit eam, et effudit illam super omnia opera sua 11. Si potentiam ac virtutem cum dicimus, hoc significamus, esse nimirum eorum quæ facta sunt conservatorem, vinique qua hæc contineantur ac incolumia perstent, subministrare. Ac rursus, ex rerum conservatione Providentiam ipsum appellamus. Deus enim rerum omnium curam gerit, ut sit magnus Athanasius, libro in contra Arianos. Lucem vero dicimus, ut auctorem lucis, et ut animorum, ratione vitaque nitentium, splendorem. Nam si ignorantia et peccatum tenebræ dicuntur, plane fit ut scientia vitaque religiosis moribus instituta, lux sit. Nam et divinus Dionysius, quo loco divinam lucis suncupationem exponit, Bonum, inquit, quod omni luci eminet, lux nuncupatur, eo quod ignorantiam ac

errorem fuget, mentisque oculos scientia impleat. Ego enim, Inquit, lux veni in' mundum \*\*; et : Lucerna jedibus meis lea :...a, et lumen semitis meis \*\*; et : Lux mandata tua super terram \*\*. Deinde vero vi-

> Omnia itaque vocatur, velut omnium auctor; nec his tamen ejus essentia quid sit ostenditur. Sic enim ait Damascenus, Ut auctor omnis essentiæ alque omnium quæ sunt, tum qui est seu ens, tum essentia dicitur. Utque auctor omnis rationis ac sapientiæ, præditique ratione ac sapientis, ratio dicitur utensque ratione, sapientiaque et sapions, similiter etiam mens ac mente intelligens, vita ac vivens, potentia et potens; nec aliter de omnibus reliquis. Cum itaque ex iis nominibus quæ affirmandi ratione dicuntur, ejus minime ostendatur essentia; potiori longe ratione neque ex iis quæ per negationem feruntur. Nulla enim negatio ac inficiatio ullius rei quid est essentiamque significat; sed quid non est, cum rei amotio, non cujusquam positio sit. Cum enim essentive, aut principii autve

<sup>31</sup> Deut. 17, 24. 38 Prov. VIII, 22. 36 Eecli. 1, 6. 37 Joan. XII, 46. 38 Psal. CXVIII, 105. 39 Isa. 11vi, 9. » Act. xvii, 28.

(22) De divin. nom. c. 4. (23) ld. ibid. c. 6.

(24) Libr. 1, c. 3.

MANUELIS CALECÆ

temporis expertem, aut invísibilem aut incorruptibi- A ούχ ότι μή δν έστιν, ώς το μηδαμή μηδαμώς ζυ. lem dicimus, loc significamus, supra essentiam principiumque et tempus omnemque aspectum ac corruptionem esse; non quod non sit ac exsistat, velut id quod nusquam prorsus est aut exsistit; sed quod secundum excellentiam extra res omnes est, nec ulla est rerum, sed cunctis eminet. Simili quoque ratione, supra quam Deum dum dicimus, iis omnibus qui per gratiam dii sunt, eum superiorem significamus. Immobilem quoque, quod a nullo mobilis sit, sed potius ea ipse vi polleat, qua omnium motor exsistat. Incorporeum item, quod corpus non exsistat; nec non ingenitum (Græce άγένητον, quod increatum significat, dum) uno v scribitur, genitum vero ex Patre, dum duplici), quod a nullo procreationis ortum, et ut esset, acceperit. Infinitum vero,

Hactenus autem ex iis quæ affirmate dicuntur, B convenientius sit Deum nominari. Affirmationesenim exsistentiam et quod est significant : negationes vero, privationem entisque absentiam. Porro nobilius meliusque quod ens est, eo quod non ens; exsistentiaque nihilo ac privatione. Nam et exsistentia atque ens ad bonum spectant; non eus vero et privatio, ad malum. Bonum enim ens est, entisque auctor et exsistentiæ : malum autem non ens, benique et entis privatio.

quod nullum habeat terminum, nec humano ullo cogitatu comprehendatur.

Ac rursus, ex iis quæ allirmate dicuntur, convenientius a nobilioribus ac ils quæ ad ipsum magis accedant, nominabitur. Porro nobiliora illa exsistunt, que magis ipsum participant. Præstat igiter ab his eum nominare, solem, lucem, diem, vitam, ignem, spiritum, aquam, ut qui bonum vitale exsistat, quam tenebras ac noctem, aliaque dictis contraria. Nominatur enim Deus etiam nox ac tenebræ; quæ sunt quidem aflirmantia, at quæ tim excellentis negationis habeant. Deum enim tenebras vocamus, ob ejus occultam ignotamque essentiam ; non quod Deus teuebræ sit, sed quod non sit lux, qualem nimirum oeulis usurpamus, sed supra omnem lucem. Eodem autem modo rursus etiam lucem dicimus, ut non esse tenebras significemus, quales sunt quæ animo intelliguntur; qui nimirum hocce istis studeamus, ut quidquid in Deo cogitaverimus omnemque de co mentis informationem ab ipso removeamus, velut qui essentia omni ac cogitatu superior sit. Haud raro vero etiam ex utrisque p (affirmatione et negatione) ipsum nominamus, ut cum dicimus : Superessentialis essentia, supra quam Deus Deitas, principium principio omni superius; ut nimirum qua parte inficiando loquimur, esse Deum supra ca quæ sunt, cosque qui dii per gratiam vocantur, ac quodvis tandem dicamus principium, significemus; quo scilicet Deum his omnibus cminere intelligamus, nec divinæ naturæ majestatem ad corporalem ullum cogitatum animique informationem detrahamus; qua parte vero affirmate

άλλ' στι πάντων των υντων ύπεροχιχώς έξήρηται, και ούδεν των δντων έστιν, άλλ' ύπερ τα πάντα. Ωσαύτως και ύπέρθεον λέγοντες, ύπερ πάντας τους κατά χάριν θεούς δηλούμεν αύτον είναι και άκίνη. τον, ότι ούχ έστι χινητός ύπ άλλου, χινητιχός δέ μάλλον άπάντων • και άσώματον, ότι ούκ έστι σώμα και αγένητον (25), δ δηλοί το άκτιστονδι ένδ; γραφόμενου · το γεννηθέν δέ έχ Πατρός διά δύο. δτι ούχ ύπό τενος την γένεσιν και το είναι είλήφει. χαι άπειρου δέ, ότι ούχ έχει πέρας, ούδ' άνθρωπίνη διανοία περιλαμβάνεται.

Τέως έχ τῶν χαταφατικῶν πρεπωδέστερον τλη Θεόν όνομάζειν. Δί γάρ καταφάσεις υπαρξιν και δυ δηλούσιν · al δ' άποφάσεις στέρησιν και μή δν. Τιμιώτερον δε και βέλτιον το δν του μη όντος · κ. ή υπαρξις της άνυπαρξίας και στερήσεω, έπει κι ή υπαρξις και τό δν τῷ άγαθῷ άνήκει . τὸ δὲ μη όν χαι ή στέρησις τῷ χαχῷ. Τὸ γὰρ ἀγαθὸν ὄν καί δντος και ύπάρξεως αίτιον · το δε κακύν μη δν καί άγαθου και δντος στέρησις.

Και πάλιν έχ των χαταφατιχών τοις τιμιωτέρη; χαι πλησιάζουσιν αύτῷ οίχειστέρως όνομασθήσεται. Τιμιώτερα δε τα μαλλον αύτου μετέχοντα. Βέλτιον ούν τούτοις αύτον όνομάζειν, ήλιον, φώς, ήμέραν, ζωήν, πῦρ, πνεῦμα, ῦδωρ, ὡς ζωτικόν ἀγαθόν ὄνα, ή σχότος χαι νύχτα, χαι τάλλα τάναντία τοις είσημένοις. Όνομάζεται γάρ ό Θεός και νύξ και σκότος, ά καταφατικά μέν είσι, δύναμιν δε ύπεροχικῆ; άπω φάσεως έχουσι. Σχότος γλρ τον Θεόν λέγομεν δι τό απόκρυφον και άγνωστον τῆς ούσίας αύτου ώχ ότι ό θεός σχότος έστιν, άλλ' ότι ούχ έστι φῶς, οίω τό όρώμενον δηλονότι, άλλ' ύπερ άπαν φώς. Κατί τόν αύτόν δε τρόπον χαι φώς πάλιν λέγομεν, ότι δηλονότι ούχ Εστι σχότος, οξον το νοούμενον βουλόμενο: διά τούτων πάσαν ήν αν έπι Θεού φανιασθώμεν φαντασίαν άποπέμπεσθαι, ώς ὑπέρ πάσαν ούσίαν χαι νόησιν δυτος. Πολλάχις δε χαι έξ άμφοτέρων, χαταφάσεως χαι άποφάσεως, αύτον όνομάζομεν, ώς όταν λέγωμεν, 'Η ύπερούσιος oduia, ή υπέρθεος θεότης, ή υπεράρχιος άρχή · ινα διά μέν του μέρους της αποφάσεως ύπερ τα όντα xil τούς κατά χάριν θεούς και την άρχην, όποίαν αν ήμεί; είποιμεν, δηλώσωμεν είναι . ώς αν υπέρτερον τούτων πάντων αύτον έννοῶμεν, xal μη το μεγαλείον τῆς θείας φύσεως είς τινα χατασπώμεν σωμ2τιχήν φαντασίαν. διά δε τοῦ μέρους τῆς χαταφάσεω; άληθη ούσίαν, και άληθη Θεόν και άληθινην άρχην αύτον χαταλαμδάνωμεν, χαι πασαν στέρησιν άτελου: νοήσεως άπ' αύτου άφαιρώμεν. "Οθεν εί και ό μέν Δαμασκηνός τη καταφάτικη μάλλον έπι Θεού τίθε-

(25) Ingenitus. Sic et Gregorius et Damascenus, etsi nec ipsi aliique istud observant.



χα! χατά τούτο διαφωνείν άλλήλοις δοκούσεν, άλλά χατά ταύτην την Ενγοιαν τοίς όρθως όρωσι και σφόδρι συμφωνούσιγ.

uus affirmanti theologiæ in Deo magis tribuat, divinus vero Dionysius neganti, eaque ratione videanwr inter so dissentize, sensu tamon jaw explicato, recto dispicientibus valle clian consentire comperiantur.

Danep ούν ελέγομεν, ανώνυμος μέν έστιν & Θεός rata the outlan, rohumenos or rata the even relac. To yap Belov, o ti not' foter inelvo, in min ry quoer, rais everyteiais be moixidor. Ever yap exò tŵr òpwythrwr ó Beòç xallopätat, xatà tòv θείον Άπόστολον, πολλά δε τά όρωμενα και διάφορα, είχότως και πολλοίς φνόμασιν αύτζον όνομάζομεν weather. The yap tur droud two Ulny an' avew Elxquer, xatà tòr belor Penyópion, og ongi, Tà B ir τῷ xartl iroswooupers θαύματα τῶr θεοlejunar droueitar thr Ular Blower, Bi' ar ooger, ourator, aguor, agabler, maxactor, albiar, spiτης, εωτήρα, και τά εριαύτα κατοδομάζομεν. Τι τόνου όνόματα και νοήματα κά από των ένεργατών sak huestpars bravelars omdarwrodmera ward rdv τρόπον και την δύναμιν του άνθρωπίνου νου, πολλά παι διάφορα δυτα, πά μεν άββενινώς προφερόμενα, τά δέ θηλυχώς, τά δε ούδετέρως, του μεγαλείου της gusews elser Evolerating, nave the perger Basilesov en the two art of the work of the the the the the ύποσημαίνουσι Θεόν, και είς επίναιαν ήμας αύτου arousiv, sig Ey TE The and slag ivoalua, we a deaλόγος λέγει Γρηγόριος (36) • οψα άναγκαζομένους διά tiv two drog ater mpogood xal the the two las asteverau f. Exper f Bytu Lever iner alle addau When wat radeau acolevarau rol; in yourser wat goood αυμεσίνουσαν παντελώς άπελαύνοντας. όπερ έσε μέν xal . ana yna ion.

interitioni ohnoxiarum affecțio sit, procul abigamus : atque id vero necesso at faciamus.

Albégnes Bereakev Kalió ausos siéres Bagilesos év ul to ache Elorde av (37) äti Tà Beospez y no huara eal indusering by increasing or techarter of didrouar val daamee dr stroig drigiara, ër έστι διά κάρτων κό σημαινόμενον καν Θεόν elaye, the antis tredelew, be nul dia the soiκών δνομάτων. έν.δε τῷ χατ' Εύνομίου πρώτω intuis admust high, 'O kupios hum Invois Xpiorde, for role appl baurou Lorous the plaardpu- Del Dellalis in homines affectum as Incarnationis siar sig Ososytog, sal thr \$5 olxoroplug your toic arequirate ratednition, idiulated that toic. asol sautor Acupovyéroic daestyvane taútyr, Oper sauchr Asyur scal Addr wel aptor scal duzelor nal actiers nal pag . où zolvwrvyćg

rat Beologia, o ot Delos Aloviotos th inogentich, A cherimus, veram essentian, verumque Deum et verum principium ipsum comprehendamus, omnemque privationem imperfecti conceptus ac cogitatus ab co removeamus. Unde quenuvis Damasce-

lgitur, ut dicebamus, essentize quidam ratione Dens innominabilis est : ad operationes autem ac virtutes auod attinet, multiplex nominibus est. Nam Numen, id quod tandem est, unum natura est : verum operationibus ac wirtutibus varium em. Ut enim auctor est divinus Apostolus : Deus per visibilia resque oculis subjectas, conspicitur at ; cumque hec multa sint et diversa, merito etiam multis can nominibus, quaterus auctor ac causa est, indigitamus. Teste enim beato Gregorio, ex illis nominum segetem trahimus. Ait enim : Que **ia un**iv**erso miracula consp**iciuntur, theolog**icorum** nominum materium ministrant; unde sapientem, potentem, sauctum, bonum, beatum, ælernum, judicem, servalorem, et quæ ejus generis sunt, eum nuncupamus. Nomina itaque sensaque, pro finmanas mentis ratione et lacultate ex operationibus ac virtutibus, cogliationibus nostris collecta, qua multa sint ac diversa, aliaque mosculine, feminine alia, alque alia neutro genero proferantar, vim habent ostendendæ majestalis, ut anetor est magnus Basilius, Confutationum libro m, atque unum nobis Deum significant, ad ejusque nos conceptum ducunt : ad umun scilieet exile gnoddam ac obscurius illius simulacrum at representationem, at Gregorius Theologus loquitur: nec quidquam sominum illa prolatione, mensisque ac intelligen-Aize imbeciilitate, cogimur, at wet masculum vet feminam illig intelligemes : sed connem cogitatum comnemque mairmitatem, que rerum ortui ac

> Docet vero cursum idam quoque magnus Basilins, libro quidem ad Eustathium : Divina sensa atque nomina, ad unum subjectum mantem manuducere; ac quacunque dixeris nomina, id quod omnibus significatur, unum esse ; sive Deum dixeris, eumdem ostendisti, quem et nominibus reliquis. Priore vero. adversus Eunomium, sic diserte ait : Dominus noster Jesus Christus, cum de seipso verba faceret. gratiam subapariret, quibusdam propriotations, quas in eo considerare possimus, cam significavit. Ostium onin ecipsum el vitam el parem el pisen el pastorem et lucem naminavit 22; non quod multis nominibus præditus sit; nec enim cuncta hæc nomina

<sup>31</sup> Rem. 1, 20. <sup>32</sup> Joan. 1, 7; KIV, 6; VI, 35; KV, 1; XI, 14; VIII, 12.

(36) Orat. 36.

Έν μέν τῷ πρός Εύστάθιον. Eustathius hic Medicus ; non alienus a Basilio, alius ab Eustathio Sebasteno episcopo, in quem idem Basilius strinxit stylmen, et ad aubscribendam Fidem cocgit. Exstat chempfum epist. 78. Hie Calecas non totam

PATROL. GR. CLII.

refert Basilii sententiam, sed ex illa sublegit, quantum sibi ac instituto satis putavit. Quod scripsit tỹ, λόγον referat; etsi epistolari forma scriotus libellus est, nec epistolæ modum excedit, unde inter epistolas relatus est.



eodem inter se tendunt. Signidem alind lux, aliud A ric Gr. où j'àp xárra ra drópara els ravidy vitis, alind via, alind pastor significat, sed cum unum quiddam sit, quatenus subjecti rationem habel, unaque substantia et simplex omnigne vacans - compositione, alias aliter seipsum nominat, sibi ipse diversas appellationes subtili mentis cogitatu rationibusque inter se distinctas accommodans. Pro operationum enim effectorumque diversitate, atque ad ea quæ beneficio afficiuntur necessitudine, diversa guoque sibi nomina tribuit. Nam cum se mundi lumen dicit, partim inaccessam divinæ gloriæ majestatem hoc nomine significat, partim quod splendore scientie, eos qui mentis oculos depurgatos habent, illuminet. Vitem vero, quod omnes qui in eo per fidem radices egerunt, bonarum operationum fertititale énutrial. Panem autom, quod partis animi atentis ratione convenientissimus cibus est, ejus vigorem continens, ac proprietatem servans incolumem, semperque a seipsa quod defluit sarciens, nec ad ægritudinem, quæ ex bruta animi affectione inolescit, prolabi sinens. Ita si quis singula nominum pertraclabit, varias rationes ac conceptus possit invenire. quamvis unum secundum substantiam iis omnibus subjiciatur. De Deo, unum hoc comprehendi potest, ait Gregorius Theologus, quod infinitus est. Gregorius item Nyssenus : In eo quod comprehendi non potest, ejus cognitio est. Hæc enua ejus propriissima nota ac insigne, quod ejus natura, conceptu muni, propria quasi nota distinguente ac insigniente, superior est.

ld vero cum se ita habeat, si quis quærat, quomodo alioqui Scriptura dicat, vidisse Deum prophetas, cujusmodi est illud : Vidi Dominum Sabaoth, sedentem super solium excelsum et elevatum 33, et quæ sunt ejus generis ; non ideo sublata Dei infinitas est. Ait enim Gregorius Theologus in theologicis suis Orationibus : Etsi quis cognovit Deum, aut cognovisse Scriptura teste dicitur, eatenus cognovisse consendus est, quatenus uberioris splendoris particeps sit, quam qui minus luminis divinitus accepit. Ita exsuperantia hæc, plena et omnibus numeris absoluta cognitio habita est, non ad rei ipsius veritatem, sed ad aliorum modulum et facultatem perpensa. Sed 'et prophetarum visa in eisdem spectra vocat, deque illis quæ ils con- D specta sunt, universe fert sententiam : Ita et hæc. sive diurnum quoddam hoc spectrum, solis viris sunctis spectabile, sive minime fallax noctis visio: sive mentis impressio quadam et informatio, sic cum rebus suturis ac cum præsentibus versans : sive arcanum quoddam aliud prophetiæ genus, dicere nequeo. Novit hoc prophetarum Deus, et qui hisce modis affantur. Cæterum neque hi, de quibus sermo, nec quispiam alius ejusdem generis alque ordinis,

33 Isa. vi, 1.

(38) Orat. 34. (39) Ibid.

αλλήλοις φέρει · αλλο γαρ το σημαινόμετον φωτός. παὶ ἄλλο ἀμπέλου; ἄλλο όδοῦ, παὶ ἄλλο ποιμένος dll' er är zard tö vzozelyeror, zal pla obgla ral anin ral dourderos, allore allus eautor ότομάζει, ταῖς ἐπιτοίαις διαφερούσας ἀλλήλωττὰς προσηγορίας μεθαρμοζόμενος. Κατά γάρ την των erspreiwr diagopar xal tilr xpdç ta eveptetov. μενα σχέσις διάφορα έαυτῷ καὶ τὰ ότόματα τίθεται. Φῶς μέν γὰρ ἑαυτόν τοῦ κόσμου λέχει, τό τε απρόσιτόν τῆς ἐκ Θεότητος δόξης διασημαίrwr, xal ώς τη λαμπρότητι της γνώσεως τούς κεκαθαρμένους τὸ ὄμμα τῆς ψυχῆς καταυγάζων· auxelor de, aç rovç er avrû xara xlorer elle ζωμένους έπ' έργων άγαθών παρποφορίαις έπτρεφων · άρτον δέ, ώς οικειστάτη τροφή του Ιοπ. κού τυγχάνων, τῷ διακρατείν την σύστασο της ψυχης, και το ιδίωμα αυτης διασώζεις, και drazinger del zag' saveoù eo srosor, zal zoic the st droplag springerne deposetar our sur άποφέρεσθαι. Καί ούτως άτ τις των ότομάτων έχαστον έφοδεύη, ποιχίλας εύροι τας έπινοιας. ένος έχάστου τοῦ χατά την ούσίαν τοῖς xãou **ὑποχειμένου.** Τούτο του Θεού παταληπιόν μόνον, ή άπειρία, κατά τον έν Θεολογία Γρηγόριον (38) · και ώς ό Νύσσης φησιν, Έν μόνφ τῷ μη δύνασθαι καταληφθήναι γινώσχεται. Τοῦτο γàρ αύτοῦ ίδιαίτατον γνώρισμα, το παντό; γαραχη. ριστιχοῦ νοήματος ύψηλοτέραν αύτοῦ είναι την C φύσεν.

Τούτου δε ούτως εχοντος, εί τις άποροίη πές έτέρωθεν ή Γραφή λέγει ότι τον Θεόν οι προφήται eloov, xata to, Eldor tor Kuplor Sabawo, xatiμενον έπι θρόνου ψψηλού και έπηρμένου, και τά δμοια τούτοις · άλλ ' ού παρά τουτο το άπειρον είναι τον Θεόν άναιρείται. Φησί γάρ έν τοίς θεολογικός αύτου λόγοις ό Θεολόγος Γρηγόριος (39), "Ori el xal έγνω τις Θεόν ή έγνωχέναι μεμαρτύρηται, τοσοίτον έγνω, δσον άλλου μή το ίσον έλλαμφθένως φανήναι φωτοειδέστερος και το υπερβάλλον τέλειον ένομίσθη ού τη άληθεία, τη δέ τοῦ ελησίου δυτάμει παραμετρούμενον, 'Αλλά και τίς τών προφητών θεωρίας φαντάσματα έν τούτος λέγει, και περί των θεαθέντων καθολικώς έκφέρα τόν λόγον. Ούτω zal ταῦτα, είτε φαντασία τις ψ ήμερινή, μόνοις θεωρητή τοις άγιοις, είτε ν. πτός άψευδής όψις, είτε τοῦ ήγεμονικοῦ τύπ σις συγγινομένη τοις μέλλουσιν ώς παρούση, είτε τι άλλο προφητείας είδος απόρρητον, ούκ έχω λέγειν άλλ' οίδεν ότων προφητών θώς, και οι ταύτα έγεργούμεγοι. Πλην ούτε ούτοι περί ών ό λόγος, ούτε τις άλλος των πατά του. τους έστη έν ύποστήματι καλ ούσία Θεού (40), κατά to repapperor, oude deou goor h elder h it .

40) "Eorn by broothuari zal obola Becu. Bill. hoc solum notat : Verba sunt Jeremie, cap.



osor elder, dil ώς άνθρωπον εθρεψεν. Και έτι την εν τη παρούση ζωή μετά Μωσέως και αύτος παρά θεοῦ γνῶσιν και ίδειν και παθείν έξηγούμεν:ς, Mixpor, φησί, διακύψας, ού την πρώτην καί axhoator είδοr φύσιr, και έαυτη, λέγω δη τη Τριάδι, γινωσχομένην και δση τοῦ πρώτου καταπετάσματος είσω μένει, και ύπο των Χερουδιμ συγκαλύπτεται· άλλ' δση τελευταία καί είς ήμας φθάνουσα ή δέ έστιν, ώς έμε γινώσχεις, ή έν τοῖς κτίσμασι προβεβλημένη καί διοιχουμένη μεγαλειότης · ή και, ώς ο θείος Δαδιδ οroμάζει, μεγαλοπρέπεια. Ταῦτα γάρ τοῦ θεοῦ τὰ ἀπίσθια, ἴσα μετ' ἐκεῖνον ἐκείνου γνωγίσματα. Τίνα δε ταῦτα τὰ γνωρίσματα δηλῶν, επήγαγεν, <sup>\*</sup>Ωσπερ al καθ' ύδάτων ήλίου σκιαί zal elzórec, ταις σαθμαίς δψεσι παραδειχrůcal tor ηλιοr, έπει μη autor προσβλέπειr clir τε, τῷ ἀχραιφreĩ τοῦ φωτός rixŵrta thr aloonoir. Kal τὰ πάντα συμπεραίνων, φησίν, Otrus our Osoloriosis, xar is Mavons ral φιζαώ Θεός κατ μέχρι τρίτου ούραγοῦ κατά Huilor goadons, xal vaip exerver yern agrelixis στάσεώς τε και τάξεως ήξιωμένος. 'Ο δε μίγες Βασίλειος έν τῷ κατ' Εύνομίου πρώτω φησίν, "Ουα παρά τοῖς θεολόγοις περί οὐσίας Θεοῦ ἀraγεγράφθαι δοκεί, τροπολογίαις τισίν ή και άλληγορίαις πρός έτέρας έννοίας οι λόγοι, φέρουσι. Πρίς τούτοις δε και ό θείος Χρυσόστομος εν τοίς olai tov Oedu logupiζεται, dala xai tas θεωρίας τών προφητών και τών άγίων άπάσας συγκαταδάσεις είναι διασαφεί. Έρμηνεύων δε και τί έστι συγxatábas , ἐπάγει λέγων, Συγκατάβασις δέ ἐστιγ ίταν μή ώς Εστιν ό Θεός (41) gairηται, άλλ' ώς ό δυνάμενος αύτζν θεωρείν ολός τέ έστιν, ούτως έαυτόν δεικνύη, έπιμετρών τη τών όρώντων

ropevors. Καλ περί του 'Αδραάμ δέ φησιν, Ούχ ώς 🛦 in Dei substantia et essentia stetit, ut Scriptura loquitur \*\*, nec Dei naturam aut vidit, aut aliis prodidit ac manifestavit. Quin et de Abrahamo sic ait : Non' ut Deum vidit, sed ut hominem aluit. Præterea, quam et ip-e cum Mose præsenti vita a Deo cognitionem et videat et experiatur, enarrans : Aliquantum, inquit, prospiciens, non primam ac purissimam vidi naturam, sibique ipsi, id est Trinitati notam, et quanta primo velo obtenditur, et a Cherubim oblegitur, verum quanta postrema est et ad nos perlingil. Ea autem est, ut quidem ipse cognitione assequor, majestas illa, sive etiam, nt divinus David appellat \*\*, maynificentia, quæ in rebus ab eo creatis productisque ac gubernatis elu cet. llæc enim Dei posteriora sunt, quæcunque post eum exsistunt, nobisque ipsins Numen declarant. Quænam vero sic declarantia, ejusque velut notæ exsistant, ut ostenderet, adjecit : Non secus ridelicet ac solis in áquis umbræ ac simulacra, infirmis oculis solem repræsentant, quandoquidem eum oblueri non liceal, utpole lucis puritate sensum superantem. Cupctaque demum concludens, Ad hunç itaque modum, inquit, pro theologi munere de Deo disputabis, vel si Moses Deusque Pharaonis exstiteris 36, vel si ad tertium ipsum cælum, velut Paulus 37, evaseris, illoque superior effectus angeli cam stationem atque ordinem nactus fueris. Magnus vero Basilius, libro 1 Adversus Eunomium, ait : Quæcunque apud theologos de Dei essentia conscripta περ! 'Axaraλήπτου λόγοις ούδε του; Σεραφίμ όρα- c ridentur, tropologia quadam, seu etiam allegoria ad alias mentem sententias ac cogitationes avocant. Ad hæc etiam divinus Chrysostomus in ils orationibus, quas de Incomprehensibili habuit, nec a Seraphim quidem videri Deum astruit. Sed et prophetarum sanctorumque visiones omnes, guyxarabáseis (nos condescensus dicamus, si ita licent loqui, seu demittentis se Dei inclinationes) decla-

<sup>25</sup> Jerem, XXIII, 18. <sup>45</sup> Psal. VIII, 2. <sup>36</sup> Evod. v:1, 1. <sup>37</sup> II Cor. XII, 2.

23 : The Even by Orworthuars Deou ; Quad sane nimis defunctorium. Accepisse Gregorium eam vocem zara apozacov, primum obvio sensu, pro eo quod communius theologi undoraste dicunt, liquet ex adjuncta voce, xal obsia. Longe tamen esi a veritaie Hebraica, quam latuisse rou; 70 seniores, re sic perspicus, aut aliud voluisse red- D dere, quam textus ipse ferret, haud verisimile est. ובסך יהוה : Quis in secreto Domini. Syriac. Arab. : Quis interfuit secreto meo? Vulg. consilio. Voce unoort part et unortaget statim seq. vers. 22, e! 70, fundamentum voluerunt quod idem ac con-silium est, quod scilicet consilium fundamentum actionum humanarum a verbo TD' fundavit, quod et sentiunt Rabini. Nihil ergo viri sagientissimi a reliquis senso differunt, quem tamen ægre quis assequatur, nihil in Hebraicis versatus. Videantur notata Nobil. ad illum Jerem. XXIII, 18 versicuiem.

(41) "Orar ph ac born d Osoc. Difficilis hec. Chrysostoni aliorunque Gracorum docirius; quam et urget in beatis ipsis mentibus. Non videre scilicet veram et sinceram ejus essentiam, sed try ouyzatóbasev, cam ejus inclinationem, qua se pro illarum facultatis modulo componit : ut si

divina essentia, nedum nobis mortalibus, sed et illis  $\delta \pi \rho \delta \sigma v \sigma \varsigma$ , inaccessa, ac quam inhabitat lucem, ut auctor est Apost. Il Tim. vi : "Iva ot udθης, ότι ούχ άνθρώποις μόνον, άλλά χαι ταζ άνο, δυνάμεσίν εστιν άπρόσιτος. Ut non solum hominibus, sed et virtatibus supernia esse inaccessibilem noveris. Ubi non satis apte interpretatur Theodorus Gaza, incomprehensibilem. Num satis ad mentem Chrys. quas nostri passim adhibent solutiones, non hujus loci aut operæ sit disquirere. Certum est, huic tantæ disputationi ansam dedisse Anomœos, qui se Deum comprehendere, ac sic clare videre ac cognoscere, ac ipse seipsum, impudentissimi hominum dicerent, quos perinde exagitant Greg. in Orationibus de theologia, Basil. 1. 1, Ad versus Eunom., quibus confutand.s uihil mirum videri sanctos Patres tantisper metam excessisse. Certe abhorrere videntur το, μή ώς Εστιν ο Θοός et : Όμοιοι αυτῷ ἐσόμεθα, ὅτι ὑψόμεθα αυτόν, xaθώ; ἐστι · Similes eis erimus, quia videbimus eun, siculi est (I Joan, 111, 2), et, non siculi est. Nec enim aliter velit Joannes visuros nos Denm, quam videant supernæ Potestates; cum magnum sit, ut sit mensura hominis, quæ est angeli, simulque et nos in cœlis sicut angelj Dei.

Digitized by Google

rant. Exponens vero etiam quidnam sit condescen- A doverela the by the existing the existing the state of the second seco sns, subjungit, dicens : Est autem condescentus cum apparet Deus, non siculi est, sed cum se pro ejus facultate, qui videre potest, sic seipsum exhibet, videntium imbecilli ati commetiens, quod se spectandum præbet. In Veteri quoque Testamento, tanquant ex Dei persona dicitur : Ego visiones multiplicavi, et in manibus prophetarum assimilatus sum \*\*. Divinus autem Dionysius sic ait : Quod si etiam Clemens philosophus, quæ in rebus principatum tenent, exemplaria ad aliquid dici sentit : progreditur, quam tradit doctrinam, non ex propriis, remque connino exprimentibus ac simplicibus verbis. Sed ut concedanus hoc etiam recte dici, tamen meminisse debemus theologice, que uit : Non ostendi sibi ut ambules post ea, sed ut per horum certa (omnium scilicet auctorem) quoad licet provehamur.

Non igitur dicemus videri Deum secundum R essentiam suam. Sic enith sancti rem amoliuntur. ut nec in symbolis naturalibus, quæ ex terreuis forte rebus, pro humani sensus ratione intelligamus, ejus essentiæ comprehensionem admittant. Tum enim Gregorius Nyssenus ad illud : Quesivi eum, et non inveni \*\*, ejusmodi hærens sententiæ : Quinam eliam, inquit, inveniri possil, quem nulla indicet earum rerum, quæ in notilium veniunt? Non forma, non color, non circumscriptio, non quantitus, non locus, non figura, non comparatio, non conjectura, non proportio; sed extra omnem comprehensionis vim alque conatum semper inreniatur ? Tumque divinus Maximus, ejus quod est quando et ulti et quomodo conceptum a Deo removel, quod humanæ mentis conjecturain omnem C excludit. Quod enim de rebus conjicimus, vel in eo positum est, ut quomodo illæ se habeant intelligamus; cujusmodi est, cum collatis utrinque rationibus, ac veluti subducto calculo, certe aliquid concludimus, vel ubinam aliquid exsistat; ut : Ubi fumus, ibi et ignis; aut in eo quod quis aliquid fecerit; puta, Mulier hac lactat, plane igitur peperit. Si enim Deum, cum adhuc in carne mortales sumus, pro nostri sensus modulo et ratione videre non possumus, quænam eruut quæ in promissioni-

#### <sup>24</sup> Osee x11, 10. <sup>20</sup> Grant. H1, 1.

(42) De divin. nom., c. 5, p. 228 Lanselii. (43) Ου παρέδειξά σοι τοῦ πορεύεσθαι. Πæc infert Dionysius ex eo, quod solum scriptum est : Όρα, ποιήσεις κατά τον τύπον τον δεδειγμένου σοι εν τῷ δρει Vade, factes secundum exemplar, quod tibi ostensum est in monte. Quod enim unum hoc expressit Scriptura, unum finem intelligi voluit sic ostensorum exemplarium; artis seilicet imitationem, non diviniorem aliquem cultum, si exemplaria intelligamus, non ipsas divinas voluntates ac decreta, vere ipsa adoranda, quæ sint ipse Deus ; sed principaliora creata, sive spiritalia sive sensilia, quomodo intellexit, quem refert, Clemens Philozophus. Ait Pachim. quosdam exposuisse Clementem Romanum, sed certe videbatur tantæ sedis episcopus et apostolorum discipulus alio nomine compellandus. Stromatcum non potuit citare, qui vel fait longe illo autiquior, vel videri

παλαιά Γραφή ώς άπο προσώπου του θεου λέγεται. εγώ δράσεις έπλήθυνα, και er χεροι προφητων ώμοιώθην. Ο δέ θείος Διονύσιος ούτω φησίν (42). Εί δε και ο φιλόσοφος άξιοι Κλήμης πρός τι παραδείγματα λέγεσθαι, τὰ έν τοῖς οῦσιν ἀρχηγικώτερα πρόεισι μεν ού δια πυρίων και πανrelor nal antor broudror & lorog adro. Surχωρούντας δε και τουτο δρθώς λέγεσθαι, της θεολυγίας μνημονευτέον φασκούσης ότι Ου παρέδειξά σοι του πορεύεσθαι (43) δπίσω αυτών. άλλ' Ινα διά της τούτων άναλογικής γιώσεως ent the sartur altiar we old to arayowner.

quadam ratione notitiam, ad universorum causam

Ού τοίνυν έρουμεν τον Θεόν όρασθαι χατά την ούσίαν αύτοῦ (44). Τοῦτο γάρ τοσοῦτον οι Α 101 άπωθούνται, ώστε ούδ' έν συμθόλοις φυσικοίς, άπιρ άν ισως έννοήσωμεν άπο τών χαθ' ήμας ενύλων πραγμάτων, την της ούσίας αύτοῦ κατάληψιν πηραδέχονται. "Ο τε γάρ θέδος Γρηγόριος ο Νύσσης εν τῷ, Ἐζήτησα αυτόν και τυχ ευρέθη, τις τοιαύτης έννοίας απτόμενος, Πώς ar, φησίν, εφρεθείη, δη μηνύει των γινωσκομένων ουδές; ούς είδος, ου χρώμα, ου περιγραφή, ου ποσότης, ου τόπος, ού σχήμα, ού στοχασμές, ούκ είκασμός, ούα άγαλογία άλλα πάσης καταληπτικής έφόθου έξώτερος αεί ευρισχόμενος; Οτε Πείος Μάξιμος (45), την του πότε και που και πώς Έννοιαν έπι Θεού άναιρεί, δπερ αποπέμπει παντός είχασμώ διάνοιαν έπει ούτος ή εν τῷ πῶς έχειν συνίσταται, ολόν έστε το λογίζεσθαι το χογιζόμενον, ή έν τώ δπου πάρεστιν, ώς ένθα χαπνός, έπει χαι πῦρ· ή έν τώ, τι δέδρακεν, ώς, ήδε ή γυνή θηλάζει, τέτοχεν άρα. Εί γάρ τον Θεόν έτι έν σαρχί δντες οί άνθρωποι ούχ όρωσιν άναλόγως έαυτοις, τίνα έσται τά έν έπαγγελίαις άγαθά τά άποχείμενα τοις άγιος, περί ών δ 'Απόστολος λέγει, Kal σύτοι πάντες μαρ. τυρηθέντες διά τῆς πίστεως ούκ έχομίσαντο την έπαγγελίας, τοῦ Θεοῦ κερὶ ἡμῶς κρεϊττός τι Rpolletaperov, Ira jch zwolg hjewr relew-

#### D voluit.

(44) Τόν Θεόν όρδσθαι κατά την obolar autov. Videatur velle et Calecas, non videri ipsam divinam essentiam, quod, nec ejus conceptum ullum, qui vere illius concoptus sit, hocce zvo habcamus : abstrahente scilicet illa, ab iis omnibus, quibus convestitur quidquid pro hac vita in-telligimus. Evincunt certe bæe, Deum majoren esse nostro intellectu, nedum ut cum comprehendat, uti haue vocem stricte accipiumi nostrates theologi, sed ut etiam vere, quod quid est esse ejus, intelligat atque vident : non Deo suferunt, quin lumen suum impartiendo, claram ei sui nottiani, et ut est, cunctis rebus eminens extraque

omnia, beathudinis præmio præbere valeat. (45) Sic sæpe Maximus, cui accidentia hæc rerum creatarum sunt sine quibus non.



Bur: andore and the pelloutry anoratasta- A bus bous sanctis reposits sunt, de quibus sit Apeσεως (46). Και πώς ό κύτος Απόστολος λέγει και, Blixoper γάρ δρτι έν έπόπτρω zul airlypers, τότε όψόμεθα πρόσωπου πρός πρόσωπου. Καί ό θαίος Διονύσιος (47), Έφ' όσον τῷ σώματι σύνεσμεν, ού δυνατόχ ήμῶν ἐπιλάμψαι την θεουρrixhr axtire (48), wh th nounally tur lepux rurazeraouatur arayweizwc zepizezulvupirnr, xal τοις καθ' ήμας προκοία πατρική συμover all obslue discrevery bryr. Onep tal to σαφίστερονό θείος διαρθρών Μάξιμος, Αίχα ενίπων, moi, xel oupdolwr o' dwrator fywig ir oapri brias xazo πτεύσαι τα άθλα xal ασώματα. Kal πως ό αύτος πάλιν ώς άπο του 'Αποστόλου είρη-ארא, לדו הפסת אישטרו; דמי מושאסך דמעדמט אמו א מאמא White ral perturbas, apos the tou meason aim- B νας συγπρανομένη ατοιχειώδης έστι και οίον χα-אמונהוסב לשידבב בוֹצשׁי, הדוב סטֹצ בסדמו דהב מאחטסטב φανείσης ζωής τε και γνώσεως. Είτε γάρ γνώσεις. φησί, παύσοτται, είτε προφητείαι καταργηθήσονται κατά τον Απόστολον δηλονότι λέγοντα, "Οταγ δέ έλθη τό τέλειον, τότε τό έκ μέρους καταργηθήσεται.

venerit quod perfectum est, evacuabitur quod ex parte est 42. Πώς ούν ταῦτα πάντα φυλαχθήσονται, χαὶ τὰ τοἰς άγίοις πρότερον είρημένα, εί τις του Θεου λέγει xatà chy oùgian opdatas; Ei de tiva tapáttes to του θεού δυομα κείμενον έν ταζς των προφητών θεωρίαις και των κλων άγιων, ώς το, "Οφθη Κύpiog & Bedg to 'Aspady, xal, Elser & 980g to C Μωθσεί έκ της βάτου, και τάλλα, ίνα μη καθέκαστον έριθμώ. άλλ' ό θαυμαστός φησι Διονύαιος (49), "Αλογον καί σκαιόν είναι τό μη τῷ δυνάμει του σκοπού προσέχειν, άλλα ταίς λέξεσεν. Τούτο γάρ τούγκλημα τών Ιουδαίων estive of ye strep isouboves up tais defectiv, adda τή δυνάμει του σκοπού προσέχειν, ούδεν εχώλασε τον Χριστόν Υίδν Θεοῦ όμολογοῦντας, Χριστιανούς μεθ' ήμων και είναι και όνομάζεσθαι οίς πάντως όμοιωθησόμεθα και ήμεις, εί τοῦτον τὸν τρόπον τὰς

<sup>10</sup> Hebr. x1, 39. <sup>41</sup> I Cor. x11, 12. <sup>42</sup> I Cor. x11, 7.

tione, quando reparatis corporibus, Sancti simul beandi sunt. Poluit inmen non sie intelligere Calecas, sed quod ante diem judicii anime non donentur ipso Dei conspectu, alizque aliis priores, que plurium fuit opinio ante Bened. XII definitionem, quæ ipsum latere potuit, vel si paulo recentior fuit, Græcum scilicet hominem, inque Græcis quam Latinis auctoribus versatiorem : ac yel maxime, quod Romanorum antistitum dogmatica decreta, necdum in plenario concilio probata, non admodum Græcos fatigent, et qui Romanæ diœcesis non censeantur.

(47) De calest. Hierarchia, c. 1. (48) Thr Beoupywhr dattra. Reliqui constanter deapying etsi utraque vox apta sit. Potuit Calecas, quod si occurrit memoriæ, edere; vel vocem Osapyixhy tantisper notiori voce exponere; que ipsa Dionysio familiaris est · cui divina Chri-

stulus : Et hi omnes testimonium per fidem promeriti, non accoperunt pramissionem, Deo de nobismelins aliquid providente, ut non sine nobis consummarentur 18; ante scilicet futuram in integrum reștitutionem. Quonam antem modo idem Apostolus ail : Videre nune in speculo et ænigmate, luncque visuros facio ad faciem 41. Beatus quoque Dienysius : Quandiu versamur in corpore, non aliter posse deificum radium nobis illucere, quan sactorum velaminum varietato ad mentes, sursum epchendas ablectum, paternaque in nos cura, per ros nobis familiares, naturali quadam convenientia ao necessitudine coaptatum. Idque clarius distinguens exponensque divinus Maximus : Absque figuris, inquit, ac symbolis fiori non patest, ut qui in carne versamur, quæ immalerialia sunt et incorporea intreamur. Id vero quonam modo contingat, idemrursus docuit quasi ex Apostola, nempe omnem sæculi hujua scientiam, quantumvis anblimis ac celsa sit, si cum ævi futuri scientia conferatur, elementarem esse, 'ac voluti viventis personasimulacrum, quod vera apparente vita ac scientia, minime futurum sit. Size enim, inquit, scientia cessabunt, sive prophetice exacuabuntur; uti nimirum auctor est Apostolus, dum ait : Cum autem-

> Quonam igitur modo cuncta hæc constabunt, ac quæ superioríbus sanctis dicta sunt, si quis Deumsecundum essentiam dicat videri? Sin autem aliquem turbat, quod in prophetarum aliorumque sanctorum visionibus Dei nomen exstat, ut est illud : Apparuit Dominus Deus Abrahar. Et : Dixit. Dominus Moysi de rubo, aliaque, ne singula quæque percenseam. Verum ait admirabilis Dionysius : Aversum a ratione stupidique autmi esse, non eorum quæ dicuntur vim finemque attendere, sed vocibus. animum proclive adhibers, Quippe Judsegram hoc crimen est. Si enim non vooibus, sed rerum scopoattendere animum libuisset, quin et ipsi Christam Dei Filium consitendo, una nobiscum Christiani essent ac audirent, nihil quidquam obstaret; quibus plana nos etiam similes efficiemur, si Scripturas

(46) . μού τῆς μαλλούσης αποκαταστάσεως. D sti operationes, θεουργίαι sunt ; ac sacris operans, Verum id quidem, de perfecta omnino consumma- θεουργός. Vocat ergo θεουργικήν ακτίνα, radium Osoupyó: Vocat ergo Osoupyixhy axtiva, radium quo ad divina provenimur ac quasi deificamur ; qui est ipse deapxixh axtic, quasi deitatis auctor et origo sem principium radius ; codem sensu quo exposita, n. 1. vox apylozoc. Lansel. divinus vertit; Cord. divino principalis; quæ vox turgentior est, quam satis rem explicet. Pachym. perinde simplicius, the Osiav axtiva sicque non raro aptius reddantur compositæ Dionysii voces, simplicibus quamaffectatione nimia, ac Lat nis auribus duriore expressione, compositis.

(49) "Aloyor nal graidr strai. De divin. nom. c. 4, Lansel. et Cord. Alienum a ratione et absur dum. Mihi magis placet, quod tantis vocem oxasoc. exponit Hesych. ut sit morosi animi, indisciplinati,. stupidi, ac si quid ejusmodi est, quod personam afficiat, sic prave judicantem, non quod ad rcu. ipsam attincat.

bimur, quo et Deum corpore concretum intelligemus, iisdemque ac corpns affectibus obnoxium' / existimabimus. Statim enim lex vetus a Deo data Mosi esse dicitor 43; hincque est cur a Deo conscripta nuncupetur. Apostolus tamen de illa dicit : Si qui per angelos dicins est sermo, factus est firmus, et omnis prævaricatio et inobedientia accepit justam mercedis retributionem, et quæ sequentur \*\*. Rursus, Scriptura idipsum de Moyse nobis enarravit, dum ait : Et vocavit eum de rubo 48. Atqui non Deus erat, qui inde vocavit, ut ex sacris doctoribus qui locum exposuerunt, liquido audire licet. Rursus etiam Deum Abrahæ hospitio susceptum ait \*\*; quod tamen non Deus, sed angeli essent, B docet divinus Paulus : Hospitalitatis, inquit, nolite oblivisci; per hanc enim inscientes quidam angelos exceperunt hospitio 47; quod sic loquitur, Abrahamum subinnuens; de quo etiam ait Gregorius Theologus : Quid Abrahamum Dei convivam fecit? Alibi vero dicit : Non ut Deum vidit, sed ut hominem aluit. Rursus quoque alio loco scribit : Deum erucifizum, idque latronum medium; quod si deitatis ratione dictum intelligamus, in quantam sermo blasphemiam vertetur? Sin autem ratione carnis assumptæ existimabimus, a vera intelligentia nihil abscedemus."

Ad hæc Manue alt Scriptura dixisse : Perlimus, mulier, Deum vidimus 48; nempe Deum vocans, quod conspexerat, illique apparuerat signum. Ac C rursus : Deus stetit in cætu deorum, in medio autem deos dijudicabit ... Paulus item : Siquidem sunt multi dii, uti etiam sunt ". Mitto alia dicere, quæcunque Scriptura Deum divinasque apparitiones vocat, quæ sancti multifariam multisque modis dicta visaque informarunt; que omnia procul esse a divina essentia, et per angelos velut scenica quadam repræsentatione exhibita, monstravit sanctus Dionysius, quastionem solvens, de divinis apparitionibus, quæ immediate fant; docensquesanctos omnes Patres, tum qui legem præcesserunt, tum qui secuti sunt, hoc nactos, ut per apgelos ad Deum proveherentur.

Accedit quod et baptisma, Ocoqávera (ac si dicas divinam Deique apparitionem) vocamus; quod in eu Christus carne visus sit; et Spiritus sanctus D descendisse dicatur, quanquam tunc in specie columbæ, ad Christi dispensationem implendam, ex aereo corpore ex tempore formatæ, visus sit, uti sancti tradunt, ac præcipue Augustinus in lib. De

boc modo exponamus. Quin et illis deteriores vide- A Fpapic Exizubávouev. Mallov de xal xelpous adτών φανούμεθα, παρόσον χαί σωματιχόν τον θεόν έννοήσομεν, και τά του σώματος είησόμεθα πάσχειν. Αύτίχα γάρ ό μέν παλαιός νόμος παρά θιοῦ δεδόσθαι λέγεται τῷ Μωσεί, και θεόγραφος διά τοῦτο προσείρηται · όδ' 'Απόστολος περ! αὐτοῦ φηαιν, Εί ο δι' άγγελων λαληθείς λόγος έγενειο βέβαιος; xal πασα παράβασις xal παραχοή Ελαδεν Ενδικον μισθαποδοσίαν, κ.τ. έ. Πάλιν ή Γραφή τουτ' αύτο περί του Μωυσέως ήμιν έξηγήsaro, Kal éxáleser autor, elnousa, Kúpiog én της βάτου · χαίτοι ού Θεός ην ό χαλέσας αύτον έξ έχείνης τῆς βάτου, άλλ ἄγγελος, ὡς Εστιν ἀχούειν τών έξηγουμένων ταυτα ίερων διδασκάλων. Κοί πάλιν τῷ Αδραάμ τον Θεον Επιξενωθηναί φησιν. στι δε ού Θεός ήν, άλλ' άγγελοι, ό θείος Παύλος διδάσκει, Μέμνησθε (50), λέγων, Ϋης φιλοξενίας. διά ταύτης γάρ Ελαθόν τινες ξεν/σαντες άγτελους · τόν Άδραάμ αίνιττόμενος διά τούτου. περι ού xal & Θεολόγος Γρηγόριός φησι, Tl tor 'Αδραάμ Θεοῦ πεποίηχεν έστιάτορα; 'Αλλαχοῦ δε λέγει, Ούχ ώς Θεόν είδεν, άλλ ώς άνθρωπον Εθρεψεν. Και πάλιν ετέρωσε γράφει, Θεόν σταυρούμενον (51), και τοῦτον μετά ληστών · δπερ είχατὶ την θεότητα έννο ήσομεν, είς πολλην δυσφημίαν όλόγος Εσται. Διά δε την προσληφθείσαν σάρχα τουτο είρησθαι νομίζοντες, της άληθοῦς διανοίας ούχ άφιστάμεθα.

Έτι τον Μανωέ φησιν είπειν ή Γραφή. Άπολώ lauer, & γύrai. Θεόν έωράχαμεν · το φανέν αύτῷ σύμδολον Θεόν όνομάσας. Καλ πάλιν, 'Ο Θεός έστη έν συναγωγή θεών νέν μέσφ δέ θεούς διαxpirsi. Kal & Haulos, El rap elou zollol Beol, ώσπερ ουν nal είσι. Έω λέγειν τάλλα δτα θείν και θεοφανείας ή Γραφή καλεί, τα τοίς άγίοις πολυμερώς και πολυτρόπως λαληθέντα και φαντασθέντα, & πάντα πόρρω είναι της ούσίας του θιου, χαι δι' άγγέλων δραματουργείσθαι & άγιος Διονύσιος (52) απέδειξε, λύων την περί των αμίσων θεοφανειών άπορίαν, χαι διδάσχων τους προ νόμου και μετά νόμον πάντας θείους ήμῶν Πατέρας δι' άγγέλων είς Θεόν άνάγεσθαι.

Πρός τούτοις και τό βάπτισμα Θεοφάνεια καλουμεν, ότι εν τούτω σαρχί τε ο Χριστός έωρατο, χαί τό Πνεύμα τό άγιόν φαμεν καταπτηναι, καίτοι τότε שמאצי בי בולבו הבףוסדבףםק הףלק דאי אףבומי דהק Xpστοῦ οἰχονομίας, ἐχ τοῦ ἀερίου σώματος σχεδιασθείσης, ώς οι άγιοι φασι, χαι μάλιστα ο Αύγυστίος έν τῷ περί Τριάδος βιδλίψ και τη ακουσθείση φωνή

Θεοῦ xal πάθος dicit, Dei sanguinem et passionem;

quem et bibendum et corpus manducandum statuit, si modo vitæ desiderio teneamur, nihil incredu-

li rol; nepl sapude loyois. sermionibus de carne; quihus scilicet Christus, sic in cibum se daturum

pollicitus, haud dubie et dedit.

(52) De cæl. Ilier., c. 4, § 2.

\*\* Exod. xxxi, 18. \*\* Hebr. n, 2. \*\* Exod. m, 4; Act. vii, 55. \*\* Gen. xviii, 13. \*\* Hebr. xiii, 2. "Judic. XIII, 22. " Psal. LXXXI, 1. " I Cor. VIII, 5.

(50) Méμrησθε. Apud Paulum est, Mh έπι-λανθάνεσθε, ut et Vulg. Nolite oblivisci. Sicque scripscrit Calecas festinante calamo, et ut memoriæ occurrebat.

(51) Θεόν σταυρούμενον. Sie orat. 42: Θεός Graupositizvos, quanquam locus hic citatus, aliunde acceptus : pauloque superius eadem orat. alua



νόμου και μετά νόμον φανέντα τοις άγιοις Θεού ούslav elimper, avay xaothoo ueba xal tac axoustelσες αύτοις φωνάς έχ του Θεού λέγειν, ώστε χαι δργανα φωνητιχά τούτω προσάπτειν · όπερ άτοπον όμοῦ και γελοίον.

Τούτων δε οδτως εχόντων, ούχ αν όρθως είποιμεν the belas I paging if tous a flous xuplus tois oveμασιν έπί τούτων χεχρησθαι, άλλά μαλλον χατααχρήσθαι, και άδιαφόρως τοις τύποις περιτιθέναι τά όνόματα και ίδιώματα των άτυπώτων και άμορφώτων, ώς έχει το τοῦ Παύλου, 'Η δὲ πέτρα ἦr δ Χριστός · xal όμωνύμως ταυτα λέγειν, τοίς των elemijoulver drouage tà elevrijorta radourtag. à ôh πολλά και διάφορα και άλλοτε άλλως έχοντα έφάνησαν. Όμοιώματα γάρ έν ταξς χεροί των προφητών εύρέθησαν · χαι σύμδολα χαι συγχαταδάαις και γνωρίσματα οι άγιοι εξηγήσαντο, ώς άτι τών έχτε θέντων δήλου - ό δε Θεός το διά πάντων ππούμενον και είκονιζόμενον είς και ό αύτος και άμετάδλητός έστιν del ποτε. Τὸ δὲ τὸν Θεὸν τοἰς έγιοις όφθηνας διαγορεύειν ούχ άλλο πάντως ή το γνώσιν αύτους είληφέναι περί αύτου βούλεται, χατά την όρώντων άναλογίαν χαι χάθαρότητα, διά των συμδολικών αύτοις θεαθέντων έπει και ή περι θιού γνώσις χαι νόησις δρασις λέγεται Θεού · χαί ό την γνώσιν ταύτην είληφώς αθτόν έωραχέναι. 'Ο μίν γάρ Γρηγόριος ό Θεολόγος έν τῷ περί Υίοῦ (53) φησιν, 'Ο νενοηκώς τόν Υίον (τούτο γάρ το έωρακέται) νενότικε τον Πατέρα · ό δε θείος Χρυσόστομας (54), του εύαγγελικού φητού μνησθείς, του 'Δπεχρίθη τοις 'Ιουδαίοις χαι είπεν, Ούχ ότι τός Πατέρα τις έώρακες, είμη ό ων έκ τοῦ Θεοῦ, ούτος έώρακε τόν Πατέρα, εξρηκεν, "Ορασιν έτταῦθα την γνῶσιν λέγει, ήν δη γνῶσιν xal νόησιν, και διά των του Σωτήρος θαυμάτων τοίς νήτε παρούσι γεγενήσθαι διδάσχει. Λέγει γάρ, Tiroc de irener our dreon subuc sic to aloior; To θαύμα μείζον έργάσασθαι βουλόμενος, καί την θεότητα άγαχαλύψαι αύτοῦ γυμνότερογ. Καί ταύτα δε τά θαύματα δόξαν αύτου ό αύτος ούτος λίγει έν τη χατά Ιωάννην έξηγήσει (55), Ταυτα οδη δπαντα, λέγων, συναγαγών ο Εύαγγελιστής τά θαύματα, τά έν σώμασι, τά έν ψυχαίς τά έν τοῖς στοιχείοις • τὰ προστάγματα, τὰ δῶρα, tà dx óppnza exerra xal tŵr obparŵr bymloτερα·τούς νόμους, την πολιτείαν, την πειθώ, τας μελλούσας ύποσχέσεις, τα παθήματα αύtou, the baumaothe taiter nal vynlae ytμουσαν δογμάτων άφηχε φωνήν, λέγων, ( Έθεασάμεθα την δόξαν αυτού, δόξαν ώς Μονογενούς παρά Πατρός, πλήρης χάριτος και άληθείας. > Ού γάρ διά τα θαύματα μόνον αύτον θαυμάζομεr, dlia zal dia ta παθήματα olor έπειδη

<sup>34</sup> I Cor. x, 4. <sup>36</sup> Osee xii, 20. <sup>33</sup> Joan. vi, 46.

(53) Orat. 36, quæ est II, de Filio.

(54) Hom. 31 in I ad Cor.

τίν Πατέρα γνωσθήναι λέγομεν. "Αν ούν τά πρό του A Irinitate; auditaque voce dicimus Patrem cognitum esse. Igitur si ante postque legem sanctis visa, essentiam Dei dixerimus, cogemur et auditas illis voces ex Deo. Deique voces dicere; adeo ut. etiam loquendi organa illi tribuamus; quod absur-dum pariter ac ridiculum est.

> Hæc vero cum se ita habeant, haud reote dicamus, Scripturam sanctosque in his proprie vocibus. usos, sed magis illis abusos, ac promiseue earum 🐇 rerum nomina ac proprietates, quæ nullis figuris,. nullaque forma repræsentari possunt, figuris tribuisse; cujusmodi est il!u.l Pauli : Petra autem erat Christus \*1, hæcque illos, communi nomine non eadem nominis ratione (δμωνύμως vocant, nos æquivoce) dicere; eorum scilicet nominibus, quæ simulacro repræsentantur, repræsentantia vocantes; quæ plane multa sunt ac diversa, aliasque aliter. se habentia conspecta sunt. Simulacra enim in manibus prophetarum exstiterunt \*\*; sanctique symbola seu signa, et condescensus (ut sic loquar, inclinantis se nimirum majestatis demissiones) indiciaque exposuerunt; ut liquet ex iis quæ sic exponendo ediderunt. Qui autem his omnibus figuratur ac simulacro repræsentatur, unus idemque ac incommutabilis in sempiternum est. Quod autem Scriptura Deum sanctis apparuisse illisque conspectum esse refert, nihil prorsus aliud vult ac significat quam accepisse illos ejus notitiam ac cognitionem, pro suæ facultatis ac puritatis modo, per signa illa quæ sibi exhibita conspexerunt. Nam et quæ de Deo cognitio habetur, ac quod intelligitur, Dei visio nuncupatur; ac qui eam nactus est cognitionem, Deum vidisse perhibetur. Etcnim ait Gregorius Theologus, Orat. de Filio : Qui Filium. cognovit, seu intellexit (hoc enim significat illud : Qui vidit) Patrem quoque, cognovit seu intellexit. Divus item Chrysostomus, quo loco evangelicashujus sententiæ meminit : Respondit Judais et. dixit : « Non quia Patrem vidit quis, nisi qui ex-Deo est, hic vidit Patrem \*\*; ) ait ; Visionem hoc loco cognitionem vocal, quam utique cognitioneus seu notitiam, ex Salvatoris quoque miraculia, his qui tunc aderunt contigisse docet. Ait enim : Cur rero non statim ascendit in naviculam? Nempe hoc sat-. agens, ut miraculi magnitudinem augeret, ac dcitatem suam clarius manifestaret. Harcque adeo miracula idem ipse ejus gloriam ac claritatem vocat, expositione sua in Joannem : His igitur omnibus, inquiens, miraculis ab evangelista collectis, quæ in corporibus, quæ in animis, in elementis; præceptis donisque, arcanis illis cæloque altioribus, legibus, disciplina, suadendi vi, suturorum promissionibus, crucialibus ejus as tormontis, in admirandam hans illam cælestisque doctrinæ plenam vocem erupit :.

(55) Hom. 11 in Joan.

MANUELIS CALECA

• Vidimus glorlam ejus, gloriam quasi Unigeniii a A προσηλώθη τῷ σταυρῷ και έμαστιγώθη • ἐπειδή Patre, plenum gratice et veritatis 16. > Neque enim miraculorum gratia Christum duntaxat admiramur. sed et pussionum ac cruciatuum, quod nempe cruci affixus ac verberibus cæsus, quad alapis acceptus, quod consputus, quod ab illis ipsis, in quos beneficia contulerat, in maxilla percussus. Nam et in his ipsis, quæ probri et ignominiæ plena esse videntur. illud idem rursus verbum merito prologuamur, quod et ipre rem gloriam appellarit. Sie quidem divinus Chrysostomus. Magnus autem Basilius : Ex eo. inquit, quod venti et mare obedierunt ei, deitatem illius cognoverunt. Enfinivero cognitio hac cum perfectior fuerit, regnum cœlorum a Gregorio existiunatur. Etenim, Orat. de constitutione episcoporum : B Regnum Dei, inquit, nihil aliud esse existimo, quam ejus, quod purissimum ac perfectissimum est, adeplionem. Perfectissima porro rerum omnium est Dei cognitio. Verum eam, quandiu in torra versamnr, parlim tencamus, partim percipere studeamus, partim denique in futurum ævum reservemus. Oratione vero In lumina, faturam mercedem una cum praceptis suscipiendam ac credendam hortans : Eam Incem, ait, iis qui animo et mente purgati fuerint; hoc est Deum, sese cuique, pro ejus puritatis ratione, spectandum cognoscendumque prabentem, id quod regnum coelorum appellamus; iis contra, qui animi cacitate luborant, tenebras esse, hoc est, abalienationem alque aversionem a Deo, pro hebetudinis ac cæcutientiæ modo, qua quisque in C hae vita affectus fuerit. Hanc porro Dei cognitionem sanctis repositam, quam a resurrectione speramus, unionem, vin omnem mentis excedentem. vocat sanctus Dionysius, per quam erit Deus omnia in omnibus 88, ut anctor est beatus Paulus. Verum de his postes : nune vero liquidissime omnibus patet quod dicebamus, Dei nullum nomen esse, cumdemque rursus multa nomina habere. Eius quidem nullum nomen est, quod ad essentiam attinet; habet vero ac nominatur ex illis miraculis, quæ in universo elucent. Sic et Gregorius Nysscms aiebat : Quæ in universo miracula conspiciuntur. materiam præbent ut cum sapientem et justum, et quæ sunt ejusmodi, vocemus. Simili modo utrumque

<sup>34</sup> Jaan. 1, 14. <sup>38</sup> | Cor. xv, 28.

Non chim in xopy, guod est pupilla ocult, percutere dicimus, vel Dominus id passus legitur, sed επι χόρρης, in gena, pro quo Joannes βάπισμα et βαπίζειν dixit, quod minus Atticum est; volueritque Chrys. posita prius Evangelica voce, ipsa simpliciore, elegantiore hac exque usu Greci sermonis rem declarare. Unde et Lucas, qui purius Grace locatus est, sic expressit, Kai περιχαλύψαντες αύτον, Ετυπτον αύτου το πρόσωπον, perculiebant faciem ejus ; nempe dando alapas. Thomas Magister, Το, έπι κόρρης πατάξαι, dieit, την γνάθον πλατεία πλήξει χειρί. Atque ita Atticum esse, non item βάπισμα δούναι. Sequentibus male Aniano habitus locus Chrysostomi. Tantis enim, quæ 472

έφραπίσθη, έπειδη έ**νεπτύσθη, έπειδη έλαβεν** έπι κόζφης π.lazάς (56) παρά των εύεργετηθέντων αύτῶν. Kal γàp κal ἐπί τούτοις αύτοῖς τοῖς δοχούσιν έπονειδίστοις είναι το αύτο πάλιν ρήμα άξιον έπιφθέγξασθαι · έπει και αυτός δόξαν τό πρᾶγμα ἐκάλεσε. Ταῦτα μὲν όθείος Χρυσόστομος ό δε μέγας Βασίλειος, 'Από των ανέμων, φησ), καί τῆς θαλάσσης ύπακυνσάντων αὐτῷ έγνώρισαν αύτοῦ την Θεότητα. Άλλα μην ή γνώσις αύτη τελεωτέρα χαθισταμένη, βα**σιλεία** ούρανών Γρηγορίψ τῷ Θεολόγψ δοκεί. Καλ γάρ έν τῷ περί καταστάσεως έπισκόπων (57), Ηγούμαι, φησί, μή άλλο τι είναι βασιλείαν Θεού ή το τυχείτ του καθαρωτάτου και τελειοτάτου. Τε-Aswitutor de tur ortur gradig. Osov. 'Allà to μέν κατάσχωμες, τὸ δὸ καταλάδωμεν, ὄως ἐσμὸν ύπερ γης το δε εκείθεν ταμειευσώμεθα. Έν δε τῷ είς τὰ Φώτα λόγφ (58), και την μάλλουσαν άνταπόδοσιν μετά των προστεταγμένων δέχεσθαι τόν βαπτιζόμενον παραχελευόμενος, Ταύτην είντα φησί φῶς τοῖς κεκαθαρμένοις τὴν διάνοιαν, τουτέστι Θεόν όρώμενόν τε καλ γινωσκόμενον κατά thr araloglar the radapotneoe & on rad Bucileiar oliparar droudlouer quotec de roic τυφλώττουσι τό ήγεμονικόν τουτέστιν άλλοτρίωσιτ' Θεού κατά την άταλογίαν της άττευθεν άμελυωπίας. Τρύτην δή την περί θεού γνώσιν την άγίοις άποχειμένην μετά την έλπιζομένην άνάστατιν ύπέρ roir Erwoir & Erios Διανύσιος (59) rakel, xab' fir d Osde Estat nårtæsr autoic, xara τόν μαχάριον Παύλον. Άλλά περί μέν τούτων ύστερου · νῦν δὲ χαθαρώτατα διά πάντων φαίνεται ότι, ώσπερ ελέγομεν, χαι άνώνυμος έστιν ο θεός, χαι πάλιν δνομάζεται. άνώνυμος μέν κατά την ούσίαν, όνομαζόμενος δε άπό των εμφαινομένων το παντί. θαυμάτων. Ούτω γέρ & Νύσσης Γρηγόριος Ελογε, Tà ἐr τῷ παrτὶ ἐrθεωρούμ**ε**ra θαύματα τὴr ὕ.lŋr δίδωσι, δι' ών σοφόν και δίκαιον, και τά τοιαύτα zalouµer. Τον όμοιον τράπον είποιμεν. αν έχάτερον όρθως, "Οτι τόν Θεόν ούδείς πώποτε τεθέαται, χαί ότι πάλιν τον αύτον και προφηται χαί άγιοι είδον, κατ' άλλο δηλονότι και άλλο το μέν. διά το μή είναι δυνατον την του Θεου φύσιν περιλα-

(56) "Ελαβετ έπι πόζοης πληγός. Sic emen- Dex ejus Græcis reddidi, suz hæs substituit : Ipsum to quod cratin Caleca editisque Chrys. χόρης. rursus verbum clarissimum apparuit, hoc Joannes gloriam appellavit. Dicas neol Abyou, de divina Verbo scrinonem esse, eun sit õhua, referature totam superiorem sententiam s Vitimus gloriom ejus quasi Unigeniti a Patre, quam et in passioni-bus ait merito de Christo celebrari; ac inde probat, quad à auros (nempe Adyos ac Christus, ipse Unigenitus) tem, passionem suam, gloriam appellarit, ac claritatem, 885av. Sic enim Chrysost. ex-pmit, et cum eo alii, quod ait Dominus, Joan. III et xiii : Venit hora ut clarificetur Filius hominis; continho clarificabit eum, etc.

(57) Orat. 29.

(58) Orat. 40, quæ est in sanctum baptisna.

(59) De divin. nom., c. 1, § 7.



depettor superspaces of water the state of a side of a voider he loyer repi exelvor and twee our boken, xata τη των φρώντων αναλογίαν, και την των όρωμένων sixacias xat governiay.

bein, and durd two untreparametress to dreepor and a recte divertmens : Deum neminem vidisse unquan 14; ac rursus, euindem et prophetas et sanctos vidisse, alia seilicet atque alia ratione; alterum quidem, quod Dei natura comprehendi non possit, infinitaque et immensa majestas sub velamine continetur ?

alleren, ob cognitionen quan de ille per signa quadam, pro aspicientium ratione, carumque rerum qua aspectu cernuntur conjectura ac informatione, habemus.

To s'abro xal mept off mersyif Eore leyers. Kai γάρ μετέχομεν του Θεου. Ένοικήσω γάρ, φησίν, ir adraiç, zul inxepanetow zal, 'Erw zal o llathe ilsurousea, rai worthe rep' abte routσομεν. 'Αλλ' εύχ ώς έχει φύσεως ή θεύτητο;. τούτο γάρ των Μασσαλιανών έστιν ή αξρεστς (60) . άλλ' ώς φησιν ή καν αύτιδη γενομένη συνοδος. Λέyes yap, Flyzzał zię baidynia zoù Mapanityzov. na tromes rois allows o Bebs, a.t. I our we Eyes φύσεως ή θεότητες. Εί δέ τινες έγένοντο Μασautorol gaonomes perfyeir the ovolae tob Bui, peraballodons els ti tar xatallilur ebicic, zal rairy ror Over otreir Eleyor ir inviois, there the totatty buddebetar els tas inirur πεσαλάς άποτροπιαζόμεθα. Kal γάρ pallor τοις του αγίου Διονυσίου λόγοις έπόμεroi, sar gauer to tou Beon xpugior drengarrug inguireo has, zai to duidentor duedintug perferences - rai to dreage inner dreage inter προϊέται zal πατταχού γίνεσθαι, μέτοτ έφ' šavrov, **āllur s**iç xeirurlar xal µsrovolar έφιπτῶν ταῖς ἀναλόγοις ἐχάστων φύσεσι γενοperor, our exervou peraballorrog. "Allog C γάρ πάρεστιν ο Θεός κατά την έαυτοῦ φύσιν, έφόσο**ν μηδέν έμποδών αύτ**φ πέφυκε γίνεσθαι, ral allus rata πρόνοιαν, δταν πάντα πάσι rinnai - nai allus adlır er ovderi tür örtur έστι**r, έφ' δσοr zaθ' αύτό**r μηδέr τό σύroλor tur brew dost nata te.

# КЕФАЛ. Г.

### Περί του ένός Θκού, ης έστι Τριάς.

Τουτον τον ένα και άληθη θεόν, τον δημιουργλη xal συνοχέα τοῦ παντός, την πηγην τῶν ἀγαθών xxt αίτίαν τού συνίστασθαι Εχαστον, πιστεύομεν χαί όμολογούμεν είναι Πατέρα και Υίδν και άγιον D Ανεύμα. Τούτο δέ ούχ άπι διανοίας άνθρωπίνης έχ τών κτισμάτιων συλλογ:στικώς συνηγάγομεν, άλλ' έξ άποχαλύψεως ελάβομεν. Έπειδη γάρ έχ των xτ:σμάτων διά τής αἰσθήσεως τοῦτο λαδείν οὐδόλως ήν δυνατόν, έδέησεν ήμιν της τούτου παρά

" Joan. 1, 18; Isa. vi, 1 segg. " Levit. xvi, 12.

(60) Τοῦτο γὰρ τῶν Μασσυλιατῶν έστιν αίρεric. Antiqua hæc hæresis, inter monachos maxime, m joris specie sanctitatis orta, abeisque aliis aliisque temporthus locisque propagata; quam sanctissimi episcopi strenue compresserunt, Litoius Melitinensis, Valerianus et Amphilochius, quorum amborum suggestione in synod. Ephes. Act. VII, fait damnata. Quam Calecas synodum relert, recentior est, quod sic Dionysianis nititur. Num ad Greg. Palamæ, illumque secuta tempora hæc spectent, quanle recruduit illa hæresis inter solitarios, quibus

Idipsum de participatione dici potest. Nam et Dei sumus participes. Ait enim : Inhabitabo in eis et inambulabo »1. Et; Ego et Pater veniemus, et mansionem apud eum faciemus »". Sed non pro eo ao ille se natura habet ac deitate (hæc enim Massafianorum hæresis est), sed sicut alt, quæ in illos celebrata synodus est. Sic enim habet ; Fit adventus quidam ac præsentia Paracleti, Deusque in sanetis habitat; non pro eo ac se natura ac deitate .habet. Sin autem Massaliani quidam exstiterunt, qui se Dei essentice participes esse dicerent, in corum aliguid, quod pro corum conveniens ratione sit, seze demutantis; nos talem impietatem in illorum caput rejicimus. Potius enim sancti Dionysii sermones secuti dicimus, Dei occultum omne, ita ut non elucent, elucere, et quod imparticipabile est, citra participationem participari ; quadque a se minime exeat, non exeundo procedere, ac cum in se maneat, **ubique versari suique omnibus præsentiam præstare ;** enjus aliis societatem ac participationem, quantam ex natura assegui liceat, incuntibus, non quasi ipsa Miquid demutetur. Aliter énim Deus per naturam suam prasens est, quatenus nihil ipsi obstare habet : aliterque ex providentiæ rationibus, cum omnia in omnibus fiat; ac rursum aliter in nulla rerum est, quatenus ipse per seipsum exsistens, nulla prorsus rerum ulla ratione est.

#### CAPUT IIL.

#### De Deo uno qui est Trinitas. \_

Unum hune ao verum Deum, rerum universitatis conditorem ac qui cans conservet , bouorum fontem, ac quo auctore singula quæque constent, credimus ac confitement, Patrem et Filium et Spiritum sanctum. Quod vero sic sentimus, non humana rationo ex creatis discurrendo collegionus, sod ex revelatione accepimus. Quia enim ex creatis sensus opera id nulla ratione capere poteramus, necessarium nobis fuit at divina revelatione doceremur. Ipseque

\*\* Joan. xrv, 25.

se ipse Palamas patronum exhibuit ? de quo vid. Leo Allat. De consensu utriusque Ecclesice; ut et ejus Diatribam de Symeonum scriptis a me nuper editam ubi de Symeon'e Xerolophi abbate, dicto novo theologo, disputat, ejusque erroris insimulat, Sed de illis plura nos ad superiorem Calecæ traclatum, ac certiora, quod ejus vitæ non desit copia a discipulo summa cura ac deligentia scripta, quæ desiderata Leoni Allatio est. De Massalianis cum tanta Damascenus habeat, nihil corum memiuit quæ hic refert Calecas.



adeo Del Filius unus e sancia Trinitate, que ejus A Osou anoxadicieus. Kal autos o els rñs Triádos, o bonitas est, ffctus homo (qua de re paulo inferius, ex sacris pariter Scripturis, colligentes pro virili dicturi sumus) revelavit nobis Trinitatis mysterium, ne humana seducti doctrina, creaturas colamus.

μεν.

Ac prins quidem per prophetas rei hujus veritatem obscurius indicavit, sapienti consilio ab idolorum cultu paulatim homines retrabens; deinde vero ipse per seipsum consone prioribus clare docuit: qued sane sic mirum extraque omnem usum, ut vim omnem mentis ratione utentis excedat. Etenim Unitatem in Trinitate credimus, et Trinitatem in Unitate; ac neque Unitas trium personarum confusionem ac velut concretionem conflaturamque in- B ducit, nec personarum numerus monados ( id est, essentiæ) unitatem discernit : quin et unum est secundum essentiam, et tria hypostaseon ( id est, personarum ) ratione. Distinguitur enim unite, et distinctim connectitur, ut ait Gregorius Theologus. Ac rursus : Vix unum animo concepi, cum statim tribus circumfulgeo. Vix tria distinguere incipio, cum statim ad unum mentis intentiones fero. Nam in hominibus quidem, qui tres homines sint, non unus sunt, nec rursus qui unus, tres exsistant; in Deo autem, cum unum tria sunt, tum tria unum ; quæ sane, uti dicebam, omnem mentis vim excedunt.

Hanc unionem ac distinctionem Dominus noster Jesus Christus tradidit, dicens : Euntes in mundum universum, docete omnes gentes, baptizantes cos in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti \*\*. Eo quidem quod ait, in nomine singulariter, unam essentiam siguificavit (tres enim, qui duo sint ac tria, singulari numero nunquam proferantur), quod vero addidit, Patris et Filii et Spiritus sancti tres hypostases (id est, personas) unius essentiæ docuit. Cum autem alio loco dixit : Ego et Pater unum sumus. unum quidem essentia tribuit, illud vero, Ego et Pater, personis assignavit. Magnus quoque Athanasius haue theologiam secutus : Ter, "inquit, clamant (Sancius,) quod tres hypostaises, semel vero (Dominus,) quod una Divinitas. Hæc fidelibus abunde sufficiant. Hactenus qua bomines nituntur, coguilio pervenit. Hue usque Cherubim pennis obte- D πιστοίς · Ιως τούτων ή γνώσις έν άνθρώποι; φθάguntur.

llanc igitur secuti regulam, qua de Deo (qui sancta Trinitas est ) loquimur, velutque in medio constituti, quæ sunt utrinque absurda evadimus. Qua nempe unam essentiam seu substantiam conften ur, Arii eliminantes doctrinam, tres essentias. Patrem et Filium et Spiritum sanctum asserentis, ac una cum nominibus etiam subjecta dividentis. Qua vero tres personas confitemur, Sabellii itidem

\*\* Matth. xxviii, 19.

(61) Greg. orat. 37, 39, 40.

(62) Athan., De humana Christi natura, t. I, Greg. orat., 42.

Υίος του Θεού, γενόμειος άνθρωπος δια την έαυτου άγαθότητα (περί ού μικρόν ύστερον κατά τό δυνατόν έρουμεν, τόν όμοιον τρόπον έχ των άγκων ταύτα Γραφών συλλέγοντες), άπεχάλυψεν ήμιν το της Τριάδος μυστήριον, ίνα μή από της άνθρωπίνης διδασκαλίας πλανώμενοι, τοίς κτίσμασι λατρεύω-

> Καί πρότερον μέν περί τούτου διά των προφητών ήνίξατο, σοφώς κατ' όλίγον άπό της είδωλολατρείας τούς άνθρώπους άφέλχων είτα και δι έαυτοῦ συμφώνως τοις πρότερον χαθαρώς εδίδαξεν 'δ δη τησοῦτόν ἐστι παράδοξον, ὥστε πάσαν λογικήν διάνοιαν ύπερβαίνειν. Και γάρ Μονάδα έν Τριάδι, και Τριάδα έν Μονάδι πιστεύομεν και ούτε ή Μονάς τής ούσίας σύγχυσιν χαι συναλοιφήν τοις τρισί προσώποις έμποιεί, ούτε ό άριθμός των προσώπων διαιρεί την της Μονάδος, είτουν την της ούσιας ένότητα άλλά χαί έν έστι χατά την ούσίαν, και τρία κατά τάς υποστάσεις. Διαιρείται γάρ ήνωμένως και συνάπτεται διηρημένως, ώς φησιν ό Θεολόγος Γρηγόριος. Καί πάλιν, Ού φθάνω τό έν νοήσαι, και τοῖς τρισί περιλάμπομαι. où gôdru tà tpla ôisleir, sal elç tò êr àragépoμαι (61). Και γάρ επι μεν των άνθρώπων, οί τρείς άνθρωποι ούχ είσιν είς · χαι πάλιν ό είς ούχ είσι TPETS · Exel of xal to by tpid, xal tà tpia by antep, ώς έφην, πάντα νοῦν ὑπερδαίνει.

> Ταύτην την ένωσιν και την διάκρισιν δ. Κύριο; ήμων Ίησοῦς Χριστός παραδίδωκεν, είπων, ε lioρευθέντες είς τον χόσμον άπαντα, μαθητεύσατε πάντα τα Εθνη, βαπτίζοντες αύτου; είς το δνομα του Πατρός και του Υίου και του άγίου Πνεύματος. > 'Από μέν γάρ είπειν, « είς τό δνομα » ένιχῶς, την μίαν ούσίαν έδηλωσεν (τρείς γάρ δύο και τρία δυτα, ούδέποτε ένιχώς προφέρεται) άπο δέ τοῦ προσθείναι, « Πατρός και Υίοῦ και άγίου Πνεύματος, , τό τρισυπόστατον τη; μιας ούσίας έδίδαξεν. 'Αλλαγού δε είπων, « Έγω και ό Πατήρ εν έσμεν.» τό μεν « έν » τη ούσία απέδωχε, το δέ, « Έγώ χαι ό Πατήρ, > τοις προσώποις. Και ό μέγας 'Αθανάσιος ταύτη τη θεολογία στοιχών (62), « Τρίς, » φησί, τό "Αγιος, διά τὰς τρείς ὑποστάσεις" ἄπαξ δὲ τὸ, Κύριος, διά την μίαν θεότητα. > 'Αρχεί ταῦτα τοἰς νει • μέχρι τούτων τὰ Χερουδιμ συγκαλύπτεται πτέρυξι.

> Τούτω ούν ακολουθούντες τῷ κανόνι περ! του θεού, της άγίας Τριάδος, και ώσπερ επι μεσότητος έστηκότες, τὰ ἐκατέρωθεν άτοπα ἐκφεύγομεν·διὰ μὲν τοῦ μίαν ούσίαν όμολογείν, τὸ τοῦ 'Αρεία δόγμα άποββίπτοντες, τρείς ούσίας διαφόρους λέγοντος τόν Πατέρα και τον Υίον και το άγιον Πνεύμα, και τοις όνόμασι συνδιαιρούντος χαι τὰ ύποχείμενα · διὰ δέ τού τρία πρόσωπα όμολογείν, το δόγμα του Σαδελ-



λίου άποπέμποντες, δς εν πρόσωπον έλεγε τον Ά dogma respuentes, qui unam Doum personam diθεόν και ποτέ μέν ώς Πατέρα φαίνεσθαι, ποτέ δέ we Yer, word de we Ilvedua arior.

"Βστι τρίνου ό Θεός μία cúsia, πρόσωπα δε τρία·. to use Martho, to be Yibs, to be Aveoua artor. Kal ιον μέν Πατέρα αίτιον όμολογούμεν Υίου χαι Πνεύματο; (63) · τόν δε Υίδυ και το Πυεύμα αιτιατά. Έξ έχείνου γάρ ό μέν Υίλς γεννητώ;, το δέ Πνεύμα έκπορευτώς. "Οθεν του Υίου και του Πνεύματος είς έν αίτιον τόν Πατέρα άναφερομένων, Θεόν Ένα τά ερία φρονοῦμεν σύν άλλήλοις νοούμενα, και Θεόν έχαστον καθ' έαυτο θεωρούμενον. Και γέρ και δ Bathp Osos Esti téleios xil avellintis, xal o Yids έμοίως, και τό Πνεύμα τη άγιον ώσαύτως. και ού μαλόν έστι Θεός ή ό Πατήρ τοῦ Υίοῦ ή τοῦ Πνεύματος, ή 6 Υλλς μάλλου Θεός του Πατρός ή του **Ανεύματος · ή το Πνεύμα μάλλον Θεό; τού Πατρός** ή τοῦ Υίοῦ · ἀλλ' ὅταν μίαν τῶν ὑποττάσεων ἐννοῶμεν, τέλειον αύτλη θελη χαι τελείαν ούσίαν γινώσχομεν και δταν πάλιν τι τρία κατά διάνοιαν συνάψωμεν καί συνπριθμήσωμεν, Ενα τον αύτον Θεόν καί τέλειον την ούσίαν φανταζόμεθα, χαι ό αύτος χαλ el; Geos drilourar, drav leymper Hartip. Tids xal άγιον Πνεύμα, και όταν τον Πατίρα λέγωμεν μόνον, 1 tov Yiov, 1 to mandrion Ilvedua.

Ού τούτο λέγω, ότι ό Πατήρ έστι και Yibç, και άγιον Πνεύμα. τούτο γάρ Τουδαϊχόν έστι χαι δόξα του Σαδελλίου · άλλ' ότι έν όποιονούν των θείων προσώπων τελείως και άνελλιπώς έστι θεός μηδενό; C λειπόμενον κατά την οδσίαν, της μιας και όλης και τελείας θεότητος, έπει ούκ έστι τής όλης θεότητος μέρο; μέν ο Πατήρ, μέρος δε ό Yibç, μέρο; δε το έγιον Πνεύμα. Ολό γάρ μέρος ή μέλος ό Θεός έχειτό γέρ μέρος έλλιπές. Πρός δε και σύνθεσιν και περιγραφήν είσάγει. και ότι έν όποιονουν των τριών Slov Esti. Kai yap & Matho Ords Slos, xal & Yids θεός όλος, και το Πνεύμα το άγιον Θεός όλος. Και διά τούτο ού λέγομεν ότι ή όλη χαι μία θεότης διαιρείται εί; τά τρία πρόσωπα ταύτα, ώσπερ το γένος είς είδη, ή το είδος είς άτομα, ή το όλον είς μέρη. Ούδε λέγομεν δτε μείζων ή πλείων έστε Θεό; ό Πατηρ όμου, και ό Υίδς και το Πνεύμα του Υίου και του Πνεύματος . ή ό Πατήρ όμου και ό Υίδς του Πνεύματος • ή δ Πατήρ μόνος του Υίου ή του Πνεύματος μόνου έστι μείζων ή πλείων ή ελάττων, χαίτοι κατά τά πρόσωπα άριθμοῦ είσαγομένου · άλλ' όμολογούμεν ότι όλη ή αύτη και μία τελεία τελείως iv redely Marpi, and ddy redela redelwy iv redelw

(63) Alrior Ylov Ral Arevuatos. Loquitur Calecas, ipse Græcus Græco scribens, ac de fide informans, Græcerum more, non explicando pro-cessionem Spiritus etiam a Filio, tanquam uno cum Patre principio, ac principio ex Patre principio, qui sit fons totius Trinitatis, ac proinde vere xat έξοχην altion, id est. Auctor ac causa, pront Graci ea voce utuntur. Vidend. Gregor. orat. 29, p. 490 et 23, 422 et 39, p. 650, ubi perinde Spiritum a Patre dicit procedere. ούχ υξικώς, ούδε γέρ γεν-νητώς, άλλ' έκπορευτώς non Filii more; neque cebat; ac modo quidem ut Patrem, modo vero ut Filium, ac modo ut Spiritum sanctum sese exhibere,

Est igitur Deus una essentia, ac tres personæ; ex his, una Pater, una Filius, una Spiritus sanctus. Ac Patrem quidem, Filii ac Spiritus anctorem confitemur; Filium vero et Spiritum, qui ab aucctore sint. Ex illo enim est, Filius quidem, gignendi ratione; Spiritus vero, processione. Quocirca, cum Filius et Spiritus ad unum auctorem (Patrem) referantur, Deum unum tres personas inter se conjunctas sentimus, Deumque singulas, si per se considerentur. Nam et Pater Deus perfectus est, nullo defectu loborans, Filiusque similiter, ac perinde Spiritus sanctus. Nec magis Deus est, vel Pater quam Filius vel quam Spiritus, vel Filius magis Deus. quam Pater aut Spiritus, aut denique Spiritus magis Deus, quam Pater aut Filius. Sed cum unam personarum intellexerimus, perfectum eaus Deum ac essentiam perfectam cognoscimus; ac cum rursus tres personas animi cogitatione copulaverimus ac connumeraverimus, unum eumdemque ac perfectum essentialiter Deum cogitamus; idemque ipse ac unus Deus significator, cum dixerimus Pater, Filius et Spiritus sanctus, et cum solum Patrem dixerimus, aut Filium, aut sauctissimum Spiritum.

Non hoe dico, quod Pater et Filius sit et Spiritus sanctus ( hoc enim Judaicum est, Sabellique opinio), sed quod una quævis divinarum personarum perfecte nulloque defectu Deus est, ita ut nihil desit, quod ad essentiam attinct, de una totaque ac perfecta deitate. Non enim totius deitatis pars quidem Pater, pars vero Filius, ac pars Spiritus sanctus. Nam Deus parjein aut meinbrum non habet. Pars enim quid imperfectum est. Accedit etiam, quod ejus ratio compositionem ac circumscriptionem inducit: ac quod unaquæque trium personarum totum exsistit. Nam et Pater, Deus totus est; et Filius, Deus totus ; et Spiritus sancius, totus Deus. Idque causæ est, cur non dicamus, totam unam Deitatem in tres istas personas dividi velut genus in species, vel speciem in individua, vel tanquam totum in partes. Neque dicimus Patrem simul et Filium et Spiritum sanctum majorem esse aut pleniorem Deum, quam Filius aut Spiritus; vel Patrem simul et Filium, quam Spiritus, vel Patrem solum, Filio aut Spiritu solo, majorem esse vel pleniorem, autve minorem, quantumvis personarum ralione numerus ineatur; sed confitemur totam camdem unamque

enim generatione, sed processione. Ac mirum si Corderii ac Lanselii dicam adversus Maximum, ante annos 20 a ma exsumatani, vel Gregorius, vel meus Calecas evadant. Longe solidior Georgius Metochita gravissimus traditionis testis et assertor, qua sic expressam vel involutam mysterii Trini-tatis fidem, nihit Ecclesiarum paci offecisse osiendit; cum alii aliorum fidem non ignorarent, donce Photius fovendæ tyrannidis occasionem inde arripuit : cujus pene exstinctum schisma ac compressum Michael Cerularius denuo suscitavit.

477

fectam perfecte in perfecto Filio eamdem, ac totam perfectam perfecte eamdem in perfecto Spiritu sancto. Ac rursus, totum Spiritum sanctum in tota eadem, totumque Filium in tota eadem, ac totum Patrem in eadem tota. Rursusque, totam totum Patrem totamque totum Filium, et totam totum Spiritum sanctum. Ac rursum, totus in toto Filio et Spiritu sancto perfecte est Pater, totusque in toto Patre et Spiritu perfecte Filius, ac totus in Patre et Filio perfecte Spiritus sanctus. Una enim essentia est Patris et Filii et Spiritus sancti, cum nentrum sine altero sit, aut intelligatur.

Propterea ait Gregorius Theologus, Orat. in Lumina: Unum aliquod trium animo informans, totum hoc esse existimo, plenoque mentis oculo, ejus magna pars diffugit. Non possum ejus comprehendere magnitudinem, ut ei quod deficitur, quod amplius est tribuam. Cum tria mentis consideratione contraxero, unam facem conspicio, lumen unum dividere scu commetiri non vulens. Etsi ergo Patrem Deum perfectum et increatum rerumque opificem dicimus, pariterque etiam Filium et Spiritum sanctum : non tamen tres deos, aut tres increatos, vel tres rerum opifices dicimus, ob unius essentize unitatem, et quod Filius et Spiritus ad unum auctorem referantur, nempe Patrem. Quod igitur dicebamus. Deum unamquamque personam secundum se consideramus, ob consubstantialitatem; Deumque unum tres simul alias in aliis intellectas confite mur, ca scilicet ratione ut principatus unus con-C servetur; manente rursus ac incolumi sua cuique proprietate. Necesse cnim est, ut et personales proprietates inconfusas ac immobiles confiteamur, Deumque unum in tribus personis adoremus, Patrem quidem, ut Patrem, Filiumque ut Filium, ac Spiritum sanctum ut Spiritum sanctum, quemadmodum in cadem Oratione de his loquitur : Nam alioqui quomodo proprietas fuerit, si moveatur exque ulia in aliam mutetur? Magnus quoque Basilius in. libro De fide : Filium, inquit, ac Patrem dixi. Uas mihi serva proprietates. Uoc itaque manens, quod est, Filius cuncta est quæcunque Pater, juxta Domini vocem, cum ait: (Omnia quæcunque habet Pater, mea sunt \*\*. > Chrysostomus, quaque D in quodam suorum Sermonum : Proprietatem cum dico, Patrem, Patrem intellige; et Filium, Filium; et Spiritum sanctum, Spiritum sanctum. Hæ enim proprietates inter se minime commutantur. Etcnim Pater proprie vereque Pater est; et Filius, proprie vereque Filius; et Spiritus sanctus, proprie vereque Spiritus sanctus. Apud homines qui-

•• J an. xvii, 15.

(64) "Otar ër ti tür tpiür. Sumpla hæc ex alia Gregorii orat. quam citet Calecas, El; tà quita, etsi illa jam non occurrit. Sicque etiam superioribus eidem obrepsit, ut quasi ex hac eadem orat. referrer, quod ex alia retulisse deprehendi, et vero

430 perfectam perfecte in perfecto Patre, totamque per- A to Ylo & auth . xal oun relata selatos & auth in redely to ayly Ilvevinate, nat nake they to Ilvevine to ariov in on th auth, wal onor & Tide in on the airn. xal blog in bly th airn & Hartp. Kal raliv. Shy Shos & Hartho, zal Shy Shos & Yies, zal Shy Show to Ilveupa to ariov. Kal takin shot in she to Ylo xal to Ilveouate teletos tothe batho, xal όλος έν όλφ τῷ Πατρί και τῷ Πνεύματι τελείως έστιν ό Υίος, και όλον έν όλφ τῷ Πατρί και τῷ Γίῷ τελείως έστι το Πνεύμα το άγιον. Μία γάρ ούσίε Harpos, Yiou xal aylou Hussiparos, oux buto; wi έτέρου χωρ'ς έτέρου, ή νοουμένου.

> Διά ταῦτά φησιν ό Θεολόγος Γρηγόριος έν τῷ εἰς τά Φώτα λόγφ, « "Όταν Έν τι τών τριών (64) φαντασθώ, τούτο νομίζω το παν, και την όψιν πεπλήρωμαι, χαι το πλείον διέφυγεν. Ούχ έχω το μέγεθο: τούτου χαταλαδείν, ίνα δώ το πλείον τῷ λειπομένο. "Όταν τά τρία συνέλω τη θεωρία, μίαν όρῶ λαμπάδα, ούχ έχων διελείν ή μετρήσαι το φώς ένιζόμε νον. > "Οθεν εί χαι Θεόν τέλειον χαι άχτισταν χαι δημιουργόν λέγομεν τον Πατέρα, ώσεύτως και το Υίδυ και το άγιον Πνεύμα · άλλ' όμως ού λέγομεν τρείς θεούς, αύδε τρείς αχτίστους, αύδε τρείς δημιουργούς, διά την ένότητα της μιας ούσίας, xal t τόν Υίδν και τό Πνεύμα είς έν αίτιον άναφέρεσθαι, τόν Πατέρα. "Οπερ ούν ελέγομεν, Θεάν έχαστον χ.θ' έαυτον θεωρούμεν διά την άμοουσιότητα, κα θεόν ένα τὰ τρία όμολογοῦμεν σύν άλλήλοις νοούμενα διά την μοναρχίαν, φυλασσομένης έχάστο πάλιν της ιδιότητος. Δεί γλρ και τάς ύποστατικές ίδιότητας άσυγχύτους xal άμεταδλήτους όμολογείν, xal προσχυνείν ένα θεόν έν τρισί προσώποις, τόν μέν Πατέρα ώς Πατέρα, τον δε Υίδυ ώς Υιόν, τό δε Πνεύμα το άγκον ώς Πνεύμα άγιον, χαθώς ό αύτος Θεολάγος έν τῷ αὐτῷ φησι περί τούτων. « Πῶς γ.φ άν ιδιότης εξη κινουμένη και μεταπίπτουσα; > πάλι» xarà tòv autòv sinsiv. Kal o µéyaç Bagileio; èv tŵ περί πίστεως, ε Υίδν είπον, » φησ', ε καί Πατέρα. φύλασσέ μοι ταύτας ίδιότητας. Μένων ούν έντῷ είναι Υίος 6 Υίος, πάντα έστιν δοα έστιν ό Πατήρ, χατά την αύτοῦ φωνήν τοῦ Κυρίου είπόντος, « Πάντε δοά έχει ό Πατήρ, έμά έστι. > Καί ό Χρυσόστομος Εν τινι τών αύτοῦ λόγων, ε Ἰδιότητα γάρ δταν είπω, τόν Πατέρα Πατέρα νόησον, και τόν Υίον Υίον, και τό Πνεῦμα τό ჰγιον Πνεῦμα ἄγιον. » Αὐται γάραὶ ίδι> ence; où avrior pépovrai. Kal yap à Ilarho xupius xal annows fart Marho. xal o Lios xnbime xal ent θώς Υίδς, και το Πνεύμα το άγιον χυρίως και άληθώς έστι Πνεύμα άγιον. Έν μέν γέρ τοις άνθρώποις ούδεν χωλύει την αύτον είναι πατέρα χαι υίον. άλλου μέν πατέρα δηλονότι, άλλου δε υίον, έπειδη

annotavi. Adde quod non satis succurrente memoria, quandoque nonnulla verborum mutatio accidit : ut cum sequentibus (quæ ipsa vere ex oral. ele tà quita) loco pévoi, est ely eodem penilas scusu.



# DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLIC.E.

aligo; tore aposiment . xal ded rouro oude xuples A dem miled vetat, esse cumdem et patrem et filium, επ' άνθρώπων λέγοιτ' αν πατήρ και άληθής πατρότης διά τάς της ύλης διαφοράς και έλλειψεις και ποιχιλίας - έπι δέ του Θεού, δν Μονάδα και Τριάδα παρά της πίστεως έδιδάγθημεν, χαι ούδεν ήμιν δλλο πούσωπον παραδέδοται είναι εχεί παρά τά τρία ταύτα άθέμιτον μή τον μέν-άληθως και κυρίως όμολογείν del Πατέρα, τον 62 χυρίως και άληθώς del Tion, το α χυρίως άει χαι άληθως Πνεύμα άγιον.

confiteri, alium non proprie ac vere semper Filium, alium non proprie semper vereque Spiritum sauciam.

Ού τοίνυν δεί της ένότητος των τρίων έχείνων τριών προσώπων ούτως έχούσης διά την μίαν α!τίαν, χαθάπερ εξπομεν παρά της χαθολιχής πίστεως διδαγθέντες, διάστασίν τινα μέχρι και τοῦ τυχόντος άνυποστάτου νοήματος έπ' αύτων έννοειν. Και γάρ φησιν ό Θεολόγος Γρηγόριος πρός του αξρετικόν άποτεινόμενος (65). ε.Φοδή σύ την γέννησιν, ίνα μή π πάδη Θεός, ό μή πάσχων; έγψ φοδούμαι την xtion, Iva μη Θεόν απολέσω διά της υθρεως και τής άδίπου ταύτης κατατομής. Η τον Υίον τέμνων άπό του Πατρός. ή άπό του Υίου την ούσίαν του Ινεύματος. > Καί ό μέγας Βασίλειος έν τη πρός τόν άδελφόν αύτου Γρηγάριον επιστολή (66). • Ούτε γάρ του Πατρός ό άει ων έν τῷ Πατρί άποτμηθην2: δυνήσεται, ούτε του Πνεύματός ποτε διαζευχθήσται τοῦ ίδίου ở πάντα έν αὐτῷ ἐνερχῶν. > 'Δλλ' ούτω την των προσώπων ένότητα δεί φυλάττειν ταίς τρισίν ύποστάσεσεν, και ούτω προσήκει νοείν και πιστεύειν αύτην έν αύταζς κατά το έγγωρουν τη C hustips dravola, we the ular overlay authe mode έσυτην ήνωμένην και στμητον. Η γαρ ούσία του θεού τα τρία πρόσωπα ταυτά έστι. Μάλλον δε ούδε ένωσιν έν αυτοίς δεί λέγειν. Δύτά γάρ έστιν ή ένωσις, τουτέσεν ή τῆς ούσίας μονάς χαι ταυ ότης . είτ' ούν αύτη ούσία. Ούδε γάρ αι άγιαι αύται τρείς ύποστάσεις παρά την ούσίαν είσιν, άλλ' αυται ή μία έστιν ούσία του θεού, ώς είπομεν. Διαφοράν δέ μόνην έχουσιν έν τούτψ πρός άλληλα τά θεία πρόσωπα. on to mer toriv altion, to de tx the alties . toutέστιν ό μέν Πατήρ άναρχος χαι άναίτιος, άπ' ούδενός έχων το είναι Πατήρ, όπερ άν εύτου προεπινοηθείη · αίτιος δε του Υίου και του Πνεύματος. Τούtwo de two ex the altias o use Yide ex tou autou Πατρός γεννητάς, τὸ δὲ Πνεύμα ἐχ τοῦ αὐτοῦ Πα- D τρός έχπορευτόν, άλλ' ού γεννητόν. "Αλλος γάρ ούτος τρίπος υπάρξεως, αυτίς άνέχφραστός τε και άρβη. τος. "Οθεν ό μέν Υίλς ώς γεννώμενος, Πατέρα έχει τ'ν αίτιον έαυτοῦ, καὶ πρὸς Ἐκείνον ὡς Υίὸς ἀναφέperai · exelvo; de rourou Leverai Hartp. To de Πνεύμα έχ του Πατρός έχπορευόμενον, ού χαθό Πατρος έξ αύτοῦ ἐχπορεύεται (ῆν γάρ αν ούτω χαὶ τὸ ΙΙνεύμα Τίδς), άλλ' έχ του Πατρός, αύτου Πατρός χαί Προδολέως δντος. Διο και πρός έχεινον άναφέριται τό-Πνεύμα καθό πρόδλημα ού καθό Υίός. έχεινός τε πρός τὸ Πνεῦμα προδολεὺς τοῦ Πνεύματος λέγεται, ού Πατήρ · ε το γάρ Πνεύμα, » χατά

nempe alterius patrem, alterius lilium, quod personarum multitudo est; quo etiam fit, ut in hominibus non proprie pater dici queat veraque paternitas, ob materiæ diversas qualitates, defectusque ac varietates. In Deo autem, quem Unitatem ac Trinitatem ex lide edocti sumus, ac in quo nullam aliam personam præter illas traditione ulla accepimus, nelas est alium non vere ac proprie semper Patrem

Cavendum igitur, cum trium illarum personarum unitas sic se habeat, eo quod unus auctor exsistat, quemadmodum diximus catholicæ fidei freti doctrina, ne vel nudo cogitatu mentisque figmento, ullam in eis divisionem ac separationem intelligamus. Ait enim Gregorius Theologus, argumenti vim in hæreticum intendens : Times 40 generationem, ne quid patiatur, qui ab omni passione immunis exsistit? Ego croaturam timeo, ne trrogata injuria, injustaque hac conscissione Deum amittam, qui vel Filium a Patre, vel a Filio Spiritus scindam substantiam. Magnus quoque Basilius, Epistola ad Gregorium fratrem (66) : Neque enim qui semper in Patre est, avelli a Patre poterit, nec unquam ab Spiritus sui substantia abjungetur, qui in eo cuncta operatur. Verum sic personarum unitatem tribus hypostasibus servare convenit, sicque in illis, pro ingenii nostri facultate intelligenda ac credenda sit, ut unicam essentiam sentiamus secum ipsam unitam ac indivisam. Dei enim essentia tres hæ personæ est. Quinimo, ne unio quidem in eis dicenda est; sunt euim ipsæ unio, hoc est essentiæ unitas et identitas; ipsa nimirum esseutia. Neque enim sancte hie tres hypostases ac personæ præter essentiam sunt, sed una Dei essentia, ut dicebamus. Hoc vero solum inter se distinguuntur divinæ personæ, quod alia quidem auctor est, aliæ vero ex auctore. Hoc est, Pater quidem principit expers est ac causæ, a nullo habens quod est Pater, quod illo prins intelligatur : auctor vero est Filii et Spiritus sancti. Eorum vero qui ex auctore sunt, alter Filius est, ex Patre genitus; alter Spiritus sancius, ex Patro procedens, sed non genitus. Est enim hie alius exsistentiæ modus, nullis verbis explicabilis atque arcanus. Idcirco Filius quidem, velut genitus seu natus, Patrem habet sui auctorem, et ad eum tanguam Filius réfertur; Pater vero ejus Pater dicitur. Verum Spiritus sanctus qui a Patre procedat, non ab illo procedit quatenus Pater est (sic enim ctiam Spiritus, esset Filius), sed ex Patre, qui et ipse productor sit. Quamobrem etiam ad illum refertor Spiritus, ut procedens, non quatenus Filius; illeque ut ad Spiritum comparatur, Spiritus Productor, non Pater, nuncupatur. Spiritus enim, ut est auctor Gregorius Nyssenus, Patrem non habet. Prorsusque nefas in

(66) Epist. 43.

482

(65) Orat. 13.

### 483

duos Spiritus, ut quod fidei traditioni adversetur. Sic enim non proprie erit Pater aut Filius vel Spiritus, quemadmodum dicebamus; sed mutatio in Trini ate, triumque personarum confusio, ad proprietates quod attinet, conspicietur, quod absurdum est. Verum unam hanc distinctionem in i lis tribus ex traditione servandam a :cepimus; ut scilicet alterum quidem Patrem dicamus, alterum Filium, alterum Spirltum sanctum. Ut enim ait Gregorius Theologus, Orationibus suis de Filio : Proprium autem ejus, qui principii expers est, nomen est Pater; Ejus autem, qui citra principium genitus est, Filius; illius denique, qui citra generationem processit seu etiam progreditur, Spiritus sanctus. Damascenus quoque in theologicis suis B dalors (68), e did tov Hatipa Eyer & Yids xal to capitibus : Propter Patrem habent Filius et Spiritus omnia quæcunque habent; hoc est, idcirco quod Pater illa habet, exceptis innascibilitate el generatione ac processione. In his enim duntaxat personalibus proprietatibus inter se tres personæ distinguuntur. In his itaque omnis earum posita distinctio est, quod Pater quidem Pater est, ac neque Filius neque Spiritus; Filius vero, Filius est, ac neque Pater neque Spiritus ; Spiritus autem Spiritus est, ac neque Pater neque Fillus. Non enim hæc nomina naturarum distinctionem important, ut ait Gregorius Theologus, Orat. suis de Filio, dum dicit : Neque enim essention nomen est Pater, neque actionis, sed relationis; modumque explicans, quo se Pater ad Filium habet, et quo Filius ad Patrem. Atque ut ait magnus Basilius Confutationum libro 1 : Tacendam jure dixerim vocem ( ingenitus, ) cum vox Pater idem ac illa polleat; prætergyam quod, ob relationem, Filii rationem una secum conjuncte inducit. Ut autem pro virili clariorem horum intelligentiam nanciscamur, principlis fidei adbærentes, in hunc modum dicamus.

Quandoquidem ex fide habemus Deum ex Deo gigni, duze personæ intelliguntur : altera quæ gignat, altera, quæ gignatur, habentque oppositionem quam vocant ad aliquid. Cum enim quatuor sint oppositionum genera, quod nimirum opposita quadrifariam dividantur, vel penes contraria, cujusmodi sunt album et nigrum; vel secundum priva- D tionem et habitum, ut sunt verbi gratia, videt, cæcus est ; alterum enim habitus est, nempe videre, alterum vero privationis ; vel secundum negationem ct affirmationem, uti sunt, Est homo, non est homo; vel secundum ad aliquid, uti sunt, pater, filius : magnum, parvum : cum igitur quatuor sint genera oppositionum, quæ in substantiis intelliguntur, ad aliquid, secundum rationem causte seu auctoris, et cjus quod a causa ac auctore est, in sancta Trinitate locum habent; quod nimirum juxta relationem ad aliquid, inveniatur aliquid producens sibi simile,

(67) Orat. 36, quæ est 2 de Filio. (68) Libr. 1, De fide. c. 8.

Trinitate quos Filios dicere, ant duos Patres, vel A tov Nússy; Popyópiov, ( oùx Exel Hatépa. ) Kal παντάπασιν απείρηται δύο Υίους λέγειν έν τη Τριάδι ή δύο Πατέρας ή δύο Πνεύματα, ώς τη παραδίσει τῆς πίστεως έναντίον. Οὕτω γάρ οὐ χυρίως Εσται Πατήρ ή Υίος ή Πνεύμα, χαθάπερ έλέγομεν άλλά μεταδο ή περί την Τριάδα, και σύγχυσι, των τριών προσώπων χατά τάς ιδιότητας θεωρηθήσεται, δπερ άτοπον. Άλλά την διαφοράν ταύτην και μόνην π: ρεδόθημεν φυλάττειν έπὶ τῶν τριῶν 'έν τῷ τὸν μέν Πατέρα λέγειν, τον δε Υίον, το' δε άγιον Πνεύμα. Καθά γάρ φησιν ό Θεολόγος Γρηγόριος έν τοις περί Υίοῦ (67), « Ίδιον δὲ τοῦ μέν ἀνάρχου Πατήρ, τοῦ δε άνάρχως γεννηθέντος Υίδς, τοῦ δε άγεννήτως προελθόντος ή και προϊόντος το Πνεύμα το άγιον. > Καλ ό Δαμασκηνός έν τοις θεολογικοίς αύτοῦ κεφα-Πνεύμα, πάντα δσα έχει · τουτέστι, διά το τον Πατέρα έχειν αύτά, πλην της άγεννησίας χαι της γεννήσεως και της εκπορεύσεως. έν ταύταις γάρ μόvais tais únostatizais lõiotnoi õlapépousiv allhien αί άγιαι τρείς ὑποστάσεις. > Έν τούτοις άρα διαφίpour μόνοις, ότι 6 μέν Πατήρ έστι Πατήρ, και ούτε Yide oute Ilveupa . o or Yide, Yide, xal oute Hatho ούτε Πνεύμα • τό δε Πνεύμα Πνεύμα, χαι ούτε Πατηρ ούτε Υίός. Ού γάρ φύσεων διαφοράν είσάγουσι τά όνόματα ταῦτα · άλλ' ὡς ἐν τοῖς περί Υίοῦ (69) 6 Θεολόγος Εφησε Γρηγόριος, ε Ούτε ούσία; δυομα ό Πατήρ, ούτε ένεργείας, είπων, σχέσεως δέ, χαι του πῶς έχει πρός τὸν Υίὸν ὁ Πατήρ, ἡ ὁ Υίὸς πρός τὸν Πατέρα. ) Και ώ; ό μέγας Βασίλειος έν 'Αντιρόητιχών πρώτψ (70), « Σιωπάσθαι, » λέγων, « δικαίω; מי של המועו דאי ו מיציעיודסג » ששעאי, דאָג דסט וו. τρός φωνης Ισον δυναμένης τῷ άγεννήτψ, πρός τῷ και την περί του Υίου Εννοιαν συνημμένως έαυτη διά της σχέσεως συνεισάγειν. > "Οπως δε χατά το δυνατόν xal τι σαφέστερον περι τούτων έννοωμεν, ταϊς άρχαις άκολουθούντες τῆς πίστεως, λέγωμιν ŵõe.

> Επειδή παρά της πίστεως έχομεν δτι Θεός έχ Θεού γεννάται, δύο πρόσωπα νοούνται • τό μέν γεννών, τό δε γεννώμενον · και έχουσιν άντίθεσιν κατά τό ( πρός τι. ) Τεσσάρων γάρ ούσων άντεθέσεων, inel tà avtixelpeva terpaxés displioural, à xati τά έναντία, οίον ε λευχόν και μέλαν - 🕯 πατά στίρησιν καί έξιν, οίον, ε βλέπει, τυφλός έστι. . Το μέν γάρ έξεώς έστι, το βλέπειν, το δέ στερήσεως. ή κατά άπόφασιν και κατάφασιν, οδον, "Ανθρωπός έστιν · άνθρωπος ούχ έστιν · ή χατά τά πρός τι. οίον, πατήρ, υίός μέγα, μικρόν. Τεσσάρων ούν των άντιθέσεων ούσών, τά έν ταίς ούσίαις θεωρούμενα πρός τι κατά το αίτιον και αίτιατον χώραν Εχουσιν εν τη άγία Τριάδι. επεί χατά ταύτην την σχέσιν των πρός τι εδρίσχεταί τι προάγον δμοιον έαυτῷ ὡς ὁ γεννῶν ἐξ ἐαυτοῦ υίὸν ὄμοιον ἐαυτῷ ἐν το αυτώ είδει. Τά δε άλλως αντιχείμενα, τα μέν διάφορα πράγματα είσάγοντα, τα δε άτελη, τα δε

(69) Oral. 55, que est 1 De Filio. (70) Libr. 1, conira Eunom.





# DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLICE.

ph form, int rau Ocou rou xupiws boros nat det A ut qui en so-gignit filium sibl similem in endom ώσαύτως Εχοντος χαι τελειστάτου χώραν ούχ Εχοντα, μαχράν έχδάλλονται. Πρός τι δε λέγονται, δσα λεγόμενα, πρός έτερα λέγονται, και σχέσιν έχουσι πρός αύτά · καθ' έαυτά δε μή δυνάμενα λέγεσθαι · οίον πατήρ, υίός · δούλος, δεσπότης. Ταύτα γάρ ού λέγονται χαθ' έαυτά, άλλά πρός έτερα, σχέσιν χαί συνάφειαν Εχοντα πρός έχεινα · διό χαι άναφοριχά χαλούνται. Και γάρ το πατήρ δνομα ού πρός έαυτο Ισταται, αλλά πρός Έτερον άφορα, τό τοῦ υίοῦ δνομα, xal 5 vids πρός τον πατέρα τον δμοιον τρόπον. "Οθεν ούτε πατήρ έστι χωρίς υίου, ούτε υίος χωρίς πιτρός · έχάτερος γάρ το δτερον συνημμένως διά τις σχέσεως συνεισάγει. Και τα άλλα δε χατά τουτον τόν τύπου όμοίως έχουσιν. Απολελυμένα δέ évépara légourai rá évauriles égoura roúrois. Esa xal tauta dévortar, xal où mpòs Etepa syésiv Exouαν, άλλ, είσιν φωυγεγολείνα και φαλετα, οζολ χαγρλ' δίπου, άγαθόν. Ταύτα γάρ χαθ' έαυτά λέγεται, χαί ט אאל דדבסטי מאסטנטסדםו.

435 v

sant, pulebrum, bonum, jastum. Hæc enim per se dicuntur, nec ad alia referuntur.

דתו דסויטי די דה טבות דףומסו בוסחדתו יביישי χαι γεννώμε νον, δύο πρόσωπα νοούνται, χαί έχουσιν άντίθεσιν πρός άλληλα κατά τά πρός τι. Έστι γάρ τό μέν αίτιον, τό δε αίτιατόν. Ό δε λόγος και το ולושעם דהכ מידנטלסבשל לסדוי דל עלן בלימו דשי מידוκειμένων το Ετερου οίον το Ετερου. 'Ως το λευκόν żówarov eľval prédav, zel to prédav deuxov, épótov avriantiveran. Bi or to ito outsur fyer, addivator sivas xal th auto altion outou xal altiaton . toutesti ton C αύτον γεννώντα και γεννώμενον είναι, δύο μόνων προσώπων θεωρουμένων τοῦ Πατρό; xal τοῦ Υίοῦ. Πολλών γάρ προσώπουν, ώσπερ έν άνθρώποις. ύποκειμένων, ούδεν κωλύει την αύτον είναι πατέρα και υίλν, καθάπερ είπομεν. Δύο δε προσώπων όποκειμένων, και τοῦ μέν κυρίως όντος πατρός, τοῦ δὲ κυρίως δντος υίοῦ, ὡς ἐπὶ τῆ: ἀγίας Τριάδος έχει, τὸν αὐτὸν είναι όμοῦ πατέρα χαι υἰλν παντελώς ἀδύνατον. Και λπ' άνθρώπων δέ, παραδειγματικώς είπειν, όταν δύο πρόσωπα θεωρώμεν, το μεν γεννήσαν, το δε γεννηθέν, κατά του αύτου τρόπου και έν αύτοις άναφορά xal σχέσις εθρίσχεται άχοινώνητος. 'Αδύνατον γάρ τόν γεννήσαντα έτερον, τον αύτον και γεννηθέντα είναι έχ τοῦ φύτοῦ γεννηθέντος προσώπου. Άντίθεσις D γάρ έστιν έν αύτοξς χατά τά πρός τι, χαί ούχ έστι τό έν οίον το έτερον. Τον δμοιον ούν τρόπον και έν τη άγία Τριάδι, έπι του Πατρός και του Υίου δύο πρόσωπα νοούνται, και είσιν άναγκαίως διά τον λόγον της προόδου · επειδή ή Γρατή διδάσχει τον Υξίν έχ του Πατρός γεννάσθαι · χαί ούχ έστιν ούτε ό llatho Yids, oute & Yids llatho, xata tou the autiθέσεως λόγον.

Iladiv Excession Ext the xiotewe elegrat Gede ex θωῦ ἐκπορευόμενος, χατὰ τὸν αὐτὸν τῆς ἀντιθέσεως λόγον άδύνατον είναι τον αύτον προδολέα και πρό. ελημα. Ούδε γάρ έστι το αύτο πρός το αύτο xal

specie. Quæ vero aliter opponuntur, cum alia quidem res diversas invebant, alia Imperfectas, alia quæ noc exsistant, inque Doo qui vore ac proprie est, eodemque modu se semper babet, ac perfectissimus est, nullum habeant locum, procul amandantur. Dicuntur vero, ad aliquid, quæcunque eo quad dicuntur ad alia dicuntar, et ad es relationem habent, per se vero minime dici possunt : cujusmodi sunt, pater, filius, servus, dominus. Hec enim non per se dicuntur, sed ad alia, quibuscum relationem habent et necessitudinem, unde et lam relata vocantur. Etenim patris nomen non in soipso stat. sed alto spectat, nempe ad filii nomen, pariter Alius patrem respicit. Quamobrem neque pater est absque filio, neque Akus sine patre. Uterque enim una secum conjuncte per relationem alterum inducit. Aliaque secundum hanc forman codem se modo babent. Absoluta vero nomina dicuntur, qua se his contrario modo habent ; quæcunque seilicet per se dicuntur, et non babent relationem ad alia, sed sunt absoluta et ab habitudine libera : evjusmodi

> Quandoquidem igitur in divina Trinitate dictus est gignens, et qui gignatur, duz personz intelliguntar, habentque inter se oppositionem quæ est ad aliquid. Est enim alla quidem causa seu auctor. altera, quæ ex causa seu auctore est. Ratio vero et proprietas oppositionis est, ut alterum oppositorum non sit ejusmodi ac est alterum. Verbi gratia, albumimposibile est esse nigrum, et nigrum album, qua ratione opponentur. Quod cum ita se habeat, fieri non potest ut idem simul auctor sit et qued est ab auctore; hoc est, eumdem qui gignat et qui gignatur, cum duze tantum personæ Patris et Filii intelligantur. Nam si plures personæ subjectæ sint, uH contingit in kominibus, nibil vetat cumdem et patrem esse et flium, quemadmodum diximus. At. cum due supponantur persone, atque alia quidem proprie pater sit, alia vero fillus, ut se res in sancta Trinitate habet, camdem et patrem et flium esse, omnino fleri non potest. Quin et inter homines, ut sub exemplo loquar, si consideremus duas personas, quarum altera genuerit, altera genita sit. etiam in illis per eumdem modum relatio ac habitudo invenietur incommunicabilis. Fieri enim non potest, ut qui alterum genuit, is ipse genitus sit ex eadem persona, qua ex ipso genita fuit. Est-enim inter illos oppositio ad aliquid, nec alter corum ejusmodi ac alter exsistit. Eodem itaque modo etiam in sancta Trinitate, in Patre et Filio duz persona intelliguntur, suntque necessario ob processionia rationem, quod Scriptura doceat Filium nasci ; se neque Pater Filius sit, nee Filius Pater, secondum oppositionis rationem.

Rursus, quia in fide dictum est, Donm ex Deo procedere, secundum enmdem oppositionis moduus fieri nequit ut idem sit qui producit et qui producitur. Neque enim idem quoad cumdem auctor esa.

et qui est en auctore. Hoc enim oppositio hauit- à atrior xat atriaros. Il vap avrilleric route estenic quaquam sinit. Pater voro Beas quidem est ex quo Deus nascitur et Deus procedit, verum ex Deo non est. Nam si et ipse Dous ex Doe est, vel ex Filis erit, vel ex Spiritu, vel ex seipso, sel ex alio. Same vero ex Filio et Spiritu minime est, quod ipse eorum sit auctor, nec fibri pessit ut Pater ex suo filio sit, vel ex en qui ex ipso processit. Ex se ipso autem non est; nunquam enim fiat ut que verb exsistit, personam, ipse a se auctore ex auctore exsistent, consistat. At neque ex alio est; esset enim Deus non Trinitas, sed quaternitas, seu etiam phra quaternitatem fusus. Nerum nos Deum Trinitatem esse docti sumus. Quamobrem est quidem Pater Deus; non tamen ex Deo est. Filius vero, Deus est ex Deo Patre genitus; itempue Spiritus Dous, ex Patre ut ex producente procedens.

Causa ligitur atque ratio, cur Deus sit tres persone, processio est, quod nimirum alia autor dicta est, eliz, que suat ex auctore : idoirco quia Beus ex Deo nascilur, proceditque Deus ex Deo. Sequiturque necessario, esse proprie Patrem et Filium ct Spiritum sauctum: nec naturas inducere ista nomina, sed relationes significare : modum scilicet quo se habeant inter se divinze personze, ut aiebat Gregorius Theologus, nullamque iis comitem esso confusionem. Siguidem onim propter unitatem essentize Filius in Patre est et Pater in Filio, suntque alise in aliis tres persones quod at mapixopyeer sancti vocant, volut dicas immeationem : nulla indo c mutatio ac confusio parsonalium proprietatum infolligitur : nec ut coalescant suaque velut confientur. sed ut cohereant allegue in alia essistant, juzta eundem Gregorium. Sed et Gregorius Nyssenus, guibus scribit adversus Euromium : Secundum aliam utique aliamque mentis opnoiderationem, alter in altero esse divitur : Filius quidem in Patre, velu guæ in imagine selucet pulchritudo, in forma principe ac exemplari; Paterque in Filio, selut exemplaris decor in sua imagina.

Processio itaque in causa est. Etenim nisi Deus ex Deo nasceretur, Deusque ex Deo procederet, non esset processio. Si autom propessio non esset, nec essent tres persona. Nisi autem essent tres personas, quo tandem modo dens Trinitas precis D Gede enquirreso; Erral cal zara sa alla documa caretur? Nam et secundum alia nontina, quatonnque sunt absoluta, nec habeutia relationem., quibus Deus aut sapiens, aut bonus, aut conditor

(71) Orat. 35, 4, de Filia. (72) U zal περιχώρησιν. Utitur ca voce Damasc. I. 1, c, 19, ubi de divinis personis, άδιάστατοι και άνεκφοίερου άλλήλων, άσύγχυτον έχουσαι την το άλλήλαις περιχώρησιν. Ut wideatur illa wos adinventa, ad superiorum vim reddendam, persona-rumque distinctionem ex processionibus significandam cum summa unitate in essentia, qua aliæ in alis per sussimus identitatem ensistant. Bed. p. 430, ex 1950 Greg. in patris Epitaph. exponit. 25 resorxwortv, circultu redire, exque Pausan. In Pho-cicis, tandem cedere, derenire. Billius reddit, immeant; Fuber 1 udius, kabentes invicem circuitionem.

συγχωρεί. 'Ο δε Πατήρ Θεός μέν ζστιν έξ οδ Θεό; γεννάται καί θεός έκπορεύεται - έκ θεοῦ δε ούκ Estiv. El yap tori xat abros Beos ex Beou , i tx toi YIOU Estat, A ix tou Husshatos, A it tautou, A it άλλου. Έχ τοῦ Υἰοῦ μὲν οῦν ή ἐχ τοῦ Πνεύματος σία צסדו, סולדו בטידלה בסדוע בלדוסה בטידשע, אשל מלטעזיש είναι τον Πατέρα έχ του Υίου έαυτου, ή έχ του προδλήματος έαυτοῦ. Ἐξ ἐαυτοῦ δέ οἰχ ἔστιν. άδύνατον γάρ έφεστως πρόσωπον αίτιατον αίτ έαυτου αίττον είναι. Άλλ' ούδε εξ δλλου έστιν ήν γάρ αν τετράς ό Geds, ή και επέκεινα της τετρέδος. Άλλ' ήμετς Τριάδα δδιδάχθημεν είναι τον θεών. "Dore Beby per born & Darthp . be Beou de ola Borry & St Tids Ord; Early in O. ou not flarph; γεννώμενος, και το Πνεύμα Θεός. έστιν έκ το Πατρός, ώ; έκ προδολέω;, έκπορευόμενος.

Μ οδν αίτία πού είναι τρία πρόσωπα τον θεω ή modelbes terie . See the use alrees espiral, so it is της aitlas · δηλονότι ότι Θεός έχ Θεού γεννάται, nal God; in Goolicmopeteron. Kal Emeter in grains xuping stras Harten and Yibe and Lyton Herina. mai un prozes elsaren es oronara caura, alla origer: dritoin . www. Erouse to Osia motowna mot άληλα, χαθάπερ ο Θεολόγος Γρηγόριος Έλεγε (71), έσει ματάερείαν σύγχυσαν του πούτοις άκαλουθείν. Εί אבר שוא לאטרודה דור סטשומה ט צואה צי דיש וומדףי, und to Marthe to so Ito, wal the tple optioner to this have staly - i was maps you over (72) of arm mayaners. on merageys ret anthenbart faringes PROMOSITER 200 A AUGUERTEN SORDING LON. 1049, 2014 ouvsheigzobat, and ors Exectar, > xasa tov aith θεαλόγαν. Φησί δε και Γρηγόριος ο Νύσσης έν τος xac' βύνομίου, « Kaz' Ελλην xal Ελλην δηλαδή intronar, inatepos in the stephe strat heretat o her Yids in the Hatph, we to but the eixones added in τη αρχετύπψ μαρφή · & Se Hardp ev ap Hig. ως in the sixes about the aport to work with as .

'Il apposes our toriv airla. Bat yap at un tek έχ θαοῦ έγεννασο, χαι Θεός έχ θεοῦ έξεπορεύετο, οὐχ αν ην πρόσδος. Η δε μη πρόσδος ην, ούκ αν ήσαν tola. Ki St ut apla nobswan fir, musici Tpiaco δσα είσιν άπολελυμένα μή έχοντα σχέσιν πρός ίτερα, δι' ών ό Θεός όνομάζεται ή σοφός, ή έγαθός, ή δημιουρηός, ού διαχρίνεται καθ' έσυτον κατά τά

Sic Haque divine persone procedentes, hineque oppositionem ad aliquid. atque ea distinctionem habentes, ad unitaten quasi redeunt, seu polius ila aunquam excedant, wore excedar, wai où ouve dolosafat que verba perifide mutuatus Damasc. ex Greg. qui et probat to worts Exectar, illis ver-bis Domini : Ego in Patre et Pater in me est; ut sit quasi aliam aliam habere eique inesse, ac cohzrere, sinc aliqua commissione, qua velut in tertium aliquod transcat, et a sua excidat perfectione: qua videtur illa suvadoigh ac quasi conflatum tanto proceus mysterio repugnans.

\$87



τούσωπα. ότι σεχ είσι ταυτα άναφορικά όνόματα npbs Erepa derópeva év éautip ogetiknis kal ávtiθιτιχώς, και πρόοδον δηλούντα, ώς έχουσε τά πρός τι, σίου Πατήρ, Υίλς, γεννών, γεννώμενος, προδάλλων, προδαλλόμενος. & χαλ πρόοδον δηλούσι, χαί πρόσωπα είσκγουσι, και διάχρισιν άναγχαίως. qui producitor : que et processionem significant, uem.

Aid your touto exicus xal oucles estiv a Hathe sopoi, dradde, inpusuopide, xai o Yide soude, drabds, dyucoupyd; why all Bedg, th tota sapos. έγαθός, δηματιργός. Το δ' αυτό χαι έπι πάντων των δνομάτων συμδαίνει των ώσαύτως έχόντων. Συνέρyoviai yap, xal we to' tobe heyoviai, osa uh tyousia άντίθεσιν πρό; άλληλα, και μήτε τῷ τῆς Τριάδο; λόγψ, μήτε τῷ τῆς Μονάδος έναντιοῦνται. Κατά τεστα μέν ούν ού διακρίνεται καθ' έπυτον προσωπιχώς ' πρός δε την χρίσιν διαχρίνεται. Πρός ήμας γόρ λέγεται και άγαθάς και δημιουργό;, και πρόνα, και παντεπόπτης, και παντοκράτωρ, και thia. Kal Hartho & Liystal the xticswe, xal Batho two oixtipuwo a xal tou theous. . Els yap θεό; ό Πατήρ, έξ΄ οῦ τὰ πάντα. > Άλλ' όταν τοῦτο λέγη ή Γραφή, ού διάκρισιν έννοοῦμεν Πατρό; καί You. 'All' ouder herou xal tor Yide xal to Ilveuma τατίρα της πνίσεως διδασκόμεθα, ώς ένα πατέρα, to Batepa zai to Yidu zai to aytor Ilveuua, zai ·ής κτίσεως πάσης αίτιον. Ει γάρ Πατήρ ένοείτο το πρόσωπον του Πατρό;, καθ' δν τρόπου Πατήρ έστι του Υίου, όταν δηλονότι Πατήρ της κτίσεως λέγηται, ξν άν και ό Υίος έν των πάντων. Άλλά μην όμοού- Ο σων και συνατδιον ή θεία Γραφή τον Υίου τῷ Πατρι διδάσχει. "Ωστε χατ' άλλον τρόπου λέγεται Πατήρ tou l'iou, xal Hathp two návtwo . to uiv averopeκώς, δηλονότι καί καθ έαυτον, το δι άπολελυμένως ral appe the related ration related to related the του Πατρός πρόσωπον και τότε vositai - και περί αύτοῦ λέγει & 'Απόστολος, « Εις Θεός ό Πατήρ, έξ ού τὰ πάντα. ε Ἐπάγει γὰρ, ε Καλείς Κύριος Ἰησοῦς Xpistoc, &' of the mayte . . . Sid toutwy the mpoxeταρατικήν αίτίαν αίνεττόμενος του Πατέρα την editionblistic ton Lion . the reverments to Hreats to ayour.

Tourse it improprieves, said use the obside our έστι Τριάς & Θεό; • κατά δε τάς θείας και άποβρήτους προόδους, Εστι και όμολογείται Τριάς. Το γάρ είναι D θεόν έκ θεού, τούτο ποιεί τά πρόσιωπα. "Οθεν ούδε τρία πρότερον νοούνται · είτα, το μέν έστι γεννών, τό δε γεννώμενον, το δε προδαλλόμενον. Ούτω γάρ eivayonsovral xal yuply run apodown spety worlder, לאנף לידו דסט 'Aperavinoù boypazos, nal obrus obre θεόν ένα δμολογήσομεν μίαν ούσίαν, χαι το δόγμα τής μοναρχίας οιχήσεται. Τούτου γάρ υποκειμένου ouvieral the reverse their or all their prove . ύπερ τοις Έλλησιν αποββίπτομεν.

nuncupatur, nullam secundum se personarum distinctionem admittit, quod non sint hæc nomina relata, nec in ipso ad alia dicantur sub quadam habitudine ac oppositione, aut processionem significent, nti se habent quæ sunt ad aliquid, cajusmodi sunt pater, Alius ; giguens, genitus; producens et necessarioque personas inducunt ao distinctio-

Idcirco peræque pariterque Pater sapiens, bonna et conditor est, Filiusque sapiens, bonus et omnibus conditor, ut unus Deus, ipse in tribus sapiens, bonus ac conditor exsistens. Idemque in reliquis no; minibus accidit, quæ eodem modo se habeut. Conveniunt enim ac concurrant, velutque de uno dicuntar, quécunque nullam inter se habent oppositionem, ac noque Trinitatis, neque Unitatis rationi adversantur. Socundum hæe itaque per so Deus personaliter non discernitur, per comparationers ad creaturam discernitur : ad nos onim est, quod et bonus, et conditor, et providentis, et omnium inspector, omninnique, omnipotenti virtute, conservator, et reliqua dicitur. Sed et creature Pater nuncupatur, et Pater miserationum " et misericordiæ. Unus enim est Deus Puter, ex quo omnia \*\*. Cum tamen hoc dicit Scriptura, non intelligimus Patrem Filiumque discerni. Quiu imo nihit minus otiam Filium ac Spiritum, creaturæ patroni disciwus : sic nimirum ut unum Patrem, Patrem et Fr lium et Spiritum sanctum, omnisque creaturz au- . ctorem dicamus. Si onias Pater Patris persona intelligeretur, qua ratione Filii Pater dicitur, cuin nimirum creaturae Pater dicatur, plane et Filies. unus omnium conserctur. Enimvero divina Serie ptura, Filium Patri consubstantialem docet no coaternum. Proinde alia ratione Filli Pator, atque ounium Pater, dicitur : alterum nempe relate ac per seipsum, alterum thuolute of ad creaturan. uti diximus : quamvis tunc quoque Patris persona intelligitur : deque illo ait Apostohus : Unas Deus, l'aver, ex quo omnia. Subdit cuiui ; Bt unus Dominus, Jeaus Christus, per quem omnie ; sie ulmirum ut istis, originalem causam Patrom innuat : Filium. creatricem ; perfectricem, Spiritum sanetum.

Itis itaque discretis atque distinctis, ad essentiam quod attinet, ejusque rationem, Deus Trinitas non est; quod vero ad divinas atque areanas processiones, Trinitas est, ac Trinitas prædicatur. Quod enim Deus ex Deo sit, hoc demum personas facit. Quamobrem non prius tria intelligentur (tres scilicet personae), tunique allud gignens est, aliúd qued gignitur, atque atiud quod producitur ac velat proficitur. Sic enim citra processiones, tres essentize inducentur, quod Arianorum opinionis est ; alque adeo neque Deum unant essentiam confitebimur, peribitque unius doctrina principatus.

lloc enim admisso, licebit cuique dicere tres essentias ac tres deos, quod in Gracos, ut dicant, rejicimus.

49 Eccl. 5x10, 1, 4. 46 H Gor. 1, 3; 1 Cor. vin, 6. PATROL. GR. CLIL.

190

Porro quod Unitas et Trinitas sit, duplex est A fatio theologiæ; altera discreta, altera absoluta vocatur. Cum enim Deum unum, bonum, sapientem, justum dixerimus, tallaque de ejus bonitate et providentia disseruerimus, nulla Patris et Filif et Spiritus sancti discretio intelligitur. Idque theologia unita vocatur, quæ ex nominibus absolutis consistit. At, cum unum Deum Patrem et Filium et Spiritum dixerimas, deque processionibus et proprietatibus hypostaticis seu personalibus locuti fuerimus; modus hic disserendi de Deo theologia discreta nuncupatur, quæ ex nominibus discretis constituitar.

Idem porro sunt essentia et natura, personaque B et hypostasis. De his enim ctiam ait Gregorius Theologus : Non disceptabintus de nontinibus, quandiu syllabæ ad eamdem intelligentiam ferent. Denique etiam proprietatem et hypostasim seu personam idem esse vir ille sanctus sit : Deum porro cum dico, uno eodemque trino lumine perstringimini. Trino quidem, quantum ad proprietates. Exponens autem quiduam dixerit proprietates, adjecit, sire hypostases. Ac istud quidem ait in Orat. in Lumina. In Oral. vero in beatum Athanasium, cum dixisset: Gum una essentia et tres hypostases a nobis pie di. cerentur, subjecit, quod alterum naturam, alterum trium personarum proprietates declaret. Illic itaque cum proprietales priores posuissel, eas hypostases r toidentas. . Exel toivou tà; toidentas mpotetaguit, interpretatus est; in istis vero hypostases exponit proprietates.

Gum itaque Deum sapientem, bonumque ac vivontem dixerimus, Deum unum ac essentiæ communitatem significamus ; cum vero nomen discretum protuterinus (nempe personale unius divina rum personarum), puta, Patrem, aut Filinm, aut Spiritum sanctum, camdem rursus communitatem cum quodam proprio significamus. Etenim Damascenus sanctique alii sic hypostasim seu personam definiant : commune cum proprio, seu proprietate. Non enim Deus alind est, aliud tres hypostases seu personæ. Ait enim Gregorius Theologus : Deum porro cum dico, Patrem nimirum et Filium et Spiri-

(73) Ita Dionysius, Damascenus, etc.

(74) Oral. 39.

(75) 'Erl φωτί και τρισί. Und trinoque lumine seu, tribus. Non placet quod Bill. reddit, Uno triplicique lumine. Certe vox illa triples male sonat quasi multiplicationem, et qua lumina non solum numerentur, exsistendi modo distincta, penes auctorem, et quod ex auctore est, sed et tota etiam essentia multiplicentur. Ac nescio an ullus Patrum vocem prisode, que illi triplex respondet, in divinis personis unquant usurparit : tpelç dicunt et spia, unde posimodum nata vox Toiás, ut et nobis cliam Trias et Trinitas. Extra hæc vagari quadam velut Latinitatis larva, periculo non vacat. Potius magisque sohrie Ecclesia in Hynno festi Trinit. : Unum te lumen credimus, Quod et ter idem colimus. De creatis vero, in quibus rerum illa pluralitas et-

Διά δὲ την Μονάδα και Τριάδα διπλοῦς ἐστι λόγος της θεολογίας · ό μέν διακεκριμένος, ό δέ άπολελυμένος όνομαζόμενος (73). Όταν μέν γάρ ένα θελύ λέγωμεν άγκθόν, σοφόν, δίχαιον, χαι τά τοιαύτα περί της άγαθότητος αύτοῦ και προνοίας και των άλλων διαλεγώμεθα, τότε ούδεμία νοείται διάχρισις Πατρό;, Υίου και άγίου Πνεύματος · άλλ' ώς έφ' ένδ; θεοδ ταῦτα λέγομεν και τοῦτο χαλείται ή ήνωμένη θεολογία, έχ των απολελυμένων όνοματων συνισταμένη · σταν δε τον ενα Θεον Πατέρα λέγωμιν καί Yido xal Πνεύμα, xol περί των προίδων τε xal ואוסדקדשע טהסדבדוצוטע אובאבץשעבטם, סטדסב ט דףוהאל της περί Θεού διαλέξεω; χαλείται διακεκριμένη θεολογία, έχ των διακεχρεμένων δνομάτων συνισταμένη.

Το αύτο δέ έστιν ούσία και φύσις, και πρόσωπον χαι δπόστασις . περί τούτων γάρ φήσι χαι δ θεολόγο; Γρηγόριος. (74) « Ού περί των όνομάτων ζυγομαχήsomen's Eme an al anyladal ubos the anthe Ennoras φέρωσιν. > 'Αλλά μην και ιδιότητα και υπόστασιν ή πρόσωπον το αύτο ούτος ό άγιος λέγει · ( θιου δέ όταν είπω, ένι φωτι περιαστράφθητε xi τρισί (75). Τρισί μεν κατά τάς ιδιότητας. > 'Ερμηνεύων δι τί הסד' ברְּאָזְצָני לטולדודמר, באלוזמירי, ב בוד' סטי שמשמילי σεις. > Καί τοῦτο μέν έν τῷ είς τὰ Φώτα λόγψ φησίν - έν δε τῷ είς τον μαχάριον 'Αθανάσιον (76)' « Τῆς μιᾶς οὐσίας και τῶν τριῶν ὅποστάστων λεγομένων ύφ' ήμων εύσεδως, > είπων, ξπήγαγε, « τδ μέν γάρ την φύσιν δηλοί, το δε τάς των τριών els τάς ύποστάσεις ήρμήνευσεν · έν τούτοις δέ τές ύποττάσεις είς τάς ίδιότητας.

"Θτε μέν ούν τον Θεον λέγωμεν σοφον xai άγαθθ xal ζώντα, τότε τον ένα Θεόν σημαίνομεν xal to κοινόν της ούσίας. Έτε δε λέγκομεν δνομα διακεκριμένον, τουτέστιν δνομα ύποστατικόν μιας των θείων ύποστάσεων, οίον ή Πατέρα, ή Υίδν, ή Πνευμά δγιον, αύτο πάλιν το χοινον σημαίνομεν μετά τινο; έδιάζοντος. Την γάρ υπόστασιν ο Δαμασπηνός xa: οι άλλης άγιος ούτως όρίζονται • το χοινόν μετά τοῦ ιδιάζοντος (77). • Οὐ γὰρ ἄλλο μὲν Εστιν ό Θιό;, άλλο δε αι τρείς υποστάσεις. Φησί γαρ ο Θεολόγο; Γρηγόριος (78), « Θεοῦ δὲ ὅταν είπω, λέγω Πατρός χαι Υίου χαι άγίου Πνεύματος. • Και πάλιν, • Έν

D divisio ac multiplicatio, aliaque et alia essentia, Triplez rerund machina, benedicit per sæcula.

(76) Oral. 21. (77) Το κοινόν μετά τοῦ ἰδιάζοντος. Damasc. . 111, c. 6, hoc potius affert ut definitionis explicationem; seu quid ex illa sequens. Ait enim : Thy υπόστασιν όρίζονται ούσίαν μετά συμδεδηχότω, substantiam seu essentiam cum accidentibus hyposiasim definiunt : ώστε το χοινόν μετά τοῦ Ιδιαζοντος Exer. xal to xab' tauthy unapfar. quod postremum sic hypostasi proprium, mirum Fabro interpreti escdisse. Bill. Quocirca persona, id quod commune est, cum propria el peculiari sua nota habet, idque preterea, quod per se subsistit. Maluit tamen Calecas istud assumere quod in Deum transferri potest, in quo est vere to xoivov, et to lotá cov . cum nulla in 00 accidentia sub conceptu accidentis reperiantur. (78) Orat. 59.



yep by spisiv if Ocosny . xal the spla by, the by old A tum sanctum dico. Et iterum . Unum enim in tribus ή θεότης. ή, τό γε απριδέστερον είπείν, α ή θεότης. , Έξέφυγε το, ε εν όζς, , ίνα μη σύνθεσις inoversti, og älla ti notowna iv älln ti ousia. xal to expression reposed riter, einwy, i a h 826775. >

103

Rai & Oclos Mázipos. · Oix ws didny thy Νονάδα και άλλην την Τριάδα εδιδάχθημεν είναι. άλλά την αύτην ώς άληθως Μονάδα και Τριάδα γελομερεία. την πέρ τῷ και, οραίαν γολώ την οι τῷ 228' δπαρξιν τρόπφ). » Kal πάλιν άλλαχου· · · · Η with Moris xal Tpid; · oin Movas & auth, xal oin Tpits & auth. Moves Bin xate the outlas & auth. xal Tpias δλη xατά tas υποστάσεις ή αυτή. » "Ωστε χαλώς έλέγετο έν μέν είναι τον Θεόν χατά την ούσίαν, τρία δε κατά τάς προόδους · δηλονότι έν ούδενί άλιψ διαφοράν έχόντων των τριών, ή δτι το μέν αξτιον, is de la the altlas . xal tou it altla; to per yevenτώς, τ' δε έχ πορευτώς. Τοῦτο χαι ό Νύσσης Γρηγόρω; γράφει, λέγων, ι Το άπαράλλακτον της φύστως (79) αύτοῦ εννοούντες, την χατά το αίτιον χαι αίτιατον διαφοράν ούκ άρνουμεθα, έν ψ μόνω το έτερα τοῦ ετέρου διαχρίνεσθαι χαταλαμδάνομεν. to the use altion elvai, to de ex the altiac. El γάρ άλλο μέν Εστιν ή Μονάς, είτ' ούν ή Θεότης, άλλο ά ή Τριάς, τουτέστιν αι υποστάσεις, τετράς έσται τό λατρευόμενον · εί δε και αι ιδιότητες έτεραι των όποστάσεων, είς έπτάδα προχωρήσει. > 'Αλλ' ό θείος Νάξιμος Μονάδα και Τριάδα την αύτην έφησε · τό C μέν τῷ χατ' ούσίαν λόγω, τὸ δὲ τῷ χαθ' ὑπαρξιν τρόπιο. Φησί δε και ο θείος 'Αθανάσιος έν λόγψ ψ έπιγραφή, Καλώς είρηται τοίς έν Νιχαία Πατράαιν ή λέξις του όμοουσίου (80). Διὸ οὐδὲ την χτίσιν του δντος Θεού δημιούργημα είναι φήσετε εί YE to Matho xal to Osos oux autho the tou over ούσίαν σημείνουσιν, άλλ ετερόν τι, όπερ ύμείς άναπλάττετε. 'Αλλά τουτο άπρεπές και λίαν άσεδέ; έστι, και μόνον έντεθυμησθαι. Εί δε σταν ακούωμεν, ι Έγω είμι δ ών, > xal, ε Έν άρχη έποίησεν ό Θεός του ούρανου και την γήν, , και, « "Ακουε, lopatia, Kúpios & Ords sou Kúpios els tori, > xal, · Τάδε λέγει Κύριος παντοκράτωρ, » ούχ έτερόν τι, άλλ' αύτην την άπλην και μαχωρίαν χαι άχατάληπτον τος εντος ούσίαν σημαίνομεν. Κάν γάρ άδυνάτω; D Εχωμεν καταλαδείν ο τί ποτέ έστιν, άλλ' όμως anovorres to Mathe Ral to Yids xal to Havtoxpatup.

Deitas est, et trià unum, ea scilicet in quibus est Deitas, vel, ut magis proprie dicam ac exacte, que est Deitas. Cavit illud, in quibus, ne intelligeretur compositio, ac si aliæ essent personæ in alia essentia ; adjecitque quod accuratius ac magis proprinm est, dicendo, quæ est Deitus.

Divinus quoque Maximus : Non quasi aliam Uni tatem atque aliam Trinitatem didicerimus esse, sed eamdem vere que Unitas et Trinitas dicatur, allerum quidem, essentiæ ratione, alterum rero, easistentiæ modo. Ac rursus alio loco : Eadem Unitas est alque Trinitas, tota Unitas eadem, et totu eadem Trinitas, tota unitas essentiæ ratione eadem, totaque Trinitas ratione hypostaseon seu personarum eadem. Quocirca bene dicebatur, Denm unum esse secundum essentiam, ac tria (id est, tres personas) secundum processiones : sic nimirum ut nulle trium distinctio sit, quam quod alterum auctor est, alterum ex auctore; ac quod ex auctore, alterum nascendi ratione, alterum processione. Hoc ipsum scribit Gregorius Nyssenus, dum ait : Nulla variatione camdem Dei naturam considerantes, di? stinctionem penes auctorem, ac quod ex auctore est, minime inficiamur, qua una ratione alterius ab altero discretionem concipinus, quod nimirum hic quidem auctor sit, illud vero ex auctors. Nam si Unitas aliud est, sive Deitas, atque aliud Trinitas (nempe kypostases seu persona), quaternitas cet id quod Numen est. Sin vero etiam proprietates aliæ sunt a personis), ad saptena usque futura progressio est. Cæterum beatus Maximus, eamdem Unitatem dixit ac Trinitatem ; alterum quidem, essentiæ ratione, alterum vero, modo exsistentiæ. Sed et devinus Athanasius, libro cui titulus est : Nicarnos Patres rite vocem bucoustou (id est consubstantialis) usurpasse. Quare nec creaturan ejus qui est, Dei. labricam dicturi estis, siguidem voces ille, Pater et Deus, non ejus qui est, essentiam, sed aliud quidpiam (ni vos confingitis) significant. Verum id absurdum, at vel cogitatu solum valde impium. Sin autem cum audiamus : « Qui sum "; p. et ; « In principio fecit Deus cælum et terram \*\*; , et : e Audi, Israel, Dominus Deus tuus, Dominus Dens est \*\* ; + et : e Hæc dicit Dominus omnipotens \*\*; + uon alind quidpiam, sed ipsam eyus Qui est, simplicem et beatam et incomprehensam essentiam signifi-

" Exod. 111, 14. " Gen. 1, 1. " Deut. vi, 4. " Zach. 1, 15.

(79) Τδ απαράλλακτον τῆς φύσεως. Natura sic una, ut nulla in ca variatio eluccat : quod uni proprium diviuz natura in tribus personis : in creatis enim sola similitudo est, quæ multam diversitatem admittat : ad quam in divinis excluden-dam, Basilius Epist. ad Maximum, ro ouolo ro arapállantov addendum volebat; quo adjuncto, toŭ cholov vocem, id est, similis, non abnuebat. Sic namque simile in substantia, ipsum est quod idem in illa vocant. Nec Greg. orat. 35, fere initio, naturæ divinæ povapylav in tribus personis de-clarans fejus scilicet unum principatum) alud vide-

tur facere, quam ut vocis sic theologicæ vim emphasimque aperiat. Denique Basilius vocem ouesuotov duo hæc præstare ait, ut nempe proprietatem el της φύσεως το άπαρόλλακτον παριστώσα, καίνram sic nulla variatione unam, in qua nihil diversum sit, exhibeat. Ubi male interpr. immutabilitas nataræ inalterabilis repræsentetur. Num eifin non 41 proprietas umuntabilis seu immobilis ac inalterali-lis ? Sic saue ostendit Greg. atque alii, nec aliter nobis Trinita- cuashterit.

(80) Non occurrit in libro Athanasii qui exstat co fere argumento.

#### 735

hendere non possumus, cum tamen Pater et Filius et Omnipotens undimns, non alind quidpiam, sed ipsam ejus Qui est essentiam significari intelligimus. Quin 'el vos cum dixistis (nenipe Ariani) Filium ex Deo esse, nimirum ex Patris substantia sum esse perhibuistis.

Recte igitur dicebanus, cum et Deum et Patrem dicimus, unum nos eundemque significare Deum ; nempe, cunidem ipsum tum absolutis nominibus significari, tum discretis : ac quidem absolutis, cujusinodi sunt Deus et bonús, essentiæ communitatem et totalitatem significari ; personalibus vero, cum nimirum Patrem dicimus aut Filium aut Spiritum, eamdein rursus communitatem ac totalitatem, cum eo quod proprium est, designari. Nam etsi sancti, zliud quidem essentiam aliud vero B personam esse dicant, non tamén tanquam aliana atque aliam rem seorsum existimant ; sie nimirum at personam essentia carere, ac essentiam persona seu subsistentia, contingat : quod magnus Basilius epist. ad Terentium comitem absurdum pronuntiat. Etenim essentia omnis, sou substantia, quibusdam proprietatibus insignita consideratur; habentque proprietales essentiam seu substantiam, circa quam considerantur. Ilypostasin enim ac personam diximus : commune una cum' en quod proprium est. Cæterum hoc sonsu dixorunt sancti, ut sit magnus Basilius in cadem epistola : Quæ est ratio communis ad proprium, cam esse essentiæ ad hyportasin, sen personam. In epistola vero ad Gregorium fratrem, € de distinctione essentiæ et hypostasis, ait : Communitatis rulio ad essentiam spectal; hypostasis vero as persona cujusque proprium signum as nota est. Cæterum, quod commune est, illi respondet ac affine est, quod est absolute; quod vero pro-- prium, illi quod tali modo est. Nam nomen bens, velut communius in Deitate assumimus, non quodvis unum personalium ac propriorum nominum, ut est Pater aut Filius. Nam neque vicissim dicuntur. Est enim Pater quidem et Filius es Spiritus sanctus unus Deus ; at non etiam omnino Deus Pater est. Etenim Pater Deus est, non tamen Filius aut Spiritus est. Præterca vero, nisi commune hic essemiam significet, ac quasi universali respondent, sed its se habeat, velut cum dicimus : Home est ani- D mal rationale, sequetur, que essentiam omnem excedit, Deitatem, haud secus ac genera es species per complicationem in sola mentis consideratione consistere. Verum qui Damasce oriundus Theologus est, cam opinionem evertit, dicens : In creatis quidem personarum divisio seu discretio ipsa re consideratur. Reipsa enim Paulus a Petro sejunctus conspicitur : communitas vero et conjunctio atque unitas ratione intelligitur ac mentis consideratione.

camus. Quamvis enim quidnam tandem sit compre- A oby Erepou rt, all' abriv the too betos obstan σημαινομένην νοούμεν. Ειρήκατε δε και ύμεις (οι Αρειανοί δηλουότι) έκ του Θεού του Υίου, δηλονότι έχ τῆς ούσίας τοῦ Πατρός αὐτόν εἰρήχατε. s

> Καλώ; άρα ελέγομεν ότι και θεόν Πατέρα λέγον πες, τον αύτον καί ένα δηλούμεν Θεόν. τουτέστι τον αύτον και τοις απολελυμένοις δνόμασι και τοις διακεχριμένοις σημαίνεσθαι · καί διά μέν των άπολελαμένων, ήγουν τοῦ Θεός και άγαθός, το κοινόν τῆς ούσίας και όλον σημαίνειν · διά δε των ύποστατικών, δταν δηλονότι Πατέρα λέγωμεν ή Υίον ή Πνεύμη, πάλιν αύτο το κοινόν, και όλον μετά τοῦ Ιδιάζοντος. Elyap xal of ayior paolo addo une sivar the our σίαν, άλλο δε την υπόστασεν, ούχ ώς άλλο και άλλο πράγμα ίδια νομίζουσιν, ώς είναι συμβαίνειν ύπόστασιν άνούσιον και ούσίαν άνυπόστατον, δπερό μέγας Βασίλειος άτοπόν φησιν έν τζ πρός Τερέντιον χόμητα (81) επιστολή. Και γάρ πάσα ούσία μετά εινων ίδιωμάτων θεωρείται · και τα ιδιώματα ούσίαν έχουσι, περί ήν θεωρούνται. Η γάρ ύπόστασι; ( τό χοινόν μετά τοῦ ίδιάζοντος r εἴρηται. 'Αλλ' ἐπὶ ταύτης της έννοίας οι έγιοι είπον, ώς ό μέγα; Βασίλειος έν τη αύτη φησιν έπιστολή, ότι ε "Ον λόγον έχει τό ποινόν πρό; τό ίδιον, τούτον έχει ούσία πρός την ύπόστασιν. > Έν δε τη πρός άδελφόν τον Γρηγόριον δπιστολή (82) περί διαφορά; ούσίας και υποστάσεως φησίν · « 'Ο μέν τῆς χοινότητος λόγος εἰς τὴν ούσίαν άνάγεται • ή δε υπόστασις το έδιάζον έχάστου σημείον έστιν. , 'Αλλά τὸ μέν κοινὸν τῷ άπλῶς άναλογεί, τό δε ίδιον τῷ πῶς. Καί γάρ το Θεός δνομα ώς καινότερον έπι της Θεότητος εκλαμδάνομεν, ούχ έν δποιονούν των υποστατιχών χαι Ιδιαζόντων όνομάτων, οίον Πατήρ ή Υίος · έπει ούδε άντιστρέφει. Ο μέν γάρ Πατήρ και ό Γίος και το Πνεύμι το διγιον είς έστι Θεός & δε Θεός ού πάντω; και Πιτήρ έστιν. Θεός γάρ έστιν ό Πατήρ, άλλ' Υίδς ούκ έστιν, οδτε Πνεύμα καίτοι του Υίου Θεού δυτος και του Πνεύματος όμοίως. Και άλλως δε, εί μή το χοινόν την ούσίαν ένταῦθα δηλοί, και οἶον τῷ καθόλου άναλογεί, άλλ' ούτως έχει, ώσπερ όταν λέγωμεν, « "Διθρωπός έστι ζώον λεγικόν. > άκολουθήσει την ύπερούσιον Θεότητα χαθάπερ τά γένη χαι τα είδη χαιά συμπλοκήν έν μόνη τη διανοία συνίστασθαι. 'Αλλ' ό έχ Δαμασχού Θεολόγος τουτο άνατρέπει, λέγων (83) · Έπι μέν ούν των χτισμάτων ή των ύποστάσεων διαέρεσις πρόγματι θεωρείται. πράγματι γάρ ο Παύλος του Πέτρου κεχωρισμένος θεωρείται • ή α xouvorng xal & suvagela xal to by dore xal issual?. Bemosivat. > Kal per' daira . e 'Eni de tij; ayiz; καί ύπερουσίου και πάντων επέκεινα και αλήπτου Τριάδος το άνάπαλιν. Έχει γάρ το μέν κοινόν χαι έν

πράγματι θεωρείται, επινοία δε το διηρημένων. > Paucisque Interjoctis : In sancea autem et supersubstantiali cunotisque eminenti at incomprehensa Trinitate e contra se res habet. In ea enim commune ac unum, ipsa re inteiligitur ; discretio vero ac quan divisio subtili mentis cogitatu consideratur.

(81) Epist. 349. (S-) Ly1 1. 15. (83) Libr. 1, c. 8.





Φαίνεται τοίνων έκ τούτων όπερ ελέγομεν, ότι το 🛦 xounder the outlas, elt' our h xounh outla, xal but τών Ιπολελυμένων δνομάτων δηλούται, και διά των έναφορικών το αύτο χοινόν πάλιν της ούσίας διακεχριμένως, ώς προσωπιχώς έννοούμενον. Και δήλον in h llarpoing cal h Viotns cal h Avenuesoins, el kioutu; évoyacai, xal andus sinsiv, ai idiórnes, ίν μόνοις τοίς άναφορικος συνίστανται - και ότι ούκ ίστιν ή διάχρισις άλλη παρά τά θεία πρόσωπα. δηhowin Raph to tov per eivas Maripa, tor of Yidr. to be Hyeuga . Wanep ous' ailo uty forty & Exwerg, allo ot housia. El váp istiv hoiáxpisis alla mapa to to uev elvat Matepa, tov ot Yibu, to ot liveupe. Estai xal h Evwoig alin mapa the obslav. 'Alia ούτο άτοπον. Ούπω γλρ Εσται τι άλλο τιμιώρερον τής ούσίας - έπειδή τα ένουν του ένιζομένου βέλτιον xal πμιώτερον. Και ούχ Εστιν άλλο μέν πράγμα, ή Πατρίτης, άλλο δε Υίστης, άλλο δε ή Έκπορευσις. ίπει εί λόγοι τούτων διάφοροι χαι άντιβετιχώς άντίχεινται, Εσται ό θεός έχ διαφόρων χαι άντιθέτων συνιστάμενος.

Taira xal ó udyas 'Adavásios láyai av. to moos Άνομοίους διαλέξει (81), είς σύνθεσιν δηθεν παρ αύτων έλαυνόμενος, ότι είρηχεν άλλο ούσίαν και άλλο ύπόστασιν. Έπιφέρει γάρ, « Ούχ ώ; πράγμα άλλο xal άλλο είπον αύσίαν xal ύπόστασιν, άλλ ώς άλλο τι σημαινούσης της ούσίας, χαι άλλο της ύποστάσεως. 'Ω; ό χόχχο; τοῦ σίτου λέγεται χαί Εστι σπέρμα καί καρπό;, ούχ ώς πράγμα άλλο καί άλλο · άλλο δέ τι σημαίνει το σπέρμα και άλλο ό καρπός. ε "Dors C πρίγματι το αύτό έστιν ούσία χαι ύπόστασις · μία γάρ ούσία. άλλά άλλο μέν σημαίνομεν όταν αύτο φώμεν ύπήστασεν, άλλο δέ τι, όταν ούσίαν. Η γάρ ύπόστασις έπι των θείων άναφορικόν τι σημαίνει, ή de cosia anolelupéror . xal roury dierproyer ousia xal ύπόστασις, τῷ την μέν ἀπλῶς, την δὰ πῶς λέγεσθαι. Τοῦτο άρα βούλονται οἱ άγιοι, οὐ ταυτόν ούσίαν και υπόστασιν λέγοντες. Φαπερανεί Ελεγον ότι ού ταυτό έπι της ύπερουσίου Θεότητος το άπολελυμένον και το άναφορικόν. Τοίς μεν γάρ άναφορ:xol; τὰ θεία διαχρίνονται πρόσωπα·τοί; δ' άπολελυμένοις συνάπτονται. "Ενωσις δε και διάκρισις ού ταυτό · τη μέν γάρ ούσία ή Ενωσις Επεται, ταί οι ύποστάσεσιν ή διάχρισις.

Οταν δε λέγωμεν του Υίον έχ τοῦ Πατρός γεννέσθαι (85), οὐ ρεῦσιν, ὡς ἐπὶ τῶν σωματικῶν ἐνν.εῦμαι, οὐδὲ τομήν ἀλλ' δλον ἐξ δλου, καὶ τέλειον ἐχ τελείου. 'Ωσαύτως χχὶ περὶ τοῦ ἀγίου Πνεύματος. <sup>\*</sup>Ωεπερ γὰρ ἄλλως μὲν ὁ Θεός χτίζει, ἕλλως δὲ ὁ ἀ.θρωπος · ὁ μὲν γὰρ χωρίς μεταδολῆς καὶ ἐχ τοῦ μῆ ὅντος, ὁ δὲ μετὰ τροπῆς καὶ ἐλλοιώσεως καὶ ἐς ὅντο; · οῦτως καὶ ἄλλω; μὲν ὁ Θεός γεννậ ἀπαθῶς καὶ ὡ; ἐχ νοῦ λέγος, ἕλλως δὲ ὁ ἄνθρωπος, μετὰ πάθου; χχὶ οὐ χωρὶς γυναιχός.

Ex his igitur patet, quod dicebamus, essentia communitatem, sive essentiam communem, tum nominibus absolutis significari, tum camdem rursus essentiæ communitatem relatia nominibus discrete (quippe personaliter) intelligi., As liquet, Paternitatam et Filietatem et Spiriteitstem (si ita loqui liceat), omnineque proprietates in relatis dualazat consistere, nec esse aliam discretionem, præter divinas personas ; præter hoc scilicet. quod alius est Pater, alius Filius, alius Spiritus ; uti neque aliud est, unio quam essentia. Si quidem coim alia discretio est, quan quod alius Pater est, alius Filius, alius Spiritus erit et unio alia præter essentiam. Id vero absurdum est. Sie enim erit aliquid per . stantins quam essentia, guandoquidom qual unitatem præstat, illo melina est ac nobilius, evi illa præstatur. Nec alia res est Paternitas, aliaque Filieitas, atque alia Processio ; nam si horum diversa - sunt rationes as appositione contrarize consequents erit Deum ex contrariis ac oppositis constare.

Rec et magnus Athanasius dicit in disputatione adversus Anomeos, cum il scilicet in compositionem inde cogerent, quod aliud essentiam, atque aliud hypostasin seu personam dixisset. Addit enim : Non volut rem, alind st alind essentiam et hypostasin dixi, sed qnod aliud quid essentia significet, aliudque hypostasis. Ut granum tritici dicitur et est tum semen, tum fructus, non ut res alia alque alia : alind tamen declarat senen atque alind fructus. Idem itaque reipsa sunt essentia et hypostasis. Sunt enim una ossontia. Verum aliud significamus, cum eam hypostasin dizerimus, aliud vero quidpiam, cum estentiam. Nam hypostasis in divinia relatum aliquid significat ; essentia vero, absolutum. Hocque essentia ac hypostasis different, quod altera simpliciter dicatur; altera, tali modo. Hoe itaque sancti volunt, cum dicunt, non esse idem esseutiam et hypostasin : as si dicerent, non idem esse in Deitate que omui essentie eminet, absulutum, et quod relatum est. Nam relatis quidem discernuntur divinæ personæ, absolutis veru connectuntur. Non sunt autom idem unio et discretio. Etenim essentiæ comes unio est : hypostasibus n vero ac personis comes discretio.

Quod vero Filium ex Patre nasci dicanus se generari, sullan (velut in rebus corporeis) fluxionem aut sectionem intelligimus; sed totum ex toto, ac perfectum ex perfecto sentimus. Idemque dicendum de Spiritu sancto. Quemadmodum enim Deus aliter fabricatur, aliter vero homo: nam Deus quidem absque ulla mutatione et ex nibilo; homo autem cum mutatione et alteratione, stque ex aliqua re supposita : sie etiam allter quidem Deus gignit, absque ulla passione ac labe, et ut

ratio est ex mente; aliter autem homo, cum passione scilicet et labe, noe niei socia mulieris opera accedente.

(84) Dial. 1 circa medium. Multi cod. ut Maximi habent, citantque ex eo auctores. (85) Greg. orat. 35; Damasc. 1. 1, c. 8.

B

Utque magni Basilii in his utamur verbis, in ea A quam ad canonicas scribit, chistola : Non enim a Patre in Filium partibus scissa essentia est : neque per cfluxum genuit; neque per productionem as ratione, quia stirpes fructus producunt, eduntque : sed arcanus est, vimque omnem humani sermonis ac. cogitationis excedit, divince generationis modus. Abjecti enim revera ac carnalis aninci est, quæ æterna sunt, ils quæ interennt og sunt temporanea, similia facere ; · inque ea versari opinione, ut pari modo Denm sentias ac res corporeas gignere, cum potins a contrariis momenta ad pietatem in hunc modum captare operar pretium hubeas, cum se mortalia ita habeant, hand sans sic se habent immortalia. Neque igitur divina generatio abneganda est, nec committendum ut corporalium rerum cogitationibus animum polizas. Etenim sicut unum quidem esse Drum novimus, non tamen quid ille sit perspectum habemus; sic et tria est (tros scilicet persone) seimus; quid vero illa sint (ac quid personæ) nescinnus.

Et at ait divinus Dionysius : Patrem quidem Deitalem fontem ac originem, Filium' autem ac Spiri. sum sanctum, ex Deo oriunda germina, ac relut flores omnique 'essentia superiora lumina ex sacris **craculis** accepimus; quoniam autem modo sese hoc hubeant neque eloqui possumus, nec mente cogitare. Caterum credimus Patrem lumen ingenitum esse; Fillum, lumen genitum ; Spiritum sanctum, lumen procedens : triaque ( tres scilicet personas ) nnum lumen. Ac Pater semper erat, Filiusque semper erat, et Spiritus sanctus semper erat. Non enim C llatho . obte 6 Yi'c, obte to Ilveuua . all' didiu; Pater mutatus est ab eo quod Pater non erat ut esset Pater; neque Filius, neque Spiritus sanctus; sed ab æterno pullaque fluxione Filium sibi consubstantialem generat, et producit consubstantialem sibi Spirituin ; non ita tamen, ut prius quidem gignat Filium, tumque Spiritum producat (boc enim sentire impium est), sed simul tum Filii generatio est, tum Spiritus sancti productio. Simul onim est auctor, et quod est ab auctore. Natus vero ac genitus Filius, non absens Patri est, ant ab eo sejunctus; verum ex illo procedit, et in illo p-nesque ipsum est, ut eadem res : similiterque ctiam Spiritus. Est enim Dei Filius Sermo vivus

(86) Fpist. 300. (87) '0. 52 Yioc xal to Πνεύμα. Errore edits, 'msous, cum plerique codices Yib; habeant, nec Dionysius (De divin. nom.c. 2) aliter scripserit, cum non versetur hic in otxovoµía, scd περί θεολογίa; illi sermo sit. lesus autem nomen est' assumptæ humanitatis, non inse per se proprium personis. The Deorovou Ocotnoc, idem est ac quad mayaiav vo-cavit; qua est inse Pater, inse Deitas feits, et Deigena; quod bollo reddiderat Gord. quasi Dei prolem ; sed bene est, quod inter explicandas voces errorem agnovit ac emendavit; utinam et quod eatien levilate (ne quid gravius dicam) § 4, affluxe-rat Maximo, de errore illo communi recentiorum Græcorum credentium Spiritum sanctum non procedere a Filio, vel bie castigasset; ubi cadem pena repetit Maximus, pauloque etiam fusius exponit, geç aljud tamen, quam quod Dionys. tradidit,

Kat Iva περί τούτων τοίς του μεγάλου Basilion אָרָקסוט וונטא גע קקסוע צע דה האיך דאר אמעטעיגאר געיייגא געיייגא געיייגא געיייגא געיייגא געיייגא געיייגא געייי στολή (86) · · Οώκ έμερίσθη ή ούσία άπό του Πατρό: είς Τίόν · ούδε φυείσα εγέννησεν, ούδε προδαλούση ώς τά φυτά τους καρπούς. άλλ' άρρητος και άνεπινόητος λογισμοίς ανθρώπων της θείας γεννήσεως j ερόπος. Ταπεινής γάρ τῷ δντι xal capxing ion διανοίας τοις φθαρτοίς και προσκαίροις άφομοιου, tà algia, xal ofectar is the opparties yeved, sal à Θεός όμοίως · δέον έχ των έναντίων λαμβάνειν τά: άφορμάς πρός την εύσεσειαν. ότι επειδή τά θυητά ούτως, τά άθάνατα ούχ οδτως. Ούτε ούν άργεισθαι Set the delay revenous, obte ownatizal; evolute χαταφόυποῦν ἐαυτοῦ την διάνοιαν. > Καλ γάρωστες סדו עצי בסדוי בוֹך שבלה ביזישאמעבי, סט עלי לב דו tonev . Quero xal ore usy elst this lover, i de this OUX FOLLEV.

Καί ώς φησιν ό θείος Διονύσιος, « Ότι μέν έστι πη ala Osorn; & Martho, & Et Yids xal to Hueupa (87) τό άγχον βλαστοί θεόφυτοι, και οδον άνθη και ύπερούσια φώτα, πρός των Ιερών λογίων παρειλήφαμιν δπως δε ταυτά έστιν, ούτε είπειν, ούτε έγνοησα δ.νατόν. > Πλην πιστεύομεν ότι φώς άγέννητον ό Π.τήρ · φώς γεννητόν ό Υίός · φώς έκπορευτόν τό Ανεύμα το Ξγιον, χαι έν φώς τα τρία. Και Πατήρ ξιν άει, και Υίο; ξιν άει, και Πνεύμια άγιον ξιν άει. Où yap ersann and rou un elvat Barho el; ro elvat χαι άφρεύστως γεννά Υίδν δμοούσιον έαυτῷ, και προδάλλει Πνεύμα όμοού που έαυτῷ - οῦ τὸν μέν Υἰλν γεννών πρότερον, είτα το Πνεύμα προβάλλων (τουτα γάρ άσεδές), άλλ' δμα και ή του Υίου γέννησις και ή τοῦ ἀγίου Πνεύματος ἐκπόρευσις. "Αμα γὰρ αίτων και αιτιατόν. Γεννώμενος δε ό Υίδς, ούχ άπεστι του Πατρό;, ούδε χωρίζεται αύτοῦ · άλλ' έξ αύτοῦ πούεισι, χαί έν αύτῷ χαί εἰς αὐτόν έστιν, ὡς ἕν πράγμα. ώσαύτως και το άγιον Πνεύμα. Λόγος δέ έστι ζών και ένυπόστατος ό Υίδς τοῦ Θεού και δύναμις αύτου ζώσα και ούσιώδης και τελεία και το Πνεύμα τ άγιον ώσαύτως, ούσία ζώσα χαι τελεία χαι ένυπ. στατος, και δύναμις του Πατρός · ούκ Εξωθεν άπο

habentque communiter Patres Græci : qui sic D maluerunt in Patrem ceu originem Filium sc Spititum referre, quano distincte Filium, et ipsum auctorem Spiritus, Patri adjungere; ipsa fere τεr-ba Dominica æmulati, τὸ παρὰ Πατρὸ: ἐκπορευσµevov, qui a Patre procedit : sic vir bonus camdem ac reliquis Domino dicam ponat; si illo judio idem est allirmare Spiritum a Patre procedere, el negare procedere a Filio vel ab eo ullo modo ty Onapfiv. exsistentiam ac quad est vere in Deilale exsistens, habere. Quod nusquam invenias Gracos Photio superiores sic interpretatos esse : sel duataxat suz illa üdei simplicitate contentos, Launis quad paulo aperities explicarent, suorum doctorum freti auctoritate, indulsisse. Qua clare induigentia toto hoc tractatu utitur Calecas, ne cui suorum, magis explicando, offensionis aliquid faciat.

5M



τοῦ ἀέρος προσλαμβανόμενου, ἀλλά την αίτίαχ έχου & vereque exsistents, ejusque vivens et substantialis φυσικώς ἐν τῷ Θεῷ τῶν, ὅλων. sanctus, substantia viva, et perfecta vereque exsistent, ac virtus Patris, seu potentia : non qui ex

aere estrinsecus accedat, sed qui in universorum Deo natura causam ac originem habeat. Το μέν ούν άπερινόητόν τῆς ούσίας τοῦ θεοῦ xaì Dei itaque essentia omni mentis cogitatu supe-

τών άγνώστων προόδων πίστει σιγάται ... χαι ούδεις έρευνα περί τούτου · άλλ' έν τη ζητήσει ματαιωθή. αιται, και είς κρίμα εμπεσείται τοῦ, διαδόλου. Τὰ δε περί τον θεόν, ώς είπομεν, άπο πτίσεως πόσμου τοίς wither voou hera xal xadopuipera . xal ore early o γίζς όμοούσιος τῷ Πατρί και το ξχιου, Πνεύμα, ταύτα ίη τά παραδεδομένα, περί τούτων πάντες θεολογού. σιν οί άγιοι, και οί εύσεδείς Επονται · οί δε άμαθείς και ιδιώται ακούοντές τινα λέγοντά τι περί θεού, ούτίχα νομίζουσιν δης περί της ούσίας του Θεού τίς έσαν έρευνα, - και τίνε, τρόπω ό Υίος έκ του Πατρός γεννάται, και το Πνεύμα το άγιον εκπορεύεται . και Β παραγράφονται (88), και αποτρέπουσι του τοιούτου. 01.8 ταύτα ποιούντες δαου το έπ' αύτοξς άνατρέτησπαδομν Γραφήν Παλαιάν το και Νέαν, και τές ευν άγίων περί αύτων έξηγήσεις ' άργά χαι άνόνητα χ ista ταύτα βουλόμενοι, à ôh πάντα πρός νουθεσίαν x1 ώφέλειαν ήμῶν έγράφη. ΟΙ γε ούδε τῆς άληθείας התומדדסוולידוב טהט דשי דהב מאחטנום: בעטףשי. סטיεδούλευσαν αν τοίς τότε παρούσιν ύπερ αύτης άγωνίζεσθαι · χαι χωλύουσι τους άνθρώπους την δυνατην Ενοιαν περί Θεού άπο τών θείων Γραφών λαμβάνειν. έναγχάζοντες χάχείνους διά την αύτων άγροιχίεν, ίνε μηλέγω φιμαθίαν, ζήν ώσπερ και τα άλογα ζώα. Και ιύτω ζημιούσε μέν την του άνθρώπου φύσιν τό rox Bedy xara to Suvator AvatelveoBas, xal autor ύμνειν χαι ζαξάζειν δι' ώφέλειαν έαυτών · σχεδόν δε xal τον Θεόν ζημιούσι, το τιμιώτερον αύτου κτίσμα the and powers reparted a state of the second state and μεγαλύνισθαε περά των άνθρώπων, ου Ένεκα δ άνθρωπος επλάσθη.

501

Spiritus sanctus procedat : proscribuntque et aversantur eum, qui talis sit. Qui vero hac agant, gnod in ipsis est, omnem Veterem pariter ac Novam Scripturam evertunt, ac quas illarum sancti expositiones tradiderunt ; qui nempe otiosa keec nulliusque frugis jacere velint, cum sane omnia ad correptionem nostram et utilitatem scripta sint \*\*. Ili p'ane nec cum ab ejus adversariis veritas discerperetur, ejus ætatis hominibus consensissent, ut pro ea certarent : prohibentque ne quantam pro facultate licet, ex divinis Scripturis homines Dei intelligentiam hauriant : illos quoque vi adigentes pro sua rusticitate (ne imperitia ac barditate dicam), ut et ipsi. brutarum animantium more vitam instituant. Sicque nedum humanum genus boc ledunt, ne pro facultate, animum in Deum intendant, ac quod ex suis rationibus est, laudum ei cantica deferant, ejuisque celebrent gloriam, sed et-prope-

rior, ignotæque processiones, fides silentio co-

lit," ; acc hec quisquam rimatur, sed si q is qua-

renda sibi indulgent, stultus fiet, et in judicium

diaboli incidet 44. Quas autem sunt circa Deum, uti

dicobam, et a creatura mundi per ea qua facta

sunt intelliguntur ac conspiciuntur et; quodque

Filius Patri consubstantialis sit et Spiritus sanctus;

bæc nempe de his tradita, illa sunt in quibus san-

atorum omnis theologia versatur : ac sequenter

qui pietati student. Impeniti vero et rudes, filsi

quempiam de Deo loquentem audierint, statim pu-

tant Dei eum essentiam rimari, quænam ipsa sis.

ac quoniam modo Filins ex Patre giguatur, et

modum Deo nobilioris ejus creaturze (nempe hominis) damanum inferunt, dum non laudari ac magaileari ab hominibus, cujus gratia bomo formatus est, przestant.

"Rom. r, 12. "I Tim. su, 6. "Rom. 1, 20. " I-Cor. 1, 11.

(88) Kal zapa podgorrai. Optanilum paulo aperilus notasset Galeens, quos tantis hie suglilat, homines ipsos imperitos, ac qui neo alios divina scrutari eloquia, ac theologica serio tractare vellent. Videnur ex illis fuisse, qui docert nollent ut Latinorum partibus aocederent, seu unionem cum illis, una unionem D endemque fide, sed paula explicatiore. igirent; suspectum habentes quidquid viri giloua-Bel; in eau rem diligentia sua præstarent. Quorum exempla exstant in diversorum opusculis utroque tomo Græciæ orthodoxæ Leoni Allatio editis. Nullum certe ad fidem durius hominum genus, quan imperiti et rudes, docenti aures obstruunt, ac nec doceri volunt, sed unum hoo tenere, quod a majoribus se accepisse credunt. Quadrant hæc in Calece tempora, paulo post Lugdunense. concilium, ubi Andronico imperjum adepto sic male babiti sunt CPlitani, qui visi erant studuisse unioni, vel in eum operze aliquid contulerant. Huc facit, quod Lalecas sic de Trinitate disserit, ut nec minimam auod ausam Græcis dedisse videri possit, consulto abatineus ab ea controversia, qua tunc scindebat E clesias, eaque tradens et explicaus ex veterum monumentis, quæ utrisque in confesso essent ac recepta : quam ipsam olxovoulay servari audivi a

misso quodam apostolico S. I. cum Græcorom vulgo, ipso erga Romanam sedem Petrique in casuccessorem bene animato, unamque agnoscente Adem, unum haptisma, unam Ecclesiam : quod subtilior hæc di@cultas minus sollicitet, ac quam disputationibus vexare, sit ei foveam fodere. Sic et charissimus sodalis meus R. P. Goar. & paxapitne, que tempore in insula et urbe Ghio annos circiter octo et ipse missus apostolicus moratus est, utri-que episcopo Græcanici ritus et Latini convenisse aiebat, utquasi fratres plebis partem quisque regeres, alterque alterius diplomata legi pro concione curaret. Aiebat etiam ritus Græci diaconos sponte accedentes Latino ritu sacra Eucharistia impertilsse. Ad eos cum frequens adiret, rituum ipsorum sedulus, Dei nutu, rimator (quos Latinum orbem tanta claritate docturus esset) ut magistro assurgebant, ac parata cathedra ó διδάσχαλο; acclamabant. Sit forte hæc animarum lucris commodior disciplina, quod in ea incolumia sint fidei capita, etsi pauca quædam subtilioris ipsa indaginis certa consilii ratione simplicibus maneant involuta ipsa Augustino, Gregorio Theologo, magnoque Basilio (ne alios referam) plane probata ac usurpata.

Digitized by Google

Utrosque igitur, quod ad eos attinet, damno af- A ficiunt: tum nempe Deum, tum humanam genus. Ergo non engitant bominem ad Dei imaginem fuisse conditum ", camque ob rem ad eum debere recurrere, aè per veram contemplationem bonaque opera cum co similitudinem inire Meschunt vero. etiam l'ane Christum dixisse vitam miernam, et Patrem suum cognoscant, et quein misit ille, Filium summ Dominum nostrum Jesam Christum 16. Ejus autem rei vera causa est, quod nolint loqui de Dro, pro co ac nabis per divinas Scripturas et synodos accumonicas, necnon per Ecclesiæ doctores, traditum est ; qui videlicet recte hae intelligant, et in eis cum multa modestia religiosiusque incedant. Qui quidem a seipsis toquantur nihil. B nog quasi ex ventre imperite ernetent que placeant : sed gul explorare recepta ponant, deincepsque componant, atque ad aliquod versm, quodque exploratum sit justa divinas Scripturas deveniant: guod. inquam, secundum communes Christlanorum de Deo conceptiones exsistat; nec quidquam prorsus ab eis dissideat. Qui ejusmodi est, et apud Denm, et apud sanctos omnes laudem habet : qui nempe quo naturæ scopus dirigit, incedat, statustque quæ annt divinæ Scripturæ, ac tum sibi ipse, tum illis, quorum minor scientia sit, utilitatem afferat.

Sunt itaque Filius et Spiritus en Dio; est vero rt creatura. Verum Filii ac Spiritus auctor Pater est ; omnis vero creaturæ causo Pater est et Filius et Spiritus sanctus, tanquam unus Deus ac unus C conditor. Illic quidem Pater auctor est ut Pater (secundum nimiru n nomina discreta) et productor : lic vero, se cundum absoluta, in quantum tria (trea scilicet persona), unum sunt. Unde etiam tanquam nnus Deus intelligitur, Pater et Filins et Spiritus eancies, lanquam unus creature opifex as auctor. Ac Filius quidem ac Spiritus ex Dev et Patre natura sunt ac essentialiter; creatura vero ex Deo, qui est Trinitas; verum opilicii ratione seu crea. tione. Ait namque Damascenus : Post hac etiam Jacia creatura est; non tamen ex Dei substantia, sed ex nihilo in rerum naturam ejus voluntate et potentin producta est. Cum autem consimili undique ratione Dens et Pater rerum omnium opifex sit, Filiusque a: Spiritys, tanquam unus opifax ac recum auctor; D Biveduaro; &; dvd; dyumopyou, tov utv Matina Patrem nimikum rerum causam quasi originalem. Cuncta enim quæ Filii sunt ac Spiritus, ad eum referuntur. Causam vero effectricem dicimus Fitium; consummatricem denique, Spiritum sanctum, queniadmodum ait niagnus Basilins ad Amphilochium.

Cugita mihi originalem causam aç primariam.

. " Gen. 1, 26. " Joan. xvii, 5.

(89) Afinia L. H. C. 2.

(90) He Spirits sancto c. 16.

(91) The apoxacapatiche altlar. Vox est Basilio adinventa, ac Patri accommodata, ad ejus actionem significandam, qua simpliciter auctor

Ζημιούσιν ούν άμφοτέρους, και τον θεον κα' την άνθρωπίνην φύσιν, ύσον το έπ' αύτοζς. Ούχουν λογί ζονται δτι κατ' είκονα του Θεού έγένετο ό άνθρωπος, και διά τούτο όφείλει πρός αύτον άνατρέχειν, και όμοιουσθαι αύτῷ δι' άληθούς θεωρίας xal Εργων άγαθών. Άγνοουαι δέ και ότι ταύτην ό Χριστός είπεν αλώνιον είναι ζωήν, ίνα γινώσχωσι του αύτου Πατέρα, χαι δν απέστειλεν Υίδν αύτου τον Κύριον ήμων "ισοῦν Χριστόν. Τὸ δ' άληθές οῦτως ἔχει, δτι οὐ βού. )eral ris lever nepl Geog xart ra napadedoueva ήμιν ύπο των θείων Γραφών και των οίκουμενικών auwidow xal tiev didaoxalow the Excinsize was δρθώς αύτε δηλονότι, και μετε πολλής εύλαδείας iv τούτοις χωρών, μηδέν μέν άφ' έσυτοῦ λέγειν, μηδ' ώσπερ άπο κοιλίας άπαιδεύτως έρεύγεσθαι τὸ δrouvra · a) là sà suolorouneva revels, ral torfis συμπλέκων και καταντών έπε τι άληθές και όμολογούμενον κατά τάς θείας Γραφάς, κατά τάς κοινάς περ! Θεού των Χριστιανών έννοίας, και μηδαμώς έναντιούμενον αύταίς. Ο τοιούτος και παρά θεώ Ral madow dylow imawerds born ward owords tis άνθρισπίνης φύσεως πορευόμενος . καί συνιστών μέν τλ της θείας Γραφής, ώφελών δε και ξαυτόν, καί τούς έλαστον είδότας έαυτοῦ.

Bis) usy our o Yid; kat th Ilveuna th tou Geou. Ire 63 wat h xelais. 'Alla rou ute Ylou xat rou Hveduatos altios & Hathp, the \$ xtlesos axim; o Harthe wat o Yids wat to aytov Hustina, is sis Θελς και ώς είς δημιουργός · έκει μέν γάρ αίτιο; δ Hartho is Hartho, Sylover xara the Siaxexpipera όνόματα, και Προδολεύς; ένταῦθα δὲ κατά τὰ άπο. λελυμένα, έφόσον είσιν έν τά τρία. "Οθεν και ώ; είς Bedy voeita: & Martho xal & Yidy wal to ayion Husuμα, ώς εξ; δημιουργός της χτίσεως. Kal ό μέν Υμς χαί το Πνεύμα έχ του Θεού χαι Πατρός φυσικώς אמן פטמושאשקי ז אל אדומוג צשו אאי דא דפט שנטט דוג Τριάδης, δημιουργικώς δέ Και γάρ τρηφινό έκ Δαμασχού (89) · « Η χτίσις χα! μετά ταυτα γέγωνε, και ούκ έκ της ούσίας του θεου . έκ δε του μη δυτος πίς το είναι βουλήσει και Ουνόμει αυτού παρήχθη. Όμοιοτρόπως δε κατά πάντα του Θεού και Πατρό; δημιουργού των δλων δυτος και του Υίου και του προχαταρχτιχήν, των δντων αίτιαν λέγομεν · πάντι γάρ τά τοῦ Υίοῦ χαι τοῦ Πνεύματος εἰς αὐτύν ἀναφέρανται · δημιουργικήν δε τον χιών · τελειωτική» δε το πανάγιον Πνεύμα, χαθά φησιν ό μέγας Basi-). ειος έν τοις πρός 'Αμφιλόχιον (90).

( Evolution us the sponatapatenty atta (91)

ost, et ex nullo duçens originem, dext seiler dvaexo, cum Filius ot Spirius saucius ex en habeant quad una cum ipso opzh (principium) nrum creatarum, ac Filius etian dout Spiritus, per quem ille a l'atre procedit, ut impiuutur Gra-



των γενομένων τον Πατέρα, την δημιουργικήν τ'ν A corum que finnt, Patrem; creatricem sen effectricem. Υίδη, την τελειωτικήν το Πνεύμα. ώστε βουλήματι μέν του Πατρός τα λειτουργικά πνεύματα ύπάρχειν, ένεργεία δε του Υίου είς το είναι παράγεσθαι · παρουσία δε του Πνεύματος τελειούσθαι. Δια τούτο xat ό μακάριος Πάθλος έλεγεν, « Είς Θεό; ό Πατήρ, έξ ού τλ πάντα ' > το πρόσωπον του Πατρός αινιττόμεmy . 1 21 ale Kupme Inonie Xpiorde, di' ob th πάντα, ) τον Υίον · « καί εν Πνεύμα άγιον, έν ψ τά τάντα. > Καλ ό Εύαγγελιστής φησίν 'Ιωάννης, « Πάντα δι' αύτοῦ έγένετο, xal χωρίς αύτοῦ έγένετο וא פֿי, א ז אַניעטיבי. ד גו׳ בטידסט טע גליצו, טע של טו έργάνου ή δούλου, ή τοιούτου τινός, άλλ ώ; φυσικής xal ένυποστάτου δυνάμεως · ωσπερ καί ό νου; ήμων ເນັ້າຖິດ ຂໍ້ແບກວບ ນວ່າຖືກຮະພດ ຂໍ້ນຂອງຮູ້. ຂໍ ແລະ ວ່າແ ລ້ວ້າວາ kectionem ; quanquam nec istud exempli satis sermoni congruum est. Deus siquidem rebus omnibus longe eminet.

Κα! οι άγιοι δε πάντες τον αύτον τρόπον φασί, βάντα ό Πατήρ ένεργεί δι' Υίου έν Πνεύματι άγίω. Κεί πάλιν, « Δι' αύτοῦ την προσαγωγήν ἐσχήχαμέν πρό; τόν Θεόν και Πατέρα. • Και ό μέγα; Βασίλειο; έντιζ πολς 'Αμφελόχιου, « 'Η όδος της θεογνωσίας άπό του ένδς Πνεύματος διά του ένος Υίου έπι τον ξνα Πατέρα. > Και πάλιν Εν τινι χεφαλαίω, ού ή έπιγραφή, Οτι συχδοξαζόμενον Θεώ το Πνεύμα diinvurat, e Obre yuphe Viol meist Harho, obre Vide χωρί; Πνεύματος. > Καί ξτι πλατύτερον περί τούτων φησίν έν τη πρός τον άδελφον Γρηγόριον έπιετολή (92) περί διαφοράς ούσίας χαι ύποστάσεως, λέγων ούτω · ε Παν όπερ αν είς ήμας έκ θεία; δο νάμεως άγαθον φθάση, της πάντα έν πασι ένεργού-С ons rapitos kuepreiau elvai gauto, rabus gnoin à Απόστολος, ότι ( Ταύτα δε πάντα ενεργεί το εν xal τὸ αὐτὸ Πνεῦμα, διαιροῦν ἰδία ἐκάστω καθώς βούλεται. > Ζητούντες δέ, εί έχ μόνου του άγίου Ινεύματος ή των άγαθών χορηγία άρχην λαξούσα ούτω παραγίνεται τοίς άξίοις, πάλιν ύπο τής Γραφής fory where the ed and rophyla two kyalin two διά του Πνεύματος ήμιν ενεργουμένων άρχηγον και αίτιον τον μονογενή θεόν είναι πιστεύειν. Πάντα γάρ έ. αύτοῦ γεγενῆσθαι, x3ì έν αὐτῷ συνεστάναι παρά της άγιας Γραφής δδιδάχθημεν. "Οταν τοίνου καί πρός έχείνην ήμωθωμεν την έννοιαν, πάλιν ύπο της θεοπνεύστου χειραγωγίας έναγόμενος διδασκόμεθα δτιδι' έχείνης μέν πάντα τῆς δυχάμεως έχ του μή ivro; elç ro elvai napayerat. où phu oùde et exelva; D auctor et causa, qui omnium auctor ac causa sit. ένάρχως (93) · άλλά τίς έστι δύναμις άγεννήτως καί άνάργως ύφεστώσα, ήτις έστιν αίτία της άπάντων

Filium; perfectricem ac consummatricem, Spiritum sanctum' : sic nimirum, ut Patris quidem voluntate sint administratorii Spiritus; Filii vero operatione producantur ac esse nanciseantur; Spiritus autem adrentu ac præsentia' perficiantur. Ideireo etiam aiebat bratus Paulus : Unus Deus Pater, ez quo omnia, Patris nempe personam subindicans : et unus Dominus Jesus Christus, per quem omnia, Filium, et unus Spiritus sanctus, in quo omnia". Joannes quoque Evangelista ait : Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil, quod factum est 79. Per ipsum vero dicit, non tanquam per organum aut servum, seu rem aliquam ejusmodi, sed quasi per naturalem, et quæ vere exsistat, virtutem; τοῦ λόγου το ὑπόδειγμα. Πάντων γάρ ὑπερέχει Θεός. Β sieut etiam mens nostra operatur per snam intel-

> Sed et reliqui sancti eodem modo docent, operari omnia Patrem per Filium in Spiritu sancto. Et rursus : Per quem accessum habemus ad Deum et Patrem 78. Magnus quoque Basilius in iis quæ scripsit ad Amphilochium : Via ad Dei cognitionem ac fidem ab uno Spiritu, per unum Filium, ad unum Patrem. Ac rursus in quodam capite cujus hic utulus ; Spiritum una cum Deo glorificari ostenditur : nec sine l'ilio Pater operatur, nec Filius sine Spiritu. Adhucque fusius de his disserens in epistola ad Gregorium fratrem, de differentia essenti-e et hypostasis, sic ait : Omne bonum, quod ad nos ex divina pirtute venit, ejus gratice operationem esse dicimus, quæ omnia in omnibus operatur, uti ait Apostolus : · Omnia autem operatur unus et idem Spiritus, di-. pidens seorsim singulis prout vult 14. > Quarenda autem : num ita dignis adsit bonorum suppeditatio. ut quæ ex solo Spiri u sancto sumat exordium, rursus Scriptura duce instituimur, ut suppeditationis corum bonorum, quæ Spirilus in nobis operatur, auctorem et causam unigenitum Deum esse credamus. Per eum enim omnia facta ease, et in eo constare, dieimus ex divina Scriptura 18. Quando igitur et ad eum sublimes seusum evaserimus, divince rursus Scripturce Insiduatione docemur, per eam quidem virtutem produci omnia ex nihilo ut esse habcant; non tamen etiam ex illa absque principio : sed est virtus quædam ingenite et absque omni principio consistens, ipsius

> Filius enim ex Patre est, per quem omnia, cum quo ung semper inseparabiliter eigue conjunctus intelli-

ei, ad hanc ipsam vim too προκιτιρατικού alstev (causa quasi originalis) uni Patri asserendam : quam tes Latini Faio arregant, cum et ex ipso procriero dicant; nempe unum cum l'atre enu asserentes principium; ipsum tamen ex Patre principia, non er se ac avapyov principium. Ut tota verbornin lis sit, nisi quantum recentiorum quidam propensius schisman studentium, ipsum hoç quod antiqui per dixerunt, ad temporalem

<sup>11</sup> I Cer. VIII, 5, <sup>14</sup> Joan, 1, 3, <sup>13</sup> Rom, v, 2. <sup>14</sup> I Cor. xvi, 6-11. <sup>18</sup> Joan. 1, 3; Celoss. 1, 17.

quasi emanationem, et qua Spiritus fichelibus datur, restrinxerunt; cum in vera theologia, ipsa hæc temporalis emanstio æternam illam connotes ; nec aliter Spiritus a Patre per Filium in creaturas quasi emanet ac diffondatur, quam quis per iffsum vere a Patre est, ac exsistentiam bahet. Verum hae alterius loci atque operar.

(92) Epist. 43.

(95) Uv phr oude if exsirns ardorws. Ne ab

assequitur, quin ante ei affulserit illustrantis virtus Spiritus. Quio et alia plura ejus generis in ea epistola dicit. Sancti enim la omnibus hoc enituntur, ut indivisam essentiæ unitatem, unamque com personarum distinctione ac ordine, Patris et Filii et Spiritus sancti ostendant potentiam.

Præterea, procedere Spiritum ex Patre per Filium, constanter asserunt, qui a prima ad septimam synodum magistri sanctique claruerunt. Ait namque magnus Athanasius : Porro fieri non poterat ut in Trinitatis laude Spiritus sanctus assume . retur, nisi processionis modo ex Dev esset per Fi. lium, non effectionis, velut creatura, ut loquuntur : nempe hæretici. Magnus quoque Basilius : Quinam ergo fiat ut separentur, quæ inseparabilia sunt : Verbum ex Deo, ac Spiritus ex Deo per Filium? Sanctissimus vero Constantinopolitanus patriarcha Tarasius, coacta septima synodo, rectæ fidei fornulam episcopis Orientalibus mittens : Credimus, jaquit, et in Spiritum sanctum, qui ex Patre per Filium procedit, et Deus et ipse noscitur. Damascenus quoque : Ipse itaque mens est, rationis abyssus. Verbi Pater, et per Verbum Spiritum explanantem producens. Ac rursus : Spiritus sanctus, occultæ Deitatis explanatoria vis, ex Patre per Filium procedit.

Quod tamon et creatura per Filium, et per Filium Spiritus dicitur, quonam differant docet Gregorius Nyssenus, Confutationum lib. 1 : Spiritus qui Patri conjungitur, eo quod increatus est, ab eo rursus sejungitur, quod Pater non est, sicut ille:

·illa quidem sine principio. Nullo alio auctore, a quo auctore habeat esse. Sic enim solus Pater avapyos et évalutos. Non placet quod reddit inter-pres : Non tamen ne ex illa quidem, absque initio producantur. Sensus plane est, quasi Pater sine initio, hoc est ab aterno, producat; Filius cum initio, hoc est in tempore; quæ doctrina hæretica -est; producunt certe omnes personæ simul et sei que in initio temporis. Græcis vox dout mel ambigna est, ut et nobis principium ; ideirco Greg. th avapyov distinguit, et ut negat originem 26 D alio, a Filio removet, uti etiam hic Basiling, ut vero durationis initium et ônáp5ew; perinde Filio tribuit, qui ipse Patri conternus sit, nec initium unquam habuerit. Genuina certe unaque hæc ejus vacis significatio, neo video quo probato auctore alio trabi possit.

(94)Adv. Eunomium, 1. 1.

(94) Διά Λότου προβολεύς, et seq. έχ τοῦ Πατρός δι Υίοῦ ἐχπορευομέτη. Videtur Damasconus quod ejus capitis-titulus ipse præfert, accura-tius cautiusque voluisse de Triuitate divinisque nominibus disserere, ετι περί θείων όνομάτων Ακριδέστερον. Palam enim bic ipsam ex Palere per Filium, aliorum more sanctorum, exponit exsistentiam; in quem sensum eum Calecas adducit, cum cap. 8 sic locatus sil, ut videatur ansam prabuisse his qui sentinat solum dari-a Filio Spiritum, ac manifestari, non item ab eo, seu a

gitur Spiritus sancius. Nemo enim Filium mente A vov brow altlag. 'Ex yap vou Navpog o Yio;, &' ou τλ πάντα, ψ πάντοτε τό Πνεύμα το άγιον άχωρίστως συνεπινοείται. Ού γάρ Εστιν έν περινοία του Υίου γενέσθαι, μή προχαταυγασθέντα τῷ Πνεύματι. Καί άλλα δε πολλά τοιαύτα φησίν έν. τη αύτη έπιστολή. Οί γάρ άγιοι διά πάντων βούλονται το άχώ. ριστον της ούσίας δηλούν, και την μίαν δύναμιν μετά της των προσώπων τάξεω;, του Πατρός και τοῦ Υἰοῦ καὶ τοῦ ἀγίου Πυσύματος.

> Kal έτι το Πνεύμα το άγιον έχ του Πατρός διά του χιου έκπρρεύεσθαι λέγουσιν οι άπό της πρώτης μέχρι της ζ' συνόδου διαλάμψαντες. 'Ο μέν γάρ μέγας 'Αθανάσιος λέγει, ε "Ην δε άδύνατον εν τη της Τριάδος δόξη δοξάζεσθαι το Πνεύμα το άγιον. μή προοδιχώς δυ έχθεου δι χίου, άλλά ποιητικώ; ώσπερ ή κτίσις, ώς λέγου τιν, » οι αιρετικοί δηλυνιτι. Και & μέγας Βασίλειος (94), « Πω; άν ούν χωρίζο το τά άχώριστα, Λόγος έχ Θεού και Πνεύμα έχ Θεού δι' Υίου ; > Ταράσιος δε ό άγιώτατος πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως. της ζ συνόδου συγχροτουμέ νης, Εχθεσιν της όρθης πίστεως επιστέλλων τοι; κατά την άνατολην έπισκόποις, « Πιστεύομεν, φησί, και είς το Πνεύμα το άγιον, το έκ του Πατρός δι" Υίοῦ ἐχπορευόμενον, καὶ αὐτὸ Θεὸν είναι γνωριζόμενον. > Και ό Δαμασχηνός, «Αύτος μέδ ούν έστι νους. Λόγου άδυσσος, Λόγου γεννήτωρ, και διά λ/γου προδολεύ; (94") έχφανποριχού Πνεύματος · > x21 πάλιν · ε Το Πνεύμα το άγιον, ή έχφαντορική του χρυφίου τῆς Θεότητος δύναμις, ἐχ τοῦ Πατρό; ἐστι C δι Υίου έχπορευομένη, »

Άλλ' έπειδή και κτίσις διά του Υλού λέγεται, καί. τό Πνεύμα διά του Υίου, τίνα την διάχρισιν έχει ό Νύσσης διδάσχει έν τῷ πρώτφ τῶν Αντιβρητιχών. « Το Πνεύμα τῷ Πατρί χατά το άχτιστον συναπτόμενον, πάλιν, έχεινου τῷ μή Πατήρ είναι, χαθάπερ

Patre per ipsum ipsoque una vore the úrapξεως ejus principio profundi, ac produci. Δι' Υίου πεφανερώσθαι και μεταδίδοσθαι ήμιν δμολογού-μεν. Id ibi unnu Damascenus cur Filii Spiritus dicatur; quod per eum sit manifestatus, ac nobis impartiatur ; quod ex illo Joannis probat : Insuf-favit et dizit : Accipite Spiritum sanctum, etc. Qui contentioni student recentiores Graci ac schisms fovent, lubentes ad Damascenum provocant, volut ad ejus regulam reliquorum sanctorum dicta compouenda sint, cujus effati absurdum egregie demon-strat Joan. Veccus de injusta sui depositione, orat. 2. ipsumque Damascenum ad rectum aliorum sensum trahit, ut solum voluerit negare esse Filium causam primariam et quasi originalem, quam unam liquet esse Patrem; non quie ex ipsa habeat ut sit una cum ea causa et auctor, ac per quam Pater Spiritum producat; quæ sit ipsa vis ejus propositionis dia, id est per, ut a Graecorum passina doctoribus in Trinitatis mysterio usurpata est; ea cautione, ne dicendo ex, vel etiam altiov simplicitor vocando Filium, due principia vide-rentur invehere; qui esset error ipse gravis, se quem Maximus ipse Vecco laudatus ca orat. epistola sua ad Marinum a Latinis depellit, tametsi ex Patre F.lloque procedere Spiritum in sua fidei professione ac diplomate pontificio scripsisscat.



# DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLICE.

άχτιστον συναφείας, και έν τῷ την αίτίαν τῆς ὑπάρξεω; έχ του θεού τών όλων έχειν, αφίσταται πάλιν τῷ ιδιάζοντι, έν τῷ μήτε μονογενῶ; έχ τοῦ Πατρός έποστηναι, xal èv τῷ δι' αύτοῦ τοῦ Ylou πεφηνέναι. וואני לב דקר אדניזהיר לוא דסט איזיאיזעיסער להסדמסחר. ώ; αν μή κοινότητά τινα πρός ταύτην έχειν νομισθή τό Βνεύμα το άγιον έν τῷ έκ τοῦ Πατρός διά τοῦ Υλού πεφηνέναι, έν τῷ άτρέπτιο και άναλλοιώτω (95) διακέχριται το Πνεύμα άπο της χτίσεως. > Και γάρ דא שבי לשדו שבטה מאחטיה וא שבסט מאחטים, מדףבהדטי re xal awaddelewrow, of 52 xrisis rearth xal addowτή και το μέν συντέτακται Πατρί και Υίφ, και έχώριστόν έστι Πατρός καί Υίου, ώς μία ούσία. ο Ού γάρ Επρεπεν ελλείπειν ποτέ ή Υίδν Πατρί, ή Ιντύμα Υίφ, > χατά τον Θιολόγον Γρηγόριον (96). και όμέγας Βασίλειο; έν τη πρός του άδελφου έπιοτολή (97), ε 'Ο τον Πατέρα δεξάμενος και τον Υίλν xxi το Πνεύμα συμπαρεδέζατο τη δυνάμει. > Kal ούχ έστιν έπτινοήσαι τομήν ή διαίρεσιν κατ' ούδένα τρόπον, ώς ή Υίζν χωρίς Πνεύματος νοηθήναι, ή το Πνεύμα του Υλού διαζευχθήναι. Η δε κτίσις άπειράκις άπείρως έστιν ύφειμένη της ούσίας του Πνεύματος. ( Καλ γάρ τὰ έξω τοῦ Πνεύματος δμόδουλα ήμίν, > ώς αὐτὸς ἐνκρίτψ τῶν ἀντιβρητιχῶν (98) είρηκεν, η κάν τα μάλιστα ταίς ύπερδολαίς των άξιωμάτων διλων δίλα προτετιμημένα τυγγάνη τ

Και ό θείος Ἐπιφάνιος κατά Σεκουνδιανῶν γρά- C γων (99), « Τά μετά τον Πατέρα και Υίον και Πνευμι, + φησί, « καλώς έκτισμένα, και είς σύστασιν έπ' αύτοῦ ἀφθόνως εδ προεληλυθότα. ) Και τὸ μεν άγιον Πνεύμα ούδενός μετέχει, ούδε άγιάζεται, ούδε ειλειούται · περ! αύτου γάρ εξρηται Γρηγορίω τώ θεολόγω (1), « "Ην ούν άει μεταληπτόν, ού μεταλη. πτιχόν τελειούν, ού τελειούμενον · > xal ό Δαμα-

(95) Er tũ được tự xai dra. Lloiwry. Adjerta bic codici nota, qua rem momenti Græci indicare solent. et quasi digito monstrare; ac si dicant, ppa, ride, quod quandoque totidem litteris ascri-hunt. Sie vero observatum puto, quod una hæc Nysseni auctoritas, jugulet, quidquid afferri potest contra Spiritus exsistentiam a Patre per Filiam; cum in ea pullum Gregorius ejus a creatu- D ris discrimen agnoscat, sed unum hoc duntaxat, quod Spiritus substantia æterna est ac immutabilis, nec alia a Patris Filiique substantia; creatorum vero mutabilis, etc. Ut ergo creatura vere ex Deo est per Filium, sic et Spiritus, et non solum quoad manifestationem vel impartitionem. Bocque unum contendunt Latini. Unum hoc male habet, quod illa Nysseni auctoritas in 1 illo Antirrheticon non occurrit. Fuisset certe locus a p. 57, ubi is doctri-nam Spiritus discutere incipit; ac præsertim ad illa Eunomii verba : Γενόμενου παρά τοῦ μόνου Θεοῦ διὰ τοῦ Μονογενοῦς xaì τοῦτο Facius a solo Deo per Unigenitum et hic; ad quæ verba semel et iterum allata et confutata, hanc Nysseinus sic ca-tholicam sanamque expositionem distinctionemque adhibuerit, ut non solum destruere viderctur Eunomii blasphemias, sed etiam quæ pietatis sunt exstruere. Num et hic plagiariæ aliquid manus, haud alienum a gentis genuo, seu magis ab corum

exsives, διαχωρίζεται. Της δε προς του γίου κατά το 🛦 a mecessitudine vero cum Filio, quod perinde increatus est, exque universorum Deo ut auctore exsistentiam habet, distinguitur rursus, eo, quod illi proprium est; quod neque tanquam Unigenitus a Patre productus est, et quod per ipsum eluxit Filium. Rursus vero a creatura quæ per Unigevitum condita est, ne ullam cum ea Spiritks sanctus communionem habere intelligatur, ex eo quod ex Patre per Filium eluxit, in eo a creatura Spiritus discretus est, quod immutabilis et ab omni variatione ac labe immunis est. Etenim Spiritus verus Deus ex vero Deo est. immutabilis ac invariabilis; creatura vero, mutabilis motuque deterente variabilis. Ac quidem Spiritus eodem ordine est ac Pater et Filius, ac ab utroque, velut una essentia, inseparabilis est : Non enim decebat, ut vel Filius unquam Patri deesset, rel Spiritu Filius careret, ut anctor est Gregorius Theologus. Magnus item Basilius, in epistola ad fratrem : Qui Patrem suscepit, is una Filium et. Spiritum virtute suscepit. Nec ullam ullo modo sectionem intelligere licet aut divisionem, ut vel Filium sine Spiritu concipiamus, vel Spiritum a Filio disjungamus. At creatura infinities infinite inferior est quam pro Spiritus essentia : Etenim quæ a Spiritu extransa sunt, eadem nobiscum servitute tenentur, quemadmodum idem ipse dixit in tertio Confutationum libro : Quanquam maxime dignitatum præstantia, alia aliis præcellere videantur.

> Divinus quoque Epiphanius adversus Secundianos scribens : Quæ sunt, inquit, post Patrem et Filium et Spiritum sancium, rite creata sunt, ab ipsoque citra invidiam ut consisterent essentque in rerum natura, præclare processerunt. Ac quidem Spiritus sanctus nullius particeps est, neque sanctificatur aut perficitur. De eo enim dictum est Gregorio Theologo : Erat igitur semper participa-

> qui in illa contentioni student ac schismati? Sie injecti quaterni deprehensi in vi synodo, detractæ periodi ex Adriani Epistola in vir; allique alia re-ferunt, docuissetque inter alios Georgius Meto-chita, t. Ill Græciæ Orth., si eam, et in ca doctus Allatius a me acceptos ejus quinque libros, traditionis processionis Spiritus a Patre et Filio, seu per Filium, juris publici fecisset, Certe interpres, vir eruditus, locis plurimis videri aliquid deesse in his Nysseni Antirrheticis observat, ac margini ascribit, in que inquirere non vacat. Nec aliter putem de Basilii libro de Spiritu sancto ad Amphilochium, ex quo Calccas quandoque citat, qua fatiganti oculos in eo non occurrunt : quamvis nihil forte mala fide illi demptum fuerit, sed ut fere accidit in lucubrationibus non admodum adstrictis, inque multa capita distributis. Basilii, Greg. Nysseni, aliorumque vitiatos codices, certis etiam exstantibus plagii notis, ostendunt Græci auctores in Græcia Orthodoxa Leoni Allatio viro docto producti.

(96) Orat. 41. (97) Epist. 43.

(98) Libr. 111 contra Euromium. (99) Hær. 52, p. 209.

(1) Orat. 44.



## 511.

ciatur. Damascenus item : Omnia impleus essentia, omnia continens; mundum quantum ad essentiam implens, interim ipse major quam ut mundus vim illius ac potentiam capiat. Creatura vero et particeps est, et sanctificatur et perficitur Spiritus sancti 'operatione. Ait enim de eo rursus divinus Basilius: Spiritus sanctus ex Deo exsistens, fons est bonitatis, vis vitam præbens, gratia perficiens, per quem homo adoptionem filiorum recipit, et quod mortale est, immortalitatem, Patri Filioque per omnia conjunctus.

Sancti enim, uti dicebamus, quemadmodum Filium Patri consubstantialem ac counitum, ab eoque inseparabilem, de Deo tractantes tradunt; sic quoque Spiritum Filio Patrique conjungunt atque uniunt, ut Deum verum, uniusque ac ejusdem es- B sentiæ, servato ordine quem inter se Pater Filiusque habent. Ideirco quandoque quidem magnus Athanasius, velut in libello ad Serapionem, ita scribit : Cum talem ordinem ac naturam Spiritus ad Filium habeat, qualem Filius habet ad Patrem; quomodo, qui Spiritum creaturam vocat, non hoc ipsum necessario etiam de Filio sentiet? In 101110 quoque ad Antiochenos : Devovendi vero etium qui Spiritum sanctum creaturam esse dicunt, atque a Christi substantia divisum. Quandoque vero magnus Basilius, ut quibus ad Amphilochium scribit : Sicut se hubet Filius ad Patrem, sic se habet ad Filium Spiritus, juxta traditum in bastismo sermonis ordinem. Quod si Spiritus Filio copulatus est, atque r. Filius Patri, utique etiam Spiritus Patri copulatus est. Omninoque sancti, dum loquuntur de Patre et Filio et Spiritu sancto, qui unus ac verus Deus est, studentque trium personarum indivisam communionem recto sensu exponere ac prædicare, quod una essentia sit, ac inter se personarum ordo, ejuscemodi verbis contexunt quant de Deo tradunt doctrinam.

• • Quod autem Triuitas unus Deus sit, Patremque et Filium et Spiritum personas esse vere exsisten tes et perfectas; ac quamlibet verom Deum esse, tum nos Vetus Scriptura docet, tum Nova, quam robis datam dicebam ex revelatione divina. Hanc vero omni diligentia assectati viri sancti, quæ in superioribus exposita nobis sunt, theologica edide- D runt. Ut jgitur nos etiam divinæ Trinitatis mystet rium ex divina Scriptura ipsis ejus verbis diserte expositum ac prædicatum [intelligamus, pauca quælam de Filii generatione et Spiritus processione explicabimus, quæ ex Dei doctrina, corumque qui ex revelatione fidem acceperunt, velut oracula quadam ac divina responsa, colligemus.

(2) Libr. 1. c. 8; Greg. Orat. 37. (3) Ad Amphil. etsi non occurrit.

(4) Epist. 1, 1. 2. Etsi non sunt omnia verba. Citat Georg. Metoch. 1. 1 Gr. Orth. p. 984

(5) Cap. 17.
(6) Thr er τφ βαπτισμώ. Sermonis ordo, ipse haptismi ritus; in quo tamen ipsa vox covrage vim habet, qua significetur sic nominari divinas

bilin, non particips; perficiens, non qui ipse perfi- A survbs (2), ( Hauta th ousla whypouv, navra συνέχον. πληρωτιχόν χόσμου κατά την ούσίαν. άχώρητον κόσμφ κατά την δύκαμιν 🕶 ή δέ κτίσις και μετέχει και άγιάζεται και τελειούται ύπο του άγίου Πνεύματος. Και γάρ περι αὐτοῦ πάλιν όθειος είρηχεν Βασίλειο; (3) · « Πνεύμα άγενν, έχ θεού ύπάρχον, πηγή άγαθότητος, δύναμις ζωής παριατική. χάρις τελειοποιός, δι' ού υίοθετείται άνθρωπος, και άθανατίζεται το θνητόν, συνημμένου Πατρι και Υίφ χατά πάντα. 2

> Οι γάρ δγιοι, καθάπερ είπομεν, άσπερ τον Υίλ όμοούπου τῷ Πατρί και ήνωμένου και άγώριστον θεολογούσεν, ούτω και το Πνεύμα τῷ Υίῷ και τῷ Πατρί συνάπτουσι χαί ένοῦσιν ώς Θεόν άληθη χεί της αύτης και μιας ούσία;, μετά της πρός άλληλα τάξεως του Πατρός και του Υίου. Διό ποτέ μέν ό μέγας 'Αθανάσιος, ώς έν τῷ πρός Σεραπίωνα, γράφει (4), ε Τοιαύτην τάξιν και φύσιν έχοντος του Ilveripatos mode tou Yibu, olav o Yide Exer mode the Πατέρα, πώς ό χτίσμα τοῦτο λέγων οὐ τὸ αὐτὸ καὶ περί του γιου έξ ανάγχης φρονήσει ; και έν τῷ πρός τους 'Αντιοχείς τόμφ, « Δεί δε αναθεματίζειν και του; λέγοντας χτίσμα είναι το Πνεύμα το άγιον. χαί διηρημένον έπο της ούσία; του Χριστου · , ποτέ δέ ό μέγας Βασίλειος, ώς έν τοι; πρός 'Αμφιλόχιον (5), · Ως τοίνυν έχει ό Υίος προς τον Πατέρα, ούτω; πρός τον Υίον το Πνεύμα, κατά την έν τῷ βαπτισμφ (6) παραδεδομένην του λόγου σύνταξιν. Εί δε τό Πνεύμα τῷ Υἰῷ συντέταχται, ό δε Υίδς τῷ Πατρί, και το Πνεύμα τῷ Πατρί δηλανότι. > Καί όλως περί τοῦ Πατρός και Υίοῦ και άγίου Πνεύματος, τοῦ ένὸς χαι άληθοῦς Θεοῦ, οἱ ἄγιοι λέγοντες, χαι τὸ ἀχώριστον των τριών προσώπων εθέλοντες όρθως καί φρονείν και χηρύττειν, δια την μίαν ούσίαν και την πρός άλληλα των προσώπων τάξιν αύτων, διά των τοιούτων την έχυτων ύφαίνουσι θεολογίαν.

> Repl & tou oti à els Ord; & Tpid;, xal à Yih; xal τό Πνεύμα πρόσωπά είσιν ύφεστώτα και τέλεια. xal Exactor toutwe adopting both Bedg, and h bein Γραφή διδάσκει, ή τε Παλαιά και ή Νία, ήν παρί Θεοῦ ἐλέγομεν δι' ἀποκαλύψεως ήμιν δεδόσθει. ή אמן פֿיוסו אמדמאסאסטטאיזשאדבר מאףונשיר, דמ אףאאדני θέντα έθεολόγησαν. "Ιν' ούν ήμεις το της Τριάδος μιστήριου από της θείας Γραφής διαβρήδην αύτας λίξεσι διδασχόμενόν τε χαλ χηρυττόμενον θεωρώμεν, όλίς' άττα περί της γεννήσεως του Ylou xal τής έχπορεύσεως του άγίου Πνεύματος έχθησόμεθα, έχ της του θεού διδασχαλίας χαι των έξ άποχαλύψεως την πίστιν δεξαμένων ώσπερ τινάς χρησμούς αύτά συλλέγοντες.

> personas, ut alize aliis connectantur, unoque ac pari ordine, quasi ejusdem classis parisque dignilatis connumerentur; quarum una sit auctorilas ac nomen in eo mysterio, quod omnium janua est, et Christianæ fidei velut tessera ; rumpantur licet, quorum caligat, velut pridem Samosatens., Arian., eic., ad tantain lucein ab uno Jesu mundo inferendam, mentis oculus.



Περί μέν γάρ τοῦ Πατρός οὐδείς ἀμφέδαλε τῶν Α αἰρετιχῶν μή εἶναι ἀληθη Θεόν προαιώνιον οῦτε μήν οἱ ἀπιστοι, εἰ και μή Πατέρα λέγουσι τοῦτον Τίοῦ, μηδὲ προδολέα Πνεύματος ἀγίου. Ἐπει ὅὲ οἰ μέν ιδό' ὅλως οῦτε Υίὸν οῦτε Πνεῦμα ὁμολογοῦσιν, ὥσπερ οἱ Ἰουδαίος· οἱ ὅὲ ὁμολογοῦσι, ἀλλ' οὐ κατὰ τὰς θείας Γραφάς· ἐναντιοῦνται δὲ μαλλον αὐταίς· λίγομεν ήδη.

Λέγεται τοίνων έν τοις Ψαλμοίς του θείου Δαδίδ ι Έγω σήμερου γεγέννηκά σε · > παί, ε Αύτος έπιxalisstal με · Πατήρ μου εί σύ. · "Απερ οί "Ιουδαίοι βουλόμενοι διαστρέφειν, λέγουσιν ώς άπό τοῦ θωῦ πρός τον Δαδιδ άναφέρονται. 'Δλλ' έφεξης ελέγχονται. Λέγει γάρ, ε Δώσω σοι Εθνη την χληρονομίαν σου, και την κατάσχεσιν σου τα πέρατα της 🕿 γής. ) Δήλου δέ ότι ή έχείνου βααιλεία μικρώ μέρει περιελαμβάνετο. Εί δε και τῷ Σολομώντι φασιν άρ. μόζειν τό, ε Αύτός επικαλέσεται με, Πατήρ μου εί ou alla posservar, e Kal Ohoonar els the alieva τοῦ αίῶνος τὸ σπέρμα αὐτοῦ. > Ταῦτα δὲ τῷ Σολο. אשינו טיא באב אביטטידם. "טפרא בסדו אסבוי של באבן דויא τών προειρημένων βημάτων τῷ Δαδίδ και τῷ Σολομώντι άρμόζειν δύνανται, τινά δε ούδαμώς είς μεν τόν Δαδίδ χαί του Σολομώντα ταύτα λέγεσθαι, χατά τό ξθος της Πραφής, άλλ' είς ετέρου τύπον, έν ψ πάντα πεπλή ρουται.

Πάλιν ό Σολομών έν Παρσιμίτις, «Τί τό δυομα αύτοῦ, καὶ τế τὸ δυομα τοῦ Υίοῦ αὐτοῦ; » Ἐν δὲ τῷ Εὐαγγελίψ· « Ούδει; οἰδε τὸν Υίὸν εἰ μὴ ὁ Πατήρ οὐὶ τὸν Πατέρα τις ἐπιγενώσκει εἰ μὴ ὁ Υίός.» Καὶ C πάλιν, « ᾿Αρχὴ τοῦ Εὐαγγελίου Ἱησοῦ Χριστοῦ Υἰοῦ τοῦ Θεοῦ. » Καὶ ċ ἀπόστολος Παῦλο;, «Πολυμερῶς καὶ πολυτρόπω; πάλαι ὁ Θεὸς λαλήσας τοῦς πατράσιν ἐν τοἰ; προφήταις, ἐπ' ἐσχάτου τῶν ἡμερῶν πούτων ἐλάλησεν ἡμῖν ἐν Υἰῷ. »

"בהבו לא א ברמשא של דאָר המדרלדאדם; אמו אבאיאσεως καί το πατρός δνομα και υίου πολλάκε; έπι τών πραγμάτων λέγει, ώς φησιν ό Ιώδ, ο Τίς έστι τοῦ ὑετοῦ πατήρ, ή τίς ἐγέννησε τὰς σταγόνας τῆς δρόσου; Έκτίνος δε γαστρός πάγος εξεπορεύθη, χαι χρύσταλλον έπι του ούρανου τίς εγέννησε; » διά ταῦτα διαστέλλουσα αὐτόν ἀπό τῶν πραγμάτων, τόν Γίον γεννητόν όνομάζουσα, φησί τουτον είναι xal Θεών · εν' ούτως ύπεροχήν Εχων-φαίνηται πρός Ð τά χτίσματα. Και γάρ φησιν, ε Έν άρχη ήν δ Δόγος, και ό Δόγος ήν πρός του Θεόν, και Θεός τν ο Λόγο;. > "Οτι δε Λόγον τον Υτον λέγει, μετ' άλίγον προστέθησι, ε Και ό Λόγος σαρξ εγένετο, xal έσχήνωσεν έν ήμεν. Και έθεασάμεθα την δόξαν αύτοῦ, δίξαν ὡς Μονογενοῦς παρά Πατρός. ، Καί ό προφήτης Ήσαθας φησί, • Παιδίον έγεννήθη ήμιν, Tide nat ison hur, ou h apph eventon int tou έμου αύτοῦ · καὶ καλείται τὸ δνομα αὐτοῦ Μεγάλης βουλής άγγελος, Θεός, Ισχυρός, έξουσιαστής, άρχων είρηνης, Πατήρ του μέλλοντος είωνος. >

De Patre quidem nullus hæseticorum in dubtum vocavit esse verum Deum sæculis omnibus anteriorem : ac ne infideles quidem, tametsi eum Filii Patrem non dicunt, nec qui produxerit Spiritum sanctum. Quando vero alii neque prorsus Filium neque Spiritum confitentur, velut Judæl; alii vero confitentur, sed non ut Scripturis consentaneum est, sed magis ipsis adversantur, statum dicemus.

Dicitur itaque in divini Davidis Psalmis : Ego hodie genui te "; ci : lpse invocabit me : Pater meus es tu ". Judai cavillantes, et ut hæc evertant, aiunt; tanquam ex Dei persona ad Davidem referri. Sed arguuntur ex sequentibus ; sit enim : Dabo tibl gentes hareditatem tuam, et possessionem tuam terminos terræ. Liquet autem Davidis regnum exiguo limite fuisse comprehensum. Sin autem Salomoni convenire dicant, quod ita dietum est : lpse Inrocabit me, Pater meus es tu. Atqui seguitur, l't ponam in saculum saculi semen ejus. Hec antem Salomoni non contigere. Proinde datur intelligi, cum quædam horum verborum aptari possint Davidi et Salomoni ; alia vero nullo modo possint ; dicta quidem esse, ut moris est Scripturæ, de Davide et Salomone; sed ut alterius figura erant, in quo ounia fuerent adimpleta.

Rursus ait Salomon in Provarbiis : Quod est namen ejus, el quod nomen l'ilii ejus <sup>18</sup>? In Evangelio autem : Nemo novit Filium, nisi Pater; neque Patrem quis novit, nisi Filius <sup>19</sup>. Ac rursus : Initium Evangelii Jesu Christi Filii Dei <sup>86</sup>. Item apostolus Paulus : Multifarium untisque modis olim Deus loquens Patribus in prophetis, novissimis diebus istis locutus est nobis in Filio <sup>81</sup>.

Quod vero Scriptura paternitatis nomen et generationis, Patrisque et Filii, haud raro de rebus creatis dicat, ut est illud Job : Qui est plumic pater; aut quis genuit stillas roris? Ex cujus v ero utero gelu processit; aut gelu in cælo quis genuit \*\*? 1dcirco distinguens a creatis, Filium genitum vocans, ait esse et Deum ; ut præ ereatis ejus excellentia monstretur. Ait enim : In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum "- Quod autem Verbum Filium dicat, paucis interjectis addit : Et Verbum caro factum est, et habitarit in nobls; et vidimus gloriam ejus, gloriam quasi Unigeniti a Putre 14. Isaias quoque propheta ait : Puer natus est nobis, et Filius datus est nobis; enjús principatus factus est super humerum ejus ; et vocabitur nomen ejus Magni consilti Angelus, Deus, fostis, potens, princeps pacis, Puter futuri saculi 👐.

Εί δε και περί άλλων φησίν ή Γραγή, + Υίους

Sin autem etiam de affis ait Scriptura : Filios

<sup>76</sup> Psal. 11, 7. <sup>77</sup> Psal. 5xxxviii, 27. <sup>76</sup> Prov. xxx, 4. <sup>79</sup> Matth. xi, 27. <sup>40</sup> Mare. 1, t. <sup>41</sup> Heisr. 1, t. <sup>10</sup> Job xxxviii, 28. <sup>43</sup> Joan. 1, 1. <sup>45</sup> ibid. 14. <sup>46</sup> Isa. 1x, 6. est illud : Ego dixi, Dii estis, et filii Excelsi omnes 47; nullum lamen aliorum dixit esse Unigenitum Filium Dei; nec de ullo alio dictum est, Habitare in so plenitudiuem divinitatis 13, quod de isto dicit Scriptura. Præterea vero ait de seipso Fillus : Omnia mea lua sunt, el tua mea sunt . El, Omnia quæ hubel Pater, med sunt 30. Et : Hæc est vita æterua, ut cognoscant te solum Deum verum, et quem misisti Jesum Christum \*1. Ait vero etiam Apostolus : Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est, esse se æqualem Deo 43.

Cæterum Scripturæ testimonia tertium Patri ac Filio Spiritum connumerant. Ait enim Christus : Euntes in mundum universum, docete omnes gentes, baptizantes cos in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti \*\*. Evangelista quoque Joannes : Tres sunt qui testimonium dant, Pater, Verbum et Spiritus sanctus. Ac rursus, Cum autem venerit Paracletus, quem ego mittam vobis, Spiritum veritatis, qui a Patre procedit, ille testimonium perhibebit de me \*\*.

Quod autem sit verus Deus, inde liquet, quod adoratio et cultus seu servitus (làtpela) soli Deb debeatur. Ait enim Vetus Scriptura : Dominum Deum tuum timebis, et illi soli servies \*\*. Atqui sancti etiam serviunt Spiritui sancto. Ait enim Apostolus : Nos sumus circumcisio, qui Spiritui Dei servimus ". Præterea, sanctificare homines, ejus C proprium opus est, qui vere ac proprie Deus est. D.cit enim Deus in Veteri Testamento. Ego Deus qui sanctifico vos \*\*. Atqui etlam Spiritus sanctus sanctificat. Ait enim divus Paulus : Sed abluti estis, sed sanctificati estis, sed justificati estis in nomine Domini nostri Jesu Christi, et in Spiritu Dei noștri \*\*. Similiter Dei opas proprium est et vivificare. Porro dicitur in Evangelio : Spiritus est, qui vicificat 1. Et Apostolus : Si Spiritu facta carnis mortifcatvritts, visetis \*. Ac rursus ait Dominus :

\*\* Isa. 1, 1. \*\* Psal. LXXXI, 6. \*\* Coloss. 11, 9. \*\* Joan. X"11, 10. \*\* . oan. XVI, 15. \*\* Joan. XVII, 3. <sup>92</sup> Philipp. 11, 6. <sup>93</sup> Matth. xxvin, 49. <sup>94</sup> Joan. v, 7. <sup>95</sup> Joan. xv, 26. <sup>96</sup> Deut. vi, 43. 111, 3. <sup>96</sup> Levit. xx, 20. <sup>99</sup> I Cor. vi, 11. <sup>1</sup> Joan. vi, 63. <sup>1</sup> Rom. vin, 13. Philipp.

tiquus coder, nporxuvhosic, habet, uti etiam est Matth. Iv, ubi Dominus cum ipsum locum diabolo tentanti opponit. Vox Hebr. איז est quidem ipsa timebis; quod eam reddunt reliqui; sed qui timor reverentiæ sit ac pietatis; ut idem pene sonet, quoi vox ev. ádera et estadetova: Grecis; riteque exposuerit Mattherus, seu ejus interpr. quod sic procumbendo reνουα προσχυνήσει, verentiam Deo exhibeamus, supremumque dominum agnoscendo timcanius, ac nos illi submittamus.

(8) Ol Πreύματι Θεού. Græc. vulg. Πνεύματι Oso, redditque Vulg. : Qui spiritu servimus Deo; nempe spiritu nostro, juxta illud Joan. 1v, 23 : Ilpoonuvnjeovos ve Uarol žv nusúpars zal akn-veja · Adorabunt Patrem in spiritu el verilaie; mente scilicei, veroque et spiritali cultu. Posset aque reddi : Qui Spiritai Deo servimus, uti intellexit Calecas, Spiritui Dei ; quam ipsam lectionem

gentic et exaltavi; ipsi vero spreverunt me 57. Vel ut A trévensa xat údusa a autot de pe hoernaue, h . w; rd, i 'Eyw eina, Geol iore, xal ulot 'Yulorcu μάντες . > άλλ' οὐδένα τῶν άλλων λέγεε είναι μο νογενή Υίον του Θεού, ούδε εβρέθη περί τινος. ότι ε έν αύτῷ κατοικεί παν τὸ πλήρωμα τῆς Θεότηroc, , 8 περί τούτου φησίν ή Γραφή. "Ετι δέ φησι xal adros offlos, ellávra tá ipi od, xal tá dá épá xal e Návra Soa Exer & Nathp, thá tors. > Ral, t Auri έστιν ή αιώνιος ζωή. Γνα γινώσχωσί σε τον μόνον άληθινον Θεόν, και δν απέστειλας ήησοῦν Χριστόν. Λέγει δε χαι έ Άπόστολος, ι "Ο; εν πορφή Θεού ύπάρχων, δύχ άρπαγμον ήγήσατο to είναι ίσα Θεφ. ,

> Άλλά μήν το όητά της Γραφής το Πατρί χαι το Υίφ τρίτον τη τάξει συναριθμούσι το Πνεύμα. Φησί γάρ ό Χριστός, ε Πορευθέντες είς τον χόσμου άπαντα, μαθητεύσατε πάντα τὰ Εθνη, βαπτίζοντε; αδτούς είς το δνομα του Πατρής και του Υίου κάι του άγίου Πνεύματος. > Και ό Εύαγγελιστής Ιωάν vrc, e Treic eiser bi paptupouvrec, o Marto, o Λόγος xal το Πνεύμα το άγιον. > Kal πάλιν, ("0:20 δε ελθη ό Παράκλητος, δν ετώ πέμψω ύμεν, τ) Πνεύμα της άληθείας, δ παρά του Πατρός έχπορεύεται, έχείνος μαρτυρήσει περί έμου.

> "Ότι δέ έστι Θεός άληθης, δηλον, ότι η μέν προσχύνησις xal ή λατρεία μόνω τῷ Θεῷ όφείλεται Φησί γάρ ή Παλαιά Γραφή, ε Κύριον τον Θεόν σω φοδηθήση (7), και αυτώ μόνω λατρεύσεις · ) λα-TPEUOUGE OL OL AYIOL TO AYIO Ilveuuatt. Anot yap ό Άπόστολος, ε "Ημείς έσμεν ή περιτομή, οί Πνεώ ματι θεού (8) λατρεύσμεν. \$ Πάλεν το τούς άνθρώπους άγιάζειν έργον ίδιόν έστι πυρίως του Θεού. Λέγει γάρ ό Θεός έν τη Παλαιά, ε Έγω Θεός ό άγιάζων ύμας. , Άλλά και το Πνεύμα το άγιον άγιάζει. Φησί γάρ ο θείος Παύλο;, ε 'Αλλά άπελού. σασθε, άλλ'. ήγιάσθητε, άλλ' έδιχαιώθητε έν τώ όνόματι τοῦ Κυρίου ήμῶν Ίησοῦ Χριστοῦ, xal iv τῷ Πνεύματι τοῦ Θεοῦ ήμῶν. > Ώσαύτως Εργον Θεού ίδιον και το ζωσποιείν. Λέγεται δε έν Εύαγγελίω, ε Το Πνευμά έστι το ζωοποιούν. > Καί ο 'Απόστυλος, ε Εί Πνεύματι τα έργα της σαρχός (9)

(7) Kúpior tor Osor σου goonohon. Alex. an- D habet cod. Alexandr. Of Πνεύματι Θεού. Syriaca Arab. Æth. Spiritu Deum colimus. Chrysost. item et Theodoret, qui et genuinus Apostoli sensus, opponentis cultum Dei in spiritu circumcisiom carnoli.

(9) Εί Πτεύματι τὰ ξργα τῆς σαρχός. Videlut etiam Vulg. legisse, Epya, cum facta resulit. Vul-gata Græca, tas mpiters, actus, sive actiones; sicque etiam Chrysostomus et Theodoret., etsi non ita solet Apostolus vocare, cum-illi de carne sermo est, ejusque allectibus (Galat. v, 19) : Pavepa de έστι τα έργα της σαρχός · Manifesta sunt opera carnis. Ac certe vix carnis πράξεις dicautur, qui-Dus præsertim non obsequitur rationi, sed quod illi proprium est, facit. Locus hic ac superior magis spectant ad spiritum ipsum bumanum. Porro imitatus Calecas Athan. cpist. 1 ad Serap. de Spiritu sancto, in qua ille sic Emizeipquati. xó; col, probanda divinitate Spiritus.



# DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLICA.

έκεχρώσατε, ζήσεοθε. • Καί πάλεν φησίν ό Κύριος, 🔒 · Donep & Hartho Eveloes nous verpous xal Smoποιεί, ούτω και ό Υίδς ούς θέλει ζωσποιεί. • Τό δέ ζωσποιείν έν τῷ θείφ Πνεύματί έστιν. 'Ο γάρ 'Απόστολος γράψει, Εί το Πνεύμα του έγείραντος Ίηοιδηχριστόν έχ νεχρών (χατά τλ άνθρώπινου δηλονότι) κατοικέι έν ήμεν, ό έγειρας Ίησοῦν Χριστόν. έκ μκρών ζωοποιήσει καί τη δυητά ήμων σώματα διά τοῦ ένοιχοῦντος (10) αύτοῦ Πνεύματος έν halv. »

Doautu; to tak two aykes bravelars evenuely Ιδιόν έστι του Θεού, Φησί γαρ ό 'Απόστολος, « 'Yμείς έστε ναός Θεού ζωντος, ωσπερ φησίν ό Κύριος. ι "Οτι ένοιχήσω έν αύτοίς. • Αύτό δε τοῦτο τῷ άγίω Ηνεύματι ό 'Απόστολος άπονέμει. Φησί γάρ, ι Ούκ σώατε, ότι ναός Θεού έστε, και το Πνεύμα του Θεού οίχει έν ύμιν; > Πάλιν φησίν δ 'Απόπολος, « Τό δέ B Ηνεύμα πάντα έρευνα, και τα βάθη του Θεού. Τίς το τρατά του ανθρώπου εί μη σο πνεύμα του ດ້າວ ພິດອອີ ບັວະ ສະ ແລະ ພາບັດ ; ພົກປະສະ ແມ່ ອີກ ແຫຍ່ແອຍ້າວ dels older el un to flueuna tou Geod. > To de xaταλαμβάνειν πάντα τού Θιού ούδενό; έστι χτίσματο; • φησί γάρ 6 Κύριος, • Ούδεις οίδε τον Υίον εί μή δ Πατήρ · οδτε τον Πατέρα τις επιγινώσκει εί ph of f. o; . ) Kal ev to Hoatz w; ex mposwnou του θεου λέγεται, « Το μυστήριον μου έμοι. »

Πάλιν ίδιον του Θεού Εργον δείχνυται έν ταζ εύχαις ή των μυστηρίων άποχάλυψις. Λέγεται δέ τῷ Δανιήλ, « Έστι Θεός έν τῷ ρύρανῷ ἀποχαλύπων μυστήρια. > Τοῦτο δε εργον δείχνυται τοῦ έγίου Ενεύματος. Λέγει γάρ ο Άπόστολος, ε Ήμεν δε άπεχάλυψεν ό Θεός διά τοῦ Πνεύματος τοῦ Ο έγίου. > Καλ πάλιν, « Τὸ δὲ Πνεῦμα λέγει μυστήpiz. » "Ert èv rale Apáfeos Léverat, e 'Averla, diartensipaser & Satavas the xapolar sou yeusaσθαί σε τῷ Μνεύματι τῷ άγίφ ; > Kat μετ' όλίγα, Ούχ έψεύσω ανθρώποις, άλλά τῷ θεῷ. > Θεός οῦν έστι το Πνεύμα το άγιον.

Kal paxpor de sin Entouves paperplas sportθέναι περί της θεότητος του Υλού χαι του Πνεύμα-ישה, סדו באמדב סטי משדשי הסלששהלי בסדוי טקבסדשה, xal alyong xai releig Geog. Kal enel els ev abriov άναφέρονται τον Πατέρα, εξ αύτοῦ το είναι άχρόνως έχοντα, έκτε τοῦ δντο, δν έστι και όφεστώς · δηλονώς καί το του Πατρός πρόσωπον δν έστι χαι ύφεστώ; . χαι τέλειον, δ παρά πάντων όμωλογείται. Και εί όθεός έστι Θεός άληθής και τέλειο; και λογικός και D ζών · ταῦτα δέ έστιν έξ αύτοῦ · ἐν δὲ τῷ Θεῷ συμδεδηχός ούχ έστι · δήλον ώς και ταῦτα, ό Υίος και τό Πνεύμα, ένυπόστατά είσιν. Έχάτερον γάρ δι' έτέρου δείχνυται. Και οδτως έστιν ό Θεός τρία apóswaa xal ula evola uzi iv apa jua, wo al aepi τούτου διδασκαλίαι της θείας Γραφής και των άγίων

<sup>4</sup> Joan. v, 21. <sup>4</sup> Rom. vin, 11. <sup>8</sup> Il Cor. vi, 16. <sup>6</sup> Levit. xxvi, 12. <sup>7</sup> Rom. vin, 9. <sup>6</sup> I Cor. n, 10, <sup>6</sup> Mulih. xi, 27. <sup>10</sup> Isa. xxiv, 16. <sup>11</sup> Dan. 11, 28. <sup>15</sup> I Cor. 11, 10. <sup>13</sup> I Cor. xiv, 2. <sup>14</sup> Act. v, 3. <sup>15</sup> ibid. 4.

(10) Aid rov éroirovrioç. Vulg. Sid to tv-ourouv, ipsaque Latina, propler inhabitumiem, ut et Chrysostomus et Theodoret. At codex Alex. 6:2

Sicut Pater suscitat mortuos et vivificat 3. Vivificara antem in divino Spiritu est. Scribit namque Anostolus : Si Spiritus ejus qui suscitavit Jesum Chrisium a mortuis (qua scilicet homo eral), habitat in nobis ; qui suscitavit Jesum Christum a mortuis, vivificabit et mortalia corpora nostra, por inhabitantem Spiritum suum in nobis \*.

Pari modu inhabitare in sanctorum mentibus, Dei proprium est. Ait enim Apostolus : Vos estis tempium Dei viventis, quemadmodum ait Dominus : Quoniam inhabitabo in cis<sup>8</sup>. Idipsum vero Apostolus Spiritui sancto tribuit; ait enime; Nescitis, quia templum Dei estis, et Spiritus Dei habitat in vobis \*? Rursusque ait Apostolus : Spiritus autem omnia scrutatur, etiam profunda Dei. Quis onim scit quor sunt hominis, nisi spiritus hominis qui in ipso est ? ita et qua Dei sunt nemo cognorit, nisi Spiritus Dei\*. Comprehendere antem omnia qua Dei sunt, nulli creaturee competit. Ait eaim Dominus : Nemo noris Filium, nisi Pater : neque Patrem quis novit, nisi Filius . In Isaia quoque, velut ex persona Dei, dicitur : Secretum meum miki 1\*.

Rursus, proprium Dei opus monstratur, inter preces revelare mysteria. Dicitur enim Danieli : Est Deus in cælo rerelans mysteria 11. floc autom opus probatur Spiritus sancti. Ait euim Apostolus : Nobis autem revelavit Deus per Spiritum sauctum 18. Ac iterum : Spiritus autem loguitur mysteria 18. Præterez in Actibus divitur : Anania! cur tentavit Satanas cor tunm mentiri te Spiritui sancto 18 ? Paucisque interjectis, Non es mentitus hominibus, sed Deo ". lgitur Deus est Spiritus sanctus.

Longioris porro operæ sit, querenço testimonia proferre ; quibus Filii ac Spiritus Deitas comprobetur; quod nempe amborum persona vere exsistens sit : ac uterque verus perfectusque Deus sint. Quodque in unum auciorem (Patrem scilicet) referantur, ex quo sine tempore esse habent; exque eo quod est, sit quod est ac vere exsistens est; manifestum est, etiam Patris personam id esse qued est, ac vere exsistens et perfectum est : quod omnibus in confesso est. Cumque adeo Deus, Deus verus sit et perfectus, et ratione vitaque præditus: hæe autem ex Deo sint (ambæ scilicet persouæ), nec in Deo ullum sit accidens, ; manifestum est, hæc etium (Filium nimirum et Spiritum) vere exsistentia esse ac subsistere : utrumvis enim altero

του ένοικούντος, uti Calecas : Per inhabitantem, perindeque Syr. et Æthiop., quæ et lectio videtar præferenda.

518

Digitized by Google

#### 519

### MANUELIS CALECA

comprodutur. Sicque adeo Deus tres personae est A διαγορείουσι. Τών γαρ μαργοριών ή Παλειά χαι ή Νέα unaque essentia ne una res, ut plane divinæ Serictorumque in ipsa commentationes, cam in rem testimoniis longe exuberant.

- Ex his vero alitid plane, nibil discimus, quam qua sepies dicta sunt : nempe, unum Down este Patrem et Filium et Spiritum sancium; nec in ullo alia distingui, quam quod aliud est Pater, aliud Filius, aliud Spiritus. Ilæc enim sancti divinarum personarum preprietates hypostaticas vocarunt. Nec sela ratione distingunntur. Nom corum quodlibet vere est ac subsistit ; non tamen re, quæ sit alia' præter essentiam. Una enim trium essentia est, dictaque est persona, commune cum co quod proprium est. Quapropter relativis (ut sic dicau) nominibus realiter distinguuntur, penes relationes quæ in personis vere exsistentibus intelliguntur; ils seilicet quæ sunt ex auctore, et quæ ipsa auctor exsistit. Quanquam in nobis ctiam, exempli causa, cum quis Petrum et Jonam dixerit, utroque hoc nomine hominem significavit. Quique adeo Petrum es Jona dixit, eusedem rursus hominem etiam filium, Joua patre natum designavit; nec vero, cum horum utrumque hominem absolute dixit, alium nominavit, atque alium cum relationem habentibus nominibus significavit. Hec caim una nominam diversitas est, quod absolutis quidem, hominuas essentiam velut per se ac absolutam significavit : relationcin vero habeatibus, camdom rursus sic se habentera; its nimbrum wt has pater sit, illud &. lius, uti ctiam in superiorihus dictum est, cum de iis loqueremur; sin autem in quibus dividua materia est ac esse in actu distincture, tum absolutis uominibus corum essentiam, tum relationem habentibus camdem ipsam sic se hobentem ac tali modo, significamus; nec propterea Petrus, qua homo est, diversus a Jona est, aut sola ratione ab co distinguitur (liquet enim proprietatibus, Petram atium esse, atque alium Jonam), quomodo in deitate, in qua unum in actu est, unaque es cadem trium personarum essentia, ant sola ratione crit distinctio, ant punes alived quid præter essentiam?

De his itaque tam modo, tum et in superioribus dietum est. Perro hisce nominibus significantur divina persona. Pater siquidem causa expers n dicitur, principium, causa sive auctor, genitor, productor, major: quod Damascenus intelligendum censet, qua ratione causa est et auctor. Dicitur habere Spiritum. Spiritus enim Patris, inquit Scriptura 14. Ipsum queque méttere dicitur : unde et ejus subministrator vocatur; sed et Filium disimus ab eo esse missam : ipse vero neque a Filio,

14 Matth. x, 20. Joan. xiv, 26.

(11) "H nat" allo ti napa tip odolar. In divinis vera et realis distinctio est, in relatis, quæ vere et per se exsistunt ac opponuntur, nec proinde unum est alterum ; non tamen alia res est præter essentinn, in qua realiter identificantur; nam sunt ipsa essentia, ejusque ratione unum

xat at two dyless sig author if yhosis reachpertai pture, ac quas sancti expositiones adhibent, palam declarant. Utrivoque enim Testamenti pagina, san-

> 'Αφ' ων αύδεν πάντως άλλο μανθάνειν έστιν ή של המאלמצוק הקטלידת - שמעדה של לאי, עדו בלך טבל: Harto tore nat Yib; rat aytor Hyeups - natority ouderi diapéponair, el jah xaldri to uer fatillathe. to be Yids, to be Dreupa. Tauta yap of ayin theγον ύποστατικά ιδιώματα των θείων προσώπων. Καί αυτε λόγω μόνω διαφέρουσιν. ύφεστώς γάρ έστι Εχαστου αύτων ούτε πράγματι άλλφ παρά την οίciar. Ha Lob ogale em shine. xaj ubiamum eiρηται « τό κοινόν μετά του ιδιάζοντος. » "Ωστε τοίς αναφορικοίς ονόμασι πραγματικώς διακρίνονται, δηλογότι κατά τός επιθεωρουμένας σχέσεις τοί; ύφεσεώσι προσώποις, τοίς αίτιατοίς και τῷ αίτίψ Καίτοι και έφ' ήμων παρτδειγματικώς είπειν, έταν τις Πέτρου και Ιωναν απολελυμένως είπη, δι έμ. τέρου τούτων ανθρωπον εδήλωσε \* xx & τον Πέτρο έκ του 'Iwva einw, πάλιν του αυτόν aulowmov ml υίλα είναι έξ άνθρώπου 'Ιωνά, πατρός δατος αύτώ, παι ούχ Ετορου μέν είρηκον, άπολελυμένως, έκάτερον τούτων άνθρωπαν λέγων, έτερον δέ, δτε τος άναφοριχοίς αύτον έσημηνε., Τούτο δε μόνον ταίς κλήσεσι, παρήλλαξεν, ότι τοίς μέν άπολελυμίνας ανθρώπων ούσίαν άσχετον έδήλου, τοις δε άναφοριxois the abtue nakes obside nus Exeusas. but the μέν πατήρ, τό δε υίος. ώσπερ και πρότερον πρ τούτου έλέγομεν. Εί δ' έφ' ών έστι μερισμός της ύλης, και διάφορων το είναι κατ' ενέργειεν, και τοίς άπολελυμένοις την κύτων ούσίαν δηλούμιν, xal tols avagopixols antity ration the transav. και διά ταύτα ούθ' ό Πέτρος του 'Ιωνά κατά τό άνθρωπος είναι διαχρίνεται, ούτε μόνω τῷ λόγη. pavepou yap is allog istly o Hitpog tois liwuan και άλλος δ 'Ιωνάς · πώς επί της θεότητος, όπου τή xat' evépyerav en este, xat h auth xal ula obsia τών τριών προσώπων, ή χατά τζν λόγον μόνον έσται διάχρισις, ή κατ' άλλο τι παρά την ούsiav (11);

> Περι μέν σύν τούτων χαι νύν χαι πρό:ερονείρη. ται. Σημαίνονται δε χαλτούτοις τοις ονόμασι τέ θεία πρόσωπα (12). Ο γάρ Πατήρ λέγαται άναίτις, άρχη, αίτία, γεννήτωρ, προδολεύς, μείζων δπερ ό Δαμασκηνός χατά το αίτιον λαμδάνει. Δέγεται bre Exer Hverya. e To e yap e liveupa rou Harph, φησίν ή Γραφή και ότι αποστέλλει αυτό διο καί χορηγός αύτοῦ χαλείται. Και τον Υίλη δε ύπ' αύτου άπεστάλθαι φαμέν. Αύτος δε οδθ' ύπο του Υκώ, 650' ύπό τοῦ Πνεύματος άποστέλλεται. 11 δε έπ-

realiter summaque unitate, secus ac se res in creatis habet; verum non essentia absolute, sed essentia sic, quæ sit auctor, vel ab auctore, et a hoc vere distinguintur ac realiter, cum summa illa et vera ac reali essentia untate.

(12) Greg. orat. 56.



# DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLICÆ.

Ένθα γάρ ό Υίδς και ό Πατήρ και το Πνευμά έστι. μάλλον δέ, ούδε Ενθα λέγειν είχος · πανταχού γάρ ό θεός. Διό και ό θείος Χρυσόστομος είρηκε, « Θεός ούχ άποστέλλεται (13) > χαθό Θεός δηλονότι · χαθό δέ πρόσωπου, άποστέλλεται. Πώς γάρ αν τουτο είπεν, όπου γε αύτος ό Κύριος λέγει ότι το Πνεύμα άποστέλλεται ; Ού διάστασιν ούν είσάγει. δια δε την άγνωσίαν και σχοτασμόν των ήμετέρων ψυχών λέγομεν ότι ό Θεός ήμῶν ἀπέστη. Όταν δὲ ἐν ταῖς χαρδίαις ήμων άνατείλη το φώς της γνώσεως και της άληθείας ( και γάρ και διά τουτο φώς ό Θεός λέγεται), φαμέν ότι ό Θεός ήμιν έπεδήμησε.

Φηάι δε και ό Θεολόγος Γρηγόριος (14), « Την εύδοχίαν τοῦ Πατρός άποστολήν είναι νόμισον έφ' δν άναφέρει τα έαυτοῦ, και ὡς ἀρχήν τιμῶν ἄχροw, xal tou get doxeiv elvas avtibeos. > Kal makev έν τῷ περί τοῦ ἀγίου Πνεύματος λόγψ (15), « "Οσα di zavraula sameivorepov deverai, to bibootai, to άποστέλλεσθαι, το μερίζεσθαι, το χάρισμα, το δώρημα, τὸ ἐμφύσημα, ἡ ἐπαγγελία, ἡ ὑπερέντευξις, εί τέτι τοιούτον, έπι την πρώτην αίτίαν άνενεκτέον, iva to it of Server, xai un their apral memoraneνει πολυθέως παραδεχθώσιν. >

'Ο δε Υίδς λέγεται αίτιατός, γεννητός, γέννημα. Ο γάρ αύτός φησιν (16), « Τούτων δε τό μεν γέννημα, το δε πρόβλημα. > Μονογενής, άρχή. Καί C γάρ ό αύτός, ε Η έχ τῆς άρχῆς άρχή (17). > Σοφία, Λόγος, Δύναμις του Πατρός, είχων, άπαύγαsua, Xapaxethp τῆς ὑποστάσεως αὐτοῦ, ἡ ζώσα και ούσιώδης ενέργεια αύτου, θέλησις αύτου. Και γάρ φησιν & Δαμασκηνός έν τοίς θεολογικοίς αύτοῦ

(13) Osde obr drooréllsrai. Sumpla sententia ex Hom. Chrysostomi nomine de Spiritu sancio Duczei t. VI, in eum ab eo rejecta, uti spuria. Ac certe nibil habet veri Chrysostomi, etsi ejus nomine citant, qui de Spiritu sancto polemica scripserunt, recentiores Græci. Quod exponit Calecas : Non mitti Spiritum ut Deum, sed mitti ut personam; ut scilicet talem personam quæ ab alia procedat, ac vi cujus processionis, connotando effectum temporalem dicatur mitti, que nostrorum lucida theologia est, benigna expositio est, pro D reverentia existimati Chrysostomi, ne videatur D negare quod sic apertis verbis ipse testatur Filius Dei. Verum ille aliam omnem missionem, praterquam donorum, excludit : crassiusque mittere quemquam negat, nisi ubi non sit ipse qui mittit, quod certe in divinas personas, quarum una in alia sit, et quæ sua immensitate omnia impleant, uon cadit. Sed bene Calecas, non importare missionem diastasiv (disjunctionem ac separationem) asserit. Nempe importat effectum peculiarem proprium Dei, ratione cujus persona procedens, novo modo in aliquo esse incipit. Sic et tota Trinitas venire dicitur in justis : Ad eum reniemus, etc., ideirco quod Pater, qui non procedit, novo et ipse modo in eis per gratia-dona, esse incipit. Spiritum Filii et Christi et Veritalis, quod exponit ratione duntaxat connexionis ejustiemque Destatis ac potentize, frigidus theologus est. Quidui enim et Filins of Christus et veritas, ipseque Pater dicitur

PATROL. GR. CLII.

στολή διάστασιν ούχ είσάγει των τριών προσώπων. A neque a Spiritu mittitur. Porro missio nullam distantiam inducit aut separationem trium personarum. Ubi enim Filius est, ibi est et Pater et Spiritus ; quinimo nec apte dicatur ibi; nam Deus ubique est. Quamobrem etiam dixit divus Chrysostomus : Deus non mittitur, ca scilicet ratione qua est Deus; qua vero ratione persona est, mittitur. Quomodo enim vir beatus sic negasset, cum ipsc Dominus dicat mitti Spiritum? Non ergo distantiam aut separationem inducit; propter ignorantiam vero, offusamque mentibus nostris caliginem, Deum nobis abesse dicimus. Cum vero lux scientiæ ac veritatis cordibus nostris affulserit (nam et ea ratio est cur Deus lux vocetur) Deum nobis advc-B nisse ac præsentiam exhibuisse dicimus.

> Ait vero etiam Gregorius Theologus : Missionem Patris (seu quod miserit) propensam ejus voluntatem existima; ad quem refert quæ sua sunt, tum honorem habens tanquam principio temporis experti, tum ne Deo adversari videatur. Ac rursus in Oratione de Spiritu sancto ; Cuncta vero quæ hic humilius dicuntur : quod nemps detur, quod mittatur, quod distribuatur, gratia, donum, insufflatio, promissio, interpellatio, ac si quid ejus generis est : ad auctorem primum referenda sunt, ut unde sit ostendatur, nec multorum Deorum errore tria principia divisa admittantur.

> Filius autem nominatur, qui ab auctore est. genitus, soboles. Ait enim idem : Horum autem, alter soboles, alter processio. Unigenitus, principium. Nam ait idem : Principium ex principio. Sapientia, Verbum, Potentia Patris, Imago, Splendor. Figura substantiæ ejus, viva ac substantialis ejus operatio, ejus voluntas. Etenim ait Damascenus in theologicis suis capitibus : No multis dicam.

> Spiritus? Alia mitto zque frivola, et a veri Chrysostomi vena longe alienissima. Beccus patriarcha Constantinopolitanus non excipit ejus auctoritatem, sed trahere nititur in bonnu sensum, De unione Eccles., orat. 1, tom. 1 Græciæ orth. Leonis Allatii. Ipse tamen a prima solutione non moveor.

- (14) Orat. 28.
- (15) Orat. 37.
- (16) Orat. 35.

(12) H en the upyne apyn. Oral. 35, inter nomina Filii, quæ ejus deitatem insinuent : 'O iv άρχη, ό μετά της άρχης, ή άρχη. Εχ que loce forsan Calecas habuerit, quod ita retulit. Cumque Gregorius percensendis Filii divinis nominibus, qua Patri comparatur, the device meminerit, haud obscure etiam in divinis hoc illi nomen competere insinuarit; esseque vere et ipsum doxhv et altiov; . sed non primum, aut a Patre sejunctum, sed unum cam ipso Spiritus principium: etsi unus Pater absolute airtos, causa et aucior, tum Græcis aliis, tum ipsi Gregorio dicatur, quod en quæ sunt Fili, omnia in ipsum tanquam auctorem referantur. Locus ex quo probat, est Isa. st., 5 : Καλών αύτην άπο γενεών άρχην · ubi tamen Vulg. Græca άρ-χης habent : Vocans a generationum exordio ; Vulg. : Vocans generationes ab exordio ; ubi sermo est (m justitla, ut locus hic ad Gregorii institutum non admodum urgeat.

17

Digitized by Google

voluntas, præterquam Filius. Divus quoque Cyrillus, Thesaurorum libro vicesimo primo ipsum volantatem appellat, dum ait : Filius est virens et substantialis voluntas Patris. In septimo quoque : Est vero, inquit, Filius Patris Verbum. Ergo idem ejus voluntas est.

Quin et alia voluntas extra Dei essentiam legitur ac humano more intelligitur. Ait namque magnus Athanasius, in Disputatione, adversus Arium : Dei essentia neque cæpit, neque desinit : non ergo cæpit imago autve desiit, voluntas vero et cæpit et desinit. In quæ verba observat beatus Maximus, sitque : Voluntas non idem est cum Dei essentia. nam voluntas, et incipit et desinit. Quod autem incipit et B desinit non potest esse idem cum eo, quod neque incipit neque desinit. Justinus quoque martyr, in libro Adversus Græcos, Essentia, inquit, fieri non potest ut non exsistat, voluntatem autem ac consilium, contingit non esse : voluit-enim Deus, st factus est sol : non autem voluit ut et alter sol fieret : nec enim necesse erat. Magnus item Basilius : Cuiusnam vero one eyeut, qui sola voluntale creat. nna ac velit consistente quod creatum sit. Præterea vocatur Dei Filius Patris definitio atque ratio, nec a veritate aberravit, qui sic eum se habere ad Patrem, ac se definitio habet ad definitum, et ut se ratio seu verbum habet ad mentem, dixerit. Hiec onim habet Gregorius Theologus, orat. 2 De Filio. Ex quibus manifestum est, non eo modo quo Dei Filius nuncupatur sol ot lumen et panis' et gutta et margarita, quæ nomina pro humano usu ex creatis trahuntur, nec cum illa non essent, corum nomenciaturam subibat (sunt enim hac ex operationibus conflata), sic quoque Verbum vocari ac rationem, ac rursus Patrem Mentem : sed ita, ut quamvis creatorum nullum esset ratione mentisque intelligentia præditum, ex quo nomen sumere oporteret, nihil tamen obstaret quin mens exsisteret, ratioque ac Verbum. Siquidem enim ante omnia sæcula ex Patre est ; et : Qui vidit ipsum,

(18) Lib. 1, c. 15. (19) Η ζώσα και ἐγούσιος τοῦ Πατρός βού-Anouc. Ita subtiliter Cyrillus, adversus eos qui voluntate ut causa, Deique consilio genitum Filium volebant, non natura : quomodo etiam reliqua naturalia ex se Deo competunt, non ulla voluntate media, ut quod bonus est, quod sapiens, sic igitur ejus βούλησις χαι σχέψις, ac quiliquid ejusmodi dicatur, ipse Filius est, qui sapientia ac Verbum est. Athanasius vero την βούλησιν accepit pru actu libero, ipsoque ut aliquid extra connoiat. ratione cujus sic incipere ac desinere dicatur ; sen potius ejus effectus. Quod autem ait Calecas, Naximum Athanasii locum scholio illustrasse, operæ pretium facturus erat id repræsentando, si ita reperit in codico; sublata enim esset, que animas fatigat, quæstio, sintne illi Dialogi Athanasii, an potius Maximi, eosque Maximus scholiis exornarit; quod et abs se editis ipse solet præstare. Esse Athanasii ægre mihi persuadeam ob

non est alind Patris Verbum, sapientia, potentia, 🛦 xepadalois (18) · « "Iva uh Roddà déque, oùx éxi τώ Πατρί Λόγος, σοφία, δύναμις, θέλησες, εί μή ό Υίός. > Και ό θείος Κύριλλος έν xβ' τῶν θησαυρών, βούλησιν αύτόν φησι, λέγων · ( 'Ο Υίδ; έστιν (19) ή ζώσα και ένούσιος τοῦ Πατρός δούλησις · > και έν τῷ ζ', ε "Εστι δέ, > φησιν, ε ό Υίλς, ό τοῦ Πατρός Λόγος. Αψτός άρα έστιν ή βούλησης αύτοῦ. )

> Λέγεται δε και άλλη βούλησις έξω της ούσίας του Θεού, κατά άνθρωπένην επιδολήν νοουμένη. Καί γάρ φησιν δ μέγας 'Αθανάσιος έν τη πρός "Αρειν Διαλέξει · · Η μέν ούσία τοῦ Θεοῦ οῦτε ήρξατο, ούτε παύεται • ούτε άρα ήρξατο ή είχων ούτε επαύσατο ή δε θέλησις και άρχεται και παύεται. Όπερ ο θείος επισημειούμενος Μάξιμος (20), ι 'll βούλησις, ι φησίν, ε ού ταυτόν έστι τη ούσίατοῦ θοοῦ. Η μεν γάρ βούλησις και άρχεται και παύεται το δε άρχόμενον και παυόμενον τη μήτε άρχομένο μήτε παυομένω ταυτόν είναι ού δύναται. > Kal ó μάρτος Ίουστίνος έν τῷ κατὰ Έλλήνων λόγφ(21), « Η μεν ούσία, » φησίν, « ούχ επιδέχεται τη μή είναι (22) • ή δε βούλησις επιδέχεται το μή είναι. \*Ηδουλήθη γάρ ό Θεός, και γέγονεν ό ήλως ούκ ήδουλήθη δε γενέσθαι και δεύτερον ήλιον ου γάρ soes. . Kat & uéyas Baotheros, e Tivos av xol ύπουργίας δέσιτο ό θελήματι μάνω δημουργών, έμοῦ τῆ βουλήσει συνισταμένης τῆς χτίσεως; Έτι λέγεται ό Υίος του Θεού του Πατρός δρος και Λόγος. και ούκ άν τις άμάρτοι λέγων αύτον ούτως έχειν πρός τον Πατέρα, ώς δρος πρός το όριζόμενον, χαι ώς πρός νουν λόγος. > Ταυτά γάρ φησιν όθεολόγος Γρηγόριος έν τῷ περί Υἰοῦ δευτέρψ (23). Έξ ών δηλον ότι ούχ ωσπερ ήλιος και φώς και άρτος και σταγών και μαργαρίτης δνομάζεται ό του θεου Υίος έχ των άνθρωπίνων είλημμένων τούτων των όνομάτων, & πρό του γενέσθαι τὰ χτίσματα ούχ έχαλείτο · άπό γάρ των ένεργειών ταντα συνέστησαν · τόν ίσον τρόπον λέγεται και Λόγος, και πάλιν ό Πατήρ Νούς · άλλ' ούτω λέγονται, ώς εί και μηδέν ην λογιχόν χαι νοερόν χτίσμα, άρ' οδ ίδα ληφθήναι το δνομα, κατά την των άλλων δνομάτων άκολουθίαν, μηδέν μηδαμώς παρά τουτο χεχωλύσθα

D styli diversitatem, et quod magna pars exemplarium Maximo asserit; quem tamen Athanasii nomine edidisse, non videtur ferre ejus ille candor, quo ejus rei-suspicionem ab Areopagita amolitur; quanquam Græcis haud insuetum Snofolipalz ejusmodi claris auctoribus supponere, ac nec omnino Latinis.

(20) Dialog, cum Anomoso qui et Maxime ascribuntur. Dial. 1.

(21) Ad respons. Græc. p. 178. (22) Οδχ εποδέχεται το μή είναι. Paulo aliter habet Just. ad Responsa Græcorum : "Η ούσία τοῦ Θεοῦ τὸ μή είναι ούσία οὐ δέχεται ἡ δὲ βουλή τοῦ Θεοῦ δέχεται τὸ μή βούλευθαι. Essentia Dei feri non potest ut essentia non sit : voluntas autom Dei not mon mit & fort not set Columnit clausi Calo Dei ut non velit, fieri potest. Proinde citavit Calecas, prout memoriæ occurrit, quod et in aliis uonnunquam ei accidit.

(23) Orat. 50.





Νούν και Λόγον υπάργειν. Ε! γάρ πρό πάντων Α αίώνων έχ τοῦ Πατρός, χαι ότι 'Ο έωραχώς αὐτόν έψραχε τον Πατέρα · τουτέστιν ό νενοηχώς αύτον νενόηχε τον Πατέρα (ούτω γάρ ο αύτος έξηγήσατο θεολόγος έν τοις αύτοις) · και « τά τοῦ γεννήσαντος ίδια και έξαίρετα φυσικώς έν αύτῷ έχει > κατά τόν άγιον Κύριλλον έν δευτέρω των θησαυρών δηλον ζτι άει ώς όρος πρός το όριζόμενον έχει, και όρος του Πατρός έστι χαλ Λόγος.

525

Έπει δε ό λόγος παρ' ήμιν μεν άνυπόστατός έστι χαί άμυδρώς τῷ νῷ ξοιχεν · έχει δε συμπεπληρωμένον τι χαι ύφεστώς έστιν έν τη θεία φύσει χαί της αύτης τῷ Νῷ φύσεως, ἀνομάζεται Υίος \* πρός δ δε άναφέρεται, χαλείται Πατήρ. Καί γάρ παρ' ήμίν τό έχ τινος όν χαι φύσιν την αυτήν έγου τω άφ' ού προήλθεν, υέδς όνομάζεται κατά το της άνθρωπίνης διαλέξεως Εθος · χαίτοι χαλ το της πατρότητος δνομα έχείθεν μαλλον ήμιν άφίχθαι, ούχ άφ' ήμων είληφθαι, δ Άπόστολος λέγει. « Έξ οῦ γάρ, » φησί, « πάσα πυτριά έν ούρανῷ καί έπι γῦς · ) ῷ δή και ό Δαμα-פצוויאל סטיד (טבדמו.

Έτ: Πνεύμα Υίου φησιν. ή Γραφή το του Πατρός Πνεύμα · ε 'Εξαπέττειλε » γάρ « ό Θεός το Πνεύμα του Υίου αθτου, > λέγει · και ότι έκ του Πατρό; ĉι' αύτοῦ ἐκπορεύεται. Οὐ λέγεται δέ, ὅτι ὁ Υέὸς ἐχτοῦ Πατρός διά του Πνεύματος γεννάται, και ότι δι' αύτου χορηγείται, δίδοται, άποστέλλεται διο χαί σοτήρ αύτου και χορηγός και ταμίας, ώς Γρηγόριος Θεολάγος έν τη πρός τόν Υίδν εύχη ύμνησε: C Κάι γάρ αύτος μέν ο Υίός φησιν, ε "Όταν δε Ελθη ό Παράχλητος δν έγώ κέμψω ύμιν, το Πνεύμα της άληθείας, δ παρά του Πατρός έκπορεύεται · ) οί δέ άγιοι, έξ ών ό Δαμασκηνός έν τοι; Θεολογικοίς (24) pages, e 'Evequorios yap, xai elne tols uabytals αύτου, Λάβετε Πνεύμα άγιον ώσπερ έκ του this use of the axels had a Ellaudic. About yap έστιν ή πηγή της άκτινος και της βλλάμψεως διά ός της ακτίνος ή έλλαμψις ήμεν μεταδίδοται · χαλ αύτη έστιν ή φωτίζουσα ήμας και μετεχομίνη ύφ' tuin. .

Τό δε Πνεύμαι το άγιον λέγεται Πνεύμα Θεού. Πνεύμα Πατρός, Πνεύμα Υίου, Πνεύμα άληθείας, αίτιατόν, έππορευτόν, έππορευσμενον, πρόδλημα καί ώς ό Δαμασκηνός έν τοις δογματιχοίς αύτοῦ (25). Ð Πνεύμα Χριστού, Πνεύμα Κυρίου, Αὐτοχύριος, Πνεύμα υίοθεσίας, άληθείας, έλευθερίας, σοφίας. Και γάρ ποιητικόν τούτων άπάντων. Ετι άπό των ένεργειών όνομάζεται Πνεύμα πίστεως, Πνεύμα πραστητος, Πνεύμα φόδου Θεού, και τάλλα περί ών ό θείος Χρυσόστομος έν τῷ περί αύτοῦ λόγω διασα-Ş:ei (20).

" Joan. xiv, 9. 15 Ephes. 11, 15. 19 Galat. IV, 6. 19 Joan. xv, 26. 11 Joan. xx, 22.

(24) Lib. 1, c, 8. in fine.

(25) Er roic Boyyartxoic abrov. Sit forta aliud opus Damasceni, præter en que habemus, in quo de Trinitate serio adversus bæreticos disputet, uti etiam scorsim contra Severianos et Monothelitas. Non exstare nobis omnia Damasceni, vel vidit Patrem 17, boc est, Qui eum intellexit, intellexit Patrem (sic enim idem ipse Gregorius ibidem exposuil); ac, Quæ genitoris propria sunt ac singularia, in se natura hubet, ut auctor est Cyrillus Thesaurorum libro secundo : palam est, sie semper se habere velut definitionem ad definitum, esseque Patris definitionem ac rationem seu Verbum.

Quod vero verbum apud nos non vere ac per se exsistat, ac cum mente exilem duntaxat atque obscuram similitudinem habeat : illic autem plennm aliquid sit ac quod vere in natura divina ejusdeinque cum mente naturæ et per se exsistat, Filius nuncupatur; idque ad quod relationem habet, Pater. Nam et apud nos, quoit ex aliquo est, eamdemque naturam cum eo, ex quo processit, nactum est, humani sermonis usu filius vocari solet; quanquam etiam patris nomen inde potius ad nos venisse, quam a nobis sumptum esse, ait Apostolus : Ex quo amnis ex communi Patre cognatio in cælo st in terra 14; cui plane et Damascenus assentitur.

Ad hæc, Filii Spiritum vocat Scriptura Patris Spiritum. Ait enim : Misit Deus Spiritum Filii sui 19. Etiam dicitur 'quod ex Patre per ipsum procedat (non autem dicitur quod Filius ex Patre per Spiritum gignatur), quod item per eum præbeatur, deturque ac mittatur; ex quo est, ut illius dator et subministrator atque arbiter dicutur, quemadmodum Gregorius Theologus in precations Filium laudavit ac cecinit. Nam et ipse quidem Filius ait : Cum autem venerit Paracletus, quem ego mittam vobis. Spiritum veritatis qui a Patre procedit 10. Sancti vero, in quibus Damascenus in Theologicis scribit: Insuffavit enim et dixit, Accipite Spiritum sanctum 11. Quemadmodum ex sole tum radius, tum fulgor procedit. Est enim sol radii pariter ac fulgoris fons : per radium vero nobis fulgor communicatur : isque est que illustramur, ac qui a nobis percipitur.

Porro Spiritus sanctus, Spiritus Dei dicitur, Spiritus Patris, Spiritus Filii, Spiritus veritatis, ab auctore exsistens, procedens, processio ; atque ut Damascenus in Dogmaticis sois ait, Spiritus Christi, Spiritus Domini, ipse Dominus, Spiritus adoptionis, veritatis, libertatis, sapientiæ. Etenim horum omnium effector est. Adhuc vero ex operationibus vocatur Spiritus Adei, Spiritus lenitatis, Spiritus timeris Dei, et reliqua quæ explanat beatus Chrysostomus, in sermone quem de illo scripsit.

hoc argumento est, quod Chrysostomi enarrationes in Paulum ab ipso in compendium redactas, card. Mazarini Bibliothecæ probatus codex, aliis hactenus ignotas, habet.

(26) Serm. De Spiritu sancto. L. VI Ducasi.

Ad hæc dicitur Filii imago, út ait Paulus : Quos A præscivit, et prædestinavit conformes fieri imagini Filii sui 30. Præterea dicitur phua, Verbum Filii, ut idem rursus ait : Portans omnia Verbo virtutis sua : per ipsum purgationem faciens nostrorum peccaturum 23. Magnus quoque Basilius in eo capite quod prænotatur : Quidni etiam Spiritus dicatur Filii Filius, ait in hæreticum argumentum intorquens : Non quod non sil ex Deo per Filium, sed ne Trinitas immensa quædam turba exsistimetur, quæ filios ex filiis, seu nepoles, ut contingit in hominibus, habere videatur. Sed dices : Si Dei Ver. bum (Aóyoç) Filius est, Spiritus vero ipse Filii Verbum ('Př,µa), quidni Spiritus Filii Filius dictus est? Præteren Magnus Athanasius in libro Ad R Serapionem vitam appellat sanctificatricem ac illuminatricem; itemque ejus operationem donumque. Ait enim : Sicut Filius unigena proles est, sic et Spisitus, qui per Filium datur atque mittitur, unusest, non multa, neque unum e multis, sed ipse Spiritus. Cum enim unus sit Filius vivens Verbum, unam necesse est esse perfectam plenamque sanctificatricem ac illuminatricem vitam, quæ ejus operatio donumque est. Quæ nimirum ideirco ex Patre dicitur procedere, quod ex Filio, quem ex Patre fatentur omnes, elucet, mittiturque ac datur.

5 Quin hoc quoque necessario observandum, haud raro quæ de personis dicuntur, nomina, de Deo absolute sumi. V. gr. Deus ipse totus et absolute C dicitur sapientia, Pater scilicet et Filius et Spiritus sanctus : sed et Fillus sapientia dicitur. Alium igitur conceptum habemus, cum de Filio, aliumque cum de ipso Deo nomen usurpatur. Nam de Deo quidem absolute dicitur, perindeque intelligitur Pater sapientia et Filius sapientia et Spiritus sapientia, ceu unus sapiens unaque sapientia. In Filio autem, discrete. Filius enim genita sapientia, non idem est ac Pater sapientia gignens, vel idem ac Spiritus, quod nimirum ad id attinet, quod est gigni. Similiter et Pater Filii proprii dicitur : dicitur vero et creaturæ, sed unumquodque modo proprio, ut paulo ante dicebamus. Ac rursum, dicitur Pater et Filius et Spiritus, communiter Spiritus : Spiritus enim, inquit, Deus est : et qui D e Ilveupa yap, > onglv, e 6 Bede, xal rou; npoaxu-

#### \*\* Rom. viu, 29. \*\* Hebr. 1, 5.

 (27) Athan. Epist. 2 ad Serap. de Spiritu sancto.
 (28) 'Pημα δέ Υιού το Πνεύμα. Videntur hæc magis spectare ad epist. 11 Athan. ad Serap. quæ hoc ipsum argumentum tractat. Ac, num ambobus ascripta, quod frequens in PP. monu-mentis? Sequentia ex Athan. epist. illa, ipsa illustria, in neutra harum que exstant, mihi oceurrunt ; aliaque scripsisse Athanasium et pleniora eo ipso argumento, pro ejus majestate, argumento est, quod ipse initio fere prioris Epistolæ, in su-perioribus de co scripsisse ait, quod in omni fere sacra Scriptura, Spirilus sanctus qui dicitur Filii, idem dicatur esse Dei. Το Πνεῦμα το άγιον λεγό-μενον τοῦ Γίοῦ, τοῦτο λέγεται τοῦ θεοῦ είναι. Quo

Έτι λέγεται (27) είκων τοῦ Υίου, ὡς ὁ Παῦλος. Ού; προέγνω, και προώρισε συμμόρφους γενέσθαι τής είκονος τοῦ Υίοῦ αύτοῦ. > "Ετι λέγεται βήμα τοῦ Υίοῦ, ὡς ὁ αὐτὸς πάλιν, ε Φέρων τὰ πάντα τώ ρήματι της δυνάμεως αύτου. δι' έαυτου χαθαρισμον ποιησάμενος των άμαρτιών ήμων. > Kal & μ!γας Βασίλειος έν κεφαλαίω, οδ ή έπιγραφή. « Διατί μή και το Πνεύμα Υίος του Υίου, , φησι πρός τόν alpstixov άποτεινόμενος, « Ού διά το μή elvai in Osou di' Ylou, all' lva of Tpia; up vouiσθή πλήθος άπειρον, υίούς έξ υίων, ώς xal iv άνθρώποις, έχειν ύποπτευθείτα. 'Αλλά λέγεις, Ri Θεού μέν Λόγος ο Υίος, 'Ρήμα δέ Υίου το Πνευμα (28) . διατί μη Υίδς του Υίου το Πνεύμα είρηται: "Ετιό μέγας 'Αθανάσιος έν τω πρός Σεραπίωνα, « Άγιαστιχήν χαι φωτιστιχήν, » φησίν < ζωήν · > xal ετι < ένεργειαν αύτοῦ xal δωρεάν. > Λέγει γάρ, ε Ωσπερ γέννημα μονογενές ο Γίδς έστιν, ούτω και τὸ Πνεῦμα, παρά τοῦ Υίοῦ διδόμενον και πεμπόμενον, έν και ού πολλά, ούδε έκ πολλών έν, άλλ' αύτο Πνεύμα. Ένος γάρ δντος του Liou tou Curtos Adyou, plan elvas del redelan xal πλήρη την άγιαστικην και φωτιστικήν ζωήν,ουσαν

ένέργειαν αύτοῦ χαὶ δωρεάν 🔹 ήτις έχ τοῦ Πατρός λέγεται έκπορεύεσθαι, έπειδή έκ του Υίου του έκ του Πατρής όμολογουμένου έχλάμπει και άποστέλιται και δίδοται.

Και τοῦτο δὲ ἀναγκαῖον εἰδέναι · πολλάκις τὰ ἐπ! τών προσώπων λεγόμενα όνδματα λαμβάνονται int τοῦ όλου Θεοῦ ἀπολελυμένως. Οἶον, ὁ Θεὸς λίγεται σοφία χοινώς χαι άπολελυμένως, ό Πατήρ, ό Υίλς. xal\_to aytov Ilveuna . alla leyerat xal & Yiog toφία. "Αλλην ούν έννοιαν έχομεν έπι τούτου, χεί άλλην έπ' έχείνου. Έπ' έχείνου μέν γάρ άπολελιμένως λέγεται, χαι όμοίως νοείται ό Πατήρ σοφία, xal ό Yidς σοφία, xal τὸ Πνεῦμα σοφία, ὡς εἰς σοφός και μία σοφία · ένταῦθα δὲ διακεκριμένως. Η γάρ γεννητή σοφία ό Υίδς ούχ Εστιν ή αύτή σοφία τη γεννώση τῷ Πατρί, ούτε τῷ Πνεύματι. δηλαδή κατά το γεννάσθαι. Όσαύτως και Πατήρ per deverat rou lolou I lou . deverat de xal tis χτίσεως· άλλα άλλον τρόπον εχάτερον, ώς περ! τούτου πρότερον είπομεν. Και πάλιν λέγεται μέν ό Πατήρ xal ό Yidς xal το Πνεύμα χοινώς Πνεύμα.

maxime spectat hic adducta auctoritas : probatque maxime processionem Spiritus a Filio, qui in tantum dicatur ex Patre procedere, quod ax tou Yioῦ ἐχλάμπει, effulget, oritur, splendet ex Filio, qui ipse omnium sententia ex Patre est. Caultsi-mus disputator Calecas noster, sic vulgatum loquendi modum gentilium suorum prosecutus est ut gravissimas auctoritates intulerit, quibus ad saniorem cos sensum, ceu in eis a veritate devios. sine invidia sensim reducere conaretur, nibil quemquam sugillans, sed Patrum sententiis, illis quasi digito veram opinionem suz ipsorum Eccles æ commonstrans.



νούντας αύτον έν πνευματι χαι άληθεία δεί προσχυ- Α κίν · ) άλλ' Ετερον τρόπον λέγομεν Πνεύμα Πατρός. Ως γάρ όφεστώς xal xaθ' έαυτο ίδιxως τότε νοοῦμεν, xai ώς πρόδλημα πρός τον Πατέρα άναφερόμενον ώς προδολέα. Και γάρ έχ τοῦ Πατρός έκπορεύεται. Διά ταῦτα χαὶ τὰ ἐπὶ τῶν τριῶν προσώπων θεολογούμενα προσήχοντα δεί λαμβάνειν τοίς ύποστατικοίς ιδιώμασι, και μή κατά τουτο πλαvãoôai.

## KETAA. A',

# Tiraç ποτέ είκοτας περί τῆς άγίας Τριάδος παpadidoarir of arioi.

Της δε άγίας ταύτης και μακαρίας Τριάδος, παpádayua xal sixóva tuya olxelav and two avo poo- B aliquod ex humanis rebus exemplum ac simulaπίνων ούχ έστι λαδείν, τῆς ὑπέρ πάσαν οὐσίαν και πάσαν νόησιν άσυγχρίτως ύπερανωχισμένης. Τί du sin παράδεεγμα xal sixώu oixsia &πό των duθρωπίνων λαμδανομένη, & δή πάντα έν γενέσει χαί φορφ και φύσει και μεταδολή διηνεκεί καθορώνται; Όρως ώσπερ έχ των χαθ' ήμας αυτόν όνομάζομεν, δα μή αμέτοχοι ώμεν της αύτοῦ επιγνώσεως (δπερ δι άφατον εύδόκησεν άγαθότητα, κατά τον έκ Δαμασκού θειότατον [29]), ού τί έστι την φύσιν αύτου δειχνύντες, άλλ' ότι έστι τοιούτος. τον αύτον τρόπον ix τούτων xal την δμοιότητα Ελχομεν xal sixoviζομεν αύτον, ίνα είς άμυδράν Εννοιαν Ελθωμεν τῆς לילדקדאר אמן דאָר דשא באושי האסטשאשא וטולדאדאר. Kal yap pera the evotytos xal the diaxpisie averxalov όμολογείν ίνα Μονάδα έν Τριάδι χαι Τριάδα C iv Movide misterieurey.

Boulduevos tolvuv of ayeos xal teva didovas finte eixóva, wore thu plan exelun xai appyrou oùglau τρία πρόσωπα ίδιοῦπόστατα φαντάζεσθαι, ό μεν θεολόγος Γρηγόριος λέγει (30), ε Όφθαλμόν τινα xal mythy xal noraudy eventinga. > xal ( Iddin (31) ήλιον ένεθυμήθην άχτινα χαι φώς. > Kal πάλιν φησίν, « "Ωσπερ γάρ αί τοῦ φωτός άχτινες άμέpistov Exousai xatà púsiv the mpos addada sxisiv. ούτε του φωτός χωρίζονται, ούτε άλλήλων άποτέμνονται, και μέχρις ήμων την χάριν του φωτός άπορος και το Πνεύμα το άγιον, ή δίδυμος του Πατρός axtis, xai perpis tiper diaxoveitai the antelas to φώς και τῷ Πατρι συνήνωται. > Και πάλιν (32), « 'Ως γέρ ούχ Εστι μεταξύ νοῦ χαι ένθυμήσεως χαι ψυχής διαίρεσιν επινοηθηναί τινα και τομήν · ούτως ούδε του άγίου Πνεύματος και του Σωτήρος και του Πατρός έν μέσω τομήν ή διαίρεσιν επινοηθηναί ποτε. ) xal πάλιν (33), ε Άμέριστος έν μεριστοίς, si dei ouvrouwe eineiv, y veorne, xai olov iv hiloie

<sup>24</sup> Joan, 1v. 24.

adorant eum, in spirifu et veritate oportet adorare ". Verum alio modo Spiritum Patris dicimus. Tunc enim ut subsistentem ac per se proprie exsistentem eum consideramus, et qui velut processio, ad Patrem processionis auctorem, referatur. Etenim

Spiritus procedit a Patre. Propterea diligenter cufandum ut quæ in tribus personis usurpamus, divina nomina, talia assumantur, quæ proprietatibus personalibus conveniant, et ne in ea re decipiamur.

#### CAPUT IV.

#### Qua tandem simulacra ac imagines de sancia Trinitate sancti tradant.

Porro sanctæ hujus ac beatæ Trinitatis nullum crum illi proprium licet assumere, cum illa, supra omnem essentiam omnemque mentis cogitatum, citra omnem comparationem longe eminent. Quodnam vero ex humanis rebus sumptum exemplum ac simulacrum proprium exsistat, quæ omnes in jugi ortu et interitu, defluxuque ac mutatione conspiciantur ? Sicut tamen ex ils quæ ex humano suot usu nominamus, no ejus penitus expertes cognitionis simus (quod ita voluisse ex bonitate nulla verborum vi explicabili, Damascenus docet), non ut ejus naturam, quid sit, ostendamus, sed ut qualis tandom sit, exhibeamus, codem etiam modo ex ilsdem similitudinem trahimus, ipsoinque repræsentamus, ut ad obseuram unitatis ac trium personarum propriotatis intelligentiam veniamus. Etenim necesse est ut com unitate, distinctionem quoque consiteamur; quo nimirum Unitatem in Trinitate, et Trinitatem in Unitate credamus.

Cum itaque eo animo sancti essent, ut aliquod nobis simulacrum traderent, quo unam illam atque arcanam essentiam, tres Personas vere ac per se singulas exsistentes animo conciperemus, Gregorius quidem Theologus sic profert : « Oculum quemdam et sontem ac fluvium mihi proposui. » Ac : « Rursus solem et radium et lucem cogitavi. > Ac rursus ait : e Quemadmodum enim lucis radii, cum indivisam inter se naturalem necessitudinem habeant, nec a luce sejunguntur, nec ab invicem dissocantur, et στέλλουσιν. την αύτον τρόπον και ό Σωτήρ ό ήμέτε. D ad nos usque lucis munus transmittant : sie et Salvator noster ac Spiritus sanctus ( Patris gemellus splendor ac radius) et ad nos usque ministrant veritatis lumen, iidemque Patri uniti sunt. » Ac rursus : « Quemadmodum, enim fieri nou potest, ut inter mentem et cogitationem animumque divisio ulla ac dissoctio intelligatur, sic neque Spiritus sancti ac Salvatoris Patrisque media ulla unquam dissectio ac divisio intercessisse cogitanda est. » Ac rursus : « Individua in dividuis ( ut uno

> (33) Orat. 45. (33) Orat. 37.

<sup>(29)</sup> Lib. 1, c. 13. (30) Orat. 37. (31) Orat. 45.

verbo dicam ) Deitas ; ac velut in tribus solibus A τρισίν αλλήλων έχομένοις, μία του φωτός σύγχρηinter se cohærentibus, una lucls commistio et contemperatio. >

Nyssenus quoque in Oratione de Spiritu sancto adversus Macedonianos ait : « In quibus es quæ ad bonum spectat, operatio, nihil minus aut diversum habet, quomodo rationi consentaneum est. ut qui numeri ratione ordo est, minoris cujusdam perfectionis naturali diversitate, signum esse exi stimetur? Velut si quis in tribus facibus divisam conspiciens flammam, qua diffunditur per medium summitatem accendentem, deinde asserat, majorem in priore flamma esse calorem, in sequenti vero inferiorem esse, minerique præstantia diversitatem habere ; tertiam denique, nec ipsa jam ignis appellatione gaudere, etsi perinde ardeat luccatque, B ac quæ sunt ignis omnia efficiat. »

Sanctorum vero alii fontem et fluvium paludomque dixore, ignemque et fammam et lucen. Divinus quoque Cyrillus, radicem et ramum fructumque accepit. Rursusque in Thesaurorum libro sie ait : « Ait Christus eum Judæis disputans ; Si autem in digito Dei ejicio dæmonia, profecto pervenit in vos regnum Dei 18. Digitum hoc loco Spiritum sanctum vocat, qui ex divina substantia velut enascatur, exque illa natura pendeat, haud secus ac digitus ex manu humana. Etenim Dei brachium atque dexteram Filium vocant diving Scripluræ, cujusmodi est illud : Salvavit eum dextera ejus, et brachium sauctum ejus 24. Et rursus, Do- c mine, excelsum brachium tuum, et non cogneveruni, cognoscentes autem confundentur 17. Quemadmodum igitur brachium natura toti corpori consextum est, cuncta operans quecunque animo libuerit, perungitque ex more eam in rem utens digito : sic Dei quidem Verbum ex ipso et in ipso natura aptatum, ut sic dicam, innatumque consideramus; ad Filium vero natura ac essentialiter a Patre pertingentem Spiritum, per quem ungens omnia, sanctitate imbuit. Non ergo extraneus alienusque videcur a diviva' substantia Spiritus sancius, sed ex ipsa et in ipsa naturaliter : haud secus ac digitus in manu illi congeneus est; ac rursus manus in corpore, nihil diversam ab eo substantiam habens. » Alio autem loco idem Patrem qui D σώματι, ούχ έτεροούσιος πρός αύτο τυγχάνουσα. » dem rosam stirpem, Filium vero Aorem, Spiritum sanctum odorem nuneupavit.

- Rursus sancti mentem nostram sermonomque et spiritum exemplo assumunt, qua ratione in homine sunt qui inter res creatas nobilitate præstat, quatenus ad Dei imaginem fuit conditus. Verum hoe quoque longe deficit a veritate. Etenim sermo noster ex disciplina accedit, ac voce profertur; ferturque in aera, ac per aerem fusus dissipatur neque vere exsistit, ac neque semperest, neque idem ac mentis substantia est, sed exilem quamdam ac obscuram

άις, s

Και ό Νύσσης, έν τῷ περί τοῦ άγίου Πνεύματος κατά Μακεδονιανών φησίν, « Έφ' ών ή κατά τό άγαθον ένέργεια οδδεμίαν εκαττωσιν ή παραλλαγήν έχει, πῶς ἐστιν εῦλογον τἡν χατά τὸν ἀριθμὸν τάξιν έλαττώσεώς τινος τῆς χατά φύσιν παραλλαγῆς οίεσθαι σημείον είναι; ώσπερ αν εί τις τρισί λαμπάσι διηρημένην βλέπων την φλόγα, έχ διαδόσεως διά τοῦ μέσου τὸ άχρον εξάψασαν, Επειτα χατασκευάζει πλεονάζειν τη πρώτη φλογί την θερμασίαν τῆ δε΄ έφεξῆς ὑποδεδηχέναι, και πρός το Ελαττον έχειν την παραλλαγήν. την δε τρίτην μηδε πῦρ Ετι λέγεσθαι, καν παραπλησίως καίη, και φαίνη, και πάντα τὰ τοῦ πυρὸς ἐργάζηται. ε

"Αλλοι δε των άγίων πηγήν και ποταμόν κal λίμνην είρηχατι· και πῦρ και φλόγα και φῶς. Καί ό θείδς Κύριλλος, βίζαν και πλάδου και ππρπίν έλαδε. Καί έν τη βίδλω πάλιν των Θησαυρών ούτω λέγει · « Φησί που Χριστός 'Ιουδαίοις διαλεγόμενος, Εί δε έν δακτύλφ Θεού εκδάλλω τα δαιμόνια, άρι έφθασεν έφ' ύμας ή βασιλεία τοῦ Θεού. Δάκτυλον ένθάδε φησί το Πνεύμα το άγιον, τρόπου τινά της θείας ούσίας έκπεφυκός, και φυσικώς αύτης έκυρεμάμενον, ώσπερ και ό δάκτυλος εκ της άνθρωπίνη; χειρός. Βραχίονα μέν γάρ και δεξιάν τοῦ θεοῦ τὸν Υίὸν ἀποχαλοῦσιν αἰ θείαι Γραφαί, χατά τό, Έσωσεν αύτον ή δεξιά αύτου, και ό βραχίων ό άγιος αύτοῦ· xal πάλιν, Κύριε, ὑψηλός σου ὁ βραχίων, και ούκ ήδεισαν · γνάντες δε αισχυνθήσονται. Ωσπερ ούν ό βραγίων φυσιχώς ένήρμοσται τῷ όλφ αύματι, πάντα ένεργῶν δσα άν δόξη τη διανοία, χαταχρίει δε συνήθως τῷ δακτύλφ πρός τοῦτο χεχρημένος ούτω τον μέν του Θεού Λόγον έξ αύτου χαί έν αύτῷ φυσιχῶς ήρμοσμένον, Ιν' οθτως είπω, παι έμπεφυχότα λογιζόμεθα. έν δέ τῷ Υίῷ φυσικώς και ούσιωδώς διήκον παρά Πατρός το Πνεύμα, δι' ού τὰ πάντα χρίων άγιάζει. Ούχοῦν ούπ άλλότριον ούδε άπεξενωμένον της θείας ούσίας φαίνεται τό וואבטעם דל שאוטי, מאל בי מידה אמו בל בידה קטסוχῶς, ὥσπερ οὕν χαι ό τοῦ σώματος δάχτυλος ἐν τῇ χειρί όμοφυής ών αυτή. και ή χειρ αυ πάλιν έν τῷ 'Αλλαχοῦ δὲ ὁ αὐτὸς τὸν μὲν Πατέρα ῥόδον, ἄνθος δέ τον Υίον, και το Πνούμα το άγιον στμην άπεχάλεσε.

Πάλιν οι άγιοι τον ήμέτερον νοῦν και λόγον και πνεῦμα λαμβάνουσι, χαθότι ἀπό τοῦ λόγου ἀνθρώπου λαμδάνονται, ός των άλλων χτισμάτων τιμιώrepós kori, xabósov xar' eixóva Ocej karlson. Hold δέ και τοῦτο τῆς άληθείας ἀποδεί. Και γάρ ὁ μέν ήμέτερος λόγος έχ μαθήσεως προσγίνεται χαιδιż ψωνης προφέρεται, και τῷ ἀέρι ἐποχείται, και είς άέρα σχεδάννυται, χαι άνυπόστατός έστι, χαι ούτε άεί έστιν, ούτε ό αύτός έστι τη του νου ούσία άμυ-

<sup>28</sup> Luc. x1, 20. <sup>26</sup> Psal. xcvii, 1. <sup>27</sup> Isa. xxvi, 11.



# DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLICÆ.

δράν δέ την χοινωνίαν έχει πρός του νούν, χαθότι A cum mente communionem habet, ca scilicet ratione to wonder auto efarrekker, nat eig vourpareg arer. και σημαίνει τον ένδαν λόγου όποιός τίς δστιν. Ο St TOU BEOU Adyos inunforatos tore, nat del foren . ού γάρ ήν ποτε Θεός Λόγον ολα έγων και ένεργος xal παντοδύναμος xal τέλειος, ό αύτος ων xatż πάντα τώ έξ ού έστι συναίδιος και όμοσύσιος και άχώριστος, χαί άνεχφ**είτη**τος αύτοῦ<sup>.</sup> οὐ χατά τι μέν έσιχώς, κατά τι δέ άπεοικώς. Όσεύτως καί το Πνεύμα το μεν ήμετερόν εστι πνοή άνυπόστατος, έξωθεν άπό τοῦ ἀέρος ἐλχομένη, και ἀπεοικώς ἄλλης δι ούσίας παρά την του ήμετέρου νου · το δε του θεού άγιον Πνεύμα ύφεστώς και ένυπόστατον και ζών και τέλειου, ώσπερ και ή Υίδς, ένεργου, αύτοχίνητον, δημιουργόν, σύνδρομαν έχον τη θελήσει την δύναμιν · εί xal πρός την πρώτην altian, ώσπερ εά τοῦ Μονογενοῦς ἄπαντα; οῦτω δή χαὶ τὰ τοῦ Πνεύματος άναπέμπεται, κατά τον Θεολόγον Γρηγόρων. Μία γάρ ούσία, και μία δύναμις Πατρός, Υίοῦ χαι άγίου Πνεύματος, μήτε άρξάμενον, μήτε παυσόμενον, έχ του Θεού των όλων την altfav Exov. ένεχροίτηταν Πατρός χαι Υίου. Ου γάρ ενέλιπε τώ Πατρί Λόγος, ούτε τῷ Λόγω Πνεῦμα, κατά την τῶν άγίων διδασχαλίαν · περί ών δ θείο; Δαδίδ ψάλλων, ι Ο Λόγος σου, Κύριε, είς τον αίωνα μένει. > Καί, (Τῷ Λόγψ Κυρίου οἱ οὐρανοὶ ἐστερεώθησαν, χαὶ τῷ Πνεύματι τοῦ στόματος αύτοῦ πάσα ή δύναμις αύτῶν. > Kal, e Έξαποστελείς το Πνεύμά σου, xal χτισθήσονται. » Kal 6 'lώ6, e Πνεύμα θείον το C ποιήσάν με · πνοή δε Παντοχράτορος ή διδάσχουσά µe. )

Ούδεν ούν οίχείον τω λόγω και τω πνεύματι ήμῶν, και τῷ Λόγφ και Πνεύματι του Θεου. Άμυópàn dé reva xal derroráryv eixaslav ánd rün τοιούτων έπι του θεού της Τριάδος λαμδάνομεν, δειχνύντες ότε καλ έπι των καθ' ήμας εύρίσχονταί τινα έν έχάστω τούτων τρία θεωρούμενα άχώριστα, χαί ούχ άποτετμημένα άλλήλων, Εν δντα χατά την ούσίαν, και ώς όλον τι όντα · διαφοραίς δέ τις: μόνα: ζ άλλήλων διαχρινόμενα. των τριών ξχαστον ούχ δν χατά την ίδιότητα το αύτο των λοιπών έχατέρω. ώσπερ ό τῆς πηγῆς όφθαλμός ούκ έστι πηγή, ούτε ποταμός. ούτε ή πηγή όφθαλμός ή ποταμός. ούθ. ό ποταμός όφθαλμός ή πηγή. Και πάλιν έπι της πηγής, και του ποταμού και της λίμνης. ούθ' ή πηγή ποταμός έστιν ή λίμνη · ούθ' ό ποταμός πηγή ή λίμνη. ο 60' ή λίμνη πηγή ή ποταμός. Χαίτοι Χατά την ούσίαν έν έντων · ύδωρ γάρ είσι. Και πάλιν ό νοῦς οῦτε λόγος ἐστίν ή πνεῦμα. οῦτε ὁ λόγος νοῦς ή πνεύμα · ούτε το πνεύμα λόγος ή νους · καίτοι τούτων ώς όλον τι είναι δοχούντων χαι άχωρίστων allithov, if xal dragepouse if ousla . we exer to του ήλίου και των ακτίνων και του φωτός, ώσαύτως και έπι των άλλων παραδειγμάτων.

Άλλά ταῦτα, χαθάπερ είπομεν, οι ἄγιοι λαμδά-

quod mentis conceptum enuntiat, producitque in publicum, ac qualis sit interior animique sermo significat. At Dei Sermo vere ipse exsistit, ac semper est. Non enim fuit unquam, cum Deo Sermo deesset : efficarque et omnipotens et perfectus est, idemque omnino cum eo ex quo est, illi coæternus et consubstantialis, a quo sejungi atque divelli nulla ratione potest; non partim quidem similis, partim vero a similitudine abhorrens. Perinde quoque Spiritus : noster quidem flatus est non vere exsistens, quem ab aere exterius trahimus, diversæque prorsus a mente nostra substantiæ est. At Spiritus Del sanctus, vere ipse ac per se exsistens, et vivens et perfectus est, hand secus ac Filius, efficax, a se mobilis, creator, cujus voluntati comes potestas sit ( tametsi ad primum auctorem, velut etiam Unigeniti omnia, quæ sunt Spiritus referantur, ut auctor est Gregorius Theologus. Una enim essentia, unaque potestas Patris et Filii et Spiritus sancti), qui neque cœperit, nec sit desiturus unquam ex universorum Deo ut auctore habens origipem : qui a Patre et Filio excedere nequeat ; nunquam enim Sermo defecit Patrem, neque Filium Spiritus, sti sanctorum doctrina est; de quibun psallit beatus David : « Verbum tuum; Domine, in asternum permanet ..... Et, e Verbo Domini coeli Arinati sunt, et Spiritu oris ejas omals virtus eorum ". ) Et, c Emitte Spiritum tulum et creabun-

me; Aatus vero Omnipotentis qui docet me 34. > Nibil itaque verbo nostro (seu sermoni ) ac spiritui proprium cum Dei Verbo ac Spiritu : sed obscuram quandam ac tenuissimam ex ejusmodi conjecturam in Deo, qui Trinitas est, assumimus ; ae ostendimus etiam in humanis ac rebus creatis exstare quædam, in quibus sipgulis tria inseparabilia considerentur, nec ab invicem divisa, quæ ( ad essentiam quod spectat) unum exsistant ac totius cujusdam rationem habeant; solumque differentlis quibusdam inter se discreta consistant; cum singula quæque proprietatum ratione, non hoc quod reliquum exsistant. Velut fontis oculus, non est fons, neque fluvius : neque fons oculus est, autve Auvius :- neque Auvius oculus est aut fons. Ac rursus in fonte et rivo et lacu, neque fons rivus est, aut lacus, neque rivus fons est, ant lacus, neque lacus, fons aut rivus; tametsi unum sint secundum essentiam, quippo qua aqua exsistant. Ac rursus mens, acque sermo est acque spiritus, nec sermo, mens aut spiritus est ; neque spiritus, sermo aut mens: quanquam inse velut totum quoddam esse videantur, et ab invicem inseparabilia sint, tametsi essentia distinguantur, uti se res etiam habet in sole et radiis et luce: ac similiter etiam in reliquis exemplis.

tar \*\*. > Job quoque, < Spiritus divinus qui creavit

Hæc enimvero, uti dicebamus, sancti assumunt,

<sup>24</sup> Psal. cxvm, 89. <sup>29</sup> Psal. xxxn, 6. <sup>30</sup> Psal. cm, 30. <sup>31</sup> Job. xxxm, 4.



ut nos quoque tantisper inde eo provehamur, ut A vousiv, iva xal imeis metplus in toutur eis Evroav personas in Deo ipsas proprie ac per se subsistere. proprietatibus incommunicabiles, ac inter se inseparabiles, intelligamus ; utque item cum infidelium quispiam accusaverit, Cur unum Deum tria dicamus ac tria unum, possimus etiam exemplis ex humano usu petitis huic tali os occludere, ostendentes ne in rebus ipsis istud deesse, guamvis omnino deliciant ac quam longissime absint ab eo, ut tum unionem tum distinctionem, quæ est in divinis, satis exhibeant. Quomodo enim quæ serva sint atque subdita, Domino ac creaturæ Creatori, videri possint perfectionibus paria ? Idcirco non omnes proprietates earum rerum, quas exempla enumerando attulimus, in Deo assumimus; sed quantum in eis est, quod necessitudinem cum eo habeat, quod sic velut simulacro ac imagine repræsentatur : sie nimirum, ut ex alio quod Pater et Filius inseparabiles sint; ex alio, quod divinæ personæ consubstantiales stque conjunctæ, habeantque inter se ordinem, ac una earum potentia sit et operatio: aliudque ex alio habeamus ; intervalla vero et defluxiones ac compositiones transitusque, ac si qua reliqua nostræ indigentiæ sunt, ils demum rebus quæ oriuntur et intereunt projiciamus; uti etiam ait Gregorius Theologus : ( Nihil est in quo mens mea gradum figere queat, dum, quod imaginor, in exemplis considero : nisi forte quis ca animi æquitate sit, ut cum unum quid ex proposita imagine acceperit, reliqua projiciat. > Nam et exemplum ubique C partim dissimile est rei quam repræsentat, partim illi simile. Si enim in omnibus simile est, non jam exemplum est ejus rei, cujus summam præfert similitudinem, sed idem prorsus ac illa est. Sin vero rursus in nullo habet similitudinem, ne sic quidem exemplum ac imago futurum est. Usu enim humano, exemplum similitudinem quamdam, idque ex parte, cum eo quod imagine repræsentatur, haprocul semoto accidente, sit.

Sanctus autem Augustinus, quem et quarta tertia synodus præcellentissimum Ecclesiæ magistrum appollavit; non sermonem qui ore profertur, in divini Verbi Imaginem assumit, sed qui intus animo n repositus est ; hincque adeo Spiritum sanctum, dilectionem vocat ; quæ, sive dilectio, sive amor, proprietaș est naturæ utentis ratione. Omni enim menti natura competit voluntatis vis, et ut velit. Inclinatio enim ac pondus in id quod proprium est secundum naturam, omnibus rebus inest : verum in ils quæ sensu carent, illud ipsum secundum naturam, inclinatio vocatur ac pondus; cujusmodi in terra est, quod in medium propendeat; in igne vero, sursum tendat. In iis vero quæ sensu prædita sunt, ejus appetitio quod est proprium et ex natura. In

έλθωμεν τοῦ ίδιοῦπόστατα είναι τὰ ἐν τη Τριάλι θεία πρόσωπα, ταίς ίδιότησιν άχοινώνητα χαι έγώ. ριστα άλλήλων ' και ίνα όταν τις των απίστων ήμιν έγχαλή, πώς τον ένα Θεόν τρία λέγομεν χαι τέ τρία έν, έχωμεν και άπό των καθ' ήμας τον τοιούτον באומדסעולנוי, לבואיטידבר לדו סטלב בי דסון סטמוי אתומו τούτο, εί και παντάπασιν άποδέουσι και λείπνται πρός τό δείξαι την έπι Θεού ένωσίν τε και διάχρισιν. Πώς γάρ τά δούλα και ύποχείρια τῷ Δεσπότη. 221 τῷ δημιουργῷ τὰ δημιουργήματα φανήσονται ταίς τελειότησιν ίσα; Διὰ τοῦτο οὐ πάντα τὰ ίδιώ. ματα των προτεθέντων λαμδάνομεν έπι του θεου, άλλ' όσον μέν Εστιν έν τούτοις οίχειότητα πρό; τό είχονιζόμενον έχον, λαμδάνομεν. άπ' άλλου μέν τ άχώριστον Πατρός και Υίου, άπ' άλλου δέ τό όμοούστον και το συνημμένον, και το της πρός άλληλα τάξεως των θείων προσώπων, και την μίαν δύναμη χαι ενέργειαν · χαι άλλο εξ άλλου · διαστήματα δε xal βεύσεις xal συνθέσεις xal μεταδάσεις, xal τάλλα όσα της χαθ' ήμας ένδείας είσι, τοις έν γενίσει και φθορά άποροίπτομεν, καθά φησι και ό θωλόγος Γρηγόριος (34), ε "Οτι ούδέν έστιν δ μοι την διάνοιαν Ιστησιν έπι των υποδειγμάτων θεωρούντι ες φανταζόμενον. αγμα ει τις εν τι γαρών ου, εόλιομοσύνης, τά λοιπά ρίψειεν. > Καί γάρ χαί το παράδειγμα πανταχού χατά τι μεν ανόμοιόν έστι τῷ είχονιζομένω, κατά τι δε δμοιον. Εί μεν γάρ κατά πάντα όμοιοῦται, ούχ έστι παράδειγμα έχείνου, ού άκρως όμοιοῦται, χαι ταυτόν έστι πάντη· εί δε πάλιν έν ούδενι την όμοιότητα έχει, ούδ' ούτω παράδειγμα xal είχων έσται. Τό γάρ παράδειγμα xal ή είχων בהן דשי אמט אושל טעטושטי דועם אמדל דו דטי נאש. νιζομένου βούλεται έχειν. Έφ' ήμων μέντοι οδτως έπι δε των θείων προσώπων ό Υίδς είχων του Πατρίς λεγόμενος χατά πάντα ό αύτός έστιν αύτῷ, ἐξ αύτοῦ ών ούσιωδώς και ένυποστάτως, και πόρρω παντίς συμδεδηχότος,

536

bet. Sic tamen in nobis ac pro humano usu ; in divinis autom personis, Filius, qui Patris imago dicatur, per omnia illi similis est, qui ex illo substantialiter, veraque ac per sè exsistentia. Omni

> 'Ο δε άγιος Αύγουστίνος, δν ή δ' [γ'] σύνοδος xal διδάσχαλον έξοχώτατον της Έχχλησίας προσείπεν, ού τον προφοριχον λόγον είς είχονα τοῦ θείου Λόγου λαμδάνει, άλλα τον έν τη ψυχή ένδιαθετον xal άχολούθως το Πνεύμα το άγιον άγάπην χαλεί · ήπς ή άγάπη ή ό έρως της λογικής φύσεως ιδιότης έστι. Παντί γάρ νῷ φύσει πρόσεστι καί ή θέλησι; καί π θέλειν. Η γάρ έπι το οίχειον κατά φύσιν βοπή πάπ πρόσεστιν. άλλ' έν μέν τοις άναισθήτοις αυτό τούτο xatà φύσιν xaleitas pont, οίον γης μέν ini to μί. מסא, אוףטל טו גאן גא צאשי גא פר גטנל באסחזנא מנמאי. αιν δρεξις τοῦ οἰχείου χαι χατά φύσιν ἐν δὲ τοίς νοεροίς και λογικοίς θέλησις ή άγάπη, μετά την του λόγου χρίσιν ή στέργουσα και άγαπώσα το χριθίν άγαθόν, ή τούναντίον φεύγουσα.

iis autem quæ intelligunt ac ratione utuntur, voluntas seu dilectio; quæ post rationis judicium, vel ampl\_ctatur ac diligat, quod judicio bonum prohatum est, vel contrarium respuat.

(31) O.at. 37.

Digitized by Google

Ταύτην τοίνυν την άγάπην, την των λογικών Α ιδιότητα, φησίν είναι και έν τῷ θείφ Νῷ. Πόθεν γάρ αλλοθεν ήν αν έν ήμιν το άγαθου και ή τελειόεης, μή έχείθεν ήχοντα ήμίν, έν ῷ πάσα τελειότης άπλως ύπεριδρυμένη νοείται; Κατά γάρ τον θείον Διονύσιον (35), al iv τοίς αίτιατοίς τελειότητες rolly aporepor elser by tois altions. Two uby yap έν ήμιν χαχών (έλαττωμάτων λέγω χαι έλλείψεων) ούδεμία χώρα τῷ Θεῷ, τῶν δὲ ἐν ήμιν τελειοτήτων χαι πάνυ. Αύτίχα ό της σοφίας όρισμός ε γνώσις θείων και άνθρωπίνων πραγμάτων έστίν.» Έν ήμιν μίν τοι άτελώς και μεταδατικώς ή σοφία θεωρείται πατά την δύναμιν τοῦ ήμετέρου νοῦ· ἀπό γάρ τοῦδε two aporasews tal to comatpashe astante . in δί θεῷ τὸ μέν γνῶσεν είναι θείων χαι άνθρωπίνων πραγμάτων τούτο της σοφίας άνατίθεμεν, πολλώ μείζον και ύπεροχικώτερον και τελεώτερον . τά δέ ίν ήμιν τη σοφία συμδαίνοντα απορρίπτομεν.

 Δσπερ οῦν αῦθις ὁ Θεὸς οὐσία xxì ἔστι xaì λέγετι: λέγεται δὲ xaì ὁ ἄνθρωπος, xaì Ἐxαστον τῶν xεθ' ἑαυτὸ ὑφεστώτων · xaì ὅπερ μὲν τῆς οὐσίας xai τοῦ xaθ' ἐαυτὸ τελειότητος ἔχεται (τοῦτο δέ ἐστιν ἱ ὅρος αὐτῆς, ὅς ἐστι πράγμα αὐθύπαρχτον μηδενς ἐτέρου προζς σύστασιν δεόμενον) τοῦτο τοίνυν ἀνατίθεμεν τῷ ὅντως ὅντι Θεῷ · τὸ δὲ ὑπὸ χρόνον είναι xaì ἀλλοίωσιν xaì φθορἀν, ἄπερ τῆς ἐν γενέστι xiì φθορῷ ὅλης xaθεστάσιν [δια, παντελῶς Θεοῦ C ἀγαιροῦμεν · ὡσαύτω; xaì ἐπὶ ἀγαθότητος ἔχει xaì ἐιχαιοσύνης, xaì τῶν ἄλλων.

Εί δὲ τοῦτο λέγει τις ούχ ὀρθῶς ἔχειν, λοιπὸν ἐρμόσειεν ἀν κατὰ τὸν ἐκείνου λόγον μήτε οὐσίαν, μήτε σοφὸν, μήτε ἀγαθὸν λέγειν εἶναι τὸν Θεὸν, Γνα μὴ δόξωμεν ταῖς ἀνθρωπίναις τὸν Θεὸν προσηγορίαις τιμậν · ὅπερ ἄτοπον. Καίτοι ἀληθὲς εἰπεῖν, ὡς ἐλίγομεν, ὅτι ὁ Θεὸς cῦτε φῶς ἐστιν οῦτε σχότος (ö6), οῦτε νὺξ οῦτε ἡμέρα, οῦτε τόδε ἡ τόδε · ἀλλ' οὐχ ὡς τὸ μηδαμῆ μηδαμῶς δν, ἀλλ' ὅτι οὐχ ἔστι τοιοῦτον οἶον ἡμεῖς κατὰ διαφόρους ἐπινοίας ἀπὸ διαφερόντων ὀνομάτων ὑπονοοῦμεν, ἀλλ' ὑπὲρ ἄπαντα τὰ ὅντα ἀσυγκρίτως ὅν.

Κατά τὸν αὐτὸν τοίνυν τρόπου, ἡ ἀγάπη λέγεται μὲν ἐπὶ Θεοῦ, λέγεται δὲ xaὶ ἐφ' ἡμῶν xaτ' εἰxόνα ἐxείνου. 'Αλλ' ἡμῶν μὲν ἄπεστι πολλάχις ἐxεῖνο, οῦ ἀν ἐρασθείημεν · πολλάχις δὲ xaὶ φαῦλος ἔρως ἐν ἡμἶν γίνεται, φαύλφ προαγόμενος λόγφ · τῷ δὲ Θεῷ οἰδὲν ἀγαθὸν ἄπεστιν, οῦ ἀν ἐρασθείη · διόπερ οὐδ' ἔφεσις ἐπ' αὐτῷ λέγεται · ἀλλ' ὥσπερ αὐτὸς ἐαυτῷ ἐστι νοητὸν, ὡς δ Δαμασχηνὸς φησὶν, ε 'Ο Θεὸς νοεῖ ἐzυτὸν ἐx τῆς μαχαρίας οὐσίας αὐτοῦ · » ἡν δὴ νόησιν xaὶ ὁ Θεολόγος Γρηγόριος αἰνιττόμενος, « Κινεῖσθαι » λέγει « ἑαυτὸν τῆ ἑαυτοῦ θεωρία · » xaὶ ὁ

(35) De divin. nom. c. 9. § 6.

Hanc itaque dilectionem, quæ utentium ratiore proprietas exsistit, in divina quoque Mente exsistere dicit. Unde enim aliunde esset in nobis bonum ac perfectio, nisi ad nos ex illo veniret, in quo omnis perfectio simpliciter eximieque intelligitur residere? Ut enim-suctor est divinus Dionysius, quæ in effectis perfectiones sunt, longe prius exsistant in causis. Malorum quidem quæ sunt in nobis ( defectuum scilicet ac vitiorum) in Deo nullas est locus : perfectionum vero si quæ nobis competunt, vel maxime. Nimirum Sapientiæ definitio est, « Divinarum humanarumque rerum cognitio... Hec porro in nobis imperfecte et cum discursu motuque ex uno in aliud, pro mentis nostræ facultate, conspicitur. Ab hoc enim ad illud procedit ac transit, nec confestint per præmissas ad conclusionem devenit. Deo autem, ad sapientiam quod attinet, unum hcc ascribimus, quod est divinarum humanarumque rerum cognitio, longe sane magis excellentiusque ac perfectius; quæ vero in nobis sapientiæ acciduut, bæc projicimus.

Quemadmodum igitur rursus Deus et est substantia et nuncupatur ; nuncupatur vero etlam homo, ac quidquid in rebus per se exsistens est. Quidquid vero substantiæ, ac ejus quod est per se esse, perfoctionis est (quæ nimirum ipsa ejus definitio est, res scilicet per se exsistens, quæ ut consistat, nullo præterea egeat), hoc utique ei, qui vere est. Deo tribuinus. Quod est vero obnoxium esse tempori et mutationi et corruptioni, quæ sunt propria matoriæ, quæ ipsa ortus se interitus viclasitudinem afferat, omnino a Deo removemus. Eodemque modo se res in bonitate et justitia ac reliquis habet.

Sin vero quis id quod dicimus improbet, ac se recte habere neget, plane ex ejus sententia congruat, ut dicamus Deum neque substantiam, neque sapientem, neque bonum esse; ne scilicet humanis appellationibus videamur ipsum honorare; quod absurdum est. Quanquam istud verum dictu est (quod uempe dicebamus) Deum neque lucem neque tenebras esse; nec noctem nec diem, neque hoc illudve, non velut id quod nusquam prorsus est, sed quia non ejusmodi est, quale uos per diversos conceptus ex diversis nominibus mente informamus ac intelligimus; sed supra omne quidquid est citra omnem comparationem eminet.

Eodem itaque modo dicitur quidem in Deo dilectio, dicitur vero et in nobis ad ejus imaginem. Verum abest plerumque a nobis id, cujus amore afficimur; nec raro etiam in nobis pravus amor, prava animi ratione parente, oritur. Deo autem nullum abest bonum, quodcunque amaverit; unde nec cupiditas, sen desiderium, de illo dicitur; sed sicut ipse sibi est quod intelligitur, ut ait Domascenus: «Deus ipse seipsum ex beata essentia sua intelligit; » quam ipsam intellectionem innuens Gregorius Theologus, «Moveri eum ait in seipso, con-

(36) Demyst. Theol. c 1.

videntes coluerimus fontem vitæ seipsum effundentem, inque seipso consistenteu, unamque quandam potentiam simplicem, a se mobilem, a se efficacem, so non deserentem ; sed scientiam scientiis omnibus eminentem, semperque ipsam per seipsam sese contuentem. > Yel etiam, uti beatum Hierotheum inducit boc ipsum dicentem, stque addentem : (Qui ex seipso et per seipsum ac in seipso velut convolvatur, semperque in seipsum codem modo vertatur.

Quemadmodum igitur ipse sibi res est quæ intelligatur, sic et sibi res est quæ ametur. Quandoquidøm enim Joannes Evangelista Dei Fillum ter Verbum appellavit \*\* ; Verbum autem refertur ad mentem ; est enim ex ils quæ relationem habent et B sunt ad aliquid ; Verburn namque Dei dicitur atque est. Omnes enim Dei Verbum concorditer Filium credimns, necessarioque ad illum comparatur, tanquam Verbum ad mentem, illeque ad Filium; tanquam mens ad Verbum. Non enim nomina hæc (Mens ac Verbum) ex humano usu assumpta, etiam in Deum translata sunt, velut margarita, agnus, sol, aliaque ejusmoli ( quæ ipsa vere et secundum essentiam suam apud nos exstent, ac quadam similitudine etiam prædicentur de Deo), sed substantialiter proprieque ac excellenter ; ac vel si nullum in hominibus verbum exstaret aut mens, quinimo. etsi in creatis ne vel unum esset intelligens ac rationis facultate præditum (seu sermonis) ex cujus similitudine Verbum nominari deberet : verbum C enim naturæ intelligentis perfectio est. Quia igitur vera in Deo meus est, Verbum etiam verum est, longeque illio prius excellentiusque, modo duntaxat verain in Deo mentem verumque Verbum confiteamur; quod maxime necessarium est, atque iis quæ intelligunt, santque prædita facultate rationis ac sermonis, patura comes, huicque præterea necessario lusa comes dilectio ac amor est. floc enim sublato, tollitur et voluntas ac velle, que nature utentis ratione oc sermone proprietas est.

Quemadmodum igitur Deus ipse sibi objectum ac quod intelligitur est, eaque ratione Verbum producit sibi simile, uti etiam mens nostra (exempli causa) dum intelligit aliquid, ex seipsa verbnm gignit illius rei quam intelligit, pata solis, seu cujusdam alterius rei, verbumque illud (id est, definitio) D ci rei quæ intelligitur, simile est, omnem illins speciem habens, excepta duntaxat materia, in quilus intelligibile, quidplam rerum materialium est. Cum itaque Deus ipse sibi sit intelligibile, ipse seipsum intelligit, inque hunc modum intelligit cuncta alia, eo quod ipse rerum auctor sit, earumque rationes ante omnia sacula indivise nullaque compositione præhabeat ac comprehendat. Non emin res singulas intelligendo, verbum producit cis

M Joan. 1, 1.

(37) Cap. 4 De divin. nom., § 14.

templatione; ) divinus quoque Dionysius, « Sie enim A θείος Διονύσιος, « Ούτω γάρ αν θεώμενοι σεφθείημεν πηγήν ζωής έαυτην χεομένην χαι έφ' έαυτης έστωσαν όρωντες, χαι μίαν τινά φησι δύναμιν άπλην αύτοχίνητον, αύτενέργητον, έαυτην ούχ άπολείπουσαν άλλα γνώσιν πασών δπερέχουσαν γνώσεων. xal del de' sautifs dewusviv ) i xal, ws tov belov παράγει 'Ιερόθεον (37) το αύτο φάσκοντα και προστιθέντα, ε 'Εξ έαυτης δι' έαυτης και έφ' έαυτης άναχυχλούσαν, χαι είς έχυτην άει ταυτώς άνελιτημένην. 🕽

> Donep rolvuv ξαυτώ έστι νσητόν, ούτω και αύτός έαυτῷ έστιν έραστόν. Έπει γάρ & Εδαγγελιστής Ιωάννης ερισσώς του του Θεου Υίον Λόγον είπεν, ό δε Αόγος πρός τον νούν άναφέρεται · τών γάρ έν σχέσει έστι και πρός τι · και Λόγος λέγεται και ζοτι τοῦ Θεοῦ · Λόγον γὰρ τοῦ Θεοῦ πάντες τον Υίδν όμοφρόνως πιστεύομεν, και άναγκαίως παραδάλλεται πρός εχείνου, ώς λόγος πρός νοῦν, χάχεινος πρός τόν Υίδν, ώς νοῦς πρός λόγον. Οὐ γάρ ἀπό τῶν χαθ' ήμας και έπι Θεού είληπται τα όνόματα ταῦτα. νοῦς και λόγος, ῶσπερ μαργαρίτης και άμνδς και ήλιος, και άλλα τοιαύτα (άληθώς μέν και κατά την ιδίαν ούσίαν παρ' ήμιν εύρισχόμενα · χατά τινα δέ όμοιότητα χατηγορούμενα χαί θεοῦ), άλλ' οὐσιωῶς xal xuplus xal unepopexas. xal el undeis fiv iv άνθρώποις λόγος ή νοῦς, μάλλον δε xai εί μηδέν τι νοερόν και λογικόν ην έν τοζς κτίσμασιν, ού καθ' έμοιότητα Εδει λόγον δνομασθήναι • ό γάρ λόγο; τή; νοιράς φύσεως έστι τελειότης. Έπει τοίνυν άληθή; έστιν έχει νοῦς χαι άληθής έστι λόγος • πολλῷ πρότερον και ύπεροχικώτερον έκει, αν μόνον άληθη νούν και άληθη λόγον όμολογώμεν επί Θεου, δ των άναγχαιστάτων έστι, χαι το χατλ φύσιν τοις νοεροίς xal λογιχοίς επόμενον · τῷ δ' Ετι ή άγάπη xa! 6 έρως άναγχαίως άχολουθεί. Τούτου γάρ άναιρεθέντος, άναιρείται και ή θέλησις και το θέλειν, ο της λογικής έστι φύσεως ίδιον.

"Ωσπερ τοίνων δ Θεός αύτος έαυτῷ έστι νοητόν" νοητόν δε ών αύτος εαυτώ, δμοιον εαυτώ Λόγον προάγει • χαθά και ό ήμετερος νοῦς, παραδειγματικώς είπειν, όταν τι νοή, λόγον άφ' ξαυτού γεννή του κουμένου έχείνου, ήλίου τυχόν ή Ελλου τινός. Και ό λόγος έχεινος, ήγουν ό δρισμός, δμοιός έστιν έχείνψ τῷ νοητῷ, παν έχείνου το είδος έχων άνευ της ύλης, εί τι των ένύλων είη το νοούμενον έχεινο. Νοητόν δε ών αυτός έαυτῷ, αὐτός εαυτόν νοει, χαι ούτω τάλλα πάντα νοεί επεί αύτος έστιν ή των δνων altla xal τους λόγους αύτῶν προαιωνίως ἀμερῶς και άσυνθέτως προέχει και συνείληφεν. Ού γαρ δή τά χαθ' Εχαστον νοών, δμοιον έχείνοις λόγον προάγει ην γάρ αν αυτώ της γνώσεως αίτια τά πράγματα. Τουτο γάρ της ήμετέρας φύσεως της υστέρας των



zzi autos tauro totiv tpastov. Autos yap to toyaτη άγαθόν, καί παρ' αύτον Ετερον ούδέν. Έραστον δέ διν αύτος έαυτῷ, αύτος έκυτον άγαπα · και οδτω πό αύτου γεγονότα πάντα άγαπα, έν τῷ κατά çύσιν ξχαστον Ιστασθαι, και τη πρεπούση έχυτων זנ).נוסדוןדו.

ligit, es ratione, quod res quælibet in eo consistant quod est ex natura, camque tencant perfectionem, que illis conveniat.

And route nal & use Ying coopla rou trou and Adγος των δντων ίδίως μάλιστα λέγεται • τό δε Πνεύμα, δπερ 'Αγάπην Αύγουστίνος φησί, τελειωτική δύναμις παρί τών θεολόγων ύμνηται. Καί ώσπερ ό θείος Λόγος διπλην έχει την σχέσιν, πρός τον ού έστι λόγος, xal ώς πρη; αίτίαν αφ' ής προηλθεν, ώς ό θεολόγος φησί πρός αὐτόν, ε Ω Νοῦ τοῦ μεγάλου γέννημα xal δρμημα και έκσφράγισμα (38), » και ώς πρός καιτόν οίον όρο; πρό; τὸ έριστόν Εστι γάρ οίον δρο; του θεού και Πατρός, &; & αύτος πάλιν φησί περί αύπού θεολόγος (39), ε Ο τού Πατρός δρος και אליסה ז אמן כדו ו סידשה בצבו הסטה דטי, בל סט בסדו, νοῦν, ὡς ὅρος πρός τὸ ἐριζόμενον. > Καὶ τοῦτο γάρ έν τοίς περί αύτου του Υίου λόγοις φησίν διο καί εχοφρόγισμα αύτον είρηχεν · δς δη δρος του Πατρός πί λίγος οδτε μείζων ούτε ελάττων έστι του θεού xa! Πατρός, άλλ° ίσος χατά πάντα · διό χαι είχων άπεράλλαχτος λέγεται τοῦ Πατρός, χαὶ ε χαραχτήρ τής ύποστάσεως αύτου · · και « σφραγίς Ισότυπος έν έαυτῷ δεικνύς τον Πατέρα, > ώς ό θείος Βασίλειος ίν ταίς πρός αύτην εύχαι; υμνησε. Και γάρ τουτ' έττιν άρετή του λόγου, τουτέστι του όρισμου, το μήτε δπερδάλλειν το δριστόν, μήτε έλλείπειν. Ούτω και ή του θεού άγάπη διπλην έχει την σχέσιν πρός . τόν ού έστιν άγάπη · καί στι έξ έκείνου προδάλλεται, καί ότι τῷ έραστῷ έξισοῦται, τουτέστι τῷ Θεῷ, εδτινός έστιν ή άγάπη. Έκάτερον γάρ των altiaτών θείων προσώπων, ο Υίλς και το Πνεύμα, όλον έξ όλου του Θεού παρά της πίστεως ώμολόγηται. χατά διάφορου μέντοι πρόσδου · χαί ώσπερ ό θείος Λόγος έστιν απειρος, επεί το νοητόν απειρου · ούτω xai ή θεία άγάπη απειρος, έξισουμένη τῷ έραστῷ. Πάν γάρ κατά τοσούταν έστιν άγαπητον, καθόσον έστιν άγαθόν. Ο δε Θεός απειρος άγαθότης - ώστε x21 ήν ἀφ' ἐαυτοῦ προΐεται ἀγάπην, ἄπειρός ἐστιν, εί μέλλει έξισουσθαι τη θεία άγαθότητι και τελείως αύτην άγαπαν · ώσπερ εί μάλλοι τελείως νοείν έαυτόν, ανάγκη τον Δόγον τῷ νοητῷ έξισοῦσθαι · όπερ εύν και έστιν · άπαράλλακτος γάρ είνων όμολογείται D lecirco etiom et quam a se profert dilectionem ac TOU 0000.

πραγμάτων καλ άτελους και μεριστής έστιν. Οδτω A simile: sie enim illæ causa ei cognitionis essent ac scientiæ. Id namque nostræ naturæ est, quæ rebus posterior et imperfécta ac dividua est : sic et ipse sibi amoris objectum est. Est enim ipse supremum bonum, nec præterea quidquam est. Qui porro ipse sibi amoris objectum exsistat, ipse se diligit, inque hunc modum abs se creata omnia di-

> Ideirco etiam Filius Dei Sapientia ac rerum Ratio seu Verbum, proprie maxime dicitur. Spiritus vero, quem Augustinus Dilectionem vocat seu charitatem, virtus consummans ac perficiens theologorum vocibus laudatus est. Ac sicut divinus Sermo ac Verbum duplicem habet relationem, ad eum cujus Sermo ac Verbum est, ac velut ad causam anctoremque, ex quo processit, ut ad ipsum ait Theologus : « O magaæ Mentis proles fetusque ac expressio! > et quasi ad intelligibile, volut defiuitio ad definitum. Se enim habet quasi Dei ac Patris definitio, ut rursus de illo ait Theologus, « Patris definitio atque ratio, > quodque « sic ad Mentem, ex qua est, sese habeat, ac se habet definitio ad definitum.» Nam hoc quoque ait in Orationibus de ipso Filio, quare et expressionem eum vocavit; qui quidem ea ratione qua Patris definitio est atque ratio Verbumque, nec major Deo ac Patre est nec minor, sed per omula æqualis : quare etiam invariabilis Patris imago dicitur, et : «Figura substantiæ ejus,» · æqualis item formæ signaculum, in seipso Patrem ostendens ", ) uti beatus Basilius in precibus ad eum, laudavit. Ila c namque rationis ( τοῦ Λόγου ) perfectio est (id est, definitionis), ut nec definitum excedat, nec quidquam minus illo habcat. Sic quoque Dei dilectio ac charitas, duplicem habet relationem ad ehm, cujus dilectio ac charitas est, tum quod ab illo progreditur, tumque etiam quod amoris objecto adæquatur ( Deo scilicet ) cujus est dilectio ac charitas. Utrague enim ex auctore exsistentium divinarum personarum (Filius scilicet ac Spiritus) tota ex toto Deo esse, fide creditur, quanquam diverso procedendi modo. Ac sicut divinum Verbum infinitum est, eo quod intelligibile ipsum est infinitum, sic quoque divina dilectio ac charitas infinita est, que amoris objecto adæquetur. In tantum enim res quælibet amoris objectum est, in quantum est bona. Atqui Deus infinita bonitas est.

charitatem, infinita est, si modo exæquanda est di-

vinæ bonitati, estque necessé eam perfecte diligere. Sicut si perfecte seipsum intelligit, necesse est ut Verbum objecto intelligibili adæquetur, quod utique etiam ita est; quippe exploratum est, niliis dissimilem aus evariantem ipsum Dei imaginem esse.

" Hebr. 1, 3.

(38) Γέννημα και ζρμημα και εκοφράτισμα. Duz posteriores voces, quædam prioris explicatio sunt. Το δρμημα, ενθύμημα exponit Varin. trahuntque grammatici vocem opuo ad generationem ; in Deo autem peculiarissime opun et opunua, feta illa cogitatio ejusque terminus, mentis illa proles,

paternæ substantlæ, expressio ἐκσφράγισμα, tolum perfecte referens Patrem, quæ est illa Basili Ισό-τυπο; σφραγίς. Sic magnificæ nostrorum theolo-gorum voces, divino potius afflata illis traditæ, quam humana industria ac solertia adluventæ.

(39) Orat. 58.



## 543

MANUELIS CALECÆ

Enimvero ejus Verbum illi coæternum est; Deus A enim cum semper actu intelligat, ex so semper Verbum genuit gignitque; sic et quam ex se dilectionem profert ac charitatem, illi coæterna est; semper enim sibi ipse præsens est, ac semper bonum vult, nunquam vero quod malum est. Ac sicut Deo unum intelligibile est, ipse nimirum sibi ipsi; quamobrem etiam necesso est unum solumque Dei Verbum ex ipso genitum esse; ex quo etiam Unigena Dei Verbum nuncupatur; sic et num amoris objectum, ipse sibi ipsi. Id vero cum Ita se habeat, una solaque ejus necessario dilectio est seu charitas, nempe Spiritus sanctus.

Quia igitur Dei Verbum sibi ipsum æquale est et coæternum, unumque solum et perfectum (non enim velut sermo noster ac verbum, quoi paulatim ex imperfectis contextum vix ipsum consistat), sic et Spiritus sanctus ipse sibi æqualis et coæternus, anusque et perfectus et solus est. Quia vero etiam tum Verbum tum divina dilectio (divina utraque hæc persona) totum est et ex toto; ac quidem altera (Verbum scilicet) nihil variaus Dei imago est : altera vero (divina nimirum dilectio) divinæ bonitatis æqualis est, quanquam secundum diversum procedendi modum; utraque Deus verus est. Quid enim in divinis sequale Deo, quin et ipsum substantia sit Deusque ? Hincque adeo necessario est ac colligitur, tria (tres scilicet personas) unam substantiam seu essentiam case.

Præterea, quandoquidem nullum in Deo acci-C dens est, gignitque Verbum, ac ex seipso producit dilectionem seu charitatem: superest ut divinum Verbum, non ejusmodi verbum sit, quod ore profertur, aut animo repositum manet, nec divinus Spiritus aereum quidpiam atque accidens confinga-

(40) Il érôldszor, etiam évőldszoc lóyo, verbum scilicet mentis, sen etiam cordis, ut alii vorant, etsi majorem habet cum divino Verbo affinitatem, quo menti producenti conjunctius est et affinius (coque Calcas longe aliis Augustinum anteponit, qui in eo maluerit exemplum ponere, quam in verbo quod ore profertur) immensum distat a Dei Verbo, quod non sit substantia ejusdemque naturæ cum mente, ubi etiam ipsa seipsum intelligit, uti in substantiis separatis, quæ nec ipsum sunt suum intelligere, et in quibus ipsum D cjusmodi verbum, quod formant, habet esse quoddam diminutum et intentionale, cum in Deo substantia sit ac purus actus, totum referens atque exprimens quod est Dens; quod idem est de die-ctione seu amore, divino seilicet Spiritu. Porro quod ita Calecas Augustino tribuit, quasi unus ipse in verbo mentis et amore divinarum processionum exemplum posuvrit, non etiam sui Græci, non omnino probatur. Certe mihi videutur etiam illi vel maxime in verbo interiori exemplum ejusmodi posuisse, etsi exterioris, et ejus quod ore profer-Lur, meminerint, præseriim ratione Incarnationis, gua Aóros factus atarystrizds, ut vocat Greg. orat. 3, de Filio, factus nobis manifestus ac Patrem manifestuns, cum illi conjunctissimus manserit, ut cogliatio menti, que est ipse λόγος ένδιάθετος. Sic exregie Greg, orat. 45, β. 719: Ούτω μοι νόει τόν Υίδυ τοῦ Πατρός μη χωρισθέντα πώποτε, xal τούτου δὲ πάλιν τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον, όμοίως ἐν τῷ

Άλλά μήν ώσπερ ό Λόγος αύτοῦ συναξώς έστη αὐτῷ · ἀεὶ γὰρ ἐνεργεία νοῶν ό Θεός, ἀεὶ γεγίννηκε καὶ γαννῷ τὸν ἐαυτοῦ Λόγον · οῦτω καὶ ἡν ἀφ ἑαυτοῦ προξεται ἀγάπην, συναξῶιος αὐτῷ ἐστιν ἀεἰ γὰρ αὐτὸς ἐαυτῷ πάρεστι, καὶ ἀεὶ τὸ ἀγαθὸν θέλει οὐδέποτε δὲ τὸ κακών. Καὶ ὥσπερ τῷ Θεῷ ἐν ἐστι νοητὸν, αὐτὸς ἐαυτῷ · διὸ καὶ ἀνάγκη ἕνα καὶ μόνον είναι τὸν τοῦ Θεοῦ Λάγον ἐξ αὐτοῦ γεννώμενον, δθεν καὶ Μονογενής ὁ τοῦ Θεοῦ λέγεταὶ Λόγος οἰτω καὶ ἐν ἐραστὸν, αὐτός ἐστιν ἐαυτῷ. Τοῦτου ἐἰ ούτω ἔχοντος, μία καὶ μόνη ἐστιν αὐτοῦ ἡ ἀγάπη ἀνεγκαίως, ὅηλονότι τὸ Πνεῦμα τὸ ἅγιον.

Έπει τοίνυν ό Λόγος τοῦ Θεοῦ Γσος ἐστι και τυνatôtoς ἐαυτῷ, και εἶς και μόνος και τέλειος ο; γὰρ κατὰ τὸν ἡμέτερον ὅς κατ' όλίγον ἐξ ἀτεἰῶν συμπλεκόμενος μόλις σύνισταται οῦτω και τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον Γσον ἐστι και συναίδιον ἐαυτῷ, και ἐν κιι τέλειον και μόνον. Και ἐπει ὅ τε Λόγος και ἡ θεία ἀγάπη, ἐκάτερον τῶν θείων τούτων προσώπων, διον ἐστιν ἐξ öλου · και τὸ μὲν Λόγος ὄν, ἀπαράλλαικός ἐστιν εἰκῶν τοῦ Θεοῦ · τὸ δὲ, θεία ἀγάπη ὅν, ἐξισῦται τῆ θεία ἀγαθότητι, κατὰ διάφορον μέντοι πρόδον · ἐκάτερον Θεός ἐστιν ἀληθής. Τί γὰρ ἀν είη ἐν τοῖς θείοις Γσον Θεῷ, μὴ και αὐτὸ δν οὐσία και θεό; ¨Οθεν ἀναγκαίως και ἕστι και συνάγεται τὰ τρία μίαν είναι οὐσίαν.

Άλλως τε, έπει έν τῷ Θεῷ συμδεδηκός σύκ έστι, γεννῷ δὲ Λόγον, καὶ προτεται ἐξ ἐαυτου ἀγάπην, λείπεται μήτε τὸν θείον Λόγον είναι προφορικόν ἡ ἐνδιάθετον (40), μήτε τὸ θείον Πνεῦμα ἀερῶδές τι καὶ συμδεδηκὸς ἀναπλάττειν • ἀλλ' ούσίαν είναι, καὶ ταῦτα μίαν καὶ τὴν αὐτὴν τῆ τοῦ Θεοῦ καὶ Πατρός,

νῷ την ένθύμησιν · Sic tu quoque cogites, Filium a Patre nunquam separatum, nec rursus ab hoc Soiritum sanctum, eodem modo quo cogitationem in mente. Alia etiam quibus orat. 36, p. 590, vim ejus vocis urget, ut tribultur Filio, eodem spe-clant; quod nempe sit opoç Patris : ejus definitio, quo intellecto, intelligatur et Pater : quod est videre, ut loquitur Dominus Joan. xiv, nec nist de Verbo, quo se ipsum comprehendit, et cui affine verbum interius mentis seipsam intelligentis, ac-cipi potest; sic et quod Athan., orat. 2, adversus Arian. sequi ait : Nisi Filius est coæternus Patri, fuisse quandoque Patrem avouv et aloyov, ac per-inde alii. Spiritus voce, quam ipse Dominus tradidit, convenientiorem aliam theologis ullis posse inveniri, non existimo. Ostendit ipse Augustinus, iisdem ipsis libris De Trinit, quanti Græcos tractatores faciat, exque illis potius doceri Trinitalis mysterium, quam ipse docere percupiat : cum tamen ea linguæ Græcæ facultas non suppeteret, qua corum libros legere, ac satis intelligere posset : quod certe in viro tanto dolendum, ut et quod etiam nescivit Hebraice. Hine enim facinm est, ut quantavis ingenii facultate polleret, 1 Scripturæ sæpius vero sensu aberraverit. Quod librum August. De Trinit. singulariter ubique cital Calec. cum sint libri xv, jam olim sic distincu. nescio an non omnes ille habuerit, sed forsan soluur ipsum quintum, sic Græce versum, ex quo præcioue mutuatus sit, quæ hic exsequitus.



toriv eloog thei hat poppi. En yap obsiag obsia χατά φύσιν προάγεται, όταν το έαυτης τέλος ένεργή rath the olivelar quote, nal to auto, excines by del τό οίχειον τέλος έχάστω.

tia naturaliter procedit, cum illa pro co ac illi natura siquidem unus semper cuique finis proprius essistit.

'Αλλά μην ή εν ήμιν άγάπη και ό έρως διπλούς וחו לום דאי דשי בפסדשי לומשספטי אמל מאמלמףסומי. Οθεν καί φαύλη έφ' ήμων γίνεται άγάπη, σταν παρόντι άγαπώμεν τὰ φαῦλα · χαὶ ἀχάθαρτος έρως. ότε και ό λόγος ήμων φαύλος έξ άνάγκης έστίν. Έπι δι τῷ θεῷ Εν έστιν έρχοτον, αὐτός έαυτῶ, χαί άγιώτατον, πάντων δντων άσυγπρίτως ύπερανωχισμένον. Καί ή τοῦ Θεοῦ ἀγάπη ἀγία ἐστὶ χαὶ μία. Καὶ inel the xouplay Exorts the idlay bouton the xi- B ήσως άρχην τῷ τοῦ πνεύματος όνόματι χαλούμεν . ώνω γάρ και τους άνέμους πνεύματα λέγομεν διά the abolian the too over mootase . Rat & dela aver άγάτη του Θεού Πνεύμα άγιον χαλείται. Εί γάρ xel h bela y even ous trians torte adalos art areaαν ταση γεννητή φύσει · άλλ' ούν παθότι γέννησις λέγεται, συνηθεστέρα φωνή γνωριμωτέρα και οδον οίχειοτέρα τη ανθρωπίνη φύσει δοχεί ήπερ ή τοῦ έγίου Πνεύματος πρόοδος. Τῆς γὰρ προόδου ταύτης είχασίαν τινά και οιχειότητα βηδίως τν τοις άνθρωπίνοις εύρειν ούχ έστιν. 'Ημείς δέ άπο των έν τοί; αίσθητοίς είς Εννοιάν τινα των άθλων έρχόμεθα.

in the antif elder, xal in the antif more of the sed has quoque essentia seu substantia, unaque ipea ac eadem cum Dei ac Patris essentia, in eadem specie eademque forms (quidquid tanders in Deo opecies sit ac forma) esso existimetur. Ex substantia enim seu essentia, substantia ac essencomparatum est, summ 'Anem agit: idemque,

> Enimvero, quæ in nobis dilectio est seu amor duplex est, ob 'eorum quæ amori habentur discrimen ac impuritatem. Unde etiam prava in nobis exsistit dilectio, cum res vite hujus, que sunt prave, diligimus : atque amor impurus, quando et nostra ratio necessario prava est. In Deo autom amoris objectum unum est (ipse nimirum sibi ipsi) ac sanctissimum, quippe supra res ocunes incomparabili excesse eminens ac elatum. Divina quoque dilectio ac charitas sancta est et una. Quia veso ea quæ occultam habent motus sui originem, spiritus nomine vocamus : sic enim etiam ventos appellamus spiritús, quod incertam nobis sit unde illi procedant : ideirco divina hæc dilectio ac charitas, Spiritus Dei sanctus appellatur. Quanquam etiam divina generatio perinde occulta ac ignota genitæ omni naturæ est : verumtamen in quantum generatio vocatur unitatiore vocabulo, notior ac velut familiarior bumanæ naturæ videtur, quam Spiritus sancti processio. Hujus enim processionis vix ullam conjecturam ac convenientiam in rebus

humanis invenire possumus : cum ex iis quæ in sensum cadunt, ad spiritalium notitiam aliquum ac cogitatum veniamus.

θεός άρα έστιν ό τοῦ Θεοῦ Λόγος · Θεός δὲ ή θεία C 'Ayan, xal & auros Ords Marpl xal Yiw . xal h τούπου πρόοδος Άγάπης έστι πρόοδος. Και έπει έν τή λογική και νοερά φύσει δύο μόνον έπι τά ένδον νουύνται πρόοδοι, μία μεν ή του Λόγου πρόοδος, καθ' ήν νοεί το νοητόν. άλλη δε ή της άγάπης ή θελήσεως, χαθ' ήν εφίεται τοῦ νοηθέντος άγαθοῦ, εί μη περείη, ή άγαπα τουτο παρόν άναγκαζον δε και τάς δύο παρείναι τῷ θείψ Νῷ χαθώς δέδειχται χαί ίσειν ή της νοήσεως πρόοδος ή ένέργεια Λόγου και Ylou . Leinerae the stepae, h jour the dramne elvae tou ariou Ilveu µato;, xal to Ilveu µa to ariov elvat την θείαν 'Αγάπην, ή ό Θεός εαυτόν άγαπα.

Spiritum sanetum divinam dilectionem ac charitatem, qua Deus seipsum diligit.

Τοιούτον τοίνυν και έπι της άγίας τριάδο; το του D Αύγουστίνου(41) παράδειγμα και των κατ' αύτον διδασχάλων · χαι Εστι των άλλων προσφυέστερον χαι οίχειότερου. Τών γάρ θεολόγων άπάντων νῷ χαί λόγφ φαμένων άνάλογον έχειν πρός άλλήλους τον Πατέρα και τον Υίδν, οι μέν άλλοι πάντες σχεδόν, του του θεου Λόγον τῷ παρ' ήμιν προφορικῷ παρει-·κάζουσε λόγερ · δ δέ έπι τον ένδον λόγον τον ένδιάbetov laubaves the ouristita. Exel gap, xal to κατ' είκόνα, και ό πρώτος λόγος καθ' δν λογικοί έσμίν και καλούμεθα, είτε μετά σώματός ίσμεν, είτε καί μή. 'Ο δέ έπι τά έξω ρέων ούτος λόγος του

(41) Lib. v.

Deus ergo est Dei Verbum : Deus vero divina dilectio ac charitas, idemque cum Patre atque Fiho Deus, ejusque processio, dilectionis ac charitatis processio est. Quodque in natura sermonis vi seu rationis, ac intelligendi facultate prædita, dum tantum interius intelliguntur processiones : una quidem rationis sermonisque et verbi processio, qua objectum in notitiam cadens intelligit : alteraque dilectionis seu voluntatis, qua bonum intellectu cognitum, nisi præsens sit, concupiscit, præsens autem diligit. Cumque adeo necesse sit, utramque divinæ menti adesse, uti probatum est : sitque intellectionis processio, sermonis seu Verbi Filiique operatio, superest alteram (dilectionis sellicet ac charitatis) esse Spiritus sancti, esseque

> Tale igitur etiam in sancta Tribitate Augustini ac sequacium doctorum exemplum; estque reliquis connaturalius ac magis appositum. Nam cum omnes theologi Patrem dicant ac Filium sic se inter se quadam proportione habere, ac se habent mens ac verbum; alii quidem fere omnes Deum Verbum comparant cum verbo, quod apud nos ore profertur ; at Augustinus, in interiori verbo ac quod in animo residet, assumit similitudinem. Illic enim tum esse ad imaginem positum est, tum prima ratio ac sermo, qua rationales (sermonis scilicet et verbi ac rationis compotes) sumus pari-

545

- 546

Quod vero sic extra verbum fult, interioris sigaum est, diversaque ab illo ratione codem lpso pomine censetur. Siquidem cnim ex verbo itto prolatitio rationales et ad Dei imaginem diceremur, reliquum foret neque omnino rationales, neque ad Dei imaginem diceudos, cum post mortem verbum quod ore profertur minime habituri sumus, nec aereum istum spiritum trahemus.

Verbum itaque interios citra omnem comparationem nobilius est : decetwero ut ab iis que nobiliora sunt ac convenientiora, divinorum similitudines ducamus. Ac quidem quæ alii afferunt, duntaxat imago sunt : quæ vero Augustinus, etiam magnam similitudinem habent : ut et infidelis inde B ad intelligentiam Trinitatis provebatur : qui nec audire quæ sunt divinæ Scripturæ sustineat; dummodo probo animo sit, pollensque ingenio, contentioni minime studeat. Admodum enim cogit, cum præterea etiam consentiat divinæ Scripturæ. Quinimo ex illa potissimum habet probationes : ac cui libuerit, ejus rei testimonia, in iis libris quos scripsit beatus Augustinus de Trinktate, invenerit.

Enimvero quandiu quis Verbum Filium esse inficiari non poterit, is neque Patrem vere Mentem dicere recusabit: non qualis apud nos mens est, sive angelica, sed divina et infinita, ac qua omnibuts mentibus infinite emineat, cujus tamen mens hamana exemplum ac imago quædam exsistat. Ilis C τρῦ ἀνθρωπίνου, και τοῦτὸν εἰκόνα ἐκείνου. Τοίπος consequens fit, ut et dilectionem necessario ponamus. in Deo. Est enim hæc utentium ratione proprietas, uti dictum est. Sed et verbi ex mente processio clarius manifestat cam processioneur, idcirco quod sine passione ac materiæ expers exsistat, quam earnalis hæc generatio. Similiter guoque dilectiomis ex voluntate processio, manifestior imago est processionis Spiritus sancti ex Deo, quam corporalis hæc Spiritus processio. Quamubrem penes aninium sumendo imaginem, convenientius divinam mentem Verburngue ac dilectionem appellabimus, quam a corpore nuneupando, Patrem et Filinm et Spiritum. Quia tamen in Deo Verbum vore exsistens est et perfectum parique substantia. ei, ex quo processit, Filius nuneupatur, consueto D xatà to the alopunione dialescue soc. Aid xxi ei nobis loquendi genere. Quocirca etiam antiqui pletatis magistri, ac potissimum magnus Athanasius in iis, quæ adversus Arium scripsit, eos qui dicerent esse Filium ac Spiritum Patre posteriores, In eam adigebant absurditatem, ac si Deum mentis expertent ac voluntatis asserteent. Hoc enim illi absurdius ducebant, quam si absque Filio ac Spiritu dicerent. Nam hoc quoque enivis substantice immateriali tribuetur. Liquet igitur convenientius vocari Denni mentem ac voluntatem, quam Patreni ac Spiratorem. Porre summæ rem absurditatis babebant, inferri Deum mente carere ac voluntate,

(42) Orat. 2 Contra Arian. p. 532.

LEF AC VOCAMUF, sive in corpore versamur, sive non. A Evoor doyou dart on partixos, Ral opportune incine λέγεται. Εί γάρ άπό του προφορικού λόγου λογικοί και κατ' είκόνα του Θεού έλεγόμεθα, έλείπετο πάγτως μήτε λογιχούς ήμας είναι μήτε χατ' είχον. Θεοῦ λέγεσθαι, ότε μετά θάνατου τον προφορικίν λόγον ούδαμώς Εξομεν, ούδε το εναέριον τούτο σπασόμεθα πνεύμα.

> "Ωστε ό Ενδεν λόγος, τοῦ ἐχτός ἀσυγγρίτως τιπιφτερος. από δε των πιμιωτέρων και οικειοτέρων όφείλομεν τά θεία είχονίζειν. Καί τά μέν παρά τών άλλων, είχων μόνον · τά δε του Αύγουστίνου x1 πολλήν την όμοιότητα έχει · ώστε και τλν άπισαν είς εννοιαν άναγθηναι της άγίας Τριάδος έχ τούτοι, τά έχ της θείας Γραφής ούδε άχουσαι καταύεγο μενον, μόνον εί την εύγνωμοσύνην έχει μεθ' έ20του, και νούν έχων, μη φιλονεικείν προαιροίτο. Πολλήν γάρ την άνάγχην επάγεται μετά χαι τοῦ τῆ θεία Γραφή συμφωνείν. Μάλλον δε έχειθεν έχει τέ; αποδείξεις : xal τας περί τούτου μαρτυρίας ό βουλόμενος εύρήσει σαφώς, άναγνούς τα περί τούτου!» -τῷ περί Τριάδος βιδλίω τῷ μαχαρίο Αύγουστίο συγγεγραμμένα.

> Οο μήν άλλ' έως αν μή δύνηται τις άρκιστι Adyov Elvai the Ylov, olde the Matepa napaitfatta λέγειν άληθως είναι Νούν ούχ οίον τον παρ' ήμιν, ה דלש מיץבאנאלט, מאאש לבוטש אמן מהבוטטעמו הוי τιον νόων απείρως εξηρημένον, παράδειγμα μένται δέ έπεται και 'Αγάπην άναγκαίως τιθέναι έπ Θεοδ · τούτο γάρ των λογικών Ιδιότης, ώς είσητα. 'Αλλά και ή πρόοδος του λόγου έκ του νου έναργίstepov expaires the possov excises did to analis xal aulor & auto & saprixty revenues. Opolus x1 ή της άγάπης έχ της θελήσεως πρίοδος έμφανστέρα έστιν είχων της άπο του Θεού προδου του άγίου Πνεύματος, ή αῦτη ή τοῦ σωματιχοῦ πνεόμιτος πρόοδος. "Ωστε από της ψυχής την είχονα λαμ. · δάνοντες, οίχειοτέρως προσερούμεν τονθείον Νούν xal Λόγον xal 'Αγάπην η άπο του σώματος Πατίρι και Υίδν και Πνεῦμα αὐτὸν ἀνομάζοντες. Όμω; έπει ό Λόγος έχει ύφεστώς έστι χαι τέλειο; χαι ίου; την ούσίαν τῷ, ἀφ' οῦ προηλθεν, Υίδς δνομάζεται,

άργαζοι της εύσεδείας διδάσχαλοι, χαι μάλιστι ! μέγας 'Αθανάσιος έν τοις χατά 'Αρείου (42), της λέγοντας ύστερα του Πατρός τον Υίδν και το Πνεύμι είς τοῦτο ἀπηγον τὸ ἀτοπον, ῶσπερ ἀν si Ελεγον άνουν και άθελη τον Θεόν. Τοῦτο γάρ αὐτοῦ άτοπώτερου τιθεμένοις έδόχει ή άπαιδα χαι άπνουν. Και γχρ τούτο και έχάστη των άθλων ούσιών συγχω/!θήσεται. "Ωστε δηλον, ώς μαλλον άρμόσει Νούν κε: Θέλησιν του Θεόν λέγειν ή Πατέρε και Πνέντα. Έδόχει δε αύτοις άτοπότατον άνουν και άθελη το Θεόν συνάγεσθαι άπό του τιθέναι του Πατρός δοτιβα rdy Yeby xal to Aveous . incl & vous xat loyou free



ι θέλων, λογικός ών, άγάπην πάντως έχει ή έρωτε. Τι γαρ άλογα λόγον ούχ έχοντα, ούχ αν όρθως λέ-Youve toute dever eig onep av houwary. Duaixy Yap δυνάμει πρός τοῦτο κινοῦνται. Κα! πάλιν θέλων, ούχ αν είη άγάπην ούχ έχων έξ έαυτου προϊούσαν. Η γαρ αγάπη από θελήσεως πρόεισι.

άναγχαίως · xal ούχ αν είη νοῦς λόγον ούχ έχων. Kal A inde seilicet quod Filius ac Spiritus posterius Patre exsistere ponebantur; quod nimiram mens necessario verbum habeat ac sermonem : nec mens ulla sit quæ illo careat. Qui item voluntate præditus est, cum ratione utatur atque sermone, omnino dilectionem habet seu amorem : bruta enim ac muta animalia, cum sermonem ac verbum seu rationem non ha-

beant, neque id velle rite dicantur, in quod appetitu incitantur. Moventur enim naturali vi atque instinctu. Ac rursus qui volens est, is nunquam fiat, quin dilectionem ab ipso procedentem habeat. Dilectio enim a voluntate procedit.

Έχει μέντοι ό Θεός Λόγον και Πιεύμα, ώς έαυτον צעשי. בו אלף, לול דל לצבוי, שטיטפסוי דוב טהטיטו שני. Άλλά λέγεται καί τοῦτο, ότι ό Υίος έχει Πατέρα. ώσαύτως δε xal Προδολέα το Πνεύμα. Ού μαλλον ούν έσται ο Πατήρ Εχων ή έχόμενος κατά την προφοράν του έχειν. Καίτοι και τουτο παρά της Έκκλη- Β sia; όμολογείται, τὸ τὰς θείας ὑποστάσεις εἰς ἀλλήλα; περιχωρείν · άλλ' ού παρά τουτο σύγχυσις έψεται. 105 γάρ ώστε συναλοίφεσθαι, > Γρηγόριος δ θεολόγος φησίν (43), εάλλ' ώστε έχεσθαι. , "Η καί ώς έχει το του Νύσσης (44), δ xal πρότερον έλέγομεν, ότι « κατ' ά)λην και άλλην επίνοιαν εκάτερος έν τῷ ἐτέρψ είναι λέγεται · ό μέν Υίος έν τῷ Πατρί, ώς το έπι της είχονος χάλλος έν τη άρχετύπω μορφη · δ δέ Πατήρ έν τῷ Υίῷ, ὡς ἐν τη είχόνι αύτοῦ τὸ πρωτότυ πον χάλλος.)

decor in principe forma ac exemplari : Paterque sua imagine.»

Εί δὲ ἐνταῦθα τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον ὡς ἀγάπη παρά του Πατρός από θελήσεω; (43) τῷ Αύγουστίνψ είρηται· άλλοι δὲ τῶν ἀγίων βούλησιν xal θέλησιν τον Υίδν C τοῦ Πατρός είπον, & χαι πρότερον εξεθέμεθα. Οἶον ό μέν Δαμασχηνός (46), « Ούχ Εστι τῷ Πατρί Δόγος, οσφία, δύναμις, θέλησις, εί μή ό Υίός > ό δε θείος Κύριλλος έν τοις Θησαυροίς (47). « Ο Υίός έστιν ή ζώσα xal ένούσιος του Πατρό; βούλησις. > ό δε μέγας Άθανάσιος (48), « Η μέν ούσία τοῦ Θεοῦ οῦτε ῆρξατο σίτε παύεται · ούτε άρα ήρξατο ή είχων, ούτε έπαύστο ή δε θέλησις και άρχεται και παύεται. > ΕΙ ταύτα λέγοιεν, ού δεί θορυβείσθαι. Άγίων γάρ είσιν άποφάσεις, και έστι λογικών άνθρώπων και εύσεδείν βουλομένων το τα παρά των άγίων ειρημένα πίντα άσπάζεσθαι, καί μή καθάπερ ώνια, το μέν άποβρίπτειν, τό δε εχχρίνειν άλλά πάντα δεγομί-

(45) O at. 32.

(44) Adversus Eunomium.

(45) Παρά τοῦ Πατρός άπό θελήσεως. Nempe Avgustinus et Latini passim duplicem distinguunt processionem, ex duplici modo operationis, qui in Deo a nobis intelligitur, qui est intelligere et velle, que sunt quidem ipsa unum in Deo ac simplicissimum, intelliguntur tamen virtualiter distincta et eminenter, ita ut in persona fecunda, alterum sit generatio, alterum productio : alterius terminus ac Spiritus sanctus. De voluntate in generatione Filii, erat Eunomianorum objectio, quam solvit Gregorius, orat. 35, dicentium Patrem voluntate Rennisse vel invitum : sic nimirum de processione Verbi a Deo, ac de creatorum, philosophantes; non distinguentes de voluntate ut natura et ut libera; deque illa concomitante et antecedente;

Cæterum habet Deus Verbum ac Spiritum, ut qui habeat seipsum. Alioqui enim, co quod habeat, alicui in mentem veniet esse illum compositum. Quin hoc quoque dicitur, habere Filium Patrem: ac similiter habere Spiritum, quo auctore producitur. Igitur quod attinct ad vim vocis bujus habere, non magis erit Pater habens, quam qui habeatur. Quin hoc quoque Ecclesiæ in confesso est divinas personas quasi circuitu quodam inter se recurrere, sibique immeare : non tamen sequetur inde confusio: c Non enim, inquit Gregorius Theologus, ut quasi conlescent ac misceantur, sed t cohæreant.» Sive cliam, ut locutus est Gregorius Nyssenus, cujus et superius allata auctoritas est : « Secundum aliam atque aliam rationem, alter in altero esse dicitur ; Filius scilicet in Patre, velut imaginis in Filio, velut exemplaris decor ac species in

Quod si hic Augustinus Spiritum sanctum ut est dilectio a Patre dixit ex voluntate ; reliqui vero sancti Filium Patris voluntatem ac consilium dixorunt, quæ et superius exposuimus, veluti nimirum Damascenus : « Non est Patri Verbum, sapientia, virtus, voluntas alia quam Filius : > divinus vero Cyrillus in Thesauris : « Filius viva est et substantialis Patris voluntas; ) magnus item Athanasius ; e Divina substantia neque coepit, neque desinit. Neque ergo cœpit divina imago, autre desiit : vohuntas autem et cœpit et desinit : > hæc illi quod dicant, hand turbari oportet, quod sanctorum sententiæ sint; sitque hominum ratione utentium. ac qui pie sentire velint, nt que dicta sint a sanetis, omnia amplectantur; nec sicut in eis que voneunt, alia quidem rejiciant, alla voro seligant; sed

qua distinctione conciliandæ hic allatæ Patrum auctoritates, exsufflaudique Anomeei, qui ca quie natura agimus, complacente voluniate nos agere, nec posse non agere, non intellexerunt. Quæ voluntatis summa perfectio est, etsi non tibertas, aut ea voluntas que incipiat desinatque, juxta quod Athanasius tradit, sive Maximus, ut scilicet hoe vel illud ut terminum in rebus connotat. Caute etiam notanda personarum nomina propria et appropriata, ut vocant; quorum illa non evariant, secus vero ista; suntque ipsa reipsa absoluta, sed ut tali modo in hac illave persona considerantur, quo non in alia.

(46) Lib. 1 De fid. c. 13.

(47) Thes. I. xxi, p. 212.

(48) Dialog. 1 cum Anom., qui et Maximo ascribitur.



cuneta recipientes ac custodientes velut Spiritus A vouç xat çulárrovraç iç rou Ilveuparoç quaa; voces, sic operæ pretium exponere satagant, ut et communissimis de Deo conceptionibus et principiis fidei, nec non sanctorum multitudini consentiant : sic tamen, dum eorum nobis sanctimonia nulla suspicione laboret. Quod illis servemus necesse est; non sic nostro, sanctorum sententias verbaque, usurpemus consilio, ut alios aliis committere videamur, ac velut qui se mutuo evertant, inducere. Non enim æquum est, ut sibi invicem adversari existimentur. Id enim nec iis hominibus satis congruat, quibus tantisper rationis lux affulgeat; tantum abest ut sanctis, qui motore Spiritu cuncta exposuerunt : quo scilicet homines, illis tanquam pietatis magistris animum adhibentes, ac per eos veritatem nanciscentes, in hune modum in B Christo necterentur.

551

De his igitur quæ sanctis dicta sunt, ita sentiendum, talique in omnibus utendum regula est. Şin minus, præstat, ut dicamus nos non intelligere eorum quæ dicuntur sententiæ vim, quam convonientes exque ratione de Deo sententias evertamus, uti ait magnus Basilius. Hic autem possumus dicere, sanctos, secundum diversos respectus idem alia stque alia ratione declarare. Nam Filius quidem ex Patre est, tanquam verbum ex mente. Secundum hanc considerationem etiam voluntatem ex voluntate dixerunt, quemadmodum ait Gregorius Theologus : (Patri generatio, gignendi voluntas est, ac voluntas ex voluntate. > Secundum quem utique modum, Filium sapientiam ex sapientia dixerunt, ac virtutem ex virtute. Cæterum Spiritus sanctus ex Patro est, velut dilectio a voluntate : idcirco etjam distincta processio est. Creatura vero, tanguam ab una voluntate, a Patre est et Filio et Spiritu sancto, Una enim est trium personarum, quod attinet ad creaturas, voluntas.

Id vero est, quod et beatus Maximus ait, in disputatione cum Anomœo. Nam cum ille dixisset, «Si Deus aliis gignit, atque aliis condit, compositus est ; > respondet, « Non dico aliis gignere, atque aliis condere, sed, aliter gignere, aliter condere.» Cæterum divinus Spiritus, qui sit a Patre dilectio et charitas, peculiari quodam modo dicitur. Est enim dilectio ac charitas nomen relationem habens; n unde et persona est. Non enim sicut bonitas, aut vis tenens omnia ac conservans, aut providentia quæ relationem habent ad creaturam, nec sunt in ipso Deo; sed sic est dilectio ac charitas, quod relate procedit. Ac sicut verbum ex mente relate dicitur ; quamquam verbum seu sermo de toto Deo communiter et absolute dicatur : etiam dilectio ac charitas dicitur. e Deus enim, Inquit, charitas est \*\*. > Proprie tamen ac relate, alterum de Patro dicitur, nempe mens ; alterum de Filio, scilicet Ver-

\* 1 Joan. 1v, 3.

(49) Dial. 1 qui et Athanasio tribuitur.

ούτω προσήχον έπιχειρείν έξηγείσθαι, ώστε χαι ταί: περί θεού χοινοτάταις έννοίαις και ταίς της πίστιως άρχαζς, και τῷ πλήθει τῶν άγίων συμφωνείν · μόνον εί περί τῆς ἐχείνων άγιωσύνης άμφιδολίαν ουδεμίαν έχομεν. Όπερ άναγκαίον εκείνοις τηρείσθαι, και μή διά την έαυτων βούλησιν ούτω τά των άγίων έχλαμ. δάνοντας, ώς ποιείν εχείνους άλληλοις πολεμείν δοχείν, χαι ύφ' έαυτων άνατρέπεσθαι. Ού γάρ άν είχότως νομίζοιντο έαυτοίς χαι άλληλοις έναντιοῦσθαι · τοῦτο γάρ ούδε τοῖς όπωσοῦν λογικοῖς τῶν άνθρώπων άρμόζει, μήτοι γε δη τοίς άγίοις, οί πάντα έξέθεντο ύπό τοῦ άγίου χενούμενος Πνεύματος · ώστε τούτοις ώς διδασχάλοις εύσεδείας τους άνθρώπως προσέχοντας, και δι' φύτων της άληθείας επιτυγχά. νοντας, ούτω συνημμένους έν τῷ Χριστῷ γίνεσθαι.

Περί μέν ούν των τοις άγιοις ειρημένων ούτω χρή γνώμης έχειν, και τοιούτω χρησθαι έπι πάντων xayóve. El ôè µh, auervov légere the two legouerous μή συνιέναι διάνοιαν ή άνατρέπειν τὰς ἀξιολόγους περί Θεοῦ ὑπολήψεις, ὡς ὁ μέγας ἔφη Βασίλειος. Ένταῦθα δὲ ἐστι λέγειν, ὡς τὸ αὐτὸ κατὰ διαφόρος άποδλέψεις άλλως και άλλως οι άγιοι άποδιδόασιν ό μέν γάρ Υίδ; έχ τοῦ Πατρός έστεν, ὡς Λόγος έχ Νού. Κατά τούτο και θέλησιν έχ θελήσεως είπον, ώς ό Θεολόγος Γρηγόριος λέγει, « Τῷ Πατρί γέννησε έστιν ή του γεννάν θέλησις, χαι βούλησις έχ βουλήσεως \* χαθ' δν δη τρόπον είπον σοφίαν έχ σοφίας τον Υίδν, χαι δύναμιν έχ δυνάμεως. Το δε άγιον Πνεύμα έχ τοῦ Πατρός έστιν, ώς άπο θελήσεως ή άγάπη. Διά τοῦτο γάρ ἐστι και πρόοδος διάφορος. Η ίλ κτίσις, ώς άπο μιας βουλήσεως του Πατρός xal του Υίοῦ καὶ τοὺ ἀγίου Πνεύματος · μία γὰρ τῶν τριῶν להן דשט אדוסעמדשט ל טלאקסוב.

Τοῦτο δέ ἐστιν, ὅπερ χαι ὁ θείος Μάξιμος ἐν τ πρός Ανόμοιον διαλέξει φησίν (49). Έχείνου γάρ είπόντος, ε Εί άλλοις ό Θεός γεννά, και άλλοις χτίζει, σύνθετός έστιν · > άποχρίνεται, (Ού λίγω άλλοις γεννά, και άλλοις κτίζει· άλλά, "Αλλω; γεννά, και άλλως κτίζει. • Το μέντοι θείον Πνεύμα, ώς 'Αγάπη παρά τοῦ Πατρός δν, ιδιαίτερόν τινα λέγεται τρόπον. Άναφορικον γάρ έστιν ή Άγάπη. διό χαι πρόσωπόν έστιν. Ού γάρ ώσπερ ή άγαθότης, ή ή παντοχρατορία, ή ή πρόνοια, & πρός την xtlo:v την άναφοράν έχουσι, και ούκ έπ' αύτοῦ · άλλ' οῦτως έστιν Άγάπη το έχπορευόμενον άναφοριχώς · x2 ωσπερ ό λόγος έχ νου άναφοριχώς λέγεται, χαίτα τοῦ δλου Θεοῦ χοινῶς χαι ἀπολελυμένως λόγου λεγομένου και νου και 'Αγάπη δε λέγεται ( '0 γάρ Θεός, > φησίν, « Άγάπη έστίν. > Άλλ' δμω; ίδίως και άναφορικώς το μέν έπι του Πατρός κίται, το Νούς, το δε Λόγος επί του Υίου. ή δε Άγάπη,

## **DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLICÆ.**

λέγοιτ' άν ώς Θεός. ώς έχει το φδόμενου έχεινο.

#### Σύ ζωή, έρως, φῶς, rοῦς.

'asaúτως xal ό Yićς. 'Αλλ' ου λέγεται ούτως άνασοριχώς χατά τα πρός τι, ώστε χαί Λόγον έχ του Υίου ή έχ του Πνεύματος προιέναι. Εί μη γάρ είτως ήν, ούδεν εχώλυεν είς πολλά πρόσωπα τέν ένα θεόν προχωρείν, όπερ τῷ τῆς Τριάδος λόγω έναντιούται. Και παν δ τον της Τριάδος ή του της Μονάδος διασείε: λόγον, αποβριπτέον.

Ωσαύτως ό Θεός και Σορία λέγεται άπολελυμένως. 22! τ) δνομα τουτο άνάγχη χοινόν είναι Πατρί και Υίψ, και δή και Πνεύματι. ή γόρ διά του Λόγου εκλάμπουσα συφία, ήτις αύτος ό Λόγος έστιν, ή B του Πατρός έστιν ούσία. ή δ' ούσία του Πατρός αύτῷ καὶ τῷ Υίῷ ἐστι κοινή. 'Αλλ' δμω; ιδιαίτερόν τινα τρόπου άποδίδοται τῷ Υἰῷ ή σοφία · και μία ούσι τψ άριθμῷ σοφία, ὡς εἰρηται, τοῦ Πατρός και τού Υίου, όμως ούχ έστιν ή γεννωμένη σοφία ή αύτή τη γεννώση, δηλαδή χατά το γεννάσθαι. Ταυτα α και πρότερον εξρηται.

Ότι δέ είπομεν το του Αύγουστίνου παράδειγμα έκ τῆς Γραφῆς Εχειν τὰς ἀποδείξεις, ἀληθές ἐστι · πλλφ γάρ αύτου πρότερον ή θεία Γραφή τουτό φηπν, έν οξς ό Θεολόγος Ιωάννης διδάπχει. Ούτο; γέρειπών, ε 'Ο Θεός Άγάπη έστι, ο δοχεί μέν ούτω; άπιῶς ἀδιακρίτως τον θεόν εἰρηκέναι, ὅπερ άν ελεγεν, άληθως αν είπε, σύμφωνον γάρ τουτο C τη κοινή περί Θεού δόξη · αύτος γάρ έστι και άγάπη xal σογία xal παν άγαθόν · όμως βουλόμενος χαθαρώτερον την έσωτοῦ γνώμην ἐχφήναι, ὄν Θεζν άπροδιορίστω; είπεν Άγάπην, τοῦτον xal èx τοῦ θεού είναι προστίθησιν. Είπών γάρ, « Άγαπητοί, άγαπώμεν άλλήλους, δτι ή άγάπη έχ τοῦ Θεοῦ έστιν, > έπάγει, « Καλ πας ό άγαπων έχ του Θεού γεγέννηται · ) έχ τούτων έδήλωσεν έαυτον αύτην είρη χέναι Άγάπην του Θεον, ήν έχ του Θεού είπε. θελς ούν έχ θεοῦ ἐστιν ή 'Δγάπη. Είπε γάρ, « "Οτι όθεος Άγάπη έστι, > xal, ε Ότι ή Άγά: η έχ τοῦ θεού έστι · > καί, « Ότι ό άγαπων έπ του Θεού γεγέννηται. > Πώς δε γεννάται ο άγαπών εχ τού θεού, μετά μιωρόν έρει. 'Αλλά τό, « Θεός έχ Θεού, » τό είναι έχ τενος δηλοί. Τούτο έλ τῷ Πατρί ούχ D άρμόζει · άναίτιος γάρ έστι · τουτέστιν άπ' ούδενός. Λείπεται ή τῷ Υἰῷ ή τῷ άγίφ Πνεύματι προσήχειν. Άλλά μήν τῷ άγίφ Πνεύματι τοῦτρ προστίθησαν. δήλου δέ. Έφεξής γάρ την άγάπην τοῦ Θεοῦ άναμνήσας, ού χαθ' ήν ήμεις αύτον, όλλά χαθ' ήν ήγάπησεν ήμας, ε 'Απέστειλε του Υίδν αύτου, » φτσίν, > ίλασμόν ύπέρ των άμαρτιών ήμων. > Έντευθεν έδίδαξε πώς και ήμεις άλληλους άγαπώμεν · άλλήλους δε άγαπωντε:, ό Θεός έν ήμιν μέτει · χαί άντιστρόφως, του Θείν άγαπώντες, αλλήλους άγαπώμεν, και ούτως έν τῷ θεῷ μέν τιεν. Έννο ΰντε; γάρ όπόσον ό θελς ήγάπησεν ήμβ τρεφόμ.θα

39 1 Joan. 19, 8. 36 ibid. 7. 37 ibid. 10. PATROL. GR. CLIL.

ές: 500 Πνεύματος. Κατά τοῦτο και νοῦς τὸ Πνεῦμα A bum ; alterum de Spiritu, nimirum charitas et dilectio. Per hunc modum ctiam Spiritus mens di catur, ea ratione qua est Deus : velut est istud moduli.

# Tu Vita, Amor, Lux, Mens.

Similiter, etiam Filius. Non tamen sic relate dicitur, ut ea que sunt ad aliquid ; ita nimirum ut et Verbum ex Filio procedat, vel ex Spiritu. Nisi enim sic se res baberet, vetaret nihil quin unus Deus in plures personas procederet, quod Trinitatis rationi adversatur. Quicquid vero vel Trinitatis, vel Unitatis rationem convellit, procul aman landum est.

Similiter Deus Sapientia absolute dicitur ; ac necesse est istad nomen commune esse Patri et Filio, nec non etiam Spiritui. Quæ enim per Verbum sapientia elucet, quæ est ipsum Verbum, Patris substantia est. Patris autem substantia, seu essentia. ipsi Filioque communis est. Peculiarius tamen Sapientia tribuitur Filio ; cumque una numero sit, uti dicium esi, Patris Filiique sapientia, non tamen genita sapientia cadem est àtque gignens, quoi nempe ad hoc attinct quod est genitam esse. Hoc vero eliam ante dictum est.

Quod vero diximus Augustini exemplum, suas ex Scriptura probationes habere, verum est. Longa euim ante Augustinum divina Scriptura hoc dixit in Catholica Joannis Theologi. Hic enim dicendo: (Deus charitas est ",) videtur quidem sic simpliciter et absque distinctione Deum dixisse, ac si diceret, vere eum dixisse. Consonat enim hoc communi de Dei existimationi. Ipse enim et charitas et sapientia et omne bonum exsistit. Volens tamen clarius mentem suam aperire, quem Deum indistincte dixerat charitatem, eum etiam ex Deo esse adjungit. Dicto enim: (Charissimi, diligamus invicom, quia charitas ex Deo est , adjecit : Etomnis qui dilig t ex Deo natus estas.) Quibus ostend t, eam se charitatem Deum dixisse, quam ex Deo dixerat. Est igitur charitas, Deus ex Deo. Ait eaim : ( Quod Deug est charitas, ) et : (Q:o.l charitas ex Deo est.) ac denique (Quod qui dil gi!, ex Deo natus est.)Quouam vero modo, is qui diligit ex Deo nascatur paulo post dicit. Verum illud, «Deus ex Deo» resse ex aliquo significat. Id vero Patri minime congruit, quippe cum immunis a causa sit; hoc est, a nu lo esse haheat. Superest igitur ut vel Filio vel Spiritui sancto conveniat. Atqui Spiritui sancto id ascribit. Ac liquet, Sequentibus enim facta mentione Dei dilectionis, non que nos eum diligamus, sed qua ipse dilexit nos: (Misit Filium suum, inquit, propitiationem pro peccatis nostris. 37, Hinc docuit et modum, quo nos invicem diligamus : ac quod sic diligamus Deum in nobismanere ; vicissimque Deum diligentes, invicem diligere atque in co manere. Cogitantes enim quantum nos Deus dilexerit convertimur ut eum vicissim, alique alios diligamus. Non chim fieri potest, ut qui Deum diligit,

#### 301

#### MANUELIS CALECÆ

non etizm proximo amicitia jungatur. Ideireo aiebat : Α πρός το άνταγαπαν αύτόν · xa! ούτως άγαπόμεν · Qui diligit, ex Deo natusse est ; > nempe ex charitate quam dixit esse Deum ex Deo. Unde et ait : Nos autem diligamus, quia ipse prior dilexit nos 39. >

Docuit igitur ex iis quæ dicta sunt, Dei dilectionem hoc præstare, ut nos Deum atque invicem diligamus, atque in cum modum in Deo maneamus, et Deus in nobis. Id vero clarius in scquentibus exponit. Cum cnim dixisset, Deum charitatem esse, subjungit : « In hoc cognoscimus quoniam in eo manemus, et ipse in nobis, quoniam de Spiritu suo dedit nobis ". > Igitur Spiritus sanctus, ex quo dedit nobis, facit ut in Deo maneamus, et ipse in nobis. Quamebrem quod privs dixit cha- B ritatis opus (nempe ut in Deo mancamus, ac vicissim Deus in nobis), hoc nunc sancti Spiritus dixit. Ergo Spiritus sanctus est charitas, quam Deum esse et ex Deo dixerat. Ipse igitur Spiritus sanctus significatur, ubi legimus, ( Deus charitas est. )

Deus igitur Spiritus sanctus ex Deo procedens, cum homini datus fuerit ( dari enim' eum et mitti nemo cat inficias, dicente Domino : « Cum veuerit Paracletus, quem ego mittam \*1 ; ) et, (Quem mittet Pater in nomine meo "; ; cum, inquam, Spiritus homini datus fuerit, ut novit ipse qui mittit, et ipse ani mittitur, Spiritus sancius, e Qui ubi vult spirat \*3, > in Dei ac proximi dilectionem hominem C accendit; tuncque vere ex Deo nascitur, spiritali scilicet regeneratione, qui neminem oderit, nec cogitet malum ". Atque id quod ab Spiritu datur, charitas est : (Charitas, enim, inquit Apostolus, effasa est in cordibus nostris, per Spiritum sanctum, qui datus est nobis \*\*. > Ideirco etiam, ut ait Augustinus, «Spiritus sanctus, Dei donum appellatur (cum sit Deus) et charisma, » quod etiam ait magnus Basilius. Gratiam enim perficientem et adoptionis charisma vocat, ac futuræ arrhabonem hæreditatis. Cycillus quoque, Filii donum vocavit: « Quod utique donum, inquit idem Augustinus, quidnam aliud proprie intelligatur, quam dilectio ad Deum adducens, ac extra quam, quodvis aliud donum ac charisma dixeris, ad Deum non adducit. >

Quod vero Spiritus sanctus Charitas et donum munusque appelletur, multas ex Scriptura affert auctoritates, ac tandem sic ad verbum addit : (Valde longum omnes recensere. Præterea vero, quidnam etiam ils possit sufficere, quibus ea quæ diximus non sufficiant ? > Illud enimvero hi docendi sunt, ut siquidem Dei donum jam dictum Spiritum sancium intelligunt, cum audient (Spiritus sancti άλλήλους. 'Αδύνατον γάρ τον άγαπώντο τον θεόν με και τον πλησίον φιλείν. Διό και έλεγεν, ε Ο άγαπων έχ τοῦ Θεοῦ γεγέννηται · · τῆς ᾿Αγάπη; δηλονότι, fy in Osou Bedu Epn. Kal onsiv, e Hueis de avaπῶμεν, ὅτι σ΄ τὸς πρότερον ἡγάπησεν ἡμᾶς. ,

Έδίδαξεν ούν έχ τών είρημένων ότι ή Άγάπη του Θεού ποιεί ήμας αύτον τον Θεόν και αλλήλως άγαπάν. και ούτως έν τῷ Θεῷ μένειν και αυτόνές ύμιν. Τούτο δε και κατιών καθαρώτερον σαφτηίζει. Είρηχώς γάρ του Θεόν 'Αγάπην, επάγει, ε Έν τούτω γινώσχομεν δτι έν αύτω μένομεν, χαι αύτο έν ήμεν, ότι έχ τοῦ Ηνεύματος αὐτοῦ δέδωχεν ήμιν. Τὸ Πνεῦμα τοίνον τὸ άγιον, ἐξ οδ δέδιαχεν ήμίν, ποιεί ήμας έν τῷ Θεῷ μένειν, xal auth in their. Οστε δ πρότερον τῆς 'Αγάπης Εργον Εφησεν είνα., (λέγω την τοῦ Θεοῦ καὶ ήμῶν ἐν ἀλλήλοις μονήν), τοῦτο νῶν τοῦ ἀγίου Πνεύματος εἶπεν. Τὸ Πνεῦμα άρα το άγιον έστιν ή 'Αγάπη, ήν Θεον είναι χα: έκ του Θεού εξρηκεν, και έξ ής γεννάσθαι τους άγαπώντας είπεν. Αύτό ούν το Πνεύμα το άγιον δηλούται, ένθα άναγινώσχομεν, « 'Ο Θεό; 'Αγάτη Eggiv. .

'Ο Θεός τοίνυν το Πνεύμα το άγιον το έκπορευόμενον έχ του Θεού, έπειδάν δοθή τω άνθρώπω (ότι γλο δίδοται και άποστέλλεται, ούδεις άντερεί, του Κυρίου λέγοντος, ε Όταν έλθη ό Παράχλητος, δν έγώ πέμψω · ) και, « Ον πέμψει ο Πατηρ έν τῷ δνόματί μου · » τουτο ούν επειδάν τῷ άνθρώπο δοθή, ώ; αύτος ό αποστέλλων οίδε, και αύτο το αποστελλόμενον άγιον Πνεύμα, όπερ όπου θέλει πνεί, άνάπει τον άνθρωπον είς την του Θεού άγάπην και του πλησίον · χαι τότε άληθως έχ του Θεού γεννάται, τη πνευματικήν άναγέννησιν δηλονότι, ούδένα μισών. ούδε λογιζόμενος το κακόν. Και αύτο διδόμενον περά τοῦ Πνεύματος ἀγάπη ἐστίν · « Ἡ γὰρ ἀγάπη, ) φησίν ό 'Απόστολος, « ἐχχέχυται ἐν ταϊς χαρδίως ήμῶν, διὰ τοῦ Πνεύματος άγίου τοῦ δοθέντος ήμιν. ) Διδ, καθώς φησιν Αύγουστίνος, ε Και δώρου το Θεού όρθότατα χαλείται το Πνεύ κα το άγιον, θεό; δν και χάρισμα · ) δ και ό μέγας Βασίλειός φτ... χάριν γάρ τελειοποιόν και χάρισμα υίοθεσίας αυτό φησι και αβρασώνα της μελλούσης κληρονογία. Καί τοῦ Υίοῦ δὲ δωρεάν ὁ θείος Κύριλλος είπεν D . "Ο δή δώρον, > ό σύτος Αύγουστίνος φησ!, • ::

ποθ' Ετερον χυρίως νοητέον εί μη την 'Αγάπτη την πρός Θεόν προσάγουσαν, και ής χωρίς παν ότιον Θεοῦ χάρισμα οὐ προσάγει πρὸς τὸν Θεόν; •

Περί δε του, ότι άγάπη και δώρον και δωρεί th Πνεύμα το άγιον χαλείται, πολλάς τίθησι παρί τις Γραφης μαρτυρίας, και τέλος ότιτως ούτως έπάγει Σφόδρα μαχρόν άναλέγεσθαι πάσας. Και άλλω; δε τί ποτ' αν αποχρήσειε τοίς απερ έφημεν 🗄 άποχρώντα; > Τοῦτό γε μην χρη τούτους διό2ξαι. ώς όπότε δώρον Θεού ήδη συνορώσιν είρη 392: 3 Πνεύμα το άγιον, έπειδάν άχούωσε δώρον του ά. (ou

<sup>29</sup> I Joan 1v, 7. <sup>30</sup> ibid. 19. <sup>40</sup> ibid. 15. <sup>41</sup> Joan. xv, 26. <sup>43</sup> Joan. xiv, 26. <sup>43</sup> Joan. 11, 5. <sup>44</sup> I Cor. X111, 5. \*\* Rom. v. 5.



# DE PRINCIPIIS FIDEI CATHCLIC.E.

ξεως, όπερ είρηται, ε Έν τη άπεκδύσει του σώματος τίς σαρχός. , "Ωσπερ γάρ το σώμα της σαρχός οίδεν έτερόν έστιν ή σάρξ, ούτω χαι το δώρον του άγίου Πνεύματος ούδεν έτερόν έστιν ή το Πνεύμα το άγιον. Επιτοσούτον τοίνυν δώρον έστι του Θεού, έφάσον δίδοται οίς δίδοται. Παρ' έχυτῷ δὲ Θεός έστιν, εί χαλ urdent didorat · έπειδη Θεός ήν τῷ Πατρί και τῷ Γφ suvatoros, πριν ή έχαστω δοθήναι. 'Αλλ' ούδε μήν έπειδή οί μέν διδόασι, το δέ δίδοται, Ελαττον έχείνων έστίν. Ούτω γάρ δίδοται ώσπερ του Θεού ώρου, ώς και αύτο έαυτο διδόναι ώσπερ Θεός. Ού γέρ δυνατόν λέγεσθαι μή είναι της έχυτοῦ έξουσίας, περ' ού είρηται, « Τὸ Πνεῦμα ὅπου θέλει πνεί · » xal παρά τῷ 'Aπostóλψ, öπερ ήδη άνωτέρω άνέμνη sa, ι Πάντα δε ταύτα ένεργεί το έν χαι το αύτο Πνεύμα, διαιρούν ίδία έχάστω χαθώς βούλεται. » Οίδε έστιν έχει ύποταγή του διδομένου xal δεσποτεία τών διδοτων · άλλ' όμόνοια του διδομένου χαι των GOLYTHY.

Και ίνα μή τις είπη, ότι τούτον τον τρόπον είρητα, ε Ό θεός 'Αγάπη έστ', ο καθ' δν εξρηται, ε Συ εί ή ύπομονή μου · » καί, « Η έλπες μου, » φησίν, ι έν τοίς αύτοίς . > ούχ έρουμαν ότι ι ό Θεός Άγάπη > είρηται, διότι ούχ έστιν ή ούσία έχείνη Άγάπη, ήτις έστιν άξία του όνόματος του Θεου, άλλα διότι ώρον έστι του Θεού ή Άγάπη, ώσπερ είρηται πρό; τόν θεόν, ε "Ότε σύ εί ή ύπομονή μου. . Ού γάρ πάντως διά ταῦτα εἴρηται ὅτι τοῦ Θεοῦ ἐστιν οὐσία ή ήμετέρα ύπομονή · άλλ' ότι παρ' αύτοῦ ήμιν έστιν, C ώσπερ χαι άλλαχου άναγινώσχομεν, « "Οτι παρ' αύτοῦ ή ὑπομονή μου. > Ταύτην γάρ την Εννοιαν βαδίως άποκρούεται ή τών Γραφών όμιλία. Τοιουτον γάρ έστι τό, «Συ εί ή υπομονή μου, » δποϊόν έστι τό, « Κύριε ή έλπίς μου · » καί, « 'Ο Θεός μου τό έλεός μου. > χαι πολλά παραπλήσια. Ούχ ε!ρηται δέ, "Ότι ό Θεό; ή άγάπη μου, ή, Συ εί ή άγάπη μου. άλλ' ούτως είρημένον έστιν, «Ο Θεός Άγάπη έστίν · ο ώσπερ είρηται, « '() Θεός τό Πνεῦμά ἐστιν. » 'Ο δὲ τοῦτο μή διαχρίνων νόη. σιν παρά Κυρίου, άλλά μή έξήγησιν παρ' ήμων ζηταίτω. Ούδε γάρ καθορώτερόν το λέγειν δυνάµ201.

Δήλου δε και στι τά παρά της Γραφής άποδιδόμενα τῷ Υίῷ xal τῷ άγίω Ενεύματι μαρτυροῦσι τοίς είρημένοις λόγοις περί τοῦ ἐν τῷ Θεῷ Λόγου καί τῆς 'Αγάπης, ὅτι οίχείω; ἀποδίδονται. Φανερίν γάρ έχ των προειρημένων ότι ό Υίδς του Θεού Αδγος έστιν αύτοῦ, χαι ώσπερ τις τόχος τοῦ Θεοῦ έαυτόν νοούντος. "Επεται τοίνων αύτον τον του Θεού Λόγον, ώσπερ σοφώς τῷ θείψ Νῷ συλληφθέντα ή γεννηθέντα, Σοφίαν λέγεσθαι. Ό γάρ Ενδον λόγο; τό της σοφίας είωθε λαμβάνειν δνομα, δν τρόπον καί ενέργειαι και τα είδη τοις ονόμασι των έξεων, άφ' ών προξασιν, διομάζονται. Το γάρ δ:καίως γενόμενον δικαιοσύνη πολλάκις λέγεται . κ.λ

<sup>46.59</sup> Act. 11, 58. <sup>49</sup> Coloss. 11, 14. <sup>51</sup> Joan. 111, 8. <sup>19</sup> I Cor. X11, 14. <sup>43</sup> I Joan. 11, 8. <sup>45</sup> Psai. 133, 5. <sup>49</sup> Psai. CXLI, 6. <sup>44</sup> Psai. LX1, 6. <sup>47</sup> Psai. LV11, 18. <sup>58</sup> Psai. LXX, 5. <sup>49</sup> Psai. LV11, 18. <sup>14</sup> and <sup>41</sup> I Joan. 11, 8. <sup>43</sup> Joan. 11, 25.

liziματος, έκει ο το γένος επιγινώσκειν της διαλέ- A donum "", > istud loquendi genus agnoscant, cujus illud exemplum est ; clu exspoliatione corporis carnis #0. • Quemadmodum enim corpus carnis whil alight est quam caro; sic nec donum Spiritus sancti aliud quicquam est quam Spiritus sanctus. In tantum igitor Dei donum est, in quantum dainr, ils quillus datur. Penes se vero Deus est, etsi nemini detur. Nam Deus erat Patri Filloque coæternus, antequam ulli daretur. Sed neque quod alii dent, ac ipse detur, illis minor est. Sic enim datur tanquam Dei donum, ut et ipse seipsum det ut Deus. Non enim dici potest, non esse eum sui juris ac potestatis de quo dictum est : « Spiritus ubi vult spirat "; ; et apuil Apostolum, cujus jam superius meminimus : « Omnia autem hæcoperatur unus atque idem Spiritus, dividens singulis prout vult \*\*. > Neque ibi subjectio est ejus qui datur, et dominatus corum qui dant; sed ejus qui datur, dantiumque concordia.

> Ac, nequis dicat, ad rum modum dictum esse · Deus charitas est \*\*, > quo dictum est, • Tu es patientia mea ""; > et, « Spes mea, inquit, in eis ""; > dicemus, non sie dictum esse, cDeus est charitas,, quod non sit essentia illa charitas, quæ digna est ut Deus nuncopetur, sed quod charitas Dei donum sit, quemadmodum dictum est ad Deum : « Quia tu es patientia mea 83. > Non enim prorsus inde dictum est, quod Dei substantia, nostra patientia sit, sed quod ab ipso illa nobis proveniat, uti etiam alio loco legimus, « Quia ab ipso patientia mea"1.» Huncenini sensum facile refellit Scripturarom locutio. Idem enim est : « Tu es patientia mea \*\*, » cujusmodi est, (Domine, spes mea. "> Et, (Deus meus, misericordia mea", aliaque plura similia. Non autem dictum est, Deus mea Charitas est, aut, Tu es mea Charitas; sed ita, ¿Deus charitas est "; > quemadmodum dictum est, c Deus Spiritus est \*\*.» Qui vero hoc non discernit, a Deo intelligentiam quærat, non ut res a nobis exponatur. Non enim aliquid clarius dicere possumus.

Liquet vero etiam, que abs Scriptura Filio tri-D bountur et Spiritui sancto, fidem astruere his quæ dicta sunt de Verbo, quod est in Deo, et de Charitate; quod nimirum bæc flis convententer as ignentur. Manifestum enima est ex ils quæ jam in superioribus dicta sunt, Dei Filium illius esse Verbum, ac velut Dei Prolem, intelligentis seipsum. Sequitur igitur ipsum Dei Verbum, velut a divina sapienter Mente conceptum genitumque, Sapientiam vocari. Quid enito verbum in animo repositum est, sapentae nomen solet sibi vindicare, sicut etiam operationes ac species, habituum fere nomina mutuantur, ex quibus procedunt. Quod enim juste fit, justitia pl -

557

ļ

# 35)

# MANUELIS CALEC.E

n

rumque nuncupatur : quodque viriliter ac fortiter, A τὸ ἀκδρείως ἀνδρία · καὶ καθ' ὅλου τὸ κατ' ἀσετίν fortitu lo : ac universim, virtus, quæ honeste funt exque virtutis ratione. Secondum hunc itaque modum, etiam quod sapienter intelligitur, sapientia cujusdam nuncupatur. Hincque adeo Apostolus : (Christum Dei Sapientiam) appellat61\*, Sapientiam maque in Deo dicausus necesse est, quatenus seipsum cognoscit, sed per suam duntaxat essentiam : Deus enim, inquit, ipse seipnen ex beata sua cssentia cognoscit;) Dei Sapientiam habitum esse impossibile est ; sed est ejus essentia. Neque enim res patitur, aliquid non vere exsistens, aut accidens in Deo dici. Ipsum porro in Deo conceptum Sapien tiæ Verbum, ejus qui intelligit Sapientiæ manifestatio exsistit, uti se res habet in nobis, apud quos Labitus omnes manifestantur per actus. Necesse enim est ut velut per obscura quædam exempla, ex humanis rebus ad Deum subvehamur.

Oxia igitur sapientia etiam lux appellatur, in quantum in clara scientiæ operatione actuque consistit ; lucis vero manifestatio, ejus splendor est, et ex illa procedit, etiam divinæ sapientiæ Verbum convenienter lucis splendor nominatur quemadmodum Apostolus de Filio dicit : « Qui cum sit splendor gloriæ 43. > Unde etiam Filius, Patris manifestationem sibi ipse tribuit dicens : « Pater, manifestavi nomen tuum hominibus 4. . Quæ etiam in creaturam dona sunt as effecta, inveniet quis Filio ac Spiritui sancto a divina Scriptura adscribi; alteri quidem, ea ratione qua Verbum C est ; alteri, qui Dilectio et Charitas exsistit.

Hoc enimvero manifestum est, per ea munera quæ hominibus a Deo tribuuntur, hoc nos nancisci, ut similitudinem cum eo ineamus. Illis enim perfecti, ad Deum, qui perfectissimus est, accedimus. Quæ igitur sapientiæ exsistunt et quæ veritatis, ac polissimum quæcumque fidei hærent documenta et contemplationes, convenientius quis in Dei Verbum ejusque Sapientiam referat. Omnes enim hominum sermones rationesque, sapientiæ item ac veritates, primi illius sermonis ac rationis Verbique et Sapientiæ imagines sunt, fixaque in Deo habent sua exemplaria, Unde etiam Scriptura rerum formationem ac distinctionem Dei Verbo tribuit, dicendo cuncta per ipsum sapienter condita esse \*\*. Id vero D est, non quin « Omne donum perfectum de supernis sit, descendens a Patre luminum 66 > (omnia, enim illius per Verbum et in Spiritu sunt), sed quod diversa donorum genera, majorem quandam allinitatem cum diversis personarum proprietatibus videntur habere. Etenim sapientiæ sermo, quo Deum cognoscimus, a Deo nobis contraditor, cum proprium sit repræsentans Filium. Similiter vero etiam charitas, qua Deum diligimus, peculiariter proprieque repræsentat Spiritum sanctum. Sieque adeo quæ in nobis est charitas, quanquam effectus est Patris et Filii et Spiritus sancti, propria ta-

άρετή. Κατά τουτον τοίνων τον τρόπον και το σουδε νοούμενον σοφία τινός λέγεται. "Οθεν δ 'Απόστολος ε τον Χριστόν Θεού Σοφίαν δυομάζει. , Σοφίανην ούν έπί Θεού λέγεσθαι άνάγχη, χαθό έαυτον γινώ. σχει · άλλ' έπει έαυτον ού δι' έτέρου είδου: γιώσχει, άλλά διά μόνης της έαυτοῦ οὐσίας. « Ο γίο Θεός, , φησίν, ε αύτος έαυτον γενώσκει έκ της μα. καρίας ούτίας αύτου · > την του Θεού Σοφίαν έξιν είναι άδύνατον · άλλ' Εστιν ή ούσία αύτοῦ, Οίδε γο άνυπόστατόν τι ή συμβεβηχός ένδέχεται λέγειν τ αύτῷ. Αύτος δέ, ό τῆς Σοφίας Λόγος έν τῶ θεῶ σ.)ληφθείς φανέρωσίς τίς έστι της του νοούντος Σ. φίας · ώσπερ χαι αι εν ήμιν πασαι Εξεις διά τον ένεργειών φανερούνται. Δεί γάρ άπο των χαθ ήσα: πραγμάτων, ώς δι' ὑποδειγμάτων ἀμυδρῶν, ἐπὶ τὸν θεόν άνάγεσθαι.

Έπει ούν και φώς λέγεται ή Σοφία, καθόρογ ήν χαθαρά γνώσεω; ένεργεία συνίσταται · ή δέ του τω τός φανέρωσις άπαύγασμά έστιν αύτοῦ και έξαυτο πρόεισι, και ό τῆς θείας Σοφίας Λόγος οἰκείως ἀπαί. γασμα φωτός όνομάζεται, χαθώς ό Απόστολος πελ του Υίου φησιν, « Ός ων απαύγασμα της δόξη, , "Οθεν και ό Υίος του Πατρός την φανέρωσιν έαυτο έπιγράφει, λέγων, ε Πάτερ, έφανέρωσά σου τό διογα τοίς άνθρώποις. > Καί τά πρός την χτίσιν δι γινόμενα χαρίσματα και άποτελέσματα εύρήσει τις άνα. τιθέμενα παρά τῆς Γραφῆς τῷ Υίῷ καὶ τῷ άτίω Πνεύματι · τῷ μέν ώ; Λόγψ, τῷ δὲ ὡ, 'Ayán.

Τοῦτο μέν γάρ δηλον, ὅτι διά τῶν παρά θεοῦ τοί; άνθρώποις διδομένων χαρίτων ή πρός έχεινον όμοίω. σις ήμιν περιγίνεται. Ταύταις γάρ τελειούμενοι, το τελειοτάτω Θεώ προσχωρούμεν. Τά μεν ούν της 10φίας και άληθείας, και μάλιστα δσα θεογνωσίας [/iται θεωρήματα, οίχειότερον αν τις επί τον του θιου Λόγον χαι την αύτοῦ Σοφίαν ἀνάγοι. Τοῦ γὲρ πρώτου Λόγου και της έκει Σοφίας πάντες οι των άνθρώπων λόγοι, σοφίαι τε και άληθειαι, είκονες sid, xέχει τούτων ίδρυται το παράδειγμα. Διό χαι ή Γριγή την είδοποίησιν των δυτων τώ του Θεου Λόγω 202τίθησι, πάντα δι' αύτοῦ λέγουσα σοφῶς δημιουργηθηναι. Τούτο δέ έστιν, ούχ ότι μή « Παν δώρημα τέ λειον άνωθέν έστι, κατοδαίνον έκ του Πατρίς του φώτων » (πάντα γάρ έχείνου διά Λόγου xal iv :ψ Πνεύματι), άλλ' ὅτι τὰ τῶν δωρεῶν διάφορα είδη τοίς διαφόροις των προσώπων ίδιώμασιν οίχειστερ " πως έχειν δοχεί. 'Ο μέν γάρ τῆς σοφίας λόγος, δ. ώ τόν Θεόν γινώσκομεν, παρά Θεού ήμεν δίδοται, Ε. παραστατικόν δν τοῦ Υἰοῦ ὁμοίως δὶ καὶ ἡ ἀγάτ. ή τον Θείν άγαπώμεν, ίδίως έστι παραστατικόν το άγίου Πνεύματος. Οῦτω; ή ἐν ήμιν ἀγάπη, εἰ xử άποτέλεσμά έστι τοῦ Πατρός xai τοῦ Υίοῦ xai το άγίου Πνεύματος, δμως ίδικῷ τινι λόγφ δι π Πνεύματο; άγίου λέγεται έν ήμιν είναι. Και καθόλου ή από των χαρισμάτων τελειότη;, δτι διά τού.η;

\*\*\* I Cor. 1, 24. \*\* Hebr. 1, 3. \*\* Joan. xvii, 6. \*\* Joan, 1, 3. \*\* Jac. 1, 17.



# DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLICÆ.

περά θεου ήμιν δίδοσθαι λέγεται · ώσπερ σοφίαν τμίν ό θεός χαρίζεται, χαθόσον τη θεία σοφία ώς. δυνατόν έμοιούμεθα. Καί Πνεύμα άγιον δίδοσθαι λέγεται, χαθόσον τὸν Θεὸν ἀγαπῶντες, τῆ ᾿Αγάπη ίμοιούμεθα (τῷ άγίφ Πνεύματι δηλονότι). δ κατά τον τής άγάπης πρόεισι τρόπου, ή ό Θεός έαυτου άγαπα, ώς Αύγουστίνος φησίν.

58T

gen'o Deum, dilectioni seu charitati (nimirum Spiritui sancto) similes efficienur : qui videlicet secundum dilectionis modum procedit qua Deus diligit seipsum, ut Augustinus loquitur.

"Οτερ ούν είρηται, τά μέν του λόγου και της σοp's; ysolo lata ent ton now ton Noyon xal the Oslan Συρίαν άνενεκτέον · τά δε τῆς άγάπης Εργα τῷ άγίψ Πνεύματε προσαρμοζόμενα δείχνυνται. Αύτίκα τλ τον θείν άγαπαν πάντων των θείων δώρων ό Παύλος πριτίθητε ε Τά μέν γάρ άλλα, » φάβκει, ε έστιν Β διε καταργηθήσονται · ή άγάπη δέ, > φησίν, « ούδέmue exactates . . xal fiv tobs uh xexty uevous . xav ταις των άγγέλων και των άνθρώπων γλώσσαις λαλώσιν, χαλκόν ή κύμδαλον άλαλάζον είναι φησί. Τιύτης τοίνον της ούτω περιφανούς δωρεάς μόνην εύλόγως την θείαν Άγάπην αιτιατέον, άφ' ής αί ψυχαί πρός του θείου έξάπτονται Ερωτα. Τά γάρ μετά τον πρώτον παρά του πρώτου, ώστε χαι παν όσον iv ή παρ' ήμιν Uslas άγάπης, της πρώτης Αγάπης είκότως Εργον είναι πιστεύοιτο. 'Αλλά ταύτην την τώ θεώ τους ανθρώπους συνδέουσαν χάριν ό Παύλος τῷ άγίω Πνούματι άποδέδωκεν. ε Η άγάπη γέρ, > φησ!, « τοῦ Θεοῦ ἐκκέχυται ἐν ταῖς καρδίαις ή..... και δυνάμενο; δλην την θεότητα της άφθονίας ταύτης αίτίαν είπειν, ιδιαίτερόν πως τῷ άγίφ C Πιεύματι ταύτην άπένειμε, προσθείς, ε διά Πνεύμιτο; άγίου τοῦ δοθέντος ήμιν, ἐπὶ την θείαν ᾿Αγάπιν ώς πρώτην και αιτίαν, την παρ' ήμιν άναφέρων άγάπην, ήν είρηκε διά τοῦ Πνεύματος εκκεγύσθαι.

Άλλά και την ένοικησιν τοῦ Θεοῦ, και αὐτην ήμῶν έν έχείνω, ο δη μέγιστον της άνθρωπίνης μαχαριότητο, τίνος άν τις μάλλον ή της άγάπης Εργον φή. σειεν είναι, ξς Εστιν άλληλοις ενοιχίζειν τους άλλη. λυς έρώντας; Άλλά και τούτου την αίτίαν, ώς είπομεν, έπι το θείον Πνεύμα ή Γραφή ανάγει. «Έι τούτω γάρ, » φησί, « γινώσχομεν ότι αύτός έν ήμιν μ νει, ότι έχ του Πνεύματο; αύτου έδωχεν ήμιν. > ώπει δε έχ της άγαθης θελήσεως, ήν τις περί τινα έχει και της άγάπης, συμβαίνει τουτον υίοθετείν, n ωσι έντευθεν τούτω την του υίοθετουντος χληρονομίαν ανήκειν, είκότω; τῷ άγίφ Πνεύματι ή τών υών είσποίησις άποδίδοται, ώς φησιν ό 'Απόστολος, ι Έλάβετε Πνεύμα υίοθεσίας, έν φ χράζομεν Άδδα 6 lat p. 1

Αλλά και έκ τοῦ καταστῆναι τινὰ φίλον τινὸς πάσα άναιρείται Εχθρα. Τούτο γάρ τη φιλία έστιν έναντίον και ότι των άμαρτανομένων τοι; φίλοι; παρ' ά λήλων συγγνώμη δίδοται. Η γαρ φιλία και ή άγάπη ποιεί τους φίλους τοις φίλοις άμαρτάνουσι συγγινώσχειν. ε Η γάρ άγάπη, » φησί, ε πάντα στέγει, πάντα ύπομένει. > Καί ό Παροιμιαστής, " il Cor. xu, 51 et xui, 8. " Ro.r. v, 5. xiii, 7.

τή θείη τελειότητε χατά το δυνατόν όμοιούμεθα, A men ac peculiari ratione in nobis esse dicitur pet-Spiritum sanctum. Universimque, quam ex donis. perfectionem adipiscimur, quod per eam, quoad licet, divinæ perfectioni similes reddimur, a Deo no bis tribui dicitur. Quemadmodum sapientiam nobis Deus tribuit, in quantum divinæ Sapientiæ, quoad ejus fieri potest, similes reddimur. Itemque Spiritum sanctum dare dicitur, in quantum dili-

> Ut itaque dictum est, rationis verbique dona et sapientiæ, primæ rationi, Verboque ac divinæ Sapientiæ ascribenda sunt : dilectionis vero opera et charitatis, Spiritui sancto adaptari noscuntur. Denique Paulus Dei dilectionen donis omnibus anteponit. « Reliqua, enim, inquit, quandoque evacuabuntur : at Charitas, inquit, nunquam excidit 67. > Ac qui eam non adeptus sit, etiamsi linguis angelorum loquatur et hominum, factus est velut æs aut cymbalum tinniens. Hujus sic illustris doni, pulla alia convenienter causa assignanda est, quam divina dilectio ac charitas, qua animi in divinum amorem accenduntur. Quæ enim post primum sunt, a primo sunt. Quamobrem etiam quicquid in nobis divinæ charitatis est, primæ merito Charitatis opus esse credatur. Verum, quæ sic Deo homines conjungat, gratiam hanc, Paulus tribuit Spiritui sancto ; c charitas enim Dei, inquit, effusa est in cordibus nostris 4. > Cumque liceret totam Deitatem hujusce munificentiæ auctorem dicere, peculiarius quodammodo eam tribuit Spiritui sancto, addendo : « Per Spiritum sanctum, qui datus est nobis. > Nempe ad divinam charitatem ut primam ac auctorem referens, quæ in nobis charitas est, quam per Spiritum dixit effusam esse.

Sed et quod Deus in nobis habitet, nosque in illo (quæ maxima est hominis felicitas) cujus potius quam dilectionis ac charitatis opus esse dicamus, cujus est, ut eos qui amant, alios in aliis constitrat? Quin et hujus quoque causam, ut diximus, Scriptura ad divinum Spiritum refert. Ait enim : c la hoc cognoscimus, quoniam in eo manemus, et ipse in nobis, quoniam de Spiritu suo dedit nobis. " > Quia vero ex boua voluntate, quam quis erga aliquem habet, contingit ut cum in filium adoptet, ut inde adoptantis hæreditas ad eum attineat; merito filiorum adoptio Spiritui sancto tribuitur, que admodum ait Apostolus : « Accepistis Spiritum adoptionis filiorum, in quo clamamus, Abba, Pater 10. >

Sed et inde quod quis alicujus amicus constituatur, quicquid inimicitiarum est, tollitur ; istud enim amicitiæ adversatur ; quodque adeo amici alii aliis propense indulgeant, si quid deliquerint. Sic enim amicitia ac dilectio præstat, ut alii aliis utantur amici, ac faciles offensas remittant. . Charitas enim, inquit, omnia suffert, omnia sussinet 11. » " I Joan. iv, 13. " Rom. vin, 15. " I Cor.

Auctor quoque libri Proverbiorum : c Charitas A c H dyany xalifet nigos apaprias. 3 Enel ref. operiet multitudinem peccatorum "". > Quia igitar per Spiritum sanctum amici Dei constituimur, consequens est ut et peccata per eum nobis dimittantur. Ideirco ait Dominus ; c Accipite Spiritum sanctum : quorum remiscritis peccala, remittuntur eis "". > lis quoque qui blasphemant in Spiritum sanctum, negatur venia peccatorum 16, ut quos deficiat, per quem delictorum venia hominibus præstatur.

Hipc etiam est, quod per Spiritum sanctum renovari et emundari, seu ablui dicamur, quemadmodum ait Propheta : « Emittes Spiritum tunm, et creabuntur, et renovabis faciem terræ 78. > Sad et quod homines alii aliis velint secreta communia ac consilia, inde est, quod sint amici ac se diligant, quod et Christus his verbis declaravit : « Jam non dicam vos servos, sed amicos; quia omnia quæ audivi a Patre, retuli vobis ": > velut idem sit amicum esse et adhibere arcanorum socium. Quia igitur Spiritus sancti munere, per quem Charitas Dei effusa est in cordibus nostris, amici Dei constituimur, convenienter ait Scriptura per Spiritum sanctum revelari hominibus divina mysteria. Paulus enim ubi dixerat : « Scriptum est, quod oculus non vidit, nec auris audivit, quæ præparavit Deus his, qui diligunt eum ; > subjungit : « Nobis autem revelavit Deus per Spiritum sanctum \*\*. » Et hoc igitur argumentum est, quæ ex Deo est, charitatem ipsum esse Spiritum sanctum, cum per C illum divina mysteria sanctis revelentur; quod omnes ubique charitatis opus esse norunt.

Quia vero etiam corum quæ intus animo cogitantur, interpres est, quæ per lingnam enuntiatio est, operæ pretium est, ut linguarum donum illi ascribamus, qui scientiam revelat mysteriorum. Atque id rursum ostendit ipse Christus. Martyrum enim ad reges et præsides pro fide responsionum instantiam ac solertiam, Spiritui sancto assignavit : ( Non enim, inquit, vos estis qui loquimini. sed Spiritus Patris vestri, qui loquitur in vobis. > Unde etiam in Symbolo scriptum est de Sp.ritu sancto : «Qui locutus est per Prophetas 18,» Non solum autem ad amicitiæ propriæjura spectat. D ut qua affectione amicus unum amico efficitur, sua illi secreta detegat ; verum exigit eadem unitas, ut inter amicos sit rerum communio ac societas. Cum enim homo, alium se, amicum habeat, necesse est ut velut sibi, illi opituletur, qua ratione suis eum facultatibus impertitur. Quamobrem etiam proprium est amicitiæ bonum, ut bonum amico velit, ac ei benefaciat. Unde et Joannes Evangelista ait : · Qui habet substantiam mundi hujus, et videt

" Prov. x, 12. " Joan. xx, 22. 74 Matth. xn, 31. n, 9. 78 Matth. x, 20.

νυν διά τοῦ άγίου Πνεύματο; φίλοι τοῦ θεοῦ xa0ιστάμεθα, επόμενόν έστι χαί δι' αύτου ήμιν τάς άμαρτίας άφίεσθαι και διά τουτο φησίνο Κύριος, « Λάδετε Πνεύμα άγιον · άν τινων άφητε τάς άμερτίας, άφίενται αύτοις · > χαί ότι τοις βλασφημούσι είς το Πνεύμα τι άγιον ή των άμαρτιών άφεσις άπείρηται, ώς αν ούχ έχουσιν έχεινο, δι' ού της των άμαρτιών άφέσεως τυγχάνει ο άνθρωπος.

Έντεῦθέν ἐστι καὶ τὸ διὰ τοῦ ἀγίου Πνεύματος ήμας ανακαινίζεσθαι λέγεσθαι και καθαίρισθαι ή άπολούεσθαι, ώς ό Προφήτης, ε Έξαποστελείς το Ιίνεῦμά σου, και κτισθήσονται, και ἀνακαινιείς το πρόσωπον της γης. > Ού μην άλλα και οι άνθρωπα χοινωνούσιν άλλήλοις ών έχουσιν άποβρήτων διά φιλίαν και άγάπην, δ και ό Χριστός έδήλωσεν. είπων, Ούκέτι ύμας καλώ δούλους, άλλά φίλους έπει πάντα & ήχουσα παρά τοῦ Πατρός μου ἀνήγγειλα (50) ύμιν. > ώς ταύτ' άνθρωπον φίλον τε είναι και καινωνδν αποβόήτων. Έπει ούν δια Πνεύματος άγίου, δι' ού ή άγάπη τοῦ Θεοῦ ἐχκέχυται ἐν ταῖς χαρδίαις ήμων, φίλοι Θεού χαθιστάμεθα, είχότως διά τού άγίου Πνεύματος ή Γραφή λέγει τα θεία μυστήρια τοίς άνθρώποις αποχαλύπτεσθαι. Είπων γάρ ό Παιλος, ε Γέγραπται δτι όφθαλμός ούχ είδε, και ού; ούχ ήχουσεν, & ήτοιμασεν ό Θεός τοις άγαπώσιν αίτον, , έπάγει, « Ήμιν δε άπεχάλυψεν ό Θεό; διά Πνεύματος άγίου. > Καί τοῦτο οῦν μαρτύριον τοῦ τίν έχ τοῦ Θεοῦ 'Αγάπην αὐτ') είναι τὸ Πνεῦμα τὸ άγιον, είπερ διά τούτου τοίς άγίοις άποκαλύπτεται τάθεία μυστήρια · δ πανταχού πάντες άγάπης έργον [32σιν δν.

Έπει δε και των Ειδον νοουμένων έρμηνευτικά έστιν ή διά γλώττης άπαγγελία, προσήχει τῷ τη γνωσιν των μυστηρίων αποχαλύπτοντι χαι τό των γλωσσών γάρισμα λογισθηναι. Και τουτο πάλιν αίτός εδειξεν ό Χριστός. Τὰς γάρ τῶν μαρτύρων πρός τούς βασιλείς και ήγεμόνας ύπερ της πίστεως in στάσεις και διαλέξεις τῷ άγίω Πνεύματι άποδέλακεν. « Ού γάρ ύμεις έστε οι λαλούντες, » φησί», « άλλά τὸ Πνεῦμα τοῦ Πατρός ὑμῶν τὸ λαλοῦν ἐν ύμιν. > "Οθεν και εν τῷ συμδόλφ γέγραπται περί τοῦ άγίου Πνεύματος, ε Τὸ λαλησαν διὰ τῶν προφητών. > Ού μόνον δε το τλ απόρρητα έαυτου τψ φίλω αποχαλύπτειν ίδιόν έστι φιλίος διά την τής διαθέσεως ένότητα, άλλ' ή αυτή ένότης άπαιτεί τό χοινωνείν των δντων τοίς φίλοις. Έπει γαρό ά-Ορωπος. άλλον έαυτον έχει τον φίλον, άνάγχη βοηθεί. αύτῷ ὡ; ἐαυτῷ, τῷ τῶν ὄντων χοινωνείν. "Οθεν καί τοῦτο ίδιόν ἐστι τῆς φιλίας ἀγαθόν, τῷ φίλψ βούλεσθαι άγαθών και ποιείν. Διό και φησίν ο Εύαγγελιστής 'Ιωάννης, « 'Ο έχων την ούσίαν του χόσμου τούτου (31), χαι βλέπων τον άδελφον αύτοῦ άνάγχιν

Vulg. του βίου τοῦ κόσμου · aliaque sic variata, ut liqueat Calecam citasse ut memoria occurrebat,

<sup>76</sup> Joan. xv, 15.

Digitized by Google

11 | Cor.

" Psal. cm, 50.

<sup>(:0)</sup> Vulg. Eyvópisa, nota feci-

<sup>(51)</sup> Thr ovolar του κόσμου τούτου. Graca

πώς ή άγάπη του θεού μενεί έν αύτω ; , Τούτο δέ έπι του θεού μάλιστα τόπον έχει, ού το βούλεσθαι ένεργέστατον πρός το ποιείν · χαι διά τοῦτο είκότως πάντα τά του Θεού χαρίσματα διά Πνεύματος άγίου λίγονται δίδοσθαι, ώς ό 'Απόστολος φησί · ι Δίδοται δι 2 Πνεύματος λόγος σοφίας · άλλω δε λόγος γνώσεως χατά τὸ αὐτὸ Πνεῦμα. > Καὶ μετά ταῦτα πολλών άπαριθμηθέντων, « Ταῦτα πάντα, » φησίν, « ένεργεί τό έν και τό αύτό Πνεῦμα, διαιροῦν ἐκάστφ καθώς Souleral. >

Καί τοῦτο δε ύπερδαλλούσης άγάπης τεχμήριον, τό ζητείν τοίς φίλοις όμοῦ διατρίδειν τον φίλον · χαλ abrob; xalpeiv iv rais roivals surouslais . xal blus ού α ανέχεσθαι χωριζομένους αλλήλων. 'Η δε μετά τού θεού τών άνθρώπων διατριδή διά τῆς αύτοῦ περιγίνεται θεωρίας, ώς φησιν ό Άπόστολος, « Ήμῶν th moliteupa ev oupavois unapyer. > 'Enel toivuv th Πυεύμα το άγιον έραστας ήμας ποιεί του Θεού, είχοτως δι' αύτου και θεωροί του Θεου καθιστάμεθα. Όθενό αύτος φησίν, « Ήμεις δε πάντες άναχεχαλυμμένφ προσώπω την δόξαν του Κυρίου κατοπτριζόμενοι, είς την αύτην είχόνα μεταμορφούμεθα άπδ διξης είς δάξαν, χαθάπερ άπο Κυρίου Πνεύματος. »

"Εστι δέ φιλίας ίδιον το και έν τη παρουσία του Filou raiper tor gilor, xal tois autou Eprois xal λόγοις ήδεσθαι. παρ' αύτου τε παραμυθίαν πρός πίτας τάς δυσχερείας εύρίσχειν. "Οθεν έν ταζς λύπ2ις παραμυθίας ένεκα πρός τους φίλους μάλιστα ×αταφεύγομεν. Έπει τοίνυν το Πνεύμα το άγιον φί-C λους ήμας καθίστησι του Θεού, και αύτον έν ήμιν να: ήμας έν αύτῷ πριεί κατοικείν, ώς προαποδέδειχται είχός έστι δι' αύτοῦ εύφροσύνην ήμας χαί παράχλησιν λαμδάνειν παρά θεοῦ πρός πάσας τὰς έχ τοῦ κόσμου δυσκολίας και μάχας. Όθεν και ό Ψαλμφόλς λέγει. ε 'Απίδος μοι την άγαλλίασιν του σωτηρίου σου, καλ Πνεύματι ήγεμονικώ στήριξόν με. . Καλό 'Απόστολος, « 'Η βασιλεία τοῦ Θεοῦ διχαιοσύνη xal εἰρήνη xal χαρά ἐν Πνεύματι άγίω. > Kal ένταις Πράξεσε τῶν ἀποστόλων λέγεται περί τῆς Έχχλησίας, « Άχοδομείτο πορευομένη έν φόδω θιού, και της παρακλήσεως του άγίου Πνεύματος έπληρούτο. > Διά τούτο χαι & Κύριος το Πνεύμα το άγιον Παρήγορον όνομάζει.

Αλλά μήν και το μηδενι δεδουλωσθαι και ή έλευ- D θερίσ ώς μέγιστον άγαθον και σπουδάζεται και φιλ. εται. Οι γούν ου φόδω κολάσεω;, ωσπερ δούλοι, άλλά διά την τοῦ Θεοῦ ἀγάπην xal φιλίαν ἐπιμελούμενοι άρέσκειν Θεώ, ούτοι είσι μόνιμοι, ελευθέρως χαι έχουσίως πρός αυτό διαχείμενοι, άλλ' ούχ ύπ' άνάγκης ή βίας τάγαθον ώ; δούλοι πράττοντες. Καλ εί τοιούτοι υίοι και φίλοι είσιν άξιοι καλείσθαι του θ:ου. Η γουν παντελής και παντός δέους άπηλλαγμένη ελευθερία, εν ή μάλιττα και ή της άργαίας

εγοντα, και ελείων τὰ σπλάγχνα αύτοῦ ἀπ' αύτοῦ, A fratrem suum necessitatem habere, clauditque viscera sua ab co, quomodo manehit charitas Dei in illo "? > Idque in Deo maxime locum habet, cujus velle ut faciat efficacissimum est. Eamque ob rem hand immerito a Deo omnia dona dari dicuntur per Spiritum sanctum, uti Apostolus ait : c Datur per Spiritum sermo sapientiæ; alii vero sermo scientiæ secundum eumdem Spiritum 10. > Posteaque multis enumeratis : « Hæc omnia, inquit, operatur unus atque idem Spiritus, dividens singulis prout vult "1. >

> Quin hoc quoque eximize charitatis certum indieium est, ut amicus cum amico versari quærat, ac mutuo delectentur congressu, noc prorsus alius ab alio separati sustineat. Quod autem homines cum Deo versentur, per illius obtingit contemplationem, sicut ait Apostolus : c Nostra autom conversatio in ocelis est \*\*. > Quia ergo Spiritus sanctus præstat ut Dei amatores simus, merito per eum etiam boc nanciscimur, ut Deum contemple. mur. Unde ait idem Apostolus : Nos autem revelava facie, gloriam Domini quasi ex speculo repræsen. tantes, in camdem imaginem transformamur a claritate in claritatem, quasi a Domini Spiritu 88. >

Porro amicitiæ proprium est, ut et amicus amici præsentia gaudeat, ejusque et factis et dictis delectetur; atque ab eo, quicquid molesti acciderit. consolationem atque levamen inveniat. Hincque adeo est, ut cum ægro animo sumus, ad amicos maxime, levandi mœroris causa confugiamus. Quia igitur Spiritus sanctus amicos Dei nos constituit, ipsumque in nobis, ac nos in illo habitare facit, ut in superioribus ostensum est, par est ut ejus munere latitiamac consolationem adversus sasculi molestias omnes pugnasque a Deo consequamur. Unde etiam ait Psalmista : ( Redde mihi exsultationem salutaris tui, et Spiritu principali confirma me ".. Apostolus quoque : «Regnum Dei est justitia et pax et gaudium in Spiritu sancto \*\*. > Itemque in Actis apostolorum dicitur de Ecclesia : « Quod ædificabatur ambulans in timore Dei, et consolatione Spiritus sancti replebatur 86. > Atque id causæ est cur et Dominus Spiritum sanctum vocet Consolatorem 87.

Quin et nullius servitutis jugo premi atque libertas, tanquam maximum bonum et solicitis animis quæritur et adamatur. Qai ergo non supplicit metu, ut servi, sed divina charitate ac amore Deo placere student, hi constantiam tenent, qui libere ac sponte bono adhiereant, nec ulla necessitate aut vi, servorum more, illud exerceant. Ac qui ejusmodi sunt, æquum est ut filii ac amici Dei audiant. Plena ergo, omnique metu soluta libertas (in qua etiam maxime antiquæ imaginis ingenuitas

" I Joan. 111, 17. \*\* I Cor. xu, 8. \*\* I Cor. xu, 11. \*\* Philipp. 11, 20. 83 II, Cor. 10, 18. 88 Rom. xiv, 17. 88 Act. ix, 31. 87 Joan. xvi, 7. <sup>44</sup>. Psal. L, 14.

non ipsa verba ut legerat. Sie sequeati auctoritate omissum 70, iôiq, quod tamen aliis locis non omittit.

præbetur, his, qui per gratiam ut filli Dei sint et dicantur consecuti sunt : «Quicumque enim, inquit Paulus, Spiritu Dei aguntur, hi sunt filii Dei \*\*. > « Et rursum : Ubi Spiritus Domini, ibi libertas \*>. > Et : c Si Spiritu ducimini, non estis sub lege \*\*. >

llinc est et quod Spiritus, carnis opera dicitor mortificare, quatenus per carnis libidines atque vitia a vero bono recedimus, ad quod nos Spiritus sanctus per Charitatem dirigit, uti Apostolus ad Romanos scribit, c Si Spiritu opera carnis mortificaveritis, vivetis »1. > Multa vero etiam alia possit quis invenire, quibus opera Charitatis proprie Spiritui sancto accommodari monstretur ; ut inde polam fiat, Spiritum sanctum ex Deo procedere B ut charitatem, quemadmodum Filius ut Verbum notitia, seu cum ambo ex divina mente et Patre exsistentiam habeant.

Atque hæc hactenus. Alius vero quidam sanctorum, hoc satagens, ut solum unionem ac distinclionem tantisper declararet, tres faces inter se æquales animo cogitavit, in una accensas domo. In ea namque trium lumen tanquam ex una, unum conspicimus; unaque sublata, ejus lumen illi comes seguitur, cum duo reliqua lumina secundum se nec quidquam minuantur neque augeantur. Liquet igitur tria hæc trium facium lumina, cum a nobis unum conspicerentur, secundum se discreta et non confusa exstitisse. Neque enim alioqui in- C commiste ac velut per se exsistens unum illud, posteaquam subductum est, cerneretur. Sic igitur cliam tres personas, ad essentiam quod attinct, naum cogitamus, quæ tamen, quibus illis incommistæ ac inconfusæ proprietates maneut, inter se velut circuitu redire ac commeare intelligantur; etsi mens nostra, pro eo ac decet, non satis assequatur.

Magnus autem Basilius, ad eam rem declarandam arcum cœlestem assumit. Is cœlo pluvia rorante, aereque circumsluo, solísque radio ex obliquo nubium densitatem subeunte, ac tum orbem suum cuidam uubium directe dellgente, conspicaus apparet. Quemadmodum enim arcus, cum unns ipse secundum aeris substantiam sit, multos D in se repræsentat colores, eorumque palam disiinctio nobis innotescit; quauquam alii ab aliis scorsim a nobis sensu percipi non possint, sed quodammodo et continuus et discretus est, ac pene sensum fallit, ut quod medium ex se commiscet discernitque distinctos in eo colores, dignosci non possit. Sic et in communi Deitatis essentia, insignientes proprietates elucent, cum, ad essentiam quod spectat, nulla in personis intelligatur distinctio; eaque omnis in proprietatibus solum-

\*\* Rom. viii, 13. \*\* II Cor. iii, 17. \*\* Gal. v, 18.

(52) Epist. 45.

chue t) velut a divina Charitate, ab Spiritu sancto A είχονος εύγένεια χαταφαίνεται, ώς παρά θείας 'Αγάπης, τοῦ ἀγίου Πνεύματος, δίδ παι τοῖς τῆς θείας υίότητος κατά γάριν άξιωθείσιν. « "Οσοι γάρ, » φησί Παῦλος, ε Πνεύματι Θεοῦ ἄγονται, οῦτοί είσιν ulot Θιού. > Καλ πάλιν, « "Οπου το Πνεύμα Κυρίου, εχεί έλευθερία. > Καί, « Εί Πνεύματι άγεσθε, ούκ έστέ ύπο νόμον. »

> Έντεῦθεν έστι το και τά της σαρκός έργα θανατοῦν τὸ Πνεῦμα λέγεσθαι, χαθότι διὰ τῶν παθῶν τῆς σαρχός άποχωρούμεν έχ τοῦ άληθῶς άγαθοῦ, πρή; δ δι' άγάπης ήμας το Πνεύμα το άγιον τάττει, ώς ό Απόστολος πρός 'Ρωμαίους, « Εί Πνεύματι τὰ Εργα τῆς σαρχός ένεχρώσατε, ζήσεσθε. > Πολλά δ' άν τις ευροι και άλλα, δι' ών αν ιδίω; τω άγιω Πνεύματι προσαρμοζόμενα τα της Άγάπης Εργα δειχνύοιτο. ώς δηλου έντεῦθεν γίνεσθαι ώς Άγάπην έχ Θεοῦ προϊέναι το άγιον Πνεύμα, ώσπερ τον Υίον ώ; Λόγον ή Νόησιν, άμφοτέρους παρά τοῦ Θεοῦ Νοῦ xal Πατρός την υπόστασιν έχοντας.

> Ταυτα δε έπιτοσούτον. "Αλλο; δε των άγίων την ένωσιν μόνην και την διάκρισιν μετρίως δηλώσαι βουληθείς, τρείς λαμπάδας ένεθυμήθη άλλήλαις, άπτομένας έν ένι οίχω. Και γάρ έν αύτῷ τὸ φώς των τριών ώς έχ μιας έν όρωμεν . χαί μιας αύτων ύπεξαιρουμένης, τη φως αύτης αυτή συναχολουθεί, των περιλειπομένων δύο φώτων καθ' έαυτ κ μηδαμη μήτ' έλαττουμένων μήτ' αύξομένων. Δηλον ούν ότι τά τρία ταῦτα τῶν τρ:ῶν λαμπάδων φῶτα, ὅτε ϯμίν ώς έν έωρώντο, καθ' έαυτά διακεκριμένα καί ού συγχεχυμένα ήσαν. Ούδε γέρ αν άμιγῶς και οίον ίδιου πόστατα έθεωρείτο το έν μετά την ύφαίρεσαν. Ούτως ούν χαι τη τρία πρόσωπα φανταζόμεθα έν uev eivar xarà the obolas. aurreis of omos xal άσυγχύτους φυλάττειν τάς ιδιότητας, είς άλλήλας αύτας τας ύποστάσεις περιχωρούσας · εί και περί τούτων ή διάνοια ήμων ούχ έξιχνείται ώς δεί.

> Οδε μέγας Βασίλειος είς δήλωσιν τοῦ τοιούτου (52) τό έν ούρανῷ τόξον λαμδάνει, ὅπερ ὅταν διδρος γένηται φαίνεται, ύγρότητος περί τον άέρα συνισταμένης, και της του ήλίου άκτινος κατά το πλάγιον ύποτρεχούσης την πυχνότητα των νεφών · είτα κατά τό εύθυ νέφει τινί τον χύχλον τον ίδιον έπερειδομένης. "Ωσπερ γάρ έχεινο έν μέν έστι χατά την oldian τοῦ ἀέρος, πολλά δὲ ἐν αὐτῷ χρώματα φαίνονται, χαί φανερώς τὰς διαφοράς τούτων διαγινώσχομεν. ού δυνατόν δε τη αίσθήσει χαταλαδείν την διάστασιν τοῦ ἐτέρου πρός τὸ ἔτερον · άλλά τρόπον τινά καί συνεχές έστι και διαιρούμενον, την αίσθησιν ήμῶν ύποκλέπτον, ώς μή διαγινώσκειν τον του διά μέσου τ'ν μιγνύοντα δι' έαυτοῦ και χωρίζοντα την τῶν χροών έτερότητα · ούτω και έν τη κοινότητι της ούσίας του θεου αι γνωριστικαι ίδιότητες επιλάμπουσι, χατά μέν την ούσίαν ούδεμιας έν ταις ύποστάσεπ

<sup>\$1</sup> Rom, viii, 13.

:68

Digitized by Google

yoouμένη; διαφορά;, xatà δε τά; αύτων ίδιότητα; A modo versetur: ut et unionem in essentia, et disμόνον της διαφοράς υδσης. ώστε και το συνημμένον έν τη ούσία, και το κεχωρισμένον κατά τά; ύποστάσεις διδάσχεσθαι, εί χαι, ώσπερ έπι του τό-¿ou, où ouvauela ไหลงพีร ซกู alounder olaxpival tou έτ ρου τό Ετερον ούτω χάνταύθα το έν του έτέρου διεξευγμένου ούχ Εστι νοείν δια την αχροτάτην ένωsiv. El de int two xal' קעמק oux ifioxues the Evwσιν και την διάκρισιν τελείως καταλαδείν, πώς ού πολλψ μάλλον έπι της άγια; Τριάδος του ένος Θεού, της ύπερ πάντα και πασαν νόησιν άσυγχρίτως έξη-

ρημένης, ή των λογισμών χατάληψις άδυνατήσει;

# КЕФАЛ. Е.

Περί τῆς σαρχώσεως τοῦ Θεοῦ Λόγου χατὰ τὰς Oslac Frayde.

Τούτων δε θεωρηθέντων κατά την της Γραφής και Β τών άγίων διδασχαλίαν, έτι πιστεύομεν χαι όμολογούμεν ότι ό είς της άγίας Τριάδος ό Υίος του Θεού έπ' έσχάτων τῶν αίώνων διὰ την ήμετέραν σωτηρίαν ύπερδαλλούση φιλανθρωπία προσέλαδε το σώμα άνθρώπινον έκ τῆς άγίας Θεοτόχου χαί άειπαρθένου Μαρίας, και έγεννήθη έξ αύτης ώς άνθρωπος χωρίς έμαρτίας, ό αύτος ών θεός τέλεως χαι άνθρωπος τέλειος, έν μιζ ύποστάσει δύο φύσεις έχων, χαί δύο διάφορα θελήματα ταίς φύσεσι κατάλληλα και προσήχοντα · το μέν θείον δηλονότι, το δέ άνθρώπινον. Και γάρ ποτέ μέν ώς Θεός ένήργει · ποτέ δέ ώς άνθρωπο; Επραττέ τε και Επασχε. Τι μέν γάρ άνιστάν τούς νεκρούς και παραλύτους συσφίγγειν, και τούς ευφλούς όμματοῦν, χαὶ τὰ δμοια τούτοι; ἐνεργείν, C θεότητος ήσαν και άληθή Θεύν αύτον εμαρτύρουν. τό δε πεινήν και διψήν και κοπιάν, και στ τυρώ παραδοθήναι καί ταφή και θανάτω, ταύτα δήπουθεν άνθβώπινα ήσαν, και άληθώς άνθρωπον αύτον έμαρτύρουν

Ο δή μυστήριον, το τον Θεόν Σνορωπον γενέσθαι. τών έξαίωνος άχουσθένοων θαυμάτων έστε θαυμασιώτερον, ούδε γάο εν τῷ Χριστῷ μόνην μεν άνθρωπίνην φύσεν ή καθολική πίστις τῆς Έκκλησίας όμο. λογεί, την δέ θεότητα ού κατά φύσεν, άλλά κατά μετοχήν έν αύτῷ γενέσθαι, χαθώς έφρόνει Φωτεινός και Παύλος ό Σαμοσατεύς · ούδ' ότι κατά φαντασίαν ό τοῦ Θεοῦ Υίδς ἐγένετο ἄνθρωπος, ῶσπερ ἐφρόνουν οί Μανιγαίοι. Ούδε διδάσχει ή του Θεού Έχκλησία ότι ό του Θεου Υίλς είς [άνθρωπίνην μελεδλήθη D σάρχα, ώς δ 'Απολλινάριος Ελεγεν · ούδ' δτι μόντιν μέν άνέλαδε σάρχα. άψυχον μέντοι χαί άλογον χαί άνουν, άντι δε ψυχής μόνην αύτῷ την θεότητε γεγονίναι, ώσπερ "Αρειος περί Χριστού και τούτο έφρόνησε, και 'Απολλινάριος έλεγχόμενος ύπο της Γραφής, ότι ού μετεδλήθη ό του Θεού Υίος είς άνθρωπίνην σάρχα, χαι μεταδαίνων είς τοῦτο, ότι ψυχήν alsontixty ελαδε μόνον, άνευ μέντοι διανοίας xal νοῦ, ὁ τῆς ἔργικῆς ψυχῆς ἐστιν ίδια, ὡς καὶ τοῦτο 'Απολλινάριος Ελεγεν · ούδ' δτι ή του Χριστού ψυχή πρό τοῦ κόσμου εκτίσθη, ὡς ὑριγένης και τοῦτο έφρόνησεν.

υίδ' δτι άνθρωπίνη ψυχή και σώμα άνθρωπινον είς έν συνέστησαν έπλ τοῦ Χριστού χαθ' δμοιότητα cretionem in personis noverimus; quanquam sicut in arcu alterum ab altero band satis discernere possumus ; sic quoque hic, alterum abaltero disjunctum minime intelligatur, qua summa unione nectuntur. Sin autem in iis quæ humane usu didi . cimus, ipsa a nobis unio ac discretio haud satis percipitur; quomodo non longe potiori jure in sancta Trinitate unius Dei, quæ omnibus eminet, omnem. que cogitationem incomparabilibus modis excedit, rationum comprehensio impossibilis erit?

## CAPUT V.

# De Dei Verbi incarnatione juzta Scrip'uras.

lfis ita consideratis juxta Scripturæ ac sanctorum doctrinam, adhuc credimus et confitemur, unum ex sancta Trinitate, Filium Dei, novissimis sæculis propter nostram salutem eximia sua clementia ac benignitate, humanum corpus assumpsisse ex sancta Dei Genitrice semperque Virgine Maria; exque ea natum absque peccato, eumdem Deum perfectum et hominem perfectum : duplici natura in una persona, duplicique distincta pro naturarum ratione illisque consentanea, voluntate præditum : altera quidem, nimirum divina : altera vero, humana. Quandoque enim operabatur ut Deus: quandoque vero ut homo agebat ac perpetiebatur. Nam mortuos quidem suscitore, et paralyticos astringere, cæcisque oculos reparare, atque id genus opera præstare divinitatis erant, eumque verum Deum esse, certa argumenta : esu rire vero et sitire et fessum esse, crucique et sepulturæ et morti fuisse traditum, hiec sane humana erant et quæeum vere hominem proderení.

Hoc sane mysterium (Deum scilicet hominem esse factum) miraculorum quæ a sæculo andita sunt, omne vincit miraculum. Neque enim m Christo humanam solum naturam confitetur Ecclesize fides : Deitatem vero non untura, sel participatione in eo exstitisse, ut senserunt Photinus et Paulus Samosatenus : nec dumtaxat specie tenus et apparentia Dei Filium factum esse hominem, quod Manichæi senserunt. Nec doret Ecclesia Dei Filium in humanam conversum carnem, uti aiebat Apollinarius : neque solam eum assumpsisse carnem, inanimem tamen rationisque ac mentis expertem, ac cui loco animie una Deitas exstitisset, quod ipsum Arius sensit de Christo: Apollinarius vero ex Scriptura convictus ac persuasus, non mutatum esse Dei Filium in humanam carnem, eoque transiens, quod solummodo sentientem animam assumpserit, absque tamen intelligentia et mente, quæ sunt propria animæ utentis ratione, uti hoc ipsum dicebat Apollinarius. Nee quo I anima Christi ante mundum condita fuerit, auod ipsum Origenes sensit.

Nec quod hnmana anima et corpus humanum, in Christo in unum coiverint, uti se res habet in

reliquis hominibus, inque eo homine ut in templo A των αλλων ανθρώπων, και έν τούτω τῷ άνθρώπω proprio Christus habitaverit (per gratiam scilicet) velut in reliquis omnibus sanctis, uti docuit Nestorius. Neque duas hypostases seu personas, nec unam naturam ant voluntatem. Nibil enim horum sentit Ecclesia catholica, quæ nugaciter commenti sunt hæretici, qui et reprobati sunt ab universalibus synodis, ab illis abjecti, ut qui allena a sana fide de Christo senserint : sed confitetur et prædicat in Christo divinam naturam perfectam, et humanam naturam perfectam, ex anima scilicet rationali et humana carne constitutam, unitasque fuisse ambas has naturas, non per solam inhabitationem, nec secundum aliquod accidens, velut homo unitur vestimento : nec sola personali relatione ac proprietate (hoc est, necessitudine, soloque nomine), sed secundum unam hypostasin unumque subjectum. Ac'sicut in Trinitate in una natura plures personæ consistunt : sic in incarnationis mysterio, in pluribus naturis (nempe duabus) una consistens persona est. Etenim hoc solummodo stare possnut quæ in Scripturis de incarnatione tradita sunt. Cum enim Scriptura nullo discrimine que Dei sunt, homiai tribuat, et que sunt hominis, Deo : ut cum dicit : flic homo cœlum t terrain firmavit\*\* : et, Dominus gloric crucifixus et mortuus est \*\*; necesse est unum eumdemque esse, de quo utraque dicta sint ; et quia de illo dicuntur contraria, ut sunt, obnoxium passionibus et non obnoxium, mortale et immortale ; et : Qui est, fit : et Increatus creatur, et quæ sunt ejusmodi ; nec fieri potest, ut hæc de eodem et secun lum idem vere dicantur (qui enim flat, ut idem secundum idem mortale simul et immortale, creatum et increatum exsistat ?) confitetur Dei Ecclesia, secundum alium aliumque modum dici omnia quie de Christo dicuntur : ita nimirum, jut divina quidem illi conveniant, secundum quod est Deus : humana autem, quatenus homo factus est. Etenim secundum Dei formam : « Omnia per ipsum facta s int \*\* : > ipseque et Pater unum sunt. Et : « Sicut Pater habet vitam in semetipso, sic dedit et Filio vitam habere in semetipso \*5 > (nempe genuit eum vitam, uti exponit divinus Chrysostomus). Et « ipse est verus Deus, vita æterna \*\*. > ltemque omnia quæ D έστιν ό άληθινός Θεός, ή ζωή ή αιώνιος • > χαι πάντι kabet Pater, ejus sunt. Ait enim : «Omnia mea tua sunt : et tua mea sunt : et clarificatus sum in ris ". > Secundum vero servilem hominis formam, quam assumpsit : « Factus est ex muliere, factus sub lege ": ) et : ( Non venit ut faceret voluntatem suam, sed ejus qui misit eum 99. .

Multa itaque de Christo dicuntur nomina, idcirco nimirum quod ambæ naturæ in unam pèrsonam in co coiverunt. Ex illis, quædam ei conveniunt, ut Deus est, quemadmodum diximus; hæcque adeo nomina de illo dicuntur ante unionem ; sed et

ώσπερ έν ίδίω ναῷ ό Χριστός κατψκησεν (χάριτι δηλονότι ), ώς έν τοϊς άλλοις πάσιν άγίοις, όπερ Νεστόριος έδογμάτισεν. Ο δέ δύο ύποστάσεις, ούδε μίαν φύσιν ή θέλησιν. Ούδέν τι τούτων ή χαθολιχή Έχχλησία φρονεί, άπερ εφλυάρησαν οι αίρετικο, οί και άπεδοχιμάσθησαν ύπο καθολικών συνόδων άποβδιωθέντες. ώς άλλότρια τῆς ὑγιοῦς πίστεως περί τοῦ Χριστοῦ φρονήσαντες · ἀλλ' ὁμολογεί και κηρύττει έν τῷ Χριστῷ είναι θείαν φύσιν τελείαν και άθρωπίνην τελείαν, έχ ψυχής δηλονότι λογικής συνεστηχυίαν και άνθρωπίνης σαρκός · και ότι αύται al δύο φύσεις ηνώνται ου κατά μόνον ένοίκησ. νούδε κατά τι συμδεδήκος, ώσπερ ένοῦται τῷ ἰματίφ δ άνθρωπος · ούτε εν μόνη προσωπική σχέσει και ίδιτητι, τουτέστιν οίχειότητι χαί δνόματι μόνον άλλά κατά μίαν ύπόστασιν και ύποκείμενον Εν. Και ώσπερ έν τη Τριάδι έν μια φύσει πλείω είσι πρόσωτα ύφεστώτα, ούτω έν τῷ τῆς σαρχώσεως μυστηρίω έν πλείοσι φύσεσι, τουτέστιν έν δυσίν, έν πρόσωταν ύφεστώς. Και γάρ κατά τοῦτον μόνον τον τρόπον δύνανται σώζεσθαι τά έν ταις Γραφαίς παραδεδομίνα περί της σαρχώσεως. Έπει γάρ ή Γραφή άδιαχρίτως τῷ άνθρώπψ τὰ τοῦ Θεοῦ ἀποδίδωσι, καὶ τὰ τοῦ άνθρώπου τῷ Θεῷ, ὡς ὅταν λέγη · Ὁ ἄνθρωπος οὐτις ούρανδυ και γην εστερέωσε · και, 'Ο Κύριος της  $\delta\delta\xi\eta_{c}$  éstaupubly xal à  $\pi$ ébaueu · àváyxy éva xal thu αύτον είναι περί ου άμφότερα είρηνται · και έπει τά έναντία λέγονται περλ αύτοῦ, ὡς τὸ παθητόν xal άπαθές, και τό θνητόν και άθάνατον· και, Όων γίνεται, καλ, 'Ο άκτιστος κτίζεται, καλ τά τοιαύτα. άδύνατον δε λέγεσθαι ταῦτα κατά τοῦ αὐτοῦ κοί κατά τὸ αὐτὸ άληθῶς ( πῶς γάρ ἔσται τὸ αὐτὸ xatà τό αύτό χαι θνητόν όμοῦ χαι άθάνατου, χαι χτιστόν και άπτιστον; ) · όμολογεί ή του Θεού Έκκλησία ότι καθ' Ετερον και Ετερον τρόπον λέγονται τα λεγόμενα πάντα περί του Χριστου · δηλονότι τα μέν θείι άρμόζουσιν αύτῷ, καθότι ἐστὶ Θεός • τὰ δὲ ἀνθρώπινα, καθότι έγένετο άνθρωπος. Και γάρ κατά μέν την του Θεού μορφήν « Πάντα δι' αύτου έγένετο · ) xal αύτος και ό Πατήρ έν είσι · και, ε "Ωσπερ ό Πατήρ έχει ζωήν έν έαυτῷ, οῦτως ἔδωκε και τῷ Υἰῷ ζωίν ἕχειν έν έχυτῷ ) (τουτέστιν, έγέννησεν αύτον ζωή». χαθώς ό θείος Χρυσόστομος έξηγείται), και « αύτός δσα έχει ό Πατήρ, αύτοῦ είσι. « Πάντα γάρ, » φησι, « τὰ ἐμὰ σά ἐστι, και τὰ σὰ ἐμά· και δεδόξασμαι έν αύτοις · ) χατά δε την του άνθρώπου δουλιχήν μορφήν, ήν προσελάδετο, « Έγένετο έχ γυνα: χό;, έγένετο ύπό νόμον, > xal, « Ούκ ήλθε πο:ήσαι τό θέλημα αύτοῦ, ἀλλὰ τοῦ πέμψαντος αὐτόν. 🕨

Πολλά τοίνυν έπι τοῦ Χριστοῦ ἀνόματα λέγονται, διά την των δύο φύσεων συνδρομήν χατά μίαν υπόστασιν · τά μέν γάρ άρμόζουσιν αυτῷ ώ; Θεῷ, χαθάπερ είπομεν · χαι ταῦτα ἀνόματα προ τῆς ένώσεως έπ' αύτοῦ χαλοῦνται · άρμόζουσι δέ πρ)

\*\* Psal. xxxii, 6 \*\* 1 Cor. 11, 8. \*\* Joan. 1, 3. \*\* Joan. x, 30. \*\* 1 Joan. v, 20. \*\* Joan. xvii, 10. \*\* Galat. 1v, 4. \*\* Joan. vi, 38.



ται ώς τὸ, ε 'Ο Θεός ήμῶν ἐμφανῶς ήξει. » Καί, ι τόρυ ό βασιλεύς σου Ερχεταί σοι. > Και τζ. ·Ms: à sauta tal της γης ώφθη, και τοις άνθρώποις συνανεστράρη · ) άντι τοῦ, Ὁφθήσεται και συναναστριφήσεται. Καί το, «Κύριο; Εκτισέ με άρχην ίδῶν αὐτοῦ, > ἀντὶ τοῦ, Κτίσει με. Τοῦτο γάρ τινές μέν τῶν ἀγίων ἐπὶ τῆς κτισθείσης σαρχός τῷ Θεῷ Λόγιο έξελαδου · καί το έπόμενου, « Πρό δε πάντων τω, βουνών γεννά με, ι τώ θ. ω Λόγω, έχ του θεού και Πατρός πρό των αλώνων άπάντων γεννωμένψ άνέθη ταν . τινές δέ έπι της εμφαινομένης τῷ κόσμο σοφίας έξηγήσαντο. Και μάρτος ό μέγας Βασίλειος έν α' των Παροιμιών, ού της περί τούτου βήσεως κατά καιρόν εμνήσθημεν πρ τερον.

Ταῦτα μέν οῦν πρό τῆς ἐνώσεως αὐτῷ ἀρμόζουσι, τέ μέν κατέ την θείαν φύσιν, τά δε προφητικώς, ώς είπομεν. Έπει δε χαθ' εν πρόσωπον ήνωπεν έαυτώ την ανθρωπίνην φύσιν ασυγχύτως και ατρέπτω;, xi ήν ό αύτος Θεός όμοῦ xai άνθρωπος, xai διà τεύτην την Φρόητον ένωσιν έπεγένετο τη σαρχί του πλούτου τής θεότητος μετασχείν, τουτέστιν, έθειώθη, ώ; καί τον Θεολόγον Γρηγόριον περί της σαρχό; ταύτης λέγειν, « Καί θαρρώ λέγειν 'Ομόθεον (53) · » άντιδιδίασιν άλλήλαις των δνομάτων αξ φύσεις, δυ δή και καλούσι τρόπου άντιδόσεως · και ποτέ μέν άπό τοῦ χρείττονος τὸν λόγον ποιούμεθα, θέωσιν λέγοντες τῆς σαρχός δια τον προσγενόμενον τή σαρχί πλούτον άπό της συμφιίας χαι ένώσεω; 6 ττς σαρκός πρός την του Θεού Λόγου φύσιν . ποτέ δε άπο του ελάττονος, τῆς σαρχός δηλονότι, σάρχωσιν τοῦ Λόγου φαμέν, χένωσιν, ένανθρώπησιν, τιπείνωσιν · ταυτα πάντα έχ του άνθρωπίνου μέρου; επιλέγονται τῷ Λόγφ χαι Θεῷ, ούδεν οὐδαμῆ κατά την έαυτοῦ φύσιν πεπονθότι • ποτέ δε καί έξ άμφοτέρων τὰ όνόματα συμπλέχομεν, Ένωσιν λέγοντες, κοινωνίαν, χρίσιν, συμφυίαν, συμμόρφωσιν, άτινα έπι της σαρχός νουνται. Αύτη γάρ ήν ή ένωθείσα τῷ Θεῷ Λόγφ και χρισθείσα και θεωθείσα ώς ελάττων και ενδεής. Η γάρ περιχώρησις της θείας φύσεως είς την σάρχα, ην δη χαι ενωσιν λέγομεν, ταύτην αύτη δέδωκε την κοινωνίαν και την θέωσιν και την χρίσιν και συμμόρφωσιν θείας φύσεως περί την σάρχα θεωρείσθαι.

Ταύτα μέν ούν έν τη ένώσει άρμόζουσι λέγεσθαι. Μετά δε την ένωσιν άρμόζουσι μεν και όσι πρότερου πρό της ένώσεως τα μέν κατά την θείαν φύσιν, τά δε προφητικώς, ώς εξπομεν, περί αύτοῦ είσηται · καί γλο ού μετεδλήθη ή θεία φύσις είς την της σαρχός ταπείνωσεν · άλλά χαι μετά την ένωσιν ο αύτος ήν Θιός τέλειος και άνθρωπος-τέ-

<sup>1</sup> Psal. xLix, 3. <sup>1</sup> Zich, ix, 9. <sup>1</sup> Baruch. 11, 38.

(55) 'Oildsor. Locus est ex oral. 46. Vocem cubleov idem Gregorius resolvit orat. 39, quod corpus deificatione, Denm dicit : xal τοῦ.ο τῆ θεώτει, Θεός. Sic alibi : Τδ. δμόθεον, de carne dictum Gregorio, simul Derm reddit Billius; que

τη ενώσεως xal δσα περί αύτου προφητικώς είρη- A ante unionem conveniunt etiam ca omnia quæ de illo prophetice dicta sunt : cujusmodi est illud : c Deus noster manifeste veniet 1. > Et : « Ecce rex tous venit 1. > Illud item : « Post hæc in terris visus est, et cum hominibus conversatus est "; pro eo ac dicat, Videbitur et conversabitur. Illud quoque, Dominus creavit me initium viarum suarum \*; pro Creabit me. Hoc enim sanctorum quidam de carne Deo Verbo creata intellexerunt; et quod sequitur Ante autem omnes colles gignit me, Deo Verbo ante omnia sæcula ex Deo et Patre genito tribucrunt : quidam vero de sapientia quæ in mundo elucet interpretati sunt. Ejusque rei testis magnus Basilius printo capite Proverbiorum, cujus supra auctoritatis opportune meminimus.

> Hæc itaque ante unionem illi congruunt, alia quidem secundum divinam naturam; alia vero prophetice, uti dicebamus. Quod vero in una persona humanam sibi naturam inconfuse immutabiliterque copulavit, cratque idem ipse simul Deus et homo, ac quod ob arcanam eam unionem caro Deitatis divitias nacta est, hoc est, deilicata est, ita ut Gregorius Theologus de hac carne dicat : « Ausimque dicerc, una etiam Deitatis consortem ac Deum; > sibi invicem naturæ nomina communicant, quem et modum reciprocationis vocant. Ac quidem alias a præstantiore parte sermonem facimus, dicendo, carnis deificationem, ob eas divitias, quæ ex naturali carnis cum Dei Verbo unione ac conjunctione, carni accesserunt; alias vero a deteriori (carne scilicet) Verbi incarnationem vocamus, exinanitionem, humanationem, humiliationem. Cuncta hæc, ex parte humanitatis intelliguntur, Verboque ac Deo, cum nihil ipse inde passus sit, quod spectat ad essentiam suam, tribuuntur : alias denique, etiam ex utrisque nomina conteximus, cum unionem, commercium, unctionem, naturarum conju: ctionem, et (at sic loquar) conformationem dicimus; qua videlicet in natura carnis intelligentur. Hæc enim Dei Verbo unita fuit, unctaque et deificata, ut quæ minor erat atque egena. Divinæ enim naturæ' in carnem, totam complexa, immeatio (quan utique et unionem vocamus) hoe ei commercium tribuit, D et ut deisicatio, et uncuo et conformatio a divina natura circa carnem illamque afficere, intelligatur.

llæc Itaque in unione convenit dicere. Post vero unionem conveniunt cliam omnia, quæ prius antounionem competebant ; quæ nempe spectant ad naturam divinam, et quæ prophetice (uti diceban.us) de illo dicta sunt. Nec enim natura divina in carnisvilitatem mutata est ; sed post etiam unionem idem. erat Deus perfectus et homo perfectus. Quamobrena

#### \* Prov. viii, 22.

ipsa perinde Deus dicatur sic delibutam esse, nulla ab eo personali distinctione discreta, cum alioqui servet suam naturam, sitque et ipsa creata, nou Deus ipse natura.

etiam vere dicetur, Qui natus est ex Virgine, Deus A letos · Sid xal Stratus legohoetat. "Ort & yeverest sæculis omnibus antiquior creaturæ opifex ac conditor. Quæ post unionem dicuntur, hæc et ante illam nequaquam dicere convenit. Neque enim ante incarnationem natus est ex Virgine, aut cum hominibus conversatus. Nihil itaque eorum, quæ unionem sequuntur, ante illam de illo dicere convenit, nisi forte prophetice, uti dictum a nobis est.

Conveniet itaque post unionem, quæ naturæ divinæ propria sunt, quæque ex parte humanitatis sumpta sunt, de illo dicere, cujusmodi est, partus ex Virgine, ætatis augmentum; cuncta denique, quæ postea ob peccatum naturæ humanæ advencrunt, quorum nulli subjacebat, qui de Spirita sancto conceptus erat, ac per omnia ab omni peccati labe purissimus manserat. Quæ igitur corporis ratione de Christo dicuntur, cujusmodi sunt, esuriit. sitivit, laboravit, oravit, in agonia fuit, quæ nimirum naturales corporis passiones sunt, nullique labi obnoxize, ita dicuntur, ut nulla prorsus inde passione divina natura afficiatur, tametsi Dei Filius dicatur esuriisse ac sitiisse, ob summam undique immeat'onem ac unionem divinæ naturæ incommiste citraque omnem confusionem cum carne: haud secus ac anima in corpus, ignisque in ferri naturam incommiste pervadit, suique copiam, ut sub exen:plo loquar, materiæ facit.

Ad humanitatem igitur attinent omnia quæ hu- C milius dicuntur, ut est illud : « Quid me quæritis interfic re \*? > Quod item interrogat, « Ubi posuistis Lazarum "? > Quod sub ficum cucurrit, quod secessit; illud denique : « Finxit se longius ire 7. » Eodem cliam illud spectat, Deus meus, Deus meus, ut quid me dereliquisti \* ? > Illud item : Factus pro nobis maledictum \*. > Nec non illud : «lpse Filius subjicietur ci, qui subjecit sibi omnia 10.) Hæc enim dicebat per arrogationem, sibi ipse hominis personam attribuens, et se in eadem nobis cum classe constituens, Nos enim eramus qui derelicti fueramus.ac quibus opus esset ut subjiceremur, 🖬 qui peccato mortique obnoxii eramus, nee divinis præceptis obsequebamur. Ille vero D Αύτος δέ, « Ούχ ήμαρτεν, ούδε εύρέθη δόλις έν « Peccatum non fecit, nec dolus inventus est in ore ejus ".... Quamobrem neque ut Deus derelictus est (cum sit unus Deus cum Patre), neque vero peccavit ut homo; quare neque derelictus est, nec opus habuit ut subjiceretur ; sed hæc locutus est . sibi arrogans quod humanum est, uti dictum est. De illo enim dicitur : «Qui tollit peccata mundi 13.» Et : « lpse infirmitates nostras accepit, et languores nostros portavit 14. »

Illud autem, « Pater major me est "... quidam sanctorum dictum existimaverunt ratione causæ

θείς έχ Παρθένου Θεός έστι προαιώνιος δημιουργός τῆς χτίσεως. Τὰ μετὰ την ἕνωσιν ούδαμῶς προσήχει χαί πρό της ένώσεως λέγεσθαι · χαί γάρ πρό τοῦ σαρχωθηναι ούχ ἐτέχθη έχ παρθένου, ούδὲ τοίς ανθρώποις συνανεστράφη. Ούδεν ούν των μετά την ένωσιν λέγεσθαι έπ' αύτοῦ πρό τῆς ένώσεως προσήχει, εί μήτι γε προφητιχώς, ώς έφημεν

Αρμόσει τοινυν μετά την δυωσιν τα μέν κατά την θείαν φύσιν, τά δε άπο τοῦ άνθρωπίνου μέρους είλημμένα, λέγεσθαι έπ' αύτοῦ · οἶον. ό έχ Παρθένου τόχος, ή χαθ' ήλιχίαν αύξησις, πάντα πλήν των διά την άμαρτίαν ύστερον τη άνθρωπίνη φύσει Β έπισυμδάντων, έξ ών ούδενι ύπέχειτο, έχ Πνεύματος άγίου συλληφθείς, και διά πάντων καθαρώτατος πάσης άμαρτίας μεμενηχώς. Τὰ γοῦν ἀπὸ τοῦ σώματος έπι του Χριστού λεγόμενα, οίον, επείνασεν, έδίψη σεν, έχοπίασε, προσηύξατο, ήγωνίασεν, & δή του σώματός είσι δήπουθεν φυσικά και άδιάδλητα πάθη, ούτω λέγονται, ώς της θείας φύσεως ούδεν ότιοῦν πεπονθυίας · εἰ xal & Υίος τοῦ Θεοῦ, λέγομεν, επείνασε και ήγωνίασε, κατά το άνθρώπινου δηλουότι, διά την άχροτάτην περιχώρης:» καί ένωσιν της θείας φύσεως, άμιγῶς καί άσυγχύτως πρός την σάρχα, χαθάπερ ψυχή πρός το σώμα, ή πυρ πρός την τοῦ σιδήρου φύσιν άμιγῶς διιχνείται, και έαυτό ταζς ύλαις μεταδίδωσι, παραδειγματικώς είπειν.

Τῷ ἀνθρωπίνω μέρει τοίνυν πάντα ἀνήκουσινόσα ταπεινότερον λέγεται, ώς τό, «Τί με ζητείτε άποxτείναι; » xai το έρωταν, «Που τιθείχατε Λάζαρον; , ό ύπό την συχην δρόμος, το ύπαναχωρείν, τό, « Προσεποιήσατο πορρωτέρω πορεύεσθαι. ) Είς τοῦτο δὲ ἀνήχει χαὶ τὸ, ε Θεέ μου, Θεέ μου, ίνα τί με έγχατέλιπε; ; > Καί τὸ, ε Γενόμενος ὑπέρ ήμῶν χατάρα. > Καί τό, ε Αύτός ό Υίδς ύποταγήσεται τῷ υποτάξαντι αυτῷ τὰ πάντα. » Ταυτα γάρ κατ' οίκείωσιν έλεγε, το ήμέτερον οίκειούμενος πρόσωπον, και μεθ' ήμων τάττων έαυτόν. Ήμείς γάρ ήμεν οι έγχαταλελειμμένοι χαι ύποταγής δεόμενοι, ώς άμαρτίας χαι θαγάτου Ενοχοι, χαί τοις του θεου προστάγμασιν άπειθούντες. τῷ στόματι αύτοῦ. ) Διά τοῦτο οῦτε ὡς Θεὸς έγχατελείφθη (είς γάρ Θεός έστι μετά του Πατρό;), ούδ αύ ώς άνθρωπος ήμαρτε διο ούδε έγκατελείφθη, οὐδ' ὑποταγῆς ἐδεήθη. 'Αλλά ταῦτα εἴρηκε τό ημέτερον οίχειούμενος, χαθάπερ είρηται. Περί αύτοῦ γὰρ λέγεται, « 'Ο αξρων τὰς ἀμαρτίας τοῦ χόσμου, > xal, « Αύτος τάς άσθενείας ήμων έλαδε, χαί τὰς νόσου; έδάστασε. »

Το δέ, ε 'Ο Πατήρ μείζων μού έστι, ι τινέ; μέν των άγίων (54) κατά το αίτιον είρητθαι έξελαδον.

<sup>7</sup> Matth. xx1, 19; Marc. x1, 13; Luc. 1x, 10. <sup>8</sup> Luc xx1v, 28; Matth. for. xv, 28. <sup>11+13</sup> Isa. Lui, 9; 1 Petr. 11, 22. <sup>13</sup> Joan. 1, 29. <sup>14</sup> Isa. <sup>8</sup> Joan, v, 19. <sup>9</sup> Joan, xi. 34. <sup>7</sup> Matth. x: xxvII, 46. <sup>9</sup> Galat. III, 13. <sup>19</sup> I Cor. xv, 28. LIII, 4; Matth. vIII, 7. <sup>15</sup> Joan, xiv, 28

(54) Greg. Orat. 56.

510



τῷ προσαρμόζεται. Εἰ γάρ κατά τοῦτο διακριθήσεται και ό Υίδς τοῦ Πατρός κατά τὸ αίτιστον, ῷ τὸ έλαττον ανήκει · και ούτως ο Πατήρ του Υίου - φ μείζονι xal έλάττονι διαχριθήσεται · όπερ ώς πολέμιον τη χαθολική πίστει ούκ είρηται πώποτε. Φησί δε καί δ μέγας 'Αθανάσιος έν τῷ κατὰ 'Απολλιναρίου, « Μείζονα των Πατέρα λέγει έσυτοῦ χαι Υίος χαι τιμών τόν έαυτοῦ (55) Πατέρα. > "Ωσπερ οῦν οὐχ λν τῆ τιμή διαχρίνοιτο ό Πατήρ του Υίου, ούτως οιδέ χατά τό μείζον, χαθό έστιν αίτιος τοῦ έαυτοῦ Υίοῦ · άλλ' έστι μείζων ώς άπλῶς αίτιος και άρχη. Και ώσπερ άργη λέγεται ό Πατήρ του Υίου · ούκ άποδίδοται δε ταύτη τη άρχη και τελεύτησις • και ώσπερ ό μέγας Basileios (56) προκαταρκτικήν altiav είρηκε τ'ν Πατέρα, ή και ώς ό Θεολόγο; Γρηγόριο; (57), « Έπι Β την πρώτην altlav avevention · · · και ούκ αποδίδοται ταύτη τη αίτία και δευτέρα τις και ύπερείδουσα αίτία (ούτω γάρ δύο άρχαι τής ατίσεως άναφανήσυνται) · τον δμοιον τρόπον και το μείζον έπι τοῦ Πατρός κατά το αίτιον, ώς είπον τινές των άγ!ων, αίτίαν έκληπτέου ώς αίτίαν χαθ' έαυτην, χαι ού πρός έτερόν τι λεγομένην. ΕΙ δ' ούν, ό Υίος ώς ελάττων πρός του μείζονα έαυτοῦ ἀποδοθήσεται, δπερ άτοπον.

exponenda secundum se, et non ut ad alived quidpiam dicitur. Alioqui Filius ut minor ad majorem se referctur, quod est absurdum.

Τινές δε των άγίων κατά το άνθρώπινον εξηγήσαντο. Καί ό θείος Χρυσόστομος (58) φησί, «Ταύτα C πάντα πρός την άσθένειαν τῶν μαθητῶν εἴρηχεν. » Εστι τοί.υν λέγειν ότι ποός την των μαθητών ύπόληψιν τοῦτο είρηκεν ὁ Χριστός · ὅτι δή μείζω τον Πατέρα ήγοῦντο, ὡς αίτιον ἀπλῶς, καὶ οὐ πρός τήν έσυτου φύσιν άφορών χαι ύπόστασιν. "Ωσπερ χαι πρός τόν είπόντα, ε Διδάσκαλε άγαθέ, » ε Ούδείς άγαθός, > είρηκεν, ε εί μη μόνος ό Θεός. > Καί

#### <sup>14</sup> Luc. xviii, 18.

(55) Μείζονα τόν Πατέρα λέγει έαυτοῦ. Ας-. cepisse videtur Calecas ex n Dial. cum Anomeo, ubi sie habetur : Μείζονα τον Πατέρα λέγει, μορφήν δούλου λαδών, και τιμών τον έαυτου Πα-τέρα : Majorem Pairem dicit, accepta serti forma, ac qui Patri suo konorem habeat. Totusque in co est, ut solum majorem agnoscat Patrem, qua ipse est, ut solum majorem agnoscat Patrem, qua 1986 homo factus est, et qua natura ad Patrem erat. D beo esse minorem? Que tamen consecutio non Que ipsa expositio non spernenda, satisque ge-numa, nec a textu longius petita est. Athan. 'amen libr. n Contra Arian., p. 365, longe aliter: Mείζων είπεν ού μεγέθει τευ, ούοὲ χρόνφ, άλλὰ Απέμων είπεν ού μεγέθει τινί, ούδε χρόνω, άλλα δια την έξ αυτού του Πατρός γέννησιν · πλην ότι και έν τῷ είπειν, Μείζων έστιν, έδειξε πάλιν της ούσίας την Ιδιότητα · Major, inquit, non quidem magnitudine uni atale, sed quod natus ex illo erat. Quinimo ex his ipsis verbis, Major est, sua substanlie proprietatem demonstravit : nempe divinam sibi naturam æque ac Patre inesse, quod comparatio non sit nisi inter ea quæ sunt ejusdem generis : in aliis to acúyxpitov, aludque et alud magis elu-ceat. Aliaque ibi prosequitur, quibus haud satis cum illo Dialogo conveniat; possitiue inde non levi conjectura abrogari Athanasio, uli etiam abrogant plerique codices, tribuentes Maximo. At, quid Symborum Athanasii nomine celebre, in quo su aiserie : Æqualis Patri secundum divini-

oj ujy xald altio; o llathp tou Ylou to ustov au- A (auctoritate scilicet principii). Non tamen Pater quatenus Filii causa ac auctor est, hoc silu vindicat quod majus est. Sic enim, ca ratione etiam Filius a Patre distingueretur, ut a causa exsistens, sive ut id quod ab auctore est, ad quod attineat, id, quod minus est : inque eum modum Pater a Filio distinguetur, penes majus et minus; quod velut fidei catholicæ a aversum, nemo unquam locutus est. Ait vero etiam magnus Athanasius in libro adversus Apollinarium : « Majorem se Patrem dicit et Filius, et qui Patri suo honorem babeat. » Quemadmodum igitur Pater a Filio honore non discernitur, sic neque quod major est, quatenus Filii sui causa ac auctor est : sed major est ut simpliciter causa seu auctor principiumque. Ac sicut dicitur Pater Filii principium; cui tamen principio non etiam assignatur finitio. Ac sicut magnus Basilius, Patrem Filii originalem causam ac primam dixit; sive etiam ut Gregorius Theologus, « Ad primam referendum causam ; » nec huic causæ etiam secunda quædam causa secundis quasi curis atque opera adjuvans, assignatur (sic enim duplex exstabit creationis principium), codem modo etiam majoris vox in Patre dicta causæ ratione, uti Sanctorum quidam dizerunt, de causa

> Alii vero Sanctorum secundum quod homo eratexposuerunt. Divus quoque Chrysostomus : c Cuncta hæc dixisse ait, pro discipulorum infirmitate.» Dici itaque potest, hoc Christum locutum esse, pro eo ac discipuli existimabant; quod nimirum illi Patrem majorem, ut simpliciter auctorem, putabant, non velut suam ipse naturam spectaret ac personam. Quemadmodum etiam ad eum qui dixerat : « Magister bone, » respondit \*\*, «Nemo bonus,

> tatem, minor Patre secundum humanitatem? Certe nec istud satis convenit cum Athanasii illa expositione; et, ut loquitur Greg. orat. 56, etsi verum demus, non tamen perinde magnum ac honorificum : Tl γλρ θαυμαστόν, el μείζων ανθρώπου Θεός : Quid enim mirum, Deum homine majorem esse? vel, ut verba illa Symboli habent, hominem τῆς altlaς, τὸ δὲ Ισον τῆ; φύσεως ; Nonne perspi-cuum est, majoris vocem, ad causum ; æqualis vero, ad naturam referendam esse? Sic Illar. : Auctoritate principii major, altique. Quod mili clavius, guam quod videtur implicare Calecas. Sit itaque Pater major, quia fons et origo totius Deitais : non tamen inde minor Filius, quod eauidem ipsam Deitatis naturam, quæ est Patris, ex eo nascendo, acceperit. Nec in Trinitate aliud facile loquendum, quam quod Scripturæ sanctorumque vocibus traditum sit

(56) Ad Amphiloch. De Spiritu sancto. (57) Orat. 36.

(58) In Joan. hom. 74.

ł

terrogaverant de die et hora et consummatione : (Nemo, inquit, scit, neque Filius, sed solus Pater.) Sic enim illi tunc existimabant, et ad eorum mentem, se illis accommodans, loquebatur, quod necdum quæ illius erant clare noverant. Multaque alia ejus generis etiam aliis locis figurate dicta sunt in Scriptura, cujusmodi est illud : « Factus est Adam quasi unus ex nobis 14\*.» Sic enim ille animo conceperat, fore scilicet ut Deus fieret, cum revera hoc minime factus sit. Magnus autem Basilius, illud : c Nemo bonus nisi solus Deus, > accipit et ipse guidem ratione humanitatis; ait enim : (Multa etiam Dominus loquitur ex parte humanitatis. > Sumit vero etiam ratione divinæ naturæ. Etenim in una earum quas ad Amphilochium scripsit, sic B ait: ( Non enim extra boni naturam Filius se constituit, cum hæc dicerct; sed cum Pater sit primum bonum, vocem nemo, sic dictam intelligimus, ut subaudiatur primus, Illud item : Nemo novit Filium nisi Pater; non enim illis verbis Spiritui ignorantiam tribuit; sed imprimis Patri testatur competere, quod suam ille naturam noverit; ad eumdem modum etiam illud : Nemo novit horam neque diem, ejus vocem esse qui eorum quæ sunt, ac futura sunt, primam notitiam ad Patrem referat, quique in omnibus Patrem primum auctorem hominibus innuat. »

Ad hæcque rursus in eadem Epistola, ad Matthæi auctoritatem : « De die autem illa et hora ne. C Matbalou photo, « Περί δε της ήμέρας έχείνης xal mo scit, neque angeli cœlorum, nisi solus Pater 17, » hance adhibet expositionem : « Dixisse nimirum ut se distingueret ab Angelis, non autem eodem se

#### 16. Gen. 111, 22. 17 Matth. xxiv, 56.

(59) Καλ από τοῦ ανθρωπίνου μέρους διαλέyerai. Ex parte humanitatis; qua ratione homo γεται. Ex paite humaniatis; qua ratione nomo erat atque hominis partes implebat; cujus exem-plum ponit Basilius (epist. 391) in illa voce : Da mihi bibere, quam Deitalis ait, σαρχί ἐμψύχο κεχρημένης, utentis carne animata. Magis proprie dixisset : Dei; que vox ipsum Aóyov, et habentem bumanam naturam, referat, non Deitatem, quæ ipsa quasi haberi intelligatur ab eodem, ut in qua vere ac per se exsistat. Non placet quod reddit Interpr. Multa Dominum ad humanum dicendi morem locutum, cum hominibus tractantem. Id enim tomm D solus Pater, quis dicat, etiam de Patre ac tota Trinitate, sic tiumano more, proque hominum captu sermonem efformante, plerisque Scripturæ locis, quam tamen neuro probe Theologus and του σνθρωπίνου μέρους Siziérestai dicat, ullive convenire, quod sic Basilins loquitur, quam qui vere homo exsistat, vereque exsistens, partes hominis impleat; qui denique canovopine cuncia susceperit (qua nimirum propensiori consilio homo exstitut, ac in carne, humame salutis negotium gessit), quod totum Græci theologi illa voce significant ; non quod paulo obscurius idem Interpr. Qui omnia secundum Dei dispensationem suscepit; quanquam vox dispensadionis, ipsa eo sensu Latinis familiaris sit. Cord. in Latena, apte quidem illue : άπο τοῦ άνθρωπίνου pápous, ut homo; nec longiori verborum ambage admodium opus. Sequentihus aute... admodum confusus : ίδ της άγνοίας επί τον οίχονομικώς παντα χαταδεξά ενον, και πρ κόπτοντα · Illud

nisi solus Deus. > Ad discipulos quoque qui in- A πρός τους έπερωτήσαντας μαθητάς περί της ήμέρα; και ώρας και της συντελείας, « Ούδεις οίδε, » φησίν, « ούδε ό Υίός · μόνος δε ό Πατήρ. » Ούτω γέρ èxelvo τηνιχαῦτα ἐνόμιζον, xal πρός την αὐτῶν διάνοιαν αύτοις συγκαταδαίνων έφθέγγετο, έπει ούτω τά περί αύτου χαθαρώς ήπίσταντο. Καί πολλά τααυτα εύρηται και ελλαχού σχηματιζόμε α τη Γραγή, ώσπερ τδ, ε Ἐγένετο Ἀδὰμ ὡ; εἶς ἐξ ἡμῶν. > Οὕ:ω γάρ έχεινος υπέλαδε Θεός γενήσεσθαι • τη δ' άληθεία ούκ έγένετο. Ό δέ μέγας Βασίλειος τό, ( 0:δεις άγαθός εί μή είς ό Θεός, , λαμβάνει μέν καί αύτος κατά το άνθρώπινον. «Πολλά γάρ, » φησί, και άπό τοῦ ἀνθρωπίνου μέρους ὁ Κύριος διαλέγεται (59) · , λαμδάνει δε και κατά την θείαν φύσιν. Και γάρ εν μια των πρός 'Αμφιλόχιον επιστολών ούτω φησίν, « Ούχ έξω έαυτον τιθεί; τῆς τοῦ άγαθοῦ φύσεως ὁ Υίλς ταῦτα λέγει· ἀλλ' ἐπειδή πρῶτον άγαθον ο Πατήρ, το, ούδείς, συνυπαχουομένου του πρώτος, jelphobal πιστεύομεν. Και τό, ( Obdal; οίδε τον Υίον ει μη ό Πατήρ. > Ού γάρ έκει άγνοιαν του Πνεύματος κατηγορεί · άλλά πρώτιο τῷ Πατρί ύπάρχειν την γνώσιν της έαυτου φύσεως μαρτυρεί. Ούτω δε και το, ο Ούδεις οίδε την ώραν και ημέραν, > την πρώτην είδησιν των δντων χαί των έσμένων έπι τον Πατέρα άνάγοντος, και δια πάντων την πρώτην αιτίαν τοις άνθρώποις υποδεικιύν...ς ειρησθαι νομίζομεν. >

> Καί έτι πάλιν έν τη αύτη έπιστολη την μέν του ώρας ούδεις οίδεν, ούδε οι άγγελοι των ούρανων, εί μή ό Πατήρ μόνος, > ταύτης τῆς ἐξηγήσεως ἀξιώ, • Ότι πρός άντιδιαστολήν τῶν άγγέλων εἴρηκιν •

> ignorantiæ per dispensationem omnia suscipientem el proficientem, etc. Ego sic : Ignorantiam qui dical, de eo, qui per dispensationem omnia suscepit, quique proficiebat, etc., is a vero nihil aberravit. Ilac Basilii limpida sententia ; dignus certe auctor cujus operum plura illis pares nacta interpretes escent, nec aliter ac Ambrosius in eis labo assent. Istud cliam : Ταύτης μέν ούν άξιουμεν της παραμυθίας το παρά τῷ Ματθαίω χείμενον, Εἰ μη ο Πατηρ μόνος, quod ila mildit Cord. : Hanc quidem consolationem a Matthao propositam consequimur, Nisi sane hominis est Græce pescientis; cum sit : Illud a Matthæo dictum, in hunc modum benigue interpretamur, uli etianu reddidit Mord. riteque Calecas noster exposuit : Taútys átol th, étnyhosws · Quasi hac dignatur expositione; sie lenit, quod paulo durius dictum poterat videri. Gravius in sequentibus mendum, sive usius Cord. est, sive typorum : Έπειδή οι πρόσχειται το μόνο;, ώς χαι παρά τῷ Ματθαίω · Cum addatur adjunclum solus, quod apud Mutthaum jacet. Imo, non addatur : El un ó Hatho - nusquam uovo;, cujas vocis absentia, nihil violentam suam expositionem (Calecie relatam) Basilius contendit. Sed perinde Cord. allirmare quod negat Scriptura, vicissim-que negare quod illa allirmat, ut jam ante annos 20, in Maximi Scholnis ad Diouysium ipsoque Dionysio, quasi per specimen ostendi. Esp: pu-diav quaerat vel ipse Cord. vel qui labis parum Græca interpretamen hominem velint.



έχυταν δέ ού συμπεριέλαδε τοζ έχυτοῦ δούλοι; χατά A numero cum servis compre' endisse, velut pari την άγνοιαν. Παρασιωπήσας ούν ώς όμολογούμενον τό έαυτοῦ πρόσωπου έν τη λέξει τοῦ Ματθαίου ό Κύριος, τους άγγέλους είπεν άγνοείν · ειδέναι δε τόν Πατέρα μόνον, την του Πατρής γνώσιν, κατά τή πωπώμενον, και έαυτοῦ είναι λέγων. Αὐτός γάρ είπε, ε Πάντα δσα έχει ό Πατήρ, εμά έστι. > Καί, · Καθώς γινώσχει με ό Πατήρ, χάγώ γινώσχω του liaτέρα. > Thu δε του Μάρχου βησιν, « Περί δε της ημέρας εχείνης η ώρας ούδεις οίδεν, ούδε οι άγγελοι οἱ ἐν ούρανῷ, οὐδὲ ὁ Υίός, εἰ μη ὁ Πατήρ, > ούτως έξηγείται, « "Οτι ούδεις οίδεν, ούτε οί άγγεhos tou Deou, all' ous avis Yide Eyves, et ut & laτήρ. > Τουτέστιν, ή αίτία τοῦ είδέναι τον Υίδυ παρά του Πατρός. Έπειδή γάρ έξ αύτου γεννάται, xal δμοούσιος αὐτῷ ἐστι, την αὐτην οὐσίαν τῷ Πα-  $^{\mathbf{B}}$ τρί και γνώσιν έχει. « Και έπει, » φησιν ό θείος Κύριλλος, ε τὸ σύμπαν τοῦ Υίοῦ ἐχ τῆς τοῦ Πατρός ούσίας πρόεεσεν, ούδ' αν ό Υίος ήδει την γνώσεν τών brtwv, ei uh & Hathp. )

Ταύτα μέν ούτως. Τό δέ, ε Πάτερ, δοξασόν με τή δήξη, ή είχον, πρό του τόν κόσμον είναι, παρά σο!, ) διά την πρός ήμας φανέρωσιν τε και πίστω. σιν είρηται. Καί γάρ ώς φησιν ό Δαμασκηνός, κ Αύτος μέν γάρ δεδοξοσμένος ήν τε καί Εστιν · άλλ' ήμιν ούκ ήν φανερωθείσα και πιστωθείσα ή δόξα αύτου χατά το ύπο του Άποστόλου είρημένον, «Του όρισθέντος (60) Υίοῦ Θεοῦ ἐν δυνάμει χατά Πνεῦμα άγιωσύνης έξ άναστάσεως νεχρών. > Διά γάρ των θευμάτων και της άναστάσεως και της επιφοιτή- C σεως τοῦ άγίου Πνεύματος έφανερώθη τῷ χόσμψ ότι Υίός έστι του Θεού · > άντιχρυς τῷ θείφ Βασιλείω ταυτά λέγων, δς φησιν, ε 'Από τῆς θαλάσσης χαί των άνέμων ύπαχουσάντων αύτῷ έγνώρισαν αύτου την θεότητα. > Και γάρ ή δόξα ή φυσική του θεοῦ τοῦτ' ἐστὶ τὸ γεννασθαι ἐχ Πατρός ἐἰδίω; χαὶ άνάργως . Όσπερούν εί τις αύτον είς κτίσμα κατάγει, δσον το έπ' αύτῷ, την δόξαν τοῦ Θεοῦ χαθαιρεί. ούτω και κατά το άκόλουθον, ό συναίδιον και όμότιμον και όμοούσιον όμολογῶν τῷ Θεῷ και Πατρί δοξάζει αύτον τη δόξη, ή είχε προ πάντων των αιώνων.

Eiol δέ xal τινα έπι Χριστοῦ λεγόμενα xati την έπι νούν διαίρεσιν (61). "Αν γάρ τη διανοία διέλωμεν την φύσιν τοῦ Θεοῦ Λόγου xai την σάρxa, ἄτινα D ένεργεία είσιν άχώριστα, λέγεται δοῦλος χαι άγνοῶν· χαι γάρ της φύσεως της δούλης χαι άγνοούσης ην τό προσληφθέν και εί μη ήνωτο τῷ Θεῷ Λόγψ ή

suam personam, de qua exploratum esset, in ca Matthæi auctoritate, angelos dixit nescire, solum autem Patrem scire, nempe Patris cognitionem per reticentiam, suam ipsius esse dicens. lpse ening dixit : Omnia quæcunque habet Pater, mea sunt '\*. Et: Sicut novit me Pater, et ego cugnosco Patrem. 191 Marci autem auctoritatem : « De die illa et hora nemo scit, neque angeli in cœlo, neque Filius, nisi Pater 10, > sic exponit : « Nemo scit, neque apgeli Dei; sed neque Filius ipse sciret, nisi Pater.» Hoc est, nisi Pater Filio sciendi auctor esset. Quia enim ex illo nascitur, cique consubstantialis est, camdem cum Patre et substantiam et notitiam habet : Et quia, inquit divinus Cyrillus, quidqui l Filii est, ex Patris substantia procedit, ne Filius quidem rerum scientlam nosset, nisi Pater. »

ignorantia ipse laboraret. Silens ergo Dominus

Atque hæc quidem ita : Illud vero : « Pater, clarifica me claritate quam habui apud te, antequam mundus esset, apud te 11, > tum ob manifestationem inter nos dictum est, tum ob astruendam #dem. Ut namque ait Damascenus : « Ipse quide.a clarificat us erat atque est ; nobis tamen ejus claritas perspicue cognita ac certo explorata non erat, juxta ac ait Apostolus, Qui declaratus est Filius Dei in virtute secundum Spiritum sanctificationis ex resurrectione mortuorum \*\*. Per miracula enim et resurréctionem adventumque Spiritus sancti, manifesta. tum est mundo, esse Filium Dei. > Quibus palam eadem ac divinus Basilius loquitur, dum ille ait : « Mari et ventis obtemperantibus, illius Deitatem cognoverunt. » Ac sane naturalis Dei claritas ac gloria hæc est, nasci ex Patre sempiterne et absque principio; quemadmodum etiam si quis in creatorum sortem detrahat, quod in ipso est. Dei claritatem atque gloriam destruit. Sic etiam consequenter, qui Deo et Patri coæternum parique honore ac consubstantialem co fitetur, eum clarificat ca claritaie, quam ante omnia sæcula habebat.

Dicuntur vero etiam quædam de Christo, ut mentis cogitatu dividitur. Si enim subtili cogitatu Dei Verbi naturam ac carnem diviserimus (quæ quidem actu minime separari possunt) servus dicitur atque ignorans. Nam quæ natura assumpta est, serva erat et ignorans; ac nisi caro Deo

<sup>10</sup> Joan, xvi, 15. <sup>10</sup> Joan. x, 15. \*\* Marc. xiii, 33. \*\* Joan. xvii, 5. \*\* Rom. 1, 4.

(60) Tov opiovertos. Qui prædestinatus, habet Vulg. exponitque subtilius Præceptor Angelicus, aliique Latini. At Græci declaratum, manifestatum exponunt, quo spectant quæ hic a Caleca allata sunt; nec est cur ea expositio displiceat, quam plurium graviorumque Patrum auctoritas fulciat.

(61) Kata thr eal rour Staipsour. Habet Cord. uno contextu cum Basilii superioribus, paulo aliis verbis. Sed non exstant in ilia Epistola Basilii.

Quod fallentibus oculis legit logvais Emivolais, red. ditque, intellectualibus vestigiis, valde absonum est. Nempe est, isyvalç διανοίαις, subtilibus cogitationibus, quod sequentibus vocibus exponit, ht. vou dentais gavtaslais, vixque aliis verbis aplies Latine reddatur : Minutis enim mentis phantasiis Corderii, sats durum est. To iyvoç vestigium, omnibus differt a voce loxvos, nec unquam lxvais vel izvaï; roddiderit.

381

Verbo unita esset, serva atque ignorans foret. Ob A σέρξ, δούλη ήν και άγνοούσα. Άλλα δια την καθ unionem tamen hypostaticam, nec serva erat, nec pro humana imbecillitate, ignorantia ulla laborabat. Secundum hunc modum, etiam Patrem appellavit Deum suum 28.

Cum itaque multa nomina secundum diversas rationes de Christo dicta sint, operæ pretium est, ut quæ sublimiora sunt, divinæ naturæ tribuamus; quæ vero humiliora, divinæ : quæ autem communia sunt, composito; uni scilicet Christo, qui Deus est et homo. Ac necesse est, ut communia hæc nomina ac parti utrique convenientia, unius Christi esse intelligamus, cunctaque ex illo proficisci opera, ut ex una persona, cum tamen unumquodque opus ad id, quod ei proprium est, referatur ; ita nimirum ut divinum opus, in deitatis referamus naturam; humanum vero, humanitati ascribamus. Aliud porro est divinum opus; aliud autem humanum. Dumque eam teneamus fidem, non errabimus. Ex quibus omnibus naturarum, quæ unitæ sunt, distinctio noscitur, quodque, ut sancti (ac imprimis divinissimus Cyrillus) loquuntur, nou idem sint in naturali qualitate Deitas et humanitas; tametsi unus sit Filius et Christus et Dominus, qui nimirum personæ ratione sit unus, cum nullo modo unio hypostatica inde dividatur, -quod naturalem distinctionem agnoscimus.

Cum hac autem incarnatione, nihil Patrem ac Spiritum habuisse commune confitemur, præterquam voluntatem solam ac beneplacitum : heneplacitum autem et voluntatem cum dicinus, ab eo beneplacito bonaque erga nos voluntate Filium haudquaquam sejungimus, Unus enim Deus est cum Patre et Spiritu, unaque et individua natura. Unde etiam cum dicimus, Quod in mundo erat ob assumptant carnem, quodque per eam ipsum Filium Dei ac Deum agnosceremus, nunquam tamen Patri absens erat; sed et natus ex Virgine versansque in sterra, ac cuncta ut homo sustinens, inseparabilis cum Deo et Patre ex quo æternaliter nascitur, et cum divino Spiritu, erat. Nunquam enim Deus fuit Verbi expers. Meminisse enim debemus, non decuisse ut unquam Filius Patri deesset, aut Filio Spiritus, nec fieri posse, ut ulla n sectio aut divisio in sancta Trinitate intelligatur, ita nimirum, ut aut Filius a Patre, aut Spiritus a Filio disjungatur, quod aiunt Gregorius Theologus et divus Basilius docetque, illos secutus, Damascenus, his verbis : « Necesse vero est Verbum etiam Spiritum habere. )

Quia vero dicebamos esse quidem Deum unam substamiam, quæ et Trinitas est, Patremque Deum perfectum esse, ac similiter Filium, nec non Spiritum sanctum ; ideirco dicimus, juxta ac san-

\*\* Joan. xx, 17.

(62) Orat. 25, p. 441. (65) Libr. 5 contra Eunom., etc. υπόστασιν ένωσιν ούτε δούλη ξυ ούτε τγνόει κατά την ανθρωπίνην ασθένειαν. Κατά τον τρόπον τούτον και θεόν αύτοῦ τὸν Πατέρα ἐχάλεσε.

Πολλών τοίνυν όνομάτων έπι του Χριστού χατί διαφόρους τρόπους είρημένοιν, δεί τα ύψηλότερα διδόναι, τη θεία φύσει, τὰ δὲ ταπεινότερα, τη άνθρωπίνη · τά δε κοινά τῷ συνθέτω, ήγουν τῷ ενὶ Χριστῷ, ὅς ἐστι Θεὸς χαὶ ἄνθρωπος· χαὶ τὰ χοινά ταῦ 2 και άμφότερα όχείλομεν γινώσκειν είναι του ένλς Χριστοῦ· καὶ πάντα τὰ γενόμενα πκρ' αύτοῦ, ὡ; ἐκ μιας υποστάσεως, έχάστου έργου άναφερομένου είς τό έαυτοῦ οίχεῖον. τουτέστι το μέν θείον έργον άναφέρειν τη της θεότητος φύσει, το δε άνθρώπινον τη άνθρωπίνη. "Αλλο δε θείον Εργον· άλλο δε άνθρώπ νον. Καλ ούτω πιστεύοντες, ού πλανηθησόμεθα. Έξ ών απάντων των μέν ένωθεισων φύσεων ή διαφορά γινώσκεται, καί ότι, ώς φασίν οι άγιοι, και μάλιστα ό θειότατος Κύριλλος, Ού ταυτόν έν ποιότητι φυεική Οεότης και άνθρωπότης είς γε μην Γίος και Χρ:στις και Κύριος ένος δντος αύτοῦ κατά το πρότωπον • κατ' ούδένα τρόπον διά την επίγνωσιν της φυσικής διαφοράς μεριζομένης της χαθ' ύπόστασ:ν ຂໍາພໍດະພຽ.

Ταύτης δε της σαρχώσεως όμολογούμεν ότι κατ' ούδένα τρόπον ό Πατήρ και το Πνεύμα το άγιον κεχοινώνηχεν, εί μη χατ' εύδοχίαν χαι θέλησιν μόνον. Οταν δε κατ' εύδοκίαν και θέλησιν λέγωμεν, ού χωρίζομεν τον Υίον της εύδοχίας ταύτης χαι της άγαθῆς πρός ήμας θελήσεως · εἶς γάρ Θεός έστι μετά τοῦ Πατρός και τοῦ Πνεύματος · και μία φύσις και άτμητος. "Οθεν εί και λέγομεν "Οτι έν τῷ κόσμφ ην διά την της σαρχός πρόσ)ηψιν, και το διά ταύτης αύτον Υίον του Θεού και Θεόν ήμας επιγνώναι. άλλ' ούδέποτε τοῦ Πατρός ἀπῆν · ἀλλά και γοννώμενος έχ Παρθένου και διατρίσων έν γη και πάντα πάσχων ώ; ἄνθρωπος, άχώριστος τῷ Θεῷ xal Πατρ!, έξ ού άτδίως γεννάται, συνήν, χαι τῷ θείω Πνεύμστι. Ού γάρ ξιν ποτε Θεός άλογος. Μνημονευτέον γάρ ώς ούχ Επρεπεν έλλείπειν ποτέ ή Υίον Πατρί, ή Πνεύμα Υίφ · xal ώς ούχ έστι δυνατόν έπι της άγίας Τριάδος τομήν ή διαίρεσιν έπινσηθηναι · ώς ή Υίον χωρ ; Πατρός νοηθηναι, ή το Πνεύμα του Υίου διαζευχθηναι · άπερ ό Θεολογος Γρηγόριος (62) και όθείο: Βασίλειος (63) φασίν. Οίς και ό Δαμασκηνός έπόμενος (64), « Δεί δε τον Λόγον και Πνεύμα έχειν, » διδάσχει.

Έπει δε ελέγομεν, "Οτι μία μεν Εστιν ούσία ό Θεός, ή και Τριά; έστι · και ό Πατήρ τέλειος Θεός, και ό Υίος ώσαύτως, και το Πνεύμα το άγιον διά τούτο φαμέν χατά τον άγιον Διονύσιον (65) και τού;

(64) Lib. 1, c. 7. (65) De divin. nom. c. 2.



χώθη έν μιφ τών αύτης ύποστάσεων. Καλ γάρ ό θείος Πούλος φησίν, « Έν άψτῷ κατοικεί παν το πλήρωμα τής θεότητος σωματικώς. > τουτέστιν εν τή σιρχί αύτου. Οι δε ταυτά λέγοντες άγιοι τον δμοιον τρόπον φασίν, ότι ή τοῦ Θεοῦ Λόγου ὑπόστασις όλη τη άνθρωπίνη φύσει ήνώθη έν μια ύποσκάσει. Έπει xal έφ' ήμῶν όλη άνθρωπίνη φύσις έν έχάστω τελεία esti, napadeiypatixus elneiv. Kai yap ouder eveλιπεν · άλλά τά του τελείου άνθρώπου πάντα άνέlabe, owna, yuxty vospav xal logixty, xal sa τούτων άδιάθλητα ίδιώματα. Το γάρ ένος τούτων λειπόμενον ούχ έστιν άνθρωπος.

proprietates, que nullam criminis labem habeant. Quod enim horum aliquo deficitur, nec homo cansealur.

"Ολον τοίνυν ανέλαδε τον άνθρωπον, Ινα σωτηρίαν Β όλω τώ πεσόντι χαρίσηται. ι Το γάρ απρόσληπτον άθεράπευτον. > 'Αμαρτίας δέ, ή τής χατά νοῦν, ή της κατ' ενέργειαν, ούδαμή κεκοινώνηκεν. Κατά νουν δέ έστιν άμαρτία, όταν τις σύνθηται το πονηρόν ποιήσαι · κατ' ενέργειαν δε, σταν και Εργοις αύτο τελειώση. Τούτων μέν ούδέν, τά δέ της φύσεως άδιάδλητα πάντα είχεν . οίον την πείναν, την δίψαν, την δειλίαν, τον πόνον, την άγωνίαν, την του θανάτου παραξτησιν · & τοίς άνθρώποις φυσικώς ένυπάρ-עשונו, xal דה שלטאל דטידשי טאלאבודס · דאך אמדמ דאי έμαρτίαν, ή της μετά θάνατον τοῦ σώματος διαλύστω; φθορά (66), ούδαμώς. "Οθεν κατά τά είρημένα πίθη φθαρτέν το του Κυρίου λέγομεν σώμα, έφο. σον δηλονότι συναναστρεφόμενος μεθ' ήμων, ούχ ώμίλη τε [συνωμίλη σε ή προςωμ.] τῷ θανάτψ, ἄφθαρ- C τον δε μετά την άνάστασιν, ούτε των ύπερειδόντων τό σώμα, και ών πρότερον προσεδείτο, δεόμενον, ούτε τενά διάλυσιν και φθοράν υπομένον ούδέποτε. Εί δε και τροφής μετά την άνάστασιν ήψατο, άλλά τούτο κατά φυσικόν λόγον ούκ ην · διό πυρί ιείφ, και ώς αύτος οίδε, ταύτην άνηλωσθαι λέγομεν. Διά δέ την τής άναστάσεως πίστωσιν οίχονομιχώς έγεγόνει, ωσπερ χαι ταίς χερσίν άνθρωπίναις ψηλαφηθήναι · xairoi τουτο πρός το xexteiguérov των θυρών είσελθειν έναντιότητα είχε. Και γάρ το ψηλαφηθηναι δυνάμενον χαι φθείρεσθαι άναγχαζον (67). χαί το άφθαρτον ψηλαφηθήναι άδύνατον.

δελους Επεντας άγιους, ώς όλη ή θεία ούσια έσαρ» A-clus Dionysius, cuncligne alii saucti docent. Totam divinam substantiam in una suarum personarum incarnatam esse. Quippe cum dicat divus Paulus e Habitare in eo omnem plenitudinem divinitatis corporaliter 14, > hoc est, in carne ejus. Qui autem hæc dicunt sancti, eodem modo etlam Dei Verbi personam toti humanæ naturæ in una hypostasi dicunt esse unitam. Nam et in nobis tota humana natura in singulis perfecta exstat, ut exempli causa istud afferam. Neque onim aliquid ei desideratum ; quin ea quæ perfecti sunt hominis assumpsit omnia ; corpus scilicol atque animam intelligendi ac rationis vi præditam, borumque

> Totum itaque assumpsit hominem, ut ei, qui totus corruerat, salutem impartiretur : « Nam quod assumptum non est, curationis est expers. > Nullum vero cum peccato, sive quod mente agitur, sive quod actu perpetratur, unquam habuit commercium. Peccatum quod in mente agitur, vocamus, cum quis consenserit animoque destinaverit ut malum operetur, actum vero, cum et operibus rem peregit. Horum vero Christus nihil, cuncta vero quæ naturæ sunt, vacantque omni crimine, hæc habebat; cujusmodi sunt, fames, sitis, formido, lassitudo, mortis anxius timor ejusque fuga ae recusatio; quæ quidem hominibus natura insunt, horumque corruptioni subjacebat : ei vero corruptioni, quæ est a peccato, vel qua corpus post mortem dissolvitur, nequaquam obnoxius fuit. lácirco etiam juxta eos, qui dicti sunt, affectus, Christi corpus corruptibile dicimus, quatenus scilicet versans nobiscum, morte functus est : incor ruptibile vero post resurrectionem, cum iis quibus sustentatur corpus, pro prioris vitæ necessitate, nihil ei opus esset, net ulli unquam dissolutioni ac corruptioni subjaceret. Sin autem etiam post resurrectionem cibum accepit, non tamen id pro naturali exstitit ratione. Quare divino igni, et ut ipse novit, consumptam eam escam dicimus. Certa vero consilii ratione istud actum est, ad conciliandam fidem resurrectioni, sicut et quod mani-

bus humanis contrectaretur; quanquam huic contratium videbatur, quod clausis jaquis ingressus est. Nam quod palpari potest, etiam corrumpl necesse est, ct quod incorruptibile est, palpari non potest.

Πάντως ελ άφθαρτον το έαυτοῦ σώμα ην κεκλει- D σμένων των θυρών είσελθόν. 'Αλλ' ώσπερ άνθρωπος γεννηθείς, παρθένον την τεχούσαν εφύλαξε, χαι δύο ταῦτα συνῆψε, παρθενίαν χαι τόχον, τὰ ἀνθρώποις άδύνατα • ούτω χάνταῦθα ξένον τινά χαι άδιανόητον

1. Coloss. 11, 9.

(66) Τῆς διαλύσεως φθορά. Διαφθοράν habet Pseimus xv, 18, quem Petrus (Act. 11, 17) exponet de Christo; bincque ejus corpus minimé dissolutum ostendit, sed ubi paululum mortem degustasset, illaque defunctum, ad incorruptionem reparatum esse. Hoc enim vult illud Calcen, npocoulings to baváto, per cas scilicet passiones, quas versans

PATROL. GR CLII.

Prorsus vero ejus corpus incorruptibile erat. quod januis clausis ingressum est. Verum sicut natus homo, cujus partu effusus est, servavit virginem, atque duo bæc cogulavit hominibus inco: cessa, virginitatem ac partum, sic hic quoque,

nobiscum sponte exsolvit; uhi inscitus scriba, oby Suthyse, subdiderat. Sicque ipsemet Calecas paulo inferius, istud ipsum respiciens, quandiu in mundo egit, et morti et reliquis innoxiis passionibus obnoxium fuisse, ait : Kabánzp einouev . Ut dictum a nobis fuit.

(67) Greg. papa hom. 10 in Evang.

modo, Salvator noster, corpus suum post resurrectionem et incorruptibile exhibuit et palpabile, ut nempe exhibendo incorruptibile, ad spiritalla certamina alque præmia fideles provocaret, quod vero præbebat palpabile, ad lidem confirmaret. Ut itaque ejusdem nobiscum naturæ, diversæ tamen claritatis, corpus suum ostenderet, selpsum et palpabilem exhibuit et incorruptibilem. Quandiu igitur, ut supra dicebamus, in mundo versabatur, morti pariter, iisque omnibus, quas dizimus, naturalibus ac innoxiis passiouibus obnoxius fuit (idcirco nimirum, quod assumpserat perfectum hominem) in quibus ut homo certavit, modumque quo hæc in nobis moderanda sint, ostendit : nec committendum ut bruto quedam impetu extraque rationem, natura nostra dominchtur.

587

Etenim ut homo, humanam voluntatem habuit : verum illa subjecta erat divinitatis ipsius voluntati, uec contrarie movebatur ; sed bæc quoque ut homo volchat ac faciebat; quæcunque nimirum divina cjus volunt>s suadebat. Concedente enim divina natura, propriis humanæ naturæ innoxiis passionibus pro tempore afficiebatur, ut et spontaucam mortem eligeret; ac rursus eadem concedente ipsam recusaret. Ait enim ipse : « Potestatem habco ponendi animam meam, et iterum sumendi cam \*\*. > Et : « Nondum venit hora mea \*\*. » In nobis autem non ita accidit ; quin potius liberi arbitril nutu, haud raro prava voluptate seducti, C caruis voluntatem præferimus, quæ Dei voluntati adversatur animique perfectioni. De hac enim dictum est : « Caro concupiscit adversus spiritum, spiritus adversus carnem 17. >

Ex his porro solvitur etiam illa quæstio, Quid causæ sit, cur ante annum tricesimum signa edere non cæperit. Cum snim omnium consensu exploratum sit, Deus cum esset, factum esse perfectum hominem, uno dempto peccato ; liquet, in quantum Deus erat, etiam cum pueriles ac infantiæ annos ageret, potuisse signa bæc humanitus edere. Tametsi enim ait Evangelista : « Jesus autem proficichat sapientia et ætate et gratia 18, > non ita intelligendum, quasi paulatim cresceret, atque ab D eo quod est potentia, ad actum perfectiorem (uti se res in hominibus habet) procederet : « Quid enim co, quod a principio perfectum erat, perfectius esse possit? > sed quia in ejus vultu gestuque, ut homo erat, venustas atque gratia elucebat. quodque paulatim per operationes, pro cujusque ætatis gradu congruentes, ipsius delegebatur divinitas; ut auctor est Gregorius Theologus, Quia enim zetatis humanze, ac scientize perfectio illo maxime consummatur tempore, ideirco etiam ipse cum esset factus homo, sicut reliqua omnia susceperat (nam etiam circumcisus est et in templo

\*Juan. x, 18. 16 Jun. 11, 4, 17 Galat. v, 17. \* Luc. 11, 52.

110vo quodam vinque omnem mentis superaute A τρόπου δ Σωτήρ ήμων χαι άφθαρτου μετά την άνάστασιν και ψηλαφητόν το έαυτου έδειξε σώμα . Ινα διά μέν του άφθαρτον δείξαι έπι τους πνευματικούς άγῶνας καί τά άθλα τούς πιστούς προσκαλέσηται. διά δε του ψηλαφητόν αυτό παρασχείν πρός την πίστιν ήμας βεδαιώση. Ίνα τοίνον της αυτής δυ ήμιν φύσεως χαι δόξης ετέρας το εαυτού σώμα δείξη, χαι ψηλαφητόν χαι άφθαρτον έδειξεν έαυτόν. «Έως μέν ούν, χαθάπερ είπομεν, έν τῷ χόσμφ διέτριδε, και θανάτω και τοίς είρημένοις άλλοις απασι τοίς φυσιχοίς χαι άδιαδλήτοις ύπέχειτο πάθεσεν (έπει τέλειον άνείληφεν άνθρωπον), έν οίς και ώς άνθρωπος tywvisaro, xal toeife mu; raura xal to typiv oixoνομείσθαι δεί, και μη άλόγως ύπο τούτων την ήμετέραν χατεξουσιάζεσθαι φύσιν.

> Και γέρ, ώς μέν Ενθρωπος, είχε το άνθρώπινον θέλημα. ὑπετάτσετο δε τῷ θελήματι τῆς έαυτοῦ θεότητο;, και ούκ έχινειτο ύπεναντίως · άλλά ταῦτα χαι ώς άνθρωπος ήθελε χαι εποίει, δσα δηλονότι χαι τό θείον αύτου θέλημα. Συγχωρούσης μέν γάρ της θείας φύσεως, χατά χαιρόν ξπασχε τά ίδια της άνθρωπίνης φύσεως άδιάδλητα πάθη, ώς χαι το τον έχούσιον προελέσθαι θάνατον συγχωρούσης δε πάλιν, τον αύτον παρητήσατο. Αύτος γάρ φησιν, e 'Egoudian Exa Osivat the wurth you, xat mike λαδείν αύτήν. • Καί, « Ούπω έληλύθει ή ώρα μου. • Έφ' ήμων δε ούχ ούτω συμδαίνει · άλλά διά την του αύτεξουσίου βοπήν, πολλάχις φαύλης ήδονής Ένεχα άπατύμενοι, τό της σαρχός προαιρούμεθα θέλημα, δπερ έστιν έναντίον τῷ θελήματι του Θεοῦ, και τῆ τῆς ψυχής τελειότητι. Περί τούτου γάρ είρηται, « Ή οάρξ έπιθυμεί κατά του πνεύματος • το πνεύμα κατά τής σαρχό;. )

Έχ τούτων δελύεται, και τίνος ένεκα μη πρότερον των τριάχοντα χρόνων ήρξατο σημεία ποιείν. Εί γάρ διά πάντων όμολογείται ότι θεό; ων, τέλειο; εγένετο άνθρωπος χωρίς άμαρτίας, φανερόν ότι ώς uer Deog eduvato nai raidinty thinian nata to άνθρώπινον έχων, ταῦτα τὰ σημεία ποιείν. Εί γάρ καί φησίν ό Εύαγγελιστής, « Ίησοῦς δὲ προέχοπτε σοφία χαι ήλιχία χαι χάριτι, > ού νοητέον ότι χατ' άλίγον ηύξάνετο, και άπό του δυνάμει είς ενέργειαν έντελεστέραν ώς οι άνθρωποι προήει - « Τί γάρ του άπαρχής τελείου γένοιτ' αν τελειότερον ; ) άλλ' ότι κατά τὸ ἀνθρώπινον ῶρα καὶ χάρις ἐπέλαμπε τῷ τούτου προσώπω · και ότι καταμικρόν διά των ταίς ήλικίαις άναλογουσών ένεργειών ή τούτου παρεγυμνοῦτο θεότης, ώς Γρηγόριος ὁ Θεολόγος φησίν. Έπειδη γάρ ή τελειότης της άνθρωπίνης ήλικίας χαί γνώσεως έν τούτω τω χρόνω μάλιστα τελειουται, διά τοῦτο χαι αύτος ανθρωπος γεγονώς, ώσπερ τάλλα άνεδέξατο πάντα (χαί γάρ χαι περιετμήθη. και τῷ ναῷ προσηνέχθη κατὰ τζν νόμον. Αύτος γάρ φησιν, ε Ούχ ήλθον χαταλύσαι τον νόμον, άλλά πληρώσαι, » ίνα μη αντίθεος δόξη). εύδηλον ότι

588

Digitized by Google

הסמדרגושה olxelous אמי הססטקאטישטט דה בבר דה; אלוχίας της άνθρωπίνης φύσεως χαι τελειότητι · ίνα און אשמה אוטמבדו של אדומבואדואטטה בוימו, דאיואמטים των παθών άκμαζόντων, πρός τούς άγωνας και τούς πειρασμούς άποδύεσθαι. Έπει και αύτος τότε κατά των παθών ήγωνίσατο. « "Ηχθη γάρ, » φη stv. « ό Ιπουύς είς την Ερημον ύπό του Πνεύματος, Ινα πειρασθή ύπο του διαδόλου, και ίνα μη δόξη κατά φαντασίαν άνειληφέναι τον άνθρωπον (68). Εί γάρ χαί τούτου γενομένου πάλιν τινές έτόλμησαν τοῦτο είπείν, εἰ μηδέ ταῦθ' οῦτως ψχονομοῦντο, τί οὐχ av sinoy ; Kaizor xal mod toutou dia tives apoδρώς έαυτδν ψπέφαινεν. Ο γάρ έν τῷ σπηλαίψ έστηρ xal of arreson was of Maron, was to tou impou meoov avay workers, xal tives two ypapparters in- B oropicat, popupara un pepadaxira, el xal ol maρίντες ού συνίεσαν, άλλα ταῦτα Θεόν αὐτόν ὑπεδείχνυςν. Όμως το συνεχώς περί πολλών έμπροσθεν δημηγορείν και διδάσκειν, μαθητάς επαγόμενον και ποιχίλα θαύματα ένεργούντα διδασχολίας άξίωμα προδαλλόμενον, τοῦτο ώς ού προσηχον τη τῶν ἀνθρώπων παιδική ήλικία πρότερον παρητείτο, ίνα μή δόξη χατά φαντασίαν άπαντα πράττειν, χαθάπερ elmoney\_

589

xatà tòu autòu tpónou nal ta orqueia npoellate. A oblatus, pro ce ac len jubebat"; ait enim ipse : · Non veni solvere legem, sed adimplere 20, , re Dei advernarius videretur); manifestum est secundum eumdem modum etiam animo destinasse ut signa operarctur, pro co scilicet ac humanas usturæ habitui ac perfectioni conveniens aptumque erat : ut nos jactantiz non studere doceret, statimque cum effectus vigeant, ad certamina ac tentationes prosilire. Nan et ipse adversus affectus secondum id tempus decertavit : « Ductus est enim, inquit, Jesus in desertum a Spiritu, ut tentaretur a diabolo 31. . Ne iten: specie tenus of quasi spectro haninem assumpsièse videretur. Nam si etiam cum so ita ros habuerit, non defuerunt rursus, qui sic . contigisse dicere ausi sint ; nisi ea consilii ratione res administraretur, quidnam dicturi essent? Quanquam etiam prius quibusdam exhibitis vel obscure sese demonstrabat. Stella enim in antro et angeli ac Magi 29; itemque in templi medio leger, ac nonnullis scribarum, cum litteras non didicissot, os occludere \*\*, etsi non intellexerunt, qui aderant, bæc tamen eum Deum esse indicabant. Assidue tamen de multis coram concionari atque docere, discipulorum turba comite, variaque pa- trando miracula, magistri etiam dignitate assumpta

alque munere, id vero ut non satis puerilem bominum ætatem addecens, prius repudiavit; ne, quemadmodum dicubamus, quasi spectro sensusque spectatorum ludificando, omnia gerere videreier.

Αίλως το, καθά φησιν ό Θεολόγος Γρηγόριος έν τω είς τά Φωτα λόγω (69), ε Έπει άπέχειτο τον ששרק הושי שמישדטי שהסוובויםו, המידם בטילהמוובוי בלבו πρός τό πάθος, δαα του πάθους . την ανάδειξιν, τό βάπτισμα, την ένωθεν μαρτυρίαν, το πήρυγμα, την συνδρομήν του πάθους, τά θαύματα · και ωσπερ έν σώμα γενέσθει μη διεσπασμένον μηδε άπερρηγμένον τοις διαστήματιν. Έχ μέν γάρ του βαπτίσματος xal τοῦ κηρύγματος ὁ τῶν συντρεχόντων σεισμός (70) (outo yap & Frach xalet the xaiper exerver). ex de דטי האקטטור א דשי סקורנשי בהופרוצור אמו כא שמיμετα τῷ Εύεγγελίψ προσάγοντε. Έχ δε τούτων δ obivog. Ex de toutou to place en de tou placu; τό της επιδουλής και της προδοσίας . έκ δε τούτου ό σταυρός, και δοοις σε εώσμεθα. + 'Αναλαδών το!νυν την ανθρωσίνην φύσιν, και ώς ανθρωπος διά πάντων άγωνισάμενος, χαί νικήσας μέν τον άντίπα-

"Luc. 11, 24, 22. " Matth. v, 10. " Matth. Iv, 1. " Matth. 11, 2. " Luc. 11, 9, 16.

(68) Sic passim Chrysostomus.

(69) Oral. 40. (70) 'Ο τών συντρεχόντων σεισμός. Respi-cil illud Matth. XXI, 14 : Είσελθόντος αύτοῦ εἰς Teposolume, testoon nasa & molic . Cum intrante eo Hierosolymam, commota est universa civitas. Quasi æstu quodam agitata, pro certantium parlium studiis, aliis propensa voluntate Christum suscipientibus, subique regen adhibentibus, aliis tanta ejus claritate infrendentibus, accensaque odu flamma, in ejus necem anhelantibus. Sic dicium Gregorio et Scripturæ civitatis orioudv, qui reddat Bill. : Confluentis multitudinis terræmotus; non placet, perindeque reddiderit alius, aquæ-motus; cum idem Matthæus eam vocem utrique

Alioqui vero, ut ait Gregorius Theologus orat. in Lumina : « Quoniam repositum illi erat ut salatis hominum causa mortem subiret, omnia atique, quæ ad passionem spectabant, ad passio. nem concurrere oportebat; nimirum, ostensionem, baptismum, testimonium de cœlo, prædicationem, multitudinis concursum, miracula, et velut unum corpus fieri, non divulsum, nec temporum intervallis disjunctum et interroptum. Etenim ex bap- ' tismo et prædicatione turbæ confluentis commotio (sic enim Scriptura tempus illud vocat). Rursus ex populi multitudine et frequentia 'signorum editio et miracula, quæ Evangelio admoverent. Ex his nata invidia, ex invidia odium : ex odio, insidiae et proditio. Hinc postremo cruz, et quibus omnibus salutem consecuti sumas. > Assumens ergo humanam naturam, et ut homo certamen omne

D elemento nibil violente tribuat (viii, 24, et xxviii 2) duramque nimis sit, cum metaphorice ad homines transfertur, vel terrie meminisse, vel aquæ; et non magis animorum motum, commotionem. æstum sen fluctuationem ac tumultum reddere. Hesych. : sstoude, spóuce ut licet xat' igo-zhv de terra communius diei videatur, sieque Latini cam vocem terramotus accommodaverint ; aliis omnibus, quie ullo modo concuti possunt, ac commoveri impressione aliqua aut passione, com munis st. Solum indicavit Theologus, illa voce ingentem animorum commotionem Hierosolymis significari, qua velut mare æstuans aut terra tremens civitas tota videretur, hoc exordio crucem Salvatori parans.

. 590

decertans, victoque adversario, ipse semper in- A dov, iv objevt of frendetc, xal rodia radius ora victus perseverans, multaque passus, quorum nos eramus rei, ut qui propria voluntate ac consilio peccantes, alieni a Deo facti eramus, postremo mortuus atque sepultus, illius potitus est, qui ob peccatum, humanum genus imperio mancipaverat, coque condemnato, ab illius nos exemit servitute, qua cruce functus est ac morte. Si enim ob primi Adæ cuipam, velut labem quamdam ad nos usque diffusam, divina sententia in nos latam mortis pænam incurrimus \*\* : quomodo non potius, Filii Dei morte justificabimur, ejus scilicet, qui veterem Adam sine peccato assumpsit, ac novus ipse Adam exsistit 4. Siguidem, ut ait Apo-tolus : « Damnationem peccati solvit in carne sua »«, » interempto peccato. Ac si propter veterem illum B inimici et a Deo desertores facti sumus, quomodo non per ipsum etiam admovebimur, interque Dei necessarios ac amicos cooptabimur ?

Diabolus namque a Dei gloria prolapsus, qua superbia in eum elatus est, animi mortem incurrit : siguidem a Deo recedere, hoc animi mortem definiunt. Corporis vero mortem, in co positam quod animus a corpore separetur, non subiit, eo quod expers corporis erat. Non fereus autem priore se honore excidisse, hominemque Dei gloriam consecutum esse, invidit nobis quod Deo propinqui facti eramus, velutque objecta esca capiens, a Dei mandatis abstraxit, atque peccati noxam invexit. Sic itaque duplicem nobis mortem con- C scivit ; primam quidem, animi, tumque etiam corporis, cujus ex peccatis indicta nobis necessitas fuit : e Mortem enim, inquit, Dous non fecit, nec delectatur in perditione hominum \*\*. > Etenim mors peccati damnatio est 22. Idcirco etlam nobis, qui mortale corpus induti sumus, inducta est. Medii enim mortalis sortis ac immortalis a Deo formati Ineramus, ut siquidem in bono ac honesto perseveraremus, immortalitatem consequeremur; sin autem malum diligeremus, mortem sustineremus. Qui enim liberi arbitrii conditi simus, nullam exterius ut vel virtutem amplectamur, vel vitium sequamur, necessitatem habemus. Unde et merito digni damnatione ac laudibus sumus : quippe qui motus principium, cum aliquid agere voluerimus, D πράττειν. ex nobis habeamus.

Dei itaque Filius factus homo, animi quidem mortem non sustinuit. Quomodo cnim, qui ex Virgine natus esset : et in cujus ore non est inventus dolus \*\* ! Ideirco nec corporis quidem morti obnoxius erat, qua ratione ab omni immunem culpa vitam tradoxerat. Operanı tamen conferente diabolo per deicidas Judæos sponte eam suscepit propter nos. Mori enim poterat quod veterem Adamum induerat. Et quia nt moreretur in causa non fuit peccatum originis, suum rursus corpus recepit.

ήμας έδει παθείν ώς οίχεια γνώμη άμαρτόντας και άλλοτριωθέντας Θεοῦ, τέλος ἀποθανών καὶ ταφείς, ύπερέσχε του διά την άμαρτίαν της άνθρωπίνης φύσεως χατεξουσιάσαντος · χαί χαταδικάσας αύτζν, ήλευθέρωσεν ήμας της δουλείας εχείνου, τῷ έαυτοῦ σταυρφ τε και τω θανάτω. Εί γαρ δια την άμαρτίαν του πρώτου 'Αδάμ, χαθάπερ τινά λύμην μέχρις ήμων διαδοθείσαν, ύπεπέσαμεν τῷ θανάτφ Χαταχρ.θέντες, πώς ου μαλλον διχαιωθησόμεθα δια του θανάτου τοῦ Υίοῦ τοῦ Θεοῦ, τοῦ τὸν παλαιὸν 'Αδάμ άναμαρτήτως άναλαδόντος και νέου Άδάμ χρηγατίσαντος ; 'Επείπερ, δ φησι Παύλος, « Το χατάκριμα της duaptias Elusev in th sapel abrou, . τοῦ θανατου θανατωθέντος. Και εί δια τον παλαιον έχεινον έχθροι και άποστάται γεγενήμεθα τοῦ Θεοῦ, πώς ού δι' αύτον χαι προσαγθησόμεθα χαι οίχειωθησόμεθα τῷ Θεῷ ;

Και γάρ ό μεν διάθολος της του θεου δόξης έκπεπτωκώς διά την ύπερηφανίαν αύτου, ψυχικόν υπέμεινε θάνατον · έπει το αποστήναι θεού, τούτο ψυχικόν δρίζονται θάνατον · σωματικόν δε θάνατον, δς έστι τῆς ψυχῆς ἀπὸ τοῦ σώματος χωρισμὸς, οὐχ Επαθεν, επείπερ άσώματος ήν. Ού φέρων δε έαυτόν όρξιν της προτέρας έχπεπτωχότα τιμής, τον όξ άνθρωπον της του Θεου δόξης ηξιωμένον, έφθάνησεν ήμιν της παρά τῷ Θεῷ πλησιότητος, χαι δελεάσας άφείλχυσε των του Θεου προσταγμάτων, και την άμαρτίαν είσηνεγχεν. Ούτω τοίνου διπλούν ήμίν έποίησε θάνατον πρώτον μέν τον ψυγικόν είτα χαλ τόν σωματικόν, τόν τοίς άμαρτήμασιν επαγόμενον. « Θάνατον γάρ, » φησίν, « ό Θεός ούχ έποίησεν, ούδε τέρπεται έπ' άπωλεία ζώντων. » Καί yap & Bavaros apaprias tori xarabixy. And xal ήμιν θνητόν σώμα περιχειμένοις επήγετο. Μέσοι γάρ θνητότητος και άθανασίας επιλάσθημεν, ίν' εί μέν έν τῷ χαλῷ διαμένοιμεν, άθανασίαν χληρονομήσωμεν · εί δε το χαχόν άγαπήσομεν, τον θάνατον ύπομένωμεν. Αύτεξούσιοι γάρ γεγονότες, ούδεμίαν άπό τῶν έξωθεν ή πρός άρετην ή πρός xaxiav άνάγχην έχομεν. "Οθεν χαι διχαίως άξιοι χατα-Sing xal excluse eques, are the apply the xiefσεως οίχοθεν χεχτημένοι, όταν τι προαιρώμεθα

Ο τοίνυν Υίδς τοῦ. Θεοῦ γενόμενο; άνθρωπο;, ψυχικόν μέν ούκ έπεπόνθει θάνατον. Πώς γάρ, δ; έχ Παρθένου γεγέννηται, ούδε εύρέθη δόλος έν τῷ στόματι αύτου; Διά τουτο ούδε τον σωματιχόν άποθαγείν ώφειλε, χαθότι άναμάρτητος διεδίω. Ομως τοῦ διαδόλου συνεργήσαντος διὰ τῶν θεοχτόνων Ίουδαίων, έχών αύτον ύπεδέξατο δι' ήμας. 'Αποθανείν γαρ έδύνατο, τον παλαιον 'Αδάμ ένδυσέμενος. Και έπείπερ ούχ άπέθανε διά την προγονικήν άμαρτίαν, πάλιν το έσυτοῦ σώμα άνείλετο.

. \*\* Rom. v, 15. \*\* 1 Cor. xv, 45. \*\* Eohes. n, 14. \*\* Sap. 1, 13. \*\* 1 Cor. xv, 56. 1 Petr. n. **2**3.



# DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLIC.B.

----

Τῷ σύν θανάτω το διαδόλου διπλοῦν ἐπάθομεν 🗛 θάνατον · τῷ δὲ ἀπλῷ καὶ ἑνὶ θανάτω τοῦ Χριστοῦ τφ προαιρετικώ του θανάτου ήλευθερώθημεν, xal έζωποιήθημεν δι' αύτου. Καλ, ώς φησιν 'Hoatas. ι Τω μίλωπι αύτου ήμεις πάντες Ιάθημεν. > Εί γέρ και σωματικώς άποθνήσχομεν διά το θνητόν σώμα, άλλά πάλιν άναλαδείν πιστεύομεν τὰ σώματα ήμων έν δόξη, δταν ό Χριστός φανερωθή ή ζωή ήμῶν, κατά τον μαχάριον Παύλου · χαίτοι είς τον χατά του θανάτου άγῶνα οὐδὲν ήμεζς αὐτῷ συνηράμεθα. Διά δε το χοινόν της ανθρωπίνης φύσεως, ην άπασαν προσελάδετο έν μιξ ύποστάσει, και διότι Κύριον καί δεσπότην αύτον επιδοώμεθα και Σωτήρα πανηγυρίζομεν, και τους επινικίους φδομεν αύτώ είς την του θανάτου νίχην, χοινωνούς της νίχης ποιείται και την ελευθερίαν χαρίζεται. Του γάρ θιού τοῦ Πατρός, και Υίοῦ και τοῦ Πνεύματος χαταδικάσαντος τον διάθολον, ώς άδίχως έπενεγκόντα τῷ ἀναμαρτήτῷ τὸν θάνατον, οὐκ ἐκρατήθη ὑπὸ τοῦ θανάτου ή αὐτοζωή ' ἀλλ' ὡς Κύριος τῆς δόξης ύπερδαλλούση εξουσία τον άρχοντα του σκότους xai τάς ύπ' αύτῷ δυνάμεις χατήνεγχε, χαι την ioyuv ixelver diduce . xal outer tas his forget tas άγίων, οι και αυτόν εξεδέχοντο, τους δεσμούς διαββήξας απέλυσε; χαι μεθ' έαυτοῦ ταύτας ανή-Yayev, ileudepla riuhsag. Eri os zat rov ele autor άρτι τότε πεπιστευχότων · άνελάδετο δε το έαυτοῦ σώμα, και άνέστη τριήμερος νικητής του θανάτου, τά σχεύη τοῦ άρχοντος συντρίψας, και καθάπερ αίχμάλωτον αύτον χαταστήσας.

Elta xal equivy rols madritals, xal bears xal έψηλαφήθη, διά μόνην την της άναστάσεως, ώς έγημεν, πίστωσιν \* και τέλος είς τον ουρανόν άνελήρθη πάντων όρώντων, επι μηδενός τούτου πρότερον γεγονότος. 'Ο γάρ 'Ηλίας άρπαγείς, ούκ είς ούρανόν, άλλ' ε ώς είς ούρανόν » άρπαγήναι λέγεται. « Ούδεις γάρ άναθέδηχεν είς τον ούρανον, εί μή ό έχ τοῦ οὐρανοῦ χαταδάς. > Καὶ ὁ μὲν ὑπ' άλλου, ό δε Χριστός αύτός ύφ' έαυτοῦ είς τόν ούρανόν άνεφέρετο. Πρωτότοχος οδν έχ των γεχρών χαι άπαρχή των κεκοιμημένων γενόμενος, ελπίδας ήμιν παρέσχετο του και ήμας τον δμοιον άναστήσεσθαι τρόπον, και αύτῷ παραστήσεσθαι, τῷ ἀρχηγῷ τῆς σωτηρίας ήμών, ή δοξασθησομένους, ή χολασθησομένους άθάνατα · δτε δηλονότι, χαθώς πιστεύομεν, D το δεύτερον πάλιν ελεύσεται χρίναι ζώντας χαι νεx00ú;.

Ό τοίνυν κατά τῆς ἐνθρωπίνης φύσεως ἐπαιρόμενος, καὶ τὴν οἰκουμένην ὡς νοσσιὰν καυχώμενος καταλήψεσθαι, νῦν δφ' ἡμῶν ἐμπαίζεται καὶ γελάται τῶν τὸν Χριστὸν προσκυνούντων, τὸν αὐτὸν ὁμοῦ Θεὸν καὶ ἄνθρωπου, καὶ βοώντων, « Ἐπεφάνη ἡ χάρις τοῦ Θεοῦ ἡ σωτήριος πᾶσιν ἀνθρώποις, παιδεύουσα ἡμᾶς, Γνα ἀρνησάμενοι τὴν ἀσέδειαν καὶ τὰς κοσμ κὰς ἐπιθυμίας, σωφρόνως καὶ εὐσεδῶς ζήσωμεν ἐν τῷ αἰῶνι τούτω. › Οὐκέτι γὰρ

Diaboli itaque morte duplicem passi sumus mortem ; unaque ac simplici Christi morte illi sponte suscepta, a morte liberati sumus et per cam vivificati. Alque, ut Isaias loquitur : « Livore ejus nos omnes sanati sumus 16. » Tametsi enim corpore morimur, quod mortale corpus habeamus; credimus tamen rursum nos corpora nostra recepturos in claritate ", cum Christus apparuerit vita nostra, uti auctor est beatus Panlus; quamvis agone quo mortem superavit, nihil ei a nobis operae collatum sit. Ob naturæ tamen communitatem, quam omnem in una persona accepit, et quod Dominum herumque eum invocamus et Salvatorem laudamus, ac victorize illi cantica canimus pro mortis tropzo, socios nos victoriæ facit ac libertatem tribuit. Deo enim Patre et Filio et Spiritu condemnante diabolum, quod injuste eum morte effecerit qui nullius peccati ipse reus erat, teneri a morte ipsa vere vita non potuit \*\*; sed tanquam Dominus gloriæ excellenti potentia tenebrarum principem una cum subjectis ei potestatibus profligavit 43, eorumque robur dissolvit; atque in eum modum sanctorum quidem animas (cujus spe tenebantur) disruptis vinculis absolvit, libertatisque nunera donatas, una socum roduxit, eorumque præterea, qui tunc recens in eum crediderunt. Resumptoque suo corpore triduanus mortis victor revixit, contritis principis vasis, ac seu captivum carceri ac vinculis addixit.

Deinde etiam se discipulis conspicuum fecit, et manducavit, ac palpari voluit, ob fidem resurrectionis solum astruendam 44, uti diximus ; ac demum cunctis videntibus in coelum ascendit, cum in nullo sic unquam contigisset. Nam Elias raptus est, non in coelum, sed, e quasi in coelum > raptus perhibetur \*\*. « Nemo enim ascendit in cœlum, nisi qui descendit de cœlo \*\*. > Ac quidem Elias, alio sublevante. Christus vero, inse a se ferebatur in cælum. Qui igitur e primogenitus ex mortuis et primitiæ dormientium ", » factus sit, spem nobis præbnit, fore ut et nos eodem modo resurgamus, ipsique coram sistamur, qui noster auctor exsistat salutis 48, ut aut immortalem gloriam, aut supplicia reportemus, tune nimirum, cum (sicut credimus) secundo iterum veniet vivos atque mortuos judicaturus.

Is igitur qui adversus humanum genus efferebatur, quippe qui volut nidum <sup>49</sup>, se terrarum orbem comprehensurum gloriabatur, a nobis muc Christi Del simul hominisque cultorihus illuditur ao deridetur, quippe qui clamemus : « Apparuit gratia Dei salutaris omnibus hominibus, erudiens nos, ut abnegantes impietatem et sæcularia desideria, sobrie et pie vivamus in loc sæculo <sup>40°</sup>.» Non enim jam deinceps nobis exprobrabit ac condemnabit, quod

•• Isa. LHI, 5. •• Coloss. III, 4. •• Act. II, 24. •• Luc. xJ, 22. •• Act. I, 3, 4, 9. •• IV Reg. H, 14. •• Joan. III, 13. •• Coloss. I, 18 | Cor. xI, 20. •• If; Cor. v, 10. •• Isa. x. 14. ••• Tit. II, 11.

Digitized by Google

ne unus quispiam sit, qui ejus peccati signaculi A ήμιν όνειδίσει τε και κατακρινεί, ώς ούδείς έστι της expers sit, ita nimirum, ut eo illi communicantes ac socii, sub potestate ac communione ipsius diri mundi rectoris ac peccati auctoris necessario simus. Habemus enim ex nostro genere velut donarium hostiamque offerre, quam scilicet Dei Filius citra omnem peccati labem assumpsit carnem, perfectum nimirum hominem, quo cum etiam congressus hostis, penitus profligatus est : « Venit enim, inquit, princeps mundi hujus, et in me non inveniet quidquam ... Et : « Nunc princeps mundi bujus ejicietur foras 81. )

In cœlum ego receptus, sedensque a dextris Dei ac Patris, quem nobis per se ipse reconciliavit, ob peccatum ab eo aversis ac cum mundi rectore foodere sociatis etiamnum Deum ac Patrem interpellat pro nobis, uti ait Paulus 85. Ac quidem ea ratione qua est homo, obsecrat; ut autem cum Patro et Spiritu unus Deus est, supplicum suscipit vota. Magna itaque bominibus collata dignitas, magna fiducia, ingens honos. Audenter enim dixerimus, Deus hominibus ministrat; homo omnium angelorum religioso famulatu adoratur'et colitur, habemus in cœlis fratrem et amicum. Ipse enim primus in multis fratribus voluit appellari. Ait enim : « Dicite fratribus meis ... Et : « Non jam vocabo vos servos, sed amicos \*\*. , Ita sane ut nobis contingat quod Paulus ait : « Gratia salvati sumus, et non ex operibus legis ... Quid enim tali unquam gratia C majus fuerit, quod DeigFilius propter nos cum nihil ipsi prærogassemus, sponte sua homo factus, a simulacris et errore atque legis umbra nos liberaverit, verumque nos ac justum cultum docuerit; mediatorque noster ac pontifex factus, ipse a se chirographum peecati nostri disruperit \*\*, Deoque admoverit, ac cum illo reconciliaverit, suisque fidelibus necessitudinem secum, mercedem donaverit, ut firmissima spe sæculum hoc transeuntes, cum emigraverimus, ac post rerum universitatis in integrum restitutionem cum eo versemur.

Est ltaque in dextera Del et Patris, e qui est in D sinu Patris, "> quamvis inter nos uti pollicitus est, usque ad consummationem versetur 39, regitque et conflat nostram vitam, quæ in abscondito intelligitur \*\*; quam et inde jam per sacramenta auspicamur; consummationem vero illius in futurum exspectamus, si modo non negligentem operam adhibere videbimur, tanța nimirum socordia, ut exiguæ temporaneæque voluptatis causa, tantom munus prodamus, sed omni diligentia, per illius mandata ab euque tradita sacramenta, in patriam 'nostram contendamus, atque ad eam recurramus, eique ut capiti tanquam membra nectamur, ac sicut

αύτοῦ σφραγίδος τῆς ἀμαρτίας ἀμέτοχος, ῶστε χατά ταύτην αύτῷ χοινωνοῦντας, ὑπὸ την έξουσίαν xal μετοχήν αύτου του δεινου χοσμοχράτορος xal άρχηγοῦ τῆς άμαρτίας ἀναγκάζεσθαι είναι. Έγομεν γάρ έκ της ήμετέρας φύσεως ώσπερ άνάθημα και θυσίαν προδάλλεσθαι την ύπο του Υίου του Θεου προσληφθείσαν σάρχα άναμαρτήτως, τον τέλειον άνθρωπου · ψ και προσδαλών ό έχθρος, κατακράτος ήττήθη. « Έρχεται γάρ, » φησίν, « & άρχων τοῦ κόσμου τούτου, και έν έμοι εύρησει ούδέν. > Και, «Νύν ό άρχων του χόσμου τούτου έχδληθήσεται ŧεω. >

'Αναληφθείς ούν, και καθίσας έν δεξιά του Θεού και Πατρός, δυ ήμιν δι' έαυτοῦ κατήλλαξευ, άπαλlorpueleiow exelvou bia the duaptian, xat to xoσμοχράτορι προστεθείσιν, έτι χαι νῶν ἐντυγχάνει όπλρ ήμων τῷ Θεῷ και Πατρί, καθά φησι Παῦλος. Και ώς μεν άνθρωπος, παρακαλεί · ώς δε Θεός είς μετά τοδ Πατρός και του Πνεύματος, τάς ικεσίας δέγεται. Μέγα ούν άξίωμα τοίς άνθρώποις δέδωκε. μεγάλην παρρησίαν, μεγάλην τικήν. Και γαρ θαρβούντως αν είποιμεν, "Εστι Θεός άνθρώποις διαχογήσας · Εστιν άνθρωπος ύπο πάντων προσχανούμενος των άγγέλων · Εστιν ήμιν έν ούρανοις άδελφός χαί φίλος. Αύτος γάρ έν πολλοίς. άδελφοίς πρώτος χαλείσθαι ήξίωσεν. « Είπατε γάρ, » φησί, « πρός τούς άδελφούς μου. > Καί, « Ούχέτι ήμας χαλώ δούλους, άλλά φίλους. , "Ωσθ' ήμιν δ φησι Παύλος συμδαίνειν. « Χάριτι έσώθημεν, και ούκ έξ έργων νόμου.» Τί γάρ αν είη της τοιαύτης χάριτος μείζον, ή τον Υίδν τοῦ Θεοῦ δι' ήμας μηδέν προεισενεγχόντας άνθρωπον γεγονέναι θελήσαντα, τῶν εἰδώλων και τῆς πλάνης και της τοῦ νόμου σκιδε ήμας ἀπαλλάξαι. και την άληθινην και δικαίαν διδάξαι λατρείαν, και μεσίτην και άρχιερέα ήμων γενόμενον, δ:' έπυτου τό χειρόγραφον της άμαρτίας ήμων διαβρήξαι, καί την πρός τον Θεόν προσαγωγήν τε και καταλλαγήν εργάσασθαι · και μισθόν δωρήσασθαι τοίς πειθομένοις αθτῷ τὴν πρός αὐτὸν οἰχείωσιν · ῶστε μετά βεδαιοτάτων έλπίδων τον αίωνα τουτον περαιουμέ-אסטב, עבדם דאי מאמאטסוי אמן דאי דסט המידטב מהסצםτάστασιν αύτῷ συνέσεσθαι ;

Έστι τοίνον έν δεξιά του Θεού και Πατρίς « ό ών είς του κόλπου τοῦ Πατρός, > καίτοι μεθ' ήμών wy ws untersto Ews and annerstates. Rai of xoromer και συνίστησι την ήμετέραν ζωήν την έν χρυπτώ νοουμένην, ήτις την άρχην εντεύθεν διά των μυστηρίων λαμδάνει · την τελείωσιν δε έπι του μελλοντος δέχεται, αν μόνον μη φανώμεν άμελούντες, τοσούτον, ώστε μικράς ήδονής και προσκαίρου χάριν προδούναι την τοσαύτην εύεργεσίαν · άλλ' έπιμελώμεθα διά των έντολων αύτου και των παραδεδομένων ήμιν ύπ' αύτοῦ μυστηρίων πρός την πατρίδα ήμῶν έπείγεσθαι, και είς αύτον άνατρέχειν · και τούτω ώς χεφαλή καθάπερ μέλη συνάπτεαθαι • και ώσπερ

30. \*\* Joan. x11, 31. \*\* Rom. v111, 34. \*\* Act. xx1, 23. \*\* Joan. \*\* Coloss. 11, 24. \*\* Joan. 1, 8. \*\* Matth. xxviii, 20. \*\* Col. 111, 3. \*\* Joan, xiv, 30. \*1 Joan. xii, 31. \* Joan. xx, 17; xv, 15. 50 Erbes. n. 8.



έν έμπέλο χλήματα μένωμεν · άλλα μη έξω βιφέν- A paimites in vite maneamus, non vero foras projecti, τες, δαπάνη πυρός μηδέποτε σδεννυμένου γενώpela.

#### KEPAA. C.

#### Hept tur ( puotnolur.

Παραδέδοται γάρ ήμιν και θεία τινα μυστήρια, δι' ών έξεστι τελουμένους άγιάζεσθαι, τους είς αύτον πιστεύοντας, και το ζητούμενον κατορθούν. Έπει γέρ ό τοῦ Χριστοῦ θάνατο: ῶσπερ τις χαθολιχή αίτία τῆς ἀνθρωπίνης σωτηρίας ἐστί · δεί δὲ την καθόλου altiav άρμόζειν πρός Εκαστον των άποτελεσμάτων · άναγχαΐον ήν δοθήναι τινα φάρμαχα τοίς άνθρώποις, δι' ών αν συνάπτηται τούτοις ή διά τόν θάνατον τοῦ Χριστοῦ γενομένη εὐεργεσία, xaì δι' ών ή πνευματική συνίσταται ζωή καθ' όμοιότητα της άνθρωπίνης ζωής. Ταυτα δε δι' αίσθητών γίνεσθαι πορεδόθησαν, ότι και ο άνθρωπος αίσθητός ών, διά τῶν αἰσθητῶν ἀνάγεται πρός τὰ νοητά. צהבו 32 בי דה מיטףשהויה לשה סוהאה דמבור בטףוoxetat (71) . of may de else tobutol xal taxtixol יוֹן; סטעמדי אוֹן (שוֹן, ol YEVWUVTES. ol 62 Thy yoonγίαν δεχόμενοι και την τάξιν, της πόλεως νομοθέται xal άρχοντες · κατά τοῦτον τον τρόπον xal ή πνευματική συνίσταται ζωή.

Ποπερ οδν Εχαστον των δντων δια της γεννήσεως λαμδάνει την ζωήν, οδτω χατά την πνευματιχήν ζωήν και ήμεζς αναγεννώμεθα διά τοῦ βαπτίσματος · δπερ ού μόνον την προγονικην ημών άμαρ- C τίαν άναιρεζ, άλλά χαι τάς γενομένας όπ' αύτοῦ τοῦ βαπτιζομένου, πρὸ τοῦ βαπτίσματος δηλονότι. ού μήν τάς μετά ταῦτα γινομένας. Καλ γέρ, ώ; ό θεολόγος φησί Γρηγόριος, « Άφεσιν έγει των ήμαρτημένων, ού των άμαρτανομένων. »

Τό μέν ούν όρώμενον έν τῷ βαπτίσματι ύδωρ ιστίν ή δε άγια Τριάς νοητώς παρούσα, είς ήν βαπτίζεσθαι προσετάχθημεν, χαρίζεται την άναγέννησιν ταύτην. δ δή βάπτισμα και ο Χριστός έδαπτίσατο · ούχ ώς χαθάρσεως δεόμενος, άλλ' ίνα την ήμετέραν άνακαινίση φύσιν, και διδάξη και την τρόπον του τελείου βαπτίσματος. τα γάρ πρό τούτου, τύπου και έτοιμασίας λόγον έχοντα, άτελη ήσαν · δτε και το μυστήριον ανεφανερώθη της άγίας Τριάδος, του μέν βαπτιζομένου Υίου άγα- η πάσθαι παρά τοῦ Πατρό; όμολογηθέντος διά φωνής είς τον άέρα τυπωθείσης, και τάς άνθρωπίνας άχολς πληρωσάσης, τοῦ δὲ άγίου Πνεύματος έν είδει σωματικώ περιστεράς έπι τον βαπτιζόμενον χαταπτάντος.

Πάλιν פאבן דט צביטקטבי פול דאָר מטבאקטבטר פאן דאי όφειλομένην ποσότητα χαταντά, δίδοται χαλ ήμιν דבאבוסדוק האבטעמדומקק לסצטסק לומ דקק דסט עטρου (72) χρίσεως · εν τούτω γάρ δείχνυται πνευματική ίσχύς, δταν shu του Χριστού πίστιν τολμώμεν transon marrow opororeiv . nat ut dia tiva alogunullo unquam tempore exstinguibilis ignis pabulum efficiamur.

#### CAPUT VI.

#### De septem pacramentis.

Tradita enim nobis sunt quædam divina sacramenta, quibus licet initiatos sanctificari (eos scilicet qui in ipsum credunt) ac quod est votorum adipisci. Quia enim Christi mors velut universalis quædam causa est humanæ salutis, ac necesse est causam universatem singulis quibusque effectibus aptari, plane necessarium erat jut quædam hominibus remedia darentur, quibus beneficium Christl morte paratum, illis conjungeretur, ac quibus spiritalis constituitur vita, velut fere humana ipsa vita conflatur. Hæc vero per sensilia fleri traditione accepimus, quod et homo cum sensilis sit, per sensilia, ad ea quæ spiritalia sunt, erigatur. Quia vero in humana vita duplex occurrit ordo, alii enim sunt qui subministrent, ordinentque corporalem vitam (nempe parentes), slii vero qui subministrationem ordinemque suscipiant, qui nimirum civitatem legibas inslituunt, ac pro magistratus eam officio regunt. Ad cumdem modum spiritalis vita constituitur.

Quemadmodum igitur unaquæque res per generationem vitam accepit, sic nos quoque secundum spiritalem vitam per baptismum regeneramur, quo non solum a primis parentibus contracta peccati labes aufertur, sed et quidquid illi delictorum commissum sit qui eo initistur, ante baptismum scilicet. non quæ post ipsum committuntur. Ut enim a't Gregorius Theologus : « Remissionem habet corum delictorum quæ commissa sunt, nou quæ commi tuutur. e

Quod igitur in baptismo conspicuum est, aqua est, sancta trinitas vero spiritaliter assistens (in , quam baptizari præceptum accepimus) hanc regen-rationem tribuit. Quem baptismum etiam Christus suscepit; non quasi lpse emundatione indigeret, sed ut naturam nostram innovaret ac instanraret, modumque nos perfecti baptismatis doceret. Quæ enim priora exstiterant, cum figuræ ac præparationis rationem haberent, imperfecta erant, quando nimirum etiam sanctæ Trinitatis mysterium declaratum est, Filio, qui baptizabatur, paterna voce in aere formata, hominumque aures implente, ejus dilectionis præconium habente; ac Spiritu sancto in specie corporali columbæ in lpsum descendente.

-Rursus vero; quia quod natum est, per augmentum ad debitam devenit quantitatem, nobis quoque per unguenti unctionem spiritalis roboris perfectio confertur. In hoc enim elucet spiritale robur ac perfectio, cum Christi fidem in conspectu hominum confiteri audemus, nec ullo pudore aut metu seu

(71) Greg. orat. 40.

(7.3) Unguenti sacramentum nostri vocant Confirmationem.

etiam id causæ est, cur in fronte accipiamus, ut fidem confiteri minime erubescamus. In manibus item ac pedibus, ut arma virtutis ac justitiæ, hæc Deo exhibeamus. Unde et Christi signo consignamur, ejus scilioet crucis, qua et ipse Christus pugnavit ac vioit, ut ostendamus sub quo imperatore militiam geramus. Porro unctio hæc ex oleo et aromatibus paratur, ut tum bonam famam in mundo conversantes ex operibus habeamus, quæ velut odoris fragrantia late diffundatur, tum vero ut sicut athletæ in arenam descensuri ungebantur, sic et nos pro Ecclesiæ decretis cum tempus vocaverit, decertemus.

Rursus quemadmodum corporalis vita naturali indiget cibo ut augestur et roboretur ac contineatur geu conservetur, sic et in spiritali vita spiritalis cibus datus est, ut per eum, qu' sunt renati, et conserventur et augeantur. Est autem iste cibus perceptio Christi corporis atque sanguinis; panisque ac vini symbolis traditur, quod his communius homines ad corporalem cibum utantur. Per hoc autem sacramentum Donfinicae passionis memoriam ac prosentiam accipimus. Ipse enim ( Dominus noster Jesus Christus, > uti ait sacrum Evangelium, « qua nocte tradebatur, accepit panem et gratias agens, fregit (in frusta scilicet conscidit divisitque), dixitque discipulis suis: Accipite, comedite, hoc est corpus meum, quod pro C vobis frangitur in remissionem peccatorum. Similiter et calicem, postquam cœnavit, dicens : Hic est sanguis meus, qui pro vobis et pro multis effundetur in remissionem peccatorum. Adjecitgue : ( Hoc facite in meam commemorationem ". ) Itaque per hoc mysterium annuntiamus ejus mortem. t quasi ei per affectuum seu vitiorum mortificationem commorientes, per ipsum vivificamur et in gloria resurgemus. Ait enim Apostolus : « Quotieseunque manducaveritis panem hunc, et calicem ejus hiberitis, mortem Domini annuntiabitis, > ejusque resurrectionem consitebimini, « donec veniat ". »

Quonam igitur modo convertantur panis et vinum in Christi corpus et sanguinem, humanus D χαι αξμα τοῦ Χριστοῦ, ἀνθρώπινος λόγος είπειν οὐ sermo eloqui non potest; quia tamen creaturæ arbiter hoc modo se rem habere testatus est, quemadmodum credimus ejus verbo mundum ex nihilo onditum esse; ac semel quidem in principio

40 Luc. xxii, 19; I Cor. xi, 23. 11 Cor. xi. 26,

(73) Ita ritu Græco: nobis sola in fronte unctio, sed et manuum impositio, qua illi carent.

(74) Το υπέρ υμών πλώμενον. Lucas διδόμε-ν v habet, quam vocem Paulus sic illa altera reddidit, respiciendo speciem panis, qui sic proprie ulasdaı dicatur; frustatim dividi; nempe κοπτε-gozi et κατατέμνεσθαι, ul Calceas exposuit. Nec video ut ad corpus Christi in specie propria, et ut

ignavia ab -ea confessione deterremur. Atque A νην ή φόδον δειλιώμεν και άποφεύγωμαν. Διά τούτο και εν τῷ μετώπφ λαμβάνομεν, ίνα μή alσχυνώμεθα ταύτην όμολογείν (73) · xal έν ται; χερσί και τοίς ποσίν, ίνα δπλα άρετης και δικαιοσύνης ταυτα τῷ Θεῷ παραστήσωμεν · δθεν xal σημειούμεθα τῷ σημείω τοῦ Χριστοῦ, τουτέστι τῷ τούτου σταυρφ, δι' ου και ό Χριστός επολέμησε και ένίκησεν · ίνα δεικνύωμεν ύπό τίνι στρατηγώ ταττόμεθα. Η δέ χρίσις αυτη έξ έλαίου και άρωμάτων χατασχευάζεται, ίνα όμου μεν φήμην άγα. θην από των έργων έχωμεν έν τῷ χόσμφ άναστρεφόμενοι, καθάπερ όσμην διαδιδομένην όμου δέ, ώσπερ οι άθληται τω ελαίω ήλειφοντο άγων:ζό-

μενοι, ούτω και ήμεις όπερ των της Έκκλησίας

δογμάτων τοῦ χαιροῦ χαλοῦντος άγωνιζώμεθα. Πάλιν ωσπερ ή σωματική ζωή φυσικής τροφής δείται, ίνα αύξη και έδραιοι και συγκρατή την φύσιν, ούτω και έν τη πνευματική ζωή πνευματική έδοθη τροφή, ίνα διά ταύτης οι άναγεννηθέντες xal τηρῶνται xal αύζωνται. Αυτη δέ έστιν ή μετάληψη τοῦ σώματος και αίματος τοῦ Χριστοῦ • ήτις δι' άρτου και οίνου παραδέδοται, οίς κοινότερον οι άνθρω. ποι πρός την σωματικήν χρώνται τροφήν. Καί διά του μυστηρίου τούτου μνήμην και παρουσίαν λαμδάνομεν τοῦ -δεσποτιχοῦ πάθους. Αὐτὸς γάρ ‹ ὁ Κύριος ήμων Ίησους Χριστός, > xaθά φησι το ieply Εύαγγέλιαν, ε έν τη νυχτί ή παρεδίδοτο, λαδών άρτον xal edžapisthja; Exlase (toutestiv, Exoys, xatitiμε), και είπε τοις μαθηταίς ,αύτου, « Λάδετε, φ= γετε • τοῦτό ἐστι τὸ σῶμά μου, τὸ ὑπέρ ὑμῶν κλώμενον (74) είς άφεσιν άμαρτιών. Καί το ποτήριον ώσαύτως μετά το δειπνησαι, Τοῦτό ἐστι το αἶμά μου το ύπερ ύμων χαι πολλών έχχυνόμενον είς άφεσιν άμαρτιών. > Kal προσέθηχε, « Ταύτο ποιείτε είς την έμην ανάμνησιν. > Καταγγέλλομεν ούν διά τούτου τόν θάνατον αύτοῦ, και clovel συναποθνήσχοντες αύτῷ διὰ τῆς τῶν παθῶν νεχρώσεως, ζωοποιούμεθα δι' αύτοῦ, χαὶ ἀναστησόμεθα ἐν δόξῃ. Καὶ γὰρ ὁ ᾿Απίστολος φησίν, « Όσάκις αν έσθίητε τον άρτον τοιτον, και το ποτήριον αύτοῦ πίνητε, τον θάνατον 500 Κυρίου καταγγέλλετε, > χαι την ανάστασιν αύτου ouoroite, « Eu; av Eron. »

Πώς ούν μεταδάλλεται ό άρτος και ό οίνος είς σώμα δύναται. 'Αλλ' έπειδή ό δεσπότης της χτίσεως τούτο είπεν ούτως έχειν, ώσπερ πιστεύομεν ότι τῷ βήματι αύτοῦ ὁ χόσμος έκ τοῦ μη δντος συνέστη · χαί ἄπαξ μεν εν αρχή είρηχεν, « Έξιγαγέτω ή γη βοτάνην χ'ρ-

cruce functus est, possit referri. Vocem Ex235 constanter tres evangelistæ, ipseque Paulus, ad panem a Domino acceptum, quem in suum corpus verteret, retulerunt ; quod insum Paulus sic xlue µevov maluit dicere quam solum διδόμενον, ut ejus sie dati ac distributi in modum panis ad esum appositi, mysterium commendaret.



του · ) xal μέχρι τοῦ νῦν ἑξάγει τὰ ίδια βλαστήματα A dixisse : « Educat terra herbam fæni \*\*; > hacteτῷ θείψ προστάγματι συνελαυνομένη και δυναμου-μένη · ούτω και τούτο ύπηρετούντος του Ιερέως πιστεύομεν γίνεσθαι · ώστε τον άρτον είς σώμα αύτου χαί τον οίνον είς αίμα αύτοῦ μεταδάλλεσθαι διά την του είπόντος δύναμιν. Καί ώς φησιν ό θείος Χρυσόστομος (75), « Σχήμα μόνον πληρών (76) Εστηκεν ό Ιερεύς • ή δε δύναμις πάσα των λόγων εστίν. . Αύτός γάρ εξρηχεν, ε Έλν μη φάγητε την σάρκα του Υίοῦ τοῦ ἀνθρώπου, xgì πίητε αὐτοῦ τὸ αἶμα, οὐκ έχετε ζωήν έν έχυτοίς. Η γάρ σάρξ μου άληθής έστε βρώσις. » Καλ πάλιν, « 'Ο τρώγων με ζήσεται. » Οθεν χωρίς πάσης άμφιδολίας μετέχειν αύτων όφείλομεν, χαθαράν και βεδαίαν περι αύτων Εγοντες πίστιν ' καί, ώς που φησίν ό θείος Χρυσόστομος (77), ούτω διατίθεσθαι Εχαστον τοίς θείοις προσερχόμενον μυστηρίνις, ώσπερ άπο της του Κυρίου πλευράς τούτων μεταλαμβάνοντα. Εί μη γλρ ουτώ περί τούτων πιστεύομεν, ού μόνον ούδαν παρ' αύτων ώφεloopeda dia the anistian hume, alla xal els alcoνίαν χατάχρισεν ταῦτα μεταλαμδάνεται. Τὸ δ' αύτο δέ συμβαίνει, και εί πληθος άμαρτημάτων έχοντες, μηδέν προχαθαρθέντες τούτων μεταλαμδάνομεν. Καί γάρ δμοιωι δόξομεν τοίς σπαράκτσις του σώματος του Χριστού. Διό φησιν ό θείος Άπόστολος, · Δοχιμαζέτιο Εχαστος έαυτον, χαι ούτως έχ του άρτου έσθιέτω, και έκ του ποτηρίου πιέτω. > Κα!. · Ό άναξίως ελεταλαμβάνων τοῦ σώματος καλ αξιατος του Χριστού χρίμα έαυτῷ έσθίει και πίνει, και גייניע בדמו דסי ששעתים אמן מושמים; דסט אףוסדסי. C

Πρός τούς τοίνον διαπορούντας περί της από του άρτου καί τοῦ οίνου είς τὸ σῶμα καί αίμα τοῦ Χριστου μεταδολής την δύναμιν του Θεού προδαλλόμεθ2. Εί γάρ όμελογούσι τον θεόν παντοδύναμον είναι, ούδεν τουτο διαπορήσουσιν. Εί γάρ κατά δύναμιν φυσικήν ή ύποκειμένη του άέρος ύλη δύναται χατά το είδος μεταδάλλειν είς πῦρ, πολλῷ μάλλον ή του θεου δύναμις, ώς όλην την ούσίαν των πραγμάτών παρήγαγεν, ού κατ' είδος μόνον μεταδαλεί · άλλά τό ύποχείμενον όλον του άρτου χαι του σίνου είς ύποχείμενον σάρχα χαι αίμα μεταποιήσει. Εί δέ τις πάλιν δια τα τη αίσθήσει φαινόμενα τη μεταδολή ταύτη διαπιστεί, κατανοείτω ότι τα θεία ήμιν ούτω προδάλλονται ώς ύπο παραπετάσμασι τοις alaθητοίς. D est, cur sub panis vinique symbolis (que nobis esca

nusque divino impellente, ac vim præbente præcepto, germina sua educere; sic quoque istud sacerdotis ministerio contingere credimus, ut et panis in corpus ejus, et vinum in sanguinem convertantur, ob ejus qui dixit potentiam. Et ut ait divus Chrysostomus : c Stat saverdos solum formain implens : at vis omnis verborum est. ) lpse enim . lixit : « Nisi manducaveritis carnem Filii bominis et Liberitis ejus sanguinem, non habebitis vitam in vobis. > Caro enim mea verus est cibus. > Et rursum, « Qui manducat me, vivet \*\*. > Itaque citra omnem dubitationem illa debemus percipere, mundam firmamque de ills babentes fidem. Et ut quodam loco ait divinus Chrysostomus, sic quisque animo affectus ad divina accedat mysteria operæ pretium est : « Ac si ex ipeo Domini latere hausturus sit. » Nisi enim cam de illis fidem habuerimus, nedum nihil ex eis fructus consequentur ob nostram ineredulitatem, verum etiam ad æternam hæc condemnationem sumemus. Idemque contingit, si prægravaate peccatoram sarcina, lisque multis obruti, nulla prævia emundatione, ca percipiamus. Etenim iis similes videbimur, qui Domini corpus dilacerant. Ideirco ait Apostolus : « Probet autem seipsum homo, et sie diei pane illo edat et de calice bibat ". > Et : ( Qui indigne præsumit corpus et sanguinem Christi, judicium sibi manducat et bibit, eritque reus corporis et sanguinis Christi \*\*. >

Ad cos ergo qui dubitant de conversione panis et vini in Christi corpus et sanguinem, Dei potentiam opponienus. Nam si Deura omnipotentem agnoscunt, nulla rei hujus hærebit dubitatio. Si enim naturali vi subjecta aeris materia in ignem mutari potest; potiori longe ratione Dei virtus, qui ombem rerum substantiam produxit, nodum secundum speciem, verum etiam totam panis et vini substantiam, in carnis ac sanguinis substantiam mutabit. Sin autem rursus aliquis, ob ea quæ sensui apparent, huic transmutationi abrogat fidem, cogitet divina ! nobis - ita proponi, ut sensilium rerum involucro obtecta sint. Idque adco in causa

#### 4 Gen. 1, 11. 4 Joan. vi, 54, 55, 58. 4 I Cor. xi, 28. 4 ibid. 29.

(75) Fadem pene hom. 83 in Matth. et in I ad Cor. (76) Exñua uoror Alnowr. Solum personam implens; nempe Christum repræsentans ejusque personam velut induens, nec quasi a sc, sed ut dicta ab illo verba proferens, quibus ubique Chrysostomus vim illam transmutandi sacra pignora in Christi corpus et sanguinem tribuit. Græci alii fere a Damasceno et vii synodo, èmipolitique (adventum Spiritus sancii) ita urgent, ut nisi ejus invocatione, quam corum liturgize habent post verba Dominica diu ante prolata, non omnino Dominicum corpus ac sanguinem, inque ea symbolorum transmutationem (quam et illa fleri exposcunt) videantur agnos ere. Quam quæstionem tractavit P. Jac. Goar. sodalis meus o paxaplenç, in Euchol. aliique dispu-untes cum ævi sequioris Græcis. Illustrissimus ac

reverendissimus Parisiensis archiep. Petrus de Marca & maxaplitys sic interpretabatur, cum questionis nodum solvere conarctur, ut diceret, Patres quasi unum quid accepisse quidquid ritus est liturgici, et (ut nos vocamus) canonis, nec satis distinxisse quid quæque pars efficiat; in quo paulo subtilius laboravit sequens Scholasticorum sedulitas : quam ipsam intra suos terminos coercere conveniat, quibus et præivit magnus Chryso-stomus, vir certe mihi σχολαστικώτατος, cujus et scholasticen, methodumque disserendi ac distinguendi, solerterque enodandi quæ perplexa videantur, in aliis Patrum, magno præsertim Augustino, desiderem.

(77) Hom, S4, in Joan.

ægritudines, in seipso perfecte non sanat, Sacramentum hoc ad salutem homini datum est; quo nimirum ejus susceptione id impleat, quod ad illius curationis, quam præstat pænitentia, perfectionem desiderabatur, ejusque damnationis reatu liberctur, cui idcirco obnoxius est, quia poenitentiæ canonem non peregit; ut scilicet nihil in eo residuum sit, quo animus excedens futuram gloriam consequi impediatur.

Præterea contingit nec meminisse, nec vero nosse quæ quis commisit omnia peccata, ut per pæniten-. tiam illa delere possit. Quin et quotidiana peccata sunt, sine quibus fleri non potest ut vita hæc transigatur : quibus omnibus necessario per hoc sacramentum emundatur. Unde et addit : « Et si in peccatis fuerit, dimittentur ei. ) Unde liquet sacramentum hoc extremum esse, velut scilicet spiritalis omnis sanationis signaculum; esseque his qui morbo laborant adhibendum; ac præcipue illis, dui eum, cujus rei erant, canonem non expleverunt. Esseque adeo iterum illis adhibendum, si in eamdem necessitatem devenerint, Nihil enim vetst, ob naturæ infirmitatem, quin homo in eadem delicta relahatur; ut et sæpius eodem curationis genere indigeat : uti etiam contingit in vita corporali, in qua exdem accidunt ægritudines, eademque rursus illis curandis adhibenda remedia sunt.

Rursus, quia corporalis vitæ auctores, ejusque ordinatores seu rectores, duobus modis considerantur; vel seilicet secundum naturæ fæcunditatem, quod spectat ad parentes; aut secundum politicum regimen ac principatum, ad vitæ tranquillitatem pacemque conservandam, quod regum muneris est ac magistratuum : sic quoque in spiritali vita, sunt qui subministrent fac custodiant spiritalem vitam; idque illi spiritali duntaxat ministerio præstant, quod spectat ad ordinis sacramentum; suntque adco qui et spiritalem simul et corporalem vitam conferant, quod illo sacramento præstatur, quo vir uxorque conveniunt ut prolem gignant, religiosaque pictate ac Dei cultu enutriant. Alioqui D enim nequit fieri ut humanum genus, dum rerum hæc universitas ad extremum immutetur, permaneat. Quod item nuptiæ nihil turpitudinis habeant; quanquam enim virginitas nobilior est, haud proinde crsecrabiles nuptiæ nihilque honorabiles ". Unde et Christus sua cas præseptia honoravit in Cana ". Ex ratione tamen cum aliis utendum sacramentum. tum isto. Si enim vel in boc vel in reliquis, quod sit ex ratione deficiat, nedum nullam afferunt utilitatem, verum etiam alieno a ratione usu plurimum nobis damnum creant.

De illis itaque sacramentis, quæ nobis data sunt

69 Jlebr. xin, 4. 70 Joan. n. 1.

sacuti variis curis distrahitur, quas dicebam, A peravolaç, de elnopev, del Cepanederv ènel de d άνθρωπος ή διά έφθυμίαν ή διά τους ποικίλους του βίου περισπασμούς ού τελείως θεραπεύει τάς προειρημένας έν αύτῷ άρρωστίας, έπι σωτηρία το μυστήριον τοῦτο τῷ ἀνθρώπφ δέδοται, ῶστε ἀναπληρούσθαι διά τούτου το άτελές τῆς θεραπείας ἐκείνης, ή διά μετανοίας έγίνετο, χαι έλευθερούσθαι της καταδίκης της όφειλομένης αύτῷ, ότι ούκ έτελείωσε τόν τῆς μετανοίας χανόνα. Ινα μηδέν έν αὐτῷ άπολειφθή δυνάμενον έν τη έξόδω της ψυχής έμποδίαι ταύτην τοῦ τυχείν τῆς μελλούσης δόξης.

> Ού μήν άλλά και συμδαίνει μήτε μνημονεύει μήτε γινώσκειν πάντα δσα ξπραξέ τις άμαρτήματα, ώστε δύνασθαι διά μετανοίας ταυτα εξαλείφεσθαι. Elst δε xal τινα χαθημερινά άμαρτήματα, ών χωρίς ούκ έστι τον βίον τοῦτον διελθείν. ὦν πάντων ό άνθρωπος άναγχαίως χαθαίρεται διά τούτου τοῦ μυστηρίου. Διό και προστίθησι, ε Κάν άμαρτίας ή πεποιηχώς, άφεθήσεται αύτῷ. » "Οθεν δηλον δα דבאבטדמולט למדו דל ובטפדאףופט דסטדס, שמהבף להומקולγισμα πάσης της πνευματιχής laspela; zal ότι τοίς άσθενοῦσι προσάγειν δεί και μάλλον έκείνοις, οί δι' άσθένειαν ούχ έξεπλήρωσαν τον όφειλόμενον αύτοις χανόνα · χαι ότι τοις αύτοι; πάλιν δεί προσάγειν, εί πρός την όμοίαν έλθοιεν άνάγχην. Δύναται γάρ έ άνθρωπος τοίς αύτοις πάλιν άτοπήμασι\* περιπίπτειν διά την της φύσεως άσθένειαν ώστε και πολλάκις τῷ αὐτῷ τρόπψ τῆς θεραπείας χρηobai. xabanep xal en ih emhating ing ta aite G άρφωττήματα συμβαίνει, και πάλιν τοle όμοίοις θεραπεύονται φαρμάχοις.

Πάλιν έπει οι χορηγοί και τακτικοί της σωματικῆς ζωῆς διχῶς θεωροῦνται τουτέστιν, ή κατά την της φύσεως γονιμότητα, όπερ έστι των γονέων, ή κατά την πολιτικήν άρχην, δι' ής το είρηνικον της ζωής συντηρείται, δπερ τοίς βασιλεύσι και άρχουαιν άνήπει· οδτω και έν τη πνευματική ζωή, eist עצי ציסטו צמן שטאמאדיאטן דער האבטעמדיאאן לשוֹר χατά την πνευματιχήν διαχονίαν μόνον, όπερ έστ) τοῦ μυστηρίου τῶν τάξεων και θεωρείται τοῦπ έν τοίς άρχιερεύσι και τοίς άλλοις οίκονόμοις τής Even marixing moderalage and be wat ward the avenματικήν ζωήν όμου και σωματικήν. δ γίνεται δι τοῦ μυστηρίου, χαθ' ο συνέρχονται ό άνηρ χαι t γυνή, ώστε γεννήσαι τέχνον χαλ άναθρέψαι είς τη τοῦ Θεοῦ λατρείαν. "Αλλως γάρ ούχ Εστι διαμένει» דם מטטףשהושט אביסה גבורה בעל דסט ממשבטר בהו דם Εσχατον άλλοιώσεως. και ότι γάμο: ούκ έστιν αίσχρόν. ού γάρ εί ή παρθενία τιμιώτερον, βδελυκτόν καί άτιμον το τοῦ γάμου. Διο και ο Χριστος αύτον έτίμησεν έν Κανά τη έαυτου παρουσία. Πλην κατό λόγον δεί και τοις άλλοις και τούτφ χρησθαι. Εί γλε τό χατά λόγον άπεστι χαί έπι τούτου χαι έπι τών άλλων μυστηρίων, ού μόνον ούδεν ώφελούμεθα, άλλά και βλαπτόμεθα παρ' αδτών διά την άλογον χρησιν ກໍແພິນ.

Περί μέν ούντων παραδεδομένων ήμεν μυστηρίων

662

σεως χατά την πνευματιχήν ζωήν ταυτ' έν έπιτομή διήλθομεν τὰ δὲ βαθύτερα και λεπτότερα ἐν αὐτοίς τοί; την θείαν μετιούσι Γραφήν, και τοί; διδασκά-Low The TOU OSOU 'EXXANGLAS TRANSTERON AVAXAλυσθήσεται.

Παρίδοντο δέ και ύπο του διαδόλου μυστήριά τινα έναγή κατ' αύτον τοίς τό δνομα του Υίου του Θεού έρνουμένοις και την ένανθρώπησιν αύτου, και ύποταττομένοις αύτῷ τῷ διαδόλφ, ή και ύπο τῷ τοῦ θιού διόματι ύπ' έχείνου έν εύσεδείας προσγήματι άπατωμένοις. Kal γάρ xal παρά τούτοις elol xal moreia: xal releval xal copral xal anolougeis xal çũτα, είς άγγελον φωτός τοῦ πονηροῦ ἐαυτόν μετασχηματίζοντος. χαίτοι χαι ήμιν είσι φώτα χαι Β ελλάμψεις άλλ' ού τοιαύτα, όποία οι μάρτυρες της έληθείας έν ταζς φυλακαζς έώρων, άπερ ξοθ' δτε xal ύπ) των απίστων έδλέποντο, είς έλεγγον μέν abiev xal xatáxpis:v, elç Cápsog de trig exelver ψυχή;, xai άρραδώνα xai έλπίδα xai πληροφορίαν της μιλλούσης αύτους εχδέξεσθαι μαχαριότητος, xal είς ενδειξιν τοῦ ότι τὰ παρά τῶν μαρτύρων έργα άποδοχής έτυχον παρά τῷ Θέῷ. Έκεινα δὲ βόρυδον χαί ταραχήν χαι τρόμον έμποιοῦσι τη ψυχή. θεν τοσούτον διαφέρουσιν άλλήλων, ότι τά μέν ήμέτερα μυστήρια άληθιναί είσι καθάρσεις, άναδιδάζουσαι ήμας πρός ούρανόν, και προξενούσαι την τοῦ θεοῦ βασιλείαν, xal ένοῦσαι αὐτῷ τῷ Θεῷ, ἀν μόνον την προσήχουσαν εύλάδειαν χαι πίστιν ξχωμεν πρός την παραδοδείσαν ήμιν ύπ' αύτου πίστιν, C xi quiattumen authr drive xal dorois xal Eprois. al de τών έξω χαθάρσεις, olal είσι των άρνουμένων τόν Υίόν τοῦ Θεοῦ xal την σάρχωσιν αὐτοῦ, πρός τὸ σχότος το έξώτερον άγουσι, και τοῦ διαδόλου κληρονόμους έργάζονται · έχείνους δηλονότι, οίτινες απατώμενοι xal πλανώμενοι παρ' αύτοῦ δι είδωλολατρείας και άλλων τινών πεπλανημένων δογμάτων, xal διά των μυσαρών αύτου χαθάρσεων προσέχουσιν αύτω · ή χαι, ώς νομίζουσι, τον Θεόν έπισφαλώς, χαί ούχ ώς δεί, προσχυνούσιν. Όσα μέν ούν άπο πίπεως άναμφιδόλως όμολογούμεν περί τῆς σαρχώσεως του Υίου του θεου, ταυτ' έστι τα χεφα-Azundéoreps.

#### KEØAA. Z'.

7.8Tai.

"Ina of xat yolon εχωμεν αυμφωνούντα ήμιν είς τι άπό τῆς πίστεως, και ίνα όταν τις τῶν ἀπίστων δνειδίζη ήμιν Πώς λέγομεν ότι ο Yids του Θεού έσαρχώθη και απέθανε, λέγειν Εχωμεν, "Οτι ούδεν άτοπον άχολουθεί, άλλη χαι διχαιότατον χαι πρεπωθέστατον, και ούκ άλλως έδιι γενέσθαι, λέγομεν hôŋ.

Φανερόν τουτο πάσιν ανθρώποις, ότι τα λογικά τάντα, άγγελοι και άνθρωποι, δια λόγου ένεργούσι . χαι μάλιστα φανερόν έπι των οίχοδόμων χαι των άλλων τεχνιτών πάντων. 'Ο γάρ οίκοδόμο; συλλαμδά-

" II Gor. x1, 11.

eis avayévvyoiv xal bepanelav the huetépas qu'- A ad nature nostre spiritali vita regenerationem ac curationem, bæc. sub compendio percurrimus : quæ vero in eis altiora sunt et subtiliora, bis qui divinas Scripturas legent, et ab Ecclesiz Dei doctoribus clarius manifesta flent.

> Quin etiam a diabolo scelesta quædam, pro ejus ratione, tradita sacramenta sunt ac mysteria, iis qui Filii Dei nomen abuegant ac quod ille home factus est, ipsique diabolo sese mancipant, aut qui etiam sub Dei nomine pietatis larva ab eo seducuntur. Nam apud hos quoque jejunia sunt et ezeremoniæ festorumque solemnia, et lustrales expiationes et lumina; dum nimirum, se nequissimus in angelum lucis transfigurat 71, quanquam ne nobis quidem desunt lumina et illustrationes; haud tamen qualia veritatis testes (sancti nimirum martyres) in ergastulis constituti viderunt ; quæ et ipsis quandoque infidelibus conspecta sunt, ad corum revincendam pervicaciam ac condemnationem ; sanctorumque fiducia augendos animos, arrhabonemque ac spem certamque exspectationem prastandam, excepturæ illos beatitatis; ac denum ut inde claresceret, martyrum opera ac passiones Deo accepta esse. Illa vero ac diabolica animum turbant, terroremque ac horrorem ingerunt. Tantoque bæc a se invicem distant discrimine, ut nostra mysteria ac sacramenta veræ sint lustrationes quæ in cœlum provehant, Deique regnum concilient, ac ipsi Deo conniant, si modo solum convenientem pietatem fidemque erga traditam nubis ab ipso fidem habeamus, synamque eam verbis pariter et operibus custodiamus. Profanze vero expistiones, quales sunt corum qui Dei Filium ejusque incarnationem negani, ad tenebras exteriores ducuni, ac diaboli hæredes efficient; illos scilicet qui ab eo seducti erroreque abacti per idololatriame et alias quasdam falsas doctrinas, ejusque exsecrandas lustrationes, animum ei attendunt; vei etiam, ut opinantur, superstitiose falsoque, nec ut decet, Deum adorant. Quæ porro ex fide citra ullam dubitationem de Filii Dei incarnatione credimus, ista compendiosius tradita sunt.

### CAPUT VII.

#### <sup>E</sup>ti περί τῆς σαρχώσεως έχ λόγων, ώς ένδέ- D Adhue de incarnatione, ex rationum momentus quantum res patitur.

Ut vero cliam rationem in illis quæ sunt de fide nobis consentientem babeamus, et ut cum infidelium aliquis exprobraverit, Quomodo Dei Filium incarnatum a:que mortuum esse dicamus; respondere possimus : nullum inde absurdum sequi ; quin istud tum justissimum esse tum decentissimum, nec rem aliter geri debuisse, etiam dicimus.

Cunctis manifestum mortalibus est, omnia ratione prædita (angeles scilicet atque homines) per rationem operari; ac cumprimis res in illis manifesta est, qui ædes ædificant, ac reliquis omnibus

(19



novo quodam vimque omnem mentis superaute A τρίπου ο Σωτήρ ήμων και δφθαρτου μετά την and. medo. Salvator nester, corpus suum post resurrectionem et incorruptibile exhibuit et palpablie, nt nempe exhibendo incorruptibile, ad spiritalia certamina atque præmia fideles provocaret, quod vero præbebat palpabile, ad fidem confirmaret. Ut itaque ejusdem nobiscum naturæ, diversæ tamen claritatis, corpus suum ostenderet, selpsum et palpabilem oxbibuit et incorruptibilem. Quandiu igitur, ut supra dicebamus, in mundo versabatur, morti pariter, lisque omnibus, quas diximus, naturalibus ac innoxiis passiouibus obnoxius fult (idcirco uimirum, quod assumpserat perfectum hominem) in quibus ut homo certavit, modumque quo hæc in nobis moderanda sint, ostendit : nec committendum ut bruto quodam impetu extraque B rationem, nature nostra dominentur.

'Etenim ut homo, humanam voluntatem habuit : verum illa subjecta erat divinitatis ipsius voluntati, uec contrarie movebatur ; sed bæc quoque ut homo volchat ac faciebat; quæcunque nimirum divina cjus voluntes suadebat. Concedente enim divina natura, propriis humanæ naturæ innoxiis passionibus pro tempore afficiebatur, ut et spontaucam mortem eligeret ; aç rursus cadem concedente ipsam recusaret. Ait enim ipso : ( Potestatem habeo ponendi animam meam, et iterum sumendi cam \*\*. > Et: « Nondum venit hora mea \*\*.> In nobis autem non ita accidit ; quin potius liberi arbitrii nutu, haud raro prava voluptate seducti, c caruis voluntatem præferimus, quæ Dei voluntati adversatur animique perfectioni. De hac enim dictum est : « Caro concupiscit adversus spiritum, spiritus adversus carnem \*7. >

Ex his porro solvitur ctiam illa quæstio, Quid causæ sit, cur ante annum tricesimum signa edere non cæperit. Cum snim omnium consensu exploratum sit, Deus cum esset, factum esse perfectum hominem, uno dempto peccato ; liquet, in quantum Deus erat, ctiam cum pueriles ac infantiæ annos ageret, potuisse signa bæc humanitus edere. Tametsi enim ait Evangelista : « Jesus autem proficiehat sapientia et ætate et gratia \*\*, > non ita intelligendum, quasi paulatim cresceret, atque ab D eo quod est potentia, ad actum perfectiorem (uti se res in hominibus habet) procederet : ( Quid enim eo, quod a principio perfectum erat, perfectius esse possit? > sed quia in ejus vultu gestuque, ut homo erat, venustas alque gratia elucebat. quodque paulatim per operationes, pro cujusque ætatis gradu congruentes, ipsius detegebatur divinitas; ut auctor est Gregorius Theologus. Quia enim ætatis humanæ, ac scientiæ perfectio illo maxime consummatur tempore, ideirco etiam ipse cum esset factus homo, sicut reliqua omnia susceperat (nam etiam circumcisus est et in templo

στασιν και ψηλαφητόν το έαυτου έδειξε σώμα · [12 διά μέν τοῦ άφθαρτον δείξαι έπ! τοὺς πνευματιχούς άγῶνας και τὰ ἄθλα τοὺς πιστοὺς προσκαλέσηται. διά δε του ψηλαφητόν αυτό παρασχείν πρός την πίστιν ήμας βεδαιώση. "Ινα τοίνυν της αυτής δυ ήμιν φύσεως χαι δόξης ετέρας το εαυτού σώμα δείξη, χαι ψηλαφητόν χαι άφθαρτον έδειξεν έαυτόν. "Εως μέν ούν, καθάπερ είπομεν, έν τῷ κότμφ διίτριδε, και θανάτω και τοις ειρημένοις Ελλοις απαει τοίς φυσικοίς και άδιαδλήτοις ύπέκειτο πάθεσιν (ini) τέλειον άνειληφεν άνθρωπον), έν οζς χαι ώς άνθρωπος tywvisaro, xal toeige mus raura xal ev tuiv oixovomelabar del, xal ut aloyon ind router the int. τέραν χατεξουσιάζεσθαι φύσιν.

Kal γ2ρ. ώς μεν άνθρωπος, είχε το άνθρώπινον θέλημα · ύπετάσσετο δε τῷ θελήματι τῆς έαυτοῦ θεότητος, και ούκ έχινείτο ύπεναντίως · άλλά ταῦτα xal is avopunos foede xal encier, oga ondever xal τό θείον αύτοῦ θέλημα. Συγχωρούσης μέν γάρ τῆς θείας φύσεως, χατά χαιρόν ξπασχε τά ίδια της άν. θρωπίνης φύσεως άδιά δλητα πάθη, ώς και το τον έχούσιον προελέσθαι θάνατον · συγχωρούσης έλ πάλιν, τον αύτον παρητήσατο. Αύτος γάρ φησιν, e 'Egoudan Exes Oslvar the yuxfu wou, xal milin λαδείν αύτήν. > Καί, « Ούπω έληλύθει ή ώρα μου. » Έφ' ήμῶν δὲ ούχ οῦτω συμδαίνει · ἀλλὰ διά την τοῦ αύτεξουσίου βοπήν, πολλάκις φαύλης ήδουής Ενεχα άπατιύμενοι, το τῆς σαρχός προαιρούμεθα θέλημα, δπερ έστιν έναντίον τῷ θελήματι του Θεού, χαι τή τίς ψυχής τελειότητι. Περί τούτου γάρ είρηται, « Ή οάρξ έπιθυμεί κατά τοῦ πνεύματος · τὸ πνεῦμα κατά της σαρχό;. )

Έχ τούτων δελύεται, χρί τίνος Ενεχα μή πρότερου των τριάχοντα χρόνων ήρξατο σημεία ποιείν. Εί γάρ διά πάντων όμολογείται ότι θεό; ων, τέλεω; εγένετο ανθρωπος χωρ!ς άμαρτίας, φανερόν ότι ώς uer Orde Eduvato nat matouthy haulay rate to άνθρώπινον έχων, ταῦτα τὰ σημεία ποιείν. Εί τὸρ και φησίν ό Εύαγγελιστής, ε Ίησοῦς δε προέκοπτε σοφία και ήλικία και χάριτι, > ού νοητέον ότι και' όλίγον ηύξάνετα, και άπό τοῦ δυνάμει είς ενέργειαν έντελεστέραν ώς οι άνθρωποι προήει · « Τί γάρ τοῦ άπαρχής τελείου γένοιτ' αν τελειότερον ; > άλλ' ότι χατά τὸ άνθρώπινον ῶρα χαι χάρις ἐπέλαμπε τῷ τούτου προσώπω · και ότι καταμικρόν διά των ταίς ήλικίαις άναλογουσών ένεργειών ή τούτου παρεγυμνοῦτο θεότης, ὡς Γρηγόριος ὁ Θεολόγος φησίν. Έπειδή γάρ ή τελειότης της άνθρωπίνης ήλιχίας και γνώτεως έν τούτω τω χρόνω μάλιστα τελειουται, διά τουτο χαι αύτος άνθρωπος γεγονώς, ώσπερ τάλλα άνεδέξατο πάντα (χαί γάρ χαί περιετμήθη. χαι τῷ ναῷ προσηνέχθη χατά τόν νόμον. Αύτος γέρ φησιν, ε Ούχ ήλθον χαταλύσαι τον νόμον, άλλά πληρωσαι, ι ίνα μή αντίθεος δόξη). είδηλον δτι

\*Joan. x, 18. \*\* Juan. 11, 4, 57 Galat. v, \$7. \*\* Luc. 11, 52.



xatà tòu autoby tpónou nal ta oquela npoellete A oblatus, pro co ac len jubebat"; alt enim ipse : ההמדרנושה olxelws אמן ההספחאמיזשה דה בבו דה: אום χίας τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως και τελειότητι . Ινα xal ήμας διδάξη μή επιδεικτικούς είναι, τηνικαύτα דשי המאשי מצעמלטידשי, הףאר דחטר מעשימר אמו דמטר neipaspiois anodúèsbat. 'Enet xat abros tore xarà Two mater tyrevicate. ( "Hyon yes, ) on siv, a o ηπούς είς την έρημον ύπο του Πνεύματος, ίνα הנוסבסלה שהל דנים לומללאפט, אמו לאם של ללבה אבדב φαντασίαν άνειληφέναι τον άνθρωπον (68). Εί γάρ χαί τούτου γενομένου πάλιν τινές έτόλμησαν τούτο είπειν, εί μηδέ ταῦθ' οῦτως ψχονομοῦντο, τί ούχ av slow; Kaltor zel zpò rourou dia river apoδρώς έαυτον ύπέφαινεν. Ο γάρ έν τῷ σπηλαίψ έστηρ xal of arrestor xat of Maros, xat to tou ispou usoov avayivester, xal tives two ypappatews in- B orouldar, ypápupara un pepadyxira, el xal ol maρίντες ού συνίεσαν, άλλά ταῦτα Θεόν αὐτὸν ὑπεδείχνωςν. Όμως το συνεχώς περί πολλών έμπροσθεν δημηγορείν και διδάσκειν, μαθητάς επαγόμενον και ποιχίλα θαύματα ένεργούντα διδασχολίας άξίωμα προδαλλόμενον, τοῦτο ώς ού προσηχον τη τῶν ἀνθρώπων παιδική ήλικία πρότερον παρητείτο, ίνα μή δόξη χατά φαντασίαν απαντα πράττειν, χαθάπερ almaney.

· Non veni solvere legem, sed adimplere 30, , re Dei adversarius videretur); manifestum est secundum eumdem modum etiam animo destinasse ut signa operaretur, pro eo scilicet ae humanæ naturæhabitui ac perfectioni conveniens aptumque eratt ut nos jactantizs nos studere doceret, statimque cum effectus vigeant, ad cortamina ac tentationes prosilire. Nam et ippe adversus affectus secondum id tempus decertavit : « Ductus est enim, inquit, Jesus in desertum a Spiritu, ut tentaretur a diabolo 31. . Ne iten: specie tenus et quasi spectro honinom assumpsièse videretur. Nam si etiam cum se ita res habuerit, non defuerunt rursus, qui sic . contigisse dicere ausi sint ; nisi ea consilii ratione res administraretur, quidnam dicturi essent? Quanquam etiam prius quibusdam exhibitis vel obscure sese demonstrabat. Stella enim in antro et angeli ac Magi 29; itemque in templi medio leger, ac nonnullis scribarum, cum litteras non didicisset, os occludere \*\*, etsi non intellexerunt, qui aderant, hæc tamen eum Deum esse indicabant. Assidue tamen de multis coram concionari atque docere, discipulorum turba comite, variaque pa- trando miracula, magistri etiam dignitate assumpta

alque munere, id vero ut non satis puerilem bominum ætatem addecens, prius repudiavit; ne. quemadmodum dicebamus, quasi spectro sensusque spectatorum ludificando, omnia gerere videretur.

Αλλως το, καθά φησιν ό Θοολόγος Γρηγόριος έν τῷ είς τὰ Φῶτα λόγφ (69), ε Έπει ἐπέχειτο τον ουτήριον θάνατον δπομείνει, πάντα συνδραμείν ίδει . Intis honinum causa mortem subiret, omnia πρός το πάθος, δσα τοῦ πάθους • την ἀνάδειξιν, το βάπτισμα, την άνωθεν μαρτυρίαν, το χήρυγμα, την συνδρομήν του πάθους, τα θαύματα · και ώσπερ έν εώμα γενέσθαι μη διεσπασμένον μηδέ έπεββηγμέ-יטי דסוֹב הומסדוֹן אמשני. 'צג אלי זאף דסט אמדוֹקאמדים xal του κηρύγματος ό των συντρεχόντων σεισμός (70) (outo yap & Fpaph xalel t'v naiper instrov). ix os דסט האולסטב א דשי סקערושי להולרולוב אמו כל טמטματα τώ Εύαγγελίω προσάγοντα. Έχ δε τούτων δ postog. in of toutou to plass . in of the main the south τό της επιδουλής και της προδοσίας · έκ δε τούτου ό σταυρός, και δοοις σεσώσμεθα. Η 'Αναλαδών το!νυν την ανθρωσίνην φύσιν, και ώς ανθρωπος διά πάντων άγωνισάμενος, χαί νιχήσας μέν τον άντίπα-

#### " Luc. 11, 24, 22. \* Matth. v, 10. \* Matth. 1v, 1. \* Matth. 11, 2. \* Luc. 11, 9, 16.

(68) Sic passim Chrysostomus.

(69) Oral. 40. (70) Ο τών συντρεχόντων σεισμός. Respi-cit illud Matth. XXI, 14 : Εισελθόντος αύτοῦ εἰς Teposolupe, iseloty nasa & nolic . Cum intrante eo Hierosolymam, commola est universa civitas. Quasi æstu quodam agitata, pro certantium partium studiis, aliis propensa voluntate Christum suscipientibus, sibique regem adhibentibus, aliis tanta ejus claritate infrendentibus, accensaque odii flamma, in ejus necem anhelantibus. Sic dictum Gregorio et Scripturæ civitatis oeroudy, qui reddat Bill. : Confluentis multitudinis terræmotus; non placet, perindeque reddiderit alius, aquæ-motus; cum idem Matthæus eam vocem utrique

Alioqui vero, ut ait Gregorius Theologus orat. in Lumina : « Quoniam repositum illi erat ut sautique, quæ ad passionem spectabant, ad passionem concurrere oportebat; nimirum, ostensionem, baptismum, testimonium de cœlo, prædicationem, multitudinis concursum, miracula, et velut unum corpus fieri, non divulsum, nec temporum intervallis disjunctum et interroptum. Etenim ex bap-' tismo et prædicatione turbæ confluentis commotio (sic enim Scriptura tempus illud vocat). Rursus ex populi multitudine et frequentia 'signorum editio et miracula, que Evangelio admoverent. Ex his uata invidia, ex invidia odium : ex odio, insidia: et proditio. Hinc postremo cruz, et quibus omnibus salutem- consecuti sumas. > Assumens ergo humanam naturam, et ut homo certamen omne

D elemento nibil violente tribust (viii, 24, et xxviii 2) duramque nimis sit, cum metaphorice ad homines transfertur, vel terræ meminisse, vel aquæ; et non magis animorum motum, commotionem. estum seu factuationem ac tumultum reddere. ut licet xar' Hesych. : σεισμός, τρόμος · 120xty de terra communius dici videatur, siegno Latini eam vocem terræmotus accommodaverint; aliis omnibus, quæ ullo modo concuti possunt, ac commoveri impressione aliqua aut passiane, com munis s.t. Solum indicavit Theologus, illa voce ingentem animorum commotionem Hierosolymis significari, qua velut mare æstuans aut terra tremens civitas tota videretur, hoc exordio crucem Salvatori parans.



decertans, victoque adversario, ipse semper in- A lov, ev codevt de hernoet, xat molite mation dra victus perseverans, multaque passus, quorum nos eramus rei, ut qui propria voluntate ac consiljo peccantes, alieni a Deo facti eramus, postremo mortuus atque sepultus, illius potitus est, qui ob peccatum, humanum genus imperio mancipaverat, coque condemnato, ab illius nos exemit servitute, qua cruce functus est ac morte. Si enim ob primi Adæ culpam, velut labem quamdam ad nos usque diffusam, divina sententia in nos latam mortis pænam incurrimus » : quomodo non potius, Filil Dei morte justificabimur, ejus scilicet, qui veterem Adam sine peccato assumpsit, ac novus ipse Adam exsistit 34. Siquidem, ut ait Apo-tolus : · Damnationem peccati solvit in carne sua se, > interempto peccato. Ac si propter veterem illum B inimici et a Deo desertores facti sumus, quomodo non per ipsum etiam admovebimur, interque Dei necessarios ac amicos cooptabimur ?

Diabolus namque a Dei gloria prolapsus, qua superbia in eum elatus est, animi mortem incurrit : siquidem a Deo recedere, boc animi mortem definiuut. Corporis vero mortem, in eo positam . quod animus a corpore separetur, non subiit, co guod expers corporis crat. Non fereus autem priore se honore excidisse, hominemque Dei gloriam consecutum esse, invidit nobis quod Deo propinqui facti eramus, velutque objecta esca capiens, a Dei mandatis abstraxit, atque peccati noxam invexit. Sic itaque duplicem nobis mortem con- C. scivit ; primam quidem, animi, tumque etiam corporis, cujus ex peccatis indicta nobis necessitas fuit : e Mortom enim, inquit, Deus non fecit, nec delectator in perditione hominum ". . Etenim mors peccati damnatio est 28. Idcirco etiam nobis, qui mortale corpus induti sumus, inducta est. Medii enim mortalis sortis ac immortalis a Deo sormati fueramus, ut siquidem in bono ac honesto perseveraremus, immortalitatem consequeremur; sin autem malum diligeremus, mortem\_ sustineremus. Qui enim liberi arbitrii conditi simus, nullam exterius ut vel virtutem amplectamur, vel vitium sequamur, necessitatem habemus. Unde et merito digni damnatione ac laudibus sumus : quippe qui motus principium, cum aliquid agere voluerimus, D zpártety. er nobis habeamus.

Dei itaque Filius factus bomo, animi quidem mortem non sustinuit. Quomodo enim, qui ex Virgine natus esset : el in cujus ore non est inventus dolus \*\* ! Idcirco nec corporis quidem morti obnoxius crat, qua ratione ab omni immunem culpa vitam traduxerat. Operanı tamen conferente diabolo per deicidás Judæos sponte eam suscepit propter nos. Mori enim poterat quod veterem Adamum induerat. Et quia ut moreretur in causa non fuit peccatum originis, suum rursus corpus recepit.

ήμας έδει παθείν ώς οίκεία γνώμη άμαρτόντας χαί άλλοτριωθέντας Θεοῦ, τέλος ἀποθανών καὶ ταφείς, ύπερέσχε του διά την άμαρτίαν της άνθρωπίνης φύsews xarefoucidsavres . xal xaradixásas abitiv, ήλευθέρωσεν ήμας της δουλείας έχείνου, τῷ έαυτοῦ σταυρώ τε και τω θανάτω. Εί γαρ δια την άμαρτίαν του πρώτου 'Αδάμ, χαθάπερ τινά λύμην μέχρις ήμῶν διαδοθείσαν, ὑπεπέσαμεν τῷ θανάτφ χαταχρ.θέντες, πώς ού μαλλον διχαιωθησόμεθα διά του θανάτου τοῦ Υίοῦ τοῦ Θεοῦ, τοῦ τὸν παλαιὸν Άδάμ άναμαρτήτως άναλαδόντος χαί νέου 'Αδάμ χρηματίσαντος ; 'Επείπερ, δ φησι Παύλος, « Το κατάκριμα της άμαρτίας έλυσεν έν τη σαρκί αύτου, ι τοῦ θανατου θανατωθέντος. Και εί δια τον παλαιον έχείνον έχθροι και άποστάται γεγενήμεθα του θεου, πώς ού δι' αύτιν χαι προσαχθησόμεθα χαι οίχειωθησόμεθα τῷ Θεῷ ;

Και γάρ ό μεν διάδολος της του Θεου δόξης έκπεπτωκώς διά την ύπερηφανίαν αύτοῦ, ψυχικόν υπέμεινε θάνατον · έπει το άποστηναι Θεού, τούτο ψυγιχον δρίζονται θάνατον · σωματικόν δε θάνατον, ός έστι της ψυχής άπο του σώματος χωρισμό;, ούχ Enaler, inelnep actuato; fr. Où gepur di iautor όρφν της προτέρας εχπεπτωχότα τιμής, τον δε άνθρωπον της του θεου δόξης ήξιωμένον, έφθόνησεν ήμιν της παρά τῷ Θεῷ πλησιότητος, χαί δελεάσας άφείλχυσε των τοῦ Θεοῦ προσταγμάτων, xai την άμαρτίαν είσηνεγχεν. Ούτω τοίνων διπλούν ήμίν εποίησε θάνατον . πρώτον μέν τον ψυχικόν είτα אמל דאי ששאמדואלי, דאי דסור מאמדדואממוי באמילי-HEVOV. « Odvatov Ydp, » wystv, « & Oebs oux in: σεν, ούδε τέρπεται επ' απωλεία ζώντων. > Καί yap o baveres apaprias est xarabing. And xal ήμεν θνητόν σώμα περιχειμένοις επήγετο. Μέσα γάρ θνητότητος και άθανασίας επιάσθημεν, ίν' εί μέν έν τῷ χαλῷ διαμένοιμεν, άθανασίαν χληρονομήσωμεν · εί δέ το χαχόν άγαπήσομεν, τον θάνατον ύπομένωμεν. Δύτεξούσιοι γάρ γεγονότες, ούδεplay and twy Equber of mode aperty of mode xaxiar άνάγχην έχομεν. "Οθεν χαί διχαίως άξιοι χατα-Sing xal exainer equer, are the desty the xintσεως οίχοθεν χεχτημένοι, όταν τι προαιρώμεθα

Ο τοίγυν Υίδς του. Θεού γενόμενο; άνθρωπο;, ψυχικόν μέν ούκ έπεπόνθει θάνατον. Πώς γάρ, δ; έχ Παρθένου γεγέννηται, ούδε εύρέθη δόλος έν τῷ στόματι αύτοῦ; Διὰ τοῦτο σύδὲ τὸν σωματιχόν άποθανείν ώφειλε, χαθότι άναμάρτητος διεδίω. Ομως τοῦ διαδόλου συνεργήσαντος δια τῶν θεοχτόνων Ιουδαίων, έχων αύτον ύπεδέξατο δι' ήμα;. 'Αποθανείν γαρ έδύνατο, τον παλαιον 'Αδάμ ένδυσάμενος. Και έπείπερ ούχ απέθανε δια την προγονιχήν άμαρτίαν; πάλιν το έσυτοῦ σῶμα άνείλετο.

.34 Rom. v, 15. \*\* I Cor. xv, 45. \*\* Euhes. 11, 14. \*\* Sap. 1, 13. \*\* 1 Cor. xv, 56. \* 1 Petr. 11. 23.



# DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLIC.B.

Τῷ ούν θανάτω του διαδόλου διπλούν επάθομεν Α θάνατον · τῷ δὲ ἀπλῷ καὶ ἑνὶ θανάτω τοῦ Χριστοῦ τῷ προαιρετικῷ τοῦ θανάτου ήλευθερώθημεν, xal έζωποιήθημεν δι' αύτοῦ. Καὶ, ῶς φησιν 'Hoatas, ι Το μίλωπι αύτοῦ ήμεις πάντες Ιάθημεν. > Εί γέρ και σωματικώς αποθνήσκομεν διά το θνητόν σώμα, άλλα πάλιν άναλαδείν πιστεύομεν τα σώματα ήμων έν δόξη, δταν ό Χριστός φανερωθή ή ζωή ήμῶν, κατά τον μαχάριον Παῦλον καίτοι είς τον χατά του θανάτου άγώνα ούδεν ήμεις αύτῷ συνηράμεθα. Διά δε το χοινόν της άνθρωπίνης φύσεως, ήν άπασαν προσελάδετο έν μιξ ύποστάσει, και διότι Κύριον και δεσπότην αύτον επιδοώμεθα και Σωτήρα πανηγυρίζομεν, και τους επινικίους άδομεν αυτώ είς την του θανάτου νίχην, χοινωνούς της νίχης noisitas xat the theologian gapizetas. Too yap  ${f B}$ θεοῦ τοῦ Πατρός, xal Yloῦ xal τοῦ Πνεύματος χαταδιπάσαντος τον διάθολον, ώς άδίχως έπενεγκόντα τῷ ἀναμαρτήτω τὸν θάνατον, οὐκ ἐκρατήθη ὑπὸ του θανάτου ή αυτοζωή · άλλ' ώς Κύριος της δόξης ύπερδαλλούση έξουσία τον άρχοντα του σκότου; χαί τάς ύπ' αυτώ δυνάμεις χατήνεγκε, και την וסצעי לאבושטי פולטסר י אמן סטדש דאר אדי שעצער דשי άγίων, οξ και αύτον εξεδέχοντο, τούς δεσμούς διαβρήξας απέλυσε; χαι μεθ' έαυτοῦ ταύτας ανήγαγεν, ελευθερία τιμήσας. Ετι δε χαι των είς αύτον άρτι τότε πεπιστευχότων · άνελάδετο δε το έαυτοῦ σώμα, και άνέστη τριήμερος νικητής του θανάτου, τά σχεύη τοῦ άργοντος συντρίψας, χαι χαθάπερ αίχμάλωτον αύτον χαταστήσας.

Elta xal iodvy rols pabritals, xal boays xal έψηλαφήθη, διά μόνην την της άναστάσεως, ώς έγημεν, πίστωσιν ' και τέλος είς τον ουρανόν άνελήφθη πάντων δρώντων, επι μηδενός τούτου πρότερον γεγονότος. Ο γάρ Ήλίας άρπαγείς, ούκ είς ούρανόν, άλλ' ε ώς είς ούρανόν » άρπαγήναι λέγεται. « Ούδεις γαρ άναβέδηκεν είς τον ούρανον, εί μή ό έχ τοῦ οὐρανοῦ χαταβάς. > Καὶ ὁ μέν ὑπ' άλλου, ό δε Χριστός αύτός ύφ' έαυτοῦ είς τόν ούρανόν άνεφέρετο. Πρωτότοχος ούν έχ των νεχρών χαι άπαρχή των κεκοιμημένων γενόμενος, έλπίδας ήμιν παρέσχετο του και ήμας τον όμοιον αναστήσεσθαι τρόπον, και αύτῷ παραστήσεσθαι, τῷ ἀρχηγῷ τῆς σωτηρίας ήμων, ή δοξασθησομένους, ή χολασθησομένους άθάνατα · ότε δηλονότι, χαθώς πιστεύομεν, D το δεύτερου πάλιν έλεύσεται χρίναι ζώντας χαι νεx0005.

'Ο τοίνου κατά τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως ἐπαιρόμενος, καὶ τὴν οἰκουμένην ὡς νοσσιὰν καυχώμενος καταλήψεσθαι, νῦν ὑφ' ἡμῶν ἐμπαίζεται καὶ γελάται τῶν τὸν Χριστὸν προσκυνούντων, τὸν αὐτὸν ὁμοῦ Θεὸν καὶ ἀνθρωπον, καὶ βοώντων, ϵ Ἐπεφάνη ἡ χάρις τοῦ Θεοῦ ἡ σωτήριος πᾶσιν ἀνθρώποις, παιδεύουσα ἡμᾶς, ἶνα ἀρνησάμενοι τὴν ἀσέδειαν καὶ τὰς κοσμ κὰς ἐπιθυμίας, σωφρόνως καὶ εὐσεδῶς ζήσωμεν ἐν τῷ αἰῶνι τούτῷ. ، Οὐκέτι γὰρ

Diaboli itaque morte duplicem pássi sumus mortem ; unaque ac simplici Christi morte illi sponte suscepta, a morte liberati sumus et per eam vivificati. Atque, ut Isaias loquitur : « Livore ejus nos omnes sanati sumus 16. > Tametsi enim corpore morimur, quod mortale corpus habeamus ; credimus tamen rursum nos corpora nostra recepturos in claritate ", cum Christus apparuerit vita nostra, uti auctor est beatus Panlus; quamvis agone quo mortem superavit, nihil ei a nobis operæ collatum sit. Ob naturæ tamen communitatem, guam omnem in una persona accepit, et quod Dominum herumque eum invocamus et Salvatorem laudamus, ac victoriæ illi cantica canimus pro mortis tropæo, socios nos victoriæ facit ac libertatem tribuit. Deo enim Patre et Filio et Spiritu condemnante diabolum, quod injuste cum morte affecerit qui nullius peccati ipse reus erat, teneri a morte ipsa vere vita non potuit \*\*; sed tanquam Dominus gloriæ excellenti potentia tenebrarum principem una cum subjectis ei potestatibus profligavit 13, corumque robur dissolvit; atque in eum modum sanctorum quidem animas (cujus spe tenebantur) disruptis vinculis absolvit, liberțatisque nunera donatas, una secum reduxit, corumque præterea, qui tunc recens in eum crediderunt. Resumptoque suo corpore triduanus mortis victor revixit, contritis principis vasis, ac seu captivum carceri ac vinculis addixit.

Deinde etiam se discipulis conspicuum fecit, et manducavit, ac palpari voluit, ob fidem resurrectionis solum astruendam 14, uti diximus; ac demum cunctis videntibus in roelum ascendit, cum in nullo sic unquam contigisset. Nam Elias raptus est, non in coelum, sed, c quasi in coelum > raptus perhibetur \*\*. « Nemo enim ascendit in cœlum, nisi qui descendit de cœlo \*\*. » Ac quidem Elias, alio sublevante, Christus vero, ipse a se ferebatur in cælum. Qui igitut e primogenitus ex mortuis et primitize dormientium ", > factus sit, spem nobis præbuit, fore ut et nos eodem modo resurgamus, ipsique coram sistamur, qui noster auctor exsistat salutis 40, ut aut immortalem gloriam, aut supplicia reportemus, tunc nimirum, cum (sicut credimus) secundo iterum veniet vivos atque mortuos judicaturus.

Is igitur qui adversus humanum genus efferebatur, quippe qui volut nidum <sup>49</sup>, se terrarum orbem comprehensurum gloriabatur, a nobis nuuc Christi Dei simul hominisque cultorihus illuditur ao deridetur, quippe qui clamemus : « Apparuit gratia Dei salutaris omnibus hominibus, erudiens nos, ut abnegantes impietatem et sæcularia desideria, sobrie et pie vivamus in loc sæculo <sup>49°</sup>.» Non enim jam deinceps nobis exprobrabit ac condemnabit, quod

\* Isa. Lin, 5. \* Coloss. III, 4. \* Act. II, 24. \* Luc. xJ, 22. \* Act. I, 3, 4, 9. \* IV Reg. J., 11. \* Joan. III, 13. \* Coloss. I, 18 | Cor. xI, 20. \* II; Cor. v, 10. \* Isa. x. 14. \*\* Tit. II, 11.

expers sit, ita pimirum, ut eo illi communicantes ac socii, sub potestate ac communione ipsius diri mundi rectoris ac peccati auctoris necessario simus. Habemus enim ex nostro genere velut donarium hostiamque offerre, quam scilicet Dei Filius citra omnem peccati labem assumpsit carnem, perfectum nimirum hominem, quo cum etiam congressus hostis, penitus profligatus est : « Venit enim, inquit, princeps mundi hujus, et in me non inveniet quidquam \*\*. > Et : « Nunc princeps mundi bujus ejicietur foras#1. )

In cœlum ego receptus, sedensque a dextris Dei ac Patris, quem nobis per se ipse reconciliavit, ob peccatum ab eo aversis ac cum mundi rectore foedere sociatis etiamnum Deum ac Patrem interpellat pro nobis, uti ait Paulus 51. Ac quidem ea ratione qua est homo, obsecrat; ut autem cum Patre et Spiritu unus Deus est, supplicum suscipit vota. Magna itaque bominibus collata dignitas, magna fiducia, ingens honos. Audenter enim dixerimus, Deus hominibus ministrat; homo omnium angelorum religioso famulatu adoratur'et colitur, habemus in cœlis fratrem et amlcum. Ipse enim primus in multis fratribus voluit appellari. Ait enim : « Dicite fratribus meis<sup>30</sup>. > Et : ( Non jam vocabo vos servos, sed amicos \*\*. > Ita sane ut nobis contingat quod Paulus ait : « Gratia salvati sumus, et non ex operibus legis". > Quid enim tali unquam gratia C majus fuerit, quod DeigFilius propter nos cum nihil ipsi prærogassemus, sponte sua homo factus, a simulacris et errore atque legis umbra nos liberaverit, verumque nos ac justum cultum docuerit; mediatorque noster ac pontifex factus, ipse a se chirographum peecati nostri disruperit<sup>50</sup>, Deoque admoverit, ac eum illo reconciliaverit, suisque fidelibus necessitudinem secum, mercedem donaverit, ut firmissima spe sæculum hoc transountes, cum emigraverimus, ac post rerum universitatis in integrum restitutionem cum eo versemur.

Est itaque in dextera Dei et Patris, e qui est in D sinu Patris," > quamvis inter nos uti pollicitus est, usque ad consummationem versetur 39, regitque et conflat nostram vitam, quze in abscondito intelligitur s; quam et inde jam per sacramenta auspicamur; consummationem vero illius in futurum exspectamus, si modo non negligentem operam adhibere videbimur, tanța nimirum socordia, ut exiguæ temporaneæque voluptatis causa, tantum munus prodamus, sed omni diligentia, per illius mandata ab eugue tradita sacramenta, in patriam 'nostram contendamus, atque ad eam recurramus, eique ut capiti tanquam membra nectamur, ac sicut

ne unus quispiam sit, qui ejus peccati signaculi A ήμιν όνειδίσει τε και κατακρινεί, ώς ούδείς έστι της αύτοῦ σφραγίδος τῆς ἀμαρτίας ἀμέτοχος, ώστε κατά ταύτην αύτῷ κοινωνοῦντας, ὑπὸ την έζουσίαν χαι μετοχήν αύτοῦ τοῦ δεινοῦ χοσμοχράτορος χαι άρχηγοῦ τῆς άμαρτίας άναγκάζεσθαι είναι. Έγομεν γάρ έκ της ήμετέρας φύσεως ώσπερ άνάθημα και θυσίαν προδάλλεσθαι την ύπο του Υίου του Θεού προσληφθείσαν σάρχα άναμαρτήτως, τον τέλειον άνθρωπου · ψ και προσδαλών δ έχθρος, κατακρίτος ήττήθη. « Έρχεται γάρ, » φησίν, « ό άρχων τοῦ χόσμου τούτου, και έν έμοι εύρησει ούδέν. > Kal. ε Νύν ό άρχων του κότμου τούτου εκδληθήσεται EEw. >

> 'Δναληφθείς ούν, και καθίσας έν δεξιά του θεού xal Πατρός, δυ ήμιν δι' έαυτοῦ xathlageu, analhorpublicion exclusion bid the duaptian, sat the soσμοχράτορι προστεθείσιν, έτι χαι νῶν ἐντυγχάνει όπλο ήμων τῷ Θεῷ και Πατρί, καθά φησι Παύλος. Και ώς μεν άνθρωπος, παρακαλεί · ώς δε Θεός είς μετά τοῦ Πατρός και τοῦ Πνεύματος, τὰς inesia; δέχεται. Μέγα ούν άξίωμα τοις άνθρώποις δίδωχε. μεγάλην παρφησίαν, μεγάλην τιμήν. Καί γάρ θαβδούντως αν είποιμεν, "Εστι Θεός ανθρώποις διαχονήσας · Εστιν άνθρωπος ύπο πάντων προσχανούμενος των άγγέλων · Εστιν ήμιν έν ούρανοίς άδελφός xal φίλος. Αύτος γάρ έν πολλοίς άδελφοίς πρώτος x1λείσθαι ήξίωσεν. « Είπατε γάρ. » φησί, « πρός τούς άδελφούς μου. > Καλ, « Ούχέτι ήμας χαλώ δούλους, άλλά φίλους. , "Ωσθ' ήμιν δ φησι Παύλος συμδαίνειν. « Χάριτι έσώθημεν, και ούχ έξ Εργων νόμου.» Τί γάρ αν είη της τοιαύτης χάριτος μείζον, ή τον Υίδν τοῦ Θεοῦ δι' ήμᾶς μηδέν προεισενεγχόντας άνθρωπον γεγονέναι θελήσαντα, των είδώλων και της πλάνης χαι της του νόμου σκιάς ήμας απαλλάξαι. xal shu άληθινην xal διxalau διδάξαι λατρείαυ, xal μεσίτην και άρχιερέα 'ήμῶν γενόμενον, δ:' έαυτοῦ τό χειρόγραφον της άμαρτίας ήμῶν διαβρηξαι, καί την πρός τον Θεόν προσαγωγήν τε και καταλλαγήν έργάσασθαι · και μισθον δωρήσασθαι τοζς πειθομένοις αύτῷ την πρός αύτὸν οίχείωσιν · ῶστε μετά βεδαιοτάτων έλπίδων τον αίωνα τουτον περαιουμένους, μετά την άνάλυσιν χαί την του παντός άποχατάστασιν αὐτῷ συνέσεσθαι ;

> "Εστι τοίνου έν δεξιά του θεού και Πατρές «ό ών είς τον χόλπον τοῦ Πατρός, > χαίτοι μεθ' ήμών ων ως υπέσχετο έως της συντελείας, και οίχονομεί και συνίστησι την ήμετέραν ζωήν την έν χρυπτώ νοουμένην, ήτις την άρχην έντευθεν διά των μυστηρίων λαμβάνει · την τελείωτιν δε έπι του μέλλοντος δέχεται, άν μόνον μή φανώμεν έμελούντες, τοσούτον, ώστε μικράς ήδονης και προσκαίρου χάριν προδούναι την τοσαύτην εύεργεσίαν · άλλ' έπιμελώμεθα διά των έντολων αύτοῦ χαι των παραδεδομένων ήμιν ύπ' αύτοῦ μυστηρίων πρός την πατρίδα ήμῶν έπείγεσθαι, καλείς αύτον άνατρέχειν · καλ τούτψ ώς χεφαλή καθάπερ μέλη συνάπτεαθαι · καί ώσπερ

30. \*\* Joan. xit, 31. \*\* Rom. vit, 34. \*\* Act. xxi, 23. \*\* Joan. \*\* Coloss. ii, 24. \*\* Joan. i, 8. \*\* Matth. xxviii, 20. \*\* Col. iii, 3. \*\* Joan. xiv, 30. \*\* Joan. xii, 31. \*\* Rom. viii, 34. <sup>34</sup> Joan. xx, 17; xv, 15. 48 Erbes. n. 8.



# DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLICA.

έν έμπέλο χλήματα μένωμεν · άλλά μή έξω βιφέν- A palmites in vite maneamus, non vero foras projecti. πς, δαπάνη πυρός μηδέποτε σδεννυμένου γενώpela.

#### KEPAA. C.

#### Hept twr ( puotnolwr.

Παραδέδοται γάρ ήμιν χαι θεία τινα μυστήρια, δι' ών έξεστι τελουμένους άγιάζεσθαι, τους είς αυτόν πιστεύοντας, και το ζητούμενον κατορθούν. Έπει γέρ ό τοῦ Χριστού θάνατο; ῶσπερ τις χαθολιχή αίτία τῆς ἀνθρωπίνης σωτηρίας ἐστί · δεί δὲ την χαθόλου altlav άρμόζειν πρός Εχαστον των άποτε. λεσμάτων · άναγχαζον ήν δοθήναι τινε φάρμαχα τοίς άνθρώποις, δι' ών αν συνάπτηται τούτοις ή διά τον θάνατον του Χριστού γενομένη εύεργεσία, χαί B δι' ών ή πνευματική συνίσταται ζωή χαθ' όμοιότητα τής ανθρωπίνης ζωής. Ταύτα δε δι' αίσθητών γίνεσθαι πορεδόθησαν, δτί χαι ό ανθρωπος αίσθητός ών, διά των αίσθητων άνάγεται πρός τά νοητά. Έπει δε εν τη ανθρωπίνη ζωή διπλη τάξις εύριexeral (71) . of may hav a sige housing as taxtinol τής σωματικής ζωής, οι γεννώντες . οι δε την χορηγίαν δεχόμενοι και την τάξιν, της πόλεως νομοθέται xal άρχοντες · κατά τοῦτον τόν τρόπον και ή πνευματική συνίσταται ζωή.

Ποπερ ούν ξχαστον τών δντων διά της γεννήσεως λαμδάνει την ζωήν, οδτω κατά την πνευματικήν ζωήν και ήμεζς άναγεννώμεθα διά τοῦ βαπτίσματο: . ομεύ ος πορο είν προλολικήν ψηταν απαύ- C τίαν άναιρεξ, άλλά και τάς γενομένας όπ' αύτοῦ τοῦ βαπτιζομένου, πρό τοῦ βαπτίσματος δηλονότι . ού μήν τάς μετά ταῦτα γινομένας. Καὶ γέρ, ώ; ό Θεολόγος φησί Γρηγόριος, ε Αφεσιν έχει των ήμαρτημένων, ού των άμαρτανομένων.

Τό μέν ουν όρώμενον έν τῷ βαπτίσματι ύδωρ έστίν ή δε άγία Τριάς νοητώς παρούσα, είς ήν βαπτίζεσθαι προσετάχθημεν, χαρίζεται την άναγέννησιν ταύτην. ο εή βάπτισμα και ο Χριστός έδαπτίσατο • ούχ ώς χαθάρσεως δεόμενος, άλλ' ίνα την ήμετέραν άναχαινίση φύσιν, χαι διδάξη χαι την τρόπον τοῦ τελείου βαπτίσματος • τα γάρ πρό τούτου, τύπου χαι έτοιμασίας λόγον έχοντα, άτελή ήσαν • ότε χαι το μυστήριον άνεφανερώθη της άγίας Τριάδος, τοῦ μέν βαπτιζομένου Υίοῦ άγα- Β πάσθαι παρά τοῦ Πατρός όμολογηθέντος διά φωνής είς τον άέρα τυπωθείσης, και τάς άνθρωπίνας άχολς πληρωσάσης, τοῦ δὲ άγίου Πνεύματος έν είδει σωματιχώ περιστεράς έπι τον βαπτιζόμενον xatantávsog.

**Πάλιν έπει το γεννηθέν διά της αύξήσεως έπι την** όφειλομένην ποσότητα χαταντά, δίδοται χαλ ήμιν τελειότης πνευματικής Ισχύος διά της του μύρου (72) χρίσεως · έν τούτω γάρ δείχνυται πνευματική ίσχύς, δταν εήν τοῦ Χριστοῦ πίστιν τολμώμεν ενώπιον πάντων όμολογείν · και μή διά τινα αισχύnullo unquam tempore exstinguibilis ignis pabulum efficiamur.

#### CAPUT VI.

#### De septem sacramentis.

Tradita enim nobis sunt quædam divina sacramenta, quibus licet initiatos sanctificari (eos scilicet qui in ipsum credunt) ac quod est votorum adipisci. Quia enim Christi mors velut universalis quædam causa est humanæ salutis, ac necesse est causam universalem singulis quibusque effectibus aptari, plane necessarium erat jut quædam hominibus remedia darentur, quibus beneficium Christi morte paratum, illis conjungeretur, ac quibus spiritalis constituitur vita, velut fere humana ipsa vita conflatur. Hæc vero per sensilia fleri traditione acceplmus, quod et homo cum sensilis sit, per sensilia, ad ca quæ spiritalia sunt, erigatur. Quia vero in humans vita duplex occurrit ordo, alii enim sunt qui subministrent, ordinentque corporalem vitam (nempe parentes), alii vero qui subministrationem ordinemque suscipiant, qui nimirum civitatem legibus inslituunt, ac pro magistratus eam officio regunt. Ad cumdem modum spiritalis vita constituitur.

Quemadmodum igitur unaquæque res per generationem vitam accepit, sic nos quoque secundum spiritalem vitam per baptismum regeneramur, quo non solum a primis parentibus contracta peccati labes aufertur, sed et quidquid illi delictorum commissum sit qui eo initiatur, ante baptismum scilicet. non quæ post ipsum committuntur. Ut enim a't Gregorius Theologus : « Remissionem habet eorum delictorum quæ commissa sunt, nou quæ commi tuutur. «

Quod igitur in baptismo conspicuum est, aqua est, sancta trinitas vero spiritaliter assistens (in , quam baptizari præceptum accepimus) banc regen rationem tribuit. Quem baptismum etiam Christus suscepit; non quasi ipse emundatione indigeret, sed ut naturam nostram innovaret ac instanraret, modumque nos perfecti baptismatis doceret. Quæ enim priora exstiterant, cum figuræ ac præparationis rationem haberent, imperfecta erant, quando nimirum etiam sanctæ Trinitatis mysterium declaratum est, Filio, qui baptizabatur, paterna voce in aere formata, hominumque aures implente, ejus dilectionis præconium habente; ac Spiritu sancto in specie corporali columbse in lpsum descendente.

-Rursus vero; quia quod natum est, per augmentum ad debitam devenit quantitatem, nobis gnoque per unguenti unctionem spiritalis roboris perfectio confertur. In hoc enim clucet spiritale robur ac perfectio, cum Christi fidem in conspectu hominum confiteri audemus, nec ullo pudore aut metu scu

(71) Greg. orat. 40.

(7.3) Unguenti sacramentum nostri vocant Confirmationem.



eliam id causæ est, cur in fronte accipiamus, ut fidem confiteri minime erubescamus. In manibus item ac pedibus, ut arma virtutis ac justiliæ, hæc Deo exhibeamus. Unde et Christi signo consignamur, ejus scilicet crucis, qua et ipse Christus pugnavit ac vioit, ut ostendamus sub quo imperatore militiam geramus. Porro unctio hæc ex oleo et aromatibus paratur, ut tum bonam famam in mundo conversantes ex operibus habeamus, quæ velut odoris fragrantia late diffundatur, tum vero ut sicut athletæ in arenam descensuri ungebantur. sic et nos pro Ecclesiæ decretis cum tempus vo-., caverit, decertemus.

Rursus quemadmodum corporalis vita naturali B indiget cibo ut augestur et roboretur ac contineatur seu conservetur, sic et in spiritali vita spiritalis cibue datus est, ut per eum, quí sunt renati, et conserventur et augeantur. Est autem iste cibus perceptio Christi corporis atque sanguinis; panisque ac vini symbolis traditur, quod his communius homines ad corporalem cibum utantur. Per hoc autem sacramentum Dominicæ passionis memoriam ac prosentiam accipinus. Ipse enim « Dominus noster Jesus Christus, > uti ait sacrum Evangelium, « qua nocte tradebatur, accepit panem et gratias agens, fregit (in frusta scilicet conscidit divisitque), divitque discipulis suis: Accipite, comedite, hoc est corpus meum, quod pro C yere · τουτό έστι το σωμά μου, το ύπερ ύμων αλώvobis frangitur in remissionem peccatorum. Similiter et calicem, postquam cœnavit, dicens : Hic est sanguis meus, qui pro vobis et pro multis . (fundetur in remissionem peccatorum.) Adjecitque : « Hoc facite in meam commemorationem \*\*. » Itaque per hoc mysterium annuntiamus ejus mortem. it quasi ei per affectuum seu vitiorum mortificationem commorientes, per ipsum vivificamur et in gloria resurgemus. Ait enim Apostolus : « Quotiescunque manducaveritis panem hunc, et calicem ejus biberitis, mortem Domini annuntiabilis, > ejusque resurrectionem confitebimini, « donec veniat ". )

Quonam igitur modo convertantur panis et vinum in Christi corpus et sanguinem, humanus D χαί αξμα τοῦ Χριστοῦ, ἀνθρώπινος λόγος είπεῖν οὐ sermo eloqui non potest; quia tamen creaturæ arbiter hoc modo se rem habere testatus est, quemadmodum credimus ejus verbo mundum ex nibilo onditum esse; ac semel quidem in principio

#### " Lur. xxii, 19; I.Cor. xi, 23. " I Cor. xi. 26.

(73) Ita ritu Græco: nobis sola in fronte unctio, sed ei manuum impositio, qua illi carent.

(74) Το υπέρ υμών πλώμενον. Lucas διδόμεv v habet, quam vocem Paulus sic illa altera reddidit, respiciendo speciem panis, qui sic proprie xλizdat dicatur; frustatim dividi; nempe xontz-gizt et xarateµvzo0at, ut Calccas exposuit. Nec video ut ad corpus Christi in specie propria, et ut

ignavia ab rea confessione deterremur. Atque A νην ή φόδον δειλιώμεν και άποφεύγωμεν. Διά τούτο και έν τῷ μετώπφ λαμδάνομεν, ίνα μή α!σχυνώμεθα ταύτην όμολογείν (73) · xal iv ται; χερσί και τοίς ποσίν, ίνα δπλα άρετης και δικαιοσύνης ταυτα τῷ Θεῷ παραστήσωμεν · δθεν xal σημειούμεθα τῷ σημείω τοῦ Χριστοῦ, τουτέστι τῷ τούτου σταυρφ, δι' ου και ό Χριστός επολέμησε και ένίκησεν · ίνα δεικνύωμεν ύπό τίνι στρατηγώ τατ. τόμεθα. Η δέ χρίσις αυτη έξ έλαίου και άρωμάτων κατασχευάζεται, ίνα όμου μεν φήμην άγα. θήν άπό των ξργων έχωμεν έν τῷ χόσμφ άναστρεφόμενοι, καθάπερ όσμην διαδιδομένην . όμου δέ, ώσπερ οι άθληται τῷ έλαίψ ήλείφοντο άγων:ζόμενοι, ούτω και ήμεις όπερ των της Έκκλησίας δογμάτων τοῦ χαιροῦ χαλοῦντος άγωνιζώμεθα.

Πάλιν ωσπερ ή σωματική ζωή φυσικής τροφής δείται, ίνα αύξη χαι έδραιοι χαι συγχρατή την φύσιν, ούτω χαί έν τη πνευματική ζωή πνευματική έδο-By spoph, Iva dia rating of avareverations xat τηρώνται xal αύξωνται. Αύτη δέ έστιν ή μετάληψης του σώματος και αίματος του Χριστου . ήτις δι' άρτου και οίνου παραδέδοται, οίς κοινότερον οι άνθρωποι πρός την σωματικήν χρώνται τροφήν. Και διά του μυστηρίου τούτου μνήμην χαι παρουσίαν λαμδάνομεν τοῦ -δεσποτιχοῦ πάθους. Αὐτὸς γὰρ ε δ Κύριος ήμῶν Ἰησοῦς Χριστός, > καθά φησι τὸ ἰερίν Εύαγγέλιον, ε έν τη νυχτί ή παρεδίδοτο, λαδών άρτον xal edyapisthja; Exlage (toutéstiv, Exaye, xatétiμε), και είπε τοις μαθηταίς ,αύτου, « Λάδετε, φάμενον (74) είς άφεσιν άμαρτιών. Και το ποτήριον ώσαύτως μετά τό δειπνησαι, Τοῦτό ἐστι τὸ αἶμά μου το ύπερ ύμων και πολλών εκχυνόμενον είς άφεσιν άμαρτιών. > Καί προσέθηκε, « Τούτο ποιείτε είς την εμην ανάμνησιν. > Καταγγέλλομεν ουν διά τούτου τόν θάνατον αύτου, και clovel συναποθνήσκοντες αύτῷ διά τῆς τῶν παθῶν νεκρώσεως, ζωοποιούμεθα δι' αύτοῦ, και άναστησόμεθα ἐν δόξη. Και γάρ ό 'Απίστολος φησίν, « Όσάχις αν έσθίητε τον άρτον τουτον, και το ποτήριον αύτοῦ πίνητε, τον θάνατον τοῦ Κυρίου χαταγγέλλετε, > χαί την ανάστασιν αύτου όμολογείτε, • Εως αν έλθη. »

Πώς ούν μεταδάλλεται ό άρτος και ό οίνος είς σώμα δύναται. 'Αλλ' έπειδή ό δεσπότης της χτίσεως τουτο είπεν οῦτως ἔχειν, ὥσπερ πιστεύομεν ὅτι τῷ ῥήματι αύτοῦ ὁ κόσμος ἐκ τοῦ μἡ δντος συνέστη · καὶ ἄπαξ μέν έν άρχη είρηκεν, « Έξιγαγέτω ή γη βοτάνην χ/ρ-

cruce functus est, possit referri. Vocem Ezdase constanter tres evangelistæ, ipseque Paulus, ad panem a Domino acceptum, quem in suum corpus verteret, retulerunt ; quod ipsum Paulus sic xλώμενον maluit dicere quam solum διδόμενον, ut ejus sic dati ac distributi in modum panis ad esum appositi, mysterium commendaret.



του· ) και μέχρι τοῦ νῦν ξξάγει τὰ ίδια βλαστήματα A divisse : « Educat terra herbam fæni \*\*; > hacteτῷ θείψ προστάγματι συνελαυνομένη και δυναμου-μένη · ούτω και τουτο ύπηρετούντος του έερέως πιστεύομεν γίνεσθαι · ώστε τον άρτον είς σώμα αύτου xal τον οίνον είς αίμα αύτοῦ μεταδάλλεσθαι διὰ την τοῦ εἰπόντος δύναμιν. Καὶ ὡς φησιν ὁ θείος Χρυσόστομος (75), « Σχήμα μόνον πληρών (76) ξστηχεν ό lepsús · ή δε δύναμις πασα των λόγων εστίν. > Αύτός γάρ είρηχεν, ε Έλν μη φάγητε την σάρκα τοῦ Υίου του άνθρώπου, και πίητε αύτου το αξμα, ούκ έχετε ζωήν έν έπυτοίς. Η γάρ σάρξ μου άληθής έστι βρώσις. > Kal πάλιν, « 'Ο τρώγων με ζήσεται. > "Οθεν χωρίς πάσης άμφιδολίας μετέχειν αύτῶν όφείλομεν, χαθαράν χαι βεδαίαν περι αύτῶν Εχοντες πίστιν ' xal, ώς που φησίν ό θείος Χρυσόστομος (77). ούτω διατίθεσθαι έχαστον τοίς θείοις προσερχόμενον μυστηρίοις, ώσπερ άπο τῆς τοῦ Κυρίου πλευράς τούτων μεταλαμβάνοντα. Εί μη γάρ οῦτω περί τούτων πιστεύομεν, ού μόνον ούδεν παρ' αύτων ώφεloupsta dia the anistian huw, alla xal els alcoνίαν κατάκρισιν ταύτα μεταλαμβάνεται. Το δ' αύτο δε συμβαίνει, και εί πληθος άμαρτημάτων έχοντες, μηδέν προχαθαρθέντες τούτων μεταλαμδάνομεν. Καί γάρ δμοιοι δόξομεν τοίς σπαράκτσις τοῦ σώματος του Χριστού. Διό φησιν ό θείος Άπόστολος. · Δοχιμαζέτω Εχαστος έαυτον, και ούτως έκ του άρτου έσθιέτω, και έκ τοῦ ποτηρίου πιέτω. > Κα!, · Ό άναξίως μεταλαμδάνων τοῦ σώματος και αίματος του Χριστού χρίμα έαυτῷ έσθίει και πίνει, και δνοχος έσται του σώματος και αίματος του Χριστού.

Πρός τούς τοίνον διαπορούντας περί της από του άρτου καί του οίνου είς το σώμα καί αίμα του Χριστοῦ μεταδολής την δύναμιν τοῦ Θεοῦ προδαλλόμεθ2. Εί γάρ όμολογούσι τον θεόν παντοδύναμον είναι, ούδεν τουτο διαπορήσουσιν. Εί γάρ κατά δύναμιν φυσικήν ή ύποκειμένη του άέρος ύλη δύναται χατά τὸ εἶδος μεταβάλλειν είς πῦρ, πολλῷ μάλλον ή του θεου δύναμις, ώς όλην την ούσίαν των πραγμάτών παρήγαγεν, ού κατ' είδος μόνον μεταδαλεί · άλλά το ύποχείμενον όλον του άρτου χαί του οίνου είς ύποχείμενον σάρχα χαί αίμα μεταποιήσει. Εί δέ τις πάλιν διά τά τη αίσθήσει φαινόμενα τη μεταδολή ταύτη διαπιστεί, κατανοείτω ότι τα θεία ήμιν ούτω προδάλλονται ώς ύπο παραπετάσμασι το!ς alσθητοις. p est, cur sub panis vinique symbolis (quæ nobis esca

uusque divino impollente, acvin præbente præcepto. germina sua educere ; sic quoque istud sacerdotis ministerio contingere credimus, ut et panis in corpus ejus, et vinum in sanguinem convertantur, ob ejus qui dixit potentiam. Et ut ait divus Chrysostomus : e Stat sacerdos solum formain implens : at vis omnis verborum est. > Ipse enim dixit : « Nisi manducaveritis carnem Filii bominis et Liberitis ejns sanguinem, non habebitis vitam in vobis. > Caro enim mea verus est cibus. > Et rursum, « Qui manducat me, vivet\*\*. > Itaque citra omnem dubitationem illa debemus percipere, mundam firmamque de illis habentes fidem. Et ut quodam loco aitadivinus Chrysostomus, sic quisque animo affectus ad divina accedat mysteria operæ pretium est : ( Ac si ex loso Domini latere bausturus sit. ) Nisi enim cam de illis fidem habuerimus, nedum nihil ex eis fructus consequemur ob nostram incredulitatem, verum etiam ad æternam hæc condemnationem sumemns. Idemque contingit, si prægravanie peccatorum sarcina, iisque multis obruti, nulla prævia emundatione, ca percipiamus. Etenim iis similes videbimur, qui Domini corpus dilacerant. Idcirco ait Apostolus : « Probet autem seipsum homo, et sie diei pane illo edat-et de calice bibat "... Et : « Qui indigne præsumit corpus et sanguinem Christi, judicium sibi manducat et

Ad cos ergo qui dubitant de conversione panis et vini in Christi corpus et sanguinem, Dei potentiam opponimus. Nam si Deura omnipotentem agnoscunt, nulla rei hujus hærebit dubitatio. Si enim naturali vi subjecta aeris materia in ignem mutari potest; potiori longe ratione Dei virtus, qui omnem rerum substantiam produxit, nodum secundum speciem, verum etiam totam panis et vini substantiam, in carnis ac sanguinis substantiam mutabit. Sin antem rursus aliquis, ob ea quæ sensui apparent, huic transmutationi abrogat fidem, cogitet divina ! nobis · ita proponi, ut sensilium rerum involucro obtecta sint. Idque adeo in causa

bibit, eritque reus corporis et sanguinis Christi \*\*. >

# <sup>48</sup> Gen. 1, 11. <sup>43</sup> Joan. vi, 54, 55, 58. <sup>44</sup> I Cor. xi, 28. <sup>43</sup> ibid. 29.

(75) Fadem pene hom. 83 in Matth. et in I ad Cor. (76) Σχημα μόνον πληρών. Solum personam implens ; nempe Christum repræsentans ejusque personam velut induens, nec quasi a sc, sed ut dicta ab illo verba proferens, quibus ubique Chrysostomus vim illam transmutandi sacra pignora in Christi corpus et sanguinem tribuit. Græci alii fere a Damasceno et vii synodo, enipolitiqui (adventum Spiritus sancti) ita urgent, ut nisi ejus invocatione, quam corum liturgiæ babent post verba Dominica diu ante prolata, non omnino Dominicum corpus ac sanguinem, inque ea symbolorum transmutationem (quam et illa fleri exposcunt) videantur aguo-seere. Quam quæstionem tractavit P. Jac. Goar. sodalis meus o paxaplenc, in Euchol. alique disputantes cum ævi sequioris Græcis. Illustrissimus ac

reverendissimus Parisiensis archiep. Petrus de Marca & maxaplity; sic interpretabatur, cum quiestionis nodum solvere conarctur, ut dicerct, Patres quasi unum quid accepisse quidquid ritus est liturgici, et (ut nos vocamus) canonis, nec satis distinxisse quid quæque pars efficiat; in quo paulo subtilius laboravit sequens Scholasticorum sedulitas : quam ipsam intra suos terminos coercere conveniat, quibus et præivit magnus Chryso-stomus, vir certe mihi syolastusúratos, cujus et scholasticen, methodumque disserendi ac distinguendi, solerterque enodandi quæ perplexa videantur, in aliis Patrum, magno præsertim Augustino, desiderem.

(77) Hom, S4, in Joan.

consueta est) hæc sumenda tradiderit, ne quid A "Over did tou aprou xal tou olvou the guvhous horridum ac insuetum sensui videretur. Haud tamen rem specie tenus ac figura geri existimamus. Potens enim est, ut diximus, Deus, tum subjecta dona transmutare, tumque rursus priera accidentia conservare.

Contingit Itaque spiritalem vitam affinitatem quamdam et similitudinem cum corporali habere. Quemadmo.lum enim in illa naturales vires intelliguntur, quibus aliquid nascatur et augestur ac nutriatur, sic et in ista. Baptisma enim, quo spiritalis hominis regeneratio præstatur, cum gignendi facultate convenit. Unguenti perfusic, quo spiritale augmentum ad perfectum robur per- B ducit, cum augendi facultate. Sacramentorum perceptio, qua spiritalis cibus præbetur, cum nutrimento.

Rursus vero quoniam accidit etiam impedimentum aliquod in vita corporali, quatenus ægra quisque valetudine exsistit, necessario ejus qui sie ægre habet, exterius petitis nemediis reparanda seu fovenda valetudo est. Id vero etiam in spiritali vita consideratur. Homo enim guod arbitrij facullate præditus est, peccare potest, cum extra rationis metas, socus ac est suadeat mysteriorum quibus impartitus est, puritas atque sanctitas, aliquid egerit. Siquidem igitur ægritudo hæc ae perversio in animo solum contigerit, per ponitentiæ sacramentum emendatur. Sin autem a peccato, C quo laborat animus, ægritudo ad corpus transit. quod sic illi conducit qui peccatum commisit (sæpe enim contingit, ægritudine laborare aliquem propier peccata, ut erudiatur), emendatur per unctionem sancti olei. quam extremam unctionem vocant.

Datur igitur peccatoribus post baptisma, quæ per ponitentiam et confessionem præstatur, curatio et emendatio. Non datur autem ea curandi, quod quis eodem rursus baptismate donetur, per hunc scilicet modum. Quia enim per baptisma cum Christo cruci configimur, ut ait Apostolus, 1 Quotquot baptizati sumus in Christo, in morte Ipsius baptizati sumus<sup>44</sup>.) Et rursus, « Consepulti igitur çum eo sumus per baptismum ". > Sicut non convenit Christum denuo crucifigi, sic neque peccantes post n τον Χριστόν ανασταυρούν ου προσήχει, ούτω xal baptismum par est iterum baptizari. Ac sicut qui

#### \* 44 Rom. vi, 34. 47 Coloss. 11, 12.

(78) "O relevrala légeral goloig. Sie usu moderno, extremam unclionem vocant, que antiquiori potlus unctio infirmorum, affiniusque verbis Jacobi : 'Astevsi τις in duiv ; Infirmatur quis in vobis? Quam vocem liquet usurpari de quovis paulo tanguidioribus viribus, ex ægritudine qua laborat, etsi non omnino depositus sit, et cujus proxima, jam tumque futura mors exspectatur. Nempe sacramenti effectus infirmi relevatio est ac sanitas, per modum medicinæ ægroto præstanda, illique a beo impetranda, si modo ex ejus rationibus sit, nec allo ferant divina decreta: cui instituto et fini non satis congrucre videtur, quod tum demum ægrotus ungatur, cum vix nisi miraculo ad ήμιν βρώσεως δέδωκεν έκείνων μεταλαμδάνειν, ζνα μή ξένον τι χαι άηθες τη αίσθήσει δοχη ού μην ούδε κατά φαντασίαν γίνεσθαι τουτο πιστεύομεν. Δυνατός γάρ, ώς είπομεν, ό Θεός και το ύποκείμενον μεταδάλλειν, και τα πρότερον συμδεδηκότα πάλιν διατηρείν.

Euglalives tolvor the neculatisty Cuty avalo-זפוע און השעמדוצון. "שהתפף אבף בע בצבועון דל אביעיןrixdy xal adentixdy xal openrixdy, al quoixal adται δυνάμεις, θεωρούνται, ούτω xal έν ταύτη. Το μεν γάρ βάπτισμα, δι' ού ή νοητή του άνθρώπου מימצלייד סוב צויפדמו, מימלסצו דה צביידווצה ז ל του μύρου χρίσις, δι' οδ ή πνευματική αύξησις έπι τελείαν ίσχυν άγουσα, τη αύξητική · ή δε μετάληψις των άγιασμάτων, δι' οδ ή πνευματική τροφή, τ θρεπτική άναλογεί.

Hadiv incide oundalises and imposion mepl the σωματικήν ζωήν, καθό Εκαστον άσθενει άναγκαίως εισάγεται άπο των έξωθεν ή του άσθενώς ζώντος θεραπεία. Τούτο δε θεωρείται και κατά την πνευματικήν ζωήν. Ο γάρ ανθρωπος, διότι έστιν αύτεξούσιος, δύναται άμαρτάνειν, όταν έξω του λόγου και τής άκολουθίας των ληφθέντων αύτῷ μυστηρίων ένεργή τι. Εί μέν ούν έν τη ψυχή γίνεται μόνον ή άσθένεια αύτη καί ή παρατροπή, διά του μυστηρίου τῆς μετανοίας ἐπανορθοῦται · el δὲ άτὸ της έν τη ψυχή άμαρτίας έπι το σώμα ή ζάσθένεια διαδαίνει διά τό συμφέρον του την άμαρτίαν πεκοιηχότος (χαλγάρ πολλάχις άσθενεί τις δι' άμαρτίας. **Ένα σωφρονισθή), έπανορθ**ούται διά του μυστηρίου τοῦ εύχελαίου, ὅ τελευταία λέγεται χρίσις (78).

Δίδοται τοίνυν τοξς άμαρτάνουσι μετά το βίπ:σμαή διά της μετανοίας χαι έξαγορεύσεως θεραπεία και επανόρθωσις. Ου δίδοται δε αύτη ή θερ2πεία διά του πάλιν το αύτο βάπτισμα βαπτισθηναι χατά τούτον τον τρόπον. Έπει γάρ συσταυρούμεθα τῷ Χριστῷ διὰ τοῦ βαπτίσματος, ῶς φησιν ὁ Ἀπίστολος, « "Οσοι έδαπτίσθημεν είς Χριστόν, είς τόν θάνατον αύτοῦ έδαπτίσθημεν, > xal πάλιν, « Συνετάφημεν ούν αύτῷ διὰ τοῦ βαπτίσματος · υσπερ τούς μετά το βάπτισμα άμαρτόντας ού δεί πάλιν

pristina munia reparari potest. Sie certe Greei, statim ac aliquis ægrotat, subestque aliquod vite discrimen, nec adeo propinquum, sacerdotes sacro illo ritu peruncturos advocant; nec semel duntaxat, sod et sæplus, eadem etiam nec intermissa ægritudine, quod a Latinorum ac nostratium usu remotius est : quin et nostris in diversis libris ritualibus ejus sacramenti ritus nonnihil varius est. Probandi maxime, qui ægroto gravius affecto, eamque ob rem Eucharistia ad viaticum muniendo, prius unctionem adhibendam jubent; quæ sit sli-quid pœuitentiæ ac ejus velut complementum, et ad Eucharistiam, perinde ac reliqua omnia sacramenta, ut in finem ordinetur.



זוגה לשהה בול עביייה שבשה דטצלידבר, מי בעתלפשטו ώσυ τιν έναντιουμένη τη τελεία ταύτη ζωή, όύχ άναγεγνώμενοι πάλιν, άλλ' έτέρω τρόπω άλλοιώστως departedoverse, drallaredprevor the vocou . outo xat πρές το βάπτισμα, πνευματικήν ούσαν άναγέννησιν, ένατάμψαι ού δύνανται · Ιν εξαλείψωσε δηλονότι, & μετά το βάπτισμα είργάσαντο άμαρτήματα. Διά δε דוב עבדמיסובר דסטדס יויצדמו. דוב לל ל דסטחסב להוב utravola; xal robra aden sion uton, xal rolous τινάς είναι δεί τους είς τούτο τεταγμένους πνευματικούς άνδρας (79). και πώς τούς μετανοούντας αύτοίς προσέρχεσθαι δεί, χαι τίνι τρόπω την τούτων θεραπείαν έπινοείν · και πώς έστι τών άμαρτημάτων έλευθερούσθαι, έτέρας αν είη πραγματείας. άλλως τε καί πνευματικών άνδρών το ταύτα διαι- Β την κατά λόγου όρθου, δπερ είς κατάληψιν Εσται τοίς έπιούσε τάς τών διδασκάλων γραφάς.

Enel 62, xadánep el nouev, ex the the youthe έβρωστίας νόσος τις έπι το σώμα διαδίδοται διά την πρό; άλληλα σχέσιν τε και συμπάθειαν, του σώματος λέγω אבו דהָר שְׁעַאָהָ, קדור פֿא עלססר פֿו' שׁשְּׁבyere Anerer. Reyage Lab face gig the garyon for the series of the series αύτῷ τιμωρίαν, μόνον εἰ την ἀρρωστίαν ταύτην ό άνθρωπος εύχαρίστως ύπομένη · πολλάκις δε ύπό παύτης νόσου έμεποδίζεται ό δυθρωπος είς το έργά-שמות כל מים ללא xal dia כסט מים לסט בהודעyelv the number the control of the second to marthριον τής τελευταίας χρ!σεως, ήγουν το εύχέλαιον. ones rai abro necessaring largela forty, lva analλαττώμεθα της του σώματος άββωστίας, ήτις έμποδισμός γίνεται πρός τά πνευματικά έργα. Περί ών ό θείος απόστολος γράφει, ε "Ασθενεί τις έν ύμιν; προτκαλεσάσθαι τους πρεσδυτέρους της 'Εχχλησίας, και εύξάσθωσαν έπ' αύτον, άλείφοντες αύτον ελαίψ έν τῷ ἐνόματε τοῦ Κυρίου · και εὐχή τῆς πίστεως σώσει τον πάμνοντα, και έγερει αύτον ό Κύριος. χλν άμαρτίας ή πεποιηχώς, άφεθήσεται αύτῷ. > Εί δε μή άπαλλάττοιντο διά τούτου της του σώματος άφρωστίας, ούχ αίτιδοθαι δεί την του μυστηρίου τούτου δύναμεν. Πολλάχις γάρ και το θεραπευθήναι σωματικώς πρός τους άξίως το μυστήριον τουτο ) εμβάνοντας ούχ Εστι χρήσιμον πρός την πνεύμαtixhe ournplay. Tous yap oude pohoovrai th uyela πρός το συμφέρον. Ού μέντοι άνωφελώς πάλιν τοῦτο C haubávousiv, el xal ut t swuatixt depanele axoλουθήσει. 'Οφελεί γαρ κατ' άλλου τρόπου. Είς μέν γάρ τάς άσωμάτους νόσους, αίτινές είσιν εύχολία πρός το κακέν, άμελεια πρός το άγαθου, διά τῆς

#### " Jac. v, 14.

(79) Il revuarization dropaç. Sic Grzei cos vo-cant, qui illis a sacris confessionibus sunt, et posnitentiis præfecti; plerique illis monachi sacerdotio fulgentes, quos ispourováxou; vocani. Nec fere aliter quam ex canonum rigore judicant; quorum codicem in promptu habent, dum confessiones audiunt, ut ex illo pœnas, tà tautiqua, decernant. Sic ex illis audivi qui Græcorum usi familiaritate sunt apud cos missi apostolici. Utque sancta sit

avabantičerv. Kal wontep ol tric quotuis xal owna- A naturalem ac corporalem vitam per generationem nacti sunt, si in morbum aliquem perfectæ huic vitæ adversantem inciderint, non quod denuo generentur, sed alio immutationis modo, morbo liberantur atque sanantur; sic fieri nequit, ut baptisma (quæ spiritalis generatio est) reparatur ; ut nimirum peccata post baptismum commissa illo deleantur, sed id præstatur per pænitentiam. Quinam vero sit pœnitentiæ modus, quotve ejus partes, quales item esse oporteat, qui huic muneri præfecti sint viri spiritales, ac quomodo pœnitentes ad eostaccedere debeant : quæ eorum salutis excogitanda ratio; quove modo a peccatis contingat liberari, alterius operæ sit; præterquam quod spiritalium virorum ex recta ratione borum arbitrium est ac dispensatio, quæ et intelligent, qui doctorum hoc argumento scripta legerint.

> Quia vero, ut dicebamus, ex animi ægritudine morbus quidam in corpus diffunditur, ob eorum (animi scilicet ac corporis) mutuam habitudinem ac decessitudinem; qui utique morbus utili Dei consilio provenit. Etenim castigatio est, ob cam. cujus homo reus est, pænam; si modo ejus morbi vim cum gratiarum actione sustinuerit. Haud raro tamen per cam ægritudinem impeditur homo ne bonum operetur, ac ne operando, spiritalem salutem consequatur ; idcirco extremæ unctionis sacramentum (olei scilicet junctis precibus inunctio) datur. Estque spiritalis hæc curatio, ut a corporis morbo liberemur, qui impedimento est ne spiritalia opera præstemus. De quibus divinus Apostolus scribit : « Infirmatur quis in vobis? inducat presbyteros Ecclesiæ, et orent super eum, ungentes eum oleoin nomine Domini : et oratio fidei salvabit ægrotum, et eriget eum Dominus ; et si in peccatis fuerit, remittentur ei 48. > Sin autem aliqui hujus vi sacramenti a corporis morbo minime liberantur, haud tamen id illi dandum vitio sit. Sæpe enim etiam corpore sauari, vel si digne sacramentum aliqui suscipiant, ad spiritalem salutem non conducit. Forte enim nec pro eo ac utile est, corporis illa sanitate utentur. Non tamen inani conatu nulloque fructu sacramentum suscipiunt ; tametsi corporalis sanitas non sequatur. Juvat enim secundum alium modum. Incorporei namque morbi (pronitas scilicet ad malum, bonique præstandi neglectus) pænitentize medicamine, uti diximus, curanda sunt. Quia tamen homo, qua vel laborat seguitic, vel quibus.

bæc disciplina, plures tamen in barathrum brudia, dum maluat vulnera celare, quam austeriori illi disciplinæ subjacere. Latinorum longe mitior, qua fere omnia confessarii arbitrio permittuntur; ipso tamen non omuino libero, sed æquitatis legibus astricio, pro scilicet ratione, ipsiusque pocniteutis facultate ac modo : ne, quod salutis remediumæst, præ humana fragilitate flat ruinæ occasio.

sarculi variis curis distrahitur, quas dicebam, A peravolaç, éç elaopev, del depareverv èret de 6 ægritudines, in seipso perfecte non sanat, Sacramentum hoc ad salutem homini datum est; quo nimirum ejus susceptione id impleat, quod ad illius curationis, quam præstat pænitentia, perfectionem desiderabatur, ejusque damnationis reatu liberctur, cui idcirco obnoxius est, quia pœnitentiæ canonem non peregit; ut scilicet nihil in eq residoum sit, quo animus excedens futuram gloriam consequi impediatur.

Præterea contingit nec meminisse, nec vero nosse quæ quis commisit omnia peccata, ul per pæniten- . tiam illa delere possit. Quin et quotidiana peccata sunt, sine quibus fleri non potest ut vita hæc transigatur : quibus omnibus necessario per hoc sacramentum emundatur. Unde et addit : « Et si in peccatis fuerit, dimittentur ei. ) Unde liquet sacramentum hoc extremum esse, velut scilicet spiritalis omnis sanationis signaculum; esseque bis qui morbo laborant adhibendum ; ac præcipue illis, qui cum, cujus rei erant, canonem non expleverunt. Esseque adeo iterum illis adhibendum, si in eamdem necessitatem devenerint. Nihil enim vetst, ob naturæinfirmitatem, quin homo in eadem delicta relabatur; ut et sæpius codem curationis genero indigeat : uti etiam contingit in vita corporali, in qua exdem accidunt ægritudines, eademque rursus illis curandis adhibenda remedia sunt.

Rursus, quia corporalis vitæ auctores, ejusque ordinatores seu rectores, duobus modis considerantur; vel seilicet secundum naturæ fæcunditatem, quod spectat ad parentes; aut secundum politicum regimen ac principatum, ad vitæ tranquillitatem pacemque conservandam, quod regum muneris est ac magistratuum : sic quoque in spiritali vita, sunt qui subministrent fac custodiant spiritalem vitam; idque illi spiritali duntaxat ministerio præstant, quod spectat ad ordinis sacramentum: suntque adco qui et spiritalem simul et corporalem vitam conferant, quod illo sacramento præstatur, quo vir uxorque conveniunt ut prolem gignaut. religiosaque pictate ac Dei cultu enutriant. Alioqui D enim nequit fieri ut humanum genus, dum rerum hæc universitas ad extremum immutetur, permaneat. Quod item nuptiæ nihil turpitudinis habeant: quanquam enim virginitas nobilior est, haud proinde exsecrabiles nuptiæ nihilque honorabiles . Unde et Christus sua cas præsentia honoravit in Cana \*\*. Ex ratione tamen cum aliis utendum sacramentum. tum isto. Si enim vel in hoc vel in reliquis, quod sit ex ratione deficiat, nedum nullam afferunt utilitatem, verum etiam alieno a ratione usu plurinum nobis damnum creant.

De illis itaque sacramentis, quæ nobis data sunt

69 Jlebr. xin, 4. 76 Joan. 11, 1.

average of dia paturian of dia role mouthous to βίου περισπασμούς ού τελείως θεραπεύει τάς προειρημένας έν αύτῷ άρρωστίας, έπι σωτηρία το μη. στήριον τούτο τῷ άνθρώπω δέδοται, ώστε άναπληρούσθαι διά τούτου το άτελες της θεραπείας έκεινης. ή διά μετανοίας έγίνετο, και έλευθερούσθαι της καταδίκης της όφειλομένης αύτῷ, ότι ούκ έτελείωσε τόν τῆς μετανοίας χανόνα. Ινα μηδέν έν αύτῷ άπολειφθή δυνάμενον έν τη έξόδω της ψυχης έμποδίσαι ταύτην του τυχείν της μελλούσης δόξης.

Ού μήν άλλά και συμδαίνει μήτε μνημονεύειν μήτε γινώσκειν πάντα δσα Επραξέ τις άμαρτήματα, ώστε δύνασθαι διά μετανοίας ταῦτα ἐξαλείφεσθει. Eist δε καί τινα καθημερινά άμαρτήματα, ών χωρίς ούκ έστι τον βίον τοῦτον διελθείν. ὦν πάντων ό άνθρωπος άναγχαίως χαθαίρεται διά τούτου τοῦ μυστηρίου. Διό και προστίθησι, « Κάν άμαρτίας ή πεποιηχώς, έφεθήσεται αύτῷ. > Οθεν δηλον δα דבאבטדמולא בסדו דל ועשרה פושי דטשדם, שסדבף בתופיףלγισμα πάσης της πνευματικής laspela; zal on τοίς ασθενούσι προσάγειν δεί και μάλλον έκείνος, οί δι' άσθένειαν ούχ έξεπλήρωσαν τον όφειλόμενον αύτοίς χανόνα · χαί ότι τοίς αύτοι; πάλιν δεί προσάγειν, εί πρός την όμοίαν έλθοιεν άνάγχην. Δύναται γάρ έ άνθρωπος τοίς αύτοίς πάλιν άτοπήμαςι. περιπίπτειν διά την της φύσεως άσθένειαν ώσα χαι πολλάχις τῷ αὐτῷ τρόπψ τῆς θεραπείας χρησθαι χαθάπερ χαί έν τη σωματική ζωή τά αύτέ C άρφωττήματα συμδαίνει, xal πάλιν τοic όμοίος θεραπεύονται φαρμάχοις.

Dativ inel of yopy of xal taxtixed the supariχῆς ζωῆς διχῶς θεωροῦνται· τουτέστιν, ή χατά την της φύσεως γονιμότητα, όπερ έστι των γονέων, ή אמדל דאי הסאודואאי מפאאי, פו' אָן דט בופחטואלי דאָ ζωής συντηρείται, όπερ τοίς βασιλεύσι και άρχου-מוע מעול אבני סטרש אמן בע דה העוטאמדנאה לשה, eish μέν γορηγοί και φυλακτικοί της πνευματικής ζωής xatà thu aveupatishu diaxoulau povou, onep tot) τοῦ μυστηρίου τῶν τάξεων · και θεωρείται τοῦπ έν τοίς άρχιερεύσι και τοίς άλλοις οικονόμοις τής unentratixie wortelae. elos of xas xary the unenματικήν ζωήν όμου και σωματικήν. δ γίνεται δι τοῦ μυστηρίου, καθ' δ συνέρχονται ό άντρ και t γυνή, ώστε γεννήσαι τέχνον χαι άναθρέψαι είς τηι τοῦ Θεοῦ λατρείαν. "Αλλως γάρ ούχ έστι διαμένει» τό άνθρώπινον γένος μέχρι της του παντός έπι τό Εσχατον αλλοιώσεως. χαι ότι γάμος ούχ Εστιν αίσχρόν. ού γέρ εί ή παρθενία τιμιώτερον, βδελυχτόν χα άτιμον το τοῦ γάμου, Διο και ο Χριστος αύτον έτίμησεν έν Κανά τη έαυτοῦ παρουσία. Πλην κατό λόγον δεί και τοις άλλοις και τούτο χρήσθαι. Εί γάρ τό κατά λόγον άπεστι και έπι τούτου και έπι τών άλλων μυστηρίων, ού μόνον ούδεν ώφελούμεθα, άλλά χαι βλαπτόμεθα παρ' αύτῶν διὰ την άλογον χρησιν ήμῶν.

Περί μέν ούν των παραδεδομένων ήμιν μυστηρίων

608

σεως χατά την πνευματιχήν ζωήν ταῦτ' έν ἐπιτομή διήλθομεν τά δε βαθύτερα και λεπτότερα έν αύτοζο rol; shu belau periousi Spaphu, xal rol; bibasxáλοις της του θεου Έχχλησίας τρανότερον άναχαλυφθήσεται.

Παρέδοντο δε και ύπο τοῦ διαδόλου μυστήριά τινα έναγή κατ' αύτον τοίς τό δνομα του Υίου του Θεού έρνουμένοις και την ένανθρώπησιν αύτοῦ, και ύποταττομένοις αύτῷ τῷ διαδόλψ, ή και ύπο τῷ τοῦ θιού δνόματι ύπ' έχείνου έν εύσεδείας προσχήματι έπατωρένοις. Και γάρ χαι παρά τούτοις είσι χαι vyoreiai xal rederal xal éopral xal ánodoúgeis xal φώτα, είς άγγελον φωτός του πονηρού έαυτον μεrecynharillentol. xaltor xal thugh elor dora xal ιλλάμψεις άλλ' ού τοιαύτα, όποία οι μάρτυρες τῆς έληθείας έν ταζς φυλακαζς έώρων, άπερ Εσθ' ότε xal ύπό των απίστων έδλεποντο, είς ελεγχον μέν abien xal xatáxpio:v, elç bápoog de tig exelven ψυχή;, xai άρραδώνα xai ελπίδα xai πληροφορίαν τής μελλούσης αύτους έχδεξεσθαι μαχαριότητος, xal είς ίνδειξιν τοῦ ότι τά παρά τῶν μαρτύρων έργα άποδοχής έτυχον παρά τῷ Θεῷ. Έχεινα δέ θόρυδον χαί ταραχήν χαι τρόμον έμποιοῦσι τη ψυχή. Οθεν τοσούτον διαφέρουσιν άλλήλων, ότι τά μέν ήμέτερα μυστήρια άληθιναί είσι καθάρσεις, άναδιδάζουσαι ήμας πρός ούρανον, και προξενούσαι την τοῦ θεκῦ βασιλείαν, xal ένοῦσαι αὐτῷ τῷ Θεῷ, ἀν μόνου την προσήχουσαν εύλάδειαν χαι πίστιν Εχωμεν πρός την παραδοδείσαν ήμιν ύπ' αύτου πίστιν, C χαί φυλάττωμεν αύτην ύγιῶς και λόγοις και έργοις. αί δε τών έξω χαθάρσεις, οδαί είσι των άρνουμένων τόν Υίδν τοῦ Θεοῦ χαὶ την σάρχωσιν αὐτοῦ, πρός τὸ σχότος το έξώτερον άγουσι, και του διαδόλου κληρονόμους έργάζονται · έχείνους δηλονότι, οίτινες άπατώμενοι και πλανώμενοι παρ' αύτου δι είδωλολατρείας και άλλων τινών πεπλανημένων δογμάτων, xal διά τών μυσαρών αύτοῦ καθάρσεων προσέχουσιν αύτω · ή xai, ώς νομίζουσι, τον θεόν έπισφαλώς. χαί ούχ ώς δεί, προσχυνούσιν. Όσα μέν ούν άπο πίπεως άναμφιδόλως όμολογούμεν περί της σαρχώσεως τοῦ Υίοῦ τοῦ Θεοῦ, τάῦτ' έστι τὰ χεφα-AALWOEGTEPI.

#### KEØAA. Z'.

# 7.8Tal.

Ίνα δε και λόγον Εχωμεν συμφωνούντα ήμιν είς τι άπό τῆς πίστεως, και ίνα όταν τις τῶν ἀπίστων ένειδίζη ήμιν Πώς λέγομεν στι ό Υίός του Θεού έσαρχώθη χαί άπέθανε, λέγειν Εχωμεν, "Ότι ούδεν άτοπον άχολουθεί, άλλα χαι διχαιότατον χαι πρεπωθέστατον, και ούκ άλλως έδει γενέσθαι, λέγομεν

Φανερόν τοῦτο πασιν ανθρώποις, ότι τά λογικά πάντα, άγγελοι και άνθρωποι, δια λόγου ένεργούσι . χαι μάλιστα φανερόν έπι των οίχοδόμων χαι των άλλων τεχνιτών πάντων. Ο γάρ οίκοδόμο; συλλαμδά-

" II Gor. xi, 14.

ei; avayivvnow xal bepanelav the justipae qu'- A ad nature nostre spiritali vita regenerationem ac curationem, bæc sub compondio percurrimus : quæ vero in eis altiora sunt et subtiliora, his qui divinas Scripturas legent, et ab Ecclesiæ Dei doctoribus clarius manifesta flent.

> Quin etiam a diabolo scelesta quædam, pro ejus ratione, tradita sacramenta sunt ac mysteria, iis qui Filii Dei nomen abuegant ac quod ille home factus est, ipsique diabolo sese mancipant, aut qui etiam sub Dei nomine pietatis larva ab eo seducuntur. Nam apud hos quoque jejunia sunt et eæremoniæ festorumque solemnia, et lustrales expiationes et lumina; dum nimirum, se nequissimus in angelum lucis transfigurat "1, quanquam ne nobis quidem desunt lumina et illustrationes; haud tamen gualia veritatis testes (sancti nimirum martyres) in ergastulis constituti viderunt ; quæ et ipsis quandoque infidelibus conspecta sunt, ad corum revincendam pervicaciam ac condemnationem ; sanctorumque fiducia augendos animos, arrhabonemque ac spem certamque exspectationem præstandam, excepturze illos beatitatis; ac demum ut inde claresceret, martyrum opera ac passiones Deo accepta esse. Illa vero ac diabolica aninum turbant, terroremque ac horrorem ingerunt. Tantoque hæc a se invicem distant discrimine, ut nostra mysteria ac sacramenta veræ sint lustrationes quæ in cœlum provehant, Deique regnum concilient, ae ipsi Deo couniant, si modo solum convenientem pietatem fidemque erga traditam nobis ab ipso fidem habeamus, sanamque eam verbis pariter et operibus custodiamus. Profanze vero expiationes, quales sunt corum qui Dei Filium ejusque incarnationem negant, ad tenebras exteriores ducunt, ac diaboli hæredes efficient; illos scilicet qui ab eo seducti erroregue abacti per idololatriam et alian quasdam falsas doctrinas, ejusque exsecrandas lustrationes, animum ei attendunt; vel etiam, ut opinantur, superstitiose falsoque, nec ut decet, Deum adorant. Quæ porro ex fide citra ullam dubitationem de Filii Dei incarnatione credimus, ista compendiosius tradita sunt.

#### CAPUT VII.

#### <sup>E</sup>τι περί τῆς σαρχώσεως έχ λόγων, ὡς ἐνδέ- D Adhue de incarnatione, ex rationum momentus quantum res patitur.

Ut vero ctiam rationem in illis quæ sunt de file nobis consentientem babeamus, et ut cum infidelium aliquis exprobraverit, Quomodo Dei Filium incarnatum a:que mortuum esse dicamus; respondere possimus : nullum inde absurdum sequi ; quin istud tum justissimum esse tum decentissimum, nec rem aliter geri debuisse, etiam dicimus.

Cunctis manifestum mortalibus est, omnia ratione prædita (angeles scilicet atque homines) per rationem operari; ac cumprimis res in illis manilesta est, qui ædes ædificant, ac reliquis omnibus



artificibus. Architectus enim exstruendarum ædium A ver ev to kautou vo to eldo; xal the bear the tuxou formain situmque mente sua concipit; sicque ac talem domum ædificandam anfmo designat, illaque instructus ratione ædificat. Ac rursus, ea casu aliquo dissoluta, per camdem qua prius considerat, ac secundum camdem rationem instaurat ; si modo ita animo comparatus est, ut eamdem in omnibus cum priore illique similem domum velit reædificare. Hæc autem ratio seu sermo intérior dicitur residensque in animo; ac præ reliquis, uti diximus, Dei Sermonis seu Verbi imago est. Per hunc enim sic in animo residentem sermonem ac rationem rationales dicimur, sive dormimus, sive tacemus; non per eum qui ore profertur. Hic enim sermo non semper est. Sermo igitur interior et in animo residens longe nobilior sermone prolatitio est, qui B scilicet per verba quædam atque nomina exterius profertur. His enim propter illum consistit, ac quodammodo illi accidens exsistit. Hincque adeo fit, at non sic apte ac convenienter prolatitius sermo in exemplum assumatur ac simulacrum divini Sermonis seu Verbi; sed ut potius qui in animo residet, ut qui nobilior sit. Nam etiam debemus divina repræsentare ex ils, quorum major præstantia sit. Nihil porro in creatis mente nostra, in eaque sermone ac verbo seu ratione, præstantius occurrit; unde ctiam hujus ratione homo dicitur imago Dei. Verumtamen hic quoque valde a Dei Sermone ac · Verbo deficit. Dei enim Sermo ipse vere exsistens ac efficax est; in animo autem residens, mentis C accidens est. Ex iis enim quæ oculis videntur ac mente intelliguntur, sensus opera menti advenit; quandiu scilicet versatur in corpore illique conjuncta est. Ideirco etiam imperfectus est, qui paueiam cum qui multa novit, multa doctum dicimus, seu qui multa didicerit.

Quia igitur cliam Deus rationalis (seu magis Sermone Verboque præditus) est : ac qui diffiteatur nullus est; nec ejus Sermo ac Verbum accidens est (absurdum quippe ut ullum in Deo dicatur àccidens), sed vere exsistens et vivens perfectunique est; idcirco dicimus Deum per Verbum suum cuncta condidisse. Cum ergo per ipsum facta sint om- D nia, ac per illud homo factus fuerit alque formatus, per ipsum nibilominus, eum qui contritus fuerat, conveniens fuit reparari : per hunc scilicet modum. Quia enim humanum genus ex illis est, quæ a Deo ratione utentia condita sunt; bomo quatenus ratione liberique arbitrii facultate præditus, reliquis inanimatis et animatis brutisque animantibus præcellit; quod item alia propter hominem condita sunt, ut per rationem et scientiam illis præsit ". Bruta namque animantia nullo consilio omnia faciunt ad quæ moventur, naturali vi in jlla incitata; haud secus ac terra et arbores sine ratione et vofuntate ac consilio fructificant. Idcirco conveniens crat, cam homini curam adhiberi, qua reparare-

σης οίχίας, ότι τοιάδε τις και τοιάδε προσήκει οίχοδαμηθήναι, και δι' έχείνου του λόγου ταύτην οίκοδομεί, οδ και πρότερον και κατά τον αύτον λόγον, εί κατά πάντα την αυτην οίχ!αν τη προτέρα και δμοίαν βούλεται άνοιχοδομείν." Ο δε τοιούτος λόγος λέγεται έν διάθετος. δς και μάλλον των άλλων είκών έστιν, ώς είρηται, τοῦ Λόγου τδῦ Θεοῦ. Κατά τοῦτον γάρ την ένδιάθετον λόγον και λογικοι λεγόμεθα, είτε κοιμώμεθα, είτε σιωπώμεν, ού κατά τον προφορικόν. ούτος γάρ ούκ άεί έστι. Πολλώ ούν ό ένδιάθετός έστι του προφορικού τιμιώτερος, δς διά βημάτων xal δνομάτων έξωθεν προφέρεται. Ούτος γάρ δι' έχεινον συνίσταται, χαι τρόπον τινά συμβεδηχός έστιν έχείνφ. Διά τοῦτο οὐ τοσοῦτόν έστιν οἰχείος ὁ προφορικός λόγος είς παράδειγμα και είκόνα τ. ῦ Λόγου τοῦ Θεού λαμδάνεσθαι, άλλά μαλλον ό ένδιάθετος ώς τιμιώτερος έπει και άπό των τιμιωτέρων όφείλομεν τ' θεία είχονίζειν. Τιμιώτερον δε του έν ήμιν אסט אמו אלייסט סטא צמדוע צע דמוק אדומעמדועי פטרע אמ! κατά τουτο λέγεται ό άνθρωπος είκών του θεού. Καί γάρ κατ' είκόνα έπλάσθη. Πλήν και ούτος πάνυ λείπεται τοῦ Λόγου τοῦ Θεοῦ. 'Ο μέν γάρ ένυπόστατος και ένεργής ό δε ένδιάθετος συμδεδηχό; έστι τῷ νῷ. 'Από γάρ τῶν όρωμένων χαί νοουμένων διà της αίσθήσεως επιγίνεται τῷ νῷ, εφόσον μετέ σώ. ματός έστι. Διό και άτελής έστι κατ' όλίγον συμπλεκόμενος και υστερος. Αύτο γάρ το δυνάμενον νοείν και ό τόπος των νοητών είδων έστιν ό νους, ο; έστιν ούσία. Τά δέ τῷ νῷ δι' έαυτῶν έπιγινόμενα άπό των έξωθεν δοτερον συνεργούσης της αίσθήσεως μετά την τελείωσιν του όργανικού σώματος, ταύτα πάντα είσι συμδεδηχότα. Διό και τον πολλά ίδόντα πολυμαθή λέγομεν.

latim contexatur, ortuque posterior sit. Ipsum enim penes quod intelligendi facultas, ac locus specierum que in intellectum cadunt, mens est, que substantia est. Que autem postea menti sua vi ab erterioribus sensus opera, corpore jam organis perfecto, adveniunt, cuncta bæc accidentia sunt. Unde

> Έπει τοίνυν και ό Θεό; έστι λογικός, δ παρά πάντων όμολογείται ό δε Λόγο; αύτοῦ ούχ Εστι συμδεδηχός (τὸ γάρ ἐν τῷ Θεῷ συμδεδηχός λέγειν άτοπον)· άλλ' έστιν ένυπόστατος και ζών και τέλειο;· διά τουτο λέγομεν ότι ό Θεός διά του ξαυτού Λόγου τά πάντα έποίησεν. Εί γοῦν δι' ἀὐτοῦ ἐγένετο πάντα, και δ άνθρωπος δι' αύτοῦ ἐπλάσθη, δι' αύτοῦ καὶ συντριδέντα πάλιν Επρεπεν αύτον άναχαινισθηναι. "Επρεπε δε κατά τοῦτο. Ἐπεί γάρ τα λογικά κτίσματα οί άνθρωποι τιμιώτερόν έστι των άλλων άξύχων και εμψύχων και αλόγων ζώων, καθότι έστιν ό άνθρωπος λογιχόν χαι αύτεξούσιον, χαι ότι τό άλλα διά τον άνθρωπον έγένοντο, ίνα άρχη αύτων διά λόγου χαι γνώσεως. τα γαρ άλογα ζωα δίχα βουλής הרוסטיסו המי בוב סהבף מי צויאטשינ, דה סטטוצה טיאלμει πρό; ταῦτα χινούμενα, χαθ' ὄν τρόπον ή γη χαι τα δένδρα αλόγως χαι απροαιρέτως χαι δίχο βουλής καρποφορούσε. διά τουτο Επρεπεν ίνα καί την επιμέλειαν ό άνθρωπος εύρη είς το εποιορθωθηναι, και μάλλον ή είπερ άλλο τι των όρωμένων κτισμάτιων συνέδαινε καταπεσείν και συ<del>ν</del>τριδή<del>ναι</del>.

enelme o avopunce the adabtute dood nat evociae A tur; potiori nimirum ratione, quam si ullum aliud έξετράπη και επλανήθη και εκπέπτωκε της παρά του θεου δοθείσης αύτω τιμής. Έπλανήθη δε και έξέπεσε, διότι ούκ επολιτεύετο ώσπερ εταξεν αύτον ¿ Bed; ¿¿ apyis. מֹאֹ׳ סֹדו דאָע במעדסט טוֹאקסוע, אָדוב ώρειλε ζητείν τα ούράνια, διέστρεψεν ό άνθρωπος. xal άντι του άγαπαν και θέλειν ταύτα και ζητείν, perioaro tà phiva xai ownatika · sac opéteic xai επιθυμίας και ήδονας τας αλόγους. "Ωρμησε δε επι τούτο, έπειδη ή άνθρωπος αύτεξούσιος έπλάσθη, και της άρετης ούχ είσηγαγεν ο Θεός άνάγχην έν τώ άνθρώπφ, ίν έχη στέφανον και τιμήν και άξιον τόν μισθόν, ώς οίχοθεν το άγαθον προαιρούμενος. ten indiderat, ut coronam et honorem dignamquo mercedom consequeretur, ut qui ipse a se bonum eligeret.

Κατά την θέλησιν ούν αύτοῦ ό άνθρωπος έπλα- Β νήθη, καθ' δ ή τελειότης του άνθρώπου θεωρείται, χαι ώλίσθησε χαι έξέπεσε της δόξης του Θεού, δηλονάι διά την διεστραμμένην θέλησιν αύτοῦ · διδ xai xatedix άσθη τον θάνατον, ότι θνητην είχε φύσιν, δυναμένην άποθνήσκειν. Όπερ διά φιλανθρωπίαν εγένετο τοῦ Θεοῦ, Γνα μή άθάνατον ή το καχόν, άλλά παύηται τῆς άμαρτίας, μεμνημένος τοῦ θανάτου και φοδούμενος αύτόν. Και γάρ δια τοῦτο την ψυχην τῷ Ονητῷ σώματι συνέπλεξεν, Ιν', δταν προαιρεθή τά φαύλα διά την αύτεξουσιότητα, παραχρήμα καταδικάζηται άποθνήσκων δια την θνητότητα τοῦ σώματος. δπερ ξμελλε πάντως άθάνατον είναι, εί προηρείτο τὰ άγαθά, χαι άπερ ό Θεός έδούλετο. Μέσος γάρ θνητότητος και άθανασίας C έπλάσθη. Ο δε Σατάν ου κατεδικάσθη άποθνήσκειν έκπεσών του Θεού, δτι θνητήν φύσιν, ώσπερ ήμεζς, ούχ είχε, δυναμένην άποθνήσχειν. Διά ταύτα και ό μέν άνθρωπο; μετανοεί μεμνημένος του θανάτου, καί τούτο ποιείν δύναται έφόσον ζή μετά του σώματος τοῦ μεταδλητοῦ τούτου · μετὰ δὲ τὸν θάνατον ού δυνήσεται, άλλ' άτρεπτος διατελέσει διαπαντός, την λαγούσαν γώραν αύτῷ χατέγων • ό δε δαίμων ού μετανοεί διά το της έαυτου φύσεως άμετά-Ολητον. Ο γάρ θάνατος έν άνθρώποις, τουτο έχπτωσις έν άγγέλοις.

Έπει ούν όμολογείται ότι παρά του Θεού χατά τον πρέποντα χρίνονται λόγον, Επρεπε το άνθρώπινον έπανορθώσασθαι νόσημα διά τοῦ έαυτοῦ Λόγου, D δι' οῦ χαί ἐξαρχῆς ή τῶν ἀνθρώπων ἐπλάσθη φύσις. Έπει δε το νόσημα των άνθρώπων ή άμαρτία ήν, õnep évhpyngev h xaxh bédngig, Emperev Iva xal ή επανόρθωσις οίχεία χαι άρμόζουσα ή πρός το νόσημα. ώσπερ και οί ίατροι τάς θεραπείας άναλόγους ποιούσι πρός το νόσημα και τον άσθενούντα. Και γάρ φασι, ε Τὰ έναντία τῶν έναντίων Ιάματα. υύτω δ' αν ήν οίχεια και άρμόζουσα ή θεραπεία, εί γε ό μεν άνθρωπος καθό αύτεξούσιος οίκεί θελήσει προηρείτο το άγαθόν · έπει χαι οίχεια θελήσει προηρέθη το κακόν ή δε θέλησις αύτου, εί γε χατευωδούτο χαι χατευθύνετο πρός την όδον του

11 Gen. 1, 26.

creatorum visibilium collabi contigisset ac conteri; quod ille a vera rectaque via deflexerat et exerraverat, atque ab honore sibi divinitus concesso exciderat. Exertarat vero et exciderat, quod non ita vitam instituerat, ut a principio illi Deus constituerat; sed quod voluntatem suam, quæ cœlestia quærere debuerat, perverterat; cumque hæc diligere ac velle et quærere oporteret, terrena et corporalia prætulerat, cupiditates sectatus et desideria ac libidines a ratione longe abhorrentes. Id vero homo aggressus est, quod facultate árbitrii ornatus formatus fuerat, nec ei Deus virtutis necessita-

Sua itaque voluntate homo erraverat, secundum quam hominis perfectio consideratur, atque a Dei gloria exciderat; ob perversam nimirum suam voluntatem. Quamobrem etiam mortis damnatus est, quod mortali natura præditus erat, ejusmodi scilicet quæ mori posset. Quod ipsum impensa Dei humanitate ac clementia factum est, ne malum immortale foret, sed peccandi finem homo faceret, quem mortis memoria ejusque metus in officio contineret. Nam et ideo mortali corpori conjunxerat animam, ut, si qua præditus erat facultate arbitrii, mala eligeret, confestim mortis sententiam, corpore mortali, incurreret, quod omnino immortale futurum erat, si bona, et quæ ex Dei essent voluntate præoptaret. Medius enim mortalem inter et immortalem sortem conditus fuerat. Satan vero, cum ex Deo exciderit, haud tamen mortis damnatus est, quod mortali natura, sicut nos, præditu's non erat, qua scilicet mori posset. Hincque adeo est, ut homo, mortis memor, preniteat; ejusque rei illi facultas est, quandiu versatur in mutabilí hoc corpore : post mortem vero, minime futura est, sed semper immutabilis erit, cum qui illi obtigerit locum retinens. Ozemon vero nulla pœnitentia ducitur, qua præditus natura immobili est. Quod enim mors hominibus est, id casus est angelis.

Quia igitur exploratum est, convenienti eos ratione a Deo judicari : decebat per ejus Verbum humani generis depelli morbum atque sanari, per quod etiam a principio humana natura formata fuerat. Quia vero morbus ille peccatum erat, cujus auctori mala voluntas exstiterat, decebat ut et curatio propria esset ac pro morbi ratione apposita. Uti etiam medici, pro morbi atque zgroti ratione solent adhibere remedia, quorum illud commone effatum : « Contraria contrariorum medicamenta. > Sic vero propria aptaque futura curatio erat, si homo, gua ratione liberi arbitrii facul. tate præditus est, propria voluntate bonum eligeret (quippe qui ipse propria cadem voluutate malum elegerat) ejusque ipsa voluntas (sujvidem illa pro-



sperarctur, recteque in honesti via procederel) A zadoù, zad và où pavia zad bela hyáza, mohoasa cœlestia divinaque diligeret, odio habens ac projiciens, quæ ante mala voluerat. Sicut enim voluntatis perversio est, odisse bona : sic ejus rectitudo est, eadem diligere. Hæc enim homo si præstaret, omnino propria essent aptaque, ac sic emendationem nancisci posset.

Angelum porro id præstare non decebat, quod proprium minime futurum erat. Nec enim per eum homo fuerat conditus, ut per eum contritus repararetur : nec qui peccaverat, curationem erat quæsiturus, sed pro alio alius; quod non satis ad justitiæ erat normam exactum. At neque ut quisquam hominum rem præstaret fieri poterat, quod omnes peccato obnixii essent. Etenim ipsum hoc primum, quod ex viro per mulierem cum libidine B nascantur, ex primorum parentum peccato descendit; ut, vel si alia omnia deessent, hoc saltem omnes peccato subjacerent. Idcirco etiam dæmon animarum sanctorum compos erat, quod nullus hominum a peccato omnino llber exsistebat; præ ejus nimirum insatlabili cupiditate injustaque rapacitate ac peccati similitudine, qua illi cum hominibus (aliis plus, aliis minus) commercium erat : eoque commercio regni sui signum ac signaculum (peccali scilicet) in eis habebat, ut et juris quædam hæc species esset. Id vero etiam avaris injustisque raptoribus inolitum; semper occasiones quærunt, ut quæ minorum sunt ac vicinorum, ab eis avulsa, ditionis suz jurisque efficiant. Necesse C demum erat quemdanı exsistere hominem ab omni prorsus peccato immunem, ut non suos ipse defectus emendandos haberet, sed aliorum in se susceptis peccatis, pro eis apud Deum' satisfaceret, cui homines inimici hostesque erant; quod mala tam quo diligebant, tum et agebant.

Ut itaque id homines præstarent, uti dictum a nobis est, fieri non poterat, quod quisque hominum peccato obnoxius esset ; ideireo propensa Dei Filius voluntate, per quem omnia condita fuerant, nostram naturam ab omni jimmuneni peccato assumpsit. Unde etiam nasci ex Virgine voluit, ut omnino liber esset a peccato originis, sicque vitam instituere, ut nullum in co peccatum exstaret, sed omnis virtus eluceret, quibus et docuit et D δι' ων εδίδαξε και Επραξε τοις ανθρώποις προθέντα egit; qui nempe norma omnibus propositus ac exemplum ad salutem esset, modumque ac viam curandæ humani generis ægritudinis, virtutis cultu rectæque in cis voluntatis, mortales prædocerct. Etenim suo ipse exemplo docult, qui liat ut, quo laboramus, morbum emendemus.

Primum enim apparuit per hoc mysterium dispensationis, s ic nos Deum dilexisse, ut et Filium suum hominem fieri voluerit, hincque adeo ut nos ipsum diligamus egregie suasit, qui nempe excellentem ejus erga nos dilectionem intelligamus : inque hunc modum illius auxilio atque gratia, ostensa nobis prementes vestigia ipşunque secuti, acepturos nos beatitudinem speramus (in Dei

και αποφρίψασα τα φαύλα, απερ ήθέλησε πρότερω. "Ωσπερ γάρ ή διαστροφή τῆς θελήσεώς έστι το μισείν τα καλα, ούτως ή όρθότης αύτης το τα καλά άγαπαν. Ταύτα γάρ είπερ ό άνθρωπος έποίει, πάντως ήσαν οίχεια και άρμόζοντα, και ούτως έδύνατο την επανόρθωσιν εύρειν.

Αγγελον μέν ούν τούτο ποιησαι ούκ έδει, δι/τ: άνοίχειον ήν. Ούτε γάρ δι' αύτοῦ ἐγένετο ό άνθρωπος, ίνα και δι' αύτοῦ συντριδείς έπανορθωθη. ούτε ός ήμαρτε την θεραπείαν έμελλε ζητήσειν, άλλά άλλος άντι άλλου · δπερ ούκ ήν δίκαιον. Άλλά μήν ούδέ τινα άνθρωπον δυνατόν ήν τουτο έργάσισθαι, διότι πάντες Ενοχοι ήσαν τη άμαρτία. Και γάρ αύτο πρώτον το έξ άνδρος διά γυναιχός μετά πάθους γεννάσθαι έχ της προπατορικής άμαρτίας χατάγεται. ώστε εί μή χατά τι άλλο, χατά τοῦτο γούν Εχαστος άμαρτία ύπόχειται. Διά τούτο γούν και έγχρατής ήν όδαίμων των ψυχών των άγίων, ότι ούδεις άνθρώπων άπηλλαγμένος ην παντάπαιν άμαρτίας διά την άπληστίαν αύτοῦ και την πλεονεξίαν, και διά την όμοιότητα της άμαρτίας, καθ ήν τοίς άνθρώποις έχοινώνει, τοίς μέν πλείον τος δέ Ελαττον, και καθό αύτοις εκοινώνει σημείον και σφραγίδα έν αύτοις είχε της έαυτου βασιλείας, τουτέστιν άμαρτίας · ώστε και δικαίωμα. Τοῦτο δὲ και ο πλεονέκται ποιούσιν, άφορμάς εύρίσκοντες άει τά τών έλαττόνων και γειτνιαζόντων παρασπάν, xal ταῦτα έαυτῶν κληρονομίαν ποιείν. Έδει λο:πλυ άνθρωπον τινά γενέσθαι άναμάρτητον πάντη, ώσε μή έχειν χρείαν τα έσυτοῦ ἐπανορθοῦν ἐλατιώματα, άλλα τα των άλλων αναδεξάμενον άμαρτήματα, ύπέρ έκείνων πρός του Θεόν άπολογήσασθαι. Φ ήσαν οί άνθρωποι πολέμιοι και έχθροι, τά φαῦλα και άγαπῶντες χαι πράττοντες.

Παρά μέν ούν των άνθρώπων, ώς έφημεν, άδύνιτον ήν τοῦτο γενέσθαι, διά το Εχαστον άμαρτίας ύπεύθυνον είναι. Διά τοῦτο ὁ Υίὸς τοῦ Θεοῦ, δι' οῦ τά πάντα εγένετο, εύδόχησε την ημετέραν φύσιν άναμαρτήτως άναλαδείν. "Οθεν και έχ Παρθένου έτέχθη, ίνα πάντη έλεύθερος ή της προπατορική; άμαρτίας · και ούτω διαδιώναι, ώστε μηδεμίαν άμαρτίαν έν αύτῷ εύρεθηναι · άλλά πάσαν άρετην, τύπον και ύπογραμμόν πάσι γεγονέναι πρός σωτηρίαν, και τον τρόπον και την όδον της θεραπείας του άνθρωπίνου νοσήματος διά τῆς άρετῆ; χαὶ τῆς όβἰς έν αύτοις θελήσεως προδιδάξαι. Και γάρ έδειξε δ. έαυτου, τίνι τρόπω δυνησόμεθα το νόσημα ήμων έπανομθώσασθαι.

Πρώτον γάρ έφάνη διά του μυστηρίου τούτω της οίχονομίας ότι ό Θεός τοσούτον ήγάπησεν ήμάς. ότι χαι άνθρωπον γενέσθαι ήθέλησε τον έσυτου Υίον, και διά τούτου κατέπεισεν ήμας άγαπάν αύτόν, έννοουντας την ύπερβάλλουσαν αύτου περί ήμας άγάπην. Και ούτω τη αύτοῦ βοηθεία χαι χά. ριτι τοις ύποδειχθείσι τρόποις επόμενοι, ελπίζομο τυχείν της μαχαριότητος, ήτις έν τη Θεού Οιωρία



# DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLICE.

ouvisiarate sig for autoc . fue, efaxose. The yap A scilleet visione positam) ad quam ipse nos traxit. άσθένειαν έαυτοῦ γινώστων ὁ άνθρωπος, của āv evolutor apps raitin our office apices and the the παρά θεού είς έαυτον Εδλεπεν ούσαν τοσαύτην, ώπε τον Θεόν ανθρωπου γενέσθαι, και εί μη πρός ίαυτον ό Θεός ήμας προύκαλείτο. Εί γάρ μή δυνα-אי אי אי דאי שאי שבאי אומל אמדל דל ביצעוףסטי מימτείνεσθαι, ούχ αν το άδύνατον είς τα άδύνατα προύxaleito.

Dote to time atov του θεου xtiona & Everence έπέγνω τον άληθη Θεόν διά του τον Θεόν άνθρωπου γενέσθαι, χαί της των δαιμόνων άπέστη λατρείας xa)  $\pi\lambda$  dyng, xat the idoews ituxey. Ou yap hy sixes ελν θεών, άγαθδυ δυτα, τὸ ἐαυτοῦ πλάσμα χαταλιπείν abont tov.

Επιτα έπει ελέγομεν το άνθρώπινον άμάρτημα Β συνίστασθαι έχ τοῦ τὰ φαύλα έπιθυμείν χαι τὰ σωματικά άγαθά, τά δε αιώνια άγαθά ούδαμώς. πώς ήν δυνατόν τοῦτο θεραπευθήναι, και πρός θελν άναχθηναι, δι' ών Επραξε και πέπονθε καθαρώς έδειξε. Και γάρ πένητας γονέας προείλετο, την diaperny releious, iva undels inxaugatat th dolleπία τῆς σαρκός. Πτωχόν είχε βίον, ίνα τοὺς άνθρώποις διδάξη χρημάτων χαταφρονείν. Έστερημένος άξώματος διεδίω, ίνα παύση τους άνθρώπους της άτάκτου περί τάς τιμάς επιθυμίας. Πόνον, λιμόν, δίψαν, μάστιγας ύπέμενεν έν τῷ σώμετι, Γνα διδάξη τούς άνθρώπους μη ήδονη και τρυφη και άνέσει προτέχοντας άφίστασθαι του της άρετης άγαθου. Τέλος θάνατον ύπτέμεινεν, ίνα μηδείς δια τον φόδον τοῦ θανάτου την ἀλήθειαν ἐγκαταλιμπάνη. Τὸν ἐπο- C νείδιστον διά στα υρού προείλετο θάνατον, ίνα μηδείς ύπέρ της άληθείας τον έπρυείδιστου έχτρέπηται 6ανατον. "Ωστε προσήκε τον θεόν άνθρωπον γενέσθαι, lva τῷ xaθ' aὐτὸν ὑποδείγματι τοὺς ἀνθρώπους έπι την άρετην προχαλέσηται, χαθά φησιν ό μαχάρως Πέτρος, « Χριστός πέπονθεν. ὑπέρ ήμῶν, ήμιν εγχαταλιμπάνων ύπογραμμόν, ίνα τοίς Ιγνεσιν αύτου έπαχολουθήσωμεν. >

Έπει δε ού μόνον τα της αρετής έργα ίχανά els: apd; to tuxely the alwalou maxapiotytos, alla χαι ή γνώσις της περί Θεόν άληθείας. ούχ ήν δέ δυνατόν την περί Θεόν άληθειαν άνθρωπον διδάσχοντα πιστευθηναι · έστι γάρ και άπατησαι καί άκατηθήναι τον άνθρωπον. έδει χαί κατά τουτο τόν θεών άνθρωπου γενόμενον την άληθη πίστιν διδάξαι, [να μηδέν άμφίδολου έχη, ώς άπο Θεού και άνθρώπου παραδοθείσα. Ότι δε Θεός ήν, εδίδαξε διά των θαυμάτων, & ούδαμῶς άνθρωπίνη δυνάμει δύνάται έργάσασθαι. Άλλ' έπειδη τους μέν τότε παρόντας rad operas einds for tore neuredeur, of de mera ταύτα προύδάλλωντο αν πλάσματα ταύτα είναι. x22 upds touto entropon Ospansia. El yap o thu αίστιν ταύτην διδάξας xal τα δαύματα εργάσασθαι λεγόμενος πλούσιος ήν, και άρχην μεγάλην και στρατεύματα είχευ, έδοξεν αν τισίν ότι ή έχείνου õiõasnadla nat ed davyara ndásyará elsi, nad

" | Petr. 11, 24. PATROL. GR. CLII. Homo enim suæ conscius infirmitatis, nunquam se ad eam evasurum existimaret, nisi tantam in se Dei dignationem videret, ut et Deus homo fieret, ac nisi ad se Deus nos invitaret. Nisi enim Aeri posset, at pro nostræ facultatis modulo ad Deum ipsi eniteremur, nunquam ille ad impossibilia, qued impossibile esset, provocaret.

Itaque, qui inter Del figmenta principem locum tenet, home, inde verum agnovit Deum, quoit Dens homo factus est; abscedensque a dæmonum cultu ac errore, sanitatem indeptus est. Non enim par erat ut Deus, qui bonus sit, figmentum suum omni destitutum ope relinqueret.

Deinde, quia dicebamus pecestum hominis in hoe positum esse, quod mala concupiscat bonaque corporalia, nequaquam vero bona sempiterna ; quonam made fleri possit, ut huic malo remedium adhibeatur et homo ad Deum assurgal, quibus egit atque passus est liquido ostendit. Etenini parentes pauperes elegit, qui tamen virtute perfecti essent ; ne quis glorietur qui carnis infirmitate circumdatus sit. Pene mendici vitam egit, ut contemnendas pecunias homines doceret. Nulla dignitate mundano cultu sublimis vitam traduxit, ut ab inordinata honorum cupiditate hominum compesceret. animos. Lassitudisem, famem, sitim, verbera in corpore sustinuit, ut doceres homines voluptati. deliciis, molliori vitæ animum addicentes, a virtutis bono non abscedere. Postremo mortem pertulit, ut nomo mortis metu deterritus veritatem deserat. Probrosissimaro erucis - supplicio elegit morten, ut nemo pro veritate probrosam mortem defugiat. Itaque conveniens erat, ut Deus komo fieret, quo nimirum exemple suo homines ad virlutem provocaret, uti ait beatus Petrus : c Christus passus est pro nobis, nobis relinquens exemplum, ut sequemur vestigia ejus 18. .

Quia vero non sola virtutis opera sufficient, ut zternam quis beatitudinem conseguatur, sed nocessaria quoque veritatis de Deo cognitio est : nec vero fieri poterat ut homo veritatem docens, quæ de Deo est, certam omnino fidem haberet; homo enim et decipi et decipere potest, ca quoque ratione decebat, ut Deus factus homo veram Adem doceret, quo illa nibil ambiguum, velut a Deo et homine tradita, haberet. Esse autem se Deum doeuit per miracula, quæ nulla humana virtute possunt præstari. Quia tamen par erat, cos qui tunc præsentes erant ac videbant, tunc credituros; posteros vero, figmenta hæc esse, fora objecturos; huie quoque excogitata cautio est. Nam si is qui hanc docuit fidem, et qui miracula fecisse narratur, dives fuisset, ingensque imperium ac copias haberet, venire in mentem allcui poterat, illius doctrinam ac miracula figmenta esse, humanaque

#### 619

MANUELIS CALECÆ

B

potentia et auxilio recepta esse. Ne vero quisquam A und Suvauco; xal Bondelas audpuntions nacebihoc dicat, sed Dei potius opus esse omnes confiteantur, cuncia infirma ac projecta elegit; Matrem paupere.n, egenam vitam, discipulos ac prædicatores homines rudes et idiotas. Reprobari voluit et ad mortem usque reum peragi, ut posteri intelligerent, ejus doctrinam et miracula non humanæ virtutis, sed Dei potentiæ existimanda esse. Unde etiam quidquid ageret ac pateretur, humana infirmitas divinæ virtuti semper comes erat. In Nativitate enim paupercula quædam cernebantur, specus, fasciæ, et quæ ejus generis sunt ; verum ab angelis laudabatur, ac stella duce a Magis adorabatur. Tentatur a'diaholo, sed angeli ei ministrant. Mendici vitam ac pauperem egit; verum suscitat mortuos et cæcis visum restituit. Cruci affixus mortem obit, et latronibus accensetur; verum sol in ejus morte obscuratur, terra tremit, petræ conteruntur, aperiuntur monumenta, mortworum corpora resurgunt.

Si igitur his ita gestis alia quis præterea, ut ad fillem inducatur, quærit signa, vel saxis durior erit : quippe cum illa in Christi morte scissa sint 76. Ad eamdem vero modum etiam discipulos elegit et ad prædicandum misit, illitteratos, ignobiles, pauperes, piscatores; quos præcepit abjectos esse, contemptum ferre, non congregare divitias, honores, gloriam. Ili enimvero cum se sic haberent, miracula edebant, ut et eorum doctrina divina videretur, non ex humana sapientia ac virtute, profecta. Eadem patrabant miracula atque his majora. Nam eorum umbra mortuos suscitabat 78. Ipse enim dixit : « Qui credit in me, opera quæ ego facio, et ipse faciet, et majora illis faciet ". . Omnia vero sustinebant, qui nimirum in Christi passionem ac mortem asplcereut, qui eis locutus erat : « Si me perseculi sunt, et vos persequentur 77. >

Quia vero homo voluntati suæ indulserat, transgressusque erat, ac ea ratione Deo injuriam fecerat, quod creatorum ab ipso nobilissimum (ejus quippe factum hæreditatem) malis operibus subduxerat; ac ideirco poenæ maximæ reus erat, quo et Deus injuria allectus citra omnem comparatio- D nem cunctis major ac præstantior est, nec ullus crat qui tântæ injuriæ pænam in se posset recipere, uti dictum a nobis est; hanc Dei Filius factus homo recepit, cunctaque perpessus est, quorum nos eramus rei, nosque redemit ex inimicis nostris, qui velut propria spolia, peccati reatu addictos, detinebant. Sicquo in eo impleta justitia est. Peccator enim et qui offendit facitque injuriam, pœua affici debet. Nostri vero loco, Dei Filius factus homo pomam sustulit, inque eum modum justa ratione nancisci nos libertatem obtigit. Si enim alio modo eam essemus consecuti, sive

χθησαν. "Ινα δέ μηδείς τοῦτο εἶπη, Θεοῦ δέ έργον είναι πάς τις όμολογήση, πάντα τὰ άσθενη χαι άπεβριμένα προείλετο, πένητα μητέρα, ένδεα βίω. μαθητάς και κήρυκας ιδιώτας. Ήθελησεν άπιδηκιμασθήναι και καταδικασθήναι μέχρι θανάτου, ζη τοίς ύστερου ή έχείνου διδασχαλία και τά θαύματα φανή, ότι ούκ άνθρωπίνης δυνάμεως, άλλά θιου ή σαν. Όθεν και έν οίς εποίει και Επασχεν, ή άν. θρωπίνη άσθένεια άει τη θεία δυμάμει συνήπτετο. 'צע אמף דה אבטעות הבטנאףל דוש בשמועטידם, סדוλαιον και σπάργανα, και τοιαῦτα · άλλ' ὑπὸ τῶν άγγέλων ύμνείται, και άστέρος όδηγοῦντος προσχυ. νείται ύπό των Μάγων. Υπό του διαδόλου πεισάζεται · άλλ' άγγελοι διαχονούσιν αύτῷ. Πριsaitty Sieble xal nevng . all' avistnos tous verpois xal τούς τυφλούς φωτίζει. Θνήσχει σταυρώ προσπαγείς, συναριθμείται λησταίς άλλ' ό ήλως έν τῷ θανάτω τούτου σχοτίζεται, ή γη τρέμει, συντρίδον. ται πέτραι, μνημεία άνοίγονται, τὰ τῶν νεχρών άνίστανται σώματα.

Εί τοίνον τούτων γενομένων έτερα σημεία ζητήσει τις, πρός τὸ πιστεῦσαι, και λίθων σκληρότερος έσται, ώς τούτων έν τῷ τοῦ Χριστοῦ θανάτω σγι σθέντων. Κατά τον αύτον δή τρόπον και του; μαθητάς προείλετο και είς το κήρυγμα έξαπίστειλεν, άγραμμάτους, άγεννείς, πένητας, άλιείς, οδ; ἀπρ ριμμένους προσέταξεν είναι, χαταφρονείσθαι ύπο μένειν, μή συνάγειν πλοῦτον, τιμάς, δόξαν. Καί αύτοι δε ούτω; έχοντες, θαύματα εποίουν, ίνα κά ή τούτων διδασχαλία θεία φαίνηται, χαι ούχ έξ άγθρωπίνης σοφίας και δυνάμεως. Θαύματα έπολον τά αύτά, και μείζω. Η γόρ σκιά πούτων νεκρούς άνίστη. Αύτός γάρ εἶπεν, ε 'Ο πιστεύων είς έμέ τά έργα & έγώ ποιώ, κάκείνος ποιήσει και μείζονα τούτων ποιήσει. ) Πάντα δε ύπέμενον, πρός τόπίθος αποθλέποντες και τον θάνατον του Χριστου, δ; αύτοις είπεν, « Εί έμε έδίωξαν, και ύμα; δώ-EQUOIN. .

Έπει δε ό άνθρωπος συνεχώρησε τη έαυτου θελήσει, και παρέδη και ήδίκησε κατά τοῦτο τὸ Θεόν, τὸ χτίσμα αὐτοῦ τὸ τιμιώτερον ζημιώσε; αύτον, (χα) γ2ρ χληρονομία αύτοῦ έγένετο) έά τών πονηρών έργων, και διά τουτο ώφείλετο αυτώ τιμωρία μεγίστη, δσψ χαι ό άδικηθεις θεός μιζων πάντων άσυγκρίτω; εστίν· ούδει; δε ήν ixank εις έσυτον αναδέξασθαι την τιμωρίαν της τοσαύτης άδιχίας, ώς είπομεν άνέλαδε ταύτην την τιμωρίαν ό του Θεού Υίος γενόμενος άνθρωπος, χαί Επαθεν όσα ήμεζ οφείλομεν παθείν, xal έλυτρώστα ήμα; έκ των έχθρών ήμων, οι κατείχον ήμα; ώς ίδια λάφυρα, δουλωθέντας διά την άμαρτίαν · xal ουτως επληρώθη εν αυτῷ ή δικαιοσύνη. Ό γμ άμαρτάνων και πταίων και άδικών τιμωχίοθα όφείλει. Έτιμωρήθη σύν άνθ' ήμων ό Yib; 🕬 Θεού γενόμενος άνθρωπος, χαι τον τρόπου τούταν τχολούθησεν ημίν η ελευθερία χατά τον δίχαων

<sup>24</sup> Matth. xxviii, 52. <sup>78</sup> Act. v, 15. <sup>76</sup> Joan. xiv, 42. <sup>17</sup> Joan: xv, 20.

του θεού και δυνάμει, ή δι' άγγελου, ούκ αν ήκολούθει το μετά δικαιοσύντς. Άλλά γιην ό Θεός δίκαιός έστιν. 'Ως ούν ό λόγος της δικαιοσύνης άπήτει, ούτως εγένετο. Ίχανή δε εφάνη χαι ή διάλυσις τοῦ πταίσματο; τοῦ ἀνθρωπίνου παρὰ τοῦ Υίοῦ τοῦ θεοῦ γενομένη, δς προσλαδόμενος σάρχα, πάνw; antipov the aflas eige, aat w; Bede aat we άνθρωπος άναμάρτητος. Όσον ούν ή άξία τούτου ύπερείχε, τοσούτον ήδυνήθη βαδίως και την των άνθρώπων πρός τον Θεόν έχθραν διαλύσασθαι. Καί yip Isper one & pellova tyme atlan, olor & basiλεύς ή άλλος τις ύπερέχων, παραχαλών ύπερ διαλύσεω; τινός άδικήματος, μάλλον είσακούεται, ή εί τις ύπερ αύτου τούτου του άδικήματος Ικετηρίαν προτείναι, στραπιώτης τυχόν ή Ετερός τις υποδιδηχώς. "Οθεν και κατά τουτο έδει τον Θεόν άνθρωπου γενέσθαι, ίνα άπείρον την άξίαν έχων δυνηθη τι έμαρτήματα διαλύσασθαι των άνθρώπων δπερ άλλος ούδέποτ' αν έδυνήθη, ούχ άγγελος, ούχ άνθρωnos. Oudsis yap av egiowen en afia tou Beavepuπου Δόγου.

Διά ταῦτα τοίνων οὐ δεἴ λέγειν ὅτι ἐδώνατο ὁ Θεός τόν άνθρωπον μή συγγωρείν πεσείν είς την άμαρτίαν. Τούτο γέρ τον λόγον του αύτεξουσίου άναιρει. 'Ο δε θεός την τάξιν των πραγμάτων ούχ άναιρει, άλλά σώζει. Ούτε μήνλέγειν είχος ότι έδύνατο άνευ διαλύσεως τής άμαρτίας τον άνθρωπον χαθάραι. Τοῦτο γάρ τήν τάξιν τῆς διχαιοσύνης άναιρεί. Φαίνεται τοίνων ό θεις ότι διά τωῦ θανάτου τοῦ Υίοῦ αὐτοῦ την τῶν πραγ- C μάτων ετήρησε τάξιν και κατά την φύσιν και κατά την διχαιοσόνην. Και ήμεν ούδεν άτοπον άχολουθεε, λέγουσε τον Υίον τοῦ Θεοῦ ἄνθρωπον γενέσθαι χαί άποθανείν. "Αλλως τε έν τοίς του Θεού Εργοις σύ τούτο σχοπείν δεί, ότι τόδε τι χαι δι' ετέρου τρόπου έδύνατο γενέσθαι, άλλά πώς αν οίχειοτέρως έγένετο, xai si µh to מפוסדטי לסדוי סטדשב שב בצבו.

Εί δ' δτι λέγομεν, 'Ο Ηεός άπέθανε, των άπίστων זון אשון טטימדמו צוילשטמו דסטדס טומהספו, שמדב יסμίζειν ότι δ Θεός είς ανθρωπότητα μετεδλήθη. άλλ' ήμεις τοῦτο ούχ οῦτω λέγομεν. Τὰ γὰρ σώματά είσι τὰ μεταβάλλοντα είς αλληλα, ώς άτρ πῦρ γίνεται, είς πῦρ μεταδάλον • τὰ δὲ ἀσώματα τῷ δραστιχώ της αύτων δυνάμεως ένουνται τοις σωματι- D χώς, xal δι' αύτων διήχουσιν · ώσπερ ή ψυχή τω σώματι ένοῦται. Εί δὲ ή ψυχή τῷ σώματι ένουμένη ού μεταδάλλεται κατ' ούσίαν πολλώ μαλλον ό άπλούσατος Θεός πλέον ή άν είποι τις δύναται ένοῦσθαι τοι, σώμασι, μή μεταδαλλόμενος. Άλλά χαί τό πῦρ τὸν σίδηρον πύρινον ποιῶν, οὐ μεταδάλλεται Els the tou supos ouslas. 'All' en men tois attσμασι κατ' άλλον τρόπον ό Θεός οίκει και τούτοις Evolutar, toly uev whelov, toly de Eduttov, xatà thu άναλογίαν της αύτων φύσεως και τελειότητος μέτέχεσθαι λεγόμονος άμεθέκτως · έν δε τη προσλήψει ταύτη της σαρκός, ην ό Θεός έαυτω ύπεστήσατο, ψηλότερον τρόπον και έπ' έκείνου μόνον συμβάντα xal απορρητότερον, xal μείζον ή ο νούς xatalabeiv

ibyov. El yap allorpónes; fleuespoupiees, fl opropip A Dei decreto et potentia, sive per angelum, haud illa nobis, justitia comite, parta esset. At enim Deus justus est. Quemadmodum igitur exposcebat justitiæ ratio, ita factum est. Sufficiens vero humani generis offensæ solutio a Dei Filio facta visa est, qui nimirum assumpta carne, omnino infinitæ dignitatis, nullique, tum ut Deus, tum ut homo obnoxius peccato esset. Quantum igitur ejus dignitas præstabat, tanto et facilius hominum cum Deo inimicitiam dissolvere potuit. Nec enim latet, qui majori pollet dignitate, pata rex, sive alius quispiam procerum, dum preces offert ad injuriam aliquam diluendam, potius exaudiri, quam si quis pro cadem injuria supplicet, puta miles, sive quisquis alins dignitate inferior est. Ideirco decebat ut Deus per hunc modum homo fieret, ut qui iufinita dignitate pollebat, hominum peccata dissolvere possel, quod nemo unquam alius potuissel, non angelus, non homo; nullus enim pari dignitate cum Verbo Deo homine est.

> Eam igitur ob causam hand dicendum est , potuisse Deum non permittere ut homo in peccatum caderet. floc enim liberi arbitrii rationem tollit; Deus autem rerum ordinem non tollit, sed servat incolumem. At neque par est ut dicamus, potuisse absque peccati dissolutione hominem emundare. Hoc enim justitize tollit ordinem. Liquet igitur Deum per mortem Filio sui rerum ordinem servasse incolument, sive quis naturant speciet, sive justitiam. Nec absurdi aliquid sequitur, co quod dicamus Dei Filium factum esse hominem ac mortuum esse. Accedit, non hoc spectandum in Dei operibus, potuisse hoc aut illud tali vel tali modo fieri, sed quomodo convenientius quodque factum sit; ac'num optimum sit quod sic se res habeant, ac se habent.

Sin autem ideirce quod dicimus Deum mortuum esse, infidelium aliquis dubitet, quonam id modo fieri possit, ut existimemus Deum in naturam humanam mutatum esse? respondemus id nos non dicere. Nempe corpora sunt, quæ alis in alla mutastur, puta aer ignis efficitur, quod in ignem mutetur. Incorporea vero suæ vis efficacia corporibus uniuntur, caque pervadunt ac penetrant; quemad modum anima corpori unitur. Qued si anima corpori unita non mutatur secundum substantiam; potiori longe ratione cujus summa simplicitas, Deus ac magis quam ullus verbis assequatur, nulla sui 🖉 mutatione corporibus uniri potest. Quin et ignis, ignitum faciendo ferrum, non mutatur in ferri naturam. Verum alio modo. Deus in creatis habitat; illisque unitur, aliis plus, aliis minus; qui nempe pro corum naturæ modulo, ac perfectionis extra omnem participationem participari dicatur. In hac autem carnis assumptione, quam sibi ipse Deus condidit, altiori modo, ac, qui eo solummodo contingat, abstrusiusque ac magis quam mens ulla

# MANUELIS CALECÆ

comprehendere valcat (nam neque nature divine A έξισχύει, έπείπερ ούδε το δραστικόν της θείας σύvim ac efficacitatem mens humana satis assegui potest), tantumque unitus est, ut que unione conserta sunt, alla ab alis inseparabilia maneant; tametsi quo tempore nuorte functus est, anima a corpore tantisper abscesserit. Quodquo summa hæc unio sit; alterum alterius nomine nuneupatur, Deus homo, ac homo Deus; amboque, una scilicet bypostasis ac persona, idem Deus et homo secundum aliud atque aliud. Quemadmodum etiam homo videns atque audiens, non secundum idem videt auditque ; sed alterum quidem, qua facultate vivendi; alterum, qua audiendi præditus est.

Hujus antem unionis, nullum proprium exemplum est. Si enim velut naturalem spotentiam in corporibus consideratam exempli loco produxerimus, aut qui in corde versatur, sermonem, forisque intermedia voce manifestatur, vel animi ad corpus, vel ignis ad ferrum illo incensum habitudinem nexumque dixerimus, nihil quod sit proprium dicturi sumus. Hac enim non ipsa vere ac per se exsistentia, magisque continentur atque habentur, quam ipsa contineant ac habeant. At Dei Filius ipse vere ac per se exsistens, vivensque ac perfectus est; ac velut quid nobilius præstantiusque, assumptam humanam continct habetque. Neque domum sicut dicimus naturam humanam ex duabus partibus (anima scilicet et corpore) constare. Nam et anima (tametsi omnium judicio cornore nobilior est, imperfectior nihilominus est, C quam ut una ipsa hominem perfectum constituat) sic quoque codemque modo dicimus, Christi nataram ex parte conflari deitate ac humanitate; Deitas enim nusquam pars est. Nam omnis pars, quid imperfectum est, nec Deitati, cum perfectissima sit, ulla additio fit; sed sie dleimus, Christi hypostasin seu personam ex Deitate esse et humanitate ; non velut ambo hæc ejus partes sint, sed quod ambæ naterze immutabili nexu in unum copulentur. At neque dicimus ex duabus substantiis unam quamquam tertiam naturam contemperatam esse; sicut vinum et aqua in unum temperantur, quod neutrum corum est; sed quod etiam post unionem maneat duplex natura, aliaque ab slia distinct; non hypostatice as persona rations (unam shim confitemur hypostasin ac personam), sed quod auinet ad naturarum proprietatem.

Quod vero une omnium consensu receptum est, D divinam naturam infinitis modis nobilitate præstare, ac cum ea que minera sunt præstantioribus quasi cohæreant veluique ab els pendeant; Scirco non dicimus naturam humanam Def naturam assumpsisse, sed, Deum naturam humanam; non quasi in Deum illa mutata sit, sed quod Deo eohæserit, illique copulata sit. Idcirco volut quid ipse præstantius, humanam habet naturain, habeturque ipea a divina natura. Velut hominem, cum principalius sit ac nobillus, manum habere dicimus; non autem quod manus habeat hominem. Siquidem igitur partes essent Deitas et humanitas (ita nimirum ut ex eis una natura communis con-

σεως ό νοῦς ό ἀνθρώπινος καταλαδείν δύναται, και τοσούτου ήνωται, ώστε τα συναφθέντα άχώριστα διαμείναι, εί και ή άνθρωπίνη ψυχή έν τῷ χαιρῶ τοῦ βανάτρυ του σώματος πρός όλίγον διέστη · χαι διά λέγεσθαι ήν, τον Θεόν άνθρωπου καλ τον άνθρωπον Θεόν, και άμφότερα, τουτέστι την μίαν υπόστασιν τόν αύτον Θεόν και άνθρωπου κατ' άλλο και άλλο. ώσπερ και ό άνθρωπος όρων και έκούων, ού κατί τό αύτο όρα και άπούει • άλλά το μέν πατά την όρατικήν δύναμιν, τὸ δὲ κατά την άκουστικήν.

Παράδειγμα δε της ενώσεως ταύτης ούκ έστιν ού. έλν οίχείου. Εί γλρ ώσπερ φυσικήν δύναμιν, την έν τοίς σώμασι θεωριυμένην ώς παράδειγμα πριδαλού. אבי, א דאי פי אמספות אליושי. טר פוא דאָר ששיוֹר ובש. θεν δηλούται, ή την ψυχην πρός το σώμα, ή τό πόρ πρός τόν σίδηρον έχπυρούμενον ύπ' αύτοῦ, ούδι έρουμεν οίχεζον. Ταύτα γάρ άνυπόστατά είσι, xal μάλλον περιέχονται ή περιέχουσιν. O & Yide wi Θεού ένυπόστατός έστι και ζών και τέλειος και ώς TIME TEDON XAL XPETTON REPLEYEL THY APUGLAGE DAY άνθρωπίνην φύσιν. Ού μήν ούδ' ωσπερ λέγομεν ότι ή ανθρωπίνη φύσις έχ δύο μερών σύγχειται, σώμαtos xal ψυχής (xal Yap h. ψυχή, el xal reprostépa τοῦ σώματος όμολογείται, άλλ' οῦν ἀτελής ἐστιν εἰς τό συστήσαι μόνη τέλειον ανθρωπον) · κατά τούτοι τόν τρόπου λέγομεν ότι ή του Χριστού φύσις έχ μέρους σύγχειται τῆς θεότητος χαι ανθρωπότητος. ή γάρ θεότης μέρος ούχ έστιν. Ατελές γάρ ίσι παν μέρος · και τη θεότητι τελειοτάτη ούση ούδι προστίθεται· άλλ' ούτω λέγομεν, ότι ή υπόστιση; του Χριστού δστιν έχ θεότητος χαι άνθρωπότητος. ούχ ώς έκατέρου τούτων μέρους δντος, άλλά διά την άμετάδλητον Ενωσιν είς έν των δύο φύσεων. Άλλ ούδε λέγομεν ότι εχ 600 ούσιών μία τις τρίτη έκχράθη φύσις, ώσπερ οίνος χαι ύδωρ είς έν άναχρι-BENTA Xal phostspor by dil'or xal pera the two σιν διαμένουσι δύο φύσεις διαχεχριμέναι άλλήλων. ού καθ' υπόστασιν (μίαν γάρ υπόστασιν όμολογοίμεν), άλλ' δσον κατά την των φύσεων ιδιότητα.

Έπει δι ωμολόγηται ή του Θεου φύεις απείρη μέτρω τιμιωτέρα. του δε τιμ:ωτέρου τα ελάπτια EYOVTZI Ral olov Experiantai. Biz touto où leyouer στι ή ανθρωπίνη φύσις την του Θεου προσελάδι φύσιν άλλ' ό Θεός την άνθρωπένην άνελάδετο φύσιν. ούχ ώ; είς θεόν μεταδληθείσαν, άλλ' ώς τῷ θώ προσπεφυχυίαν. Διά τοῦτο χαὶ ὡς τιμιώτερον, ἔχει μέν την άνθρωπίνην φύσιν, έχεται δε αύτη ύπ τή θείας φύσεως. ώσπερ ό μεν άνθρωπος άρχοειδέστερου δν και τιμιώτερον έχειν την χείρα λέγομεν, άλλ' 🕺 τον άνθρωπου ή χείρ. Εί τοίνων μέρη ήσαν ή βεότης και ή άνθρωπότης, ώς έξ αύτων συνίστατθαι μίαν φύσιν χοινήν, ώς έχ ψυγής χαι σώματος άνθρωτον, έλέγομεν αν ότι και ο Θεός έχει τον ανθρωπον, \*2!

#### DE PRINCIPHS FIDEI CATHOLICE.

ή άνθρωπότης την θεότητα, ώς και έπι του σώμα- A sisteret, ut ex anima et corpore conflatur homo), to free rai the waxes. Kai yap, 'H dury, herower, lyes away x21, To awa Exec toxy.

Έπει τοίνυν ο μονογενής Υίος του Θεού, τουτέστιν ό του Θεού Λόγος, φύσιν άνθρωπίνην διά της προσλήψεως έχει, παολουθεί τοῦτον είναι ὑποχείμενον ή ύπόστασιν ή πρόσωπον της άνθρωπίνης φύσεως. Το זמף בועם שטבני צרטי טאמדעבוב אביצבדבו דאב שטשבשב έχείνης, ώσπερ το φύσιν Ιππου έχου υπόστασις ή ύποχείμενου τοῦ Ιππου λέγεται είναι. Και είπερ ή φύσις ή έχομένη νοερά έστι, τότε μάλλον πρόσωπον liverar. Iládav is ársiou Exov shu Oslav gúrev, où κατά τρόπου συνθέσεως, άλλ' άπλης ταυτότητος, λέγεται και της θείας φύσεως ύπόστασι, ή πρόσωπου, παθόσον δηλονότι δυνατόν έστιν έκφαίνεσθαι τά θεία τοίς άνθρωπίνοις όνόμασιν. Ο τοίνυν Υίδς דטט שבטט טהאסדבבוב א הפלטשאלא צמדו ששי שטי שטי σεων, της θείας δηλαδή και της ανθρωπίνης, έν δυσί φύσε ειν ύσε στώς.

Εί δε λέγει τως, "Οτι επεί ή ανθρωπίνη φύσις ούκ έστι συμδεδηκός έν αύτη, άλλά πράγμα ύφιστώς xai oùsla μερική άνθρωπίνη παρά την ύπόστασιν του θεου Λόγου δοχεί · διά εί τουτο δύο φποστάσεις είναι έν τῷ Κριστῷ ού δεί κατανοείν ; "Οτι έκείνο ένομάζεται ύπόστασις δ ού περιέχεται ύπ' άλλου άρχοειδεστέρου και τιμιωτέρου. Η γκο του άνθρώπου χείρ ούσία μέν τίς έστιν, ού μήν ύπόσκασις Jéverai. Exei yap autho addho zi apyozióészepov zal «ιμεώπερον δν, ό άνθρωπος. Εί γάρ, μή ποῦτο ήν, C ούδεν εχώλυς πρόσωπα πολλά και πολλάς ύποστάσεις έν τῷ άνθρώπω όμολογείν. Και ή φύσις τοίνυν ή άνθρωπίνη έν τῷ Χριστῷ ὑπὸ τιμιωτέρου τῆς θείας φύσεω; προσείληπται · χαλ διά τουτο έγομένη ύπ' έχείνης, σύχέτι χαι ίδίως ύπόστασις λέγεται. Είς δέ έστι διά την της ύποστάσεως ένότητα· άλλ' ού δύο κυρίως δύναται λέγεσθαι, Δύο μέντοι φύσεις Exerv & Xprotos oixelos inthertas. Kalayap ev yed ύποστάσει ό αύτός έστι Θεός και άνθρωπος, χαθάπερ πολλάκις εξοηται.

Δεί τοίνων τό περί της σαρχώστως του γίου του θεού μυστήριον άναμφιβόλως όμολογείν. Και γάρ ή Χριστιανική πίστις άρχικῶς μέν έν τη της άγίας Τριάδος όμολογία συνίσταται· ίδίως δι έν τῷ σταυ- D sione sanctæ Trinitatis consistit ; singulariter vero, ρφ παυχάται του Κυρίου ήμων Ίησου Χριστου, χαί έν αύτῷ την σωτηρίαν άπεκδεχόμεθα. « 'Ο γάρ τοῦ σταυροῦ λόγος, + ὡς φησι Παῦλος, ι εί xal τοίς άπολλυμένοις μωρία έστιν, άλλά τοίς σωζομένοις ήμιν δύναμις Θεοῦ ἐστι. Καλ εί τις το πρέmov ral sixty success diavola sul tou advoug ral τοῦ θανάτου τοῦ Χριστοῦ θεωροί, τοσοῦχον σοφίας βάθος εύρήσει, ώς άει τα περί τούτων λογιζομένω μείζω και πλείω θεωρήματα συναντάν, και τη πείρα λαμδάνειν άληθές είναι, ο φησιν ο αύτος Άπόστολος 4 Ψμείς πηρύττομεν Χριστόν έσταυρωμένον . loudalor; uev axávdadov, "Eddnar de puplar fuiv

18 Galat. vi, 14. 79 I Cor. 1, 18.

diceremus, tum Deum habere hominem, tum et humanitatem habere Deitatem; uti etjam se res

labet in anima et corpore. Dicimus enim : Anima corpus habet : ac : Corpus animam habet.

Quia igitur unigenitus Dei Filius (Dei sollices Verbum) naturam humanam, quod cam assumpacrit, habet, fit consequens case cure suppositure seu hypostasia aut personam nature humane. Habens enim aliquam naturam, ejus nature hypostasis dicitur. Ut quod equi naturam habet, hypostasis seu suppositum equi esse dicitur. Ac siquidem natura quæ habetur intelligens sit, tunc persona potius nuncupatur. Ac rursus, auod ab æterno habet divinam naturam non ex compositione, sed simplici (ut ita loguar) identitate, etiam divinæ naturæ hypostasis dicitur, seu persona, quatenus scilicet humanis vocibus divina exsplendescere possunt. Itaque Bei Filius hypostasis est seu persona duplicis nausze; divinæ scilicet atque humanæ, in utraque vere exsistens.

Sin autem aliquis dicat : Cum natura humana non sit accidens, sed res vere exsistens, et substantia singularis humana præter Dei Verhi hypostasin esse videatur, quidai duz hypostases seupersonæ intelligendæ sunt in Christo? Quod nimirum illud vocatur hypostasis, quod non all alio principaliori ac nobiliori continctur. Nam manus hominis substantia quædam est, nec famen hypostasis dicitur; quod eam homo habet, res scilicet principalior nobiliorque. Nam nisi sic esset, vetaret nihil plures personas pluresque bypostases in homine cofiteri. Itaque etiam humana in Christo natura a præstautiore (divina scilicet natura) assumpta est : ac ideo, cum ab illa habeatur, non jam proprie ac per se hypostasis dicitur. Christus enim, ob personæ ac hypostasis unitatem, unus est; nec duo proprie vocari potest. Duas tamen naturas habere proprie dicendus est. Etenim in una hypostasi seu persona idem est Deus et homo, uti sæpius dictum æst.

Haque nacesse est ut citra ullam dubitationem mysterium incarnationis Filii Dei confiteamur. Etenim Christiana fides primo quidem in confesin eo ut gloriemur in cruce Domini nostri Jesu Christi 78, atque in ea salutem exspectemus : « Verhum euim crucis, inquit Paulus, etsi iis qui percunt stultitia est, nobis tamen qui salutem consequimur, Dei virtus est ".. Ac si quis quod decet ac officii est religiosa mente in passione ac Christi morte consideraverit, tantam offendet sapientiæ altitudinem, ut semper de illis animo cogitanti, majora pluraque theoremata sensusque occurrant, ipsoque rei periculo verum esse agnoscat, quod ait idem Aposto- " lus : « Nos prædicamus Christum crucifixum ; Judæis quidem scandalum, Græcis autem stultitiam,

nobis autem vocatis Judzis atque Græcis Christum A & toic xayrois loudalois xal Ekkyon Apiorde Oso Dei virtutem et Dei sapientiam \*\*. > Ac rursus : · Quod stultum est Dei, sapientius est hominibus 81.) Per fidem itaque Trinitatis et incarnationis Filii Dei confessionem speramus ex Dei auxilio, quod nobis in hac vita per sacramenta præstatur, atque liberi arbitrii opera futuram nos beatitudinem post mortem consecuturos; tunc scilicet, cum fuerit mortuorum resurrectio ac judicium extremum.

#### CAPUT VIII.

#### De futura mortuorum resurrectione.

Etenim cum ils quæ sunt fidei capita, resurrectionem mortuorum oportet nos credere. Primum quidem, quía cum Deus justus sit, necesse est at B fusta rependat præmia; ut seilicet mala malis', bona honis retribuat. Sin autem hoc dederimus, tum fruitio erit, tum punitio. Sin autem hæc erunt, etiam erit judicium; sin antem indicium, etiam retributio ac merces operum. Ergo quia Deus justus est, futura resurrectio est. Resurrectio autem corporum, nam anima immortalis est. Corpus emim (quod sit organum) cum anima commercium habet, in quibus illa appetitu ducitur ac incitatur, sive contrariis, sive non. Idcirco illi debetur, ut eadem ac anima, vel gloriam vel dedecus ac probrum consequatur. Si quis porro fidem his non accommodat, quod sic corpora intereant, innumerasque vicissitudines aliorum in c yeviseus autou, xal ou to nav wonep in dean alia transmutatione subeaut; at spectata Dei omnipotentia, nihil erit impossibile, quippe quem credamus scire omnia, antequam fiant \*\*, rerumque hanc universitatem quasi pugillo continere \*\*. Siquidem igitur ita exploratum est, sane nec humanum corpus, guanquam finnumeras subiit mutationes, cum mundi ambitu contineatur, Deum ublque præsentem atque omnia continentem fugit : quín ejus voluntati, qua pollet omnipotentia, opus comes erit. Cum enim omnia ex nihilo in rerom naturam produxerit, qui fiat ut id præstare non possit? cum præsertim subjecta non desit materia, quanguam ob multas variasque mutationes in minimum quid illa redacta sit. Non enim materia prorsus interiit, sed quodammodo manet, tametsi res nobis obscura sit. Sin autem eadem materia

Licet vero etiam ex rebus corporeis, ejus rei si- D mulacrum quoddam indicium que assumere. Triticum enim m terra putrescens, rursus g rininat, inque eamdem tritics speciem reparatur ac surgit : cumque id quotannis fieri videamus, præ consuetudine nibil mirabile esse existimamus. Sin vero quis ea de re cum illis sermonem haberet, quibus nunquam quod sic natura geritur exploratum esset, nec seminum vim atque indolem pernoscerent, is apud illos nec fidem obtineret. Aiunt vero etiam quoddam animal circa Orientis plagas vitæ longioris esse ; tumque

\* I Cor. 1, 25. \* ibi 1. 24. \* Dan. xing 43. \* Isa. xL, 12.

δύναμιν και Θεοῦ σοφίαν. > Και πάλιν, « Τὸ μωρότερον του θεού σοφώτερον των άνθρώπων έστιν.» Πστε διά της περί την Τριάδα πίστεως και της κατά την ένανθρώπησιν του Υίου του Θεού όμολογίας ελπίζομεν από της του Θεού βοηθείας, ην ημιν έν τῷ παρόντι διά τῶν μυστηρίων δίδωσι, και τῶν τος αύτεξουσίου Εργων, μετά θάνατον άξιωθηναι της μελλούσης μακαριότητος, ήτις έσται της τών νεχρών άναστάσεως xal τῆς τελευταίας xpisews γενομένης.

#### KE¢AA. H'.

Περί της μελλούσης τών νεκρών άναστάσεως.

Kai γάρ μετά των της πίστεως κεφαλαίων xat άνάστασιν νεχρών όφείλομεν πιστεύειν. Πρώτον μέν, ότι έπει δίχαιός έστιν ό Θεός, άνάγχη αύτο άμείφασθαι τούς μέν πονηρούς χαχοξ, τούς δέ άγαθούς σγαθοίς. Εί δε τοῦτό έστιν, Εσται και άπόλαυοις και κόλασις. Εί δε ταῦτα κρίσις. Εί δε κρίπη, χαι άνταπόδοσις. "Ωστε έπει δίχαιός έστιν ό Θιός, Εσται άνάστασις. 'Ανάστασις δε σωμάτων + γλρ ψυχή άθάνατός έστι. Και γάρ το σώμα δργανου χοινωνεί τη ψυχή έν οίς αν αυτη όρμήση, χατά τά έναντία, και μή. Διόπερ όφειλόμενον, ίνα των αύτων χληρονομήση μετά τῆς ψυχῆς και το σώμα, δόξη; ή άτιμίας. Οίς εί μή πιστεύει τις διά τάς συματιχάς φθορές των σωμάτων χαί παντοδαπάς άλλοιώ. σεις, άλλά πρός τό τοῦ Θεοῦ παντοδύναμον ούλ άδύνατον έσται · ός πιστεύομεν ότι πάντα οίδ: πρίν συνέχει. Εί γούν τούτο όμολογείται, ούδε το άνθρώπινον σώμα είς μυρίας μεταδολάς μεταδαλόν, τόν πανταχού παρόντα και πάντα συνέχοντα διδρίσκα, έντος δν του χόσμου. άλλά τῷ τούτου θελήματι τ έργον άχολουθήσει δια το παντοδύναμον του θεού. Εί γάρ έχ τοῦ μή δντος είς τὸ είναι τὰ πάντα παρήγαγε, πώς είς τούτο άδυνατήσει; και ταύτα τής ύλης ύποχειμένης, εί και είς το ελάχιστον διż πολλών και ποικίλων των μεταδολών προελήλυθεν. Ού γλρ παντάπασιν ή ύλη έφθάρη · μένει δέ όπωσούν. ei και ήμιν άδηλος. Εί δε ή αύτη ύλη πολλοί; si; γένεσιν συνετέλεσε, το μεν ανηχον εχάστω άναληςθήσεται · τό δε ελλείπον ή θεία φύσις άναπληρώσει.

multorum generationi inserviit, quod cuique attinct, id vero assumetur: supplebitque divina virtus quod ad plenam corporis molem deficiet.

> Και άπό των σωματικών δε έστιν είκόνα τινά και δείγμα λαθείν. Ο γάρ δίτος έν γή σηπόμενος έναδλαστάνει πάλιν, xal eig το auto είδος του σίτου άποχαθίσταται · όπερ χατ' έτος όρωντες, άπο τίς συνηθείας δύδεν θαυμαστόν είναι νομίζομεν. Είτις δε άνθρώποις διελέγετο περί τούτου μηδέποτε τούτο ίδουσι, μηδέ την των σπερμάτων φύσιν επισταμένοις. όύχ αν έπιστεύθη. Φασί δε χαί τι ζώον περί τά της άνατολης μέρη πολλά έτη ζην είτα τελευτών άπ της αύτου σήψεως χωρίς συνουσίας οξον σχώλη×3 γεννώμενον, τὸ αὐτὸ ζῶον ἐν τῷ αὐτῷ είδει ἀποκι-



κατά την άπο θεού τεταγμένην των τοσούτων χρόνων περίοδου. Και άλλα ζώα έξ άλλη; ύλης χεννώνsai, ού χατά δύναμιν άνθρωπίνην · χαί ού τά αύτά έχ τών αύτων άεί · ώσπερ σφηχες μέν έχ τής του Ιππου πεφαλής, έχ δε τοῦ βοός μέλιτται, και ά)λα έξ άλλων · του θεου διά τούτων ύποξειχνύντος ήμιν μή άπορείν έπι των παραδοξοτέρων, ων ό Θεός διδάσχαλος έγεγόνει · και αύτος μόνος, ώς τα πάντα δυνάμενας, τελειούν δύναται.

629

Της άναστάσεως τοίνυν χαι της άνταποδόσειος άναιρουμένων, πλήθη άτόπων συμδήσεται όμολογείν. "Οτι τὰ άλογα ζῶα χρείττονα ήμων elsi · χαθότι έκείνα μέν ζωήν Ελυπον Εχουσιν. ήμείς δε και λυ- Β πύμεθα και κινδυνεύσμεν, έξαιρέτως διά την περι θεοῦ ἀλήθειαν. Τίνος γάρ Ενεχα πολλο! τῶν ἀνθρώτων άρετην και σωφροσύνην είλοντο, των του κόσμου xaπαφρονήσαντες ήδέων, xal ύπερ άληθείας μέχρι θανάτου άντέστησαν; 'Αλλά μην δήλον δτι τιμιώτεοι μαντων ξαίτεν οι ανθύσμοι. και οικαιος ων ο θεός, ούχ αν συνεχώρησε ματαίως ούτω ταλαιπωρείσθαι το τιμιώτερον ήμας χτίσμα, ο χατ' είχονα έαυτοῦ ἐποίησε και πρός έαυτον Έλκει, μη μέλλων άποδιδόναι τους μισθούς έχάστω χατάτο δίχαιον χαί την άναλογίαν των χαμάτων αύτων. Άναιρεθήσεται όἐ xai ή πρός του Θεόν λατρεία, xai ή πρός τους γονέας τιμή, και ή πρός άλλήλους σιδώς και εύλάδεια, xal φιλία xal όρθότης xal xοινωνία πάντων · xal oi νόμοι και τά κριτήρια, και πάντα τα τοιαύτα. Διατί τόρ έσονται ταῦτα; τίνος ἕνεχα; ἐπεὶ πρός οὐδὲν άφορώσι. Καλ τούτου τοῦ λόγου χρατοῦντος, άναγκατθησόμεθα ώς θηρίοις χρησθαι άλληλοις, και μήτε μέτρον βρωμάτων ή πομάτων, ή τινός των τοιούτων είδέναι · άλλλ πάσαν ήδονην ζητήσομεν, χαι τόν ύ~ρδν και διαλελυμένον ζήσομεν βίον. Α δη πάντα άτνπα και άνάρμοστα και τῷ δημιουργῷ πάντων Νεώ χαι τῷ άξιώματι τοῦ άνθρώπου.

Quæ omnia absurda sunt, ac tum Deo omnium Conditori, gnitati.

Πρός τούτοις, έπει φυσικόν έστι το είναι συνημμένον τη ψυχή το σώμα, παρά φύσιν δέ έστι το χωρίζεσθαι τῆς ψυχής αὐτό · Επεται ἀναγχαίως, τοῦ σώματος της ψυχής παρά φύσιν χωριζομένου, μή D διαμένειν είς το άπειρον ούτω χεγωρισμένον. Καλ γάρ κατά φύσιν το σώμα τη ψυχή ήνωται παρά του θιού, ώσπερ ή ύλη έχει πρός το είδος. 'Ο δέ θάνα-דין ליב דאי מעמףדומי באבאטשי, דאי טומידמסוי דאב ψυχής άπό του σώματος εποίησεν. Παρά φύσιν ουν ή διάστασις τούτου έγένετο. Το δε παρά φύσιν ούχ έπιπολύ διαμένει. Οໂον, κατά φύσιν φέρεται ό λίθος άει είς το κάτω. παρά φύσιν δε είς το άνω, όταν τις αύτον βία ώθήση. Τοῦτο γοῦν το βιαίως και παρά την φύσιν του λίθου ού διαμένει έπιπολύ. Συντόμως γίρ πάλιν Ερχεται είς το χατά φύσιν αύτοῦ το χάτω. Καί τοίνον ή ψυχή του σώματος χωριζομένη, οπερ έστι παρά φύσιν, ούχ έν τούτω διαμενεί είς τό άπειγων. Το γάρ παρά φύσιν, ώς εξπομεν, συντόμως

θίστασθαι, χαί πάλιν έπ' αδτοῦ τὸ αὐτὸ γίνεσθαι A ipsum emori, exque ipsius putri materia sine coltu velut vormem enasci, quo idem animal in eadem specie reparetur; in quo rursus idem accidat, juxta ac exposeit tot annorum a Deo constituta periodus. Alia quoque animalia ex alia gignuntur materia, quanquam id humanam excedit facultatem, nec semper eadem ex fisdem, puta vespæ ex equino capite, exque bovino apes, et ex aliis alia. Quibus ostendit Deus, haud in allis, quæ mujoris aliquid miraculi habeant fide nutare, quorum fpse doctor exstiterit, ac quæ solus, velupomnipotens, exitu præstare possit.

> Sublata itaque resurrectione afque operum retributione, consequens fit ut innumera absurda admittenda sint. Nempe muta animalia meliori nobis sorte futura sunt; quatenus illa vitam vivunt molestiis solutam; nos vero et ils afficimur, et in periculis versamur, ob divinam præsertim veritatem. Ut quid enim multa hominum turba virtutem ac castitatem dolegit, spretis mundi deliciis, tuendaque veritate ad mortem usque certamen desudavit? Atqui liquet nos homines aliis omnibus præstare; cumque Deus justus sit, non sic frustra, rerum ab ipso conditarum nobilissimam (nos scilicet quos ad suam fecit imaginem ad seque trahit) ærumnis cousici sineret, nisi cuique pro eo ac æquum justumque est, ac pro laborum cujusque ratione mercedem ac præmia redditurus esset. Sublatus erit et Dei cultus, et parentum honos, quaque alii alios prosequimur, veneratio et pudor, amiciliaque et rectitudo omniumque societas : leges quoque et judicia, et quæ cjus generis sunt omnia. Ut quid enim hæc futura? cujus vero gratia? cum omni fine careant. Ac si quidem vera est hæc doctrina, necesse erit ut alii aliis quasi bestiis utamur, ac neque cibi aut potus modum ullum teneamus, nec aliorum cujusquam ejus generis, sed omnem voluptatem quæramus, vitamque mollem ac dissolutam vivamus. humanæ dissentanca tum di-

> Præterea cum corporis cum anima unio naturalis sit ejusque ab illa separatio innaturalis, necessario seguitar, sic nimirum innaturaliter corpore ab anima separato, non in perpetuum mansurum ita separatum. Nam corpus naturaliter animæ a Deo unitum est; ad eum modum quo se materia ad formam habet. Mors autem peccati reatu superveniens animam a corpore disjunxit. Ejns itaque illa disjunctio innaturalis fuit. Onod autem est innaturale haud diu durare contingit. Ut sub exemplo loquar, lapidi naturale est ferri deorsum : innaturale vero ut sursum feratur, cum quis vi ipsum impulerit. Quod sic igitur violenter feratur ac renitente natura, non diu durat. Brevi enim rursus redit ad id quod est ex natura, ut nempe deorsum feratur. Itaque etiam anima a corpore sejuncta (quod illi innaturale est) non in eo in sempiternum manchit. Quod enim innaturale

est, ut dicebamus, brevi redit ad id quel ex na- A Epystateic to xata querv. 'Avalifetet town zata tura est. Futurum ergo est, ut pro eo ac Deus juste sanxerit, quælibet anima proprium corpus suum resumat, quod ei naturale est, et in perpetuum indissolubile maneat. Atque id resurrectio est. Resurrectio enime ejus quod ceciderat secunda quasi erectio ac suscitatio est.

Nec tamen ambigendum, quonam modo futurum ut quæque anima snum corpus agnoscat. Inest enim anime erga corpus nobis ignota, ac quam verbis explicare non licet, necessitudo. Quemadmolum enim inter humana corpora nullum occurrit quod elucentes in ipso characteres orisque lineamenta, per omnia cum alio corpore cadem habeat; sic et aliam quamdam cum eis proprietatem cuique animæ erga corpus suum inesse fatebimurt Etenim anima certi cujusdam corporis perfectio est: actus scilicet ac forma. Quo etiam fit, ut ad soum duntarat corpus inclinationem, ac cum illo contemperationem naturaliter habeat. Nec hoc illi ponderis unquam abscedit, tum etiam cum sejuncta fuerit a materia, Hincque necessario sequitur, hanc naturaliter formam esse materize humani corporis, hancque illius, nec ut alterius sit, ulla unquam ratione fieri posse: qued et causa est, cur animæ inter se sint distinctæ. Animorum enim multitudo penes corpora sumitur, non quasi illa animorum causa sint, simul enim cum eis sunt, nec alterum alteri przexsistit, sed ob cam quæ animabus erga corpora inest, cognationem, c quam natura comitem, seu illis insitam, habent. Non itaque fieri potest, que unius actus est et forma, eamdem' esse alterius. Nam et cum duze similes magnitudines sint, abstracta corum materiali forma a materia (quod quidem impossibile est: nisi vel subtili duntaxat cogitatu, aut etiam divina virtute) non aliter hæc inter se differant. quam quod magnitudo hæc hujus corporis forma est: alterius vero, reliqua. Proinde inest animabus inclinatio quædam erga corpora, erit animorum cum eis unio, Deo istud præstante, qui vit, quod potontia est, in actum progredi volucrit, ac quod est innaturale, in id quod ex nature rationibus sit.

Primum igitur hisce rationibus aliisque pluribus D inducti que spectant ad resurrectionem hand impossibilia ducimus. Accedit, quod ut illis indubitatam omnino fidem adhibeamus, ex fide compellimur. Quia enim a Dei Filio salutis nostre auctore a peccato et morte liberati sumus, in quæ Adami transgressione prolapsi eramus ; nedum enim illius peccatum in omnes pertransivit, ob naturæ communionem, eamdomque in ea-quæ mala sunt, ac deteriora incitationem ; morsque per peccatum in mundum intravit, ut et Apostolus ait : · Per unum hominom percetum in mondum intravit, et per peccatum mors 61 ; > necesse crat atper Christum utroque liberaremur. Ait namque

\*\* Rom. v, 12.

ראי דסט שנסט לואמנסטיאי לאמידה שיטא ז' לואי בט-כאך ששעם, להבף לסדו אמדת שטסוא, אמו כלב דם שהנוסא מסומאטדטע בשדמו. אמן דטעדל בשדוע מעבשדוב. "א אמן άνάστασις δευτέρα του πεπτυκότος λέγεται στέσις.

Ού μέντοι άπορείν δεί, πώς έχάστη ψυχή το έεν-דהק להוץטשסבדמו ששעם. "בסדו זבף דה שעוה האו זי σώμα οίχειότης άδηλος και άρρητος ήμιν. "Δσπερ γάρ ούχ έστιν ούδεν σώμα άνθρώπινον τους έπιθεωρουμένους αύτῷ χαραχτῆρας Έχον χατὰ πάντα του; αύτους έτέρφ σώματι, ούτω καί τινα άλλην μετά τούτων ίδεότητα δώσομεν έχάστη ψυχή ένυπάρχειν πρός το έαυτης σώμα. Και γάρ ή ψυχή σώματος ώρισμένου έντελέχεια, τουτέστιν ένέργεια και είδις έστι. Διό και φυσικώς πρός μόνον το olxelov σώμα porty Eyes xal outperplan, onep xal xupersteing της ύλης αύτη παραμένει. Όθεν Επιται άναγχαίως ταύτην μέν είναι χατά φύσιν είδος της ύλης τοῦδε τοῦ ἀνθρωπίνου σώματος, ταύτην δε εκείνου, xal άλλου μηδέποτ' αν δυνηθηναι γενέσθαι, δπερ και της διαχρίσεως των ψυχών πρός άλληλας αίτιόν ίση. Το γάρ πληθος των ψυχών παρά τα σώματα γίνεται · ούχ ότι είσι τά σώματα των ψυχών είτια. όμοῦ γάρ είσε μετ' αὐτῶν, καὶ οὐδέτερον έτέρου προϋπάρχει · άλλά διά την των ψυχών πρός πύτα ouzyéverav, fiv Exouar guar maperoprévoiv, fi xel tyxe: utval. Oux todexeras rolvou the allos tvépyetav zal ed sidos állou sival. Kal yap zal die όμοίων μεγεθών, εί το Ενυλον είδος αύτών χωρισθείη της ύλης (τούτο μέν άδύνατον, άλλ' ή έπινοία μόνη ή και θεία δυνάμει ), ούκ αν αλλήλων κατ άλλο διήνεγχεν, ή το τοῦτο μέν το μέγεθος τούτου τοῦ σώματος είδος είναι, το δε λοιπόν του λοιπού. "Ασπ ροπή τις ένεστι ταίς ψυχαίς πρός τα σώματα, xal έσται των ψυχών συνάφεια πρός τα σώματα, του θεού τού πάντα δυναμένου τούτο ένεργούντος, όταν, χαθώς προώρισεν, είς ενέργειαν το δυνάμει προελθείν θελήση, και το παρά φύσιν είς το κατά φύσιν. omnia potest: tunc nimirum, cum sicut præfini-

Πρώτου μέν ούν δια ταύτα χαι πλείω τούτων τέ περί της άναστάσεως ούχ άδύνατα ήγούμεθα · έπειτα και παρά της πίστεως άναμφιδόλως αύτοις πιστεύ. ειν συνωθούμεθα. Έπειδη γάρ παρά του Υίου του Θεού του άρχηγου της σωτηρίας ήμων της άμαρτία; και του θανάτου ήλευθερώθημεν, οζς ένεπέσεμεν διά την τοῦ 'Αδάμ παράδασιν · και γάρ ού μόνον ή ixelvou apapria διέδη είς πάντας διά την της φύsees rornengen net the why? is banya the anthe nal yelpw opuniv. dià où the duaptias o bavato; είς τον κόαμον είσηλθεν, ώς και ό 'Απόστολος λέγει, · At' Evos averenou & apaptia els tor xospor elsηλθε, xal διά της αμαρτίας θάνατος · · άνάγκη ήν άμφοτέρων έλευθερωθήναι διά Χριστοῦ. Και γάρ b

αύσος 'Απόστολος φησίν, ε Εί γάρ τῷ τοῦ ἐνὸς πα- Α ραπτώματι ὁ θάνατος ἐδασίλευσε δε' ἐνὸς, πολλῷ μάλλον οἱ λαθόντες την περισσείαν τῆς δωρεάς παὶ τῆς δικαιοσύνης βασιλεύουσι ἐιὰ τοῦ ἐνὸς Τησοῦ Χριστοῦ, » Ίνα ποίνυν ἐκάτερον ἡμέν ἐν ἐαυτῷ ὑποδείξῃ, καὶ θανείν παὶ ἀναστῆναι ἡθέλη σεν · ἀποθανείν μὲν, ἶνα ἡμῶς τῆς ἀμαρτίας καθαρίσῃ, ὡς φησιν ὁ 'Απόστολος, « Ποπερ ἐστὶ τοῖς ἀνθρώποις ἀπαξ ἀποθανείν, οὕτω καὶ ὁ Χριστὸς Ἐπαξ προσηνίξῃ τὸ ἀμαρτίας ἐξαλείψαι πολλῶν · » ἀναστῆναι δὲ ἡθέλησεν, Γνα ἡμῶς τοῦ θανάτου ἐλευθερώσῃ. "Θεν ὁ 'Απόστολος φησὶ, « Χριστὸς ἐκ νεκρῶν ἐξήγερται, ἀπαρχἡ τῶν κεκοιμημένων · ὅτι δι' ἀνθρώπου ὁ θάνατος, καὶ δι' ἀνθρώπου ἀνάστασις νεκρῶν. »

To per our amorélespa rou varatou er role μυστηρίοις λαειδάνομεν δουν πρός την της άμαρτίας έφισιν. Καί γαρ δια της δυνάμεως του πάθους του Χριστοῦ τὰ μυ στήρια ἐνεργοῦσι. «Συνθαπτόμεθα γὰρ αύτφ διά τοῦ βεπτίσματος · > χαι διά τῆς χοινωνίας την βανατον απιτού χαταλλέγγοιτεν. και ρια μανισο νεχρί τη άμαρτία γίνεσθαι οπισχνούμεθα. Το δέ άπιτέλεσμα τέζς άναστάσεως του Χριστού δσον πρός την του θανάτου άπαλλαγην έν του τέλει των ακώνων έψόμεθα, όταν πάντες διά της του Χριστου δυνίμεως άναστώμεν · όθεν φησίν ό 'Απόστολος, ι Εί νεχροί ούκ έγε Ι ρονται, ούδε Χριστός έγήγερται. "Αρα ούν ματαία ή πέστις ήμών. Άρα έτι έσμεν έν ταζ άμαρτίαις ήμών. • Kal πάλεν, « Εί γλρ πιστεύομεν on Insous dreedane hat and starn, ourse hat & Debs rous C χιμηθέντας διά του Ίησου άξει σύν αυτώ. > Και πά-Au, El ó Xpeorde un pútteras ors avéorn ex vexpuiv, πώς τινές λέγουσιν έν δμίν δτι άνάστασις νεκρών מיֹא צעדוי: El & מֹי אָשָׁלשדמסון שבאמשי סטֹא צעדוי, סטמצ מ Apeorde syfyepras. El de Apeorde obx syfyepras, μίταιον το πήρυγμα ήμών. > Βάλιν φησί πρός Τιμόθεον γράφων, • Τές μωρές και άπαιδεύτους ζητήπις παραττού. Πολλοί γάρ προχόπτουσιν είς άσεδειαν, και ό λόγος αύτῶν ὡς γάγγραινα νομήν ἔχει, ών έστιν Υμεναίος και Φίλητος, οί της άληθείας έξέπεσον, λέγοντες την ανάστασιν των νεχρών ήδη γενέσθαι. > Ούτοι γάρ ούκ έδόξαζον νεχρών σωμάων άνάστασιν, άλλα την της ψυχής από κακίας είς άρετην μεταδολήν, και άπο της πλάνης είς την άλήbeizu. xat the mest Beby Enlywore avaoragiv Ele- D γον είναι όπερ ό 'Απόστολος άνατρέπει, και πάσα ή θεία Γραφή, αύτῶν τῶν σωμάτων ἀνάστασεν ξσεσίαι λέγουσα. 'Ο μέν γέρ 'Απόστολος φησί, « Σπείριται σώμα ψυχικόν, έγείρεται σώμα πνευμοτικόν.» χαί, ε 'Αγάγχη το φθαρτόν τοῦτο ενδύαιαςθαι άφθαρσίαν · και το θνητόν τοῦτο ένδύσασθαι άθανασίαν. > Έν δε τῷ Εὐαγγελίω παρά τοῦ Χριστοῦ εἴρηται, < Έρχεται ώρα, καί νῦν ἐστιν, ὅτε οἱ νεκροί ἀκούσυνται της φωνής του Υίου του Θιου . και οι άκούσαντες ζήσονται. > χαι πάλιν « Ερχεται ώρα, έν ή πάντες οι έν τοις μνημείοις άχούσονται της

idem' Apostolus: « Si enim unius delicto mors regnavit per unum, muko magis abundantiam munaris et justitiæ accipientes, regnabaut per unum Jesum Christum \*\*. » Ut igitur utrumque nobis in ipeo monstraretur, cum mori, tum resurgere voluit; alterum quidem, ut nos a peccato mundaret, uti ait Apostolus : « Quemadmodum statutum est hominibus seinel mori; sic et Christus semel oblatus est ad multorum delenda peccata \*\*; » alterum vero, ut nos a morte liberaret. Idcirco ait Apostolus : « Christus resurrexit a mortuis, primitiæ dormientium : quia per hominem resurrectio mortuoram \*\*. »

Mortis itaque effectum in sacramentis recipinus, quod scilicet attinet ad peccati remissionem. Etenim sacramenta virtute passionis Christi operantur. « Consepetimur eaim ipsi per baptismum \*\*, » ac communicando, mortem ejus annuntiamus 🕫 ; cunctisque mortuos nos peccato pollicemur. Effectus autem resurrectionis Christi, gaod attinet ad hoc, ut ipsi immunes a morte simus, in fine sæculorum videbimus, cum omnes per Christi potentian resurgemus. Unde ait Apostolus : « Si mortui non resurgent, nec Christus resurrexit. Ergo vana est fides nosva. Ergo adhuc sumus in peocatis nostris \*\*. > Ac rursus : 'c Si enim credimus quod Jesus mortuus est et resurrexit, ita et Deus cos qui dormierunt, per Christum adducct com co 4. Et rursus : « Si Christus prædicatur quod resurrexti a mortuîs, quomodo quidam dieant in vobis, queniam resurrectio mortuorum non est? Si autem mortuorum resurrectio non est, nec Christus resurrexit; si autem Christus non resurrexit, inanis est prædicatio nostra \*\*. . Aitque rursus ad Timotheum scribens : « Stultas et sine disciplina quæstiones devita. Muiti enim proficiunt'ad impletation, et sermo eorum ut cancer serpit, es quibus est llymenæus et Philetus, qui a veritate exciderunt, dicentes resurrectionem esse jam factom \*\*. > Hi enim non existimabant fore corporum resurrectionem, sed animi a vitio ad virtutem mutationem, et ab errore ad veritatem ; Deique notitiam ac fidem esse re surrectionem dicebant. Quod Apostolus evertit, omnlsque sacra Scriptura, que ipsorum corporum resurrectionem futuram dicat. Ait namque Apostolus ; e Seminatur corpus animale, resurgit corpus spiritale". > Et rursus : « Oportet corruptibile hoc induere incorruptionem, et mortale hoc induere immortalitatem 18. 7 In Evangelio amem a Christo dictum est : « Venit hora, et nunc est, quando mortui audient vocem Filii Dei; et qui audierint, vivent\*. > Et rursus : « Venit hora, in qua omnes qui in monumentis sunt, audient vocem ejus; et procedent

<sup>33</sup> Roto. v, 17. <sup>46</sup> Hebr. 1x. 27. <sup>47</sup> I Cor. xv, 20. <sup>46</sup> Coloss. 11, 12. <sup>47</sup> I Cor. 11, 26. <sup>46</sup> I Cor. xv, 12. <sup>17</sup> I Thess. 1v, 13. <sup>43</sup> I Cor. v, 12 seqq. <sup>33</sup> II Tim. 11, 23 et 16. <sup>46</sup> I Cor. xv, 44. <sup>46</sup> ibid. 53. <sup>14</sup> Jean. v, 25.



aui bana fecerunt in resurrectionem vite; qui A quavis autoi . xat exposes source of the ayadt rothvero mala egerunt, in resurrectionem judicii \*'. > Ait vero etiam Job : « Redemptor meus vivit, et in novissimo de terra surrecturus sum, et rursum circumdabor pelle mea, et in carne mea videbo Deum \*\*. > Et divinus David : ( Auferes spiritum eorum, et deficient, et in pulverem suum revertentur \*\*. > En, de de corporibus loquitur. Tum sublit : « Emittes Spiritum tuum, et creabuntur, et renovabis faciem terræ 1. > Isaias quoque : « Resurgent mortui, et suscitabuntar qui sunt in monumentis 1. > Beatus quoque Ezechiel : « Factum est, inquit, dum prophetarem ; et ecce commotio. et admovit ossa, os ad os, unumquodque ad juncturam suam. Et vidi, et ecce super ea nervi et carnes oriebantur, et ascendebant super ca; et pelles extentæ sunt super illis desuper '. > Tum docet quonam spirituse jussi reversi sint : sed et alia plura ejus generis de futura resurrectione nobis tradit divina Scriptura, Ex quibus manifestum est suscitanda cadavera, nec infinitæ Dei potentiæ guidquam Impossibile fore.

Quia igitur nedum ejusmodi sermonibus resurrectio cofirmatur, sed et ipse Christus a mortuis surrexit, ita nimirum ut visus sit et contrectatus, comederitque, quod ipsum non erat ex naturæ rationibus, neque chim cum suscitatus esset, cibo indigebat, sed ad astruendam resurrectionem, s'c- C nt neque nos comedemus aut bibemus, post resurrectionem, sed subtilia nullique læsioní obnoxia et incorruptibilia corpora nostra recipienus: cujusmodi erat Domini corpus januis clausis ingressom . Sed et Lazarum quatriduanum jam mortuum suscitavit \*, ut suæ specimen deitatis ederet, suæque ac nostræ fidem a trueret resurrectioni. Sxpiusque a necessariis notisque omnibus visus, agnitus est atque creditus : quod sane non fuisset, nisi proprietates ejus insignientes personam in eo fuissent incolumes.

Cum hæc ergo in hunc modum se habcant, operæ pretium est ut firmiter credamus resurrectionis mysterium, divinis nobis miraculis proditum : D quam a Deo, agnitæ veritatis præmio, consequemur. Nam neque Christus Primogenitus mortuorum \* audiret, nisi et illi comites sequerentur. Erit itaque dies mogna et illustris, in qua Filii hominis adventus crit cum majestate, de quo Daniel propheta scribit : . Aspiciebam in visione noctis, et ecce cum nubibus cœli quasi Filius hominis veviens; et usque ad Antiquum dierum pervenit, et oblatus est ei : et datus est ipsi principatus et ho-

•7 Joan. v, 28, •• Job x1x, 25. \*\* Psal. CHI, 29. \* Joan., x1, 14. \* Coloss. 1, 18; Apoc. 1, 5.

(80) Kal προσηνέχθη αυτφ. Oblatus est ei, seu admotus; quod et Græcam vocem optime exprimit המרביה, oppropinguare fecerunt. Nec video cur

σαντες els ανάστασιν ζωής · ol δε το φαύλα πρί-Eavres als avastasiv xplosws. > Onol or xal & Two. ε "Οτι ό λυτρωτής μου ζή, και έν τη έσχάτη ημέρα άναστήσομαι έχ τῆς γῆς, χαι πάλιν περιχαλύψει με τό δέρμα μου, και έν τη σαρκί μου δψομαι τον θεόν, Και ό θείος Δαδίδ, ε 'Αντανελείς το πνεύμα αύτων. και εκλείψουσε, και είς τον χούν αύτων επιστρέψουσιν. > 'Ιδού περί σωμάτων ό λόγος. Είτα έπάγει. ε Έξαποστελείς το Πνεύμα σου, και κτισθήσονται, και άνακαινείς το πρόσωπου της γής. • Και ό 'Hatag, e 'Avasthsovia of verpol, xal explicit ται οί έν τοίς μνημείοις. > Και ό μακάριος 'Ιεζεκιζλ, · Έγένετο. » φησί, » έν τῷ με προφητεύσαι, xal ίδου σεισμός, και προσήγαγε τι όστα όστίον πρός όστέον, Εχαστον πρός την άρμονίαν αύτοδ. Καί εί. δον, και ίζου έπεγένετο αύτοί; νεύρα και σάσκες άνεφύοντο, και άνέδαινον επ' αύτά · και περιετάθη έπ' αύτοις δέρματα έπάνωθεν. » Είτα διδάσχει που χελευσθέντα έπανηλθε τά πνεύματα. χαί άλλα δέ πολλά τοιαύτα ή θεία Γραφή περί της μελλούσης άναστά. σεως ήμιν παραδίδωσιν. Έξ ών δηλον ότι τὰ νεκρά έγερθήσονται σώματα, χαί τη άπείρω δυνάμει του θεοῦ ούδλν άδύνατον ἔσται.

Έπει τοίνυν ού μόνον τοίς τοιούτοις λόγοις ή άνάστασις βεδαιούται, άλλά και αύτος ό Χριστός έκ νεχρών ανέστη, ώστε και θεαθήναι και ψηλαφηθήναι και φαγείν, δπερ ούκ ήν κατά φυσικόν λόγον. ούδε γάρ μετά την άνάστασιν τροφής εδεί:ο, alla διά την της άναστάσεως πίστωσιν · ώσπερ ούδ' ήμεις μετά την άνάστασιν φαγόμεθα ή πιόμεθα λεπτά δε και άπαθη τά σώματα ήμων άναληψόμεθα και δφθαρτα, χαθάπερ ήντο του Κυρίου σώμα, κεκλεισμένων τῶν θυρῶν είσελθόν. Οὐ μην άλλά και τον λά. ζαρον νεχρόν τετραήμερον γεγονότα έξηγειρεν εί; Ενδειξιν της οίχείας θεότητος χαι πίστωσιν της αύτοῦ καὶ ἡμῶν ἀναστάσεως · ὅς καὶ πολλάκις περὶ πάντων των οίχείων τε χαι γνωρίμων έγνωρίση και επιστεύθη, δπερ ούκ αν ήν, μή των χαρακτηρστιχών ίδιωμάτων τῆς ὑποστάσεως ταύτην συνισιώντων.

'Επεί ταῦτα οῦτως έχει, ἀφείλομεν βεβαίως π:στεύειν το της άναστάσεως μυστήριον ύπο της θείας Γραφής χηρυττόμενον, τής έχ. Θεοῦ ήμιν δοθείσης διά την της άληθεία; επίγνωσιν. Ού γάρ αν « Πρωτότοχος των νεκρών > ό Χριστός ελέγετο γεγονέναι, μή κάκείνων. συνεπομένων. "Εσται τοίνον ήμέρα μεγάλη και έπιφανής, καθ' ήν μετά δόξης παρουσία του Υίου του άνθρώπου γενήσεται, περί ής Δανιήλ ό προφήτης γράφει ε Έθεώρουν έν δράματι της νυχτός, χαι ίδου μετά των νεφελών του ούρανου, ώς Υίδς άνθρώπου έρχόμενος, και έως τοῦ Παλαιοῦ τῶν ήμερών έφθατε, και προσηνέχθη αυτώ (80) \* x1

<sup>1</sup> Isa. xxvi, 19. <sup>1</sup> Ezech. xxxii, 7. <sup>3</sup> Joan. xx, 10.

nobilius ad Scholia Romana istud adjunxerit : Corrigendum in nostra mpostixon. Non enim corrigendi locus, nisi ubi mendum, non ubi alia, ipsa



πάντες of haol, φυλαί και γλώσσαι δουλεύσουσιν αύτω. Η έξουσία αύτου έξουσία αιώνιος, ήτις ού παρελεύσεται, και ή βασιλεία αύτοῦ ού διαφθαρήσεται · ικαί έτι φησίν, « 'Εθεώρουν έως ού θρόνοι ετέθησαν · και ό Παλαιός ήμερων εκάθισε · και ποταμός πυρός είλχεν έμπροσθεν αύτοῦ · χαι γίλιαι γιλιάδες έλειτούργουν αύτῷ · και μύριαι μυριάδες παρειστήκεισαν αύτῷ. Κριτήριον εχάθισε, και βίδλοι όνεψχθησαν, > xal τά λοιπά.

Έλεύσεται τοίνυν ό Υίλς τοῦ άνθρώπου έν τη δόξη αύτου μετά των άγγέλων αύτου · χαι πάντες οι άπο זהָר xrisews xלסעמט בx דשי שבאמשט משמדה סטידמו · · Kal ήμεις οι ζώντες οι περιλειπόμενοι άμα σύν αύτοις άρπαγησόμεθα έν νεφέλαις είς άπάντησιν του Κυρίου είς άέρα · · χαι παραστήσεται πάσα φύσις άνθρώπων, ώστε χρίναι ζώντας χαι νεχρούς. Κρινεί δε ούχ ώς άνθρωπος άπλως, εν τη ταπεινώαι της σαρχός δηλουότι, άλλά μετά της δόξης της θεότητος έξουσίας. "Ωσπερ γάρ λέγομεν, "Οτι ό Κύρις τῆς δόξης ἐσταυρώθη χαι ἀπέθανε χαθὸ άνθρωως, ούτω και κρινεί μέν ώς άνθρωπος, άλλ' ώς Κύριος της δόξης. Τότε ε Πάν γόνυ χάμψει έπουρινίων και έπιγείων και καταχθονίων, και πάσα γλώσσα έξομολογήσεται ότι Κύριος Ίησοῦς Χριστός είς δόξαν Θεοῦ Πατρός. > Και ό μεν άρχων τοῦ σχότους παραδοθήσεται είς καύσιν πυρός μετά των άγγέλων αύτοῦ, χαθό φησι Δανιήλ 5 προφήτης. Τοῦτον γάρ ε άνελεί τῷ πνεύματε τοῦ στόματο; αύνάμεως αύτοῦ, , χατά τὸν θείον 'Απόσιολον. 'Αποδοθήσεται δε των άνθρώπων έχάστω χατά τά έργα αύτων. Και οι μεν δίχαιοι ανάλογον λαμπρότητα χαι φωτισμόν και τοίς σώμασι και ταίς ψυχαίς κατά την αναλογίαν της άρετης έχάστου, χαι της ύπερ τού θεού και της πίστεω; κακοπαθείας. οι δε πονηρο) xast του αύτον τρόπον απολήψονται σχότος ταίς ψυγαίς αύτων και τοίς σώμασι, κατά το άνάλογον τής εχάστου καχία; χαι πονηρία;. Και γάρ λέγει μέν αύτος ό Κύριος, ι "Ότι οἱ δίχαιοι λάμψουσινώς ό ήλιος , λέγει δε ό μακάριος Παύλος, ι Σπείρεται σώμα ψυχικόν, έγείρεται σώμα πνευματικόν. > καίτές διαφοράς δειχνύς τῆς λαμπρότητος, ἐπάγει, · Άλλη δόξα ήλίου, και άλλη δόξα σελήνης. 'Αστήρ άστέρο; διαφέρει έν δόξη. > Καί πάλιν λέγει ότι καί D αύτο το σώμα ήμων μετασχηματισθήσεται είς το γενέσθαι σύμμορφον τῷ σώματι τῆς δόξης τοῦ Υίοῦ

<sup>7</sup> ibid. 9- 42. <sup>8</sup> Matth. h. vn. 11. <sup>13</sup> II Thes. м, 8. Matth. xxv, 31.
 Г Thess. iv, 46.
 I bes. м, 8.
 Hebr. 1, 3.
 Matth. xiii, 43. <sup>6</sup> Dan. vii. 43, 44. <sup>7</sup> ibid. 9- 42. <sup>8</sup> Matth. <sup>11</sup> Philipp. 11, 40 <sup>13</sup> Dan. vii, 14. <sup>13</sup> II Thes. 11, 8 xv, 41, 54. <sup>17</sup> Philipp. 11, 20. <sup>16</sup> Rom. viii, 21.

probata, lectio. Adde, neminem ipsum habuisse, qui προσήχθη reddiderit, vel έχ των 6 retulerit. Alii enim ivantov abrou προσηνέχθη. Nec aliter videantur Septuaginta reddidisse : videturque ea vox, et quod ita quis coram sistatur ac præsentetur, vim quamdani subjectionis, in eo qui præsentatur, innucre : ac optime in Filium hominis convenit, sub ipso couceptu Filii hominis, Christo scilicet ut homini, cui sic data judiciaria omnis

έδδη αύτῷ ή άρχη καί η τιμή καί ή βασιλεία · καί Α nor et regnum, et omnes populi, tribus et linguæ servient ei. Potestas ejus potestas ælerna, quæ non vertransibit : et regnum ejus non corrumpetur ... Aitque adhue : (Aspiciebam donec throni positi sunt, et Antiquus dierum sedit; et flumen ignis trahebat in conspectu ejus. Mille millia ministrabant ei, et decies millies centena millia assistebant el. Judicium sedít, et libri aperti sunt > et quæ sequuntur 7.

Itaque venturus est Filins hominis in majestate sua cum angelis suis<sup>4</sup>: omnesque a mundi creatione a mortuis resurgent : « Nosque qui vivimus et residui sumus, simul cum illis rapiemur in nubibus obviam Domino in aera ', > astabitque omnis sexus hominum, ut judicet vivos et mortuos. Judicabit autem, non ut simpliciter homo (in carnis scilicet humilitate), sed cum majestate potentiæ Deitatis. Sicut enim dicimus, Dominum majestatis, qua bomo erat, crucifixum esse et mortuum 10 : șic judicabit quidem ut homo, sed ut Dominus majestatis. Tunc ( Omne genu flectetur, cœlestium, terrestrium et infernorum, et omnis lingua constebitur, quia Dominus Jesus Christus est in gloria Dei Patris 11. > Ac quidem princeps tenebrarum tradetur 'e in incendium ignis 19 > cum angelis suis, quemadmodum ait, Daniel propheta. Hune enim « interficiet spiritu oris sui 13,» quandoquidem comnia portat verbo virtutis suze ", ) ut auctor est τοῦ, ) ἐπειδή « τὰ πάντα φέρει τῷ βήματι τῆς ου- C divinus Apostolus. Reddetur vero singulis quibusque hominibus juxta opera eorum. Ac quidem justi, pro cujusque virtutis, Deique ac fidei causa czantlatorum laborum ratione, convenientem corporibus ac animabus splendorem recipient ac illustrationem : mali vero, eodem modo pro cujusque malitize ac pravitatis ratione, tenebras justo præmio respondentes, animabus suis corporibusque recipient. Etenim aft ipse Dominus : « Fulgebunt justi sicut sol 18. > Beatus autem Paulus : « Seminatur corpus animale, surget corpus spiritale 16. » Splendorisque diversitatem ostendens, subjungit : « Alia est claritas solis, et alia claritas lunæ. Stella differt a stella in claritate ". > Rursumque ait, fore, ut et ipsum corpus nostrum transformetur, ut sit conforme corpori claritatis Filii ejus. Præterea ait, ipsam naturam liberatum iri a servitute corruptionis, in claritatem libertatis filiorum Dei16:

> potestas, uti noster Calecas exponit, ut et Ilieronymus Matth. xxviii, quod ita ibi habetur : Data cis mihi omnis poleslas, etc. Alex. Ένώπιον αυτού προσήγαγον αυτόν. Justinus, in Dial. cum Tigph. Και παρην ένώπου αυτού, και οι παρεστηχότες προσήγαγον αυτόν. Nec longe aliter Cypr. 11 Testimoniorum : Et stellt in conspectu ejus, et qui assistebant ei, obtulerunt eum.

638



10 | Cor. 11, 8. " I Cor.

nempe hoc volens fore, ut et reliqua creatura & aurou. Ers de cat adopte ofte over elsubecuohersplendidior sit, Etenim ut sanctorum quispiam ait : 4 Quemadmodum in nestri gratiam subjecta fuit corruptioni, sic una festi particeps crit ac triunphi pro victoria hominum, ejusque laboris mercedem recipiet, quo servivit, in hee conferens ut electi procrearentur. ( ) Ideirce etiam ait Isains, solis lucem septemplicius fore : lunamque quali nunc sol fulgore micaturam ; fore designe <sup>4</sup> novam terram ac coelum novum<sup>19</sup>.

Tuue apostolicum illud implebitur ; « Cum tradiderit regnum Deo et Patri, tunc et ipse subjicietur ei, qui subjecit illi omnia 10. 7 Pii enim ac B justi, præsenti ævo ad Christum attendentes, proque eo ac ille in mandatis dedit, virtutem colentes, per ipsum spiritalem 'suam administrant vitam, quæ quidem nunc in Christo abscondita est at, postea vero una cum ipso est manifestanda. Idcirco etiam illi ejus hæreditas vocantur ac regnum, quos nimirum ut homo, per mortem svam ac sanguinem Deo ac Patri adducit<sup>21</sup>. Per ipsum chim accessum habuimus ad Deum et Patrem, cui omnia subjecit ; ad hæcque seipsum, ut < primogenitum in multis fratribus \*\* > fieri dignatum, nostræ salutis pontificem et dispensatorem effectum, ut hominem adducet Patrique subjiciet; ut autem Deus, qui cum Patre et Spiritu sit, minime C şubjiciendus est.

Idem itaque, ut quidem homo, subjiciendus est quod carnem creatam assumpserit; ut autem Deus, perinde sibi subjectos subjiciet, ut qui unus cum Patre ac Spiritu Deus sit. Ideirco etiam ut Bens, cum Patre et Spiritu, volut unus juden, judicaturus est : ul vero homo, solus ipse judex sedebit. Etenim cum illis quæ corpus insigniunt, ejusque propriis notis venturus est, ut et Judzei intelligant, eumdem ipsum esse, qui ab illis in crucem actus est; indeque arguantur, cunctique videant infideles ac compungantur; quotquot nimirum avo hoc prædicatum illum non receperant, nec ejus doctrina conversi suat; sod in suo errore permanserunt. Etcnim de ille ex eo quod home dictum Danieli est : « Et datus est ei principatus et honor et regnum \*\*. > Ac rursus, quod ipse Dominus ait : ( Pater non judicat quemquam, sed omne. judicium dedit Frlio \*\*. > Quod ipsum de illo accipitur, quatenus homo est, uti dicimus ; divus tamen Chrysostomus in sua in Joannem expositione, etiam de divina generatione interpretatur, dicens : . Et ut intelligas hane particulam dedit, idem quod genuit, significare, audi ex alio loco idipsun declaratum : Sicut enim Pater vitam habet in semet-

abal anor and the douleles the pool is the δόξαν της ελευθερίας τών τέχνων του θεου . δηλών öre nal i älln vrides launooripa ista. Kal yee. χαθά φησί τις των άγίων, ι "Ασπερ ύπετάγη τη δεύσει έπι τη των ανθρώπων νίκη, παι απολήψεται the michon top name on the discover, to over-Lever sig the giveow two talextur. . And and 'Hoatas λέγει τοῦ ήλίου το φῶς ἐπταπλάσιον έσε**εθαι, και την** σελήνην λάμψειν ώς νών ό ήλιος · xal χαινήν Εσερθαι γην, χαλ χαινόν ούρανών.

Τότε το άποστολιχον έχεινο πληρωθήσεται, ( Ότιν παραδώ την βασιλείαν τῷ Θεῷ και Πατρ!, τότε και αὐτὸς ὑποταγήσεται τῷ ὑποτάξαντι αὐτῷ τὰ πάντα. ) Οι γάρ εύσεθείς και δίκαιοι κατά το παρόν πρός τον Χριστόν αποδλέποντες, και την αρετην κατά τάς έντολάς αύτοῦ μετερχόμενοι, δι' αύτοῦ την έαυτῶν οίχονομοῦσι πνευματιχήν ζωήν. την νῶν μέν έν αὐτῷ τῷ Χριστῷ χρυπτομένην, ὕστερον δὲ αὐτῷ συμφανερουμένην. Διά τοῦτο και εχείνου κληρονομία xal βασιλεία λέγονται ούτοι ους ώς άνθρωπος διά του έαυτοῦ θανάτου χαι αίματος προσάγει τῷ θεῷ χαι Πατρί. Δι' αύτοῦ γάρ πρός τον Θεόν χαι Πατέρα την προσαγωγήν εσχήχαμεν. δ; αύτῷ τὰ πάντα ὑπέταξε. και έτι έαυτον, ώς « πρωτότοκον έν πολλοίς άδελφοίς , γενέσθαι καταξιώσαντα, και άρχιερέα και οίχονόμον τῆς ήμῶν σωτηρίας γενόμενον, ὡς ἄνθρω. πον προσάξει, και ύποταγήσεται τῷ Πατρί ώ; δί Θεός ων μετά τοῦ Πατρός και τοῦ Πνεύματος, ούχ ύποταγήσεται.

"Δστε ό αύτός, καθό μέν δυθρωπος, ύποταγήσετα, έπει κτιστήν προσείληψε σάρκα - καθό δέ θεό;, έπίσης την υποταγήν έαυτῷ υποτάξει, ώς είς θώς μετά του Πατρός και του Πνεύματος. Διά τουτο na) is us Orbe pera to Harpbe xpevel and 100 Hueigatos, is sis parties is the automate, with μόνος. Καί γαρ μετά των σωματικών ελεώσεται raparchpur, iva rai of Youbalos razavohouser abτου έχείνου είναι, του ύπ' αύτων σταυρωθέντα είς באביציטי מטדשי, אבל הלשדבר כל לצומדטו לבלדשיותו Ral Rataloguvõuder, ol ye ev to mapove alum moutromenou oux toitave, ouos oud and oto otos λίας αύτοῦ ἐπεστράφησαν, ἀλλὰ τῆ ἐαυτῶν ἐνέμειναν πλάνη. Και γάρ κατά εδ άνθρώπανον τώ προφήτη Δανιήλ είρηται, « Kat έδάθη αύτψ ή άγχη xal ή τιμή xal ή βασιλεία. » Kal πάλιν, δπερ αύτός ό Κύριος είπεν, « Ο Πατήρ κρίνει φύδένα, άλλά πάσαν την χρίσιν δέδωχε τῷ Υίῷ. ) "Ο λαμδάνεται μέν και κατά το άθρωπινον, ώς λέγομεν ο δέ θείος Χρυσόστομος και έπι της θείας γεννήσεως έξηγείται έν τῷ κατά Ίωάννην, λέγων, ι Καί Ινα μάθης שדו דל בלשאם מידו דסט בדבדראקטיבי בסדני, מאטונטי ל τηρ έχει ζωήν έν έαυτῷ, οῦτως ἔδωκε καὶ τῷ

- 19 Isa. xxx, 26, et Lxv, 17. 20 1 Cor. xv, 24. 21 Coloss. 111, 5. 22 Rom. v, 2 23 Rom. viii, 29. 24 Dan. vii, 14, 23 Joan. v, 22.



Flῷ ζωήν (81) δχειν ἐν ἐαυτῷ. Tl οῦν; πρόπερον A ipso, sic dedit et Filio vitam kabere in semetipso 🛰 ait virterounce, xat tote soure the Conty : Ouxcus in rupl: The func revendels. 'Atha touto obo' de balpover elmoner. Mera yap the deebelar noti not to άνήηταν έχει. "Οσπερ ούν τό, "Εδωχε ζωήν, έγέν-יחפני בטילי לשוֹי בסרוי, סטרש צמן דא "Edune xplσιν, πριτήν αύτον έγέννησε, φησίν. > Έπει γάρ ούκ άν ένενόησε τις των πολλών εύχόλως πως έστιν ένυπόστατος αύτοῦ ή ζωή, πρότερον μεν έχεινο είπε τό ταπεινότερου. Επειτα παιδευθέντας πρός το όψηλότερον άγει. 'Ο γάρ είπών, ότι ε "Εδωκεν αύτῷ ζωήν έχειν, » ούτος πάλιν φησίν, « Έγώ είμι ή ζωή · • και πάλιν, « Έγώ είμι το φώς. •

Καθάπερ ούν ελέγομεν, είς Ελεγχον χαί χατάχρισιν τῶν ἀπίστων καὶ ὀνειδισμόν καὶ αἰσχύνην αἰώνιον ώς άνθρωπος ελεύσεται μετά δυνάμεως και δόξης πολλής, ΐνα χαι ύπ' αύτων χατά το δυνατον αίτοις ώς άνθρωπος θεαθή. "Οθεν και αύτοις μέν oix égadds paveitar, tois de dixalois xal blav ága-14. Kaloi μέν ώς άνθρωπου εφονται μόνου, of δέ δίχαιοι χατ' διμφω, και ώς δυθρωπου και ώς Θεόν. Καί οι μέν είς χόλασιν αιώνιον άπελεύσονται, οι δέ ະໄດ ເປັນຖ້າ ແມ່ນາເວນ.

#### КЕФАЛ. ..

Περί τῆς μελλούσης αποχαταστάσεως. (82). Οτι γάρ ή λαμπρότης τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ ού μόνον τοίς άγίοις θεάσιμος Εσται, άλλά χαι τοίς

Quid igitur? prius ipsum genuit, inde vitam dedit? Erat igitur sine vita genitus? Verum boc nec dæmones dixerint. Præter enim impletatem, etiam ingentis dementiæ dictu sit. Quemadmodum igitur Vitam dedit, sibi volt, ipsum genuit vitam : sic et dedit judicinm, hoc significat, judicem eum genuit. > Quia enim nemo vulgi facile intellexisset quonam modo ejus vita ipsa vere exsistens sit, prius quidem id quod est humilius dixit, deinde vero cum jam instructi essent, ad id quod sublimius est, provchit. Qui enim dixerat : « Dedit ei vitam habere, > hic rursus ait, « Ego sum vita \*\*.) Ac rursus, « Ego sum lux 28. »

Uti igitur dicebamus, ad coarguendos infideles ac condemnandos, eorumque probrum ac dedecus sempiternum, ut homo venturus est cum potestate et mojestate magna ; ut et ab eis (quoad fieri potest) ut homo conspiciatur. Unde etiam non ut bonus, qui bonus sit, illis videbitur : justis vero etiam perquam bonus. Ac illi quidem ut hominem solummodo videbunt; justi vero utraque ratione et ut hominem et ut Deum : « Ibuntque illi quidem in supplicium æternum; hi vero, in vitam æternam\*\*.

# CAPUT IX.

# De futura in integrum restitutione.

Quod enim splendor corporis Christi nedum sanctis conspicuus futurus sit, verum etiam malis,

16 Joan. v., 26. 17 Juan. xi, 15. 18 Joan. v.11, 12. 19 Matth. xxv, 46.

Winr. ipsa plana, sic male habuit Franciscus Aretinus interpr. ut redderet : Illud verbum, Dedit vitam, quod eum vitam fecit, significat; cum sit ilque contendat Chrys. quod eum vitam genuit. Vitam seilicet ipsam vere exsistentem, tvondotatov, et cui hoc ipsum, esse vitam, natura sit. Sieque idem paulo superius, quod ita Chrys. Kat Iva µábŋ;, at to Edwxev Isov toŭ tyévvysev tot, recte reddiderat : Et ut intelligas hanc particulan, e dedit, , idem quod genuit significare. Louge itaque a vero recessit, qui velut eum tæderet eamdem vo-cem repetere, hoc sibi indulsit, ut in diviniz, tô, genuk in fecit mutaret. Nee aliter de judicio. Cúto xal tô, kôwxa xpisty, xpithy aŭtóv kotiv kyky-ynsty, sic : « Et dedit judicium, » quod eum judicom focil, intelligendum est. Inepte, nec saus ca-tholice ad mentem Chrys. Si focit judicem, non tudice at menten curje, of fect judicem, not genuit : sed cum non esset, judicem fecit, seu judicem creavit; velut scilicet precario collata ei judiciaria potestate, quod omnino  $\pi a p a \lambda \lambda a \gamma h v$ obstac, diversam ejus a Patre substantiam inducit, nec de Filio, ut est Unigenitus Deique Filius, de quo exponit. Chrys. catholice dici potest : Ac nec D damones dizerini, ut de vita, ipse bie ait Chrys. sive ut ejus Græca edita repræsentant, úποπτεύsaiev, nuda saltem suspicione cogitaverint. Liberet totam homiliam, quasi ad specimen recensere : sed vetat, quod Arctinus, quem sibi videtur sensum ita perstringit, ut a littera textuque Græco longe passim discedat : quod in re theologica, pressaque Scriptura expositione, qualis est hac Uhrysostomi, pessimum est, unaque potius emendandum spongia, quam paucorum sigillatim adnotatione, p. 243, l. 111 : 'Ex deutépou gropic doubserat rol; autou

(81) Τό, ξδωχετ ζωήτ, έγέττησετ αὐτζτ C ἀπεκδεχομένοις εἰς σωτηρίαν. Aret. Lierum videbi-n'nr. Verba hæc Chrysostomi (hom. 31 in Joan.) Inr sine peccato,-suscipientibus eum ad salutem. lur sine peccato, suscipientibus eum ad salutem. Palam luxata sententia, etsi etiam Savel. ita repræsentat. Quid epim eum videri iterum sine peccato? Num enim primum cum peccato visus? Ab-sit. Sic ego : 'Oquitortal role kveu auapriac anexdexousvois · Iterum videbitur ud salutem, his, qui absque peccato eum præstolantur. L. xix: Ouxouv xal Ilatépa autov προσερούμεν. Aret. Igitur Patrem præponemus? Pro : Igitur et Patrem vocabimus? Nempe Sabellio occurrens ait, ne Filius ipse Pater existimetur, quod hoporandus sicut et Pater dicitur : quod, inquit, non est Filium honorare, qui non maneat Filius, sed totum confundere. L. ult. Εί μη τοῦτό ἐστιν, ἀλλ' ὑστερον γεννηθεὶς ἔλαδε την τιμήν, τί γέγονεν ῶστε αὐτλ ὑστερον τιμη-ῦηναι; Aret. Si hoc non esset, sed posterius factus honorem accepisset; quæ causa fuil quin posterior honoraretur? Com sit: Nisi se ita res habet, sed postea, genitus, honorem accepit; quid causa est, cur postea honorem adeptus sit? 1. Cum ante natus esset ac genitus; hoe semper urgens quod ante esposult, nempe bæc omnia illi a natura esse, ac accepta ipsa nativitate a Patre. P. 244 : Otôky kneisaxtov tyoion goiozi. Aret. : Nikil nobiscum communicanti Pra no anod art. Nikil admenticien communicanti. Pro eo quod est : Nihil adventitium el quasi precario habenti. Sed hæc alterius operæ et oui.

(82) 'Azozatastásews. Sonat ea voz, quasi prioris status reparationem, non cjus quem aliquando reipsa kabuerimus ac amiserimus, amissa beatitudine, qua aliquando fruebamur, ut errore sensit Origenes, hausitque ex Platonis Timao; sed ad quen jus habebamus, creati in rectitudine naturali ac amici Dei : in qua perseverantes Deique dilectione, expleto vitie cursu, nullo caruis

affirmat et bestus Augustinus : (Videbunt enim et a nonpol;, xal o paragea; Adyouatio; (83) dusquelipsi in quem pupugerunt 204, > et e Videlmint iu majestate magna et potestate 20, ) « Non enim in infirmitate, inquit, secundum quam judicatus est, eum videbunt, sed in potentia majestatis, qua est judicaturus. > Tumque inducit difficultatem, quod merces ac præmium in repromissionibus repositum in eo sit, ut Deus videatur : « Beati, enim, mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt 11 ; ) quinam flat, ut et mali in majestate sus eum videant? Quam et solvens, ait : non Deitatis visionem bonis et malis communem fore (hanc enim sanctis propriam esse), sed corporis in majestate visionem. Tradet igitur regnum Deo et Patri 39, nempe adducendo fideles ad Patris suique et Spiritus sancti (qui Deus unus ac verus est) visionem ac cognitionem, B Παραδώσει τοίνυν την βασιλείαν τῷ Θεῷ xal Ila-« ut sit Deus omnia in omnibus 38. » Nunc quidem credimus et speramus, quod non videmus : « Quod enim videt quis, quid et sperat \*\* ? > inquit Apostolus ; «Si autem quod nou videmus, speramus, per patientiam exspectamus, donec rex in requie sua erit. > Et rursus : < Quandiu sumus in corpore, peregrinamur a Domino. Per fidem enim ambulamus, non per speciem 36. Er : « Nunc vita vestra abscondita est in Christo; cum autem Christus manifestabitur vita vestra, tunc et vos manifestabincini cum ipso in gloria 17. > Et : e Nunc quidem per speculum et in ænigmate, tunc autem videhimus facie ad faciem \*\*. >

νάμει της δόξη; ή χρινεί. > Είτα άπορίαν είσάγει. ότι εί γέρας και Επαθλόν έστιν έν έπαγγελίας κείμενον, δψεσθαι τον Θεόν. ( Μαχάριοι > γάρ ιοί χαθαροί τη χαρδία, ότι αύτοι τον Θεόν δψονται. Καί, ε Πάλιν όφθήσομαι ύμίν, και χαρήσεται ύμων ή καρδία. • Πώς και οι πονηροί δψονται αύτον έν τη δόξη αύτοῦ; Ο και λύων φησιν, θύ την της θεότητος θεωρίαν ξαεσθαι χοινήν τοις άγαθοίς χαι τοίς πονηροίς (αυτη γάρ έστιν ή τοίς άγίοις έξαίρετο;), άλλα την έν τη δόξη του σώματος θεωρίαν. τρί, άγαγών δηλονότι τούς πιστούς είς την θεωρίαν χαι γνώσιν τοῦ Πατρός χαι έαυτοῦ χαι τοῦ άγίου Πνεύματος, τοῦ ένος και άληθινοῦ Θεοῦ, « ἴνα ἡ αίτός ό Θεός τὰ πάντα έν πᾶσι. . Νῦν μέν γάρ πιστεύομεν και έλπίζομεν δού βλέπομεν · • Ο γάρ βλέπει τις, τί χαι έλπίζε:; > φησινό 'Απόττολος. «Εί δέ δ ού βλέπομεν ελπίζομεν, δι' ύπομονής άπεκδεχόμεθα, έως ού ό βασιλεύς έν άναπαύσει αύτοῦ (84) έσται. > Καλ πάλιν, « Ἐφόσον ἐσμέν ἐν τῷ σώμετι, άποδημούμεν έχ του Κυρίου. Διά πίστεω; γέρ περιπατούμεν, ού διά είδους. > Καί, « Νύν ή ζωή ύμων χέχρυπται έν τῷ Χριστῷ · δταν δὲ ό Χριστός

GETAL . "OUVTAL & YAP xal outor a sig dy staxing.

τησαν, > καί, « Όψονται έρχόμενον μετά δόξης πολ-

λης και δυνάμεως. , (Ού γάρ έν τη άσθενεία, φησί,

• xa0' fy zézpitai, byoviai autóv, dlà' èv tj ou-

σεσθε σύν αύτῷ ἐν δόξη. > Καί, : Νῦν μὲν δι'ἐσόπτρου και ἐν αινίγματι, τότε δὲ όψόμεθα πρόσωπον πρός πρόσωπον.

llæc enim nobis promissa visio est, quæ sit lifis c oninium operationum, ac lætitiæ æterna perfectio : Filii enim Dei sumus, inquit Joannes Evangelista. et nondum apparuit quid erimus. Scimus autem quod cum apparuerit, similes ei erimus, quia videbimus cum sicuti est <sup>19</sup>. J lpse etiam Dominus au : « Hæc est vita æterna, ut cognoscant te solum Deum verum, et quem misjsti Jesum Christum 40. » De hac etiam in persona Dei ait David : «Longitudine dierum replebo eum, et ostendam illi salutare meum \*1. > Et quasi ipse a se : « Unam petii a Domino, hanc requiram : ut inhabitem in domo

ferendi eramus; quod ipsum justi per Christum,

configurati ejus morti et resurrectioni, perfecte demum in resurrectione universi generis humani

consequentur; ipsum Christi regnum Deo sponte

subjectum, et in quo Deus sit omnia, futuri : malis ipsis perinde per potentiam deitatis subjectis, ut

vel renitentibus in eis fiat, quidquid Deus lleri decrevit. Potuisset Calecas alia hoc argumento prosequi, quod quidam sanctorum (præsertim

Greg. Nyss.) videantur quasi Origeniane locuti net

της αποκαταστάσεως ; quibus exponendis alii itidem

laboraverunt.

φησιν ό Ευαγγελιστής Ιωάννης, « και ούπω έφινερώθη τί εσόμεθα. Οίδαμεν δε στι σταν φανερωθή, δμοιοι αύτῷ ἐσόμεθα, ὅτι ἐψόμεθα αὐτὸν χαθώς έστι. > Καλ αύτος ό Κύριος εξρηχεν, « Αυτη έστιν ή αλώνιος ζωή, ίνα γινώσχωσι σε τον μόνον άληθ:νδυ Θεόν, και δυ άπέστειλας Ίησοῦν Χριστόν. Περί τινύτης και ό Δαδίδ έχ προσώπου του θεώ λέγει, « Μαχρότητος ήμερών έμπλήσω αύτιν, καί δείξω αύτῷ τὸ σωτήριόν μ:υ. > Καὶ παρ' αὐτοῦ,

φανερωθή ή ζωή ύμῶν, τότε χαι ύμεζε σανερωθή-

Αύτη γάρ ήμιν ή θεωρία έν ύποσχέσει έστι, τέ-

λος ούσα πασών των έργασιών χαλ αλόνιος τζς εί-

φροσύνης τελείωσις. « Υίοι γάρ έσμεν τοῦ Θεοῦ, »

<sup>394</sup> Zachar. X11, 10. <sup>30</sup> Matth. XXIV. 30. <sup>31</sup> M. <sup>34</sup> Rom. VIII, 24. <sup>35</sup> ibid. 25, Cant. 1, 14. <sup>36</sup> <sup>39</sup> I Joan. III, 2. <sup>46</sup> Joan. XVII, 3. <sup>41</sup> Psal. CX, 16. <sup>38</sup> I Cor. xv. 24. <sup>38</sup> I Cor. xv, 28. 31 Matth. v. 8. <sup>16</sup> II Cor. v, 6. <sup>37</sup> Coloss. 111, 3. \* Cor. xiii, 12.

(83) August. in Psal.cix., et tr. 19, in Joan. (84) Ο βασιλεύς έν ἀναπαύσει αὐτοῦ. Schointeritu aut ejus morte, sed sola immutatione ac D nova claritate, in coelum Deique conspectum trans-

lia Rom. ex Sym. ev avanzuget. Græca Vulg. iv avaxhlosi · in accubitu, seu recubitu, uti Hier. ex Origene reddidit. llebr. circuitum sonant, a verbo

, quod in orbem antiquitus ad mensam sederent : a quo more nec nostrum plerique abhorrent. Comment. in Cant. Eusebii nomine sic exponit : 'nç av elnç xabtopa Basilew; " ut sis sedes regis; jungitque superioribus, au et Philo Carp. secus ac Vulg. ut significetur ornatus sponse, usque dum digua sponsi sedes et accubitus evadat.

# DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLICÆ.

« Μίαν ήτησάμην παρά Κυρίου · ταύτην ζητήσω, A Domini omnibus diebus vitæ meæ : ut videam juτό κατοικείν με έν οίκφ Κυρίου πάσας τὰς ἡμέρος της ζωής μου. - του θεωρείν με την τερπνότητα Κυρίου. > "Ωστε άπο τῆς ἐνταῦθα πίστεως εἰς τὴν μίλλουσαν έχείνην χαι άββητον άπόλαυσιν χαταντήσομεν. Και γάρ φησιν, «Αύτος δ Πατήρ φιλεί ύμας, ότι ύμεις έμε πεφιλήχατε, και πεπιστεύχατε ότι έγὼ παρά τοῦ Πατρός έξῆλθον. Ἐξῆλθον παρά του Πατρός, και ελήλυθα είς τον κόσμον. Πάλιν άφίημι τον κόσμον, και πορεύομαι πρός τον Natépa. 5

Ούτω γούν ένταῦθα πιστεύομεν ότι αὐτὸς ὁ εἶς τής Τριάδος ό έχ τοῦ Θεοῦ χαι Πατρός γεννώμενος άδδίω; και άββεύστω; και άνεχφοιτήτως, κατά την ούσίαν Ισος ών αύτῷ χαι άληθης Υίδς αύτοῦ χαι Λόγος, δι' οῦ τὰ πάντα ἐγένετο, χατελθών ἐχ τῶν ούςανών, άνέλαδο σάρκα έχ της άγίας Θεοτόχου και άειπαρθένου Μαρίας διά στην ήμετέραν σωτηρίαν, άνευ άμαρτίας και πάσης άλλοιώσεως και τροκής \* και έσταυρώθη κατά το άνθρώπινον, γενόμενος ύπερ ήμων κατάρα · και άποθανών κατήλθεν έν τῷ ặδη μετά ψυχής ὡς Θεός, και τη τρίτη ήμέρα άναστάς έχ τῶν νεκρῶν, την ήμετέραν συνανέστησε φύπιν, xal άνελήφθη είς τους ούρανους, xal έxal:σεν έν δεξιά τοῦ Θεοῦ xal Πατρός · τὸ όμότιμον της άξίας τοῦ ἐν δεξιಢ σημαίνοντος· χαί πάλιν ό αύτος έλεύσεται χρίναι ζώντας χαι νεχρούς.

Εί τοίνυν τούτοις πιστεύομεν, πόρρω πάσης άμφιδολίας της μελλούσης δόξης χαι θεωρίας επιτευξόμεθα ( Ο γαρ έχων τας έντολάς μου, » φησί, C « καί τηρών αύτας, έκεινός έστιν ό άγαπών με. Ο δε άγαπών με άγαπηθήσεται ύπό του Πατρός μου, xal έγώ άγαπήσω αύτον, xal έμφανίσω αύτῷ έμαυτόν.» Καί, «Έαν άγαπατέ με, τὰς ἐντολάς μου τηρήσετε· xal έγω έρωτήσω τόν Πατέρα, xal άλλον Παράχλητον δώσει ύμιν, ίνα μένη μεθ' ύμων είς τον αίωνα, το Queupa της άληθείας, δ ό χόσμος ού δύναται λαδείν · > οί φιλοῦντες δηλονότι τζν κόσμον. Kai, e Πάλιν Ερχομαι, xai παραλήψομαι δμας πρός έμαυτόν. Γνα δπου είμι έγώ, και όμεις ήτε. > Kal, e Θέλω, Πάτερ, οῦς δέδωχάς μοι, Γνα όπου είμι έγώ, κάκείνοι ώσι μετ' έμου, ίνα θεωρωσι την δόξαν ην δέδωχάς μοι, ότι ηγάπησάς με πρό καταδολής κόσμου. .

< Πάντοτε ούν σύν Κυρίψ έσόμεθα, κατά D τόν θείον Άπόστολον, και χαρήσεται ήμων ή καρδία, xal ή χαρά ήμῶν πεπληρωμένη ξσcaι, xal ταύτην ούδεις αίρει άφ' ήμων, ώς ό Κύριός φησιν, δτε ούχέτι έν παροιμίαις λαλήσει ήμιν, άλλά παρέησία περί τοῦ Πατρός αύτοῦ άναγγελεϊ ήμιν. « Τοῦ Πατρός > δε είπων, δίδωσε και έαυτον μετά του άγίου Πνεύματος άδιαστάτως νοείσθαι. Είς γόρ θεός έστι μετά τοῦ Πατρός και τοῦ Πνεύματος. Τουτέστιν, Ούχ Εσυνται όμοιότητες και σύμδολα, της όράσεως γινομένης πρόσωπον πρός πρόσωπον. μαι γάρ φησιν ό 'Απόστολο;, ε "Όταν Ελθη το τέcunditatem Domini 42. > Itaque a fide, quæ in præsenti est, ad futuram illam nullaque verborum vi explicabilem jucunditatem deveniemus. Etenim ait : ( lpse Pater amat vos, quia vos me amastis, et credidistis quia ego a Patre exivi. Exivi a Patr , et veni in mundum : iterum relinquo mundum, et vado ad Patrem 43. ,

Ita igitur hic credimus, ipsum unum ex sancia Trinitate, ex Deo et Patre ab æterno et illibate, nihilque eo excedendo, natum, æqualem illi secundum substantiam, verumque ejus Filium ac Verbum, per quem facta sunt omnia, descendentem de cœlis, carnem ex sancta Dei Genitrice semperque Virgine Maria, propter nostram salutent, absque peccato citraque omnem mutationem et labem. assumpsisse, ac, quatenus homo, crucifixum esse factum pro nobis maledictum \*\* mortuumque, anima comite in infernum ut Deum descendisse. dieque tertia resurgentem a mortuis, humanum genus una secum suscitasse : atque in cœlos receptum, in Dei ac Patris dextera consedisse : nempe quod a dextris dicitur, paris cum eo dignitatis houorem significante ; eumdem rursus venturum ut judicet vivos et mortuos.

Si igitur his fidem accommodamus, citra omnem dubietatem futuram gloriam ac visionem consequemur : (Qui enim habet mandata mea, inquit, et servat ea, ille est qui diligit me. Qui autem diligit me, diligetur a Patre meo, et ego diligam cum, et manifestabo ei meipsum \*\*. > Et : « Si diligitis me, mandata mea servabitis, et ego rogabo Patrem, et alium Paracletum dabit vobis, Spiritum veritatis, quem mundus non potest accipere \*\* : ) ii scilicet qui mundi amore tenentur. Et : « Iterum veniam, et accipiam vos ad meipsum, ut ubi ego sum et vos sitis 47.> Et : « Volo, Pater, quos dedisti mihi, ut ubi ego sum, et illi sint mecum, ut videant claritatem, quam dedisti mihi, quia dilexisti me ante mundi constitutionem 3. )

« Semper igitur cum Domino crimus \*\*, » utiauctor est beatus Paulus, et gaudebit cor nostrum, et gaudium nostrum plenum erit, nec aliquis ipsum tollet a nobis, uti Dominusait \* quando non in proverbiis loquetur nobis, sed palam de Patre suo annuntiabit nobis #1. Cum ait, « de Patre. » seipsum una ac Spiritum sanctum dat intelligi. Unus enim Deus cum Patre ac Spiritu est, Hocest, Non amplius signa erunt ac simulacra, cum futura sit visio facie ad faciem. Etenim ait Apostolus : « Cum venerit quod perfectum est, tunc evacuabitur quod ex parte est ". > Ilujus contemplationis imaginem ac figuram habuit

<sup>49</sup> Psal. xxvi, 4. <sup>43</sup> Joan. xvi, 27. <sup>44</sup> Galat. 111, 13. <sup>45</sup> Joan. xiv, 21. <sup>44</sup> Joan. xiv, 15. <sup>47</sup> Xiv. 3. <sup>46</sup> Joan. xvii, 24. <sup>49</sup> I Thess. iv, 17. <sup>56</sup> Joan. xvi, 22. <sup>51</sup> ibid. 25. <sup>51</sup> I Cor. xii, 18. Joan.

646

### \$17

MANUELIS CALECÆ

Maria, que sedebat secus pedes Jesu, et audiebat A lecov, tote to ex pépous xatapynôfostal. , Tadverba illius \*\*. Nam virtus, quæ actione geritur, estque contemplationis origo non ultra pobis permanebit, sed cessatura est, ut quæ solandi causa corporalis laboris consistat. Quæ autem hic habetur contemplatio, et si ejua cessabit contemplandi modus, at nobis tamen origo erit futuræ contemplationis. \*\* Nam, ut ait Dominus : c Qui non credit, jam judicatus est ". . hoc est, suze condemnationis inde jam præjudicium habet. Sic rursum, vitam æternam dixit<sup>38</sup>, ut Patrem suum Deum verum, cognoscant, ipsumque adeo Dominum nostrum Jesum Christum, quibus cum utique Spiritus sanctus intelligator, quatenus scilicet vero de co fides et contemplatio ac cognitio, adipiscendæ beatitudinis causa nobis ac ratio futura est. Tantum enim quis zvo illo visurus est, quantum hoc lide fulsit, vitæquehujus contemplationis ænigmatis veræ contemplationis decor succedet, succedente nimirum post hanc vitam fide ac speculo, dissoluto nobis mortali hoc corpore, meliorique statu reparato atque reassumpto. Ex quibus liquet, qui circa fidem hocævo erraverint, nec veram de Deo cognitionem nacti sint, no illic quidem contemplationis compotes fore, sed profanos habendos, ac qui sinistræ partis impleant numeros.

pepilooc.

Idicirco virtutem quæ actione geritur, ut quæ imperfection est, eorum qui inducuntur ac quasi novitiorum esse dicuut : quæ autem contemplatione, opus esse perfectorum. Unde et Dominus ad Martham, quæ actionis typum gerat ejnsque referat C modum dixite eMartha, Martha, sollicita es, \*\* et turharis erga plurima. Porro unum est necesse ",, versari scilicet circa Dei Verbum. (Beatl) enim (qui audium verbum Dei, et custodiunt illud., De Maria autem : (Maria optimam) partem elegit, quæ non auferetur ab ea \$8.> Ab hacenim contemplatione ad futurum illud gaudium deveniemus, quod a nohis nemo auferet; sic nimirum ut imagines exemplaribus fidesque contemplationi locum cedant.

<sup>13</sup> Luc. x, 39.

(85) Tur slxórur τοῖς παραδείημασι. Nempe D sic ostensa Mosi, figuras quasdam ac delineationes υποχωρησασών. Cedentibus imaginibus, exemplari- cœlostium esse; corum αντίτυπα, figuras eis typo bus. Ut sint exemplaria quorum simulacra sunt, ex eis deductæ imagines, et quæ Paulus τύπον vocal (Nebr. vin, 5): Όρα, ποιήσεις πάντα χατά τὸν τύπον τὸν δειχθέντα σοι ἐν τῷ δρει · quæ sunt verba dicta Mosi Exod. xxv, 40: quibus significatur esse τύπον et exemplar, rei strueudæ quasi formam, et modellum, ut barbariuscule me-chanici vocant. Sc intellexit Theodoretus : Σχήματα γάρ αύτῶ δείξας έν τιῦ ύρει τινά, έχείνοις τροσόμοια κατασχευάσαι προσέταξεν · Cum figuras quasdum illi ostendiszet in monte, illis consimilia struere præcepit : de quibus subdit : Ouxouv τόποι ruv knoupaview at malaid. Quibus significat hac

της της θεωρίας είχόνα και τύπου είχευ ή Μιρία παραχαθημένη παρά τους πόδας του Ίησου, χει άπούουσα τών λόγων αύτοῦ. Τὸ μὲν γέρ τῆς ἀρετῆς πρακτικόν, οπέρ άρχη θεωρίας έστιν, ούπέτι ημίν παραμενεί, άλλά παύσεται, άτε διά τόν του σώμα. τος συνιστάμενον πόνον ή δε ένταῦθα θεωρία, εί και ό τρόπος αύτης παύσεται, καθ' δν θεωρούμεν, άλλ' όμως άρχη ήμιν έσται της μελλούσης θεωρίας. "Ωσπερ γάρ δ Κύριος φησίν, « 'Ο μή πιστεύων τός κέχριται · ) τουτέστι, την άρχην της καταδίκης έντεῦθεν λαμδάνει· οῦτω πάλιν αἰωνίαν Ιφησι ζωήν το γινώσκειν τον αύτοῦ Πατέρα τον άληθινον Θεόν, και αύτον τον Κύριον ήμων Ίησοῦν Χριστόν, συννοουμένου χαι τοῦ άγίου Πνεύματος δηλονότι. χαθότι ή ένταῦθα περί αὐτοῦ ἀληθής πίστις κά Ozwola zal yvügiç altja zal agoopuh huiv Estartos τυχείν της αποχειμένης μαχαριότητος. Και γλο τοσούτόν τις έχει δψεται, δσον ένταυθα πεπίστευχε και τά ένταῦθα τῆς θεωρίας αίνίγματα τὸ τῆς άλη θοῦς θεωρίας διαδέξεται χάλλος, ὑποχωρούσης μετż τόν παρόντα βίον της πίστεως δηλονότι και του έσόπτρου, τούτου τοῦ σώματος ήμιν λυθέντος, xai πάλιν πρός το βέλτιον άναλαμδανομένου. Έξ ών δήλον και τους περι την πίστιν ένταυθα σφαλέντας. και της άληθοῦς περί Θεόν άποτυχόντας γνώσεως, μηδε της έχει θεωρίας επιτυγχάνειν, άλλ' άμυήτους υπάρχειν, και μετά της άριστερας είχι

> Διλ ταύτα το μέν της άρετης πρακτικόν, ώς άτελέστερον, των είσαγομένων φασί, το δέ θεωρητιχών Εργον είναι τελείων. "Οθεν χαι ό Κύριος πρός την Μάρθαν τῷ πρακτικῷ άναλογοῦσαν είπε, ε Μάρθα, Μάρθα, μεριμνής και τυρδάζη περ. πολλά. Ένος δέ έστι χρεία, > τοῦ περὶ τον τοῦ Θεοῦ Λόγον ἀναστρέφεσθαιδηλονότι, χαὶ αὐτον θεωρείν, « Μαχάριοι » γάρ « εί άχούουτες τιν λόγον τού Θεού και φυλάσσοντες αύτόν.» Περί δε της Maplaç elpyxe, « Mapla de the draute pepida eteλέξατο, ητις ούχ άφαιρεθήσεται άπ' αύτης. > Άπδ γάρ της θεωρίας ταύτης είς εχείνην την μέλλουσαν γαράν χαταντήσομεν, ήν ούδεις άφ' ήμων αίρει, τών μέν είχόνων τοίς παραδείγμασι (83), τη δέ θεωρίη της πίστεως ύποχωρησάτης.

\* Joan. 10, 18. \*\* Joan. xvii, 3. \*\* Luc. x, 41. \*7 Luc. 11, 28. \*\* Luc. x, 42.

> respondentes, ac quamdam corum similiudinem habentes, uti Paulus vocat, et ut idem semel et iterum c. 8 et 9, onoselypara, que Theophyl. exponit auuspa δείγματα xal σίον σχιαγραφήματα, obscuras repræsentationes ac velut umbratiles delineationes; que longe sunt ab lis que hic napabirpara vocat Calecas, quæ sint ipsa rei exbibilio ac repræsentatio, post ejus imagines ac simulacra, ac corpus loco umbrie, το υπόδειγμα etiam pro exemplari sumitur apud Laert. ex Plat. de mundi creat., ότι και το υπόδειγμα έν ην άφ' ου αυτ.» εδημιούργησε. Negat tameu Phryn. vocem esse Atticam, ac pro ea dicendum ait, napáderyua.



Exelven the desplay sate your Everes o driog A Διονύσιός φησι (86). περί ου και πρότερον εμνήσθημεν, τουτέστι μείζω ή xatà την δύναμιν του ήμετέρου νου. 'Ο γαρ ανθρώπινος νους μεταδατιχώς δύναται νοείν. Καί γάρ' έξ άλλου είς άλλο μεταδαίνων, και άφ' έτέρου είς έτερον, υστερον είς το (ητούμενον συμπέρασμα καταντά. Διδ και άτελή דאי זישהיי לצבו, מדב ואן מעובשה; מאאמ אמד' לאוזיי είς την τελείωσιν του νοήματος πορευόμενος. Ος of thome the notation this of the set of the εσται, όμου μέν άτελή την μέλλουσαν χαρίν και εύφροσύνην έξομεν. Ού γάρ έχ του παραυτίχα χαι έμέσως πλησθη τόμεθα χαθό πεφύχαμεν δέγεσθαι, έλλ' άει του δυνατού ελλιπείς εσόμεθα. Και πώς elontal, a Maxapion of nervoures xal divortes the δικαιοσύνην, ότε αυτοί χορτασθήσονται · · καί Β πάλιν, Χορτασθήσομαι έν τῷ ἀφθηναί μοι την δόξαν ου ι όμου δε και λύπη τις Εσται παραμεμιγμένη τη εύφροσύνη; Και πώς δν τοῦτο δύναιτο, δπου γι κάτ τους πονηρούς χολαζομένους ύπο των διxaler ipásbai Bibasxóµeba, Iva µh rouro oupbaing; Kal πώς χαθεχάστην εύχόμεθα τούς προαπιθύντας έχει ταχθήναι, ένθα ού λύπη, ού στεναγμός, άλλα ζωή ατελεύτητος; Ού γαρ τοσούτον εύφρανεί το ληφθέν, δσου το λειπόμενου άνιάσει. La! el τὸ μή τυγχάνειν τοῦ τέλους λύπην πανταχοῦ παρίχει, πώς ού τούτα ήμεν αίτιον Εσται λύπης, xal μάλλον δαφι και του μεγίστου άποτευξόμεθα; Kal yip det imoupfooper too alelovos, aat det ζητήσομεν · καί Εν δσφ ού τυγχάνομεν, άνιασόμεθα, C rai the aviae ouderore naussuesa. 'Enet rai h έφεσις είς το άπειρου προχωρήσει. Πρός δε χαι ούδίν έλαττον μετά πίστεως και έλπίδος χαι μετά του παρόντα βίον ζη σόμεθα. Άλλα μην πασα έφεσις χαι έλπις και ζήτησις στήσεται, και παν ήμων το έπιθυμητικόν πληρωθήσεται της του Θεού θεωρίας,

" Matth. v, 6. " Psal. xvi, 15.

Chrys. ad illa verba, avtituta tuv aindivuv . "Apa έχεινά έστιν άληθινά, ταυτα δε τύποι · και γάρ ό ναός ούτω κατεσκεύαστο, ώσπερ ό ούρανός τοῦ ovpavou · Illa ergo sunt vera, hæc vero typi. Templum enim ita erat constructum ut cœlum cœli. Velut scilicet unibra quædam et obscura ejus deli- D neatio, quæ in nobis est. Gratia, imago expressior at, sed ipsa adhuc imago. Veritas omnino in cœlis reposita. De antitypis in ordine ad Eucharistiam, épiphaniique diaconi post Damasc. de illis sententia se sensu, alia graviorque disputatio, de qua inter al.os erudite nuper Leo Allat. in suis Vindiciis pro synodo Flor. adversus præsertim Anglum Calvinistam, exemplaris, cujus autographum habet Regia Parisiis bibliotheca, ac cujus nobis pridem apographum cum sua versione reliquit charissinus συνόμιλος R. P. Jacob. Goar & μαχαρίτης, malum interpretem (suorum ipso doctiorumque judicio) ac vulgatorem Quidquid sit de illorum mente, et an invocatione illa Spiritus saucti complendam putaverint propositorum in Christi corpus et sanguinem immutationem; tuncque vere non avilruna, sed ipsa revera nobis sub mysterio tradita esse divina n. unera; quod non satis ex vetustiorum

PATHUL GR. CLIL.

Hane comtemplationem vocat sanctus Dionysius (cujus supra meminimus) cunionem supra intelligentiam, » majorem scilicet quam pro mentis no» stræ facultate. Mens enim humana per discursum habet ut intelligat. Ab uno enim ad aliud, exque altero ad alterum subinde cogitando procedens, postremo ad conclusionem devenit rei, que in questionem vocatur. Unde et imperfactam habet cognitionem, ut que non immediate, sed paulatim ad conceptns perfectionem evadat. Verum hic modus tune non erit; nam si esset, tum imperfectum nobis gaudium ac lætitia constaret. Non enim statim et sine medio adimpleremur, ut nobis comparatum est, possumusque recipere, sed ejus semper laboraremns inopia, cujus sumus capaces et nobis potest obtingere. Quomodo igitur dictum est : Benti qui esuriunt et sitiunt justitiam, quoniam ipsi satura buntur \*\* ; > et rursus : « Satiabor cum apparner it glorie tua "; > tumque adeo commista quædam tristitia et dolor cum nostra lætitia forct? At quinam id fist, cum nec malos quidem tormentis cruciatos » justis videri doceamur, ne quid ejusmodi illis contingat ? Quomodo vero ctiam pro defunctis quotidie precamur, cos illic collocari, ubi non est dolor aut gemitus, sed vita immortalis? Non enim quod nacti sumus tantam delectat, quantum mœroris affert, quod nobis desideratur. Cumque adeo intento frustrari fine, ubique dolorem faciat, qui fiat nou inde nobis conflandum dolorem, præsertim vera, quo re maximi ponderis nos frustrari, ejusque suspensos exspectatione esse contigerit ? Semper enim majus aliquid animo appetemus; nec consecuti, quo nunquam levandi simus, morore afficiemur, quod vimirum cupiditas in infinitum tendetur. Accedit fore, ut perinde emenso vita hujus curriculo, fide ac spe comite vivamus. Atqui futurum ut desi.

Patrum videtur disciplina, sed nimia quadam existimatum simplicitate, quod ita præferre videantur Liturgiarum verba; quibus id explicatur longo verborum circuita, quod una ipsa verba l'ominica religiose prolata a sacerdote Christi nomine et in ejus persona, ingenti miraculo præstant, ut passim exaggerat Chrys. ac erudite probat; idem serio Chrys. nostra ipsa cœlestia asserit, accersitque statim ab Eucharistia : in qua ό Κύριο; ήμῶν Ἰησοῦ; Χριστός μείται ἐσφαγμένος ' jacet immolalus; hostia est ac mactatur : atque ut solum figura, nec ipse vere sit præsens, ac nobis cibus et potus cedat suam ministrando sub sacramento carnem ac sanguinem, nihil minus unoderyma xat oxià quam velera, nostra hæc dicantur; videan-turque illa præstare, quod in tegalibus hostiis expressior figura erat Christi immolationis, quam quæ nobis in panis et vini oblatione Christi Testamento commendata sit. Nostra ergo illa cœlestia, quæ spiritalia, quæ cælis digna, etsi in terra perugantur; boc solum ligura dicenda, quod sub rerum sensilium hactenus involucris latent, ipsa nobis in cœlis palam quandoque prodenda.

(86) De divin. rom. c. 1.

derium omne et spes inquisitiogue cesset, visque A έπὶ μηδέν έτερον έλχομένης λοιπόν τῆ; ἐπιθυ. omnis desiderii, Dei contemplatione nobis implea-<sup>h</sup> tur, cum illud deinceps in nullam aliam rerum tra-

hatur.

Oua itaque ratione humanæ naturæ comparatum est, et quantum quisque capere potest, Dei nobis contemplatio illucescet; statimque ac immediate, post explotum extremum judicium, quisque illius heres futurus est. Id enim sanctus (usionem) vocat supra intelligentiam, > immediatam scilicet cum Deo consuctudinem ; supra quam scilicet mens humana consegui potest. Idque Paulus dicebat clacie adfaciem 41, « Joannes vero evangelista : «Videbimus eum siguti estes, « Hanc porro arcanam mentis visionem et contemplationem, justorum scilicet horeditatem et sortem, quam beatus Dionysius cunio- B nem mente superiorem, vocat, magnus Gregorius Theologue (regnum ceelorum) aftirmat, quem et prius, ils quæ exposita sunt, id vel maxime sentientem ostendimus. In ea enim Oratione quam habuit ob Piegam grandinis, ubi futuri illius status meminit, provocatque auditores, ut memoria recolant, quæ justos et injustos exceptura præmia sint : «Quis,» inquit, villie patronus ? que causificatio ? quæ falsa defensio ? quod artificiosum verborum lenocínium ? quando proponentur throni, et Antiquus dierum præsidebit, et libri aperientar, et igneus fluvius voivelur "; et lux a fronte, et paratze tenebræ ", et procedent qui bona fecerunt in resurrectionent vite ", nunc in Christo absconditæ \*\*; qui autem maia egerunt, in resurrectionem judicii, quo il qui non credunt a Verbo cos judicante, jam condemnati sunt ". Atque illos quidem lux excipiet, sanctæque ac regiæ Trinitatis, purius jam ac clarivs illucentis, totamque se cum tota mente miscentis, contemplatio (in qua ego, vel sola maxime regnum coelorum positum esse censeo), hos autem simul cum aliis, vel potius ante alia, istud excruciabit, quod a Deo projecti sint, atque inustam in conscientia sempiternæ ignominiæ notam gerant.) En Gregorius quoque sanctorum hæreditatem esse docet Dei contemplationem, totumque eum toti menti misceri, quod et regaum cœlorum vocat.

Haud tamen in dubium vocandum, qui flat, ut D quod ait Paulus, « facie ad faciem \*\* » videamus Deum ; ipseque Dominus, « Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt ... Sane quidem videbinus pro co tamen ac mentis nostræ facultas patitur, quanta scilicet nostra cognoscendi vis ac intelligendi. Nunc quidem in umbris videmus et

\*1 1 Cor. xiii, 12. \*\* I Joan. iii, 2. \*\*\* Dan. vii, 9, 58. 4 Jocl. 11, 23. " Joan. v, 29. " Coless. III, 3. 47 Jean. HI, 18. 48 I Cor. xill, 12. 49 Matth. v, 8.

(87) Orat. 15.

(88) Kal το φώς Εμπροσθεν. Putem Greg. re-spexisse illud Joel 11, 3 : Καί Εμπροσθεν αύτου πῦρ avalianov · sive  $\varphi \tilde{\omega} \zeta$  illi obrepsit loco  $\pi u \rho \delta \zeta$ , sive de industria ita mutavit; quasi pro codem habens

plac.

"Ωστε. καθό πέφυκεν ή άνθρωπίνη φύσις xal κατά τὸ δυνατόν ἐκάστψ, ή τοῦ Θεοῦ θεωρία ἐπ. λάμψει ήμιν, και κληρονόμος αυτής έκαστος έσται ex του παραυτίχα και άμέσως, της τελευταία; χρίσεως γενομένης. Τοῦτο γάρ ἐστι, ὅπερ ό ביוסה שאלף דסטד פדשמוד xalet, דאי אףלה דאי Θεόν άμεσον όμιλίαν, τουτέστιν, ύπερ δ δύναται ό άνθρωπινος νοῦς και ὅπερ ὁ Παῦλος Ειηε « πρόσωπον πρός πρόσωπον · · xal ό Εύαγγελιστίς Ιωάννης, ε Οψόμεθα αύτον χαθώς έστι. Ταύτι δέ την κατά νοῦν άρρητον δψιν και θεωρίαν, την των διχαίων χληρουομίαν, ήν δ μαχάριο; Διονύσιο; ε ύπερ νοῦν Ενωσιν > χαλεί, ο μέγας Γρηγόριος ό θεολόγος (87) « βασιλείαν ουρανών » τίθεται. δν και πρότερον έπλ των έκτεθέντων τουτο καιμέτα שףסיסטידם בפנאיטעבי. צי אבף דש החלביד: לאיש διά την πληγήν της χαλάζης, της μελλούσης 22saordoews pepropheros, xat rous appoaras in την μνήμην προκαλούμενος των μελλόντων διαξ. Eastas dinatous nat adinous, e Tis sovhyopo; thei, 1 φησί, ε ποία σκήψις, τίς ψευδής άπολογία, ποία πιθανότης έντεγνος, ήνίκα θρόνοι προτίθενται χαί Παλαιός ήμερών προκαθέζεται, και βίδλοι διανο!yourse, and notaude supply Educate and to out the הרססטובי (88), xal to σχότος ήτοιμασμένον · xal m. ρεύονται οι τά άγαθά ποιήσαντες είς άνάστασιν ζωής, της έν Χριστώ νων κρυπτομένης, ol & :2 φαῦλα πράξαντες είς ανόστασιν χρίσεως • ήν ξόη παρά του χρίνοντος αύτους Άόγου οι μη πιστεύον τες χατεχρίθησαν. Και τους μέν το φώς διαδέχεται, και ή της άγίας και βασιλικής θεωρία Τριάδος, 8λαμπούσης τρανότερόν τε και καθαρώτερον, και δλης όλω νοι μεγνυμένης (ήν δή και μόνην μάμπε βασιλείαν ούρανών έγω τίθεμαι). τοίς δε μετά τών άλλων βασάνων, μάλλον δε πρό των άλλων, τ άπερρίφθαι Θεού, και ή εν τῷ συνειδότι αίττίη πέρας ούχ έχουσα. > Πδού χαι ούτος την των άγων κληρονομίαν την του Θεού θεωρίαν είναι διδάσκι. και όλον όλω τω νοι μίγνυσθαι, ο όλ και βεσιλιίεν ούρανών όνομάζει.

Ού μέντοι άπορείν δεί, πως όψόμεθα τον θών ε πρόσωπου πρός πρόσωπον, · ώς φησι Παύλος · mi δ Κύριος, ε Μαχάριοι οι χαθαροί τη χαρδία, ότι είτοί του Θεόν δύονται. » Όψόμεθα μέν γάρ, άλλ χαθώς τῷ ήμετέρφ νῷ δυνατόν, χατά τὸ ἀνάλογον γνωστικόν. Νῦν μèν γàp èv σκιαῖς καὶ èv aiviypan βλέπομεν, άπερ ο αύτος Γρηγόριος ο Θεολόγος γν-

lumen, quod sit ad torquenoum, cum ipso igne sic torquente; paratæ etiam tenebræ, dies illa tenebrarum et caliginis. Matth. xxv, 34, ignis æternus, qui ipse tenebræ, diabolo paratus dicitur et angelis eius.



## DE PRINCIPIIS FIDEI CATHOLICÆ.

χρίς αύτοῦ λόγοις (89) · έρμηνεύων δε και τίνα τά γνωρίσματα ταύτα, επιφωνηματικώς επήγαγεν, "Dome al xao" ubárow hliou ox:al xal eixéves satpais ofest napaderevusat tov filtov, inet ut auτον προσδλέπειν οίόν τε, τῷ άχραιφνεί τοῦ φωτός γιχώντα την αίσθησιν · » τότε δε ούχ εν σχιαίς ούδ' εν αίνιγμασιν, άλλ' αύτου του Θεόν, χαθώς οι άγιοι φασιν, ού τελείως την ούσίαν αύτου κατανοούντες, ού. γάρ έχομεν το άνάλογον γνωστικόν. ή γάρ ήμεν θεοί κατ' αύτον, άναρχοι και άπειροι και άπερίγραπτοι και τέλειοι, γινώσκοντες αύτον ώς αύτος έαυτάν. Άλλ' ούτως όψόμεθα, ώσπερ όταν το δμμα πρός τον ήλιον άνατείνωμεν, τάς έν τοις δδασιν αύκοῦ σχιάς ὑπερβάντες. Τότε μέν γάρ τον ήλιον βλέπιν είποιμεν αν όρθως · ού μην αχριδως αύτον χατανοείν, ούτε το μέγεθος, ούτε την ούσίαν, και το ύπακείμενον το δεκτικόν τοῦ φωτός · οῦτε τά κατ' εύτον πάντα, έξ ών σύνθετός έστιν · όμως λεγόμεθα βλέπειν τον ήλιον. Και τουτο μέν ώς παράδειγμα είληπαι . 50εν σύδε τα τούτου και επι Θεού λαμδάκιν δεί πάντα, ένα μή πρός τοις άλλοις και περιγματόν τόν Θεόν φαντασθώμεν.

un est; unde nec cjus omnia et in Deo usurpanda sunt, ne præter alia, etiam Beum circumscriptom intelligamus.

Μαχάριος τοίνυν έσόμεθα, ότι 6 ού βλέπομεν, άναμφιδόλως πιστεύομεν. Διά γάρ της πίστεως έπλ την δρόητον της άγίας Τριάδος χαταντήσομεν θεωρίαν, και τον Θεον όψομεθα, κατά την του Σωτήρος ύπόσχεσιν. ότε αύτον έχοντες το Εσχατον άγαθον, ού δεησόμεθα τινός · άλλά πλησθησόμεθα ζωής αίωνίου χαίχαρας χαι άγαλλιάσεω;, χαθό πέφυχεν ξχαστο;, κατά την άναλογίαν πίστεως και τοῦ καμάτου αύτών · xat γάρ μονάς πολλάς παρά τῷ Θεῷ ήχούσαμεν είναι · μή χατ' όλίγον το δυνατον ήμιν λαμδάvorres, arean xat werd during the alcovian excience θεωρίαν τοῦ Θεοῦ χαὶ ἀπόλαυσιν ἔγωμεν, χαὶ μετ' ernigos xai execces xexel Stamper. xai rore entrδήσεται ήμεν έχουσιν αύτον τον Θεόν, οδ γενομένοις πάσης θεωρίας ανάπαυσις, δπερ ό Προφήτης φησίν, • Ο δε δίχαιος έχ πίστεως ζήσεται. .

#### EUINOFOS.

Ίνα τοίνων έπλ τὸ έλπιζόμενον καταυτήσωμεν D άγαθόν, όφείλομεν πιστεύειν και βεδαίως κατέγειν τι δόγματα της άγίας τοῦ Θεοῦ Ἐχχλησίας, ἡν μίαν, άγίαν, καθολικήν και άποστολικήν όμολογούμεν. ότα περί του ένος και τρισυποστάτου θεού κηρύττει. ότα τε περί τῆς οίχονομίας και τῆς μελλούσης άναστάσεως διδάσκει και πάντα φυλάττεω ύγιως x22 yonging, white need the alores, white each the πολιτείαν χωλεύοντας. Πρός μέν γάρ τον άπο μόνης τής πίστεως θαρρούντα της αίωνίου ζωής έπιτυχείν ό Κύριος εξρημεν, α Ού παζό λέγων μοι, Κύριε,

7º Joan. xx, 29. 71 Maub. v, 8, 79 Juan. xiv, 2. 73 Habac. 11, 4.

(89) Orai. 54.

plopasa τοῦ θεοῦ μετά Θεόν Ελεγεν ἐν τοζς θεολογι- A ænigmatis, quo: idem Gregorius Theologus orationibus suis theologicis dicebat, « Dei numinis posteriora Beo indicia; > exponensque quænam hæc intelligenda indicia, velut sententiam claudens subjecit : ( Non secus videlicet ac solis in aquis umbræ atque simulacra infirmis oculis solem repræsentant : quandoquidem eum obtueri non possumus, utpote lucis puritate sensum omnem superantem. > Tunc vero non in umbris nec in ænigmatis, sed ipsum Deum, uti loquuntur Sancti; non ejus perfecte perspectam habentes substantiam : non enim ea mentis nostræ vis est, ut paribus illi modis respondeat, alioqui haud secus ac ille dii essemus, principil expertes, infiniti, incircumscripti, perfecti, ipsum cognoscentes, ut ipse seipsum cognoscit : sed sic eum videbimus, velut cum superatis quæ in aquis exstant, solis umbris, in ipsum oculos solem intenderimus. Tunc eniur recte dicamur videre sofem; tametsi eum perfecte non perspiciamus, nec quanta ejus magnitudo, nec quanta substantia ac suppositum lucem gestans; nec denique quanta ejus omnia, ex quibus compositus est. Et hoc quidem velut exemplum assump--

> Beati ergo erimus, quod id quod non videmus. citra omnem dubitationem credimus.". Per fidem enim, ad arcanam sanctæ Trinitatis contemplationem deveniemus, Deumque, juxta quod Salvator pollicitus est<sup>7</sup>, visuri sumus ;quando ipsa supremi Boni possessione beati, nullius egebimus; sed vita æterna et gaudio et exsultatione, pro eo ac cuique comparatum est, pro fidei nostræ ratione atque laboris, implebimur. Etenim mansiones multas apud Deum esse audivimus "; ne paulatim id cujus capaces sumus accipientes, imperfectam et cum mærore habeamus æternam illam Dei contemplationem ac jucunditatem, atque illic etiam spe desiderioque vitam sustentemus : tumque continget nobis Deum ipsum habentibns, cujus nobis adeptione omnis sedanda contemplatio est, quod propheta ait : c Justus autem cx fide vivel 13. .

### PERORATIO.

Ut igitur ad bonum in spe nobis repositum perveniamus, necesse est ut credamus, ac sanciæ Dei Ecclesiæ, quam unam sanctam catholicam et spostolicam confitemur, decreta firmiter teneamus; quæcunque nimirum de uno ac trive subsistenti Deo prædical; nec non quæcunque de Christi mysterio. deque futura resurrectione docet; cunctaque, sane ac-vere servemus, ut neque quod ad fidem spectat, nec quod ad disciplinam, quidquam claudicemus. Ad eum quidem qui ex sola fide æternam vitam se adepturum præsumit, dixit Dominus :

653

« Non omnis qui dicit mihi, Domine, Domine, in- A Kúpie, elosteúoztat el; the Basthelav tur bugavur, trabit in regnum cœlorum; "> et : ( Quid me dicitis, Domine, Domine, et non facitis qua dico vobis "?? Ad eum vero qui ex solis operibus sine fide sporat salutem, infit Apostolus, c Sine fide impossibile est placere Deo ", , et sine fide opera mortua esse, ut et fidem sine operibus "".

Sunt vero quidam impii, scu hæretici, quibus nou raro certa consilii ratione, futura a Deo revelantur: sicqué liquet ex gestarum rerum monumentis, velut etiam se in Caipha res habuit 78: qui cum Pontifex esset anni illius, ut Evangelista ait, prophetavit expedire ut unus bomo periret pro populi salute. Quin et quandoque in Dei nomine miracula faciunt, nec ideo minus longe a Deo sunt. De illis enim B dixit Dominus : « In illa die multi dicent mihi, Domine, nonne in nomine tuo prophetavimus, et dæmonia ejecimus, et virtutes multas fecimus ? et tunc confitchor illis, Nunquam novi vos : discedite a me, operarii iniquitatis " : > quos utique et cavendos monet, dum ait : (Attendite a falsis prophetis, qui veniunt ad vos in vestimentis ovium, intrinsecus autem sunt lupi rapaces \*\*.» Idcirco, qui ejusmodi sunt, primum a tide, tum a vita morumque disciplina examinandi sunt : (A fructibus enim eorum, inquit, cognoscetis eos#1.» Propfius vero maxime homini fructus, mentis rationes sunt ac consilia, quibus proditis noscitur, num verz Christianorum consentiat fidei, necne. Ad vitam quoque morumque disciplinam quod attinet, etsi simulant ac decipiunt, brevi tamen depre- C henduntur.

θινή συμφωνεί πίστει, είτε χαι μή. Και χατά την πολιτείαν δε, εί υποχρίνονται χαι έξαπατωσιν, alli μετ' όλίγον έξελέγχοντας.

Quæigitur ab Scriptura sacra, et a sanctis Deique Ecclesiæ magistris, de sana Christianorum fide docemur, ista sere sunt : quam et corde credere debemus ad justitiam, et ore confiteri ad salutem, uti Doctor gentium decrevit ": « Nisi enim cam quis fideliter crediderit, salvus esse non poterit, ) ut maguus Athanasius in confessione fidei ad Julium papam Romanum scriptam adjecit :

<sup>76</sup> Matth. vn, 21. <sup>78</sup> Luc. vi, 46. <sup>76</sup> Hebr. xi, 6. <sup>80</sup> Matth. vn, 45. <sup>81</sup> ibid. <sup>83</sup> Rom. x. 10.

(90) 'De o pieras 'Adurádoros. De Symbolo D tulit : atque Occidentales' et Orientales deinerps Athanasiano luculenter scripsit vir egregie doctus ac catholicus Gilb. Genebrardus, theologus Parisiensis; nec alia auctoritate magno Athanasio asserit, quam illa ipsa Gregorii Theologi, qua usus est noster Manuel Calecas; ex qua tamen rem minime confici arbitror. Loquitur Gregorius de confessione, seu formula lidei oblata Joviano principi, cum ille - ab Athanasio documenta fidei petiisset, ejusque ac Ca holicorum communionem ambiret, tentantibus Arianis sibi ipsum addicere, atque illius abuti potestate, uti pridem in Constantio fecerant, post-modumque fecerunt in Valente. Exstant corum auversus Athanasium interpellationes et repulsæ. Fides ergo et confessio Joviano oblata ab Athanasio, ipsa est Niczena fides, paucaque illi addita de divinitate Spiritus sancti, quæ sic Gregorius ex-

καί, ε Τί με λέγετε Κύριε, Κύριε, καί ού ποιείτε à λέγω ύμΙν; > πρός δε τον από μόνων των έργων έλπίζοντα ό Άπόστολο; εἶπεν, ε Ανευ πίστεω: Θεώ άρέσαι άδύνατον · · καί έργα άνευ πίστεως νεχρά είσιν, ώς πίστις χωρίς έργων.

Eich or xal tives acebels, & xal alperixol, not ούς πολλάχις τὰ μέλλοντα χατά τινα οίχονομίαν περί του Θεου άποχαλύπτονται, ώς άπό των Ιστοριών τοῦτο δηλον. ῶσπερ και ό Καϊάφας περί τοῦ Χριστοῦ, ἀρχιερεὺ; ῶν τοῦ ἐνιαυτοῦ ἐχείνου προεσιτευσεν, ώς & Εύαγγελιστής φησίν, "Ότι συμφέρει Ένα άνθρωπον ύπερ του λαού άπολέσθαι. Ού μην άλλά χαί έν τῷ όνόματι τοῦ Θεοῦ θαύματα ποιούσιν Εστιν ότε · και όμως τούτου ούτως Εχοντος, οιών ήττον πόρρω του Θεού είσι. Περί αύτων γάρ ό Κύριος εξρηχεν, « Έν έχείνη τη ήμέρα πολλοί έροῦσί μοι, Κύριε, ού τῷ σῷ όνόματι προεφητεύσαμεν, xa! δαιμόνια έξεδάλομεν, και δυνάμεις πολλάς έποιήσαμεν; χαι τότε όμολογήσω αύτοις, Ούδέποτε έγνων ύμας · άποχωρείτε άπ' έμοῦ, οἱ έργάται τῆς ἀνιμίας · ) οῦς δή καὶ ἐκφεύγειν παραινεί, « Προςέχετε, ». λέγων, ε άπὸ τῶν ψευδοπροφητῶν, οίτινες Ερχονται πρός ψμάς εν ενδύμασε προδάτων, έσωθεν δέ είσι λύκοι άρπαγες. > "Οθεν τους τοιούτους πρώτον μέν άπό τῆς πίστεως, είτα άπό τῆς πολιτείας έξετάζειν δεί. ε 'Από γάρ των χαρπών αύτών, ) φησίν, ε έπιγνώσεσθε αύτούς. > Καρπός δε είχειο; μάλιστα άνθρώπψ τὰ τῆς ψυχῆς νοήματα, ών φαιερουμένων γινώσχεται, είτε τη των Χριστιανών έλη.

"Όσα μέν ούν παρά τῆς άγίας Γραφῆς xai τών άγίων και διδασκάλων της του Θεού Έκκλησίας πο τῆς ύγιοῦς τῶν Χριστιανῶν πίστεως διδασχόμεθι, ταυτά έστιν ήν χαί χαρδία πιστεύειν όφείλομεν είς δικαιοσύνην, και στόματι όμολογείν είς σωτηρία, ώς ό διδάσχαλος των έθνων άπεφήνατο. « Ταύτη» γάρ έάν μή τις πιστώς πιστεύ τη, σωθηναι ού δύνιται, , ώς ό μέγας 'Αθανάσιος (90) έν τη πρός δύ

17 Jac. 11. 20, 26. 18 Joan. x1, 50. 79 Math. vii, 22.

veneratos case ait : Πρώτος και μόνος, ή χομιδή σύν όλίγοις άποτολμα την άλήθειαν σαφώς ούτωσί xal διαρότόην, των τριών μίαν θεότητα xal ουσίαν εγγράφως όμολογήσας · Primus ile ac solus, sel cum admodum paucis, veritatem palam apertisque verbis promulgare non dubitavit, unam trium personarum divinitatem et essentiam scripto confessus. ld nimirum Athanasius sic exsecutus, epistola illa quam refert Theodoretus, 1. 1v Historia Eccles., c. 3, quæ una explodit, quidquid de Symbolo Athanasiano, Dominicis diebus ad Primam recitari solito, illi oblato ad ejus formandam fidem, um prius Treveris illud scripsisset, ut fidei suz raio-nem Julio papze redderet, vel Genebiardus, vel ali scripsere. Alia ratio instituendi Christianissimum principem, seu cliam suam fidem tuendi ac salis-



658

αν ής όη και Γρηγόριος ό Θεολόγος (91) έν τῷ είς

657

fsciendi, quam præferat illud Symbolum : quod non uni, sed sie universis præscribat Romanæ ego Eclesia quasi Symbolum incerto auctore, existimem, binc Athanasii dictum et putatum, quod di-heide catholicam, ipsamque Athanasii fidem (de Trinitate maxime) complecteretur; cujus inter ratbolicos sic spectata fides, ut ejus communio velut tessera catholici esset : censereturque ejus condemnatio ipsa Nicænæ et catholicæ fidei ejuratio; uti se res habuit in Liberio Romano antistite, cul renuit Romana ipsa Ecclesia communicare, habnitque ut hæreticum, cum ille Constantii vexas lionibus fatigatus in ejus tandem condemnationem consensisset : seque illa condemnatione, Eusebianorum communione polluisset. Ejus Symboli seu formulæ fidei antiquitatem, produnt illi ejus versicuil, quos totilem zerbis habet August, in libris B De Trinit. et alibi, quos non aliunde desumpsisse videatur quam ex eo Symbolo : ac, si desumpsit, longe Athanasii ætatem superat, cui quidam illud falso ascribunt, ut auctor est Joannes Bele-thus, antiquus Parisiensis theologus : nisi forte velint aliqua de Christi mysterio addidisse, quæ videantur 4 synodum generalem. ac in eo explicatam fidem, supponere, ut est facile in ejusmo i scriptionibus nova addere, majoris explicationis causa, pront novæ cogunt surgentes opiniones seu harcese. Quanquam nihil vetat dicere, ipsum po-tius Symboli auctorem ex Augustino alijsque PP, sua consarcinasse. Verum quidquid oppones, nihil presse Roma vel Latio exire, seu Græcum Symboli ejus auctorem quærere. Latine primum scriptum omnino suadet, quod Latina, ipsa non harbara, eadem prorsus sunt; Græca fere semibarbara, ionge alia et alia, prout quisque interpretum sibi iadulsit, ut alia aliis verba reponeret ; nec solum C in levioribus, verum etiam in iis quæ graviora videantur, ut sunt voces onforasis et mostomov. Duas refert Genebr. et tertiæ variantes lectiones, exstatque quarta altero tomo Athanasti Operum, Symboli bujus Græca editio : omnesque alium aliumque præferunt auctorem, seu magis interpretem ; sic verbis dissentiunt, ac quamvis alii aliis minus barbari sint, pr.e Athanasio omnes belbu-tiunt ævique paulo recentioris bomines produnt. Movet et illa explicatio dicti evangelici : Pater major me est, non satis in eo Symbolo Athanasiana. Verus enim Athanasius, orat. 2 contra Arianos, majorem exponit, ut et fere æquales pauloque suppares viri ecclesiastici, ratione originis et principii, non secundum humanitatem, de qua nemo possit ambigere, et inter quam et Deum (res qua aut tempore, sed quod ex Patre natus sit. Sub-d.tque : Ilihy ors xat ev ro elnsiv, Mellow estiv, beifs πάλιν τῆς ούσίας την Ιδιότητα · Cælerum etiam dicendo, Major est, essentiæ rursus proprie-tutem ostendit. Panlo clarius Greg., orat. altera de Filio, ex quo hausiase videntur nostri theologi, ut sic evangelice Patrem majorem dicant, ut tamen Filium minorem non admittant; qua in re minus sernpulosos fuisse antiquiores liquet. Sic ergo ille: "Η όπλον ότι το μείζον μέν έστι τῆς αἰτίας, το δέ ίσον τῆς φύσεως · και τοῦτο ὑπο πολλῆς εὐγνωμοισον της φυσεως \* και τουτο υπο πολλης ευγνωμο-σύνης όμολογούμεν ήμεις τάχα δ' άν είποι τις άλλος τῷ ήμετέρω λόγω προτφιλονεικών, μή έλατ-τον είναι το έκ το αύτης αιτίας είναι του άλαι-τίου, τῆς τε γάρ τοῦ ἀνάρχου δόξης μετέχοι ἀν, ότι ἐκ τοῦ ἀνάρχου \* και πρόσεστι ἡ γέννησις πρότι ἐκ τοῦ ἀνάρχου \* και πρόσεστι ἡ γέννησις

λουπάπαν 'Ρώμης της πίστεω: δμολογία προσέθη- A cujus plane etiam Gregorius: Theologus in ejus Encomio mentionem faciens a c Solus ille, inquit.

σεδάσιιον · το γάρ δη λέγειν δτι του κατά τον άνθρωπον νοουμένου μείζων εστι. άληθες μεν, ού μέγα δέ • τί γάρ θαυμαστόν, εί μείζων άνθοώπου Θεός. Nonne perspicuum est. Majoris vocem ad causam (id est. auctorem) æqualis autem ad naturam referendam esse? Ac nos istud ingenne admodum et candide fatemur. Fortasse etiam dixerit alius quispiam, sermonem nostrum acriori animi contentions prosequens, inferius habendum non esse, ab hujus. modi causa seu auctore, nullam causam seu auctorem habente, proficisci. Nam et qui ab eo, qui principio carel, originem trahil, ejus nuoque gloria parlem sibi vindicat. Et accedit insurer generationis prærogativa, res tanta tamque veneronda, iis certe quidem, qui mente præditi sint; nam quod ratione humanitatis Pater Filio major intelligendus sit, vere quidem dici potest, sed non perinde honorifice. Quil enim mirum, Deum homine majorem esse? Idipsum Hilarius, aliique. Ac ne pluribus morer, laudata Gregorio Athanasii veritatis aperta confessio, que unus inse in Spiritu præstiterit, quod tantus Nicere Patrum conventus in Filio, ista sunt in catholics ills epistola Athanasis nomine omniumque episcoporum Ægypti : 'All' obst οπητιμησια εριστοροτυπ Δεκγρω : ΑλΑ στου άπηλλοτρ'ωσαν το Πνεύμα το άγιον ύπο τοῦ Πατρός και τοῦ Υἰοῦ · ἀλλὰ μαλλον συνεδόξαζον αὐτο τῷ Πατρὶ και τῷ Υἰῷ · ἐν τῆ μιὰ τῆς ἀγίας Τριάδος πίστει, διὰ τὸ καὶ μίαν εἶναι τὴν ἐν τῆ ἀγία Τριάδος Osóryra · Sed neque Spiritum sanctum a Patre et Filio alienum senserunt: quin polius una cum Patre et Filio eum glorificaverunt, in una sanctæ Trinitatis fide; propterea quod una sit in sancta Trinitate divinitas. Hæc Athanasius, non ut novam fidem, sed ut ipsam Nicænam, pluribus explicans, quod Patres Nicæni explicata Filii theologia, sic paucis de Spiritu sancto extulerant : Kal et; to aytov Ilveõua · Et in Spiritum sanctum. Aliis fatigare religiosissimum principem hand satis opportunum, cum tota questio de uno illo verteretur Arianico degmate et Niczena fide, adjectis etiam Eunomii ac reliquorum Spiritus saneti impugnatorum stolonibus, quos periode solers vinitor ac agricola Athanasius, ea confessione excidit, secutaque 11 synodus, quæ i Constantinopolitana, Damaso Romano antistite, fuit. Antequam vero manum ex tabella, quandiu in Athanasiano Symbolo sumus, quas repræsentat Genebrardus editiones : Το Πνευια το άγιον άπο του Πατρός και τοῦ Υίου ἐκπορευτόν. Παρά Πατρός και Υίου ἐκπορευόμενον, habent : perindeque citat Joannes Plusiadenus pro concilio Florent., alia vero Græca, illud xal Ylou non habent ; quod ex diverso studio ac fide sive interpresic distantes diversique generis) non satis apte illis tim sive scribarum ita factum est; ui ellam in visa instituta illa majoris comparatio. Met $\zeta_{uv}$  Græcis, quæ exstant vi synodi, vox illa desidera-itaque où  $\mu$ eyédet tivi f xpóvo, àxià deà thy if D tur, quam quidam in eis exstitisse autumant. Ut autoù toù flatode yévongiv · Major non mole ali-· ut sit. Græci pro authentico, certoque Athanasi non habent. Hinc objicienti catholico : Autixa o μέγας της Έχελησίας στύλος ό θείος, τῷ δντι χαι μέγας 'Αθανάσιος ἐν τῃ όμολογία τῆς ἐχυτοῦ πί-στεως, ἡν ἐξέθετο πρός Λιδέριον πάπαν, ἡς ἡ ἀρχὴ, «Όστις ἀν βούληται σωθήναι, » Τὸ Πνεῦμα τὸ ὅγιον, φησίν, άπο τοῦ Πατρός xai τοῦ Υίοῦ, cũ ποιητόν, οῦ xτιστόν, cuốt γεννητόν, àλλ' ἐκπορευτόν Et sane primus anie alios, magna Ecclesias columna divinus et sacer Athanasius in suæ fidei professione, quam Liberio papæ exhibuit, cujus illud initium est : ( Quicunque' vult salvus esse. > Spiritus sanctus, ait, a Patre et Filio, non factus, non creatus, n·c genitus, sed procedens. Τί πρός τοῦτο š/εις είπειν; οὐκ ἔττιν Άγιος οὕτος και τῆς Ἐκκλησίας διδάτχαλος · An quidquam oppones? Nonne est

(91) Orat. 21.

aut cinu vaide paucis ausus est veritatem scripto A αύτην έγχωμίω μνησθείς, τ Μόνος έχεξιος, ) φησίν, proliteri. ) Hanc vocans Veritatem, quam is ad Julium Adei professionem scripsit.

De hac autem nostra fide, nos quoque cam complentia summe necessaria capita paucis conscripsimus, quæ tu quidem, amice, a me postulasti : nunc autem, tibi reddita habes, quamvis non satis strenue, et quantum sufficiat, sed provirili nostra facultate, quanta nimirum donavit Deus pro mea lectionis exiguaque diligentia modulo ea subministrans. Quin ne hæc ipsa quidem dicturus eram, quod et initio operis præfatus sum, nisi certo a Sanctis prædicari nossem, eorumque austoritates in promptu haberem. Mihi enim semper quidem ea inita ratio est, ut superiores, et in eis optimos, sequar; præsertim vero in divinis cam mibl indixi servandam consuctudinem, ut nihil sentiam, nibil dicam, quam quod Scripturæ visum sit, divinoque Spiritu edoctis Ecclesiæ magistris; nihil denique scribam, cujus non apertam certamque anctoritatem, ex sacra Dei Scriptura, ejusque interpretum, quos Dei Ecclesia et laudavit, et suo præconio elaros reddidit; idque manifeste liqueate ex illis quæ edidimus, magisque clareat, modo sohim ca quæ scripta sunt, sine dolo rectoque judicio percurrat. Nihil enim prorsus a me ipso intuli, sod id solum, quod ea quæ diversis locis a sanctis dicta sunt, ipse hic collegi, ad eorum qui lecturi sunt, firmandam fidem, ejusque veritatem constabi- C liendam. Quanquam ne id quidem facturus eram, nisi tu a me exegisses, at neque te exigente, si tibi et otium et libri et eruditionis facultas ad hæc sparsim posita colligenda, ac memoriæ penu reponenda brevi sententia comprehensa, suppeterent: ne videamur superbe aggredi ad hæc conscribenda, ac diaboli morbo laborare \*\*, cujus vel nudam speciem necrose est ut procul amandemus.

Simile igitur aliquid feci, ac si quis, quam profitemur fidem accipiens, nempe, « Credo in unum Deum, > et quæ sequentur, id illo probari diceret Scripturæ testimonio, istud alio aliudque alio, et sic deincops in finem usque; unde neque meipsum

\*\* 1 Tim. 11, 5.

sanctus iste et Ecclesia doctor? Opponit Rhacen- C data have fidei professio dicatur Liberio papa, dita : Αγιον μέν και διδάσκαλον έχω πλην reliquis vero editis, ut et nostro Caleca, Julio αμφιδάλλω μή είναι την βήσιν ταύτην γνησίαν αύτοῦ · Per me saucius est et doctor; attamen sententia a le allata in dubio est, an legitima sit; nee is aliter vindicat, quam ex communibus, quod scilicet his allinia aliis locis non suspectis idem Athanasius dicat ; quod utique ipsum non sufficit, nisi et libri authentici sint facientes fidem aliaque adminicula. Quod non satis occurrit, in eo Sym-Icle; vix enim exstat. præterquam in Recentiorum collectancis, librisque corum polemicis, quibus ipsum vel impugnant, vel etiam defendunt. : idque volunt illi, qui aiunt non haberi in Gracorum libris, non epim sic stupidi videntur, ut pegent Grace haberi. Observandum et quod Plusiadeno,

« ή χομιδή σύν όλίγοις, άπετόλμησε την αλήθειαν έγγράφως όμολογήσαι · · ταύτην λέγων άλήθειαν. την πρός έχεινον γραφείσαν όμολογίαν.

Περί δε ταύτης της πίστεως ήμων και ήμεις τά συμπληρούντα αύτην άναγχαιότατα χεφάλαια έν επιτομή συνεγράψαμεν, άπερ αύτος μεν, δ φίλος, παρ' ήμων εζήτησας · ήδη δε Εχεις των ζητηθέντων andocorv, el xal un revvalus xal aprovveus, alla χατά την ήμετέραν δύναμιν, χαθόσον ο Θεός έχαρι. σατο δηλονότι τη παρ' έμοῦ περί την άνάγνωση μιχρά σπουδή την χορηγίαν επιμετρήσας. Και αυτέ δε ταύτα ούκ αν είπον, δ'και άρχόμενος Ελεγον, εί μή βεδείως ήπιστάμην παρά των άγίων κηροττόμενα, και τάς μαρτυρίας εξ αύτων είχον προτιδίναι. 'Αεί μέν γάρ ταύτην έπι πάντων την συνήθειαν έχω, τοίς προηγησαμένοις και άρίστοις έπισθαι, έξαιρέτω; δε επί των θείων εμαυτώ την συνήθεων ταύτην φυλάττεσθαι βούλομαι, μηδέν φρονείν, μηδίν λέγειν όπερ ού δοκεί τη Γραφή και τοίς μαθητευθείσεν ύπο τοῦ άγίου Πνεύματος, τοις διδασχάλοις τής Έχχλησίας · μηδέν γράφειν, ού μή έχω φανερίν χαι βεβαίαν την μαρτυρίαν παρά της άγιας του θιου Γραφής και των ταύτης έξηγητών, ους ή Έκκλησίε του θεου και έπήνεσε και έδόξασεν. "Ο και άπο τών έχτεθέντων δήλόν έστι, και γινώσχεται χαθαρώς, el tiç póvov doólwe xal an' doftiç xolozw; tà  $\tau_i$ . γραμμένα επέλθοι. 'Απ' εμαυτού γάρ ούδεν είσηνεγχα πάντως τοῦτο δε μόνον, ὅτι τὰ τοῖς ἀγίοις ἐν διαφήροις ρηθέντα τόποις, αυτός ένταῦθα συνήψα πρός την των λεγομένων βεδαίωσιν χαι αλήθεια. Καίτοι ούδε τοῦτ' ἂν εποίουν, εί μη παρά σοῦ τοῦτ' άπητούμην · ούδέ γε, είπερ ήν σοι και σχολη και βιδλία καί τις δύναμις λόγου ταῦτα συλλέγειν οποράδην κείμενα, και συμπερασματικώς τη διανώα έναποτιθέναι. ίνα μη δόξωμεν ύπερηφάνως έλθειν έπι το ταύτα συγγράφειν, χαι την τού διαδόλου νσον νοσείν, ήν χαι μέχρι του δοχείν άποβριπτέον.

Ομοιον ούν τι πεποίηκα, ώσπερ αν εί τις την όμολογίαν της πίστεως ήμων λαθών, λέγω δέ τλ, « Πιστεύω είς ένα Θεόν, » xai τά έξης, τόδε μέν, είπεν, έχ ταύτης συνίσταται της γραφιχής βήσως, τό δε έξ έτέρας, και άλλο εξάλλης, και περί πάντων

reliquis vero editis, ut et nostro Calecze, Julio: quod et Entypaphy nutantem reddit, exque arbi-trio adscriptam, suspicionem facit. Titulos ementiendi magna pridem fuit licentia : nullusque probatus auctor, cui non alia plura ascripta sinti; qui error et in sancta irrepsit divinaque officia et upoλόγια, ut vocat Genebr. Quanta enim auctoris imperfecti, hominis non satis catholici, legmus nomine Chrysostonii ? Quanta Fulberti Carnotensis, pluriumque incertorum nomine Augustini ? Pseudo-llieronymiana quædam abstersit justa sequenlium pontificum censura. Ilæc forte plura, quam proloci ratione, ipsa forsan ad ejusmodi. monumente rum censuram non inutilia.



## JOANNES CYPARISSIOTA. - NOTITIA.

thantin dry source abives . which is in heres were as είμαι δικαίως, ότι καθό μηδέν ίδιον είπον και άσύμown the Papil xal tole delore, deros trainwo sint. τό γάρ την Πατέρων πίστιν και όμολογείν και συγγράφειν τουτ' έστι. διο πολλοί στεφανούνται. Εί δ' έπι πύτοις οῦ φημι δίχαιον άξιοῦσθαι ἐπαίγων, χαθότι άλλοι χεχοπιάχασι, χαί έγω είς τον χόπον αύτων είσελήλυθα · πολλώ μάλλον ούδε μεμψεως. Έχάτερον γαρ έπι την διδασκαλίαν της Γραφής και τους άγίους άναδραμείται. Τὰ αὐτὰ γὰρ πάλιν ἐρῶ, ὡς ούδεν άπ' έμαυτοῦ ίδιον είπον, άλλά τά παρά τῆς άγίας Γραφής και των διδασκάλων της του Θεού Έχχλησίας περί τῆς ὑγιοῦς τῶν Χριστιανῶν πίστεως διδασχόμενα, ταῦτα ἐξελεξάμεθα, & xai διο την σαφήνειαν ίδιωτιχώς και χεφαλαιωδώς κατά το δυνατον έν τῷ παρόντι σχεδιάσαντες έξεθεμεθα.

όματως μέχρι τοῦ τέλους. "Όθεν οὐδ' άξιον ἐπαίνων A ob eam collatam operam laude dignum existimo; nisi quis forte dicat, ac pute merito, ea me ratione laudem promeritum, quod nihll proprium dixerim, antve Scripturis sanctisque dissonum. Id. enim Patrum fidem profiteri sit ac conscribere; quo nomine multi coronantur. Sin autem idcirco dicam haud æquum esse me laudem consequi, quod alii laboraverunt, et ego in laborem illorum intra- > vi; longe potiori ratione nec par fuerit inde mihi vituperium creari. Utrumque enim in Scripturæ doctrinam sanctosque redibit. Eadem enim rursus dico : Nihil a me atque proprium me dizisse, sed quæ ab Scriptura sacra ac Dei Ecclesiæ magistris docentur de sana Christianorum fide, bæc selegisse; eague ipsa claritatis causa rudi sermone paucisque perstringendo quoad licuit, defunctorie leviorique opera in præsenti libro exposuisse.

#### ANNO DOMINI MCCCLV.

# JOANNES CYPARISSIOTA

## NOTÍTIA

FABRIC., Biblioth. Gr. ed. Harles, t. XI.

Joannes Cyparissiota, cognomine Saplens, Palamæ ipsi suppar, post ann. 1360 scripsit Παλαμικών  $\pi \alpha p_x \delta d x e_w$ , Palamiticarum transgressionum libros 4, ex quibus primum et quartum vulgavit Combefisius Græce et Latine in Auctario novissimo, parte secunda, p. 68 et 85-105. [Inde Latine in Bibl. max. Patr. Lugd. tom. 21, p. 476-489.] Liber secundus et tertius adhuc inediti latent, sicut et alia spissa ejus opera quatuor adversus eumdem Palamam, ut 1) Λόχρι 8, adversus Palamæ tomum ejusque novam fidem : 2) alii lóyou 8 criminationibus Palamæ in adversarios de Lumine increato respondentes, ac aliquot quæstionibus omnem de illo considerationem complectentes. 3) Advot tres (quorum primus im capita 75 dispessitur) contra Palamitarum anniversarias in adversarios diras et exauctorationes, sive contra illorum anortaclay. 4) opus Anti-Palamiticum, unum cætera fere omnia æquans magnitudine, et ante itta etiam ab Cyparissiota publicatum.

Exstat et aliud istius Cyparissiotæ huc spectaus, et simul mysticam tradens theologiam, opus subtile et eruditum, quod inscribitur "Εχθεσις στοιχειώδης βήσεων θεολογιχῶν, Expositio elementaria eorum, quæ de Deo a theologis dicuntur, in decem decades tributa, 1) de theologia symbolica; 2) de theologia demonstrativa ; 3) de divinis enarrationibos ; 4) de divinis nominibus corumque origine et informa-(Ione; 5) de proprietatibus divinorum nominum; 6) de apparitionibus divini luminis; 7) de divina participatione; 8) de infinitate Dei in creaturis; 9) de infinitate in Deo; 10) de divina simplicitate. lloc opus Grace repertum Messause in Sicilia in bibliotheca D. Joannis Lascaris, Franciscus Turrianus Latine cum scholis editum dedicavit Antonio Augustino, archiep. Tarraconensi, Rom. 1581, 4; unde recusum Latine in Bibliothecis Patrum Coloniensi, tom. XI, et Lugdunensi, tom. XXI, p. 377. (FABR.) Paris. in bibl. publ. cod. 1246, sunt Joan. Cyparissiolæ 1) Palamicarum transgressionum libri 4. Secundus ineditus; inc : Πρόδηλον μέν ούν; tertius etiam inedit. "Οσα μέν ούν. 2) Libri octo adversus Palanam, ejusque novam fidem ; inc. 'Ω; αν δε και δι' ών. 3) Libri octo, criminationibus Palamæ respondentes; init. Το τρίτου βιδλίου πρός τλς χαθ' ήμωυ. 4) Libri tres contra Palamitarum άποστασίαν init. Το τεταρτον βιθλίου πρό; τάς. 5) Adversus Nilum Thessaloniceus. Antirrheticorum libri quin-

que; inc. Τών μεν ήγησαμένων βιδλίων τό τε πρότερον. Add. Montfauc. Bibl. biblioth. Mas. p. 732 E et 776 C de codd. Paris. (HARL.)

Scripsit Cyparissiota post Nicephori Gregoræ obitum, cujus cadaver Palamitis ludibrio habitum indignatur libro iv Palamiticarum transgressionum, ubi statum miserum Ecclesiæ CPolitanæ sub patriarchis Palamiticis per decem quæstiones depingit. Natus Gregoras ann. 1295. non ante ann. 1360 obiit, cum historiæ telam usque ad ann. 1359 pertextam ab eo habeamus. (FABR.) V. Saxii Onom. lit. II, p. 380, ad ann. Chr. 1370. — Oudin. Comm. de SS. Eccl. tom. II, col. 1062 seq. ad ann. 1360, qui adnotat, Expositionem elementariam, s. materiarum haberi Græce in bibl. regis Hispan. et Romæ inter libros, quos Turrianus dedit societati; et Henr. Wharton. in Append. ad Cavei Hist. litt. SS. Eccl. II, p. 65, ad ann. 1360. (HARL.)

# ΚΥΠΑΡΙΣΣΙΩΤΟΥ ΤΩΝ ΠΑΛΑΜΙΚΩΝ ΠΑΡΑΒΑΣΕΩΝ

## ΛΟΓΟΣ Α΄.

# CYPARISSIOTÆ PALAMITICARUM TRANSGRESSIONUM SERMO I.

Quod non licet Joannis Cyparissiotæ Palamicum omne opus in meo Auctario vulgare, ac quale spisso volunnine majore, charta bombycina explicata continet gaza Regia; unum ipsum justo par tomo, si quando cum Latina versione juris publici fleri contigerit, docti alicujus curis ac marte: quodque vero fas non est, hoc in pulvere versanti. Auctorem tantum, et qui in manu sit, ejus mihi oblata copia insalutatum relinguere, et ut nostro Calecæ eadem ipsa palæstra ipsi æqualem, Palamitarumque profiganda impia portentosaque nugacitate pridem sodalem, non et antistitem, mea hac Antipalamica lucubratione, leviore saltem addam munere : operæ pretium putavi, ut ex tanta ejus λόγων (quos vocat ) segete, ac in quos giala (Libros) dividit, Vir vere sopiens (quod ei singularissime nomen multiplex eruditio, altaque divinarum humanarumque rerum cognitio, magnifico titulo peperit) unum omnium primum e quatuor primi hbri, λόχων, tibi hic, lector reponerem: quod illo, quidquid est Palamici furfuris, ejusque originum, luculentissime expressum elisumque sis deprehensurus, et ut is unus, omnium loco tibi esse possil, si modo cum Galeca contuleris. Ipsa auctoris ætas, ex illo tibi clara erit; nedum quod ita post Palamam et Is:dorum, Pala:nitarumque Tomum (haud secus ac Calecas) scribit, sed et quod annos quingentos septuaginta, ac iis plures, ab Iconomachorum cœpta bæresi, ad suam inde ætatem statuit : quo falso omnine Coccii aliorumquo calculos ostendit (et si Colonienses secuti sunt) quibus existimatum spectare ad xi rirciter saculum : eo scilicet quod ejus duntaxat decades viderant; ex quibus ad ætatis ejus epochsm id unum certi habemus, non excessisse Euthymii ætatem, ex cujus Panoplia Maximi locum in suo3 derivarit alveolos. Parturio et diatribam evoluto serio volumine, ne quid, lectori desit hic, qued in rea tuam videatur.

## INDEX CAPITUM.

1. De pace, et quod eam Palamas dissolverit, facta ei ad tempus rei venia; aç quæ causa sermonum.

- 2. Non posse Palamitas quidquam neyare. Palamæ lucubrationum, vel cujusquam eorum, qui past eum fuerunt
- 5. Quomodo Palamas exitiosum dogma ab errore etcualquiione auspicatus sit.

#### ΠΙΝΑΞ ΤΩΝ ΚΕΦΑΛΑΙΩΝ.

- α'. Περί εξρήγης, και δπως ταύτην παρέλυσε Παλαμᾶς, πρός καιρόν συγχωρηθείς και τίς ή τῶν λόγων altla.
- β'. Ότι ου δύτατται Παλαμίται άρτησασθαίτι τῶτ τοῦ Παλαμᾶ συγγραμμέτων, ἢ xắr τινος τῶν μετ' αὐτόν.
- γ'. "Οπως έχ πλάνης χαι φιλονειχείας ήρξαν Παλαμάς τοῦ δόγματος τοῦ όλεθρίου.



6. Όπως τὰ τῆς πλάνης συμπτώματα, ὡς 🛦 4. Erroris vitit jactare alque referre, ut propria sua έαυτοῦ κατορθώματα λογογραφεί.

I

s'. "Οπως έχ πολλῶν καὶ διαφόρων ἐαυτοῦ λόγων τον τῆς πλάνης ὡς φῶς συνιστάμενον rior droixodopei Osdr, adrit xopadioria tà του μόνου Θεου.

665

ς'. Όπως έχ τῆς έπισυναγωγής τῶν τοιούτων λόγων ό τῷ Παλαμῷ φαντασθείς ἀνούσιος θεός δημιουργός και διοικητής dragalretai · πάσης πτίσεως, ποι τέλος πάσης μαπαριότητος.

## KEØAA A

Περί είρήτης · καί δχως ταύτητ παρέλυσε Παlapäç, xodç xalodr ovrxwondelç · xal tiç h tur loyur altia.

Ειρήνης ούδεν οίμαι θειότερον, ώσπερ δη καί πολέμου και μάχης ούδεν χαλεπώτερον. δείγμα δε ωῦ ταῦτ' όρθῶς εἰρῆσθαι xal πάντα τὰ ἀνθρώπινα πράγματα · εύθυμίαι γάρ και πανηγύρεις και έσρeal xat volume sureispopal, xat bixastipia. έμπορίαι τε και γεωργίαι · και τεχνών κράτος, και φιλοσοφίας σπουδαί και συνοικήσεις άνδρών και οίλων συνουσίαι και γάμων επιμιξίαι, και πασα πόλεων εύδαιμονία, είρηνης χαρποί · χαί του ταυτα ουρρείν απαντα έχ του, ταύτην χαλώς άσχειν άφορμή. Τί δ' αν έπι των χαιρών είποι τις, σπενδημένων πρός άλληλους; Γης εύφορίαι, θαλάττης εύπλοιαι, καταστάσεις άέρων, σωμάτων εύγροιαι . ύγείαι, εύτοχίαι, χαθαρεύουσαι πρός την χρείαν aisohreig, Adoloi μνήμαι. Άλλά και έν μουσικείς ή ενοτύζ. και εν λεισπεεδία 29 κογοήπλητος C ή Ισότης. Καί το πρός ειρήνην τα ούράνια άντιφθέγγεσθαι σώματα, και πάντα τη ειρήνη και ouvoeisbar xal ouvéxeoux, elphyr, épya. Kal ti δεί παρατείνειν, χρατούσης έπι πλέον της ειρήνης έν τοίς θείοις, και πανταχού της Γραφής αύτην άδούσης και περιηχούσης πρός απαντα; « Δόξα, » φησίν, ε έν ύψίστοις θεφ, και έπι γής είρηνη · έν άνθρώποις εύδοχία. » Δοχεί μοι, χαθάπερ έν άγγέλοις το χράτιστόν έστιν ίδειν την του Θεού δόξαν, ούτω δή και έπι γης είρηκέναι το κράτιστον τήν είρήνην, ή συναγωγός έστιν αύτη και σύνδεσμος άσφαλής τών τ' έν ούρανῷ ταγμάτων, τών τ' έπι γης ανθρώπων και τοις μεν, εις δόξαν Θεού, έχείνοις δ' αδ είς την παρά Θεού πρός αύτους γενομένην εύδοχίαν ηύτρέπισται· μάλλον δ' είπείν, D αύτος ό του Θεού Λόγος ή είρηνη έπι της γής επέφανεν είς δόξαν μέν τοῦ έν ύψίστοις θεοῦ xai Πιτρός, εύδοχίαν δε τοῦ τῶν άνθρώπων γένους. Άλλαχοῦ γάρ εἰρήτητ αὐτὸν ἐπί τὸτ Ἱσραήλ εχάλεσε, χαι σωτήριον έθνεσι.

Καί σχολή γ' αν έξαριθμείσθαι τάς άπανταχοῦ περί της ειρήνης άνυμνηθείσας τοις θεολόγοις φωνά:. Το γάρ δη μέγα τοῦτο και πάντα νοῦν ὑπεραίρου του Σωτήρος ύπερ ήμων μυστήριον, χαι ή πρός ήμας αύτοῦ μετά φελανθρωπίας άββήτου xabodos, xarallart πρός Θεόν xal εlphun προσεί-

<sup>1</sup> Luc. 11, 14. <sup>2</sup> Galat. vi, 16. <sup>3</sup> Act. xxviii, 28.

- 5. Quomodo ex multis diversisque libris suis ac sermonibus, novum erroris Deum luminis in modum consistentem fabricetur, cuncta crepantem quæ unius Dei sunt.
- 6. Quomodo ex talium sermonum aggregatione, quem Palamas comminiscitur, ipsum non vere exsistensem ac substantia Denm, treator apparent arbiterque omnis creaturas, ac omnis beatitatis finis.,

## CAPUT I.

De pace, et quomodo eam Palamas dissolverit, facta ei ad tempus rei venia; ac quæ causa sermonum sit.

Pace nihil puto divinius, uti nimirum etiam bello et pugna rixaque nibil molestius. Hæc sic recte dicta esse, humanæ res omnes ipsæ argumento sunt, Etenim hilaritas et securitas, publici conventus, festa item et legum collationes et judicia, mercimoniaque et colendorum agrorum compendia atque artium vigor, philosophiæque studia et virorum contubernia amicorumque congressus et mista conjugia, urbiumque omnis felicitas, pacis fructibus sunt ascribenda: et ut hæc omnia confluant, en ratio est, quod hæc rite colatur atque vigeat. Quid vero quis de anni tempestatibus dicat, cum aliis aliæ quodam pacis junguntur foedere? terræ fertilis proventus, faustæ navigationes, aeris serenitas et temperatio, corporum venustas : sanitatum munera, felices partus, sensuum illibatus usus, nibil fallaces memoriæ. Quin in musicis quoque unitas, inque geometria æqualitas, summam laudem habent. Ut item ad pacem cœlestia respondeant corpora, cunctaque pace tum committantur tum contineantur ac conserventur, pacis sunt effecta atque opera. Et quid vero necesse sermonem protrahere, cum in divinis pax magis vigeat, eamque ubique Scriptura ad omnia canat ac circumsonet ? (Gloria,) inquit, (in allissimis Deo, et in terra Pax: in hominibus bona voluntas 1. » Videtur mihi, velut in angelis præstantissimum est videre Dei gloriam, sic nimirum etiam in terra præstantissimum appellasse pacem, quæ ipsa eadem coaf ...atio est, tutumque vinculum, tum beatorum cœlo spirituum atque ordinum, tum in terra hominum; atque illis quidem in Dei gloriam paratam esse; his vero ad eam quæ a Deo in cos facta est, bonam voluntatem. Quin imo ipsum Dei Verbum ipsa pax, in terra apparuit, in Dei quidem ac Patris, qui in altissimis. est, gloriam; humani vero generis propensam bonamque voluntatem. Alio namque loco « pacem », eum « super Israelem » vocat \*, et Salutare gentibus \*.

Vix sane enumerare liceat, quæ de pace ubique voces theologis celebratæ sunt. Magnum namque illud, ac quod vim omnem mentis excedit, Salvateris pro nobis mysterium, ejusque ad nos, nulla verborum vi explicabili clementia, descensus, reconciliatio cum Deo ac pax, appellatum est . Ex

\* II Cor. v, 18; Coluss. 1, 20.

recte facta ac munera.

Par Dei, inquit, que exsuperat omnem sen- A pyrat. Kai, c Elphy rou Geou, pyrtv, c h sum ";) Pacem nimirum cam, quæ exsuperet omnom sebsum, vocans, qua supra quam Deus factus homo, nos, qui inimici eramus, sibi ipse reconciliavit ; que quid decentius ad eximiam pacis astruendam præstantiam ?

Enim vero audivi et pacem progredientem ac revertentem, si indignus fuerit, qui cam suspiciat, quanquam Pax tibi ", Pax viro tuo, Pax filio parvulo "; quanquam Deus pacis " cunctaque sus de-" que Scripturze, pacis sunt plena. Quin imo rite animum attendentibus, omnis quanta est, pax 'sit et securitas ; nescio tamen quomodo novæ nunc inventores fidei longa protenderunt oppositionum de- R liris, eo scilicet fine ut unionem, que in Deo est, divellant, nosque a dulcissima pace abrumpant. Ubique enim cum excessu quod contrarium est diligentes, magnum pacis munus dissolvere ; tantasque omnium mentibus injecerunt ineptias, ut non solum a verissimis decretis avocare studerent, nihilque eorum quæ ad Christianos a principio attinent inconvulsum sinere contenderent, sed et nos ipsos perplexos redderent, quibus scripsere libris, dubitantes, num omnino homines exsistant. Deique figmentum audire sustineant, qui tanta in illam temulentorum more deblaterent. Neque enim aliam existimo Apostolum • dicere defectionem, in extremis temporibus futuram, quam utique hanc omnium unam: quatenus scilicet alix, eorum quæ C Dei sunt aliquid ponentes, quod reliquum erat sublatum Hant, hæc autem impudentissima superstitio ac religio, quidquid Dei est, semet honorare recusat. Quanquam enim concrepantibus buccis aliquid de illo videatur dicere, iis tamen qui sensum attendant, eorum, quæ loquuntur, omnimodam impictatem statuit, Deique (ut sic dicam) exstinctionem: quæ plane una, aperte nudam ipsam puramque defectionem designant, ita nimirum, tautoque excessu in bonum pacis procacia invecti sunt. quanquam maximus Deus et Salvator noster Jesus Christus 10, post omne salutis nostræ expletum negotium, quod discipulos ad prædicationis munus præmittebat, corum ante componens animos, secu rasque mentes reddens, quibus ait, (Pax vobis 11,) non cessavit donce hæc primum dicere injungeret, esse se magis auctorem atque arbitrum pacis confirmans 18, quod in aliis dixerat: (Pacem meam do vohis 18,> hoc denuo ipse adjungens, sieque perorando, (Pax vobis,) in eum modum apostoli munus illis concredit, rem scilicet nullis satis laudibus celebraudam: «Sicut misit me Pater mens, ct ego mitto vos".) et illos honore afficiens, et dignitate suzens.

Sin autem cliam ante omnem Christi prædicationem atque ad eam præparationem, pacis pro-

πάντα νούν ύπερέχουσα. > εἰρήνην αὐτὴν ὅήπου περιφανώς πάντα νοῦν ὑπερέχουσαν χαλών, χαθ ήν άνθρωπος ό Υπέρθεος γενόμενος, ήμας έκπολεμωθέντας διήλλαξεν ξαυτώ · ού τί αν γένοιτο πρεπωδέστερον είς παράστασιν του της εξρήνης ύπερφυούς ;

Άχήχοα δε χαι εἰρήνην προξεμένην χει άντιστρέφουσαν, αν μή άξιος ό ταύτην ύποδεχόμενος ξ · si xal Elphyn cos · Elphyn τῷ auopi cou · Εἰρήνη τῷ παιδαρίω · εί ή και 'Ο Θεός τῆς εἰρήνης, κα πάντ' δνω και κάτω τα της Γραφής, ειρήνης ανάπλεω - μαλλον δ' δπασα τολς όρθως προσανέχουσιν, εἰρήνη και ἀσφάλεια · ἀλλ' οὐκ οἶδ' ὅπως οἰ την νέαν νῶν ἀνευρόντες πίστιν μαχροῦς ἐξέτειναν άντιθέσεων λήρους, έφ' ῷ την μέν έν τῷ Θεῷ διασπάσημσιν Ενωσην, ήμας δ' άποβρήξουσι της ήδ!στης είρήνης πανταχού γλρ μεθ' υπερδολής τούναντίον άγαπήσαντες, τὸ μέγα τῆς εἰρήνης διέλυσαν γρήμα · και τοσαύτην ενέθηκαν ταίς άπάντων φχαίς την άχαιρίαν, ώς μή μόνον των γνησιωτάτων άποστήσαι σπουδάσαι δογμάτων, και μηδέν τών είς Χριστιανούς έξαρχής άνηχόντων άχίνητον έδσαι φιλονεική sat, άλλ' άμφιδόλους και ήμά; αύτους έν τοίς περί αύτων καταστήσαι λόγοις, διαπορούντας, είπερ όλως είς άνθρώπους τελούσι και πλάσμα λέγεσθαι Θεού καταδέχονται, τοσαύτα πρός αύτον ξμπαροινή ταντες. Ούδε γάρ άλλην οίμαι τον 'Απόστολον την άπηστασίαν έν εσχάτοις είρη χέναι γενήσεσθαι καιροίς, άλλ' ή δήπου ταύτην των άπασών μόνην · παρόσον έκειναι μέν τι τών του θεου ειθέμεναι, τάλλ' άνήρουν ή δ' άναιδής αύτη θρησχεία χαθάπαξ άπανχίνεται τι των του θεού τιμησαι. Κάν γάρ τοίς ψόφοις των όνομάτων τι περί αύτοῦ λέγειν δοχή, άλλά τοζς την διάνοιαν τών λεγομένων σκοπούσι παντελή την άθεταν παρίστησιν · α δη μόνα περιφανώς γυμνην αυτην και ακρατον την αποστασίαν δείχνυσεν · ούτω μεθ' ύπερ**δολής είς το τής είρηνης έξυδρισαν άγαθόν, xal** ταῦτα τοῦ μεγάλου Θεοῦ και Σωτήρος ήμῶν Τησοῦ Χριστοῦ, μετά τὸ πάσαν ἐκπληρῶσαι την ὑπέρ ήμῶν οίκονομίαν, ἐπειδή τοὺς μαθητάς ἑπὶ τὸ κήρυγμα προύπεμπε, προχαταστήσας, αύτῶν τὰς η γνώμας, χαί τάς ψυχάς, εν τώ φάναι προασφαλισάμενος, « Είρήνη ὑμΐν, » οὐχ ἐνέμεινε μέχρι τοῦ ταύτα προειπείν έγνωχέναι, βεδαιών ώς αύτος άν είη μάλλον ό τῆς εἰρήνης πρύτανις, ὅπερ ἐν άλλοις έφησεν, « Ειρήνην την έμην δίδωμ: ύμζν, » τοῦτο πάλιν και αύτος επειπών, « Είρήνη ύμιν, » ούτω την αποστολήν αύτοι; εγγειρίζει, το πολυύμνητον εχείνο · · · Καθώς απέσταλχέ με ό Πατήρ μου, xiγώ πέμπω ύμας, > και τιμήσας αύτους και άξιώσα;.

Εί δε χαι πρό πάντων των Χριστού χηρυγμάτων, και της κατ' αυτά παρασκευής, το της ειρήνης

<sup>6</sup> Philipp. 1v,7. <sup>6</sup> Matth. x, 13; Luc. x, 6. <sup>7</sup> Par. x11, 18; IV Reg. 1v, 6. <sup>6</sup> I Cor. x1v, 53. II Thess. y, 5. <sup>19</sup> Tit. n, 25. <sup>11</sup> Joan. xx, 19, 21. <sup>13</sup> Luc. x, 5. <sup>13</sup> Joan. x1v 27. <sup>14</sup> Joan. xx, 21.

663

## PALAMITICARUM TRANSGRESSIONUM LIBER.

enfryedrat anna par ad the start and the the part of t lepotrhestlas apphyrehtas, tives de elev of ye πρότερον και νύν αυτό παραλύειν εσπουδακότες, xal μηδέν άγνωμοσύνης παραλιπόντες, άναίδην εύτω κατά πάσης κεχωρήκασι της ήμων είρηνης. έξώσαι πρότερον αύτην ένθυμηθέντες άπό Θεού, είτα και των έν ήμιν σπουδασμάτων; "Αρ' ούκ εύθύς ξαρχής την έαυτῶν παριστῶσι περί το όμοψυχου ύπεροψίαν, και όπως ελαγου περί το δυσσεδείν alpsioθaι φύσεως; Άλλά ταύτης μέν της κατά της είρηνης λύττης, έπ' άλλοις άλλοι κατά διαφόρους άρξάμενοι χρόνους, τελευτώντες είς Παλαμάν ήχου · άνδρα, του νοῦν ἀδέδαιον · ἀλλόχοτον περί την θρησκείαν · άπερίσκεπτον περί το παραστάν άπαν· δρου τοῦτου έγνωχότα φιλονειχίας, ούχ δυ ή φύσις πρός την χρείαν επετήδευσεν, άλλ' ον ό της ζωής αύτῷ χρόνος έξεμέτρησε. Τοιαύτην ούτος την ψυχήν περιφέρων, και τούτιρ τους άλλους ύπερδιλέσθαι ζητών, όπου το νιχάν πλέον τον περί Θεού χίνδυνον αίρει, περιήει το πρώτον χαιρόν έπιδείζεως άνερευνώμενος, φελοπονών περί τα ελάχιστα, και τώ πρατείν έν έκάστω μάλα φιλοτιμούμενος. πίντα κανών και μηδέν παραλείπων όπορ του τρός מֹתמּעדת שָּוֹש מְעָבוֹע מּוֹטָבּוֹטּמו · אתו את: אָן מּטֹדשָ פּטאλογος ήμέρας έχάστης, είτ' έχ πλειόνων είτ' έξ έλαττόνων συνέχροτείτο, θορύδου και ταραχής άνάαλεως.

Έπει δε καιρός έφειστήκει πάσαν έφ' ήμων awular surterestival, xai yeréstal ta xat fud; ώσει Σόδομα και Γόμορρα και και καν μεν έξανδρα-הטלוכטאישו דט אבאטלי השכשא לי באאונהטאישו הטאוא, και καταπατηθήναι τά "Αγια Περσών βεδήλοις πος!, και την αύτων άντιση χώσαι παρανομίαν και άσέλγειαν τοίς ήμετέροις έθεσι και σεδάσμασιν (οία τέ τοῦ Θεοῦ χρίματα! ) θρασύτερον δ ύδριστής έμπεπτωκώς ούτος, Λυδός εύθως ήν είς πεδίον, και δαλός είς εδπρηστον ύλην · και ώσπερ τοις άλλοις ό των σωμάτων και των χρημάτων δλεθρος διεπονήθη και πεπραγμάτευται, μακρότερόν που τσύτισ τό των ψυχων έξηνυται δηλητήριον . ώς αν κατ' έμφω και ψυχαίς θάνατον και σώμασιν δλισθον בהלקטובי.

Teved rig avagavelsa napanixpalvousz · yevez D έξοιστραμένη, και Θεόν επ' ού θεοίς παρεικάζουσα. διά τούτο και Θεός παρειχάσειν αύτους έπ' ούκ έθνει διενοήθη, χαί μην έξετέλεσε, μιχροῦ πάν αύτῶν εξαναστήσας τῆς γῆς το σύστημα · καταπροίμενος μετ' όργης Εθνει άσυνέτω, και άρχοντι πονηροτάτφ παρά πάντας τούς κατοικούντας την γην. Και νῦν τὸ περιλειφθέν τῆς ὀργῆ; λείψανον, μηδέ μετά την πληγήν είς πείραν ήχον, εί που τι της εἰρήνης ίχνος περιλέλειπται, καταβόάξαι και συντρίψαι προθυμούμενον, μεθ' όσης τῆς ἀναιδείας σοδεί, τ' μάχη; και θορύδου και πάσης άλλης άκαθαρσας ανάπλεω περιάγον και θεατρίζον δόγματα.

15 Deut. xxxi, 27; xxxii, 21.

sacra, ac mysteriorum celebratione ipsa apud nos prænuntiatur, quinam esse dicendi sunt, qui prius nuncque ejus bonum dissolventes, nihilque improbitatis missum facientes, tanta impudentia in omnem nostram grassati sunt pacem, hoc cogitantes ut a Deo prius, tumque etiam ab humanis studiis atque moribus eam profligarent? Num igitur statim a principio, suam ostendunt, quod ad concordiam attinet, superbiam, quove præliti ingenio sint, ut sponte sua impietati concedant? Verum hunc quidem adversus pacem fororem, in aliis alil diversis temporibus au spicati, postremo ad Palamam devenerunt; virum scilicet, inconstanti animo ; superstitione Deique cultu portentosum ; quidquid negotii vertatur, imprudentem ac inconsideratum : qui hunc contentionis finem noverit, non quem natura justæ necessitatis cansa statuerit, sed quem vitæ illi tempus om. ne protenderit. Ejuscemodi ille animum cirumferens hocque reliquis præcellere quærens, quo victoria disputatione de Deo majus periculum facit, circuibat primum occasionem rimans sul ostenta ndi, in minimis operam magnopere adhibens, atque in omnibus primas forre etiam atque etiam ambiens; nullum non funem movens autre quicquam omittens, ut in omnibus præcsse velle ac dominari videretur ; omnisque illi-quotidie conventus, sive plures, sive pauciores confluxerant, plenus tumultus et pertarbationis abibat.

Postquam vero tempus advenerat, ut omnis in nobis consummarctur improhitas, essentque nostra Sodomæ ac Gomorrhæ haud dissimilia ; atque at tota natione in servitutem redacta, nulla non civitas desolaretur, ac Sancta profanis Persarum podibus conculcarentur, nostrisque moribus atque enttidus, illorum perfiilla insanique amores (quæ Del judicia!) pari jure haberentur, majori audacia irruens homo contumeliosus, Lyslus statim in campo erat, faxque ad stupas; ac sicut aliis corporum bonorumque exitium labesque procurata atque præstita, sic prope illi latius diffusum ac exporrectum animarum venenum; quo nimirum utrinque, tun animabus mortem, tum corporlbus ruinam casumque: induceret.

Gens nimirum quædam emergens, gens exacerbans; gens furore exagitata, Deumque in lis qui non sunt dii, assimilans 18 ; quam et propterea Deusin non gente assimilare constituit, et vero pertecit, vix non omnem eorum cælum e terra exterminans; tradens cum ira genui insipienti, ducique sceleratissimo super omnes habitatores terræ. Nuncque ctiam quod iræ residuum est, ne post plagam quidem ex periculo cautius, sicubi vestigium aliquod pacis reliquum est, clidere ac conterere avide cogitans, quanta licet impudentia submovet, plena scilicet risæ, tumultusque ac alius omnis immunditiæ circumagens dogmata. incue orbis theatrum pro-

66)

ris, quandoquidem persecutorum strue ita nohis comparatum est, ut omnis nobis libertatis sit abolita occasio, privatim nostræpietatis causa, ac ejus quæ olim floruit, pacis, defensionem instituere operæ pretium duximus : nempe judices appellantes nostræ hujus defensionis, qui in posterum legerint, et uniuscujusque mentem sensumque dispexerint. Ex iis autem quæ ex libris Palamæ collecta producimus, facile intelligant qui diligenter rimentur, quinam tum Dei, tum postra repulsa pace, contra ac Christi rationibus sedet, sentire velint atque vivere. Pugnam enim eorum quæ in Deo naturalia sunt, irreconciliabilem implacabilemque adversus divinam ejus beatamque essentiam constituentes. stque inde in nos ipsos malum traducentes, Deo se B obsequium merito præstitisse existimant : ac velut qui urbem expegnare satagunt, ejus prius arcem aggrediuntur, inque eam continue rumpunt impetum, interdiu noctuque instruentes insidias; haud aliter nec minora machinati sunt, qui nune pacis inimici sunt, et ut omni eam Christi Ecclesia eliminarent. insulsam hanc deliriorum silvam adinvenerunt, ad defectionem a Deo faciendam, hancque abolendam, ut et a nobis eam facile auferant. Enimvero, quemadinodum Dominus vita et lumen et veritas14 reliquaque laudatus est, sic nimirum et lapis angularis, et lapis offensionis" ab Scriptura appellatus est. Quis ergo taudem illi impingens, non caput conteret? Quanquam aliquis procul sagittis petere C aggrediatur, Babylouicæ fornacis flammam ad ulciscendum habet's. Non enim ea in eos exarsit, in quos accensa erat; sed magis in eos irruit qui incenderant, ac combussit. Videntur mili et singula tela hæc, in mittentes redire, ictuque validiore percutere ; quanto nimirum duro maxime allisa. violeutius retunduntur. Quid cnim portis inferi indomabilius? Æreæ enim et ferreæ, ac lapideæ adamantinæque, ac si quid aliud infracti roboris est appellantur 19 ; at neque has prævalituras Christi Ecclesiæ, Christus universorum caput ac columen prædixit 10.

llaud raro sane permissum est, quo nimirum probatio nostræ fidei eluceret, ac prudens dispensator clarescerct, ut lupi ad tempus caulæ obrepe- D rent, et gregem dissiparent atque cortem vastarent; non tamen in finem usque res illis ex animo cesserunt; sed percuntium animarum prope cruoribus ebrii, statim dirupti sunt, suis ipsorum impediti funiculis. Singularis propeque inauditus visus illorum casus. Ac quidem longum haud raro tempus suis gaudere impictatibus permissi sunt. Ejus generis idelolatria, annos trecenfos, atque his plures post prædicationem libertate fulta. Ejus generis Ariana nugacitas, Monothelitarumque inepta loquacitas et leonomachorum turba. Supra enim annos quingentos septuaginta quælibet harum sectarum

ancens. All que nos etiam cum multis beatisque vi- A npos anep xat hueis uera noldev xat uaxapier άνδρών, έπειδή και τοῦτο μελήσαν τοζς διώκται;, πας ήμιν απελήλατει χαιρός παρφησίας, ίδια τη, ήμων εύσεδείας είνεχα, χαι της άνωθεν πρεσδευομένης είρηνης απολογείσθαι δείν έγνωμεν . χριτάς δήπου, τούς έσύστερον διιόντας και την έκάστου δ.άνοιαν συνιόντας, της ήμων απολογίας αἰρούμενοι. 'Αφ' ών δ' έχ τών του Παλαμα βισλίων συνειλοχότες προάγομεν, εύληπτον τοις μετ' αχριδεία; Eferationse, river an elev of the eleption wat beou χαι ήμων αποστήσαντες, αντιπολιτεύεσθαι Χριστώ λίαν επισφαλώς όξιοῦσι., Μάχην γάρ τών εν αύτῷ φυσικών ασύμδατον και Εκφυλον κατά της θεία; αύτοῦ χαὶ μαχαρίας ἐνστησάμενοι οὐσίας, χάχείθεν είς ήμας αύτους το δεινόν διαδιδάσαντες, νομίζουσι λελειτουργηχέναι τα πρέποντα · χαι ώσπερ οι πό. λιν έλειν βιαζόμενοι την αχρόπολιν αύτης πρότερον אתדמסתקט בהוצבוףסטסו, אמן דמטדה סטטבצשל הףוםρήγνυνται, νύχτωρ επιδουλεύοντες χαι μεθημέραν, τούτων ούχ Ελασσον Εσχον οι νῦν τῆς εἰρήνης πολέμιοι · και ταύτην έξωσαι τῆς τοῦ Χριστοῦ Έκκλησίας Ισπουδαχότες, τον αλόγιστον τουτον δμιλον των ληρημάτων άνεῦρον εἰς ἀποστασίαν Θεοῦ, xai ταύ. της χαθαίρεσιν, ίν' ήμῶν έφδίως χαι ταύτην έξίλωσιν. Ού μην άλλ' ώσπερ ό Κύριος ζωή χαι φώς xxl άλήθεια, xal τάλλ' άνύμνηται, ούτω δή xal λίθο; άχρογωνιαΐο;, χαλ πέτρα προσχόμματο; τη Γραφή προσείρηται, τίς ποτ' άρα λοιπόν αύτψ προσαράττων, ού συντριδήσεται την χεφαλήν; Κάν βέλεσιν επιχειροίη πόρρωθεν βάλλειν, έχει την Βαδυλώνιον πρός επιτίμησιν φλόγα · ού γάρ χαθ' ών ήπται δράν έγνωρίζετο · επί τους άνάπτοντα; δέ μάλλον διέτρεχε και κατέφλεγε. Δοκεί μοι και τών βελών τούτων Εχαστον επί τον βάλλοντ' επανιέναι, χαι άντιπληξαι σφοδρότερον · παρόσον άντιτύπψ μάλιστά γε προσαράξαν, βιαιότερον άντέστραπται. Τί γάρ των του φόου πυλών άναλωτότερον; χαλκαί γάρ και σιδηραί, και λίθινοι και άδαμάντινοι, χαι παν αβρηχτον άλλο χατονομάζονται · άλλ' ούδε ταύτας χατισχύσειν της του Χριστου Έχχλησίας Χριστός ή πάντων προηγόρευσε χεφαλή.

> Συνεχωρήθη μέν ούν έν πολλοίς, ίνα δη το doxiμιον της πίστεως ήμων άναφανή, xal ό φρόνιμος οίχονόμος άναδειχθη, πρός χαιρόν έπιχωριάσαι τη μάνδρη τους λύχους, χαι το ποίμνιον διασπάσαι xal πορθησαι την Επαυλιν · ούχ sig τέλος αύτοις μέντοι κατά σχοπόν εξέδη τα πράγματα · μεθυσθέντες δ' ώσπερ τῷ τῶν ἀπολλυμένων ψυχῶν αίματι, αύτοῦ που διερβάγησαν, τοἰς οἰχείοις συμποδισθέντες άρμασιν. Έξείσιον το κατ' αύτους άναφανέν πτῶμα. Καὶ χρό ον μέν συχνόν πολλάκι; έπεντρυφήσαι ταις έαυτων άσεδείαις είάθησαν. Τοιοῦτον γάρ εἰδωλολατρεία, ἐπὶ τριαχοσίου; καὶ πρὸ; μετά το χήρυγμα παβρησιασαμένη τούς χρόνους. τοιούτον Άρειος φλυαρία, και ή των Μονοθελητών άδολεσχία, και ό των Είκονομάχων δμιλος. Ύπερ

17 Isa. xxv111, 16 ; I Petc. 11,6 ; Rom. 1x, 33. 14 Dan. 111, 38. 19 Isa. xxv, 2. 16 Jaan, xiv, 6, ix, 5. 80 Matth. xvi, 18.



## PALAMITICARUM TRANSGRESSIONUM LIBER.

Yap πεντήχοντα και ε66ομήκοντα τούτων Εκαστον A viguit, Christique Ecclesiam grassando infestavit : iroliteuss In, xal xariopaus the tou Xpistou Έχχλησίαν · αίφνίδιον δ' όμως ήχαν έπ' αύτους ή δίχη, χαι νῶν οὐδ' εἰσιν δπου γνωρίζονται. Οὕχουν γε λοιπόν ούδ' οι τήμερον θορυδούντες έπι πολύ την ήδονην χαρπώσονται, εύδ' είς τέλος επιλησθήσεται ή των πενήτων ύπομονή, ούδ' άργην έάσει Χριστός την βάδδον των χλήρων αύτου . άλλ' ή παντελή τον δλεθρου σύν τοξς κακοδαίμοσι τουτοισίν έξανιστών ήμας και μετάγων εις ατίμους κληρουγίας, καταστήσει, καθάπερ και τον Ιουδαίων λαόν πρότερον, είδωλαλοτρείας αύτοις έχτισιν την παρά των Βαδυλωνίων xal Έλλήνων επιμετρών πόρθητιν ή την χραταιάν ύπερυχών αύτοῦ χείρα, τοὺς μὲν ἀπώσεται ταρτάρου συγκατακλείων βυθοί; • ήμα; δ' έν βραγίονι ύψηλῷ άσεβείας όμοῦ και αιχμαλωσίας Β έξείρου, τοίς πρότερου έγκαταστήσει και δόγμασι χαί φρονήμασι και πολ:τεύμασι.

Και ταυτα μέν έλπιζέσθω, και παρ' ήμων airelαθω τά χρείττονα νυνί δε πειρατέον τον λόγον διεξ. ελείν, την του παντές ύπερούσιον προστησαμένους δύναμιν, ύπερ ή; ήμιν και ταυτα τολμάται · ήκιστα μέν βουλομένοις, διά το χείλεσιν αχαθάρτοις Θεού μυστηρίων δπτεσθαι, προάγεσθαι · ού μήν δ' ήστινοσούν βλλης είνεκα φιλοτιμίας τον λόγον προχειριζομένοις, άπολογείσθαι δε μαλλον ύπ' άνάγχης έξαγομένοις. Εί μή γάρ ών κακώς άκούομεν, λόγον παράσχοιμεν, έκάστης ήμέρας δίκην. κήρυκος, του τι πονηρά ταθθ' ύπερασπίζειν δόγματα μισθον την προεδρίαν λαχόντο;, έπιδοωμένου, και κατυποδάλ- C lovios huãs tais nalapvaiotátais àpais, xal ti μέν ού μηχανωμένου, τι δ'ού πείθοντος, πρός τό πάντας χαθ' ήμων άνασείσαι, χαί το πληθος σταοιάσαι παρασκευάσαι; Τάχα αν πρός το τίμημα παρά Θεοῦ λήψεσθα:. Τάλλα γάρ είρηνιχοι διατελείν κεγερούτεβα. Ο μου ος Θεος το κιλουλερούτελον κας μάλα νεανικοί καθίστασθαι προτρεπόμεθα καί πολύν δφλήσαιμεν παρά των άχουόντων γέλωτα, άχλεώς ούτω τους ύπερ ήμων προϊέμενοι λόγους. χαί το σιωπή χαρτερείν ού το συγχατίθεσθαι μόνον τοίς χαθ' ήμων λεγομένοις ύπόνοιαν παρέχει, άλλά xal toù; isústepov iv ábixoly, avédeyzta tà tỹ; βλασφημία; διά έφθυμίαν παραλιμπάνου. "Επειτ' ούδ' ήμεις την άρχην έπι ταύτην ετράπημεν την όδον πολλοί δε των πρό ήμων μαχαρίων ταύτην D δραμόντες, πρός απαντα νενικήκασιν οίς καλήμει; άχαλουθείν άσμενοι προθυμούμενοι, τον ένθεον έν άπασιν αύτων άναλέξαντες νούν, άγωνιείσθαι χαί τιύτα προύθέμεθα.

Καί πρώτον, εί δόχει, πρός τάς του Παλαμά παγαδάσεις εύδύ τον λόγον ίέναι επιχειρητέον. Είτ' άπελέγξαι πειρατέον, δι' ών ένώσεων και διακρίσεων πιστεύειν έτερατεύσατο Θεάν. Μετά ταύτα, όσα προσήχει περί φωτός ζητήσαι παραστήσαι exercion. xal redeutator tas exediasoleleas en

11 Psal. 1x, 19.

repente tamen venit super eos ultio, ac modo, ne an sint quidem noscuntur. Haud enim vero qui nunc deinceps turbant Ecclesiam, diu multumque inde voluptatem sument, aut in finem patientia pauperum in oblivione erit\*1, aut Christus virgam suarum hæ. reditatum esse otiosam sinet ; sed aut omnino interitu delebit, cum istiusmodi miserabilibus a nostris nos avulsos, ad ignobiles sedes traducens, velut etiam prius Judaicum populum į ejus - sceleris reatu quo idola colebant, civitatis ac provínciæ Bahyloniis Græcisque erutæ ac vastatæ, cos pæna multans ; aut certe sublata potente manu sus, hos quidem tartari imo siuu concludet ; nos vero in brachio excelso ab impirtate pariter ac captivitate liberatos, prioribus dogmatis pariter et sensibus jurique reipublicæ ac propriis institutis restituet.

Verum hæc quidem exspectentur, ac quæ sunt potiora, a nobis petantur : nunc vero conandum est ut sermonem exsequamur ; rei omnis ac molitionis auspicem, supersubstantialem virtutean nobis statuentes, cujus etiam gratia hæc audemus, minime quidem ipsi sponte rem aggredientes, co quod pollutis labiis Dei mysterium attingendum assumamus; haud tamen ullius præterea ambitionis causa certamen ineuntes, sed quod magis necessitate ad responden.lum cogamur. Nisi enim corum, quorum nomine male audimus, rationem reddiderimus, eum quotidie præconis more, qui ideirco quod prava bæc dogmata defendat ejusque operæ mercede præsulatum nactus est, vociferetur. ultimique exempli nos diris subjiciat : et quid non moliatur ? quid non suadeat, ut in nos omnium impetus moveat, plebisque coltionem ficiat? feate ut præmium a Deo consequatur. Ad religna enim quod attinet, jubemur paci studere : ub! autem Deus in periculum vertitur, etiam valde strenui ac animosi esse præcipimur ; meritoque large audien+ tibus risum moverimus, qui sic ingloriæ defensionis nostræ rationes prodamus; horque adeo quod silentio toleramus, nedum suspicionem faciat consentire nos objectis criminibus, verum etiam posteris longe officiat, dum per segnitiem quæ blasphemiæ sunt irrepreheusa sinuntur. Præterea neque nos primi banc viam initmus : quin multi superiorum, beati viri, istud decurrentes stadium, in omnibus victores exstiterunt; quorum nos quoque libenter insistentes vestigits, corum in omnibus divinum relegentes sensum, hæc quoque decertare

Ac primum, si libet, hoc conandum, ut statim adversus Palamæ transgressiones sermonem vertamus. Deinde confutandum quibus unionibus ac distinctionibus credendum Deum portentose induxit. Postea dauda opera, ut quæcunque de lumine quærere conveniat, hæc repræsentemus.

constituimus.

673

Postremo, que singulis annis in Ecclesia adversum A exchasta excortou erous exquisional rad hum nos tumultuarie edita promulgantur diræ, demonstrandum calumnias esse; ac potius adversus Christum inventas blasphomias; cunclosquo a Christo, quam nos maxime afficere. Erit vero nobis disputatio claritatis causa, adversus singula quæ incident, cum probatione ex Scripturis Instructa. Ut igitur rursus etiam illa dicam : «Ne auferas de ore mco verbum veritatis 13, > supersubstantialis et supra quam Deus trine subsistens Beatitas ac Viruns.

## CAPUT II.

#### Non posse Palamitas quicquam negare Palamæ lucubrationum, seu cujusquam enrum qui eum secuti sunt.

Porro fieri non potest, ut qui nune tumultuan- B tur, negent, non confiteri se aliquid eorum, quæ a Palama scripta sunt, qui sic clare de his in sua professi sint fide, quam sic inconsulte vocaverunt, nec tam profanis, quam temerariis manibus divino altari imposuerunt; in quo hæc duo solummodo imponenda constitutum est, tum divinissima scilicet Evangelia, tum tremenda nimirum caro quæ simul Deus sit, intemeratum scilicet Salvatoris corpus ac sanguis, sin autem contingat, et tertimm magnum nostree consummationis unguentum. Omnino enim, solus ipse Christus imponitur : hucque singula ipsum exhibent, ac solum, Evangelia quidem, ut legislatorem atque magistrum, atterum vero, eundem ut pro nobis passum, postremum C denique, quod idem pontifex pariter rexque designatus est : « Unguentum enim effusum \*\*, » ac cujus in omnem diditus odor, nomen illi. Ubi igitur præceptum est, nihil aliud præter Christum, vel quidvis aliud sanctum imponere, profana bi molitione, ac ostendentes nihil sibi sacrum, ut nec divinum, impurum illum tomum portandum inferunt, Christianorum eum fidem esse, quibus sic appellarunt, scurrilliter jactantes ac mentientes. In hoc igitur ita de Palamæ couscriptis libris ac opusculis, deque his que ex illis a piis exempta sunt, ad coarguendam eorum vanitatem, improbitatem improbitate vindicantes, ac (quod aiunt) malum malo curantes, istiusmodi referunt : Nec ea quæ in sacratissimi metropolitæ Thessalonicen- D . Mr,62 anap cov iv tol; tou leputátou untporosis Ecclesiæ hostes in crimen vocabant, ne bæc quidem præteriere indiscussa, quanquam ex iis quæ tunc quoque examinata sunt in divina synodo, hæc excerpta sint. Invenientes igitur hæc potentissimi sanctique imperatoris nostri regisque manu conscripta, et cum ille nobis ea porrexisset, nos singula quæque in sacratissimi metropolitæ Thessalonicensis libro legimns et examinavimus, cum convenissemus ad maximam Ecclesiani, diemque disputatione transegimus; ueque id semel, sed et bis et ter, supinsque; ac quidem sacratissimum metropolitam Thessalonicensem, in his quoque

\*\* Psal. CKVIII, 43. \*\* Cant. 1, 2.

άράς συκοφαντίας άποδεικτέον, και κατά Χριστοϊ μάλλον άνευρεθείσας βλασφημίας, και πάντων των. άπο Χριστού ήπερ ήμων μάλιστα. "Εσταιδ' ήμι ό λόγος σαφηνείας Ένεκα καθ' Εκαστον πρός τό πει ρεμπίπτοντα μετά τῆς ἀπό τῶν λογίων παραπώ σεως έχτεθειμένος. Ίν' ούν χαι αύθις έκτινα φώ, « Mh περιέλοις έχ τοῦ στόματός μου λόγον άληθείας.» ύπερούσιε χαι ύπέρθεε τρισυπόστατε μαχαριότι. χαι δύναμις.

## КЕФАЛ. В'.

Οτι ού δύ**τατται Παλαμίται άρτή**σασθαί τι των του Παλαμά συγγραμμάτων ή και τικος τῶν μετ' αὐτόν.

Αδύνατον δε τους νῦν θορυδοῦντας ἀρνήσασθαί τι μή όμολογείν ών δ Παλαμάς αυνεγεγράφει, τρανώς ούτωσι περι τούτων έν τη έαυτων όμολογήσαντας Πίστει, ήν ούτως απερισχέπτως ώνομάχασι χαι ού τόσον έναγέσιν σσον τολμηραίς χερεί τῷ θείω φέροντες επέθηκαν θυσιαστηρίω. Ένθα δύο γε μόνα ταυτα τεθέσπισται τίθεσθαι, τά τε θειότατα των Εύαγγελίων, και τα φρικτά γε δήπου της έμοθέου σαρχός, τό τοῦ Σωτήρος άχραντον φημί σώμα και αίμα · εί που δε τύχοι και τρίτον, το μέγα της ήμων τελειώσεως μύρον. Άπλως γάρ είπειν αύτος μόνος ό Χριστός έπιτίθεται · χαί τούτων ξχαστον αύτον χαι μόνον παρίστησι τουτο μέν ώς νομοθέτην χαι διδάσχαλον, το δε τον αύτον ώς ύπερ ήμων παθόντα · έχεινο δ' αυ, ότι χαι άρχιερεύς ό αὐτὸς χαὶ βασιλεὺς ἀναδέδειχται. Μύρον γὰρ έχχενωθέν χαι διαδοθέν έπι πάσαν γήν αύτῷ δνομα. Οπου τοίνων μηδέν Ετερον παρά του Χριστόν έπετέτακτο, μηδ' άλλο ότιοῦν Δγιον ἐπιτιθέναι, βεδηλούντες ούτοι, xal δειχνύντες ώς ούδεν lepon, ώσπερ ούδε θείον, τον μιαρον εχείνον επιφορτίζουπ Tour the two Xpiotianin Biotin autho since, & ών ώνόμασαν, βεδωμολοχηκότες, και καταψευσάμεγοι. Έν τούτω λοιπόν ούτω περί των του Παλαμά συγγραμμάτων, χαί των έξ αύτων τοι; εσεδέσιν άφηρημένων, είς έλεγχον της αύτών ματα:6τητος, άνομία την άνομίαν έπεχδιχούντες χαι χαχώ το χαχών, δ φασιν, Ιώμενοι, τοιαύτα διεξίασι. λίτου Θεσσαλονίκης συγγράμμασιν έν αίτίας έποιούντο οι της Έκκλησίας πολέμιοι, μηδέ ταυτα περεδραμείν άδαφάνιστα · εί και άπο των έξειεσθέντων έν τη θείς σύνδο χαί τότε και ταυτα π. ριελήφθησαν. Εύρόντος ούν ταυτα του χρατίστου και άγίου ήμῶν αὐθέντου και βασιλέως καταγ:γραμμένα παρά τῆς εχείνων χειρός, χαι πρός ήμις ταῦτα δόντας, ήμεζς ξχαστον τούτων έν τῷ τοῦ ίρωτάτου μητροπολίτου Θεσσαλανίκης βιόλιφ ανέγνωμέν τε και έξητάσαμεν, συνελθάντες κατά την μεγίστην έχχλησίαν, χαι συνδιημερεύσεντες ούχ άπαξ, άλλά και δίς και τρίς και πολλάκες και τόν



τούτοις σύμφωνον τοίς Ιεροίς θεολόγοις ευρομεν, χαί סטיל אָסָסָסָי אָרוסדסט אַלרון דאָן אמז' בטטלנבומי אאן-Oslag. >

'Αναφαίνεται τοίνυν τὰ χαιριώτατα τῆς ἀσεδείας έχ τών τοῦ Παλαμά συνειλοχότων μαχαρίων έχείνων ανδρών, άπερ και ημείς προϊόντες εκθησιμεθα. χαι τη ληστρική ταυτα παραθεμένων συναγωγή, πρίς έλεγχον τῆς ἀνομίας, πολυπραγμονήσαντες, ώς φασιν ούτοι, και καθ' Εκαστον εξητακότες, εύρον ταίς άληθείαις μέν συμφωνείν έαυτοίς, προ3χείσθω δέ « xxl οξς διέδαλον. » Τρία τοίνον έχ τούτων σχέψασθαι βάδιον, ότι τε της έχείνων ήσαν χαταγεγραμμένα χειρός · χαί ότι άδιάδλητα ταῦθ' ώρον και τρίτον, συνήγορα της χατ' εύσέδειαν έληθείας. 'Αλλ' έχ μέν του πρώτου συμβαλείν έχομεν, ούχ ύφ' έτέρων άλλων ό πρός την ασέδεια» έλεγχος έθριάμβευεν άλλ' ή μόνον των μαχαρίων ixelver άνδρών, μηδέν υποστελλομένων την τών δωκόντων ύπεροψίαν, και την άλλην έκείνων περί η χρατείν εξουσίαν · άλλ' άχριδώς έχ τών τῆς ένομίας βιδλίων τα της άνομίας παρρησιαζόντων. τοῦ δέ γε δευτέρου, xal οίου φρονήματος ήσαν έχείνοι εί γάρ τά των έναντίων άδιάδλητα παρείχον όρξι έχλεγόμενοι, τι άν έδρων, έν οίς τα παρά των θεολόγων προύτεινον, όπου γε και το συλλασην ύπερδηναι ού φορητην τίθησι την έν τοίς θείοις παρατροπήν ένείναι; "Αλλως τε μηδέ στόμα του λοιπού Παλαμίται διάραι τολμφεν αν, έχείνων αύτων δειγάρ μεθ' όπερδολης Ισχυριζομένους συζητήσαι ταυτα πολλάχις, χαι άνευρείν άχέραια. Έχείνου δ' αύ, δτι και τάς τοσαύτας τερατείας, άσπερ έχ τῶν του γενναία δόγματα συγγεγραφότος άχούσεσθε ήημάτων, τοίς θ' Ιεροίς θεολόγοις, τοίς τ' άληθέσι περί Θεού δόγμασι, συμφωνείν κατεπαίρονται λέγειν, και ούχ εύλαβούνται πρός τοσούτον μέγεθος άσεδείας την έπηρτημένην άπο Χριστού τοις συχοτάνταις ποινήν · δοφ )οιπόν μετ' εξετάσεως ταυτα παρεδέξαντο, και της κατ' εύσέδειαν άληθείας έσχον συνήγορα, τοσούτω πάντως άναγκάζονται τούτοις έμμένειν, άλλ' ούδέ τινος έτέρου τῶν ἐχείνψ κατηκολουθηκότων άρνήσασθαί τι προσήκει. Ίσίδωρος γάρ, εί και προτετελεύτηκε των του Τόμου λόγει, δημιουργός ήν τοῦ Τόμου. Κόχχινος δὲ χαί Νείλος, πρός τῷ περιείναι, και αύτουργοι τοῦ Τόμου ετύγχανον δντες. Άδύνατον ούχοῦν τούς τὰ τοῦ Τόμου περιέποντας άρνήσασθαί τι των συγγραμμάτων τών τοῦ Τόμου δημιουργών.

Έτι πολλαί μέν δρχων είσιν ίδεαι τοζς προσανέγουσε . μείζων δε τό τὶ προσεπιθείναι τῶν τιμωμένων ήτινιοῦν sixóvi, xai λαδείν. Πολλφ δ' ἔτι μείζων, εί χαι άλλως παράνομον, εί τῷ φριχτῷ προσεγγίσειε θυσιαστηρίω. 'Αλλά ταῦτα παρανομήσαντες Παλαμίται, τῷ μείζονι τῶν δρχων τὰ τοῦ βλασφήμου Τόμου στέργειν ύπέσχοντο. Περιείληπται δ' έν τούτω πάντ' άληθεία; Εχεσθαι τα τοῦ Παλαμα, xal & παρ' ήμων άφήρηται τούτων πρός Ελεγχον.

μεν θεσσαλονίκης Ιερώτατον μητροπολίτην, και έν A sacris theologis consentientem invenimus, ac Christi gratla veræ fidei pictatisque defensorem. »

Apparet igitur beatos illos viros, ex libris Palamæ collegisse potissima impietatis capita, quæ nos quoque sequentibus enuntiabimos; cumque latrocinali conventui ad coarguendam improbitatem fuissent proposita, diligenter rimantes, ut bi loquuntur, et singula examinantes, invenisse revera ipsa scipsis consentire : addatur vero : c Et his quos calumniabantur. > Ex his igitur facile est tria dispicere : quod et illius erant conscripta manu : quodque inculpata bæc invencrunt, ac tertio, quod pietati veræque fidei astipulantia. Cæterum ex primo quidem conjicere habemus, non ab aliis, triumpho productam impietatis coargutionem, sed duntaxat a beatis illis viris, qui nibil persecutorum superbiam morarentur, nec religuam illorum dominandi potentiam ; sed qui certa veritate ex impietatis libris, quæ impietatis essent palam producerent. Ex altero vero cujusnam illi sententiæ ac animi essent. Si enim hi, qui ea excerpserant, quæ adversariorum erant, inculpata videri exhibebant, quidnam facturi essent, in quibus goæ erant theologorum proponebant; ubi vel syllabam transgredi nec ferendam quidem in divinis depravationem inducit. Præterea ne os quidem deinceps Palamitæ ausint aperire, illis ipsis ostendentibus, nibil nos χυμένων, ώς ούχ ύφ' ήμῶν συχοφαντοῦνται. Όρατε g per calumniam illis imponere. Videte cuim quam serio, quantoque excessu affirment, hæc sæpius disquisiisse, sinceraque invenisse. Ex tertio denique, quod et tanta portenta, nugasque, quas ex illius verbis audituri estis, qui nobilia conscripsit dogmata, sacris theologis, verisque de Deo dogmatis convenire, superbe audent dicere, nec, ad tantam impietatis molem, impendentem a Christo calumniatoribus pœnam reformidant ; quanto deinceps majore examine hæc receperunt, ac pietati veræque doctrinæ astipulari senserunt, tanto prorsus necesse habent illis immanere, nec cujusquam alterius illius sequacium posse eos aliquid negare. Isidorus enim, etsi mortuus est ante Tomi consarcinatas nugas, quibus tamen quoad vixit et scribeέρεσχελιών, άλλ' ούχ ήττον οίς έγραφέτε και ώμο- D bat et confilebatur, Tomi auctor fuit. Coccinus vero et Nilus, præterquam quod in vivis erant, ipsimet Tomum composuerunt. Igitur fleri non potest, ut qui Tomum colant, aliquid negent lucubrationum corum qui Tomi auctores exstiterunt.

> Præterea multa sunt, attendentibus animum, juramentorum genera. Inter ea autem majus est. cum quid eorum quæ pluris funt alicui imagini suproponitur, atque toilitur. Ad hare vero longe etiam majus, si tremendo altari (quanquam id nefas) appropinguaverit. Verum Palamitæ huie obnoxii facti sceleri, juramentorum maximo fidem obstrinxerunt, quæ sunt blasphemi Tomi se amplexaturos. Continetur autem in illo, quæ sunt Palamæ omnia



nobis confutandi gratia excerpta sunt. Itaque fieri non potest, ut negent se non admittere aliquid librorum Palamæ, quanquam maxima illis dica solerter inquirentibus inde scribatur, nisi forte palam reos se perjurii constituere velint.

Ad hæc dicit divinus Apostolus : « Si quæ destruxi, iterum hæc ædifico, prævaricatorem me constituo 14. » Quemadmodum igitur, quæ eversa sunt ac destructa ædificare, prævaricationem constituit : sic nimirum etiam, si quis ea quæ sunt ædificata destruat, in idem crimen prævaricationis incurrit. Igitur impossibile est, ut quæ illi in librorum Palamæ gratiam, quantum ad illos spectant, ædificavere, conentur aliquando destruere : nisi hac etiam parte velint séipsos prævaricatores B constituere.

## **CAPUT III**

## Auspicatum esse Palamam exitiosum dogma ab errore ac contentione.

Ne vero procul ab scopo sagittam mittamus, paucis quibusdam præmissis, ostendemus unde ducto exordio in eam Palamas invectus insaniam sit, ac ex quibus fomentis magnum impietatis ignem accenderit. Sciunt omnes, quæ illi Barlaamus crimini verteret : non ita scilicet, ut omnem vitam monasticam atque cælibem (quemadmodum ipse dixit) arcesseret ac sugillaret, sed ut eos vituperaret, quibus serio curæ esset, cum in reliquis segniores essent, nec accuratæ disciplinæ, ut in tenebris tantisper clauderentur, nonnih-lque parum velut deliquio exspirare, quin spiritum intus ægre ducere viderentur, intentique oculum immote firmiusque umbilico defigere, quibus facile peractis, clare statim monstrosa vanaque ac mendacia præsto essent. Ecquid inde? Ignem-dicebant videre, intra viscera extraque consistentem ; pulsusque quosdam insolitos et motus cordis, nec non calores quosdam ac velut igniculos ex naso exire, postcaquam hæc aliaque tum fecissent, tum passi essent, sentire, cum tres quatuorve tum essent, qui huic operam disciplinæ darent ; reliqui vero, ut ipse ex multis viris pietate illustribus audivi, hæc detestarentur, prorsusque deriderent, plerique, ne quidem auditu aliquid de illis accepissent.

Hæc igitur Barlaamus a quodam cum doctus et passus esset, minime certe tulit, operæque pretium putavit, ut venerandis parentibus educationis præmia redderet; sed contemplationis struem illam ac negotium traducit, seductionem ac noxam satanicam vocans, pleraque ejus morbi, quibus scriptis aggressus est, ad Massalianos revocavit. In ejus itaque libros cum incidisset Palamas, seu potius furatus esset, perfosso cubiculo ubi in angulo latentem librum atque occultum pervestigaret, ex adverso impietatem conscribit, nempe docens, nullo errore laborare verumque esse erroris illud

10 Galat. 11, 18.

veritati hærere ; atque adeo hæc quoque quæ a A adovatov apa toutous apvhoasbal ti uh ouologit τῶν τοῦ Παλαμά συγγραμμάτων, κάν ἐν ταἰς μεγίσταις αίτίαις τοις σχοπούσι τελοίη, εί μήπου βούλοιντο σαφώς επιορχείν.

> "Ετι ό θείος 'Απόστολο; φησίν, « Εί & χατέλυσα, ταύτα πάλιν οίχοδομώ, παραδάτην έμαυτον συνίστημι. « "Ωσπερ ούν το τα πορθηθέντα οίχοδομείν την παράδασιν συνίστησιν, ούτω και τα ψχοδομημένα, εί τις χαταλύοι, είς τον αύτον λόγον ήχει της παραδάσεως. 'Αδύνατον ούχοῦν τούτους απερ ψχοδόμησαν ύπερ των τοῦ Παλαμα συγγραμμάτων, εφόσον αύτοις προσέχουσι, ταυτι xaradusal ποτε πειραθήναι · el μή βούλοιντο και κατά τουτο το μέρος παραδάτας έαυτούς συν-เฮะสีง.

## **КЕФА**Л. Г<sup>.</sup>.

Οπως έχ πλάγης και φιλογεικίας ήρξατο Παλαμας του δόγματος του όλεθρίου.

'Ως αν δε μη πόβέω σχοπού βάλλοιμεν, βραχία τινά προστησάμενοι, δείξομεν δθεν αν την άρχην έπι τούτο μανίας παρήλασε Παλαμάς, και έξ οίων των άφορμων το μέγα της ασεθείας ανήψε πύρ. "Ισασιν άπαντες, οίς αύτῷ Βαρλαάμ ένεκάλει·ούχ ώς αύτος Εφησε, προς απαντα τον μοναδικόν xal άζυγα βίου την κατηγορίαν έκεινου ένστήσαρθαι, άλλ' οίς επιμελές ήν τάλλ' άδιαφορούσιν, έν σχότει μιχρόν άποχλείεσθαι · χαλ βραχύ τι διαλείποντας εκπνείν, είσπνείν μάλλον παραδιάζεσθαι, xal τῷ ὀφθαλμῷ προσέχειν ἀκλινῶς ἐρείδειν τῷ όμφαλώ. ών εύχερώς άνυσθέντων, το της τερατεία; άντικρυς έπήει. Και τί το έντεῦθεν; φῶς Ελεγον όραν, έντος των σπλάγχνων και έκτος συνιστάμενον, και παλμούς τινα; άήθεις, και κινήματα χαρδίας, χαι θέρμας έχ της ρινός έξιούσας έπαισθάνεσθαι, μετά το ταυτά τε και τάλλα δράσαι χαί παθείν, τριών ή τεττάρων δντων τηνιχαύτα, των την έργασίαν ταύτην μετιόντων · τοίς δ' άλλοις, ώ; αύτος έχ πολλών έπιφανών την άρετην ήχηχόειν, άπηχθάνετό τε ταῦτα, και γέλως ην μακρός. οί πλείους δε και μηθεν περί τούτων επαίοντες ħσαν.

Τουτο τοίνυν Βαρλαάμ ύπο τινος χαι μαθών χαι παθών, ήχιστά γε τροφεία χαλώς έχτιννύναι τοίς της διδασχαλίας γονεύσιν ήνεγχεν · άλλ' έχπομπεύει τό χρημα της θεωρίας. πλάνην δ' άποχαλών αύτό καί σατανικήν επήρειαν, τά πλείστα του πάθους είς Μασσαλιανούς άνέφερε, δι' ών συνεγεγράφει. Τοίς λόγοις άρ΄ ούν έντυχών Παλαμάς, μάλλον δέ χεχλοφώς, διορύξας την οίχίαν όπου γε το βιδλίον διερευνώμενος ανίχνευσεν έγχεχρύφθαι, έξ άντιθέτου λογογραφεί την άσέδειαν, άπλανές μέν είναι τό φῶς ἐχείνο τῆς πλάνης ὑποτίθέμενος, ἐλαχίστην δε χαι μηδενός άξίαν πρός αύτό γε δοχείν την του

68ú

Digitized by Google

θεοῦ δημεουργίαν. Γύχουν γε λοιπόν τῶν χτιστῶν A lumen, minimumque ac nullius pretil ejus compaείναι και δούλων διετείνετο. άλλά Θεόν άκτιστον τουτ'έπενδει και θεότητα χυρίως δημιουργόν του ταντός.

61

Περιφανέστατα δ' αύθις ελεγχόμενος ύπο Βαρλαάμ έτι μάλιστα τα Μασσαλιανών και φρονείν και πρατευεσθαι, πρός τίνα τόλμαν ό δεινός και έπίτριπτος χαταφεύγει, χαι τέ του πονηρού θησαυρού τής αύτου καρδίας έξερεύγεται; Περιφρονεί μέν άρχάς και πυριότητας και θρόνου; και έξουσίας, είσω δε γίνεται Θεού, και διερευνάται τα βάθη και τὰ χρύφια τῆς δυνάμεως αὐτοῦ, καὶ γυμνοῖ μὲν τἡν του θεού ούσίαν ταύτης, χαθ' ήν είναι τε δύναται χαι ζην δύναται · διιστά δ' ἀπ' ἀλλήλων μέτριο δα:μονίφ και διαφοραί; άλλαις, ά; άκούσεσθε · όνοματοθετεί δέ το φώς έχεινο της πλάνης την ζωήν είνοι και την δύναμιν του Θεου, ούκετι δε την ούσίαν αυ-מי וֹש' באַסְטֹץה אוֹשָּבי מֹסבּטּבוֹם אַבוּטְוֹסדה Massadiaνιαμόν χουφότερου, έχεινων σχούων όρξιν την ούσιαν ού θεού διατεινομένων. Εύπρεπέστερον γαρ ήγητο τῷ παρ' αὐτοῦ φωτί την δύναμιν άρμόσαι, ή τὸ φοδερδυ πρώσεστι τη του Θεου ούσία, χαι ταύτην όραν το φώς ούσαν, ήπερ Μασσαλιανούς τουλαττον έχοντας.

Συγκαλυφάμενος τοίνον τον νέον τοῦτον και πρόσxal τῷ φωτί τῆς τοῦ Κυρίου Μεταμορφώσεως (olκειότερον γάρ άρμόζειν αυτώ διά την δμωνυμίαν άνεύρισκε) · πρός τούτοις δε και τη χάριτι και τη δωρεά, χαι τοις άλλοις οίς είωθει πρός άπάτην έπιλέγεσθαι τών πολλών, ούτω προήγε και ύπέφαινε φωνασχών διά πάντα τον λόγον και ύπομειδιών. Μάτην άρα λοιπόν πρός τὰς τῶν Παλαμιτῶν ἐπιφοράς, αίς πεποίθασι του νέου περικαλύπτειν Θεόυ, τάς άποχρίσεις ήμας άντεπάγειν προσήχει δε μαλλον έπανέρεσθαι αύτούς, εί αχτιστός έστι Θεός τό φαντιζόμενον αύτοις έχεινο φως. τουτο γάρ χαι παραστήσαι βεδουλημένοι, πρός τάς άτοπωτάτους ταύτις άπέχλιναν διαιρέσεις χαι χατατομάς. Δεί τοίνυν λοιπόν τούς εντυγχάνοντας την άρχην περί τούτου σφίσι διαλέγεσθαι του φωτός, τάλλ' έωντας χαίρειν D μαχράν. και φανερόν έχ τούτων έστιν άνευρείν, όθεν ήρξατο Παλαμας λέγειν τε χαί συγχείν περί τούτων.

Έτι μιά έκάστη των έπιστημών προσήκουσά τις άναφαίνεται ή άρχη. Έστιν άρ' οὖν ἐχ τών άρχῶν σχέψασθαι τον επιστήμονα, προς άπερ αύτῷ τείνει της πραγματείας ή μέθοδος, ής άρχη τόδε τι τυγχάνει δν. 'Αλλ' ή των Παλαμιτών άρχη έχ φιλονειxiaς xal μάχης, ώς ήχηχόειτε, χαθέστηχε· συμδαλείν δ' ούχουν έχ τούτων ένι και την πάσαν αύτων mpl to deromeva aparmatelar.

Έτι ό Κύριος φησίν, « Έχ τοῦ πονηροῦ θησαυ-PATROL. GR. CLIL.

ratione videri divinæ opus creationis. Jam itaquo in illis rebus haudquaquam numerandum, quæ creata sint et serva, affirmare : sed Deum increatum ac Deitstem rerum bujus universitatiş vere creatricem ipsum considerare.

Manifestissime autem rursus a Barlaamo confutatus atque convictus, adhuc maxime Massiliauorum sensu laborare, eorumque deliria ac mendacia colere, præfractæ audaciæ homo temerarius ac sceleratus, perfugium quærit, nonnihilque cructat ex malo thesauro cordis sui. Nempe contemnit Principatus et Dominationes, Thronos quoque et Potestates, intraque Dei sinum irrumpens, ejus Virtutis profunda altaque scrutatur ; ac Dei quidem essentiam illa nudat virtute qua esse potest atque vivere, separatque ab invicem excessu mirabili, aliisque differentiis, quas audituri estis. Nomenque imponens ac indigitans, erroris lumen illud, Dei vitam esse dicit atque virtutem, non ejus essentiam ; pessima nimirum impietato, a Massalianismo, quod levius est, se ipse liberans; quos affirmantes audiret, Dei se essentiam videre. Convenientius namque existimavit, suo illi Igni virtutem aptare seu potentiam, qua Dei essentiæ competit ut tremenda sit, atque hanc videre, Lucem exsistentem, minori præ Massalianis ausu 20 compendio.

Contegens itaque novum hunc atque recentem φατον θεόν τῷ τῆς ἐνεργείας xal δυνάμεως όνόματι, C Deum operationis nomine atque virtutis, nec non lumine divinæ transformationis (hoc enim magis sibi congruere invenit, ob nominis alio alioque sensu usurpationem), gratia item donoque ac reg liquis, quæ percensere solebat, ad vulgo innectendam fraudem, in eum modum procedebat, ac per omnia exercentem vocem sub phonasco ac subridentem exhibebat. Frustra jam igitur est, ut ad Palamitarum illationes, quibus novum Deum obtegere confident responsiones nostras opponamus; d cetque magis ut cos interrogenus : num quod animo infirmant videntque lumen, Deus increatus exsistat. Hoc hamque etiam statuere volentes, ad absurdissimas has declinaverunt divisiones ac concisiones. Jam igitur opetæ pretium sit, ut qui alloquuntur, de hoc primum lumine disputent, reliquis procul valere jussie; bineque adeo manifeste invenire liceat, unde Palamas de his loqui ac confundere occorptarit.

> Præterea, singulis scientiis atque artibus, convenions quoddam apparet principium. Licet igitur ex principiis despicere, viro scientia arteque prædito, quo illi negotii ratio viaque spectet, cujus principium istud quidpiam exsistat. Atqui Palamitarum principium ex contentione rixaque, quemadmodum audistis, exstitit; hinc itaque conjicere licet, quænam sit omnis illorum strues, de quibus. sermo exsistit.

Præteres ait Dominus : « De malo thesauro cor-22

dis excunt mala 21. » Quasi diceret, Ex malis con- A pou rig zapolag the pover morpa . » work fasis, mali quoque eventus. Atque hæc scentus Gregorius Theologus : « Malorum » enim, inquit, « scminum mala germina ac fructus. > Præterea in illis Salvator ait : « Ex fructu arborem congnoscetis 10.17. ) Quasi diceret, ex eventibus principia. Utrinque igitur deprehendat quis exitiosam esse Palamitarum insaniam. Sive enim ad illius principia animum attenderit, ex contentione rixaque horum originem adverterit; sive denique ad ea quæ evenerunt, pessima hine conflata, uti ostendetur, perspexerit.

Præterea ne ipse quidem impietatis auctor ac parens veritatem obticet; sed velut qui cum eo ae per illum loquitur, « Quid nobis et tibi est. Fili Dei 19 ? > confitebatur : sic nec ille, cœpisse se a contentione tacet. In ea enim, quam conscripsit, fide : « Neque bæc dixissem, inquit, nisi iu ejus qui contradicat necessitatem venissem, per coutrarii obnitentiam in eum certamen suscipicus. ) Necessitatis igitur partus, contrarioque obluctantia certamina : id est, contentiones rixæque decantata illa Palamæ; caque ratio est cur ad illa aggressus sit. Alioqui enim de illis ne locutus quidem esset, quod et invitus fatetur.

## CAPUT IV.

## Erroris symptomata jactare alque referre, ut propria sua recte facia alque munera.

Convenientius autem videatur, ut ante alia, enarrantem illum exhibeanus ferventis cordis sui C motus et exsultationes, altoque pectore incendentes alque spirantes igneas contorsiones et conversiones, exque nase Typhonum more aut Chimærarum exsilientes calores scintillasque, ac reliquos absurdos pulsus discordesque conceptus, quibus præcuntibus aut consistentibus vel sequentibus erroris lumen illud scaturit. Ut igitur brevitatis causa, pleraque illius, et ad plures scripta, præteream, ea commemorabo quæ ad Menam illum scripsis, hominem scilicet mirabilium visionum afflatuumque partiarium : + Sia autem aliquis, inquit, non reeipit exsultationem salutaris Christi 17, quam et gestientis agitationem multis locis Patres vocaverunt et spirantem virtutem, ac viventis cordis motionem, hic talis, puto, ejus necdum sensum percepit. > Rursusque in lisdem : « Beatus autem Am-Lacum, qualem nos Spiritum accipere dicit et parere \*\* ? Nonue Domini Jesu, in igne afflantis fidelibus, ac salutem implentis ? Quisnam vero ignis flagellat dæmones cosque fugat, quenadmodum beatus Pater Joannes dicit? Nonne Domini Jesu, qui intus animo, illius recordatione accenditur ? Odor Altissimi quisnam alius, nisi fervor ac cafor Spiritus, qui et nonnunquam ex naso, qua nemo explicet ratione, cgreditur ? > Ilis, aliisque pluribus collectis, sacrisque vocibus commistis,

26.27 Matth. X11, 33. \*\* Matth. xii, 35 ; Luc. vi, 45. \* Isa. xxu, 48.

γεν, Έξ αίτίων πονηρών πονηραί xal ai ixbágue. Τούτοις και ό Θεολόγος εξηκολουθήκει Γρηγόρως. « Πονηρών γάρ, » φησί, « σπερμάτων πονηρά τι γεώργια · > πάλιν δ' έν έχείνοις ο Σωτήρ φησίν. Έχ τοῦ χαρποῦ τὸ δένδρον ἐπιγνώσεσθε· > ἀσανεὶ Ελεγεν, Έχ τῶν ἐχδάντων τὰς ἀρχάς. Παρ' ἐχάτερα TOIY APOUN AN TIG THY MALAMINHY GEPASAITO MANIAN όλεθρίαν ούσαν. Είτε γάρ πρός τάς άρχας αύτις επίδοι, έκ φελονεικίας και μάχης τρημένας αύτλς άν ίδοι · είτε μήν πρό; τά παρ' αύτης έχδάντα, γεί. ριστ' άν, ώς δειχθήσεται, πατίδοι τά γενόμενα.

"Ere ous auro; 6 rhs ambelas narhe umorile λεται την άλήθειαν άλλ' ώσπερ ό σύν αύτῷ, χαλά αύτου λαλών, « Τί ήμιν και σοι, Υίλ του Θεου;, άνωμολόγει, ούδ' αύτὸς μή έχ φιλονειχίας άρξασία σιωπά. Έν γέρ τη παρ' αύτου συγγραφείση πίστι, ε Ούδε ταύτα είπον άν, > φησίν, ε ει μή πρός άνάγ. χην ήλθον του άντιλέγοντος, χατά άντιπερίστατι πρός εχείνου άγωνιζόμενος. Ι Ανάγχης οδυ έχουε xal άντιπεριστάσεως άγῶνες, είτουν φιλονειχίαι xol ξριδες τά τῷ Παλαμά θευλλούμενα, και διά τούτιν την αίτίαν πρός αυτά παρορμήσαντι. "Αλλως γέρ ούχ άν περί τούτων έλεγε, και άκων όμολογεί.

## KEPAA. M.

## Οπως τα τῆς πλάνης συμπτώματα, ώς ξαυτοί каторофиата Лототрадей.

Εύπρεπέστερον δ' αν είη πρό των άλλων άφηγούμενον αύτον παραστήσαι τα ζεούσης αύτου χαρδίες nevhuara xal exercipuara, xal ras egantousas iven xal nueousas suplyous averiliers xal sustpood; al τάς έχ της βινός χατά τους ευφώνας ή χαι τάς xipalpas theoises beppes, xxi talle two attems παλμών και άσυνδυάστων έγχυρονήσεων, δι ών איטעעלאשא א סטינסדעעלאשא א אגע ענישאטעד א איטעאנעטא א φώς έχεινο της πλάνης άναπηγάζει. Ίνα τοίνον τέ πρός τους πολλούς αύτῷ, και τὰ πλείω, παρῶ συντομίας είνεκα, των πρός Μηνάν εκείνον εκειτώμε νων μνησθήσομαι, μερίτην όντα τοῦτον τῶν θαυμο στών έράσεων και παθών. « Εί δέ τις, » φησίν, «ού παραδέχεται την άγαλλίασιν του Σωτηρίου το Χριστού, δπερ και σκίρτημα πολλαχού οι Πατίρι έχάλεσαν χαι πνέουσαν δύναμιν, χαι χαρδίας ζώης χίνημα, ό τοιοῦτος, οἶμαι, ἀχμήν οὐχ ήσθάνθη τότης. > Και πάλιν εν τοις αύτοις, • Αμδαχούμαι θείος ποίον Πνεύμα φάσχει λαδείν ήμας χαι τεχείν; Ούχι του Κυρίου Άησου, του ένεργούντος έν πυρί τοίς πιστοίς, και σωτηρίαν πληρούντος; Ποίον & πύρ μαστίζει τους δαίμονας και φυγαδεύει αίτοις, ώς φησιν 'Κωάννης ό θείος Πατήρ; Ού τοῦ Κυρίω Ίησοῦ, τοῦ ἐν τῆ μνήμη αὐτοῦ ἐξάπτοντος ἔνών; Όσμη δε 'Υψίστου ποία έτέρα εί μη η θέρμη του Πνεύματος · ήτις ποτέ και έκ της ρινός άρρητω; έ.. έρχεται; > Ταῦτά γε και πλείω συνειλοχώς, και 🐴 μασιν έσίοις έγχαταμίξας, ώσπερ οι τάς άμορφίες

<sup>28</sup> Marc. 1, 23; Luc. 1v, 41. <sup>28</sup> Luc. 1, 46.

χιταγρωννύντες, ή και οι των δηλητηρίων τα χείριστα τοί; εδώδεσι συσχευάζοντες χαι ήδίστοις, rapprosafer to ppipua. nal tais woise tautais nal τοις πυριφλεγέθουσι των τοκετών, ώς φώς τίμιον, xai τών ού χαμαί, προσανέχειν 'άναπείθει, πολλάς των πάλαι φωτοφανείας επανελών ήμων πρότερον. ώ; αν το κατεψευσμένον αύτῷ φῶς την εκείνων λάyos ywpan, & xat uslow dia the ix two narpon mappyslav, xal the the the duxie autou xaxotoecav, xat the ally ix two tronw avaiotian, f yphrai xata θεού περί πάντα λόγον.

Ei uty our ¿Estéryesy huãs ταύτα νων προύχειτα, πολλούς αν τών Θεοφόρων παρήγομεν, άντικρυ; 5 αίτε μανίαν αποφαινομένους και παρατροπήν του in fuir freporeciortos ψυχιχού ανεύματο; · ών Διάδιχό; τε ό θείός έστι, και Νείλος ό θαυμάσιος, και Υσαάχ & λαμπρός, είς τοσούτον ύπεραναθάντες assistency and Oscoplace wors and role allous anaαν έντους είς περάδειγμα λαμπρώς καταστήσαι πάσης άρετης, οδοτις τε και έπινοηθείσης. Άλλ' ό μίν ούτου την θεωρίαν όρίζεται, τώ τον έν ταύτη διά τῆς προσευχῆς ἀπηντηχότα ( ἄπνουν καὶ ἐκπεπληγμένου όρποθαι · » και ούχ ώς οι άφρονες λέγουσιν, είδός τινος ή μορφήν ή σχήμα φαντάζεσθαι. ixelvo; δè e τον δαίμονα έφάπτεσθαί > φησι ε τοῦ είρημένου τόπου, και τό περί τον νούν φώς τρέπειν χαθώς βούλεται, χαι ούτω χινείσθαι το της χενοδοξία; πάθος, είς λογισμόν μορφούντα τον νούν πουφογνώμονος, πρός άναπλασμόν θείας και ούσεώδους γνώσεως. > Δεάδοχός δ' ό μέγας, « Έλν όφθη τινί τών άγωνιζομεένων ή φώς, ή σχήμα, ή πυροειδές τι σημείον, μηδαμώς καταδεξάσθω το το:ούτον δραμα. έπάτη γαρ έστι φανερά τοῦ έχθροῦ. Όπερ πολλοί παθόντες έξ άγνοίας, έξετράπησαν της όδοῦ τής άληθείας · ήμεζς δε ίσμεν ότι έφ' δσον ένδημούμεν τῷ φθαρτῷ τούτψ σώματι, έχδημούμεν άπό τοῦ θεου · τουτέστεν, όρατως ή αύτον, ή τι των ύπερουρανίων αύτου θεαμάτων όραν ού δυνάμεθα.

rois apos to Lavoaver Entridelois tobs opertas A velut qui turpes vultus iis obducunt, quibus proclive est ut videntium latcant oculos ac decipiant, sive etiam venena deterrima suavefragrantibus speciebus ac succis dulcissimils condiunt, rem in palam producit ; bisque parturitionibus atque igni ardentibus partubus, ut venerandum lumen nec quidquam humilium ant terrenorum, attendere hortatur, mukas olim factas luminis apparitiones prius nobis congerens; que scilicet commentitium illius lumen corum locum nanciscatur, aut etiam majori constituatur, ob temporum libertatem, animique ejus malignitatem, ac reliquam morum impudentiam, qua utitur, quibus omnibus loquitur adversus Deum.

> Sanc' quidem si nobis inpræsentiarum constitutum esset, ut lize confutaremus, multos divinorum Patrum produzissemus, qui hæc palam insaniam, principisque in nobis spiritus animi eversionem asserant ; in quibus sunt, divinus Diadochus, Nilusque mirabilis ac Isaac clarissimus ; viri scilicet tauta provecti virtutis religiosa palæstra exercitatione ac contemplatione, ut cunctis se omnis virtutis magnifice exemplum præbuerint, tum ejus quæ est, tum si qua adiavenienda est. Atqui is quidem in hunc modum contemplationem definit ; quod videlicet qui ad eam per orationem devenerit, « sine spiritu ac stupore plenus videatur ; » non at insani homines dicunt, alicujus formam aut figuram seu speciem informet ac secum ipse conspiciat. Ille vero ( Nilus scilicet ) : « Assilire dæmenem, ait, locum qui dictus est, ac quod circa mentem est lumen, ut libuerit vertere, sique inanis gloriz affectum moveri, qui vani hominis mentem ad cogitandum informet, quo scilicet divinam ac substantialem scientiam confingat. > Magnus porro Diadochus : « Si cui corum, qui certamine fonguatur apparuerit, aut lumen, aut figura, aut signum aliquod ad modum ignis, haudquaquam istiusmodi visum recipiat. Aperta enim est bostis deceptio. Quod cum multis evenisset, a veritatis via abducti sunt \*; quod nimirum quandiu in mortali hoc cor-

pore versamur, a Deo peregrinamur : scilicet eam oculis contueri, sive quidpia.a superculestivni ejus munerum, haud possumus. >

Εί μέν ούν, ώσπερ έφαμεν, έξαριθμείσθαι τους τά D τααῦτα λέγοντας, και μεθ' ὄσης τῆς ὑπερδολῆς τὰς έν ταξ προσευχαίς ούτω πως τυπουμένας όψεις άποτρεπομένους, είς μέσον παράγειν προύπειτο, πάμπολλα αν τα την πλάνην έξελέγχοντα παρείχομεν άνευρίσκοντες · έπει δ' άπλως έκθείναι ταῦτα προύθέμεθα, σχοπείν μόνον προσήχει τέ; τε έξ άρχης αίτίας της πλάνης, χαι ύπερ ών Παλαμάς του τοσούτον άναδεδεγμένο: άγωνα, τον χατά Θεού χεχίνηχε πόλεμον · χαι δπως αύτον της αύτου κτίσεως άλιοτριώσας, άλλον άνεστάχει των έχείνου διχαίων »ληρονόμον. Τάς γάρ άνάψεις τῶν σπλάγχνων, καί tàs Evõov supraitas incivas, nal tà onipthuata nal μινήματα της ζεούσης τούτψ χαρδίας, χαι τάς άνα-

41 Il Cor. v, 2.

Siquidem igitur, quemadmodum dicebam, hoc nobis constitutum esset, ut eos qui talia dicunt chumeraremus, quantoque excessu quæ sic in precibus formantur, visa aversantur, in medium produceremus, quam multa confutando errori in promptu esset adducere. Quod vero hoc duntaxat simpliciter explicare decrevinus, id unum opera pretium est, ut erroris a principio causas consideremus, ac cujus ergo Palamas tanto certamine suscepto, adversus Deum bellum moverit ; quove modo, illo a sua creatura extruso, alium illius jurium hæredem nuncupaverit. Viscerum enim æstuationes, accensaque intus incendia, atque ferventis ci cordis exsultationes metusque, nec non Siculo-

rum craterum more naso erumpentes calores quoi A πηδώσας κατά τους Σικελικο'ς κρατήρας δια τής er his omnibus conflatum esset, ignem divinum vocitans, divinum ei circumfusum lumen, et substantiam ac essentiam alque operationem, illuminantem et lucentem atque afflantem sanctos, ad cos deilicandos, hoc, ut et Deum universorum inspectorem demonstraret, quibus locutus est, versus cst.

## CAPUT V.

Ouomodo Palamas ex multis diversisque libris suis ac sermonibus novum erroris Deum, luminis in modum consistentem fabricetur, cuncta crepantem quæ unius Dei sunt.

Tale itaque lumen, exque talibus saltibus atque ignitis motibus, sensibile ac colore imbutum est, R quale denique solent hand raro a potu surgentes, et ubi tantisper in tenebris seipsos incluserint, intra mox extraque viscera circumfusum videre, Pahamas uti dicebamus, ex contentione orsus, ac quasi depellendi contrarii animositate certans, Deum increatum prædicat ac Deitatem, verumque himen, et non symbolicum, sed semper exsistens. Sie namque sohum arbitrahatur, dignam se pœnam sumpturum, corum nomine quorum a Barlaamo reus agebatur; si cum nihil falso calumuiari ostenderei, sed manere quidem ac esse luminis visionem snaderet, non tamen qualem ille diceret. Igitur ne videamur procul a Palamæ verborum scopo aberrare, atque a mirabili viri diva progenie, ipse nunc prodeat, ac dicat, quidnam a principio lumen illud c exsistat, quente in rerum matricula nacium sit ordinem ac classem : quidnam his commistum efficiat; quænam dicat ac jubeat.

Nimirum ( Lumen in substantia, spiritaliter videre = aiunt ; « quod ipsum exsistat, et non sit symbolicum : semper namque est, extraque materiam ac monte intelligibile est; quod certa experientia noverunt. Dei quidem essentia non est, nam illa palpari non potest. Angelus non est; Dominicos namque fert characteres. > Dignitas lucis, ac quod se spiritaliter videre dicunt illius cultores, illo gento ac ordine est : quæ vero præstat, ista sunt : e Unum, inquit, est, cum est cum vidente ; alias aliud videtur : quandoque quidem e corpore assurgit, alque ad immensam altitudinem tollit, quan- D doque vero rursus etiam coaptato corpore suaque impartito claritate, paceque ac dilectione, illoque deiformi, atque voluptate imperturbationeque repleto, oculis corporeis (o rem dignam admiratione !) spiritu immutatis scipsum comprehensum reddit.» Cum tanta igitur faciat, taliaque eis munera ad voluptatem gratiamque conferat, minime hactenus gratiam definit, dignumve cultoribus reputat, ut absque contemplatione seu amica fabulatione relinguat. « Quandoque enim, inquit, haud secus ac radius circumfusus rebus natura intelligibilibus, aspectabilia ea facit, ei, qui ejus tanti muneris dignatus sit, cum ipsum nullam prorsus vocem mittat : quandoque videnti, ineffabilibus, ut sic

ρινός θέρμας, τὸ διὰ πάντων τούτων σύστημα πῶρ όνομάσας θείχον, χαί φῶ; περιχεχυμένον αὐτῷ θείον. και ύπόστασιν και ούσίαν και ενέργειαν, φωτίζουσαν και λάμπουσαν και ενεργουσαν τους άξίους έπι τό θεοποιήσαι, τούτο και Θείν άπιδείξαι του παντός έφορον, δι' ών είπεν ετράπετο.

## КЕФАЛ. Е'.

Οπως έκ πολλών και διαφόρων έαυτου λόγων, τό τῆς πλάνης ὡς φῶς συνιστάμενον κέω ἀνοικοδομεί Θεόν, πάντα κομπάζοντα τὰ τοῦ แต่ของ 8200.

Το μέν δή τοιούτον, και έχ τοιούτων σχιρτημά. των καί των πυρίνων κινήσεων, αίσθητον καί κ:χρωσμένον φώς, και όπερ είωθεσαν έκ πότου πόλ. λάχις άναστάντες, χαί μιχρόν αύτους έναποχλείσιντες τῷ τκότει, συνιστάμενον δράν αυτίκα έντο; xal έχτος των σπλάγχνων, έχ φιλονειχίας, ώς έφημε», Παλαμάς ώρμηχώς, χαί χατά άντιπερίστασιν όγωνιζόμενος, Θεόν άχτιστον άναχηρύττει χαί Θεότητε, και φώς άληθινόν, και μή συμδολικόν, άλλ' άει έν. Ούτω και γάρ μόνον φετο δίκην άξίαν ων ένεκάλεσε» αὐτῷ Βαρλαάμ λαδείν, ε! μή συχοφάντην αὐτὸν άποδείξειεν, άλλά μένειν μέν και είναι την του φω-דלב לףמזוי מימתנוזנוגי, טיץ סומי לב באבויים; באביניי. Τν' ούν μή δοχώμεν μαχράν των του Παλαμά τενειν λίγων, και της θαυμαστης άφυστερώμεν τάδρός θεογονίας, παρίτω νῦν αὐτός, χαὶ λεγέτω τί τε την άρχην δν τοῦτο τυγχάνει, και οἶαν την έντος ούσιν είληχε τάξιν, και τι δρά συμμιγνύμενον τούτοις • καλ τίνα λέγει καλ παρακελεύεται.

« Ο! μέντοι φώς έν ύποστάσει φασί πνευματικώς όρφν, δι μέν, και μή συμδολικόι. 'Αει γάρ δι, άψ λόν τε χαί νω θεωρητόν, τουτο διά τη; πείρα; Ιασεν. Ούσία μέν γάρ Θεού ούχ Εστι και γάρ άνέπι. φος έχείνη · άγγελος ούχ Εστι · Δεσποτιχούς γέρ φέρει χαρακτήρας. : Το μεν ούν αξίωμα του φωτός, και ο φασι πνευματικώ; οι κατ' αύτλν όραν, ούτως έσχε φύσεώς τε και τάξεως άπερ δε δρή, ταυ: έστίν. • "Εν έστι, » φησίν, • ότε μετά του όρώνας γίνεται. Ετερου άλλοτε έραται. Ποτε μεν του σώμα. τος απανιστά και είς ύψος αναφέρει άβρητον άλλοτε δ' αύζις και το σώμα μεθαρμοσάμενον, και τζ οίχείας μεταδεδωχός λαμπρότητος χαι είρηνης χαί άγάπης θευειδούς τε ήδονης και άπαθείας Εμπλεων ! ποιήσαν, όφθαλμείς σωματικοίς, ω του θαύματο;! γίνεται ληπτόν, ήλλοιωμένοις δια του πνεύματος. Τοσαῦτα τοίνυν ποιοῦν, χαι τοιαῶτ' αὐτοίς τὸ ἰρώμενον έχεινο φώς πρός ήδονήν χαι χάριν εύεργετούν, ού μέχρι τούτων την χάριν Ιστησιν · ούδ' άξ:0/ τῶν λατρευτῶν νομίζει άνευ θεωρίας ή χαι όμιλίας άπαλλάττεσθαι. » Ένίστε γάρ, » φησίν, « ώς άχτι; περιββέουσα τοις φύσει νοητοίς θεατά ποιεί αύτι τῷ κατηξιωμένω βλέπειν, αύτο φθογγήν ύλως ώ προϊέμενον · άλλοτε τῷ όρῶντι τρανώς δι' ἀβρήτων, ώς είπειν, όημάτων όμιλει · χαί τουτο την άρχην λέγει φανερώς αύτῷ · · Ἐγώ είμι · μή φοδού ·

## PALAMITICARUM TRANSGRESSIONUM LIBER.

fy τη xοινωνία θεώ τους θεουμένους. Έγώ είμι ό ταρών και ένεργών την θέωσιν. Ούχ όρα; τα πάντα έν έμοι, και έμε πρό πάντων ; Άλλά δια σε πάντα rivopar iv sol . Bit at nat oparos son rivopar. >

'Αρ ούν παραλέλειπταί τι μέρος θεολογίας, δ μή τώ σωτί τούτο προσήρμοσε ; πλην γάρ του μη είναι obslav θεού, τάλλα πάντα φέρων επέθηχεν αύτώ. Ούτως ό δεινός και επίτριπτος άνθρωπος, μηδεν τών είρηχότων έχείνων θείων φροντίσας Πατέρων, τούτου μέν, « Μαχάριος ό νοῦς ἐχείνος, ὅς ἐν τῆ παριστάσει της προσευχής τελείαν άμορφίαν έκτήorto, > xal, « Min oxymations to Oslov in orauto προσευχόμενος, μηδέ πρός μορφήν τινα συγχωρήσης τιπωθήναί σου τον νοῦν ἀλλ' ἀῦλως τῷ ἀῦλφ πρόσeils, sat ouvfreis" > insivou bi, . Havrag uir opa έθας, έρωσι δε τον Θεόν οι μηδεν όρωντες εν τψ προτεύχεσθαι. > άλλου δέ, ότι « Πάν τό έν σγήματι çassóμενον, είτε ώς φῶς, είτε ώς πῦρ, ἐκ τῆς τοῦ έχθροῦ κακοτεχνίας γίνεσθαι ὁ θεσπέσιος Παῦλος σαφώς διδάσχει, είς άγγελον φωτός λέγων μετασγημιτίζεσθαι. » Ού δεί εδν έπι ταύτη τη έλπίδι τινά τον άσχητικόν μετιέναι βίον. Και Διονυσίου του μεγάλου, « Κατά τοῦτον και ήμεις γενέτθαι τον ύτέρφωτον εύχόμεθα γνάφον, χαι δι' άγνωσίας χαι abieulas ibeiv xal yvervae shu únep beau xal yverσιν, αύτῷ τῷ μή ίδειν, μηδε γνῶναι. Τοῦτο γάρ έστι τό δντως ίδείν, αύτο το μή ίδειν μηδέ γνώναι. e

Τούτων απάντων υπερφρωήσες, και κατορχησά. peros belous opous xal horous, the by per facts toμεν τρισυπόστατον χαι άδρατον Θεόν άνωθεν, τοῦ μέσου άπάγει, και τοῦτον τῆς καθ' ἡμαζ ἀφιστα διειχήσεως · Ετερονδ' αύτος άνίστησι παρά την ούείαν του Θεού, ληπτόν όφθαλμοί; σωματικοίς και ανούσιον Θεόν. Αυτόθεν δ' άν τις σχοπών, χαί των ούτω καινοτομηθέντων, τούτο λάδοι περιφανώς · έν μίν γάρ τῷ είπείν, ε Ούσία Θεοῦ ούχ έστι, χαι γάρ מילהמססה באבויח, ו בלבולב של בוימו דמשדם דלא דרוםυπόστατον Θεόν · έν δε τώ άποφήνασθαι, ε "Αγγεως ούκ Εστιν.» απάγει τούτο πάσης ήστινοσούν κτιs:ής cústas · to δt τῷ προσγράψαι, « Δεσποτιχούς γάρ D γέρει χαρακτήρας, και ότι όν, και μή συμδολικόν. Ι τι γάρ όν, ά υλόν τε χαι νῷ θεωρητόν, , Δεσπότην ιότό άχτιστον είναι διατείνεται. Έν δε τῷ τά). πισυναγαγείν, ά τε τούτοις συμμιγνύμενον δρά, χαι περ όρώμενον όμιλεί, και θεόν αύτο του παντός ινέδειξεν όρατον, πάντα τα του μόνου Θεου χομπάοντα και ύπερηφανευόμενον. Φανερόν ούν έκ τούων ή πασα τανδρός τερατεία, και ότι θεών Ετέρου 102 την τρεσυπόστιατον xal παντοδύναμον ούσίαν .τός τε πρεσθεύει, και τη νύν παραδίδωσι προσuveiv 'Exzingia.

in sim . ob γάρ χωρίζεται μου ή θεόσης, xao' A dicam, verbis loquitur. Atque id a principio palam, ei dicit: Ego sum; noli timere, ego sum. Non enim a me separatur Deitas, cujus commercio deifico cos, qui deificantur. Ego sum qui adsum, ac præsto deitatis munus. Num vides in me omnia, ac me priorem omnibus? Enimvero tui gratia, in te omnia flo. Tui causa etiam visibilis tibi reddor.

690

Ullumne igitur reliquum est divinorum attribut rum membrum, quod non huic luci aptaverit? Uno enim hoc dempto, quod non Dei essentia sit, cuncta illi tribuit. Sic nimirum homo temerarius ac sceleratus, nihil divinos illos Patres curans, qui sie locuti sint, ille quidem. « Beata mens, quæ fungenda oratione nacta est, ut omni perfecte forma vacet. > Et : Ne inter orandum, Doum in te simulacro repræsentaveris, nec ulla mentem forma figurari permiseris; sed immateriate, ei, qui extra omnem materiam est, accede, et intelliges.) Hic vero : (Deus quidem omnes videt, vi lent autem Deum, qui orando nihil vident. > Alius præterea : (Quidquid in figura apparet, sive ut lumen, sive ut ignis, ex inimici machinatione esse, palam docet divinus - Apostolus, dum ait transformati in angelum lucis \*\*.» Hauligitur deceat, ut ea spe quisquam vitæ religiosæ palæstram exerceat. Magnus item Dionysius: «Nos quoque ad ejus caliginis modum aptari optamus, excedentis vim omnem luminis, ac per ignorantiam videndique absentiam, videre ac scire, eum qui omnem excedit visum ac scientiam, ipso hoc quod non videamus neque sciamus. Id enim vere videre est, ipsum non videre, nec scire, seu cogiroscere.)

His omnibus spretis regulis ac sermonihus iisque insultans, cum quidem quem trine subsisten tem ac invisibilem antiqua traditione Deum novimus, e medio profligat, et ab humanarum rerum gubernatione abjungit; al-um vero ipse excitat præter Dei essentiam oculis corporeis comprehensum: ac qui Deus expers essentiae exsistat, seu substantia carens. Inde autem quis considerans, novamque hanc doctrinam rimans, istud aperte acceperit; dicendo namque, «Dei essentia non est; etenim illa palpari non potest,, ostendit non esse hoe Deum trine subsistentem. Affirmando autem, · Angelus non est, ab omni quovis modo creata substantia eximit. Quod vero subjungit ; « Dominicos enim fert characteres, quodque exsistens est, nec symbolicum est, extraque materiam et quod. mente videatur ac intelligatur,» Dominum ipsunt increatum esse affirmat. Qua tandem ratione reliqua colligit, quæ hisce commistum faciunt, et quæ oculis conspicuum, loquitur, etiam rerum tujus universitatis Deum cculis aspectabilem ostendit, cuncta quæ sunt unius Dei crepantem atque superbogloriancem. Manifesta igitur ex istis est omnis vivi impostura, et quod tum ipse Deum alium prater

Digitized by Google

ine subsistentem ac omnipotentem substantiam sentiat, tum ei quænunc est, Ecclesia, adorandum atque dendum tradat.

4 1 Cor. 11, 14.

Præterca lumen hoc, manifestius Palamas Deum A visibilem vocat, quibus ad Barlaamum scribit : «Qui autem illud lumen habet ac videt, non ultra jam a simili, sed vero, aè qui rebus emineat, aspectu, Deam tum cognoscit, tum in se habet.» Et rursum : «Hæc itaque claritas est ac majestas, per quam nonciscimur ac vere videmus Deum.» Præterea, non de uno trine subsistente Deo ait Palamas dixisse Gregorium Theologum, cDeus diis unitus ac innotescens, > sed de secundo hoc atque oculis aspeciabili Deo. Ait eninn in iisdem : «Unde etiant hoc theologi infinitum vocitant lumen, quo, per cessationem ab ompi noscendi facultate, in virtute Spiritus, Deus sanctis-visibilis redditur, velut scilicet Deus diis unitus et innotescens.» Somel namque divinam essentiam prorsus impalpabilem statuit, et cujus nullum ulli commercium esse possit. Ad hæc, non ait Palamas dixisse eumdem de uno trine subsistente Deo: « Cum vellet Deus hunce mundum, > et quæ sequuntur, sed de hoc lumine secundo ac visibili Deo, et qui divinæ substantiæ (seu essentiæ) minime sit. Ait enim in ils quæ scribit ad beatum Acindynum, oratione inter secundas sexta, enjus hoc initium : His guidem gue circa actionem mundumque : « Creatis vero lumen hoc accensens, Deum creaturam manifeste statuit. Volens enim mundum hunc condere, ex rebus visibilibus, et iis quæ aspectu cerninon possunt, constitutum, ut auetor est Gregorius Theologus, sempiternis quidem (deiformibus scilicet angelis) ipse est Lumen, et uon G alind. Quid enim secundo lumine iis opus erat, qui maximi illius compotes essent? Acindynus autem. Maximum illud lumen, quod illuminat deiformes angelos (quod nihil aliud est quam Deus ipse) creaturam esse docet, ac corporeum, inque materia lumen exsistere. >

Manifestum igitur est, ex eo quod designate relateque dicat, « lumen istud,» de quo nimirum vulgo ambigitur, nec quomodo Palamas Deum fecit, creditur, exque reliqua probatione. Neque enim vir ille admirandus cum ilto disputabat de lumine quod est in Trinitate. Si quis enim alius, ipse quoque ejus cultor erat, sed de illo quod male conflictum est, ut probatum est, inque Dei censum relatum, absurdissimo lumine, quod et illud Deum esse dicat, qui ex substantia visibili et quæ videri nou potest, cuncta condiderit, ac reliqua, quæ Theologus de divino, supersubstantiali adorandoque lumine, quod in Patre et Filio et Spiritu sancto est, disseruit.

Præterea, non dicit Palamas eum dicere de vno trive subsistente Deo, «Deus est lumen supremum et inaccessibile,» sed id dictum esse de lumine, quod receus ab illo confictum est. Ait enim in eodem sermone seu libro: «Ubi igitur est, quod Deum inter et angelos a Barlaamo et Acindyno confingitur lumen, quod neque Deus neque angelus, sed

(1) Orat. 43, p. 698.

(a) Locus est mancus, ut ex interpretatione patet. EDIT.

Ετι τούτο το φω; περιφανέστερον όρατον άποnalei Osdu Malaud;, in ole mpic Bapladu undir. όλ το φώς έχων έχεινο, χαι όρων, ούχέτι έχ του είχοτος, άλλ' άληθεί χαι ύπερανιδρυμένη των δντων θέι (a).» "Ετι, « Αυτη άρα έστιν ή δόξα, &' fc χτώμεθα και όρωμεν χυρίως τον Θεόν. » "Ετι, ού φητι Παλαμάς περί του ένδς τρισυποστάτου θιου pávas tov in deologia Ponyópion, e Bedg deolg imi μενός τε και γνωριζόμενος. > άλλά περί τοῦ δευτέ. ρου τούτου και όρατοῦ Θεοῦ. Γράφει γάρ iv τοίς αύτοξη ε "Οθεν και τοῦτο Επειρον ο! Θεολόγοι λέγουσι το φως . δι' ού χατά άπόπαυσιν πάσης γω. στικής δυνάμεως έν δυνάμει Πνεύματος όρατος γ!veras role arlous & Oede, we Bede Beale evolution τε και γνωριζόμενος. . "Απαξ γάρ άνέπεφον παντελώς και αμέθεκτον την θείαν ούσίαν ώρίσατο. Ετι, ού φησι Παλαμάς φάναι τον αύτον περί το ένος τρισυποστάτου Θεού, ε Βουληθείς ό Θεός τόνδε ton realized a ray of the experiment of any τούτου, του δευτέρου και όρατου Θεού, και μη δητος ούσίας Θεού. Φησί γάρ έν τοις πρός τον μαχάριον 'Αχίνδυνον λόγφι των δευτέρων Εχτφ, οδ ή apph Toic yer on sept the spatter sal source · Τοίς κτίσμασι δε συντάττων τοῦτο το φώς, τh Θεόν κτίσμα φανερώς άποφαίνεται. Βουληθείς γ'ρ τόνδε τον πόσμον συστήσασθαι τον έξ όρατών καί άοράτων συνεστηχότα, χατά τον Θεολόγον Γρηγίριον, τοίς μέν άιδίοις, δηλονότε τοίς θεοειδέσιν άγγέλοις, αυτός έστι φώς και ούκ άλλο. Τι γάρ έδει φωτός δευτέρου τοξς εζ μέγιστον έχουσιν; 'Ο δ' Άχίνδυνος το μέγιστον τουτο φώς, το φωτιστικών τών θεοειδών άγγέλων, δ μηδέν άλλο η αύτος ό θώς έστι, πτίσμα είναι δογματίζει, παι σωματικόν καί ύλικόν ύπάρχειν φώς. >

Πρόδηλου άρ' ούν Εχ τε τοῦ δειχτικῶς καὶ ἐναφο ρικῶς λέγειν, ε τοῦτο τὸ φῶς, » τὸ ἀμφισδητοόμινου δηλαδή ήτοἰς πολλοίς καὶ μἡ πιστευόμενου ὡς · Παλαμάς ἐθεοποίησε, καὶ τῆς ἀλλης κατασκιυῆς. Οὐ γὰρ ὁ θαυμάσιος ἐκείνος ἀνὴρ περὶ τοῦ ἰν τῆ Τριάδι φωτὸς αὐτῷ διελέγετο · είπερ τις γὰρ ἀλλα; καὶ οῦτος λατρευτής ῆν ἐκείνου · ἀλλὰ περι τοῦ κεκῶς ἀναπλασθέντος, ὡς δέδειχται, καὶ θεοποιηθέντος ἀτοπωτάτου φωτὸς, ὅτε τοῦτο καὶ τὸν θεὸν είναι ἀποκαλεί τὸν συστησάμενον ἐξ ὁρατοῦ τε καὶ ἀράτου τὰ πάντα, καὶ τῦλλα ἂπερ ὁ Θεολόγος ὑπὶρ τ<sup>10</sup> ὑπερουσίου φωτὸς, τοῦ ἐν Πατρὶ καὶ Υἰῷ καὶ ἀγίψ Πνεύματι προσχυνουμένου τεθεολόγηκεν.

Έτι οῦ φησι Παλαμάς περί τοῦ ἐνὸς τρισυπστάτου Θεοῦ, τὸν αὐτὸν φάναι, ε Θεός ἐστι φῶς τὸ ἀκρότατον καὶ ἀπρόσιτον, , ἀλλὰ περί τοῦ νῦν ἀναπλασθέντος ὑπ' αὐτοῦ εἰρῆσθαι čήπου φωτός φιπ γὰρ ἐν τῷ λόγψ τῷ αὐτῷ, ε Ποῦ τοίνυν τὸ μεταξῦ Θεοῦ τε καὶ ἀγ;έλων ὑπὸ Βαρλαὰμ καὶ ᾿Ακινοῦνου ἀναπλαττόμενον φῶς, ἕ μήτε Θεός ἐστι μήτ' ἔγτε-



λόγου λέγοντος, « Τοῦτο ἐν νοητοίς είναι τὸ ἀχρότατον φως (δηλονότι την Θεόν), δπερ ήλιος έν αίσθητοίς. ) Φανερόν μέν ούν ότι τά έαυτοῦ όνείδη χαί τές παρ' αύτοῦ κατασκευασθείσας βλασφημίας τοις άλλοις προστρίδεται. Ούτος γάρ έστιν ό άναπλάσας οώς έν ύποστάσει πνευματικώς όρασθαι, και μήτ obstav sivas Oslav, phr' dyredinhv, radry nal thu μιταξύ θεού τε και άγγέλου συστησάμενος υπαρξιν. Συγκεχωρήσθω δ' δμως της διαδολής, πράγματος συνήθους αύτῷ διὰ πάντα · ἐχείνα δὲ μόνα σχοπείτω τις, & xal èv τῷ πρό τούτου διεληλύθαμεν, τῆς xaτà θεού συχοφαντίας παραληρήματα. 'Ως δοικε γάρ, τό ύλιχον τοῦτο μόνον χαι παχυμερές άνατρέπει, εί δ' άλλα πάντα συγχωρεί τῷ τούτου φωτί λέγεelsı,

Έτι ού φησι Παλαμάς περί του θεού Λόγου το δείον Εύαγγέλιον είρηχέναι, « "Ην τό φώς το άληβινόν, > xal τά έξης · άλλά περί του άναπλασθέντος κί φαντασθέντος αύτῷ, χαθάπερ ήχηχόειτε, φωτός. Φησί γλρ έν τοίς αύτοις, λόγω τετάρτω οδ ή άρχή, Υποφιθυρίσας τοίνυν την είς το μέγα φώς «Τοιγαρούν το φως έχεινο σύμσολόν τε χαι φως άληθινδν, χαι ούχ άληθινδν άπλως, άλλ' αύτο το άληθινον ύπηρχε φώς, ώς και ό μέγας Βασίλειος φησίν · Εί άληθινόν φώς ήν ό Υίος, ήν το φώς το άληθινον δ φωτίζει πάντα άνθρωπον έρχόμενον είς τον χόσμον.» τη συνήθει κάν τούτφ χρώμενος διαδολη, ωσπερ περί δύο φώτων άληθινών τον μέγαν διαλαμδάνοντα τίθησι · και ούχ άπλως δύο, άλλά την μέν του θεου C Λόγον ήγου μενον φώς άληθενδν και μερικόν, το δε περ' αύτου φαντασθέν φώς έπόμενον χαί χαθόλου. ώσανει έλεγεν, Εί έστιν άνθρωπος, έστι χαι ζώον. Άλλα μερικών φώς είναι τον Κύριον ούδεις πω μέχρι και τήμερον είρηκεν · άπολελυμένως γάρ έαυτον όνομάσας, « Έγώ είμι το φώς, » ούδεμίαν παρηχεν ύπόνοιαν τοίς άπό του μερικόν αύτον ύποτίθεσθαι φῶς βλασφημείν αίρουμένοις. Ούχ ούτω λοιπλυ νοητίου την τοῦ μεγάλου φήσιν · άλλ' ένος δυτος τοῦ φωτός τοῦ άληθινοῦ, τῷ έξισάζοντ χεχρησθαι συμδαίνειν των τρόπων. 'Ως αν εί ελεγεν, Εί γαρ άνθρωπός έστιν, έστι χαι ζώον λογικλυ θνητόν · ούδέν έτερον δηλούντος του άνθρώπου, άλλ' ή το ζώον λογιχόν θνητόν.

Έτι ού φησι Παλαμάς την ύπερούσιον ούσίαν χαι δύναμιν τον Ενα τρισυπόστατον Θεόν, των έφετων είναι το άχρότατον · άλλά τον ώς φώς αύτω φανταοθέντα δαίμονα και κακώς ύπ' αύτου θεοποιηθέντα τήμερον. Φησί γάρ έν λόγφ τῷ αὐτῷ, « Εί γάρ χαί φώς έχει την έπωνυμίαν, άλλά χαι φώς άληθινόν χαλείται · μάλλον δέ αύτο το άληθινον φως, δώς ίμάτιον ό Θεός άναβάλλεται. Καί ίνα τάν μέσω άδιάρθρωτα και άσύμδλητα παρώ, ε Φώς > φησί, ι τοίς άγίοις όρώμενον, χαλ τούτοις έν πνεύματι. > Είτ' επάγει εναντία πάντως έαυτώ. ε Φώς ώ ένε-

<sup>23</sup> Joan. 1, 19. <sup>34</sup> Joan. xii, 46.

(2) Orat. 34. ex Platone.

λος, έλλ' ύλιπόν και παχυμερές ; » και ταῦτα τοῦ Θεο- A terrenum quid ac crassum est ? » idque cum Theologus dicat (2): « Iloc in intelligibilibus esse supre mum lumen» (Deum scilicet) equed est sol in sensibilibus.• Manifestum igitur est, sua ipsum probra, et quas cudit blasphemias, alfis tribuere. Hilius enim commentum est, quod lumen in substantia spiritaliter videatur, ac neque divina essentia sit, nec angelica; quique proinde rem hanc, Deum inter atque 'angelum, statuerit. Enimvero a calumnize labe purum esse sinamus, quæ res illi sic ubique ex genio est ac consueta : hæc vero solum quis consideret que superiori capite edisservimus, columnize in Deum deliria. Nam, ut videtur, unum hoc terrenum crassæque substantiæ evertit, reliqua vero omnia ut dicatur suum illud lumen concedit.

> Ad hæc ait Palamas, non dixisse Evangelium de Deo Verbo : « Erat lux vera 38, et quæ sequentur, sed de illa quam confinzit ac videre existimat, luce. Ait enim in lisdem, sermone quarto, cujus initium; Submurmurans enim quæ est in magnum lumen : «Itaque lumen illud, tum symbolum est, tum lux vera. Nec quovis modo lux vera, sed ipsa lux vera erat, utietiam ait magnus Basilius : Si vera lux Filius, erat lux illa vera, quæ illuminat omnem hominem vepientem in hunc mundum; > hic quoque 'consueta usus calumnia, velut de duplici locutum luce vera. virum magnum ponit; nec quovis modo duplici. sed ita ut Dei Verbum, lux prior sit et particularis; quod vero ille lumen comminiscitur ac videre putat, sequens ac universalis. Ac si diceret : Si est homo, etiam animal est. Enimvero, Dominum lucem esse particularem, nemo hactenus dixit : cum se enim ipse absolute nominaverit : Ego sum lux \*, nullam ansam præbuit, quibus blasphemate constitutum sit, nt particularo ipsum lumen existiment. Nec jam ita accipienda magui Basilii auctoritas ac sententia, sed cum una sit lux vera, exæquandi modo usus est terminisque in idem valentibus, ac si diceret : Nam si homo est, est et animal utens ratione, mortale; cum homo nihil aliud significet, quam animal rationale mortale.

Præterea non dicit Palamas, supersubstantialem substantiam atque virtutem, Deum trine subsistentem, supremum appetibilium esse, sed quem luminis specie commentus est dæmonem, et quem male hodie Deum consecravit. Ait enim in eodem sermone : c Quanquam enits lumen appellationem habet, verum lux quoque vera auncupatur. Quinimo ipsa lux vera, quam Deus induit sicut vestimentum. > Et ut interjecta indistincta incompactaque omittam : « Lumen, inquit, quod a sanclis videtor, iisque in spiritu. > Deinde subjungit, quæ

603

69 i

illi omnino contraria sint : « Lumen, in quod An- A pelderv of άγγελοι το όμμα ου σθένουσι· φώς, δ geli aciem desigere non possunt : lumen quod laudant angeli, > quo omnis cœlestium spiritalis ornatus spiritali epulans ratione, Verbi in nos propensissimæ benignitatis ac clementiæ, manifestissimum argumentum præbet. > Ac rursus post multa divina nomina : « Lumen, inquit, quo Deus vere cernitur. )

Manifestum igitur est qui funesto impioque consilio cuncta misceat, his quidem qui eodem ac ille agantur furore, dicere Deum vere videri, id est, phantasiam hanc nec vere exsistens lumen; angelos vero, nec aciem in ipsum defigere dignatur. Hactenusque ex his aliisque a me omissis præ tanta rei futilitate ac ineptia, supremum de- Β παρήχα βωμολοχίαν, των έφετων το άχριτατου την si 'erabilium impiam phantasiæ suæ emotionem erroremque vocal.

Præterea non dicit Palamas evangelicam sententiam : « Deum nemo vidit unquam 28, » ac Apostolicam : • Quem nullus hominum vidit, neque videre potest.36, > universim Dei visionem negare, sed quod ita dicitur, verum exponit de essentia; de cogitato autem ipsi lumine, cum sus deque Deum conflicatur, congenitamque et nativam et substantialem Dei virtutem et operationem ipsum offirmans, negat comprehendi ; tametsi quod Denin indefinite dixit, adjunxitque particulam negantem, • nemo, > vel si alius esset Deus Palamico sensu alque commento, ea negatione ac sententia comprehenderetur.

## CAPUT VI.

#### Quamodo ex talium sermonum aggregatione, is quem Palamas comminiscitur, ipsum non vere exsistentem ac substantia Deum, Creator appareat arbiterque omnis creaturæ, ac omnis beatitatis finis.

Pene ita Palamica omnis nugacitas, talibus sus deque comprehensa est vanitatibus, atque bis longe deterioribus. Ut ergo resumendo, atque hac juoque parte repetito calculo colligendo, novi Dei productionem apparitionemque consideremus, primum quidem, ejus tum ortum complectitur, tam commercium, cum bis qui vident ipsum ; item rationes quisnam tandem exsistat, quodque non separata ab eo deltate, ipse est omnia et in ipso sunt n omnia, ipseque prior omnibus est : propter eos tamen qui in tenebris inclusi sunt aspirantque, atque ad umbilicum innixam genam inferiorem habent, inque ipsum immote intendunt oculum, visibilis efficiatur. Secun lum, manifestissime et gul credatur, Deum hune esse probat. Tertium, etiam enni vere videri docet. Quartum, hunc quogue Deum esse qui omnibus uniatur, astruit. Quintum, etiam hujus rerum universitatis auctorem eum pronuntiat. Sextum, mundi ejus qui mente intelligitur et qui senso percipitur, lumen esse supremum et inaccessum, tradit. Septimum, nedum illum supremum lumen, sed et verum contendit.

\*\* Joan 1, 18. \*\* I Tim. vi, 16.

δοξάζουσιν άγγελοι · φ πάσα των ύπερχοσμίων ή νοητή διαχόσμησις άθλως έστιωμένη, τεχμήριον έναργέστατον τίθεται τῆς περί ήμας τοῦ Λόγου φι λανθρωπίας. > Και πάλιν μετά πολλάς τάς θεωνυ. μίας, « Φώς, » φησί, « δι' ού κατά άλήθειαν ό θεός opātai. )

Φανερόν οῦν ὅτι σχαιῶς καὶ ἀθέως τὰ πάντα μιγνύων, τοίς μέν κατ' αύτον δαιμονώσιν όρασθαί φησι κατά άλήθειαν τον Θεόν, είτουν την φαντασίαν ταύτην την άνυπόστατον · τους δε άγγελους ούχ άξιος πρός αύτλν ένερείδειν δύνασθαι το δμμα. Τέως δ' έχ τούτων τε χαί των άλλων, & διά την ένοῦσαν άθεον της φαντασίας αύτοῦ παρατροπήν και πλάνην άποχαλεί.

Ετι οδ φησι Παλαμάς την εύαγγελικήν απόφασιν τήν, ( Θεόν ούδεις έώραχε πώποτε, ) λέγουσαν, χαι την αποστολικην, , "Ον είδεν ούδεις, ούδε ίδειν δύναται, > χαθόλου την τοῦ Θεοῦ δρασιν άποτρέπεσθαι · άλλά περί μέν τῆς θοίας οὐσίας άληθη τον λόγον εκλαμδάνει περί δε του φαντασθέντος αύτώ φωτός, Θεόν άνω τε και κάτω άνομολογών, και την ξμφυτον και φυσικήν και ούσιώδη δύναμιν και ένέργειαν του θεού τούτον είναι διατεινόμενος, ού φησι περιλαμδάνειν. Καίτοι γε Θεόν άορίστως είπζη, xal το oudsig έπαγαγών, είγε xal Ετερο; Θεός ήν C χατά τον Παλαμάν, περιειλημμένος ήν τη άποφά-GEL.

## КЕФЛЛ. С.

Όπως ἐκ τῆς ἐπισυναγωγῆς τῶν τοιούτων Ιόγων ό τῷ Παλαμά φαντασθείς ἀrούσιος Θεός δη-μιουργός και διοικητής ἀraφairetai κάσης κτίσεως, και τέλος πάσης μακαριότητος.

Σχεδόν μέν ούν πάσα Παλαμική τερατεία, τοσαύταις άνω και κάτω διείληπται ματαιότησι, xol πολλώ τούτων χείροσιν. "Ιν' ούν άναλαθόντες κατοπτεύσωμεν, επιλογιζόμενοι και κατά τούτο το μέρος, την του νέου Θεού προαγωγην χαι επιφάνειαν, τό μέν πρώτον περιέχει γένεσίν τε τούτου, κα! καινωνίαν μετά των όρώντων αύτόν · xal λόγους, έποιό; τις ων τυγχάνει, και ότι μή χωριζομένης αύτου της θεότητο; αύτός έστι τα πάντα, χαί έν αύτῷ τά πάντα, και προ πάντων αυτός · άλλα δια τους έγxλειομένους τῷ σκότει, xal είσπνίοντας, xal πρός τῷ όμφαλῷ την κάτω γένυν έρηρεισμένην έχοντας, και πρός αύτον τον όφθαλμον άκλινώς τείνοντας, όρατός γινόμενος. Το δε δεύτερον, άριδηλότατα καί πιστευόμενον είναι τοῦτον Θεόν παρίστησι. Τὸ όλ τρίτον, και κυρίω; αύτον όρασθαι δυγματίζει. Το έ τέταρτον, κάι τούτον είναι τον ένούμενον άπεσι Θεόν διασχευάζει. Το δε πέμπτον, χαι δημιουργών τοῦδε τοῦ παντός ἀποφαίνεται. Τὸ δὲ Εχτον, τοῦ νοητου διαχόσμου χαι του αίσθητου φώς είναι τουτο το άχρότατον και άπρόσιτον ύπετ(βησι. Το δε Εδδομον, ού μόνον το άχρότατον αύτον είναι φῶς, άλλά χαι το



## PALAMITICARUM TRANSGRESSIONUM LIBER.

τό άχρότατον των έφετων χαι πάσαν την μαχαριότητα τόν τοιούτον είναι Θεόν έπισχυροί.

Πρός Θεοῦ (τοῦ τρισυποστάτου φημί, και πάλαι μέν πάσιν ένος χοινή πρεσδευομένου Θεού, νυνί δέ τοίς διωχομένοις ήμεν μόνου Θεού), «Ε τούτω χαταλέλοιπε Παλαμάς πρός το Θεόν είναι; Εί γάρ το φώς τούτο τό μή δν ούσία Θεού λέγει μεν πρό πάντων είναι κα! έν αύτῷ τὰ πάντα · όρασθαι δε ώς θεόν καί ένοῦσθαι τοῖς πάσι, και δημιουργείν και. συνέχειν τα πάντα, το άχρότατον και άληθινον και τέλος πάσης μαχαριότητος αύτο τυγχάνου δν, ποίαν άφήχε ) ατρείαν τῷ πάλαι πρεσδευομένω Θεῷ, χαι . δν ύπερχείμενον αύτος άποχαλεί πρός άντιδιαστολήν του νυν όφειμένου Θεού; Φανερόν ούν. έχ τούτων ότι πάσαν ύφελόμενος Θεού λατρείαν, τη τούτου φέρων υπέθηκεν ως φαντασία και ταύτην μόνην πρεσδεύει πρύτανιν και διοικητήν του παντός.

Έτι πάσα λατρεία και προσκύνησις τη τρισυποπάτψ παρ' ήμων προσάγεται φύσει, ώς σωτήρι χαι δημιουργώ πάντων, καθό φασίν, « "Ακτιστε φύσις ή τῶν δλων δημιουργός. > "Αν δὲ τὸ Παλαμικὸν φῶς, όπερ ούχ έστιν ή ούσία του Θεού, ταύτα πάντα ποιεί και πραγματεύεται, τούτφ μάλιστα και την προσχύνησιν χαι την λατρείαν άπονέμειν άνάγχη, zzi obx Exs!vn.

Έτι χατά τρείς τρόπους οι άνθρωποι τῷ Θείψ προσανέχειν άναγχάζονται. Εχ τε των παρελθάντων, έτι δημιουργός, έχ τε των ένεστώτων, δτι σωτήρ C Ια τε των μελλόντων, ότι τε φοδερός διά την διx2:03ύνην · xal δτι τέλος αύτος των έφετων. Εί τοίουν, ως φησε Παλαμάς, ανέπαφός έστι τούτων ή θεία ούαία, ούδε ταύτη προσανίχειν άνάγχη.

Έτι, εί το Παλαμικόν φώς, και όπερ αύτος έντος xal έχτος τών σπλάγχνων συνιστάμενον χαθορά. τουτό έστι των έφετών το έσχατον και ο πας της μαχαριότητος λόγος, απελήλαται του μέσου χαθάπαξ καί θεία ούσία, και παν ότιοῦν ἔτερον περί ταύτις ήμιν πιστευόμενον, μόνον δ' έκεινο Θεός. "Αλογοι γάρ του έσχάτου και τελευταίου των άγαθων έ χατώτερον ζητείν. Όρθως άρα και ήμεις ελέγομεν ταύτην άχριδώς είναι την άποστασίαν, ην ό μαχάριο; είρηκε Παύλος έν έσχάτοις παβρησιάσεσθαι D 

dirflinds diareiveral. To de bydeos apoc exclusic, A Octavum proctores, supremum appetibilium omnisque beatitatis cumulum, istiusmodi asserit.

۰.

Per Deum rogo (Deum nimirum trine subsistentem, ac quem omnes communiter unum Deum sentirent, nuncque nobis qui persecutionem patimur solus Deus exsistat), quidnam illi Palamas fecit reliquum ut Deus audiret ? Nam si lumen istud, quod non est Dei essentia, ante omnia esse dicit, et in ipso esse omnia, atque videri ut Deum, et uniri omnibus, et creare omnia et conservare; cum supremum et verum sit ac omnis beatitatis finis, quemnam cultum reliquit Dep pridem venerationem habenti, et quem ipse eminentem vocat, quo distinguatur ab eo qui nunc est, inferiori Deo ? Manifestum itaque est, ablata Deo omni veneratione ac numine, ejus ut lumen est simulacro detulisse : hocque unum docere rerum universitatis arbitrum ac gubernatorem esse.

Præterea si omnis cultus et adoratio, naturæ trine subsistenti a nobis defertur, ut qua omnium salus sit ac creatio, quemadmodum aiunt, « Increata natura, quæ universorum creatrix cs. > Siquidem igitur, Palamicum lumen cuncta hæc præstat ac operatur, huic maxime adorationem cultumque tribuamus necesso est, non illi.

Ad hæc homines tribus modis necesse habent ut animum Deo adhibeant : ex præteritis, quod rerum conditor sit; ex præsentibus quod servator sit, exque futuris, quod propter justitiam tremendus sit, quodque item finis appetibilium sit. Si quidem igitur, ut auctor est Palamas, divina substantia hæc non attingat ab eisque immunis sit, nec illi animum adhibere necesse sit.

Præterea si Palamicum lumen, quodque ille intra extraque viscera consistens videt, hoc scilicet supremum appetibilium est totaque beatitatis ratio, sublata semel e medio est tum divina essentia, tum quidquid aliud de illa a nobis creditur, nee præter illud ullup alius Deus est. Absurdum namque est, eo quod supremum extremumque bonorum est, ulterius aliquid quærere. Recto igitur nos quoque dicebamus, esse hanc vere defectionem, quam dixit beatus Paulus in novissimis temporihue sees instituram "

Digitized by Google

691

# ΤΩΝ ΠΑΛΑΜΙΚΩΝ ΠΑΡΑΒΑΣΕΩΝ

## ΛΟΓΟΣ ΤΕΤΑΡΤΟΣ.

°Οτι παρά πασαν Χριστιανικήν κατάστασιν ή των Παλαμιτών Έκκλησία συνέστη · περί § ζητείται ζ.

# PALAMITICARUM TRANSGRESSIONUM

## SEBMO IV.

Præter omnem Christianitatis ritum ac ordinem conflatam esse Palamitarum Beclesiam; de guo quæruntur decem.

C

## INDEX CAPITUN.

1. Quænam ratio sit, sanctæ Det Ecclesiæ.

- Num propter hunc talem ac illum, qui patriarcha exsistat, sancta Dei Ecclesia dicatur.
- **5.** Num sancta Dei Ecclesia, qua et antequam constitueretur, a divina sacraque synodo abrogata sit et anathemati subjecta.
- Num saueta Dei Ecclesia sit, quæ ob confusionem ac proditionis mercedem principatum constituit.
- 5. Num sancta Dei Ecclesia, qua ob libertatem jurisque præsumptam licentiam, eum sibi in patriarcham præfecit, qui prius canonicis obstrictus criminibus, omui fuerat sacerdotio abdicatus.
- 6. Num sancta Dei Ecclesia, quæ, cum sit unus grez, duos simul patriarchas, quorum alter altorum dejiciat, invicemque tumulinuntes, retineat atque prædicet.
- 7. Num sancia Dei Ecclesia, que tot profamas vocum novitates palam sit professa.
- 8. Num sancia Dei Ecclesia, quæ post impiam fidei novationem, cosdem sanciorum judices et accusatores corrogavit.
- 9. Num sancta Dei Ecclesia, que varias tentationes lonyaque exsilia et carceres ac custodias adversus vera, justos omnes piosque decrevit.
- 10. Num sancta Dei Ecclesia, quæ tabulas testamentorum infringat, virorumque divinorum cadavera, insepulta projiciat.

## CAPUT I.

i

Que sit ratio sancie Dei Ecclesie.

Tanta igitur hæreseon colluvie, talique defe-

## ΠΊΝΑΖ ΤΩΝ ΚΕΦΑΛΑΙΩΝ.

- c. Τις Ιστιν ό λόγος τῆς τοῦ Θεοῦ ἀγίας Ἐκκλη· σίας.
- β'. Εί διά τον δείνα και τον δείνα κατριαρχεύωτα άγ/α του Θεού Ἐκκλησία λέγεται.
- Υ΄. Εἰ ἀγία τοῦ Θεοῦ ἐστιΥ ἘΧΧλησία ἡ πρό τιῦ καὶ συστῆναι παρὰ τῆς θείας καὶ ἰspāς ευτόδου καθαιρεθείσα, καὶ τῷ ἀναθέματι παρακιμgobiσa.
- δ. Εί άγια τοῦ θεοῦ ἐστιν Ἐκκλησία ἡ διὰ σύγχυση καὶ μισθὸν προδοσίας τὴν ἀρχήν συστῶσα.
- ε'. Εἰ ἀγία (τοῦ Θεοῦ ἐστικ Ἐκκλησία ἡ δι' αὐτοκομίακ εἰς πατριάρχηκ ἐκυτῆς ἐκαδί ξασα τὸκ πρότεροκ ἐκὶ.κακοκικοῖς ἐγκλήμασι πέσης ἰερωσύκης παθαιρεθέκτα.
- 5. Εἰ ἀγία τοῦ Θεοῦ ἀστιτ ἘΧΧΑησία ἡ μῶς Κοίμτης Χατὰ τὸ αὐτὸ δύο κατριάρχας ἀrτικαθαιροῦντας ἀλλήλους καὶ συστασιάζοντας καρακατέχουσα καὶ ἀινικηρύπτουσα.
- ζ'. Βί άγία τοῦ Θεοῦ ἐστικ Ἐκκλησία ἡ τοσαυτας βεβήλους καικοφωνίας καιόδησία ἀroμολογήσασα.
- η'. Εἰ ἀγία τοῦ Θεοῦ ἐστιτ ἘΧΧλησία ἡ μετά την ἄθεον καινοτομίαν τῆς κίστεως τοἰ ς αὐτοὺς κριτάς καί κατηγόρους ἐτῶν ἀγίων ἐκισωριὐσασα.
- V. El άγια τοῦ Θεοῦ ἐστιν ἘΧΧλησία ή ποιχίλους πειρασμούς και μακράς ἐξορίας και καταχλείσεις και φυλακάς παντός κατα-
- ψηφισαμέτη δικαίου καὶ εὐσεδοῦς ἀνδρός ν'. Εἰ ἀγία τοῦ Θεοῦ ἐστιν Ἐκκλησία ἡ διαθηκῶν κατατολμῶσα, καὶ τῶν θείων ἀδρῶν respoùς ἀτάφους ἐξέβίφθαι καρασκινάζουσα.

#### KEØAA. A'.

Τίς έστιν ό λόγος τῆς τοῦ Θεοῦ ἀγίας Ἐκκίη· σίας.

Mera rosourcev rolvuv rev alpéaseuv xal rocaviti



## PALAMITICARUM TRANSGRESSICNUM LIBER.

ric anortáous ciongohoac o Malaude, nal to uto A tione adorsus Palamas ; ac cum primum tres quaπρώτον τρείς ή τέτταρας έαυτῷ μαθητεύσας, ένίους δε xal των έν τῷ Ίερῷ δρει παρυποχλέψας, έπιδοώμενος ώς άρα Βαρλαάμ τάς έχεσταχοῦ θεοφαwias, xai tas allor' allas mpayuateubelous. tois. πύπητε μακαρίοις ελλάμψεις, διασύρει, και πάσαν. ένστρέπει μοναχικήν κατάστασιν και τούτους διά. ευίτων ύποσύρας, χαι ύποσημήναι δι' άπλότητα rapasxeuása; tóv szediastévta xatá tříc eúsebelac. Topov testvov, by set in top toxou tenuvupla; caçüç ήξίωσεν· Επειτα και έπι την Μεγάλην πόλιν ilanas, xal si per brodeuxvus to the docedelas όμοῦ και ἀπάτης γραμματείον, τί δὲ τοὺς ἡκολουbrxira; dvaidela; inéxxaupa xal dooleoxla; napiστών, έχεινο περιφανώς πρός ένίους τών δυνατών έξινυσεν, δ φησιν ό μέγας 'Απόστολος · « Έσται Β χαιρός, ότε της ύγιαινούσης διδασκαλία; ούχ άνifortai, alla xata tag idla; induplas iautois επισωρεύσουσε διδάσχάλους, χνηθόμενοι την άκοην. Καλ άπό μέν της άληθείας την άχοην άποστρέψουσι· έπλ δέ τούς μύθους έχτραπήσονται.» Καί ούδε τούτους άπλώς και ώς έτυχεν, άλλ' ώς άν. tule passing, πόνοις πρότερον μαπροίς και πάσι wis apesusous apos the the apends along a seριποίησιν.

Τούς ούν ούτως έπισωρευθέντας έαυτοίς διδασxilou;, ruy sporatur dinvuouerus, eig 'Exadnotar καταστήσαντες, και ταύτην του Θεού δνομάσαντις, πάντας ελαύνουσιν έπι την θρηπκείαν « Η άπερ και ήμεζ του παρόνοα συνεστησάμεθα λόγον, παριστώντες τά τῆς Έχχλησίας ταύτης όπως προί-6η, x21 ώς ού δικαίως, ούδ' όσίως τῷ προσρήματι with lightas.

Προσέχειν & άξιον, ώς οδ κατά πάντων ήμεν ό λόγος προήχται των νύν ταύτην συμπληρούντων, άλλά περί μόνων τούτων ταύτην την άρχην συστησαμένων, εδαριθμήτων τινών δντων, και σχεδόν αύτων των ήμιν έπι μαρτυρία μνημονευομένων. Ούτε τάρ περί των τόν άριθμόν μόνον συμπληρούν-נשי מימיאה אלידוי, סטרב דויטב דשי לי מבושאמט διαπρεπόντων, του χαιρού τούτο χαι της συνηθείας. χεταναγχάσαντος · ούτε μήν των δημοτιχών άνδρών, έργον τζν βίον, και ού την των δογμάτων πρόvolav Toloulléver.

'Ως αν δε πρότερον τον της 'Εχχλησίας του Θεού γνώμεν δρον, 'Αγία του Θεού Έχχλησία έστι χατά τό θεοπαράδοτα λόγια σύναξις ίερα ου μόνον έκ πλειόνων και μακαρίων άνδρων, άλλά και έξ έλαττόνων, έπι τῷ όνόματι τοῦ άληθινοῦ φωτό; τοῦ φωτίζοντος πάντα άνθρωπον ερχόμενον είς τον χόσμου συνελθούσα. 'Ο γάρ ίερο; έφησε που λόγος, ε Όπου είσι δύο ή τρείς συνηγμένοι είς τό έμον δνομα, έχει είμι έν μέσφ αύτών. •

"Ετι 'Αγία του Θεού έστιν 'Εχχλησία θίασος iepòs, σχοίνισμα χληρονομίας Χριστοῦ· Βασίλειον lepáreupa, dads περιούσιος Θεου, έπι τη πέτρα τῶν

tuorve discipulos sibi adjunxisset, atque adeo nonnullis in monte Sapeto obrepsisset, hoc nimirum Barlaamo crimini vortens, ac inde dicam seribans, tanquam ille, divinas usquam exhibitas apparitiones, allasque allis beatis viris factas viris illustrationes traduceret, ac monechorum institutum omne statumque everteret. Bisque artibus illis seductis, ac per simplicitatem, ut Tomun illum adversus pictatem tumultuaria pene opers conflatum, subscriberent, inductis (cui etiam ex loce palam appellationem indidit) ad Magnam deinceps profectus civitatem, ac, qua impletatis simul errorisque libellum ostendens, qua sequaces adjunctosque monachos impudentia garrulitatisque fomentum exhibens, id plane apud nonnullos magnatum effecit, quod dicit magnus Apostolus : «Erit tempus cum sanam doctrinam non sustinebunt, sed secundum desideria sua coacervabunt sibi magistros, quibus aures pruriant. Et a veritate guidem audium avertent, ad fabulas antem convertentur<sup>20</sup>. » Neque hos quovis modo ac temere, sed, ut quis dicat, ad principatum furtim javadendum eumque parandum, longis prius laboribus, ac cunctis que placeant, instructos.

Ecs igitur quos sibi magistros ita coacervassent, peractis tropuis, in Ecclesia constituentes, quam Dei nuncupassent, omwes ad cultum ac religionen cogunt, its clamantes ac edicentes : (Hac tenet ac Έκαλησία ταῦτα πρεσδεύει, > κεκραγότες. Δι' C docot Ecclesia. > Quamobrem nos quoque huncee tractatum ideireo composuimus, ut hanc Ecclesiam, qua provexerit, ratione ostendamus, nec juste sancteque cam sibi vindicare appellationem, monstremus.

> ld vero observemus opera pretium est, non in omnes qui cam nunc complent, nos sermonem intendere, sed de illis duntaxat loqui, qui huncce principatum constituerunt : pauci scilicet homines, as illere qui nobis inter testimonia memorantur. Neque enim opus est ut de illis dicamus, qui solum . numerum compleat, nec voro de ullis corum qui magistratibus (ulgent, cum et tempus, et cousuetudo ita cogant ac neque da popularibus vulgique hominibus, quibus opus, rita est; non dogmatum cura ac diligentia.

> Ut autem prius Ecclesiæ Del rationem sciamus. sancta Dei Ecclesia. est, juxta divinitus tradita et a Patribus accepta eloquia, saera congregatio, nedum ex pluribus ac beatis viris consurgens, sed ex iis etiam, qui minores suut, in nomine veri luminis, quod illuminat omnem bominem venientem in mundum \*\*; dixis enim quodam loco Verbum: (Ubi sunt duo vel tres congregati in nomine mes, ibi sum in medio corum 40.3

> i. Præterea sancta Dei Ecclesia est, sacer conventus, funiculus hæreditatis Christi 11, regale sacerdotium, populus acquisitionis Dei \*\*, in petra apostolicarum

<sup>44</sup> II Tim. 17, 3. <sup>39</sup> Joan. 1, 9. <sup>44</sup> Matth. xviii, 20. <sup>41</sup> Deut. xxxii, 9. <sup>43</sup> I Petr. 11, 9.

paternarumque traditionum fundata 44; nihilque A άποστολικιών και πατρικών παραδόσεων τεθεμελιωnovitatis admittens, ad evertenda quæ a principio suscepit dogmata. Ac partim cavit, monetque salutaris Sermo: ( Docentes eos,) inquit, (servare omnia, quecunque mandavi vobis \*\*, > partim divinus Apostolus : (Profanás vocum novitates devita ".) Ac rursus : «Etsi angelus de cœlo evangelizaverit, præterquam quod accepistis, etsi ego Paulus, Anathema sit 46,3

Ad hæc, sancta Dei Ecclesia est, divinarum humayarumque rorum magistra; et, ut auctor magnus Apostolus est: «Captivam in Christum ducens omnem cogitationem 47,, in communes scilicet de Deo rationes : atque ex illis, ut ait divinus Basilius, B omnem quæstionum ducens originem, eoque rursus referre studens. Quod si verbum aliquod Scripturæ inciderit, uti sancta ac universalis synodus Chalcedonensis statuit, non aliter exponens, quam Ecclesiæ lumina ac magistri libris suis ac scriptis exposuerunt : in nullo terminos jam positos transgrediens, aut a Patribus acceptam traditionem.

Postremo, sancta Dei Ecclesia est, Christi corporis membrorum integritas, ad unum reducta. caput, juxta quod dícum a Domino est: «Et erit unum ovile, unus pastor 48. ».

Comes vero necessario est, sic pulchre ex divinis eloquiis definitæ sanctæ Dei Ecclesiæ, «fructus-Spiritus.) His vero est auctore divo Apostolo : Cha- C ritas, gaudium, pax, lenitas benignitas, bonitas, fides, mansuetudo, continentia. Adversus istiusmodi non est lex ", ut quod spiritales sint ", omnique lege superiores, et ad quos magis spectet ut lege sanciant ac præcipiant, quam ut legum disciplina creditis ipsi dirigantur.

#### CAPUT II.

Num propter hunc talem ac illum, qui patriarchæ exsistant, sancta Dei Ecclesia dicitur.

His ita constitutis ac explicatis, considerare debet omnis Christianus, quænam vocanda sit sancta Dei Ecclesia, ac quinam qui in ea fulgeant: non quia quispiam arrepto throno pari sensu hominum sodalitium conflavit, quibus prius hujus illiusve D opinionis auctor exstiterit, ejuscemodi existimanda sancta Dei Ecclesia. Hoc enim dato, a principio videretur et Arianorum congregatio saucta Del Ecclesia: itemque Monothelitarum, ac Iconomachorom, cum multi talium diversique Sedem arripuerint, alque his qui nunc emerserant, longe plures synodos constituerint, omnemque terrarum orbem malitize labe complexi sint, cum pauci quidam, ipsique nullo pretio adversariis habiti reliqui essent, qui recta dogmata et intelligerent et docerent.

Præterea, juxta eam quam assignavimus, san-

μένη, και μηδέν τι καινοφανές επ' άναιρέσει των έξαρχῆς παραδεχομένη δογμάτων. Το μέν γάρ δ σωτήριος προησφαλίσατο Λόγος, « Διδάσχοντες αύτούς, , φησί, ε τηρείν πάντα, όσα ένετειλάμην ύμιν . το δ' δ θείος Άπόστολος, « Τάς βεδήλους καινοφωνίας περιίσταση. > Και πάλιν, « Κάν άγγελος έξ ούρανοῦ εὐαγγελίσηται παρ' ο παρελάδετε, χαν έγω Παύλος, άνάθεμα έστω. 🕽

"Ετι 'Αγία του Θεού έστιν Έκκλησία διδάσκαλος θείων και άνθρωπίνων πραγμάτων · και κατά την μεν Άπόστολον, ε αίχμαλωτίζουσα παν νόημα είς Χριστόν · > τουτέστι πρός τάς χοινάς περ! Θεού έννοίας · κάκ τούτων, ώς ό θείο; φησί Βασίλειος, άρχομένη πάντα ζητείν, και προς αύτλς πάλιν άποκαθιστάν πειράται · κάν γραφικόν έμπέση τι ότημα, ώς ή έν Χαλκηδόνι άγια και οικουμενική διορίστο σύνοδος, μή άλλως έρμηνεύουσα τοῦτο, ή ώς οἱ τῆς Έχχλησίας φωστήρες και διδάσκαλοι διά των οίχείων συγγραμμάτων παρέθεντο . έν ούδενε παραδαίνουσα τους ήδη τεθέντας δρους, ή την έχ των Πατέρων παράδοσιν

Έτι, 'Αγία τοῦ θεοῦ έστιν Έχκλησία σώματος όλομέλεια τοῦ Χριστοῦ, ἐπὶ μίαν ἀναγομένη κεφαλήν, χατά το είρημένον ύπο τοῦ Κυρίου, ε Και γενήσεται μία ποίμνη, είς ποεμήν. >

"Επεται δε εξ ανάγκης τη χαλώς εχ των θεουργών όρισθείση λογίων άγία τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησία ό χαρπός τοῦ Πνεύματος. 'Ο δέ έστι, χατά τον θείον Άπόστολον, Άγάπη, χαρά, είρηνη, μακροθυμία, χρηστότης, άγαθωσύνη, πίστις, πραότης, έγχράτειε. Κατά τῶν τοιούτων οὐχ Εστι νόμος · άτε πνευματιχών δντων, και νόμου παντός υπεραναδεδηχότων, xal νομοθετείν μαλλον ήτρίς έχ των νόμων εύθύνεσθαι דוסדבט גבלישא.

#### КЕФАЛ. В'.

Είδιά τόν δείνα και τόν δείνα πατριαρχεύοντα άγία τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησ/α λέγεται.

Τούτων διορισθέντων, σχοπείν προσήχει πάντα Χριστιανόν, τίνα τε δεί χαλείν άγίαν τοῦ Θεοῦ Έχxλησίαν, xal όποίους τους έν αύτη διαλάμποντας, και μη δτι τις ύπελάδετο του θρόνου, φατρίαν τών όμογνωμονούντων συστησάμενος, τάδε ή τάδε πρότερον φρονείν άναπείσας, τούς τοιούτους είναι νομίζειν άγίαν του Θεού Έχχλησίαν. Εί γάρ τουτ' ήν, εξαρχής εδόκει αν και ή των Αρειανών συναγωγή άγια του θεου Έκκλησία και ή των Μονθελητών, και ή των Είκονομάχων πολλών μίν τοιούτων και διαφόρων έπειλημμένων του θρόνου . μυριοπλασίους δε των νυν δντων συνόδους συστησαμένων, πάσαν δε την οίχουμένην περιλαβόντων τ τής χαχίας λύμη, εύαριθμήτων δέ τινων, χαι τοις άντιθέτοις έν ούδενε τεταγμένων των ύπολελειμμένων, είς το τα όρθα και νοείν και διδάσκειν δόγµata.

"Ετι, χατά τον δοθέντα της άνίας του Θεού Έχ-

\*\* Maith. xxviii, 20. \*\* I Tim. vi, 20. \*\* Galat. 1, 8. \*7 Il Cor, x, 5. \*\* Joan. x, 16-\*\* Epb. 11, 20. " Galat. v, 22, 23. " I Cor. 11, 15.

ppoveiv xal διδάσκειν όρθά. "Αν δε τοίς τεθείσιν άγτιπολιτεύηται, ούδε τοις όρισθείσι περιπλείεται, και του κατ' αύτον ούκ έστιν άγία του Θεού Έχχλησία. Ούχουν γεούδ' ό τοιούτος προσηχόντως ά, διαχούσειε τῆς Ιερας ταύτης χλήσεως. δοχεί δε μόνον μή τοιούτος ών.

Έτι θύραν οί πρό ήμῶν μή μόνον χαλείσθαι την τών περί Χριστού θείων δογμάτων όρθην Ευνοιαν axp:605 ¿5500000, מאאמ אמו דאי עבד' באאאקסומטדואאָ χαταστάσεως και κανονικής εύταξίας έπι τά θεία πρόσδαν. 'Ο τοίνων δι' άμφοτέρων τούτων είσαγόμενος έπι το ποίμνιον, πρόδηλον ότι δια της θύρας είσάγεται, χαι ποεμήν έστιν ο δ' άλλοθεν αναδαίνων αλέπτης έστι και ληστής, ώς ό ίερος έφησε Β 16705.

## ΚΕΦΑΛ. Γ'.

El árla του θεου 'Εκκλησία ή δια σύγχυσιν χαί μισθόν προδοσίας την άρχην συστάσα.

Ότι δ' ή των Παλαμιτών φατρία άγεννώς την άρχην συνέστη, συγχύσεως ούσα χαρπός και προδοσίας μισθός, ίσασι πάντες · και μαρτυρεί ουν έξαναλωθέντα πράγματα. Φαῦλοι γἀρ τοπρῶτον τὴν μεγάλην περινοστούντες πόλιν, διελέγοντο μέν τοί; έχτος άρχουσι περί προδοσίας. συνηγωνίζοντο δέ τος έν.ος στασιάζουσι, και πρός τούργον επέσπευών. Λαμπρά δ' άνεστακότες τά τῆς άπιστίας τρόπαια, πείθουσε τον βεδασιλευπίτα μισθον άλλον μηδένα έθελησαι παρασχείν αύτοι; των μαχρών εχείνων άγώνων, άλλ' ή μόνον την της χαινοτομίας άνάρφησιν λόγοις πρότερον αύτον έξαπατήσαντες πιθανοίς πρός ασέδειαν. Ο δε προσδαψιλεύεται σύν τή καινοτομία και την της Έκκλησίας προστασίαν. xal ούτω τὸ Παλαμικόν την άρχην είληφε συνέδριον, υπέχχαυμα προδοσίας δν και συγχύσιως Επαθλον.

Εί δε και μακρόθεν επισκέπτεσθαι ταῦτα δέοι xai xabéxactov inighteiv, the nepl tauta ourreaφείσαν τῷ μεγάλφ τῆς άληθείας άγωνιστῆ Νικηφόρφ διίτω τις βίδλον · και πάντ' άκριδώς είσεται, μηδενός έν έχείνοις άποδίοντα των είς άλήθειαν χαί χάλλος εύ ήσχημένων. Ούχουν γε ή έχ τοιούτων D άρχῶν συστάσα φατρία διχαίως άν άγία τοῦ Θεοῦ zaloito 'Exxingia.

Έτι, της είς την διδασχαλίαν προόδου χαι άρχης την ειρήνην ό Σωτηρ προέταξε. Φήσας γάρ τοπρώτον, ( Εἰρήνην την έμην δίδωμι δμίν, » Επιιτ' έπάγει, ε Καθώς άπέσταλκέ με δ Πατήρ, κάγώ πέμπω ύμαζ. » Φανερίν ούν ώς ή του Σωτηρο; είρήνη πάσης της κατά λόγον άρχιερωσύνης προηγείται. Άλλ' ή τών Παλαμιτών φατρία, έχ τοῦ έναντίου της ειρήνης, στάσεως και ταραχής την άρχην είλήφει εναντίως ούν τη του Θεου άγία Έχχλησία την άρχην συνέστη.

\*\* Joan. x, f. \*\* Joan xiv, 27. \*\* Joan. xx, 22.

χλησίας λόγον δεί τον ταύτης προϊστάμενου και A cia Dei Ecclesiæ rationem, operæ pretium est ut qui illi præficitur, tum quæ recta sunt sentiat, tum et doceat. Sin autem contraria, iis quæ posita sunt, via incedat, nec intra ea quæ definita sunt, sese contineat, sic quoque ad eum quod attinet, non est sancta Dei Ecclesia. Igitur ne talis quidem sacra hoc merito gaudeat appellatione, solumque videtur non talis conventus esse.

> Ad hæc ostium, qui nos præce sere, nedum rectam de divinis Christi dogmatis, serio statuerun!, exposueruntque vocari sententiam, sed eliam qui ecclesiastica constitutione et canonico ordine ad divina processus est. Qui igitur utrovis horum munere in gregem introducitur, is palam per ostium ingreditur, gregique aptatur; qui autem ascendit aliunde, fur est et latro, ut sacris oraculis proditum est #1.

## CAPUT III.

Num sancta Dei Ecclesia, quæ ob confusionem ac proditionis mercedem principatum constituit.

Quod autem Palanutarum sodalitium, degeneri constu sensuque pricipatum constituerit, confusionis fructus exsistens ac proditionis merces, noverunt omnes, ac lestantur, quæ nunc res perditæ sunt. Mali enim primum magnam circumobeunics civitatem, cum tribugis qui extra erant, de proditione sermonem conferebant, seditiosisque intre urbem socii accedebant, atque in rem utilem operani eis conferre satagebant; magnificis vero excitatis incredulitatis tropais, auctores sunt el qui functos imperio crat, ut unam hancillis longorum laborum, nec vero aliam velit rependere mercedem, ut scilicet nova eorum doctrina publicetur ; cum prins suasibilibus verbis seductum, al impietatem traxissent. Is vero majore liberalitate ad novationem, ctiam Ecclesia prafecturam adjuaxit ; inque enm modum, primum coeptum est Palamicum concilium, proditionis fomes exsistens ac confusionis præminm.

Sin vero etiam lize procul consideranda sint, ac velit quispiam singula discutere, is vero librum percurrat, quem magnus veritatis pugil Nicephorus conscripsit, ex quo exacte omnia noverit, cum in his, nulli sorum qui probe veritatem excoluerunt ac ornate scripserunt, imparvideri possu. Non igitar quod talibus conflatum auspiciis isodalitium est, merito sancia Dei Ecclesia voceur.

Præterca, ordinandæ doctrinæ ineundoque principatui, Salvator pacem præmisit. Cum enim primum dixisset : (Pacem meam do vobis ", > postea subdit : « Sicut misit me Pater, et ego mitto vos \*\*. » Manifestum igitur est, Salvatoris pacem, omni merito præire sacerdotio. Atqui Palamitarum sodalitas, contra ac a pace, a seditione tumultuque duxit exordium ; contrariis ergo Dei Ecclesiæ moribus primo conflata est.



Adhæe, omnis proditio ac nequitis, cum inter A maximas reipublicæ injurias damnaque computetur, gravissimis etiam legum pænis subjicitur. Illegikmum itaque, qui sic reus teneatur, ad ullum vocari ministerium, longeque magis legibus adversum, ut divinus illi principatus credatur.

Adhuc, operæ pretium est, ut quisquis ad episcopatum animarunque præfecturam vocatur, Dei in se testimonium circumferat. Id autem est : « Justus, irreprehensibilis, ab omni se malo abstinens<sup>14</sup>.» Secus vero Palamitæsibi conscii sint, siquidem recte animo judicare velint. Ergo etiam indigne sanctam Dei Ecclesiam arripuere ; noc jam merito sancta Dei Ecclesia vocandi sint, sed longe potiori jure a Dei Ecclesia segreges et apostatæ audierint.

#### CAPUT IV.

#### Num sancta Dei Ecclesia, quæ priusquam conflaretur a divina sanctaque synodo abjecta est et anathemati tradita.

Ut igitur que sie turpiter conflata sodalitas est, nedum quibus ex causis conflata sut, considerare velint, quibus sit constitutum, ut ea sapiant que Christi sunt ; sed ut adhuc majori dedecore habere cam existimaverint, ex his quoque que et ante proditiouem, in illos a vere sancta Dei Ecclesia gesta sunt, prenisque irrogatis, pauca ex sacris Illius commentariis in medium producam.

Beatæ igitur recordationis magnusque patriarcha ac confessor Joannes (1) in multis quidem diversisque C synodicis suis actionibus, Palamam, ac qui cum illo sentirent, a divinis excommunicatum ejectumque septis, sententia lats pronuutiavit. In defensione autem adversus Latrocinalem illam synodum cujus ezordium, Objiciunt quidam, ut suprema viri memorem recte facta ac merita : «Palamitas itaque, inquit, velut qui veritatem calumnientur eique detrahant, pravoque ac astute prior synodi sententias evertere satagant, excommulicationi, que est a sancta et consubstantiali et beata ac vivifica Trinitate, nostra mediecritas subjicit dirisque anathematis, quoadusque resiguerint et subesripserint, ac confessi veritatem fuerint. > Paucisque interjectis : « Quapropter, ipsum quoque Palamam et qui cum illo sentiunt, cunctosque nova illa dogmata defendentes, nec illa rejicientes, eidem excommunicationi subjicim**us.**,

Qui vero duo ac viginti numero episcopi synodum implevere, uno complexu, tum ante illos, tum ipsis sociis in rem pietatis gesta, sacro consignantes Tomo, ac qui prius excommunicati fuissent, uti audivistis, Palamitas, proditionis præmio munera consecutos, a Christo ejusque omni sacerdotio Έτι, πάσα προδοσία και πονηρία, μέγιστον δυ έν τοζς δημοσίοις άδίκημα, τοζς νόμοις είς χτίρους ὑπόχειται ποινάς. Παράνομον τοίνυν τον ούτως ὑπεύθυνον ἐπί τι λειτούργημα καλεΐν · πολλφ μάλλον παρανομώτερον ἐγχειρίζειν αὐτῷ τὴν τῶν θείων ἀρχήν.

Έτι δεί πάντα του πρός άρχιερωσύνην καλοίμενον, και ψυχῶν προστασίαν, την τοῦ Θεοῦ περιφίρειν ἐαυτῷ μαρτυρίαν ή δ' ἐστιν, « Δίκαιος, άμεμπτος, ἀπεχόμενος ἀπὸ παντὸς πονηροῦ. » Τοὐναντίον δὲ πῶν οἱ Παλαμίται συγγνοίεν ἀν ἐαυτις, εί γε ἰθέλουσιν ἀναξίως ἀρχοῦν και την τοῦ Θεοῦ ἀγίαν Ἐκκλησίαν ἐλαχον · και οὐκέτ' ἀν οῦτοι δικαίως ἀγία τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησία κληθείεν · μδιλον μὲν οῦν τῆς τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησίας ἀποστάτας δικαιότερου ἅν τις αὐτοὺς εἰναι φαίη.

#### KETAA. A'.

El άγία τοῦ Θεοῦ ἐστιτ Ἐκκλησία ἡ καὶ κρὸ τοῦ συστῆ**ται καρὰ τῆ**ς θείας καὶ ἰερᾶς συκ όδου καθαιρ**εθε**ίσα καὶ τῷ ἀraθέματι καρακιμφθείσα.

'Ως αν τοίνυν την ούτως αίσχρώς συστάσαν φε τρίαν μη μόνον έξ οίων τών άφορμών συνίστη σκοπείν έθέλοιεν οἱ τὰ τοῦ Χριστοῦ φρονείν βουλόμενοι, άλλ' Ετι ἀγεννέστερον Εχειν ήγοίντο, καὶ ἰξ ών κατ' αὐτῶν, καὶ πρὸ τοῦ την προδοσίαν αὐτοἰ; εἰς Εργον ἐκδῆναι, παρὰ τῆς ἀληθῶς ἀγίας τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησίας πέπρακται, ὀλίγα τῶν ἰερῶν ἐκείνης ὑπομνημάτων εἰς μέσον ἀγάγω.

Ο μέν ούν μακαρίτης και μέγας έν πατριάρχαι ό όμολογητής Ίωάννης έν πολλαίς μέν και διαφροις αύτοῦ συνοδικοίς πράξεσιν ἀποκήρυκτον θείων περιδόλων απεφήνατο Παλαμάν, και τους συμφρο-אסטאדמה מטרש · בא לב דה האאר כאא אאזדאיאא ומון νην σύνοδον άπολογία, ής ή άρχη, Προβάλλοιταί τινες, > ίνα τά τελευταία τάνδρός άναμνησθώ χατορ θώματα · · Τούς Παλαμίτας ούν, » φησίν, · ώ; συχοφαντούντας χαι διαδάλλοντας την άλήθειαν, χαί σχολιώς χαί πανούργως άνατρέπει πειρωμίνους τάς τῆς πρώτης συνόδου ἀποφάσεις, τῷ ἀπὸ the ariae xai opoousion xal paxapion xal fueprκής Τριάδος άφορισμώ ή μετριότης ήμών χαθυτο δάλλει, και άς ξά άναθέματος. Έως αν μετανοήσωπ χαι έπιγράφωσι χαι όμολογήσωσι την άλήθειαν. ) Και μετά τινα · ε Δι' & χαι αύτον τον Παλαμέν, χαι τους όμοφρονας αύτῷ χαι πάντας του; διεχάχούντας τά τοιαύτα χαινοφανή δόγματα χαί μή άποδαλλομένους αύτά, τῷ αύτῷ ἀφορισμῷ καθυπί-Balev. >

Οἱ δ' ὕστερον ἐπὶ δυοὶ καὶ είκοσι τἡν σύνδον ἀποπληροῦντες ἀρχιερείς, συλληπτικῶς τἀ τι πρ<sup>λ</sup> αὐτῶν ὑπὲρ τῆς εὐσεδείας πραχθέντα, καὶ μιτ΄ αὐτῶν εἰς ἰερὸν ἐπισημειούμενοι Τόμον καὶ τοῦ; πρότερον ἐκκηρύκτους δντας, ὡς ἡκηκόειτε, Πελαμίτας, ἄθλον προδοσίας τὰς ἀρχαιρεσίας πομισε-

\* Tit. 1, 8.

(1) Joannes patriarcha Pelamitis infensus; puto Beccus, non 6 Flúxus.

## PALAMITICARUM TRANSGRESSIONUM LIBER.

lepusing εκκόπτοντες, και τοις ίσοις αύτους καθυποδάλλοντες επιτιμίοις, ούτω φασίν εν Πράξει, fς h apyh, 'Aπούσατε, φυλαί τῆς τῆς και τλῶσ. σαι · ι Καλ πρώτον αύτίχα τον είς ύποψήφιον τελούντα της άγιωτάτης μητροπόλεως Μονεμδασίας Ισίδωρον πειρώνται των του Παλαμά και της έχείνου συμμορίας άποστήσαι δογμάτων. Ήν γάρ δή χαι ούτος είς των τά έχεινου φρονούντων, εί χαι λαθών ταίς άρχιερατικαίς ύπέπεσε ψήφοις. Άντίτυπον όξ και τοῦτον εύρηκότες και παντελώς άνένδοτον, τοῦ ἰεροῦ ἐχδάλλουσι βήματος, παρεσχευασμένον ήδη συλλειτουργείν πατριάρχη. Είτα και είς xp!σιν xaλουσιν. "Οδε φανερώς όμολογήσας ούχ αν aiptocovar to excluse, all al the years apobodivas used the 'Exxinolac, i douupowo; yeveοθα τῷ Παλαμά, εί τις βιάσαιτο άπαρνείται άρχιερωσύνην και εκκλησίαν, ής επεκηρύχθη επίσκοπος. ούπουν και καθαιρέσει συνοδική οποδάλλεται . ώς και μετά μιχρόν χειροτονηθήναι τής λαχούσης αύτλν 172004. 1

Ο δέ γε άρχηγος και προστάτης των βλασφημιών Ilalapäç, tà loa xal autos perà the étaipelas auτου χαταψηφισθείς (ούτε γάρ της ένστάσεως ένεδίίου, ούθ' όπωσοῦν καθυφίη τῆς άλόγου ἀδολεσχίας), ixxiouxto; Th; Exchnoize Ocou xal lepwouvn; ylνται, ως γε διέξεισι τα χατ' αύτων ύπομνήματα, σεσημασμένα ύπο το του τότε πατριαρχούντος της βασιλείας των πόλεων, ύπό τε του Θεού πόλεως 'Αν-דומצוגן, אמן ששי אנום צאמסדטי לאצוגאושי, דשי דב ישי כ ένθάδε παρόντων, και των είς τάς λαγούσας ιόντων. Firetas per obtwo of tootwo xadalpeous xal enisteou xat appla . el xat mugen finagmener she suτίμησιν, άντείχοντο της Ιερωσύνης, τολμηρώς άναφέροντες τάς μυστικάς έν άποκρύφω θυσίος.

Τό δ' έξης, είρηνης ούσης τη του Θεου Έχχλησία, και το μέρει τούτο των πραγμάτων ήσυχαζόντων, σφεδρά τις άντιπνεί λαίλαψ, έχ των του Σατανά πνευμάτων έχουσηθείσα, χαι πάν άνατρέπει xal μετατίθησι είς χλύδωνα χαλεπόν · xal τούς οδτο βλασφήμους άναφανέντας, τους ούτως άληθείας έχθρούς, έπι των πρώτων οιάκων καθίζει · xal izτων προστάτας τους άποστάτας • και ψυχών οίχονόμους, τούς παρανόμους.

Πολλάς & Εχων επιδειχνώναι των τε πατριαρχών και των ύπ' αύτους άρχιερέων κοινή τε και ιδία συνοδικής κατή των του Παλαμά δογμάτων άπυφάκι;, ίνα τάς πάσας παρώ, μιας και μόνης επιμνηοθήσομαι, ήν οι τότε παρείχον αρχιερείς γνώμην είς δείγμα της αύτων εύσε**δείας · • "Ο**τι μηδένα είς άρχιερωσύνης άξίωμα δέχεσθαι χρή των τάς χαινοφωνίας του Παλαμά στεργόντων και άποδεχομένων, ίως αν ταύταις έμμένη. >

Τηλιχούτων τοίνυν χατ' αύτῶν προχεχωρηχότων άγώνων και πράξεων, οι πάντ' άναιδείς άνθρωποι μηζέν τούτων ύπολογισάμενοι, επειδήπερ λαμπρώς

μίνους, Χριστού τε, και της κατ' αυτόν πάσης A abscindentes, nec non paribus cos consuris parnisque mancipantes, sic aiunt, in actione, cujus exordium : Audite tribus terræ et linguæ : «Ac primum statim, sanctissimæ Monembaseæ metropoleos suffraganeum exsistentem Isidorum, a Palamæ, ejusq. e factionis ac partiariorum dogmatis avocare conantur. Erat enim is quoque unus corum qui illius erant opinionis, quanquam imprudens, episcopalilms obnoxius factus sententiis est. Reluctantem vero illum inflexique prorsus animi ac propositi cum invenissent, e sacro tribunali ejiciunt, cum jam paratus esset cum patriarcha rem sacram facere unaque celebrare. Deinde etiam ad judicium vocant. Is vero, palam professus, nunquam se,quæ illørnur essent, recepturum, quin et animam potius trad.turum et Ecclesiam, quam ut a Palema dissentiret, si quæ illi vis adhiberetur, pontificali dignitati renuntiat, et Ecclesiz, cui Episcopus fuerat constitrtus. Itaque etiam synodicæ depositioni subjicitur, itæ ut paulo post alius ordinaretur ejus Ecclesia præsul, quam ille esset nactus.

> Qui autem blasphemiarum auspex caset ac Preses Palamas, ipee quoque pari cum sodalibus pugnacię innexus sententia (quippe cum nibil animi obnitentiam remitteret, ac vel minimum absonam nugacitatem ac garrulitatem misueret) ab Ecclesia Dei ac sacerdotio abdieatur, uti narrant, scripta in cos commentaria, regise urbis patriarchr, acc non Theopoleos Antiochiz, singulorumque episcoporum, tum qui nunc bic presentes sunt, tum qui in suas parochias jorunt, manu consignata. Inque enm modum illorum facta sidicatio est, interdictioque et ecssatio, quanquane nullo illi loco habentes inflictam occlesias:lea animadversione poenam, sacerdotium nihiteminus sibi retinentes, mysticas in occulto hostias temerario ausu offerebant.

Exinde vero, cum Dei Ecclesia pace gauderet alque hac parte quieto res statu essent, tarbo quidam ex adverso, vebementi erumpit impeta, Satanæ ventorum fatu excitus, cunctaque evenus ac in gravem transfert procellam : sicque blasphumos proditos, sie veritatis inimicos, primis gubeinaculis præficit'; sacrorumque ministres et saceρουργούς τούς άρρητουργούς άναδείχνυσι, και δογμά- n dotes nefaudarum obscenarumque rerum artifices facit, desertores, Jogmatum præsides, virosque sceleratos animarum ceconomos constituit.

> Cumque multas liceat, tum patriarcharum, tum subjectorum illis præsulum, communiter privatimque synodicas adversus Palainæ dogmata editas sententias repræsentare, ut omnes missas faciani, unius duntaxat meminero, quam, qui tune crant episcopi, ad suz ipsorum pietatis specimen, decreto sancivere : ( Neminem ad episcopatus dignitatem assumendum, qui Palamæ rocum novitates colat ac recipiat, quandiu in eis perseveraverit. »

> Tot igitur antisque in eos muneribus ac actionibus editis, viri per omnia impudenti ingenio præditi, nu'la horum habita ratione, quod splen-

70)

7:0

dide proditionem perfecerant, cunctis spretis di- A την προδοσίαν έξηνυσαν, παντων ύπερφρονήσαντες vinis regulis, ecclesiastica omni disciplina posthabita, sacerdotium miserabiles præda invadunt, ac impletatem palam profitentur; quibus obnoxii facti erant tremendas illas pænas floccifacientes sed, quæ tunc essent, sæculares secuti potestates, ipsi sibi canones fiunt atque regulæ ac leges : velutque sicarii, tanquam sua, quæ aliorum essent decerpunt. Nullaque justitize divinze, quæ sæpius nos ulciscitur, consideratione, ipsi scipsos fastu ingerunt, clamantes sanctam esse Dei Ecclesiam qui, ut audivistis, longe procul ab ea fuissent excommunicati. Non jam ergo ullo modo Palamitarum congregatio, sancta Dei Ecclesia.

Præterea, divina omnis actio ac humana, ex B præexsistentibus, ut plurimum judicatur. Ex his ergo Palamitarum congregatio, nedum profana convincitur, verum cliam cunctis repulsa coetus fidelium calculis ac sententiis.

Ad hæc, dupliciter ejicitur illegitima Palamitarum congregatio, tum scilicet quod primum a saera illa expalsa est synodo, tum quibus proditionis præmium, sacerdotium est consecuta.

Præterea, humanis potestatibus, primum quidem bonum est ut ordine ferantur, quandoque vero coutingat, ut et fortuna, divinis autem, ut solum semper ordine. Id quoque Dominus Petro ait : Et tu conversus, confirma fraires tuos 33. Quemnain igitur ordinem Palamitæ in sacris servave- c runt? Cujus synodi sententia dilutis prius criminibus, episcopatus adepti sunt? Quisnam vero est qui ejectam receperit, quique solvendi quibus tenebatur, facultatem habucrit ? Ne unum omnino indicare possint.

Sin autem latrocinalem illam synodum dixerint, quæ magnum pietatis propugnaculum concussit, primum quidem divinam sententiam diligenter attendant, quæ illos e vestigio redarguit. Una enim nocte, tum justum ut eis inutilem ostenderunt, tum ab hostibus comprehensi vinctique sunt. Deinde consideremus quod hi quidem erant, qui pornas illas ac depositiones, pari calculo decreverant, hi vero qui imperatori prius defectionis dicam D scripserant, ac illum quidem fidehum cœtu ejecerant, se vero juramentis dirisque exsecrandis, cum se nunquam recepturos, ac pro virili sua expulsuros, subjecerant. Quis ergo hæc, sic eis constituta prævaricatos, talibus absolvit, perjurosque, in quæ probaverant, innoxios fecit ?

Præterea vero his quoque sublatis, licet quidem episcopis, qui provincize subjecti sunt, ut sibi dignum eligant atque ordinent, aut etiam in ordinem cogant atque deponant, si criminum reum invenerint. Sine præside vero, nedum de dogmatis

<sup>43</sup> Luc. xxII, 52.

κανόνων θείων, πάσης έκκλησιαστικής εὐταξίας, συλώσι την Ιερωσύνην οι τάλανες, και παρέησιάζουσι την ασέδειαν, των πριν ύπαρξάντων κατ' αύτων φοδερών εχείνων επιτιμίων μηδένα λόγον πεποιημένοι, άλλά ταζς τηνικαῦτ' ἐξηκολουθηκότες κοσμικαίς έξουσίαις, χανόνες έαυτοίς οι αύτοι χαι τύποι γίνογται · καί καθάπερ άνδροφόνοι, ώ; οίκεία τὰ άλλότρια χαρπούνται. Και πρός την του θεού δίχην, ή συχνώς ήμας μέτεισι, μηδ' επιστρεφάμενοι, σοδούσιν ξαυτούς άναχράζοντες άγίαν είναι του Θεού Έχχλησίαν, οί πολλώ μαχρότερον, ώ; ήχηχόειτε, ταύτης εχχήρυχτοι. Ούχουν γε λοιπόν χατ' ούδένα τρόπον άγία του Θεού Έκκλησία ή των Παλαμιτών συναγωγή.

Ετι, πάσα πράξις θεία χαλ άνθρωπίνη έχ τών προϋπαρξάντων ώς τα πολλα χρίνεται. Έχ τούτων άρ' ούν ή των Παλαμιτών συναγωγή μή μόνον άνερος ελέγχεται, άλλα και πάσαις ψήφοις τοῦ τῶν όρθοδόξων πληρώματος άπεωσμένη.

Έτι, διττῶς ή τῶν Παλαμιτῶν ἐχδάλλεται παράνομος συναγωγή · οίς τε την άρχην ύπο της ιερίς έχείνης έξώσθη συνόδου, χαι οίς άθλον προδοσίας την Ιερωσύνην απηνέγχατο.

"Ετι, ταίς ανθρωπίναις εξουσίαις προηγουμενω μέν έστιν άχαθόν, άν χατά τάξιν φέρωνται. έπισυμδαίνον δ' ένίστε και το κατά τύχην • ταίς δε θείας μόνον άει το κατά τάξιν. Τοῦτο και ό Κύριο; ποζ τόν Πέτρον έφησε · « Καί σύ ἐπιστραφείς, στήριξ» τούς άδελφούς σου. > Τίνα τοίνυν τάξιν έν τοις ίεροίς οι Παλαμίται παρεφυλάξαντο ; 'Υπό ποίας δ' άθωωθέντες των πριν έγχλημάτων συνόδου, τὰς άρχιερωσύνας έχληρώσαντο; Καί τίς ηνό την έχελητον άναδεξάμενος, χαι τοῦ ταῦτα λύειν τὴν έξουσίαν άπειλημμένος; Ούχ έχουσι πάντως ούδένα δει**χ**νύναι.

Εί δε την ληστρικήν εκείνην είποιεν σύνολον, ή τόν μέγαν κατέσεισε τῆς εὐσεδείας πρόδολον · πρ.τον μέν την τοῦ Θεοῦ ψηφον χατανοςίτωσαν, ή τούτους παραπόδας άπήλεγξε. Μιζ γάρ νυχτί τόν τε δίκαιον ώς δύσχρηστον αύτοίς άνέφαινον, και ύπ των έχθρων συνελαμσάνοντο, χαι έδεσμούντο. Έπειτα σχεψάσθωσαν ώς ούτοι μέν ήσαν οί των έπιτιμίων εχείνων χαι των χαθαιρέσεων σύμψηφοι . ώ. τοι δ' ήσαν οί τον βεδασιλευχότα πρότερον άποστασίας γραψάμενοι • τον μέν εχχηρύττουσι τοῦ τών εύσεδούντων πληρώματης · έαυτούς δ' δρκοις καί ταίς παλαμναιοτάταις άραις ύποδάλλουσι, δεδέχθαι μέν αύτλν μηδέποτε, άπελαύνειν δε δση δύναμις. Τίς άρ' ούν ό και τούτους των τοιούτων επιλυσάμενος, ήθετηχότας μέν τὰ διεγνωσμένα, επιορχήσαντα; δὲ εἰς ἄπερ παρεδέξαντο;

Αλλως δε και τούτων περιηρημένων, έφείται γέν τοι; ύπό την επαρχίαν τελούσιν επισχόποις εαυτοί; τον άξιον επιλέγεσθαι και χειροθετείν, ή και καθα:ρείν έπ' έγχλήμασιν ήλωχότα · άνευ δέ τοῦ άρχοντος, μήτι γε περί δογμάτων χινείν άπηγόρευται



## PALAMITICABUM TRANSGRESSIONUM LIBER.

χλημάτων συνοδιαής έπι σχέψειως δείται · εί μή που τά των Άχεφάλων νοσοίεν. Ούχουν γε λοιπόν ούδε אזדה דס דט שוֹסָסָר צֹאַמטאָזָסמועד' מי חמאמשודמו θεσμούς έχχλησιαστικούς παρατετηρηκέναι.

713

#### ΚΕΦΑΛ. Ε'.

## El à la του θεού έστιν Έκκιησία, ή δι' αυτονοular sig πατριάρχην aunthe aradsi Earn ror aperepor est sarorisois erstigant storys ιερωσύνης καθαιςεθέντα.

Τοσαύταις τοίνων εύθύναις ύποκείμενοι, και ούτω caulus; xal avating Exoures. where ye apos to the ερωσύνης μέγα χρήμα μεταπηδάν, άλλά και δημοίμως τεθαρρηχότες έξουσίαις, και πάντη σφίσιν αδτοίς έπιτετροφότες, κατατολμώσι τών θείων και δία της προδοσίας την παρόησίαν άπειληφότες, τά τής Έχελησίας διοιχούσι πράγματα, αύτοσχεδ.άσπες ους αν ελοιντο πρός προστασίαν ψυχών. Δείταν δε αύτοις και άρχηγον επισυναγαγείν της ίαυτών δεισιδχιμονίας, τι μηχανώνται; Τον έπι cousie, ώς ή κατ' αύτου διέξεισι συνοδική πράξις, άτοπήμασεν ήλωκότα, και πάσης ίερ-σύνης έκπεπωκότα, μηδέν ύπολογισάμενοι, ού θείων θεσμών, ο τών χειμένων χανόνων, ού της εχχλησιαστικής τάξεως, άλλα τη αθτονομία της πλάνης πάντ' εί; έαυτούς άναφέροντες, ολονεί τινες θεσμοθέται καλ μυπηρίων άλλοκότων έψευρεταί, πατριάρχην άναφείνουσι, σφήλαντος, οίμαι, και κατά τοῦτο τές C γνώμας αύτων τοῦ Θεού, ζν' ώσεν εὐφώρατοι πάσιν, άνίερον την της άρχιερωσύνης άρχην χεκτημένοι, καί σφίσιν αύτοις άξίαν. Όσπερ γάρ τα άμδλώματα πολλάχις πρίν ή προελθείν πεπήρωται, και τούτοις ουαδέδηκε παθείν πρό του γενέσθαι καθαιρεθήναι, και δίκην άξίαν ύποσχειν της είς Επειτα καxondelas.

Ίν' νῶν τῆς πράξεως ἐχείνης ἐπιμνησθῶμεν, · Έλχλήθη, » φησι, · περί του υπαψηφίου της έγιωτάτης μητροπόλεως Μονεμδασίας Ιερομονάχου Ίσιδώρου τάδε χαι τάδε. Και τελευτών, ούτω λαληθέντων και τοῦ ποιητέου ζητηθέντος, διεγνώσθη x2! άπεφάνθη συνοδιχώς μηχέτι δείν τουτον ούτως έχοντα, ή είς ίερωσύνην, ή είς άρχιερωσύνην προσδιχθήναι. Ο γέρ πρό της είς την άρχιερωσύνην D έντελεχείας τά τοις άρχιερεύσιν άνήχοντα είργασμένος, τοίς τυραννοῦσί τε προσδιατιθέμενος, καὶ τούς ταις σικείαις στοιχούντας δόξαις, και μή έπομένους οίς ή Έχχλησία στο:χεί, προσδεχόμενος, είχότως ούδε επί της όδου έης άρχιερωσύνης επιδηval ouy xoor, Of getal.

Έτι πασα πράζις leph δυάγχη της αποστολικής Ιπιταγής Εχεσθαι · και μέντοι και ο 'Απόστολός γησι, ι Δεί του είς ιερωσύνην ελαύναντα άνεπίληπου είναι. > Ούχουν γε λοιπόν Ιερέων αν σχοίεν

" 1 Tim. 111, 2.

PATROL. GR. CLIL.

τις έξερη, παριδίσεσεν · άλλ' ούδ' σσα τών έγ- A interdictum est antiquis traditionibus tractatum habere, verum cliam si qua crimina synodali egeant disquisitione, nisi forte in Acephalorum versentur errore. Non igitur hac quoque jam parte observasso ecclesiasticas leges ac jura Palamitæ glorientur.

### CAPUT V.

Num sancta Dei Ecclesia, quæ ob libertatem jurisque sui præsumpta licentia, eum sibi in patriarcham prælecit, qui prius canonicis obstrictus criminibus, omni fuerat sacerdotio abdicatus.

Tam multis igitur pœnis obsoxii, sicque male atque indigne habentes ut nedum ad sacerdotium. (rem scilleet magnam augustanque) prosilirent, rixic dianc elegionevos aeroupyia;, raic xoonixai; R sed cum nec populare munus aliud iis obire liceret, sæcularibus tamen freti potestatibus, ac cunctasibi permittentes, divina invadunt : exque proditionis scelere aucti fiducia, Ecclesiæ res administrant, quos velint ad præfecturam animarum, temere adhibitis. Cumque necesse esset ut etiant superstitionis suæ ducem aggregarent, quidnam moliuntur ? Eum qui trium reus criminum deprehensus esset, at in eum compertum synodica actione est, quique ab omni sacerdotto excidi-set, nihil animo reputantes, non divinas leges ac jura, non positos canones, non ecclesiasticum ordinem ac disciplinam, sed erroris licentia ac libertate ad se omnia referentes, velut quidani legislatores, prodigiosique mysteriorum inventores, patriarcham producunt : Deo, puto, in hoc etiam illorum mentes seducente,

ut cunctis manifesti essent profanam episcopatus nacti originem, ac pro ipsorum congrua ratione. Velut enim abortivi fetus hand raro, needum utero effusi, mutili sunt atque oblæsi, sie et itlis evenit. Cum necdum orti essent, depositi sunt at abdicati, condignasque futuræ deinceps malignitatis pænas sustinuerunt.

Ut igitur illius actionis meminerimus : « Relata sunt, inquit, de sanctissimie metropoleos Monembasile suffragatore ac sacerdote monacho Isidoro. hæc illaque. Ac postremo his ita relatis, ac quæsite quid bic facto opus, constitutum est ac synodice decretum, cujus se res in eum modum habeant non esse amplius pro sacerdotis aut episcopi munere admittendum. Qui enim antequam episcopali perfectione consummaretur quæ sunt episcoporum muneris præstitit, prouo in eos animo qui per vim opprimerent, cosque recipiens qui suas ipsi sequerentur opiniones, non quibus Ecclesia institu a est atque graditur, colerent, huic merito nec ut in episcopalis muneris via incedat, indulgebitur.

Præterea, ommis sacra actio necesse est ut ex apostolicæ jussionis ratione fiat. Atqui ait Apostolus, debere eum, qui ad sacerdotium promoveatur, « sine crimine esse se. » Non jam ergo sacer la-

Digitized by Google

## 

JOANNIS CYPARISSICTE

tura habuerint ordinem, qui et antequam lierent, A τάξιν οξ και πρίν γενέρθαι μυρίαις εξθύναις ύπο innumeris pomis consurisque obnoxii eraut.

715

Ad have dicit Apostolus : « Cavete suspiciones hominum, tametsi falsæ sint 57. Decebat erge Palamitas, vel si falsa erant, quæ illis objecta crant crimina, ad judicium majus provocare. cjusque sententia crimina diluere. At non permisit, quam sibi licentiam exque facultate libertatem arripuerant. Quin imo reprehensiones veriti, quæ silentio digua essent, silentio in rem suam moliti sunt.

Præ erea, omnem ambitum sulque juris licentiam sæcularibus g ntiumque principatibus competere ait Dominus ; ut vero Ecclesia sua secus habeat, suis constituit : c Seitis enim, inquit, quia principes gentium dominantur earum, et qui magni sunt, potestatem exercent in eos. Non ita erit inter vos; sed quicunque voluerit inter vos magnus Geri, sit vester minister \*\*. > Palamitarum autem Ecclesia antequam etiam primo constituerctur. proditorum quoque elegit locum, quo videlicet id ipsum illi eveniret, in quod modo delapsa est. Contrarium ergo Dei Ecclesiæ nacta scopum est, ac plane ad ca attinet, quæ sunt gentium.

#### CAPUT VI.

Num sancia llei Ecclesia qua unius gregis duos simul patriarchas, sese mutuo abdicantes, ac inmultuantes retineat uc, proclamet.

"Omnem itaque apostolicam ac canonicam, quibus tum primum divinis irruerunt, ac guibus ex C cousis ad rem moti sunt, præceptionem transgress<sup>i</sup>, nihil minus in sua nunc quoque disciplina habuerunt. Et ut pleraque omittam, illegitimas invectas nuptias, sacrorum direptiones, absurdas manuum impositiones, accipientium munera injurias, ad ea stylum verto. Abscesserat, quem prius sie quasi ludo episcopum sibi prefecerant. Accersitur vero alius qui sacram functionem obeat; ut autem quema inodum reliqua, sic primum quoque Ecclesiæ Christi indicium notaque, pax illis aufugiat, eum quem haberent, dejiciunt, aliumque superinducunt. Quod vero ille a fuga retractus, cum imperatore redierat, com constituunt, qui dejectus fuerat, fugant vero qui ejus locum invaserat, atque is quidem, quasi nulla justa causa dejectus. D Exwy 200' tautou xal th logody, det oby diag itia se quoque potentia fretus, quod cum justitia zemulatus esset, thronum consequitur; alter vero contra nititur, multis alterum lacesseus, ac crimimans quod sua deprædetur, alterque alterum dejicit, sibique mutuo meschiæ crimen objectaut. Nulfaque ab ullo in aliquem procedit damnationis sententia, sed ambo pari tum nominis appellatione, tum pompa gaudent; inque magna hac unaque civitate ahis quidem hic tanquam verus inter commemorationes habendas nominatur, his vero alius, aliis uterque; inque eum modum omnibus his divisce pacts res pignusque evertitur, faisumque

\*7 J Tim. vi. 4. \*9 Matth. xx, 25.

ZE CHEVOL.

"Ετι ό 'Απόστολός φησι. ι Φεύγετε τάς υπολή. לבוב דשט מטט pointur, אמט לבטלבוב שנוא. א "Edel toiνυν τους Παλαμίτας, εί χαι ψευδώς είγον τι χατ' αύτων επενηνεγμένα, πρίς μείζον δικαστήριον άναδραμείν, χαι έαυτους των αίτιαμάτων άπολύσασθαι. 'Αλλ' ούχ εξασεν αύτους ή της αύτονομίος αξρεσις. μαλλον μέν ούν τους έλέγχους δεδοικότες, ειτή τ σκυπής άξια ύπερ αύτων διεπραγματεύταντο.

"Ετι πάσαν φιλαρχίαν και αύτονομίαν ται; m Juxais xai ilvixais appais mpostimer & Kupics Equat . The Staitou Exchastav Evartles Exervixes νοις διετάξατο. « Οίδατε γάρ, + φησίν, « δα κ άρχοντες των έθνων χαταχυριεύουσιν αύτων χαιά μεγάλοι κατεξουσιάζουσιν αύτων. Ούχ ούτως & Εσται έν ύμιν · άλλ' ός έλν θέλη έν ύμιν μέγας γινέσθαι, έστω ύμων διάχονος. . Ή δε των Παλαμ. των Έχχλησία, πρίν άν την άρχην χαι συσταίη. προδοτών είλετο τόπον. ίν' αύτο τούτο πάθη, είς ! τελεί νῦν σχήματος. Τὸν ἐναντίον ἄρ' οῦν τῆς τοῦ SEOU 'Exxinstag Elaye sxonov . xal the l'mixing διατελεί τυγχάνουσα μερίδος.

## KEØAN, G.

El árla τοῦ Θεοῦ ἐστιν Ἐκκλησία ἡ μιῶς ποίμνης κατατοαυτό δύο πατριάρχας άντικαθα. ρούντας α.1. λήλους και στασιάζοντας παρικατέχουσα και άνακης ύττουσα.

Πάσαν τοίνυν άποστολικήν και κανονικήν, οξ τε την άρχην είσπεπηδή κασιν έπι τα θεία, και έξοιων τών άφορμών παραδεδηχότες έπιταγήν, ούχ έλαστα Εσχον και νῦν ἐν τοῖς ἐπυτῶν πολιτεύμησι. Καί ία τά πολλά παρώ, γάμων άνόμων συνεισφορά;, xil Ιερών άποσυλήσεις, xal χειροθεσίας άτόπους, xal δωροδόκων επιφοράς, επ' εκείνα τρέψομαι. Παρφγήχει μέν ό πρότερον ούτως είς επίσχοπον αυτοί; παιχθείς Μεταχαλείζαι δε Ετερος επί την λειτουρ. γίαν τν' ούν ώσπερ τάλλα, ούτω και της ειρήνης απ τό πρώτον της Έκκλησίας του Χριστού γνώρισμα, xabaipousi uev by Esyon, Emeisáyousi & Erepon. Eril δ' έκείνος έκ της φυγής σύν τω βασιλεί έπανήα: συνιστώσι μέν αύθις τον καθαερεθέντα έλαύνους. εε τον επιγεγονότα · και ουτω την μάχην διαπρύσια αξρουσιν. Ο μεν γάρ ώς παρά το δέον χαθαιρεθεί,

גשאב, אמף הסטדמו דאי שף ליסיי ל ל' מיטואדמדמו, הסגוב χαταχέων τοῦ ἐτέρου, ὅτι συλῷ τὰ αύτοῦ. Άντικ:-שתוףבו ל בדבףסה דלי בדבףסי, אמו עסיצבותה מידביאמונו. Καταδίκη δ' ούδεμία κατ' ούδενός παρ' ούδενός άμφότεροι δ' όνόματός τε του αύτου καί πομπής τή ίσης άπολαύουσι κάν τη μεγάλη ταύτη και μά πόλει, οίς μέν ούτος ώς γνήριος έν τοι, των μνημα obvor arapopal; extateitat, oi; o' exerve, alla; δ' άμφότεροι · και ούτω διά πάντων το της θεία; εἰρήνης άνατρέπεται χρημα · και διέψευστει μέν ή tois ispoupyelv elocousiv ev appais xal télesi xal רסוק לגאפור מודדסול מעבולאשבור כב דא הבולט את

Digitized by Google

## PALAMITICANUM TRANSGRESSIONUM LIBER.

άλλήλου; έπιταγή. Πολλού γε τοίνον και δεί την και ταῦτ' ἀναιροῦσαν 'Εχχλησίαν είπειν Θεοῦ.

landa s t.

Έτι πάτα άναφορά και θυσία τηνικαύτ' έττι δεκτή, όπηνίκα κατά την τοῦ Κυρίου παράδοσιν έπετελείται. Φησί γάρ, ε 'Εάν προσφέρης το δώράν σου ות שומותסדק הנסי, אמאנו עיוןסטאה סדו ל מסגאשלה σου έγει τι κατά σου, άφες έκει το δώρόν σου έμπροσθεν του θυσιαστηρίου, χαί υπαγε πρώτου διαλλήγηθι τῷ ἀδελφῷ σου · και τότε έλθών πρόσφερε τὸ δώρόν σου. > Οι τοίνου της μιας και αύτης καθέδρας άντιποιούμενοι πατριάρχαι, πώς ποθ' έπιστος τό δώρου έπι το θυσιαστήριου άναφέρει; Πότερου R χαταλιμπάνων το δώρον έμπροσθεν του θυσιαστηρίου χαταλλαττόμενος τῷ χατ' αύτοῦ Εχοντι; Άλλ' ούχ αν πείσειε τοῦτον, εί μή πρότερον αύτῷ τῆς χαθέδρας έχσταξη. 'Αλλ' άδιάλλαχτοι μένοντες, ούτω προμέρος ξκαστος το δώρον προσφέρει, και ού μιά τούπίταγμα τοῦ Σωτήρος αύτο προσφέρει. Ούχουν γε λοιπόν ούδ' αι τούτων άναφοραι χαι θυσίαι δεκταί είσι παρά τῷ Θεῷ.

Έτι ό Κύριός φησιν, ε Ος έαν λύση μίαν των έντολών τούτων τών έλαχίστων, και διδάξη ούτως τούς άνθρώπους, έλάχιστο; κληθήσεται έν τη βασιλεία τῶν ούρανῶν. > Λύεται δὲ τῆ Παλαμιτῶν Έχκλησία διά την των δύο πατριαρχών της μιας καθ όρας άντιποίησιν και μάχην, και ταῦτα τῆς αὐτῆς εντων θρησκείας και ένος δόγματος, ή της άναφοράς έντολή. Έλάχιστοι λοιπόν και άνάξιοι παντελώς χληθήσονται οι τε λύοντες την έντολην, οι 6 ούτω: άναφέροντες.

Έτι μή μόνον έλέγχονταί παρανομούντες έν τούτοις, άλλά και την του Σωτήρος περί της αύτου Έχχλησίας πρόββησιν άνατρέπειν πειρώνται. · Estri rap, > grol, e ula noiuvo, ele noiuto. > 'Αλλ' ή των Παλαμιτών Έχχλησία, χαι χατά τουτο τό μέρος άντιταττομένη Χριστῷ, μιᾶς ποίμνης δύο ποιμένας κατατοαυτό άναφαίνουσιν. Οιδ' άρα λοιπον ή τούτων συναγωγή Χριστοῦ έστιν Έχκλησία.

#### KEØAA. Z'.

Εί άγια τοῦ Θεοῦ ἐστιν Ἐκκλησ!a, ή τοσαύτας βεδηλους καιτοφωνίας χαφόησια ατομολογή. D oaoa.

'Ex τοιούτων τοίνυν των άρχων xal τοιαύτης της πολιτείας έαυτοις την της Έχχλησίας περιθέμενοι τυραννίδα, στασιάζουσι μέν, ώς εξρηται, κατ' άλλήλων, Εσπονδον εδ χαθ' αύτους έν άπασι διατηρούντες · όμογνωμονούσι δ' είς έν τούτο μόνον, τό πάσιν εύσεδη δογμά:ων άνατρέψαι διάνοιαν. Τούντεύθεν καί κατά του μοναδικού της Θεότητος έπιστρατεύονται, και την παφρησίαν της άναιδείας είς άνατροπήν τῆς άληθείας προφέρουσι. Ίν` οὖν συγχεφαλαιώσαντες τά πρότερον είρημένα διά πολλών, ύποθώμεθα, Θεόν μέν ένούσιον άπειράκις άπείρως ύπερχείμενον της έμφύτου, χαί χαθ' ήν είναι δύνα-

ρισμα τῆς τοῦ Χριστοῦ ἘΧΧλησίας, ἡ τοῦ ἀγαπῷν A evingitur, quod ingressi nt rèm sacram faciant. in principio et fine ac reliquis petunt, profligataque est Christi Ecclesiæ nota præcipua, quod sciticet alter alterum diligere jubemur \*\*. Longe igitur abest, ut, quæ hæc interimat, Dei Ecclesia appel-

> Præterea, omais oblatio atque hostia tune accepta est, cum ex regula Dominicæ traditionis peragitur. Ait enim : « Si obtuleris munus tuum ad altare, et ibi recordatus fueris, quod frater tius habet aliquid adversum te, relinque ibi munus tuum ante altere, et vade; prius reconciliare fratri tue ; et tune veniens, offerte munus tuum 60. > Qui igitur unam hanc camdemque sedem sibi patriarclise vindicant, quanam quisque ratione munos suum ad altare offert ? Num munus ante altare relinquit, ut reconcilletur ei, qui adversus cum aliquid babet ? At non susserit, nisi prius illi sede cesserit. Enimvero nulla reconciliatione sic seorsum quisque munus offert, nec juxta Domini Salvatoris præceptum est obsequium. Non jam igitur eorum quoque oblationes ac victimæ acceptæ sunt apid Deum.

> Ad hæc ait Dominus : «Qui solverit unum de mandatis istis minimis, et docuerit sic homines, minimus vocabitur in regno coslorum 41. . Solvitur autom Palamitarum Ecclesiæ ( unius cathedræ viadicatione, ac que inde est duorum patriarcharum rixa pugnaque, cum et cjusdem religionis uniusque opinionis exsistant ) præceptum offerendi ; jam ergo minimi indignique vocabuntur, tum qui solvant præceptum, tum qui in eum modum offerant.

> Postremo, nedum in his convincentor perperam agere, sed quod etiam Salvatoris de Ecclesia sua vaticinium conantur evertere . « Erit » enim, inquit, ennum ovile, unus Pastor ss. + At Palamitarum Ecclesia hac quoque parte Gbristo adversatur. dum unius gregis duos pastores exhibent. Non ergo jagi illorum congregatio est Christi Ecclesia.

### CAPUT VII.

Num sancta Dei Ecclesia, en qua tot profanas vocum novitates palam est confessa.

Talibus igitur ex principiis, talique institutione ac disciplina, arrepta sibi Ecclesile tyrannide, et ut eam vi sibi subjiciant, tumu'tuantur quidem, uu dicebam, alii in alios, implacabilia inter se orlia servantes ac discordias : uno vero hoc duntaxat concordes sunt, ut omnem piorum dogmatum evertant sententiam. Quamobrem etiam adversus singularem Deitatem castra instruunt, proferuntque impudentiæ libertatem ut veritatem evertant. Ut igitur summa repetendo, quæ superius multis dicta sunt, ob oculos ponamus, Deum quidem vere ac substantia exsistentem, influitica infinite innata, ac

" Joan. x111, 35. " Matth. v, 23. " Matth. v, 19. " Joan. x1, 16.

7.7

#### JOANNIS CYPAR'

ture habuerint ordinem, qui et antequam fierent, A y innumeris pomis consurisque obnoxii erant.

Ad have divit Apostolus : « Cavete suspicioner# hominum, tametsi falsæ sint \*\*. > Decebat er f Pelamitas, vel si falsa erant, quæ illis objecta crimina, ad judicium majus provocare, e sententia crimina dilucre. At non permis' ł sibi licentiam exque facultate libertater rant. Quin imo reprehensiones veriti 🖌 tio d.gun essent, silent o in rem su 8

Præ erea, onmem amhitum sv ; tiam sæcularibus gentiumque 🙃 🕯 petere ait Dominus ; ut vero habeat, suis constituit : e S gni sunt, potestatem er 32 13 fieri, sit vester min' Ecclesia antequar ! proditorum quo 📕 ipsum illi ever : autum sit, ut quem trarium erg

uus, sic

Aritus

ę

cl -

-----

.....

ann ac Deitstem, mundi plane ad / ...onis ac commercii præsidem et , ac opificem statuant, in immanem ad-"5 Dei essentiam, quæ omni Deitati eminet, Nur insaniam. Aiuntque in hec verha et seriincomme de la comme de la comme de serpei Ecclesize invezit, quod ipsa Dei essentia in hominibus habitans, cos qui purgantur, purget, et qui spleadescunt, splendorem indust, stque in C ereaturis h bitans hæc efficiat? Hoc, quod ex vohis sudimus ( atque utinam ne audiremus quidem) dæmonum vere tenebrosum inventum est. > Hinc omnino scilicet, et ex tanta captantes blasphemia non aliud quam quod dicebamus, ut nimirum Dei quidem essentiam ab ounni prorsus rerum administratione curaque amoveant, subdititlum vero illum Deum, quem in modum luminis cogitantes produxerunt, ejus loco inducant.

Tertium autem pari impictate, aut majori, quæ sunt superiora superans est. Nedum superessentialem incircumscriptamque ersentiam, ne in creatis inhabitet, eliminant, ac Scripturam abolent, quod diserte clamet : « Inhabitabo in eis, et inambulabo ; et cro illis in Deum, et ipsi erunt mihi in D populum ">; verum etiam ne quid grave hominibus ab illa proveniat, hauc hominibus fugiendam suadentes, corrumpendi vi præditam pronuntiaverunt, sic nimirum loquentes in fide, quam posuerunt : « Quodquo Dei essentiam, ideireo quod imparticipabilis ac inaccessa dicta sit, corruptrice vi præditam existimamus; qui sic de illa sentiamus, o temeritatem et audaciam! impios nuncupaverunt ; idque com Deus ad Mosem dixerit : Nemo videbit faciem meam, et vivet 45. 3 >

Duo vero hier, nedum omni majora sunt impietate, ac prioris evidentius adstruumt impietatem,

4 Levit. xxvi, 2; Il Cor. vi, 16. 4 Exed. xxxin, 20.

ivan)j ισι την δ' ούτως Εχουσα. LEV OELV AVIDION, xal x 🕫 δφειμένου. 'Ανάλον ;, ούτω xai θεότ έσει διαφέρειν ς βπιτάττο dópator ila ·

.).óxi Napyla; IC, e H St xau

gra, Harpos, Ylou xai .

ην ού λογισθήσεται έτέρα. • Κα., ότι μία θεότης. > Και ώσπερ Ένα Θευ. δάχθημεν, ούτω και μίαν θεότητα δμολογει. λάδομεν.

Δεύτερον δέ, βεδουλημένοι, τον δν άνευρον, δεύτερου Θεόν και Θεότητα της του κόσμου παντίς διοιχήσεως και μεθέξεως έφορον αποχαταστήσα: χαι δημιουργόν, είς άλλόποτον έμπίπτουτι χατά ττς ύπερθέου ούσίας μανίαν · καί φασι κατά λέξιν ουτιο συγγραφόμενοι, ε Ποίος βάσκανος δαίμων τη Έχχλησία του θεου τολμηρώς επεισήγαγεν, δα αυτη ή ούσία τοῦ θεοῦ χατοιχοῦσα ἐν τοῖς ἀνθρώποις. τούς καθαιρομένους καθαίρει, και τούς λαμπρυνομένους λαμπρύνει, χαί τοὺς χατά τινα σάλον ἀνίερον τοῦ χαλοῦ παρατραπέντας ἐπανάγε:, χαὶ τοῖς χτ!σμασιν ένοιχούσα ταῦτα έργάζεται; Τοῦθ' όπερ παρ' ύμῶν ἀκούομεν, ὡς μη ὥφελε, δαιμόνων ὡ; άληθώς εδρεμα σχοτεινόν : θηρώμενοι πάντως έντεῦθεν καὶ τῆς τοσαύτης βλασφημίας οἰκ ālko, æλλ οπερ έφαμεν, ώς αν την μέν ούσίαν του Βεού ± ..... στήσωσι παντελώς της τωνδε διοιχήσεως - άντιι σάξωσι δέ τον παρέγγραπτον έκεινον Θεόν, δν ώ; φως φανταζόμενοι προήγαγον.

Tpitov õpoiov the abetav, i xata ti vevixt xde ού μόνον άφιστάσι την ύπερούσιον και άπερίγραπτον ούσίαν της έν τοις κτίσμασιν ένοικήσεως, xal τό τῆς Γραφῆς άναιροῦσε διαρρήδην βοώσης, ε Ένοιxhow iv autoic, xal immerication . xal Ecouat autoic eig Bein . xal autol Econtal por eig habe . . έλλ' ώς αν και μή τι πάθοιεν ύπ' αυτής άνθρωποι, ταύτην έχφεύγειν άναπείθοντες, χαι φθαρτικήν άπεψήναντο, φάσχοντες έν τη τεθείση παρ' αύτών Πίστει, « Και την ούσίαν τοῦ Θεοῦ, διά τὸ ἀμίθεπτον και απροσπέλαστον ειρήσθαι, φθαρτικήν ήμας είναι νομίζειν · τούς ούτω περ! αύτης φρονούντας. ω της τόλμης ! άσεδείς άπεφήναντο · χαι τιῦτα τοῦ Θεού πρός Μωσήν είρημότος, Ούδεις δψεται τό πρόσωπόν μου, και ζήσεται.

Αιά δε ταύτα, ού μόνον πάσαν άσέδειαν νεν κη χότα, χαί περιφανέστερον την του πρώτου χοτα-

Digitized by Google

721

PALAM

σχευίζοντα άθεταν, άλλά χαι γ οσεσυληχότα την έλπίδα · χαί ντος, ε 'Ο άγαπών με τλο trà rai à Martp thi mothooper . . T πμεν φύσεως π Κατά ταῦτ 'z x zl · xat

μ; προτέροις έφ. שפיף אמן שפטדקדו דאש דבא , απάντων χαριζόμενοι, την δ ιριάδα κάτω μετά των κτισμάτων βάλλον.

Э

EV TI

çasıv, «Ούχ έξαρχεϊσθαι την **ενυπό**στατον ζωήν η την ένυπόστατον σοφέαν, ή την ένυπόστατον δύναμινδι' έαυτης έαυτη, εί μη προσχρήσαιτο και άνυποατίτω ζωή ή σοφία ή δυνάμει · άνυπόστατον ζωήν και מקומי אמן טטימעני אמן ביבקאבומי אטניאי דאָר טתרףeuslou Tp: άδος τλυ δεύτερου έχεινου άποχαλοίιπς θιόν · xat ούτω; άπειράχις άπείρως δφειμένο. τοῦ πάντων ἐπέχεινα-Θεοῦ. ΕΙ δὲ τὸ προσχρώμενον tripo παρ' αύτο προς το ζην ή δύνασθαι ή σοφου είναι άτελές έστιν χαθ' αύτο και θνητον και άδύναμον, πώς ούχι και ή ένυπόστατος ζωή και δύναμις x22 000/a, 6 Harip, 5 Yid; xal vo ayiov Ilveuua C cliam vere exsistents vita et virtus et (ξκαστον γάρ τούτων αύτλ όπερ έστιν, ένυπόστατό; έστι καί σοφία και δύναμις), άτελής έστι καθ' αύτην xai θνητή xal δούναμος ; τέτταρα ταύτα, πάσαν άπέδειαν επινοηθείταν τε και εσομένην περιέχοντα.

Προστιθέχσι δε και άλλα μυρία, πάσαν ύπερδολήν άτοπημάτων νικώντα. Τόν γάρ δεύτερον τουτον και ύφειμένον Θεόν είς πολλά και ύπερ άριθμόν έξαπλούσιν άκτιστα και άνούσια · και δσαπερ κατ' είδος τά δντα, και αύτά συμμορφούσθαί φασι τούτοις • καί όρα τθαι σωματικοίς όφθαλμοίς ύπ' αύτων ήλλοιωμένοις, και συνανακινείσθαι τοίς όρωσι, και πρός την έαυτων άχτιστότητα τούτους συγμεταδάλλειν, ακτίστους, ανάρχους, απερεγράπτους αύτους άπεργαζόμενα · και τάλλ' δσα εν τῷ περι αιρέσειον ίδίως διεξεληλύθειμεν. Διαστρέφουσι δε πρός τάς τηιτύτας έχυτων άσεβείας, ήν αν. δύναιντο παρασαλεύσαι θείαν Γραφήν · την δε φανήν και άναντιβρητον άθετοῦσε χαι άποστρέφονται.

Μετά τοιούτων τοίνον δογμάτων και τοιαύτης της φλυαρίας έπιστρατευόμενοι, άξιούσιν έχυτούς χχί την έχυτων άθεον συναγωγήν άγίαν είναι του Θεου Έχαλησίαν. Ένα γάρ Θελν έν τρισί υποστάσεοι παρ' αύτου τε και των αύτου μεμαθήκαμεν, κσι μέχρι τούτου την γνώσιν ίσταν εδιδάχθημεν, ώς ό μέγας φησίν Άθανάσιος, ε Τρίς το Αγμος λέγομαν

4 Jaan xiv, 23. 4 Il Petr. 1, 4.

#### TRANSGRESSIONUM LIBER:

5

C.

sibi a 5.

exsistit, uta.

vitain non vere ex

Epa A stet sapere, hactenus non audivinus. Non ergo . 0 vocis est Christi Salvatoris, nam si esset, a principio dicerctur. Nos vero audivissemus ac secuticessemus, quandoquidem per viscera misericordiæ ; c miserationum gregis ejus utentis ratione oves iti meruimus. At nescimus has voces; neque eas sequemur, sed fugiemus Palamitarum ; iam, quod-nescimus illius vocem.

> vo idem divinus Apostolus istam prævijiam, dixit : cErit tempus quando sanam . in substinebunt; sed propter suascoacervabunt sibi magistros, qui-ut. Et a veritate quidem auditum

> > 438 autem convertentur " ... Mahæc nunc impleta esse; quod . y quæ dicunt; ex proditione Scundum vero quorumdamcentiam, in magistrorum-] r omnem divinam reł

et actionem superess root impiam fidei dices et as usavocantes, alterum illum De. Deo, qui cunctis eminentior est,

quod alio præter se, utitur, ut vin, 's sunt petum potentia aut sapiens exsistat, a fectum et mortale et impotens est, es. largius. 'italem Pater et Filius et Spiritus saucius (quites siem horuma ipsum quod est, vere exsistens via ad pientia et virtus est) imperfecta per se et mort.

impotens est? Hæc qualuor omnem complexa quæ in animum cadat, aut sit futura, impictara

Adjungunt vero etiam iunumera alia, omnem um absurditatum superontia. Hunc enim alterum ac subjectum Deum, in multa et quæ numerum excedant, explicant increata et non vere exsistentia quantaque in rebus sunt genera, hæc quoque illis conformari aiunt; aique ab eis videri corporeis oculis immutatis, unaque com lis qui vident no. veri, atque in suam increati rationem secum mntare, quæ increatos, æternos, incircumscriptos ipsos efficiant : et quæcunque alia in libro de . haresibus scorsim disputavimus. Distorquent vero, quam secus exponere ac depravare licest ad suas istiusmodi impietates, divinam Scripturam; quai vero clara extraque omnem controversiam sit, banc spernant ac response.

Gum talibus itaque dogmatis taFque nugacitate instructa acie, volunt se, suamque impiam sodulitatem, esse sanctam Dei Ecclesiam. Unum enim D um in tribus personis ex ipso, et qui ejus sunt, didicimus, bactenusque in co quod scimus, sistere docti suums, quemadmodum ait magnus Athanasius : « Ter Sauctus dicimus, ob tres personas : semel vero

#### JOANNIS CYPARISSICT.E

tum habuerint ordinem, qui et antequam fierent, A ráfiv ol zat moto vevésdar poplais eldivais um innumeris pomis consurisque obnoxii erant. zelpevos.

Ad have divit Apostolus : « Cavete suspiciones hominum, tametsi falsæ sint ". ) Decebat erge Palamitas, vel si falsa erant, quæ illis objecta crant crimina, ad judicium majus provocare. cjusque sententia crimina dilucre. At non permisit, quam sibi licentiam exque facultate libertatem arripuerant. Quin ime reprehensiones veriti, quæ silentio digna essent, silentio in rem suam moliti sunt.

and the second s

Præerea, omnem amhitum sulque juris licentiam sæcularibus gentiumque principatibus competere ait Dominus ; ut vero Ecclesia sua secus habeat, suis constituit : c Scitis chim, inquit, quia principes gentium dominantur earum, et qui magni sunt, potestatem exercent in eos. Non ita erit B inter vos; sed quicunque voluerit inter vos magnus dieri, sit vester minister \*\*. > Palamitarum autem Ecclesia antequam etiam primo constituerctur, proditorum quoque elegit locum, quo videlicet id ipsum illi eveniret, in quod modo delapsa est. Contrarium ergo Dei Ecclesiæ nacta scopum est, ac plane ad ca attinet, quæ sunt gentium.

#### CAPUT VI.

Num sancta l'ei Ecclesia quæ unins gregis duos simul patriarchas, sese mutuo abdicantes, ac in--multuantes retineat ac, proclamet.

"Omnem itaque apostolicam ac canonicam, quibus tum primum divinis irruerunt, ac guibus ex C causis ad rem moti-sunt, præceptionem -transgressi, nihil minus in sna nunc quoque disciplina habuerunt. Et ut pleraque omittam, "illegitimas inveclas nuptias, sacrorum direptiones, absurdas mánuum impositiones, accipientium munera injurias, ad ea stylum verto. Absecsserat, quem prius sie quasi ludo episcopum sibi prefecerant. Accersitur vero alius qui sacram functionem obeat; ut autem quema imodum-reliqua, sic primum guoque Ecclesiæ Christi indicium notaque, pax illis aufugiat, eum quem haberent, dejiciunt, aliumque superinducunt. Quod vero ille a fuga retractus, cum imperatore redierat, com constituunt, qui dejectus fuerat, fugant vero qui ejus locum invaserat, atque is quidem, quasi nulla justa causa dejectus. D έχων μεθ' έαυτοῦ και τι έχυρου, ότι συν δίκη 🤯 a se quoque potentia fretus, quod cum justitia æmulatus esset, thronum consequitur; alter vero contra nititur, multis alterum facesseus, ac crimimans quod sua deprædetur, alterque alterum dejicit, sibique mutuo meschiæ crimen objectant. Nulfaque ab ullo in aliquem procedit damnationis sententia, sed ambo pari tum nominis appellatione, tum pompa gaudent; inque magna hac unaque civitate ahis quidem hic tanquam verus inter commemorationes habendas nominatur, his vero alius. aliis uterque; inque eum modum omnibus his divince pacts res pignusque evertitur, falsumque

47 J Tran. vi. 4. 49 Matth. xx, 25.

715

Έτι & Άπόστολός φησι. « Φεύγετε τά; ύπολή. לבוב דשט מטטףווידשט, אמט לבטלבוב שבוא י "Elet toiνυν τους Παλαμίτας, εί χαι ψευδώς είχον τά χατ' αύτων έπενηνεγμένα, πρές μείζον δικαστήριον άναδραμείν, και έαυτούς των αίτιαμάτων άπολύσασθαι. 'Αλλ' ούκ είασεν αύτους ή της αύτονομίος αίρεσις. עמאוסי עצי סטי דסטב באביציסטב לבלטאלדבב בויה בו σκυπής άξια ύπερ αύτων διεπραγματεύταντο.

Ετι πάσαν φιλαρχίαν και αύτονομίαν ται; m Juxais xai iovixals appais mpostmen & Kiper Egnoe . the Stautou ExxAndias Evarting Eversite νοις διετάξατο. « Οίδατε γάρ, +. φησίν, « ότι κ άρχοντες των έθνων χαταχυριεύουσιν αύτών xald μεγάλοι κατεξουσιάζουσιν αύτων. Ούχ ούτως ά έσται έν ύμιν · άλλ' ός έλν θέλη έν ύμιν μέγα; γ:νέσθαι, έστω ύμων διάκονος. » Η δι των Παλαμ. τών Έκκλησία, πριν άν την άρχην και συσταίη, προδοτών είλετο τόπον. ίν' αύτο τοῦτο πάθη, είξ τελεί νῶν σχήματος. Τζν έναντίον άρ' ούν τῆς του θεοῦ ἘΧΧλησίας Ελαχε σκοπών · και τῆς ἰνκῆ; διατελεί τυγχάνούσα μερίδος.

#### KEØAN, C.

El dyla του Θεού έστιν Έκκλησία ή μιάς κά μνης κατατοαυτό δύο πατριάρχης άντικαθα. ρούντας αλλήλους και στασιάζοντας παρικατέχουσα και άνακημύττουσα.

Πάσαν τοίνου άποστολικήν και κανονικήν, οίς τ την άρχην είσπεπηδή κασιν έπι τα θεία, και έξοιων τών άφορμών παραδεδηκότες έπιταγήν, ούκ έλαστα Εσγον και νων εν τοις έαυτων πολιτεύμας. Καί ία τά πολλά παρώ, γάμων άνόμων συνεισφορά;, xil Ιερών άποσυλήσεις, και χειροθεσίας άτόπους, και δωροδόκων έπιφορλς, έπ' έκεινα τρέψομαι. Παρφ γήχει μέν ο πρότερον ούτως είς επίσχοπου αυτά; παιχθείς Μετακαλείζαι δε Ετερος επί την λειτου?γίαν τν' ούν ώσπερ τάλλα, ούτω και της ειρήνης ατή τό πρώτον της Έχχλησίας του Χριστού γνώρισμα, אמטמוףסטטנו גוי שי בעטי, לתבושמיסטשנ לי בדבףטי. יצרו δ' έκεινος έκ της φυγής σύν τω βασιλεί έπανής... συνιστώσι μέν αύθις τον παθαιρεθέντα · ελαύνουπ δε τον επιγεγονότα · χαι ούτω την μάχην διαπρύσια ατρουσιν. Ο μεν γάρ ώς παρά το δέον χαθαιρεθε!,

λωκε, καρπούται τον θρόνον · δ δ' άνθίσταται, ποιίο χαταγέων του έτέρου, ότι συλά τα αύτου. Άντικ:θαιρεί δ' έτερος του έτερου, και μοιχείας άντεγκαιεί Καταδίκη δ' ούδεμία κατ' ούδενος παρ' ούδενά; άμφότεροι δ' όνόματός σε του αύτου καί πομπίς 👘 ίσης άπολαύουσι· κάν τη μεγάλη ταύτη xal μά πόλει, οίς μέν ούτος ώς γνήριος έν τοις τών μνημα ouver avagopal; extateitat, oi; o' exerve, ella; δ' άμφότεροι · και ούτω διά πάντων το της θεία; εἰρήνης ἀνατρέπεται χρημα · και διέψευσται μέν ή tois lepoupyelv elocoust ev apxais xal tites vil דסוב מגאפור מודדסובי מהבולאשדעו לב דא עבולטי זישי

Digitized by Google

## PALAMITICALUM TRANSGRESSIONUM LIBER.

pisua the too Xpiored 'Exchandae, h too ayando A evincitur, quod ingressi ut rem sacram faciant. άλλήλου; έπιταγή. Πολλού γε τοίνον και δεί την και ταῦτ' ἀναιροῦσαν `Έχχλησίαν είπειν Θεοῦ.

licel alter alterum diligere jubemur \*\*. Longe igitur abest, ut, quæ hæc interimat, Dei Ecclesia appellanda s'L.

Er: masa avaqopa nal dusta revinaŭt' Esti δεχτή, όπηνίκα κατά την του Κυρίου παράδοσιν έπετελείται. Φησί γάρ, ε Έαν προσφέρης το δώράν σου in) to Sustastiptor, Kakei עיקסטאָר סדו ל לפאקיל σου έχει τι κατά σου, άφες έχει το δώρόν σου έμπροσλεν του θυσιαυτηρίου, και υπαγε πρώτον διαλιήγηθι το άδελφώ σου . και τότε έλθων πρόσφερε το δώρόν σου. > Οί τοίνυν τῆς μιᾶς και αύτῆς καθέδρας άντιποιούμενοι πατριάρχαι, πώς που' έκχστος τό δώρου έπι το θυσιαστήριου άναφέρει; Πότερου Β χαταλιμπάνων το δώρον έμπροσθεν του θυσιαστηρίου χαταλλαττόμενος τῷ χατ' αύτοῦ Εχοντι; Άλλ' ώχ αν πείσειε τοῦτον, εί μή πρότερον αύτῷ τῆς χαθέδρας έχσταίη. 'Αλλ' άδιάλλαχτοι μένοντες, ούτω παραμέρος Εκαστος το δώρον προσφέρει, και ού κατά τούπίταγμα τοῦ Σωτῆρος αὐτὸ προσφέρει. Ούχουν γε λοιπόν ούδ' αι τούτων άναφοραι χαι θυσίει dextal side mapà sỹ Beỹ.

Έτι ό Κύριός φησιν, ε Ος έαν λύση μίαν των έντολών τούτων των έλαχίστων, και διδάξη ούτως τους άνθρώπους, ελάχιστο; κληθήσεται έν τη βασιλεία των ούρανών. > Λύεται δε τη Παλαμιτών Έχχλησία δια την των δύο πατριαρχών της μιας χαθ4 δρας άντεποίησιν και μάχην, και ταῦτα τῆς αὐτῆς έντων θρησκείας και ένδς δόγματος, ή της άναφοράς έντολή. Έλάχιστοι λοιπόν και άνάξιοι παντελώς χληθή σονται οί τε λύοντες την έντολην, οί θ' OUTW: avayé povtes.

Έτι μή μόνον ελέγχονταί παρανομούντες έν τούτοις, άλλά και την του Σωτήρος περί της αύτου Έχχλησίας πρόρφησιν άνατρέπειν πειρώνται. · Estri yap, > grol, · µla noluvy, els noutiv. > 'Αλλ' ή των Παλαμιτών Έχχλησία, χαι χατά τουτο τό μέρος αντιταττομένη Χριστῷ, μιᾶς ποίμνης δύο ποιμένας χατατοαυτό άναφαίνουσιν. Οιδ' άρα λοιπον ή τούτων συναγωγή Χριστοῦ έστιν Έχχλησία.

#### KEPAA. Z'.

#### El dria του Θεού έστιν 'Εχχλησ'α, ή τοσαύτας βεδηλους καιτοφωνίας παφρησία ατομολογή. D σaσa.

'Εκ τοιούτων τοίνον των άρχων και τοιαύτης τῆς πολιτείας έαυτοις την της Έχχλησίας περιθέμενοι τυραννίδα, στασιάζουσι μέν, ώς εξρηται, κατ' άλλήλων, Εσπονδον το χαθ' αύτους έν άπασι διατηρούντες · όμογνωμονούσι δ' είς έν τούτο μόνον, τό πάσιν εύσεδη δογμά:ων άνατρέψαι διάνοιαν. Τούντεύθεν και κατά του μοναδικού της θεότητος έπιorparevovras, xal the mappholas the availate sie άνατροπήν της άληθείας προφέρουσι. "Ιν' ούν συγχεφαλαιώσαντες τά πρότερον είρημένα διά πολλών, ύποθώμεθα, Θεόν μέν ένούσιον άπειράχις άπείρως ύπερχείμενον της έμφύτου, χαί χαθ' ήν είναι δύναin principio et fine ac reliquis petunt, profligataque est Christi Ecclesiæ nota præcipua, quod sci-

Præterea, omnis oblatio atque hostia tune accepta est, cum ex regula Dominicæ traditionis peragitur. Ait enim : ( Si obtuleris munus tuum ad altare, et ibi recordatus fueris, quod frater thus habet aliquid adversum te, relinque ibi munus tuum ante altare, et vade; prius reconciliare fratri tuo ; et tune veniens, offerto munus tuum ". . Qui igitur unam hane camdemque sedem sibi patriarche vindicant, quanam quisque ratione nunes suum ad altare offert ? Num munus ante altare relinquit, ut reconeilletur ei, qui adversus eum aliquid babet? At non susserit, nisi prius illi sede cesserit. Enimyero nulla reconciliatione sic seorsum quisque munus offert, nec juxta Domini Salvatoris præceptum est obsequium. Non jam igitur corum quoque oblationes ac victimæ acceptæ sunt apud Deum.

Ad hæc ait Dominus : « Qui solverit unum de mandatis istis minimis, et docuerit sic homines, minimus vocabitur in regno coslorum 41. • Solvitur autem Palamitarum Ecclesiæ ( unius cathedræ vindicatione, ac que inde est duerum patriarcharum rixapugnaque, cum et cjusdem religionis uniusque opinionis exsistant ) præceptum offerendi : jam ergo minimi indignique vocabuntur, tum qui solvant præceptum, tum qui in eum modum offeraat.

Postremo, nedum in bis convincuntur perperam agere, sed quod etiam Salvatoris de Ecclesia sua vaticinium conantur evertere . « Erit » enim, inquit, cusum ovile, unus Pastor ss. » At Palamitarum Ecclesia hac quoque parte Gbristo adversatur. dum unius gregis duos pastores exhibent. Non ergo jagi illorum congregatio est Christi Ecclesia.

#### CAPUT VII.

Num sancta Dei Ecclesia, ea quæ tot profanas vocum novitates palam est confessa.

Talibus igitur ex principiis, talique institutione ac disciplina, arrepta sibi Ecclesile tyrannide, et ut eam vi sibi subjiciant, tumu tuantur quidem, uu dicebam, alii in alios, implacabilia inter se odia servantes ac discordias : uno vero hoc duntaxat concordes sunt, ut omnem piorum dogmatum evertant sententiam. Quamobrem etiam adversus singularem Deitatem castra instruunt, proferuntque impudentiæ libertatem ut veritatem overtant. Ut igitur summa repetendo, quæ superins multis dicta sunt. ob oculos pomamus, Deum quidem vere ac substantia exsistentem, infinitics infinite innata, ac

" Joan. xiii, 35. " Matth. v, 23. " Matth. v, 19. " Joan. xi, 16.

7.7

ana essemplest, virtali eminentem trine subsisten- A ται δυνάμεως, την τρισυπίστατου άναπλάσοντα tem essentiam confinguest sentiuntque; cam vero quæ sic habeat innatam Bei virtutem, Deum noa vere ac substantia exsistentem, sicque essentia divina inferiorem. Certa igitur ratione, qui velut deos, sie et deitstes statuant, tum hae divisione distingui voluet, tum multis aliis oppositionum modis, uti ctiam se habet visibile ad invisibile, et quod potest participari ad id quod imparticipabile est ; et quæ sunt reliquæ oppositiones.

Unum hoc est corum impictatis caput, quod nedum Deo veram exsistentiam adimat, ac portentosam deorum multitudinem invehat, sed et nobis a principio positas de monarchia leges evertat, quarum hæc verba sint ac sententia : « Fides autem catholica unam profitetur Dritatem, Patris et Filii B el Spiritus sancti, præter quam non reputabitur alia. > Et : / Nobis unus Deus est, quod una Deitas. > Et sicut unum Deum sentire docti sumus, sic -et-unam profiteri Beitatem accepimus.

Secundo vero, quibus constitutum sit, ut quem adinvenerunt Deum alterum ac Deitatem, mundi omnis administrationis ac commercii præsidem et inspectorem ac opificem statuaut, in immanem adversus Dei essentiam, quæ omni Deitati eminet, inoidunt insaniam. Aiuntque in hæc verha et scribant : « Quisnam invidus dæmon procaci audacia bei Ecclesiæ invexit, quod ipsa Dei essentia in hominibus habitans, cos qui purgantur, purget, et qui splendescunt, splendorem induat, atque in C μένους λαμπρύνει, και τους κατά τινα σάλον άνίερον creaturis hibitans bæc efficiat? Hoc, quod ex vohis audimus ( atque utinam ne audiremus quidem) dæmonum vere tenebrosum inventum est. > Hinc omnino scilicet, et ex tanta captantes blasphemia non aliud quam quod dicebamus, ut nimirum Dei quidem essentiam ab omni prorsus rerum administratione curaque amoveant, subdititium vero illum Deum, quem in modum luminis eogitantes produxerant, ejus loco inducant.

Tertium autem pari impietate, aut majori, qua sunt superiora superaus est. Nedum superessentialem incircumscriptamque essentiam, ne in creatis inhabitet, eliminant, ac Scripturam abolent, quod diserte clamet : c Inhabitabo in eis, et inambulabo; et ero illis in Deum, et ipsi erunt mihi in D populum ">; verum etiam ne quid grave hominibus ab illa proveniat, hanc hominibus fugiendam suadentes, corrumpendi vi præditam pronuntiaverunt, sic nimirum loquentes in fide, quam posuerunt : « Quodquo Dei essentiam, ideirco quod hnparticipabilis ac inaccessa dicta sit, corruptrice vi præditam existimamus; qui sie de illa sentiamus, o temeritatem et audaciam l'impios nunenpaverunt ; idque com Deus ad Mosem dixerit : Nemo videbit faciem meam, et vivet 45. > >

Duo vero hier, nedum omni majora sunt impietate, ac prioris evidentius adstruumt impietatem,

4 Levit.xxvi, 2; Il Cor. vi, 16. 4 Exed. xxviii, 20.

ούσίαν, φρονούσει την δ' ούτως Εχουσαν Εμφυτον τού Θεού δύναμεν Θεών άνιύσιον, και κατά τισούται της θείας ούσίας ύφειμένου. 'Ανάλογον άρ' ούν αύτούς ώσπερ θεούς, ούτω και θεότητας ύποθέμενας דמטידה דה דה טומוטלסבו טומשבטביע, אמל הטאטון מאוטון άντιθέσεων τρόπιις επιτάττουσιν · ώσπερ έχει χοί to opathy mode to dopator, wal to medently mode to άμίθεκτον · και τάλλα των άντιθέσεων.

"Ev utv by routo the dredelas routwy toth to xeφάλαιου, ού μόνον άνυπαρξίαν είσάγου Θεού, xal πολυθείαν άλλόκοτον, άλλά και τους έξαρχης ήμιν περί της μοναρχίας παραδοθέντας άνατρέπου δρους. φάσκοντας, ε Η δε καθολική πίστις μίαν πρεσδεύει θεότητα, Πατρός, Υίοῦ και άγίου Πνεύματος · πιο ήν ου λογισθήσεται έτέρα, , Καί, ε Πμίν εξ θεός. ότι μία θεότης. • Και ώσπερ Ενα Θεόν φρονείν έδι. δάχθημεν, οδτω και μίαν θεότητα όμολογείν παρλάδομεν.

Δεύτερον δέ, βεδουλημένοι, τόν δν άνευρον, δεύ? τερου Θεόν και Θεότητα της του κόσμου παντέ; διοικήσεως καλ μεθέξεως έφορου άποκαταστήτα: אמן פאווטטאאטי פור אאלאאסדסי צעיודדסטזו אמזא דיר ύπερθέου ούσίας μανίαν • καί φασι κατά λέξιν ούτω συγγραφόμενοι, ι Ποίος βάσκανος δαίμων τη Έχκλησία του θεου τολμηρώς επεισήγαγεν, ότε αύτη ή ούσία του θεού κατοικούσα έν τοίς άνθρώπης, τούς χαθαιρομένους χαθαίρει, χαί τούς λαμπρυνοτού χαλού παρατραπέντας επανάγε:, χαι τοι; χ:!σμασιν ένοιχούσα ταῦτα έργάζεται; Τοῦθ ὅπιρ παρ' ύμων αχούομεν, ώς μή ώφελε, δαιμόνων ώ; άληθώς εύρεμα σχοτεινόν · ) βηρώμενοι πάντως έντεῦθεν καὶ τῆς τοσαύτης βλασφημίας οἰκ ἅλλο, ἀλλ οπερ έφαμεν, ώς αν την μέν ούσίαν του Θεου άπο. στήσωσι παντελώς της τώνδε διοιχήσεως · άντεισάξωσι δέ τον παρέγγραπτον έκείνον Θεόν, δν ώ; φώ; φανταζόμενοι προήγαγον.

דףודטי סעטוטי דאי מטבלבי, א אמדמ דו שביוגדא; ού μόνον άφιστασι την ύπερούσιον χαι άπερίγραπτον ούσίαν της έν τοις χτίσμασιν ένοιχήσεως, x-1 τό τῆς Γραφῆς ἀναιροῦσι διαβρήδην βοώσης, « Ένα**χήσω έν αὐτοί;, και έμπεριπατήσω · και Ε**σομαι autols els Osón · xal autol Econtal por els hade " άλλ' ώς αν και μή τι πάθοιεν ύπ' αύτης άνθρωπ::, ταύτην έχφεύγειν άναπείθοντες, χαι φθαρτική άπεφήναντο, φάσχοντες έν τη τεθείση παρ' αύτών Πίστει, « Και την ούσίαν τοῦ Θεοῦ, διά τὸ άμίθε**κτον καί άπροσπέλαστον είρησθαι, φθαρτικήν** ήμα; είναι νομίζειν · τους ούτω περί αυτής φρονούντας. ω της τόλμης Ι ασεδείς απεφήναντο · και τουτα του Θεού πρός Μωσήν είρηκότος, Oddeis Byerai to πρόσωπόν μου, και ζήσεται.

Aià 22 דבעדם, הני גוליהי הפשבי משלהנות שבי אין χότα, χαί περιφανέστερον την του πρώτου χατα

#### 710

0' "



## PALAMITICARUM TRANSGRESSIONUM LIBER.

σχευάζοντα άθείαν, άλλά και πάσαν Χριστιανών A verum etiam omnem Christianorum sublatam fere ίποσεσυληκότα την έλπίδα · και ταῦτα τοῦ Σωτῆρο: φάσχοντος, ( 'Ο άγαπων με τάς έντολάς μου ποιήσει, xal έγώ val ό Πατήρ έλευσόμεθα, xal μονήν παρ' αυτώ ποιήσομεν · · του δε θείου Πέτρου. ι θείας γεγόναμεν φύσεως χοινωνοί 🕩 Άθανασίου δε του μεγάλου, ε Κατά ταυτά έστιν ή του Πατρός και Υίου θεότη: ή άγια και άγιοποιός · ή άγιάζουσα τάντα 34 λογικά, τά καταξιούμενα έξ αυτεξουσίου γνώμης xal σπουδής δέξασθαι την άγιαν και μακαρίαν ούσίαν είς χοινωνίαν άγιασμοῦ 🔹 καί τοῦ Μεληδού, « Φώς μοναδικόν και τριλαμπές, ούσία άναρχε, χάλλος άμηχανον, έν τη χαρδία μου σίκησον...

Τέταρτον δε τοι: προτέροις έφ τμιλλον · και τώ B μέν δευτέριο θειό και θεότητι την τελιιότητα και τό χράτος απάντων χαριζόμενον, την δ' υπέρθεον Τρ:άδα χάτω μετά των χτισμάτων βάλλον, έχεινό çasiv, « Ούκ έξαρκείσθαι την ένυπόστατον ζωήν ή την ένυπόστατον σοφίαν, η την ένυπόστατον δύναμινδι'έαυτης έαυτη, είμη προσχρήσαιτο και άνυποστάτω ζωή ή σοφία ή δυνάμει · άνυπόστατον ζωήν και ooplan xal duvamin xal evépyeian xointy the únepeuslou Τριάδος τιν δεύτερον έχεινον άποχαλοίιτες θιόν · xxt ούτως άπειράχις άπείρως ύφειμένα. τοῦ πάντων ἐπέκεινα Θεοῦ. Εἰ δὲ τὸ προσχρώμενον έτέρφ παρ' αύτο πρός το ζην ή δύνασθαι ή σοφόν είναι άτελές έστιν χαθ' αύτο και θνητον και άδύναμον, πώς ούχι και ή ένυπόστατος ζωή και δύναμις καί σοφία, ό Πατήρ, ό Υίδς και το άγιον Πνεύμα C (ξκαστον γάρ τούτων αύτο όπερ έστιν, ένυπόστατό; έστι καί σοφία και δύναμις), άτελής έστι καθ' αύτην χαί θνητή χαί σούναμος ; τέτταρα ταύτα, πάσαν άπέδειαν επινοηθείταν τε και εσομένην περιέγοντα.

Προστιθέχσε δε και άλλα μυρία, πάσαν ύπερδολην άτοπημάτων νικώντα. Τον γάρ δεύτερου τουτου καί ύφειμένον Θεδν είς πολλά και ύπερ άριθμον έξαπλούσιν άκτιστα καί άνούσια · καί δσαπερ κατ' είδος τά δντα, και αύτά συμμορφούσθαι φασι τουtois . xai oby agai amharixol' obhayhol' nu, answe ήλλοιωμένοις, και συνανακινείσθαι τοίς όρωσι, και πρός την έαυτων άχτιστότητα τούτους συμεταδάλλειν, αχτίστους, ανάρχους, απεριγραπτους αύτους άπεργαζόμενα · και τάλλ' δσα έν τῷ περί αιρέσεων ίδίως διεξεληλύθειμεν. Διαστρέφουσι δε πρός τάς τοιχύτας έχυτων άσεβείας, ήν αν δύναιντο παρασαλεύσαι θείαν Γραφήν · την δε φανήν και άναντιβρητον άθετοῦσε και άποστρέφονται.

Μετά τοιούτων τοίνυν δογμάτων και τοιαύτης της φίναρίας έπιστρατευόμενοι, άξιούσιν έαυτούς xzł την έσυτων 2000 αναγωγήν άγίαν είναι του θεου Έχελησίαν. Ένα γάρ Θελν έν τρισί ύποστάσεοι πιο' αύτοῦ τε χαὶ τῶν αύτοῦ μεμαθήχαμεν, χαὶ μέχρι τούτου την γνώσιν ίσταν έδιδάχθημεν, ώ, ό μέγας φησίν Άθανάσιος, ε Τρίς το Αγμος λέγομεν

•• Jean tiv, 23. . Il Petr. 1. 4.

spem, idque cum Salvator dicat : « Qui diligit me, mandata mea faciet, et ego et Pater veniemus, et mansionem apud eum faciemus 48. > Et divus Petrus : · Divince consortes facti sumus naturæ \*\*. • Magnus quoque Athanasius : « Secundum hæc est deitas-Patris ac Filii sancta et sanctificandi vi prædita : cuncta sanctificans, quæ ratione utantur, quæ videlicet liberæmentis'sententia et voluntate ac diligentia, sanctam beatamque essentiam suscipere meruerint, ad sanctificationis commercium. > Item melodus ac sacer Cantor : Lumen singulare ac trine fulgens." omni principio carens essentia, immensus decor, in mente men inhabita. 🕽

Q artum prioribus par est ac æquale. Et quidem alteri Deo et Deitati perfectionem universorumqueimperium tribuens, supraquam Deum vero Trinitatem inter creata infimo loco dejiciens, hoc ait : (Non sufficere, quæ vere exsistit, vitam, aut quæ vere exsistit, sapientiam, aut quæ vere exsis it, virtutem, sibi a se ipsa; seu nisi abunde, ipsa, quæ non vere exsistil, utatur et vita et enpient a et virtute ; nempe vitam non vere exsistentem et sapientiam et virtutem et actionem superessentialis Trivitatis communem vocantes, alterum illum Deum, sicque infinities infinite Deo, qui cunctis eminentior est, subjectum. Sin autem quod alio præter se, utitur, ut vivat, voi sit præditum potentià aut sapiens exsistat, a scipso imperfectum et mortale et impotens est, quomodo non ctiam vere exsistens vita et virtus et sapientia, Pater et Filius et Spiritus sauctus (quisque enim horum ipsum quod est, vere exsistens vita et sapientia et virtus est) imperfecta per so et mortalis et impotens est? Hac quatuor omnem complexa sunt, quæ in animum cadat, aut sit futura, impietatem.

Adjungunt vero etiam innumera alia, omnem vim absurditatum superantia. Hunc enim alterum, ac subjectum Deum, in multa et quæ numerum escedant, explicant increata et non vere exsistentia . quantaque in rebus sunt genera, hæc quoque illis conformari aiunt; atque ab cis videri corporcis oculis immutatis, unaque com iis qui vident moveri, atque in suam increati rationem secum mutare, quæ increatos, æternos, incircumscriptos ipsos efficiant : et quæcunque alia in libro de . hæresibus scorsim disputavimus. Distorquent vero, quam secus exponere ac depravare liceat ad suas istiusmodi impietates, divinam Scripturam; qua vero clara extraque omnem controversiam sit, hanc spernant ac response:

Gum talibus itaque dogmatis talique augacitate instructa acie, volunt se, suamque impiam sedalitatem, esse sanctam Dei Ecclesiam. Unumenim D um in tribus personis ex ipso, et qui ejus sunt, didicimus, hactenusque in co quod scimus, sistere docti suntus, quemadmodum ait magnus Athanasius : c Ter Sauctus dicimus, ob tres personas : somel vero

Digitized by Google

721

#### JOANNIS CYPARISSIOLE

Dominua, « quod una Deitas est. » Sunt hæe satis A did tag tpel; unortaseg - anaf de Kupiog did tig fidelibus. Hactenus quæ in hominibus est, scientia pervenit. Hactenus Cherubinr alis obteguntur : Deum vero essentiam et Deum operationem tantis divisos seque sie habentes, nec didicimus, neque hactenus audivimus. Dictum vero est, esse Dei Ecc'esiam, quæ fundata est super fundamentum " apostolicarum et paternarum traditionum. Non ergo jam Palamitarum Ecclesia Dei Ecclesia est.

Præterea : (Omnis plantatio', alt Salvator, quam non plantavit Pater meus, eradicabitur 48., Manifestum igitur est, quæ est præter Patrum traditiones, fidem minime a Deo plantatam esse. Audivistis vero et Palamitarum fidem omuino. peregrinam adversamque divinis nobis a principio constitutis dogmatibus ; ergo eradicabitur. Sin autemita est, non est sancta Dei Ecclesia; nam contra illam nec portæ inferi prævalebunt.".

Ad hæc juhet divus Apostolus auferri profanas vocum novitates"; superædificari vero ad instaurationem Ecclesiæ Christi 71. IJ vero palam est, Palanitarum vitare Ecclesiam cum tantis vocum novitatibus pugnam instruentem, connumerari vero divinis istis viris, in nomine magni Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi congregatis, ac in quorum ille medio versetur : « Tu enim, inquit, numeras myriadas, Deus autem cos qui salvandi. sunt. >

Præterea ait idem divinus Apostolus : . Tenea-mus spei nostræ confessionem indeclinabilem : fidelis enim est qui repromisit ". > Haud ergo accessiones gnærendæ, vel ut aliguid auferatur corum quæ confessi sumus : nec aliena sequenda promissa sunt, tametsi angeluş e cœlis sit, qui b.cc nobis aununtjet. Sic enim cliam solum coufessionem indeclinabili: er tenebimus, ac Dominum, cujus promissa sunt, fidelem habebimus. Sin autem aliter quæramus, inanom omnem spem nostram efficie mus.

Præterca Salvator ait : ( Oves meæ vocem . meam audiunt, quia sciunt vocem meam ; alienum autem non s quentur, sed fugient, quia vesciunt D vocem alienorum 73. > Considerandum itaque, num Palamitarum Ecclesiæ dogmata consentanea sint voci Salvatoris, ut cos sequamor. Enimvero Deitatem dicere subjectam et increatam aliam esse a Del essentia, quæ a se non vere ac substantia exsistit, aut Dei essentiam ejusmodi esse quæ corrumpendi vim labeat, aut non cam in omnibus habitare, quæ sanctificans sit, eaque a seipsa sanctificare : aut, quæ vere exsistit Dei sapientiam, non sibi ipsam sufficere, sed habere sapientiam non vere exsistentem, ut sapientia imbuatur, ac quæ præ- .

μίαν θεότητα. , 'Αρκεί ταῦτα τοις πιστοίς · μέζοι τούτων ή γνωσις έν άνθρώποις φθάνει · ἕως τούτων τά Χερουδίμ συγκαλύπτεται πτέρυξιν. Θεόν δε ούσίαν και Θεόν ενέργειαν κατά τοσούτον διηρημένους και ວົງເພ; έχοντας ούτε εδιδάχθημεν, ούτ' ήκηχόειμεν μέγρι τήμερον. Είρηται δε Έχχλησίαν Θεού είναι την έπι τῷ θεμελίω των άποστολιχών χαι ..... τρικών παραδόσεων τοθεμελιωμένην. Ούκουν γε λοιπόν ή των Παλαμιτών Έχχλησία Θεού Έχχλησία Èstiv.

Έτι, • Πάσα φυτεία, » φησίν ό Σωτήρ, • ήν ούχ εφύτευσεν ό Πατήρ μου, εχριζωθήσεται. > Πιόδηλον άρ' ούν την παρά τάς πατρικάς παραδίσει; πέστεν μή πεφυτεύσθαι παρά του θεού. Ήχηχώτε δε και την Παλαμιτών πίστιν, ξένην παντάποσι και άντίθετον τοις άνωθεν όρισθείσιν ήμιν θείος δήγμασιν · έχριζωθήσεται άρχ. Εί δε τουτο, ούχ έστιν άγία τοῦ Θεοῦ Ἐχχλησία · ἐχείνης γάρ οἰδὲ πύ)α: τοῦ ἄδου κατισχύσουσιν.

Έτι & θείος 'Απόστολός φησι περιίστασθαι μέν τάς βεδήλους καινοφωνίας, εποικοδομείσθαι δέ πρός χαταρτισμόν τῆς Ἐχχλησίας Χριστοῦ. Τὸ δ' άντικρύς έστιν έκφεύγειν μέν την Παλαμιτικήν Exxinglas, עבדת דשט דססטידשט אמושסשטיושט באστρατευομένην · συναριθμείσθαι δε τοις θείοις τούτοις άνδράσιν, έπι το δνομα του μεγάλου θεου και Σωτήρος ήμων Ίησου Χριστού συνειλεγμένοις, και τουτον εν μέσω αύτων έχουσι. « Συ γάρ, » φι-C giv, τ άριθμείς τάς μυριάδας, Θεός δε τούς σωζαγιένους. >

Έτι ο αύτος θείος Άπόστολός φησι, ε Κατέχωμεν την εμολογίαν της ελπίζος αχλινή . πιστός γέρ ό επαγγειλάμενος. > Ούχουν γε λοιπόν προσθήχας ή άφαιρέσεις των ώμολογημένων ζητείν δεί · ούδ' ά)-אסדף יטון בהמצעבאשמנע בהבסטמו, אשע בעצבאסב בל טיρανών ο ταυτ' εύαγγελιζόμενος ήμιν ή. Ούτω γάρ χαι μόνον άχλινώς της όμολογίας άνθεξόμεθα, χαί πιστόν τον έπαγγειλάμενον έξομεν Κύριον άν δ' άλλως ζητώμεν, ματαίαν πάσαν άποφαγούμεν ήμῶν την έλπίδα.

Έτι δ Σωτήρ φησι, « Τλ πρόδατα τλ έμα της φωνής μου άχούει . ότι οίδασι την φωνήν μου . άιλοτρίω δε ου μη αχολουθήσωσιν, αλλά φεύξοντα: άπ' αύτου, ότι ούχ οίδασι των σλλοτρίων την φωνήν. > Σχεπτέον τοίνυν, εί χαι τὰ τῆς Παλαμ:τικῆς Έχχλησίας δόγματα της φωνής έχονται του Σωτήρος, ίν' αύτοις άχολουθήσωμεν. 'Αλλά το Θεότητα λέγειν ύφειμένην και άκτιστον άλλην είναι παρά την ούσίαν Θεού, τὸ x20' αύτην x21 ἀνούσιον · ή τὸ φθαρτικήν είναι την ούσίαν του Θεού, ή το μή ταύτην χατοιχείν πασι την άγιοποιόν, χαι άγιάζειν δί έαυτης αύτά · ή την ένυπίστατον σοφίαν του θεού μή έξαρχείσθαι έαυτη, άλλ' έχειν έζ άιδίου την όνυπόστατον σοφίαν πρός το σοφίζεσθαι χαι σοφο-

" Ephes. 11, 20. " Matth. xv, 25. " Matth. xvi, 5. " I Tim. vi, 20. " Ephes. 1v, 13. " Hebr. x, 23. 73 Joan. x, 4, 27.



## . PALAMITICARUM TRANSGRESSIONUM LIBER:

καιών, ούα άκηκόσμεν μέχρι τήμερον · ούδ' άρα A stet sapere, hactenus non audivimus. Non ergo τής φωνής έστι του Σωτήρος · εί γάρ ήν, έλέγετο άν έξερχης. Ήμεις δε ηχηχόσιμεν χαι ηχολουθήχαμεν αν, ότι χατηξιώθημεν διά σπλάγχνα ελέους και οικτιρμών πρόδατα γενέσθαι τῆς λογικής αὐτοῦ ποίμνης. Άλλ' ούχ οδδαμεν τές φωνάς ταύτας. ούδ' άχολουθήσομεν άρα ταύταις - φευξόμεθα δλ την Παλαμικήν Έκκλησίαν, ότι ούκ οίδαμεν την φωνήν αύτης.

Έτι ό αύτος θείος 'Απόστολος, ταύτην προϊδών. την Έχχλητίαν, έφησεν · ε Έσται χαιρός, ότε της. ύγιαινούση; διδασπαλία; ούχ άνέξονται, άλλα δια. τές έπιθυμίας τάς ίδίας έαυτοίς έπισωρεύσουσιν διότσχάλους, χνηθόμενοι την άχοην. Καί άπο μέν της άληθείας την άχοην άποστρέψουσιν, έπι δε τούς. μύθους έχτραπήσονται. > Πρόδηλον άρ' οῦν ταῦτα ພັν πεπληρώσθαι, τῷ μύθοις ἐοιχέναι τὰ λεγόμενα. ix προδοσίας μέν ήνθηκότα, κατ' έπιθυμίαν δ' ένίων. xe apéaxetav eig διδασχάλων Έχχλησίαν έπισω. μιδίντα παρά πάντα θείον χαυόνα . και νόμου.

#### KETAA. II'.

Ει άγια τοῦ Ακοῦ έστιν Εκκλησία, ή μετά την άθεον καινοτομίαν τῆς πίστεως τους αυτούς \*pithe ral rathropour two dylar envoupsiouou.

En: tot למ למעת המשה דב דון מסום לשוב לאינ אדמו דם-μεία, κάκ των πονηρών θησαυρών της αύτων καρ. δίας δαψιλέστερον έξεχέχυτο ή της βλασφημίας φιλοτομία, τί μηχανώνται πρός χαχουργίαν, μάλλον C ει τι συσκευάζονται πρός έξαπώλειαν των πολλών; ίες διν δοχώσε μετ' εύλόγου. παβέησεαζεσθαε πριστοιτάτας τους έξωλεις τούτου; χαι προώλεις άναδείξαι, οιδένα των όσίων ηνέσχοντα συγκαλέσχοθαι... άλλά και τοῦ πλείστου μέρους τῶν ἀρχιερέων έν theirois texnexworkdres, othera layor trendinito. rai; xoopixaic uneperositevor ouvastelars, xai avtiφυσώμενοι πρός τές κατέ της εύσεδείας λαίλαπι;. Πηνίχα δε τα πάντα χαχώς αύτοις έσχαιώρηται, και διωμελόγηται καταψηφίσασθαι μέν τῆς εύσεδεία:, άντεισαγαγείν δε την έαυτων χαχόνοιαν, τηνικαύτα τούς θείου; άνδρας ini to στάδιον άπηντηχέναι παρεχελεύοντο · χαί χαθίζουσε συνέδριον, μαχρώ του χατά Χριστου σφαλερώτερον παρόσον έχείνο μέν άχον προεφήτευσε, ε Συμφέρει, , φησαν, D ι ένα δυθρωπον ύπέρ παντός τοῦ έθνους άποθανείν.». τό δ' εύσεδές τε φάναι ούδ' άκον συγκεχώρηται. Κατά ταυτό χριτάς και κατηγόρους έχυτους άναφαίνοιτες, οι ψήφοις άπάσαις του χαταχάεσθαι. δίχην ώφλίσχανου, εί γε παρ' έτέρων την δίχην Larravor. ous yap expire esertares as dirag. λιμδάνειν ύπερ ών εν άπασιν επλημμέλησαν, τούτας έπάναγκες ήν των δικαστικών έπειλημμένοις <sup>0</sup>, όνων την της , αύτονομίας έξαγαγείν ψήφον · xal τ'ν όπωσοῦν προσιστάμενον ή χει γρύξαι τολμήσαντα τά των άργυρωνήτων ή και χείρω τούτων αυτίχα πάσχειν · τοιαύτην συγκεκροτηχότες την

\*- fl Tim. 1v, 5. \*\* Joan. x1, 50.

vocis est Christi Salvatoris, nam si esset, a principio diceretur. Nos vero audivissemus ac secutiessemus, quandoquidem per viscera misericordia ac miserationum gregis ejus utentis ratione oves effici meruinus. At nescimus has voces; neque ergo cas sequemur, sed fugiemus Palamitarum Ecclesiam, quod-nescimus illius vocem.

Postremo idem divinus Apostolus istam prævidens Ecclesiam, dixit : «Erit tempus quando sanam. doctrinam non substinebunt; sed propter suasconcupiscentias coacervabunt sibi magistros, quibus aures pruriant. Et, a veritate quidem auditam avertent, ad fabulas autem convertentur "... Hanifestum igitur est, hæc nunc impleta esse; anod . fabulis similia sunt ca quæ dicunt; ex proditione ortum Aoritionis nacta, secun Jum vero quorumdant concupiscentiam ac complacentiam, in magistrorum Ecclesiam coaccevata, præter omnem divinam regulam ac legem. \_

#### GAPUT VIH.

Num sancta Dei Ecclesia, quae pool impiam fidei" novationem cordom sanctorum judices et ac usulores coacervavil.

Quod vero splendide aperta impietatis sunt pe-nora, exque malis thesauris cordis eorum largius. • effusa blasphemiæ novatio est, quid ad calliditatem moliuntur , seu potius quid ad multorum perniciem struunt ? Ut videantur justi ac æqui aliqua ratione ad libertatem niti, ut synodum conflarent, atque hujus antistites viros hos pestilentes scelestissimosque constituerent, monachorum neminem convocari. sustinueruut ; sed et plurimæ episcoporum partis, seorsum convenientes, nullam rationem habuerma, sæcularihus innixi potestatibus, exque adverse turbines insuffantes adversus pietatem. Ubi antem cuncta bene eque animo illis dolose structa sunt, alque ut veritas sententia damnaretur fuit constitutum, ejusque loco prava illorum opinio induceretur, tunc nimirum viros in stadio adesse jusserant. Constitueruntque concilium, longe illo mendosius, quod in Christum fuit conflatum; quatenus illud quidem et invitum prophetavit, dicens : «Expeditaut unus homo pro omni populo moriatur "; ; istud vero ne invitum quidem pium aliquid loqui concessum est. Eosdem simul judices et accusatores sese constituentes, homines scilicet omnibus calculis digne flammis addicendi, siquidem alios nacti judices essent. Quos enim redargui oportchat et pœnas dare, corum nomine quæ in omnibus deliquerant, his necesse erat, ut arreptis judicantium s dibus, libertatem ac licentiam sententia firo arent ; ac qui ullo modo obsisteret, ac vel gry mutire auderet, que mancipiorum sunt, aut etiam his graviora confestim mala ferret. Ilis structis cuniculis,

725

736-

#### **3**21

omnique licentia impietatis colophonem alta edint preconis voce; Ecclesiam Dei vocitantes impiam ac devotam corum synagogam : profanos vero et abdicatos viros sanctos, tomum, impie atis illam promulgationem; fidem, quæ omnem Dei cultum sublatum iret ac religionem. Consi leremus igitur ex .omnibus operæ pretium est, atrum ullo unquam tempore Christianorum moribus istinsmodi usurpatum sit, aut etiam per præceptionem sacris congruentem effectum. Sin autem istud ostendere non possunt, qui undique arguantur libertatis ac licentiæ errore laborare, haud plane soneta Dei Ecclesia sunt 76.

Præterea isterdictum est et in civilibus tribunatibus, per occupationem judicare, caque reum B opprimere, longe magis in divinis, ubi et majus periculum est, his qui horum aliquid violaverint. Sin dicant Palamita, non occupasse aut vero oppressisse, majori risu haben li sint, pro sua in omnibus cum impudentia calumniandi libidine. Mendacii enim convincuntur : ac primum quidem quod Isidorum Palamicæ doctrinæ causa in ordinem redactum ac depositum, patriarcham constituerunt : cum illo vero etiam impietatis parentem Thessalonice episcopum præsecerunt. Tumque rursus allerum post eum camdem ipsam in rem accersitum, quom prædefuncto in suls ipsorú:n deliriis majori andacia præditøm non ignorarent.

Præterea divinæ regulæ legesque omnes præseribunt, neminem, cui crimen objectum sit, nedum C μηδένα των έπ' αίτίαις έγκληθέντων, μήτοι γε άγin iis quæ ad fidem ac dogmata spectant, ubi et projectá audacia majus damnum offert, sed et in aliis quiduscunque, licero promoveri, ab ca qua fulget præsenti dignitate, donec syno:lali judicio objecta dihierit. Ostendant igitur qui velini, quo patriarcha synodum prins indicente, arreptoque judiciali ordine ( ut nimirum in neutram affectu deelinetur partem ) Palamitæ victores exierint : nt ita etiam juste promoti censeantur, ac quibus fulgeant sedes adepti. Sin autem non possunt ostendere, plane illegitimum fait illud concilium, nec -quicquam canonibus fultum ; quod ipsum pari cum condemuatis noxa teneretur, ac in quo ob proditionis scelus ac occupatam opinionem, qui sedebant D judices, omni anathemati obnoxii erant. Non enim . jam illa synodus ant Dei erat Ecclesia, aut illius sunta dmittenda decreta.

Præterea ait divus Apostolus : (Non est tumultuationis Deus, sed pacis, ut in omnibus Ecclesiis sanctorum 77.) Atqui Palamicum illud judicium tumultuationis erat officina; præter omnem, uti probatum est, canonicum primum conflatum ordinem ac tranquillitatem, deindeque deteriori consilio ac molitione ad pietatem decreto damnandam congregatum. Non ergo Deus illius erat, ut in Ecclesiis sanctorum. Quod si Deus ejus non erat, grave est ut Dei Ecclesia appelletur.

JOANNIS CYPARISSIOT &

paratisque instituis, improbitatis illas tabulas exa ant, A duéopau, to the avoutae dyxacattour excivo ypauμάτιον, χαί τον χολοφώνα της άσεβείας μετ' άδείας άνακηρύττουσεν, Έκκλησίαν άποκαλέσαντες θεού την έαυτων άνόσιον συναγωγήν βεδήλους δε και έχχηρύχτους τούς άγίους • τόμου δε την της άσεδείας ανάρσησιν. πίστιν δε την πάσαν αναιρούσαν Θεού λατρείαν. Σχοπείν οδχούν έξ άπάντων προςήκει, εί Χριστιανοίς ταυτα πώποτε πεπολίτευται, ή και κατ' επιταγήν επέπρακτο τοις ιεροίς άρμόζουσαν. Εί δ' ούκ έχουσε τοῦτο δεικνύναι, πανταγ/θεν εξελεγχόμενοι την της αυτονομίας νενοσηχότις πλάνην, ούδ' άρα τοῦ Θεοῦ άγία 'Εχχλησία εἰσί».

> Ετι και έν τοίς πολιτικοίς δικαστηρίοις άπηψε ρευται το προκατειληφθαι τη κρίσει · πολλώ μάλλον έπι των θείων, ένθα και μείζων ό κίνδυνο; τος τι τούτων παραχαράττουσε πέφυχεν. Εί δέ γε φαία οί Παλαμίται μή προκατειλήφθαι, μαχρότερου όφλήσουσε γέλωτα της μετ' άναιδείας εν δπασιν αύτων αυχοφαντίας. Έλεγχονται γάρ καταψευδόμενοι πρότερου μέν του έπι τοις Παλαμικοίς καθαικ. θέντα δόγμασιν Ισίδωρον πατριάρχην άναξεδειχότες · σύν αύτῷ δε και τον τῆς ασεδείας γεννήτορα. Θεσσαλονίκης προστάτην. "Επειτ' αύθις τον μετ' εχείνου δεύτερου έπ' αύτο και μετακολεσάμενοι, πολλῷ τοῦ παρψχηκότος συνεωρακότες έν τοις σφών αύτῶν παραληρήμασι Ορασύτερον Εχοντα.

"Ετι χανόνες θείοι διαγορεύουσι χαι νόμοι πάντε; ματικαίς φάναι, και όπου το παράδολον έπι μέγα λυμαίνεται, άλλά και ταξς όποιαισδηποτούν, προδιδάζεσθαι έξείναι της αν έτυχε παρών τιμή:, πρίν άν συνοδιχώς τές χατ' αύτοῦ βλασφημίας ἐπιλύσαιτο. Δειχνύντων άρ' ούν οι βεδουλημένοι, τίνο; πρότερον πατριάρχου συνοδον παθέσαντο; xal διxa. στικής επειλημμένου τάξεως (ή δ' Εστι μηδετέρα; προσχείσθαι), οι Παλαμίται την νικώσαν άπηνέγχαντο, Ιν' ώσι διχαίως χαι προδιδαζόμενοι, xal ταίς καθέδραι; ταυταισί διαπρέποντες. Εί δ' ούκ έχουσι δείξαι, παράνομον άρα χαί άχανόνιστον ξν τό συνέδριον έχεινο · ταίς ίσαις μέν ένεχόμενον εύθύναις τοίς καταδικασθείσι · διά δε την έκ της προδοσίας αύτονομίαν και πρόληψιν δικασται καθίσεντες οί παντός άναθέματο; ένοχοι. Οθχουν γε λοιπόν σύνοδος ην εχείνη, ουτ Έχχλησία Θεου, ούτε τα έψηφισμένα παραδοχής άξια.

Ετι, ώς ό θείος 'Απόστολός φησιν, • Ούχ Εστιν άχαταστασίας ό Θεός, άλλ' εἰρήνης, ὡς ἐν πάσις έχχλησίαις των άγίων. Η Άλλά το Παλαμικόν έχεινο διχαστήριον άχαταστασίας ξιν έργαστήριον. παρά πάσαν, ώς δέδεικται, χατάστασιν χανονικήν τήν τε άρχην συστάς, χαι μετέπειτα πολλφ χαλεπώτερον επι τῷ καταψηφίσασθαι τῆς εύσεδείας συναθροισθέν. Ούδ' άρα ό Θεός ήν αύτου ωσπερ έν ταίς έχχλησίαις των άγίων. Εί δ' ούχ ήν αύτου ό θιός, χαλεπλη Έχχλησίαν άποφήνασθαι τοῦτο Θιοῦ.

798

"1 Tim. v, 21. "1 Cor. xiv, 33.

Digitized by Google

## PALAMITICARUM TRANSGRESSIONUM LIBER.

Έτι δ αυτός θείος 'Απόστολος αῦθίς φησιν, ε 'Ως Α ώσελον και άποκόψονται οι άναστατούντες ύμας. Υμεί; γάρ έπ' έλευθερία έκλήθητε, άδελφοί. Οι τοίνον Παλαμίται τούς τῆς Έχχλησίας θεσμούς, τούς τε τής εύσεδείας δρους άνατετροφότος, χαι την ήμων διά Χριστόν έλευθερίαν χαταδουλωσάμενοι, διχαίως αν και της των εύσεδούντων μερίδος άνωθεν έχχόπτοιντο. «Τί γάρ χοινόν Χριστῷ και Βε-אמס; ו "באאסהביד: ג' פֿקמֹתים שׁי מֿימסדמדטטעדבר דאי ήμῶν έλευθερίαν, οὐδ' ήμῶς χρή, ថσα ἀν καθ' ήμῶν αίτη βλασφημήρωσιν ή επαράσωνται, εν λόγψ ποιείσθαι. Δέδεικται γάρ τοι μήτ' είς Ιερέων τελείν αύτους τάξιν, μήτ' είς εύσεδων δλως · είς χρίμα δ' αυτοίς μόνον των θείων χατατολμάν χαι επιχωριά. (eiv Beothu;, w; ut woelev, Ev te tonois lepois xa) θυσιαστηρίοι; άγίοις.

Έτι ό μέγας φησί Βασίλειος, « Μηδείς οἰέτθω τών ἐσφαλμένας περί Θεοῦ ἐχόντων ὑπολήψεις ὅτι ἐκταί εἰσιν αἶ ἐν ψαλμιρδίαις αὐτῶν αἰνέσεις. » Εἰ τοίνυν αῦτας οὐχ εἰσί δεκταί, πολλῷ μάλλον αἰ χατά τῶν εὐσεδείν ἐλομένων ἐπανατεινόμεναι παρ' αὐτῶν ἀποχηρύξεις καὶ ἀραὶ παραδοχῆς οὐχ εἰσιν έξαι.

Έτι εί ώς δ του Στουδίου πολύς τά θεία Θεόδωρός φησι, « Καλ μόνον έν τῷ άναφέρειν δνομα αίρεειχού έν τη Έχχλησία μώμον έχει ή Έχχλησία, ότι όθείος φύλαξ ό άγγελος έν τῷ χαιρῷ τῆς αἰρέσεως άφίπταται άπ' αὐτῆς και λοιπόν ό τοιοῦτος ναός ναλς χοινός χαλ μεμολυσμένος χαθίσταται. » Εί το!-אטא דסטדס סטדנט: לצבו, דו לא דון צותסו דמן בא דה וות- ה λαμιτική Εππλησία παθ' ήμῶν ἐκφωνουμένας βλασφημίας; Πρόδηλον ώς 050' οι λέγοντε: παραδοχή: άξιοι, ούθ' ό χώρος έν ῷ λέγονται, έχλελεγμένος θεώ · άλλά κοινός και μεμολυσμένος ύπ' αύτων καθέστηχεν · ούδ' αι παρ' αύτων εξενηνεγμέναι χατά τών εύσεδούντων άρα βλασφημίαι και καταψηφίσεις τουτ' είσιν δπερ λέγονται, φλυαρίαι δ' άλλως, χαι ίνι τὸ τῆς Γραφῆς φῶμεν, βαττο.loγία μόνη, πάσαν άδολεσχίαν ύπερδαίνουσα.

#### ΚΕΦΑΛ. Θ'.

#### Εἰ άγία τοῦ Θεοῦ ἐστικ Ἐκκ ἱησία, ἡ ποικίλους πειρασμούς καὶ μακράς ἐξορίας καὶ κατακλείσεις καὶ φυλακάς πακτός καταψηφισαμέκη D δικαίου καὶ εὐσεξοῦς ἀκδρός.

<sup>1</sup>να γοῦν χαὶ τοὺς τοῦ συνεδρίου τοὐτου χαρποὺς γνοίημεν, μἡ πόρρω τοῦ χατὰ Χριστοῦ πρότερον βελόντος, σχοπῶμεν οῦτως. Ἐκείνο γὰρ οὐχ ἔφερε τὸν δίχειον καθορῷν, οὐδ' ἐλεγχόμενον ὑπ' ἀὐτοῦ χαρτερεῖν · ἐρήμην δ' ἀὐτοῦ χατεψηφίζετο σταυρὸν χεὶ θάνατον. Τοῦτο δὲ πολλῷ μαχρότερον τὰ ἐκείν.υ νοσοῦν, μανιχώτερον ἐπέξεισι τοὺς ἡγωνισμένου; περὶ Χριστοῦ. Κάχεῖνο μὲν, ὡς δ θεῖός φησιν ᾿Απόστολο;, ζῆλον εἶχεν, ἀλλ' οὐ χατ' ἐπίγνωσιν, ὑπὲρ τῶν κεπολιτευμένων δῆθεν ἀνθιστάμενον νόμων · τοῦτο ἐὲ, μηδεπώποτε πεπολιτευμένα, μηδ' ὡσὲν ἡχουσμένα, μηδενὶ δὲ τῶν ἐξ αἰῶνος διὰ τὸ

<sup>18</sup> Galat. v, 12. <sup>79</sup> II Cor. vi, 15. <sup>80</sup> Matth. vi, 7. <sup>81</sup> Rom. x, 2.

Præterea ait rursus idem divinus Apostolus: • Utinam et abscindantur qui vos conturbant. Vos enim in libertatem vocati estis, fratres <sup>78</sup>. > Palamitæ igitur qui Ecclesiæ jura regulasque pietatis everterint, ac nostram ob Christum libertatem in servitutem redigant, merito etiam a piorum parte pridem debuissent exscindi. • Quid enim commune Christo et Belial <sup>79</sup>? > Excisi vero semel, ut qui nostram libertatem conturbeot, nec nos decet, quicquid adversum nos blasphemaverint aut devoverint, ullam rationem habere. Probatum namque est, nec in sacerdotum illos classe esse, nec prorsus fidelium : in suum vero duntaxat judicium divina in vadere, profaneque (quod ne fuisset unquam) inque łocis sacris ac sanctis altaríbus astare.

Ad hæc alt magnus Basilius : « Nemo existimet, corum qui falsas de Deo habent opiniones, inter psallendum acceptas esse laudes. » Sin autem hæ non sunt acceptæ, multo minus, quas in eos qui pietatem velint colere, intentant excommunicationes ac diras, dignæ sunt quæ probentur ac recipiautur.

Postremo, si (nt ait in divisorum scientia clarns Theodorus Studita) e vel hoc uno, quod hæreticl nomen in Ecclesia referatur, Ecclesia commaculatur, ideirco quod angelus custos ab ea avolat hæresis tempore : jamque, quod ejusmodi templum est, templum commune ac pollutum est : ) si igitur se res sic habet, quidnam quis dicat quæ in Palamitarum Ecclesia adversum nos publicantur maledicta? Manifestum igitur est, neque qui loquuntur. dignos esse qui suscipiantur ; neque locum in quo dicantur, Deo electum esse, sed commune et ab eis pollutum : nec ergo quas illi adversum pios jactant diras et sententias ac proscriptiones, hoc sunt quod dicuptur, sed inigæ temere fusæ, et at Scripturæ verbis dicam, aliud nihil præter «inanem garrulitatem \*\* > (βαττολογία) quæ omnem ejusmosti superfluam loquacitatem excedat.

#### CAPUT IX.

Num sancia Dei Ecclesia, quæ diversas arumnas. longaque exsilia el ergastula el carceres adversus justos omnes piosque decrevit ac judicavit.

Ut igitur etiam concilii hujus fructus noverimus, haud procul ab eo quod ante Christum petiit, hunc in modum consideremus. Illud enim non ferebat justum videre, nec éum ab illo argueretur sustinebat : desertoque vadimonio, cruci eum ac<sup>o</sup> morti damnabat. Hoc vero longe profixins illius malis laborans, majore furore illos ulciscitur, qui pro Christo certamen desudaverant. Atque illud quidem, ut a't divinus Apostolus <sup>81</sup>, somulationem habebat, sed non secondum scientiam; quod nimirum earum legum defensionem susciperent, quis hactenus viguerant, cas que vellont incolumes : hoc

730

72)

JOANNIS CYPARISSIOTE

nec auribus audita fuissent, aut ulli mortalium ob impietatis magnitudinem probata essent, a principio comminiscens, atque postea in lucem producens. furore in omnes baccliabatur, qui hæc minime eolerent ac reciperent, tantaque superhia provexerat, ut et majoribus quam pro facultate animis raperetur, gravioraque adversum justos destinaverit, quam licuerit præstare. Ac quidem improbilatis nullum terminum respuerat, ut non omnes ipso die amaro interitu perderet. Sin antem cliam aliquid incolume servatum est, divine res virtutis fuit, ut relinquerctur divinum semen Israeli ad absurdam coarguendam insaniam.

Actutum enim ipsoque in loco ac concilio calcibus irruentes ac pugnis impetentes (et quid non atrocis sceleris perpetrantes, quidve absurdi non R τες ανόσιον, τί δ' ου λέγοντες άτοπον ;) άποσπωσι effutientes?) vi tollunt, qui in eis potiores essent ac sede præstarent, episcopalis ordinis insignia, his qui præter confessionem, episcopalem sedem ormassent, aliumque alio carcere includunt, omni aliorum interdicto congressu, atque alios quidem earceri et verberibus ærumaisque aliis manciparunt, alios vero ad extrêma terræ relegarunt ; nonquæ ipsi a principio statuerant. Nam hae quoque in angustum valde contraxerunt : ac nec vel solum, ejus, quam habitant, urbis, liberum cis dimiserunt, ut non hostibus proderent, gratiam rependentes auxilii, quod ex illis consecuti essent : sed quo illos necessitas extruderet ac casu dispergeret. Multique sie extorres, peracto confessionis agone, ac fide inviolabili tenore servata, com Paulo \*\* nunc 🤉 choros agunt, quæ eis reposita est, justitiæ coronam consecuti.

Tanta adversus sanctos veteratoria arte malignati mala hæc sodalitas, ac cum tales fructus retulissent, ambitiosius longeque adhuc majore licent'a persecutionibus indulgent, studentque ut malorum orbem inducant. Cassa tamen illis vota eunt, humaniore facto imperatore, nec dolosis corum machinationibus ac consiliis duci se patiente, vel iis excitatos tumultus obaudiente, seu illis morem gerente. Non ergo jam Christi Ecclesia, quæ malæ here note congregatio est, qui nee injuriantibus resistenat, sed pro eis rogabat, ne quid inde mali p. eis accideret, qua improbitate in eum serviebant.

Præterca ait magnus Petrus apostolus : «Pascite gni in nobis est , gregem , non coacte, sed spontanee 81. Manifestum igitur est, Palamitas, qui non sinant ex apostolice jussionis ratione componi; secus y ro qui tormentis, quin et longis exsiliis et earceribus pios sibi subjiciant ac cedere cogant, nec Dei esse Ecelesiam.

Præteres ait idem divinus Apostolus : « Præfastuosa enim vanitatis loquentes, pelliciunt in concupiscentiam carnis ; lurimos, eos, qui vere eflugerant, qui vero in errore versentur, iis libertatem

autem, quæ nullo unquam tempore viguissent, ac A μέγεθος της άσεδείας συνεγνωσμένα, την άρχην ά απλάσαν και είς φῶς Επειτα προαγαγόν, κατεμάνη παντής, εί μή ταῦτα σεδασθείη · και τοσαύτην έσχε την ύπεροψίαν, ώς χαι της δυνάμεως την βούλησιν προαρπασθήμαι, ήπερ δεδύνηντο δράστι. Καί της μέν άγνωμοσύνης όρον ούδένα παρητήσαντο, μή τούς πάντας έξαναλώσειν πικρώς αύτη τη ήμέρα. εί δέ τι και περιεσώθη, της κρείττονος ην δυνάμεως, ώς αν εγχαταλειφ0 τοπέρμα θείον τῷ Ίσρατλ είς έλεγγον της άτόπου μανία.

Αύτοῦ που γάρ χα! έν τῷ συνεδρίω λάξ ἐπιφερ!μενοι και πυγμαζς εμπίπτοντες, (και τί μεν ού δρώνμέν οι κρείττους δι έαυτων και της καθέδρας πρώχουτες τα της αρχιερωσύνης σύμδολα, των πρός τη όμολογία και τον άρχιερατικόν κεκοσμηκότων θρόνον · άλλον δ' άλλαχοῦ χαταχλείουσι, πάσης μέν έχχεχοφότες ύπηρεσίας, πάσι δ' άπειπάμενοι την πρός αύτους συντυχίαν · έχείνους δε φυλαπαίς παρέδοσαν, και μάστιξι και τοις άλλοις άνιαροις. ετέρους δ' άπήλασαν είς άχρα γῆς, οὐχ άπερ οὖτοι ταῖς ἀρχαίς ώρίσαντο · εί; βραχύ γάρ πάνο τοι καί ταῦτα συνέστειλαν · και ούδε τούδαφρος της ής οικούσε πόλεως άς ήχαν ελεύθερον, μή τοις έχθροις προέσθαι, χάριν έχτιννύντες αύτοίς της ύπέρ αύτων βοηθείας. δπου äν ή άνάγκη τούτου; έξηγε και διέσπειρε κατά τύχην · πολλοί δ' έν ταις έξορίαις και τον της όμο-Joylas διηνυκότες άγωνα, και την πίστιν άπαράλλακτον τετηρηκότες, μετά Παύλου νῶν χορεύουσι, τον της διααιοσύνης αποκείμενον απειληφότες στέφανον.

Το σαῦτα χατά τῶν άγίων χαταπανουργευσάμενοι τό πονηρόν τοῦτο σύστημα, και τοιούτους έξενεγκώντε; τοὺς χαρποὺς, προσεπιφιλοτιμοῦνται καὶ μάλλον τοίς διωγμοίς, και την των κακών έπισπεύδουσα πανήγυριν. 'Αποτυγχάνουσι δέ, φιλανθρώπου τετυχηχότος του βασιλέως, και ταις τούτων μη συνυπιγομένου σχαιωρίαις, μηδ' έπατοντος τούς έξ αύτων Qopibous. Ο σχουν γε λοιπόν Έχχλησία Χριστου το πονηρόν τοῦτο χόμμα, τοῦ μηδὲ τοῖς ἐπηρεόζουσι άντιχαθισταμένου, άλλ' ύπερ αύτῶν εύχομένου, μηδ' άν τι πάθοιεν ύπερ ών προς αύτον ήγνωμόmoan.

Έτι ο μέγας 'Απόστολός φησι Πέτρος, « Ποιμάνατε το ποίμνιον το έν ύμιν μή άναγχαστιχώς, άλλ' έχουσίως. > Πρόδηλον άρ' ούν ώς οι Παλαμίται μη κατά την αποστολικήν Επιταγήν διατίθεσθαι συγχωρούμενοι • τούναντίον δε και κολάσεσι, μα λον xal égoplais panpal; nal quianal; nal doimal. diλαις χαθείρξετιν άπείχειν παραδιαζόμενοι του; εύσεδείς, ούδε Έχχλησία Θεού είσω.

"Ετι ό αύτός θείος 'Απόστολός φησιν . « Υπέρογχα γάρ ματαιότητος φθεγγόμενοι, δελεάζουτιν έν επιθυμία σαρχός άσελγείας τους δυτω; άποφεύγουτις τους έν πλάνη δε άναστρεφομένους, έλευθε-

44 H Tim. 19, 8. 13 Luc. XXIII, 32. 45 I Petr. 9, 2.

Digitized by Google

### PALAMITICARUM TRANSGRESSIONUM LIBER.

φθοράς. 🛱 γάρ τις ήττηται, τούτω και δεδούλωται. ) Πριδηλον τοίνυν ώς και κατά τά άμφιτερα δι' δγλου τοίς πολλοίς οι Παλαμίται χαθίστανται. τούς γάρ μή πειθομένους δελεάζειν έπιγειρούσιν έν έπθυμίαις σσρχός, άρχαιρεσίας χαθυπισχνούμενοι xal τάλλα παρέξειν, ήν αύτους επαγάγωνται · τους δι της πλάνης αύτων μετεσχηκίτας άφεσιν σχήσειν ιπαγγέλλονται, εί και τα χείριστα πλημμελοϊεν. Avilor plopas apz, xal oux Exxinstas vioi.

733

Έτι ό μέγας φησί Βασίλειος, ε Διωχόμενός τις ταρά των δεκεύντων άμοπίστων Ένεκεν τοῦ άρθοῦ λόγου, μείζονα στέφανον έχει τοῦ μαρτυροῦντος παρ' είδωλαλάτρου. > Τηλιχούτον άρα τον στέφανον ό διω-MUSNOS ESEL . ELOWYOYGT DON O, EDLON Ray RYULLO CI τουτον διώχοντες λάχοιεν.

Έτι ό Θεολόγος φησί Γρηγόριος, • Το διώχειν Χαστιανόν Χριστιανούς άθεον · άθετούντος γάρ έστι τον Χριστόν το διώχειν τούς του Χριστού. • Πάντη που τοίνου δήλου ώς οι Παλαμίται Χριστιανούς διώχειν έλόμενοι, άθεοί τέ είσι και τόν, Χριστόν άθετουσ(v.

"Ετι δ θείό; φησε Χρυσόστομος' « Έμοι γάρ έστιν too; διώχεσθαι, xal μή διώχειν · έλαύνεσθαι, xal μή έλεύνειν. Ούτω καί ό Χριστός περιεγένετο, ού στουρώσας, άλλά σταυρωθείς • ου βαπίσας, άλλά βαπισθείς · και γάρ δυνάμενο; κεραυνόν άφείναι, και την יוֹז כבוֹשו, אמן דאי אבורא דסט טסטאסט באףשעיםו, סט- כ διν τούτων έποίησεν · άλλά πραστητι περιγίνεται, οί παιδεύων μηδέποτε άγανακτείν. > 'Αλλ' οί Παλαμίται τον έναντίον είλοντο και του Χριστού και των άγίων τρόπον, διώχοντες, ελαύνοντες, ραπίζοντες σταυρούντες, εί τύχοι · ούκ άρα λοιπόν κατά τό <sup>[90</sup>; Χριστο**ῦ xal τῶν τοῦ Χριστο**ῦ την φύσιν ησκήχασιν. (Εύχουν γε λοιπόν ούδ' Έχχλησία Χριστού πεφύχασι.

#### KEØAA. P.

El árla του θεου έστιν Έχχ. Ιησία, ή διαθηχών κατατολμώσα, και τών θείων άνδρών γεκρούς ατάφους έρριφθαι παρασκευάζουσα.

Έπεχτείνοντες δε τους της χαχίας ταύτης χαρπούς, και στηναί πη τούτοις μηδαμή συγχωρούντες. δ μηδε τοίς ε.δωλολάτραις κατά των μαρτύρων τε- D τόλμηται, διαθηχών όσίων χατορχούνται, χαι βεδηλούσιν είς τοὺς τῶν μαχαρίων νεχρούς, τὰς μὲν ἀνατρέποντες, τούς δ' άτάφους ερβίφθαι παρασχευάζοντες. Δείγμα δε τῆς αύτῶν αίσχύνης άνδρος εύγενοῦς νεχρ'ς, έφ' όλην την θερινήν ήμέραν μή συγχωρούμενος την της άρχαίας άποφάνσεως ύποσχείν πείpzv.

Πρός τούτοις δε και τό θαυμαστόν εκείνο σώμα του μεγάλου της άληθείας κήρυχος παιζόμενόν τε χη μεδιάεδομενον şά, ιχανολ. χαι τούτο μεν εν άιλυσόφοις δυτος, οίος ούδεις έν αύτοις θαυμασιώτερος. τούτο δ' έν άσκηταζς, οίος ούδεις Ετερος σπουδχιότε-

\* Il Petr. 11, 18.

ρίαν ἐπαγγελλόμενοι, αὐτοὶ δοῦλοι ὑπάρχοντες τῆς A pollicentur, cum ipsi servi sint corruptionis. A eur enim quis superatus est, illi et servus addictus est \*\*. > Palam igitur est, et Palamitas utrinque multis molestos esse ac obtundere. Eos enim qui morcui non gerant, pellicere conantur in concupiscentiis carnis, munera pollicentes; aliaque præbituros, simodo in sententiam traxerint. His vero qui erroris illis socii sint, remissionem pollicentur, quantumvis pessima deliquerint. Corruptionis ergo sunt servi, non Ecclesiæ Alii.

> Ad hæc-alt magnus Basilius : Si quis persecutionem patitur, ab iis qui ejusdem ac ille fidei videntur, ob rectam fidem atque doctrinam, is illustriore donandus coronu est, quam qui sæviente idolorumcultore martyrium facit. Tali igitur corona do-B nandus qui persecutiorem patiatur ; idololatræ vero rem nomenque sortiantur, qui hunc persequuntur.

Item ait Gregorius Theologus : Impium est nt Christiani Christianos perseguantur. Ejus enim e: L qui Christum spernat, eos persegui qui sunt Christi. Omnino igitur manifestum est, Palamitas, quibus constitutum sit ut Christianos persequantur, in pios esse ac Christum spernere.

Postremo ait divus Chrysostomus : Mihi enim moris est persecutionem pati, non facere, fugari, non vero sugare. Sic et Christus victor exstitu; non qui ipse in crucem egerit, sed qui actus in crucemsit: non qui alapas dederit, sed qui acceperit. Etenim cum fulmen vibrare posset ac terram concutere, alque servi manum arefacere, nihil horum fecit ; sed lenitate vincit, erudiens te nequando ægre feras ac indigneris. At Palamitæ contrarios Christo sanctisque mores inierant, ut persequantur, fugentque et cædant, ac, si res ferat, in crucem agant. Non ergo jam, ex Christi genio et eorum qui Christi sunt, indolem coluerunt. Nec jam igitur Christi Ecclesia sunt.

#### CAPUT X.

Num saucta Dei Ecclesia, quæ testamenta invadat, et divinorum virorum cadavera insevulta proiiciat.

Augentes vero hujus malitize fructus, nec modum aliquem cos habere sinentes, quod nec idolorum cultores in martyres præsumpsere, sanctorum testamentis insultant, ac beatorum virorum cadavera contaminant, illa quidem evertentes, hæc vero insepulta projicientes. Quorum probri esto specimen viri ingenui cadaver, per diem omnem æstivum, insepultum jactatum, nec ejus, cui veteri sententia obnovius est, permissum facere periculum.

Ad hæc vero admirantlum illud magni veritatis praconis cadaver, dia multumque ludibrio' habitum ac circumlatum ; idque adeo cum · philosophus esset, qualis nemo inter illos majorem nactus est admirationem ; inter exercentes religiosa palæstra,

## JOANNIS CYPARISSIOT B

qualis nemo majori sedulitate, pro pietator desu- A ρος τουτο δ' έν τοις υπέρ ευσεβείας δηώσι χαί dandis laboribus, piratarumque ac prædonum velticationibus et maledictis ac carceribus, qualis nemo majori, tolerantia in omnibus; Nicephori scilicet admirandi Gregoræ, ac nihil aliud utraque appellatione a Deo præjudicium indicationemque bahentis, quam ab inimicis veritatis vigili n:ente victorias alque trimphos sublaturum esse.

735

Ad has ipse pariter horum testis accedat magnus ille sapientiaque ac virtute admirabilis Ignatius nihilque hac in parte illi inferior, qui ait : Ze. latus sum super iniquos, pacem percutorum vi dens \*\*. Et : Odivi ecclesiam malignantium 87. Et : Perfecto odio oderam illos : inimici facti sunt milii \*\* : sub vitæ linjus curriculi finem, post multas a persecutoribus graves injurias et de- Β ρών διαγωγής, μετό πολλάς τάς έχ τών διωχτώνhonestamenta, carceresque et verbera, a monasterio, in quo degebat, translatus, ac in occulto vivendi finem nactus (sic nimirum comminantibus qui insidias struerent), ut ejus insepultum cadaver projiceretur, ut qui revera pretiosus Christi marganita ceset \*\*.

Matto dicere de beatis illis, admirando seilicet Burde, divinoque Polerianita, nec non mirabili Lybdice. At neque plurimos beatosque viros memoro, magnum philosophiæ atque virtutis præmium consecutos : quique adeo priusquam prava opinio licentiam frontemque nancisceretur, multis sæpius maximisque comitiis præsentia adesse et functiones obire decretis coacti sint, deterioribusque C postmodum in malis versati, tantisque adeo, ut neque justa eis fieri, funusque eorum efferri per d'es sinerear.

Enimvero testamentorum eversum jus alque religio, viri sancti, probeque confessiouis cursu porfuncti, cellas dirutas, jactat, quæ servorom pontificis rapinæ ac liguritionibus cesseriat ; aliaque ejus generis innumera, quæ et omittam, ca sellicet rat one, quod multis beatis quotidie præsto sunt ut videantur.

Atque hæc quidem sufficient, ut nemo qui hæc serio percurrat, Christi Ecclesiam vocare in animum induxerit ; sed magis considerandum putaverit, quemnam esse Spiritus fructum definitum D sit ; et quomodo secus omnino habeat,' qui a viris istis fructus emersit. Unde nec merito Dei Ecclesia vocanda sit, sed adversi spiritus, cujus et gignat fructus et angeat, libereque dis fruatur ac impartiatur. Tantoque adeo, quanto et salutaris scrino, ex fructibus cognoscendam arborem prolocutus est \*\*. Sive quos igitur fructus numeraverit Ecclesiæ malignantium, ejus nimirum prolixius pravitatem pernoverit : sive quam sibi disciplinam constituit intellexerit, et ex quibus conflata principiis sit, quæve dogmata sanxerit, nihil minus cjus nequitizo ac-malitize magnitudinem invene-

τις από των πειρατών προπηλαχισμοίς και to bopiais al autelofesiv olos oldels attas in άπασι καρτερικώτερος · Νικηφόρου, φημί, του θαυμιστού Γρηγορά, και μηδέν ετερον εξ αυφοτέρων των αλήσεων περί αυτού του θεού δηλώσαντος, άλλ' έχθρών άρασθαι.

Συμμαρτυρεί δ' έπι τούτοις και ό πολύς έχεινος Εν τε σοφία και άρετη θαυμαστός 'Ιγνάτιος, και μηδέν τοῦ πριν είρηκότος ἀποδέων ἐν τούτφ. «Ἐζήλωσα έπι τοις άνόμοις, εἰρήνην άμαρτωλῶν θεωρῶν,» χαί, « Έμίσησα έκκλησίαν πονηρευομένων, » χαί, · Τέλειον μίσος εμίσουν αυτούς · είς εχθρούς έγίνοντό μοι . > πρός αύτιο το τέλει της ένταῦθα π2έπηρείας χαι φυλαχάς χαι μάστιγας μεταχομιζόμενος άφ' ξς ώχει μονής έν άποχρύφω τελευτά. ούτω τοίς ένεδρεύουσιν ηπειλημένον, άταφον έρ/ίφθαι, και κυσι και χοίροις προέσθαι, τον ώς άληθώς τίμ:ον του Χριστού μαργαρίτην.

Έω φάναι περί των μαχαρίων έχείνων, Βουρδήν φημι τον θαυμαστόν, και Πολεριανίτην τον θείου, χαι Λυδδίχην τον Οαυμάσιον · άλλ' ούτε πλείστου; καλ μακαρίους άνδρας, μέγα τι φιλοσοφίας και άρετής άθλον χομισαμένους. και πρίν μέν την χαχο. δοξίαν παρόησιάσασθαι, ψήφοις έν πολλοίς χαι πολλάχις άρχαιρεσιών των φεγίστων ήναγχασμένου; προελθείν · χείροσιδ' Επειτα προσωμιληκότας κακοίς. και έπι το τοῦτον, ὡς μηδε τῆς νενομισμένης έσ!»; και τούτους τυχείν εφ' ήμερας συγχωρείσθαι.

Ου μην άλλα παρόησιάζεται και το των διαθηκών άνατραπέν χρήμα, άνδρος όσίου και καλώς τον της όμολογίας διηνυκότος δρόμον, ερηριμμένας χάλλας, των του άρχιερέως ύπηρετων ούσας πρός το χαθερ. παγήναι και παρανάλωμα · και μυρία τοιάστα. 2 xal παραλείψω, τῷ πολλοίς xal μαχαρίοις xab Exaστον Ιστορήσαι παρίστασθαι.

Ίχανα μέντοι χαί ταῦτα πρός 6° ὑπόμνησιν χαί דא שחאלים דני שבד' מאאולצובה דמטרו לווטידם "ציκλησίαν αποκαλείν Χριστού · μεμνήσθαι δε μάλλον σχοπείν, τίς ό τοῦ Πνεύματος διώρισται παρπός καί όπως έναντίος ό τουτοισί τοις άνδράσιν έχπονηθεί; ώς ούδε δικαίως αν Έκκλησία κληθείη θεου ή του έναντίου πνεύματος τούς χαρπούς χαί φύσατα xal αύξήσασα, και πρός απόλαυσιν άδεώς μετασχούσι. τόσω μαλλον, εσωπερ ό σωτήριος έφησε λέγος. Έλ τοῦ χαρποῦ τὸ δένδρον ἐπιγνώσε 30ξ. Είτ' οὖν τις τώς χαρπούς εξαριθμοίη της των πονηρευομένων Έχκλησίας, μακρότερον δήπου την ταύτης έπιγνοίη μοχθηρίαν. είτε μήν. άρ' ών επολίτευσε συνορφία אתו בל סושט סטעלסוק. דשט מאצשט, אתו להסו מדום לבδογμάτικεν, ούκ έλασσου μοχθηρίας και πουτρίος ταύτης ανεύροι μέγεθος. Ούκουν γε λοιπίν κατ' οι-

\* Psal L vi, 5 \*\* Psal xvv, 5. 66 Psal. cxxxvin, 22. 99 Matth. vn, 6. 90 Lue. vi, 14.

1.5



#### EXPOSITIO MATERIARIA, ETC.

ένα τρόπου Έχχλησία ανιείη Θεού ή των Παλα- A rit. Non ergs jam ulto modo insulsa Palamitarum μιτών άλδγιστο; συναγωγή. so falitas Dei Ecclesia sit.

ΕΙ δ' άχριδέστερόν τις, ώς ξφαμεν, και ταῦτ' εξετάζειν εθέλοι και καθ' Εκαστον άνερευναν, διίτω μέν μετά σπουδής τάς των μεγίστων πατριαρχών Ιωάννου και Ίγνατίου συνοδικάς πράξεις έπι καθαιρέσει και άφορτσμῷ και άναθέματι τῶν Παλαμιχών προβάσας δογμάτων · διίτω δ' αύθι; την τελευταίαν έχείνην σύνοδον ύπό τοῦ τῶν Ἐφεσίων φωστήρος του θαυμαστού και μεγάλου Πατρός συγxpornoeisav . navovinai; uev xal doguatinais anoδείξεσι την καινοτομίαν τῆς πίστεω; καὶ την τῶν χανόνων πατάλυσιν ε:ς μέσον παράγουσαν και παθ' Exactor ifereryousar, our Exactor of sat istoplats xal άφηγήσεσεν αύτην στηλιτεύουσαν. Εί δέ τις φιλολογώτερος είη, και ταίς έκκλησιαστικαίς συγγραçαξ έντυγχάνειν βούλοιτο, ώς αν xal πάντ', έξ άργης ειλλαδών γνοίη, άγάσαιτ' άν την των συγγεγραφότων ίδων εύχοσμίαν, χαι μεθ' δσης ήδονής και χά: ρπος ταυτα συνέθεντο, χαι όπω; χαθ' έχαστον ύποsundance; donyhsavto.

Sin vero quis accuratius, ut dicebamus, hæc quoque exquirere, singulaque rimari voluerit, diligenter perlegat maximorum patriarcharum Joannis Ignatique (1) Actiones synodicas ad Palamitarum devovenda, et proscribenda anathématique subjicienda dogmata, editas. Perlegat vero rursum postremam illam synodum, magno illo Ephesiorum 🌜 lumine, admirando magnoque Patre celebratam ; quæ videlicet canonicis dogmaticisque probationihus, fidei uovationem canonumque violationem in medium producat, per singulaque redarguat, nec non etiam gestarum rerum monumentis et narrationibus traducat. Sin autem quis curiosior et ecclesiasticas scripturas legere voluerit, ut omnia a principio complexus intelligat, huic sane mirari succurrat, videnti scriptorum compositum ordinem, quantaque cum voluptate et gratia bæc digesserint, ac vivis prop.: coloribus ob oculos narrando posuerint.

Hie tihi Шарабалену Падацихой дочог, primus et quartus ; omissi accundus et tertius, quibus quatuor liber primus constat, altero distinctiones affert novi Dei Palamici et secundi a primo, aliaque fere Calecze ciposita. Altero et tertio, Palamæ bæreses affert, tum proprias, tum communes cum ans. Liber II, adversus Palamæ bæresin, cujus sunt lóyot VIII adversus Palamæ Tomum ejusque novan.

Liber III, ipse perinde in VIII λόγους vasto opere distributus, Palamæ calumniis in orthodoxos, de lumine increato respondens, ac aliquot questionibus omnem de illo considerationem complectens.

Liber 1V, contre Palamitarum quotannis in Catholicos diras et exauctorationes : seu verius, illorum amostaslas loyor III, sed qui mole religuos plures excedant, fuso priore in 75 capita.

Liber V, ipse in 201000 distinctus, prius quidem ordine editus, ut est auclor ipse Cyparissieta. Tante mulis unus file liber, ut unus ipse reliquis omnibus par prope videatur. Tanta scilicet unius Cyparissiotæ in cam rem seges, si quando sederit Regiæ Luparæ, ut docti alicujus opera, ca rem litterariam ac Chri-tanam ditet. Tibi a me, proque instituto, hæc, lector, sufficiant.

(1) flic Ignatius desideratur in utroque Labbei catalogo, expunctus forte a Palamatis.

# JOANNIS SAPIENTIS

COGNOMENTO

## **CYPARISSIOT**Æ

#### **EXPOSITIO MATERIARIA**

#### DEO A THEOLOGIS DICUNTUR EORUM QUÆ DE

IN DECEM DECADES PARTITA.

Franc. Turriano Societat. Jesu interprete e Græco. Additis cliam scholiis et annotationibus.

Decas de Theologia symbolica.

- 11. De Theologia demonstrativa.
- III. De divinis emanationibus.
- De informatione davini nominis.
- De proprietatibus divin rum nominu.a.
- VL. De apparitionibus divini luminis. VII. De divina participatione.
- VIII. De infinitule Det in creatuis.
- De infinitate in Des. IX.
- X. De divina sim, licitaie.

738

74)

## PRÆFATIO FRANCISCI TURRIANI

#### SOCIETATIS JESU

## AD 1LLUSTRISSIMUM ET REVERENDISSIMUM D. ANT. AUGUSTINUM - ARCHIEPISCOPUM TARRACONENSEN.

Memini, illustrissime et reverendissime domine, quod nescio an ipse recorderis quod ante annos multos, cum correctiones Dionysii Areopagita, Venetiis summa diligentia collatis inter se variis exemplaribus manuscriptis, a te olim cum juvenis esses descriptas et notalas, petissem, ipsum illum librum annotatum et correctionibus refectum liberaliter more tuo misisti, quem ego w; lepov xeiuthiov ev rauelo: custodio. Cum autem librum Joannis Sapientis cognomento Cyparissiota totum ad opus Dionysii De divinis nominikus pertinentem superiore æstate in Amerino secessu tum interpretatione e Græco, tum scholiorum illustratione a me elaboratum ad publican utilitatem edere constituissem, in menten mihi venit, et quidem libenti et lætanti, ut ad te eum mitterem, teque **ei p**at**ronum adoptarem, ac quia propter** graviores studiorum occupationes, et in primis propter ecclesiastica gubernationis sollicitudinem jam diu silebas, qui pro tua alioqui humanítate et benevolentia in me non vulgari frequenter solebas scribere, et ego item rescribere, quod a me cessatum est, ex parte compen-sare mihi videbar, si hic liber ad te proficisceretur, ut esset lestis recordationis meæ tuorum erga me meritorum, et animi grati meæque in te observantiæ. Si Græca ctiam habere volueris, curabo ut describatur exemplum. Quia vero inscriptio libri subobscura videbatur, tamtsi quod ad opus ipsum spectal, satis et quidem docte auctor ipse præfatus esse videbatur, tamen quia forlasse non omnes fucile intelligent, quam recte aut secus Exdesiv orocycubon phosos desλογικών, quæ est inscriptio libri, interpretatus fuerim Expositionem materiariam corum qua de Deo a theologis dicuntur, ne quis in ipso vestibulo et aditu interpretationis interpretem reprehenderet, priusquam rationem sic interpretandi intelliyeret, visum est profari ad ez-plicandum. Usus est hic auctor philosophice verbo philosophico στοιχειώδης, quod Aristoteles libro v τῶν μετά τὰ φυσικά inter ea explicavit, quibus omnes discipline tanquam communibus utuntur, omnes enim habent principia, causas, elementa, et alia quæ ibidem sequuntur. Igitur postquam explicavit Philosophus, quot modis accipiatur principium, et quot item cau-sa, dicit oxolyelz (quæ veteres Latini interpretati sunt elementa) illa dici proprie, quæ insunt primo, et non sunt in alias species dividua, ut litteræ dicuntur elementa syllabarum, in quibus primo insunt tanquam earum materia, que in alias species non sunt dividue : item primas demonstrationes, quæ in pluribus, inquit, demonstrationibus insunt, quæ elementa demonstrationum vocantur. Deinde dicit idem philosophus elementa etiam dici non proprie, sed translate, ea quæ maxime generalia sunt : quia unumquodque, inquit, unum est, et simplex. et in multis, aut in omnibus, aut in quamplurimis inest. Hic ergo auctor, quia has decades in generalis partitus est, et unumquamque decadem componit ex par-tibus suo ordine, quæ sunt arougeix, id est, elementa et materia ipsius decadis, sicut littere syllabæ, idcirco recte hanc methodum vocavitex positionem orcizetion, ut si dicamus elementariam : pro quo nos meliore et antiquiore verbo usi, materiariam vertimus, quia iden philosophus in extrema pagina libri v11 primæ philosophiæ sic ait : Id autem est elementum, in quod res dividitur insitum, ut materia, quale est syllabæ ab a ipsum et b; et Dionysius c. 4 De divinis nominibus, ubi apyty στοιχειώδη divit, ibi interpres vetus vertit, Principium elementarium, quod S. Thomas sic interpretatur, id est materiale. Itaque vim verbi et auclores secutus, commode, ut opinor, Exdesus storyeuden, expositionem materiariem vertimus. Noluit autem hic auctor inscribere librum, De expositione divinorum nominum, ut mihi videtur, propter reverentiam erga divinum Dionysium, qui librum suum De divinis nominihus inscripsit, cum alioqui universa hæc tractatio in decades artificiose distributa, in materia divinis nominibus, quibus theologi usi sunt, subjecta versetur : et divina nomina ac dicta de Deo avristofoqui, dicantur. Quantam vero commoditatem allatura sit hæc methodus expositionis materiariæ eorum quæ de Deo a theologis dicuntur, quæ sunt divina ejus nomina, ad pereipiendum fructum exilla multiplici, et varia, et obscura, alque dispersa tractatione Dionysii De divinis nominibus, ipse usus ac frequens et familiaris lectio hujus libri docebit. Deinde quir ea quæ ex Dionysio in hoc libro recitantur, difficilia sunt ad intellige dum sicut reliqua cjus, propter summam brevitatem et subtilem fere in singulis verbis multarum rerum comprehensionem, ad difficiliora ubi magis opus esse visum est, scholia adhibuimus S Maximi, Georgii Pachymeri, S. Thomæ. Quæ autem non assigno et reddo suo auctori, ma erunt. Præterca, quia hæ decades confectæ sunt ex partibus theologiæ demonstrantis tum affirmantis, tum negantis in materias subjectas partita, demonstrationes autem theologica ex revelatis a Deo exsistant; quæ vero sint revelata, per traditionem apostolicæ prædicatio-

Digitized by Google

#### TR.EMEDITATIO.

711

nis in Ecclesia catholica relictam, et tanquam depositum sacrum ac avvinum' fideliter et perpetuo conservatam cognoscimus, et hujus traditionis testes sunt antiqui theologi et Ecclesiæ catholicæ doctores : commodissime hic auctor collegit in hoc libro auctoritates eorum cum doctrina Dionysii apostolici discipuli consentientes ac conspirantes in iis quæ de divinis nominibus et corum materia multiplici ex Scripturis idem Dionysius didicit : auctorita-tes dico Justini Martyris, Athanasii, Gregorii Nazianzeni, Basilii, Gregorii Nysseni, Epiphanii, Chrysostomi, Cyrilli Alexandrini, et alterius Cyrilli Hicrosolymitani, Germani Con-stantinopolitani, Sophronii Hierosolymitani, et altorum, quos præterco, ne omnes enumerem (a). Ac potuisset etiam alios et quidem antiquiores producere, si cum hoc opus elaboravit hic nuctor, copia librorum (quod idem in præfatione dolet) ei suppetisset. Hi igitur sancti doctores in libris suis testimonia reliquerunt apostolicæ traditionis, quam divinus Dionysius an argumento divinorum nominum sibi proposuit. Secutus itaque est hic auctor Cyparissiotu quod in epistola Athanasii ad Serapionem legerat, et quod idem in decade 1x, cap. 1, recitazit : « Videamus, inquit Athanasius, ipsam a principio relictom traditionem, et doctrinam alque fidem Ecclesiæ catholicæ, quam Dominus quidem dedit, apostoli prædicaverunt, et Patres servarunt. In hac enim Ecclesia fundata est ; ab hac qui exciderit, nec erit, neque dicetur Christianus. » Illud præterea dicendum est quod ad ea uberius tractanda et plenius intel-ligenda quæ in prima parte sancti Thomæ Aquinatis multa subtilitate de Deo et Dei nominibus, de simplicitate, et infinitate, et de exsistentia in rebus, de cognitione Dei et de aliis disputantur, multum hæc expositio et methodus adjuvabit. Accedit etiam hæc utilitas sciendiquomodo tune antiqui theologi et Patres Ecclesia cutholica de istis postea tam subtiliter disputatis sentiebant, et quibus verbis et verborum formis in eis utsbantur ; quæ nos, ubi magis opus esse visum est, scholiis illustravimus (et præmunivimus : ut non continuo interecunde ad reprehendendos sanctos Patres prosiliamus, sed pro reverentia ac pietate erga eos, ut decet, adhibenda, totius boni consulendum et commode interpretandum pio et grato animo adducamur. Quo autem tempore hic auctor floruerit (nam clas etiam, et merito, in auctoribus quæri solet) non potui repertre; hoe constat, non fuisse ante annos quingentos : siquidem alicubi dicit in hoc libro recitarese quæex quodam loco S. Maximi in Panoplin Euthymii ferebantur. Scripsit autem Euthymius Alexio Comnenoimperatore et jussu ejus. Repertus vero est hic liber (si quis hoc etiam scire cupit) in bibliotheca D. Joannis - Lascaris milione Græci, genere et multarum litterarum Græcarum peritia nobilissimi, quam Messanæ in Sicilia reliquit. Habes, illustrissime et reverendissime domine, prafationem nostram : ordiatur deinceps a sua opus suum Cyparissiota noster:

(a) Vide ad calcem operis indicem auctorum quas adhibuit Cyparissiota. Enr.

# **JOANNIS SAPIENTIS**

#### COGNOMENTO

## **CYPARISSIOT***Æ*

## PRÆMEDITATIO EXPOSITIONIS MATERIARIÆ FORUM QUÆ DE DEO A THEOLOGIS DICUNTUR.

pulcherrima est philosophia : philosophia vero præstantissing pars est theologia, quæ non solum ex nomine, unde dicitur, excellentiam suam declarat, sed multo magis ex iis quæ tra lit, et ex contemplatione corum que sub intelligentiam cadunt. Est enim proposita velut quidam sol , que omnem coliginem falsæ opinionis radiis suis dispellit : quilquid autem adulterinum et immissum est, primo statim conjectu aspectus coarguit nihilque n ale moratum in cam incidet, quin ab ca illico expellatur. Ut igitur more geometrarum axioma tanquam fundamentum Jaciamus, theologia est sermo

Inter scientias que ratione disserendi utuatur, A de Deo ex se fide dignus propter dignitatem eorum quæ posita sunt. Est autem primus ex omnibus sormo salutaris Evangeliorum Dei, proximus post eum sermo corum qui Christum propter ejus erga humanum genus amorem viderunt, et ipsi sermones cjus audierunt; post hos qui illos primos et secuados sermones exposuerunt, et deinceps consecuti sunt, dummodo quæ tradunt, cum septem synodis œcumenicis consentiant; ita ut nihil amplius intelligant, neque quidnam detrahant, quod dires exs crationibus vetitum est. Universus autom sermo theologize in summa his tribus aviocations comprehenditur. Unum est, unum esse Deum, im, artibilem, infinitum, expertem coloris, inaspectabilem, A enim supranaturale divinæ incarnationis non dixeex nulla (1) naturali repræsentatione cognitum, qui notionem, quando, autquomodosit, omnino repellit ; quem nullo modo quavis parte mens capere potest, nisi tantum per fidem (2) ex creaturis ejus, quod sit, non autem quid sit. Secundum.axiema est, Deum unum, Patrem esse, et Filium, et Spiritum sanctum, in quibus est divinitas, sive potins, qui sunt divinitas, que est una et sola increata natura. Unitas enim est in Trinitate, et Trinitas in unitate adorata, et nihil aliud ante æternitatem babens præter Patrem, et Filium, et Spiritum sancum; quippe cum divinitas in Trinitate completa sit, quod autem extra Patrem, et Filium, et Spiritum sonctum est, id omne servum est, ut nos. Tertium axioma est, ab ipsa una natura trium personarum, quæ supra substantiam, et supra divina (3) est, quæcunque sunt, facta esse, cum aliguando non essent, sive sub aspectum cadunt, sive non; sive tempore coperunt, sive non, sed cum ævo; sive participantia, sive participata (4); sive universalia, sive particularia; nihilque inter ipsam divinam naturam et creaturas ejus medium esse, quoniam sola divina natura creaturæ antecellit; et captera omnia quæ post divinam naturam sunt, creata sunt. In kæc tria axiomata universa Christianorum sauctissima theologia (5) concluditur; mysterium

runt esse modum theologiæ, sed exinanitionem inexplicabilis dispensationis Verbi Dei propter nos factam, Hæc sapientes et sacri theologi divinis libris suis insecuti, ownem quidem hæresim ex Ecclesia Christi expolerunt, universam vero theologiam purissimam et limpidissimam explanarunt, et animis nostris divine imposuerunt. Quibus hodie invocatis, hane methodum materiariam corum quæ de Deo dicuntur, quibus usi sunt, elaboraviunus, et quani sint inter se concinentes, et in sapientia theologie tanquam in divina musica apte resonantes, ostendimus. Quoniam vero omnis expositio materiaria a primis ad secunda et tertia transit, eisdem iterum invocatis, considerensus quemadmodum prins posuerunt omnem theologiam in duas partes distributam esse : unam symbolicam alteram demonstrativam, utramque vero distinzerunt : illam quidem symbolicam, in sacram formationem figurationis sub sensum cadentis, et in sacram formationem translationis cadentis sub intelligentiam : hane vero demonstrativam, in affirmantem of negantem, ut jam quatuor sint partes theologiæ. Aut enim theologia describitur per figurationem secundum sensum, ut illa scala a cœlo usque ad terram pertingens, ille ignis in ruho, ili tres vivi ab Abraham hospitio excepti, illa post-

### Scholia.

Deus, Sieut lapis cognoscitur per speciem et similitudinem, qua est in oculo; quia aveldeo; est, nt Diony-ius ait, 'id est, omni specie caret et similitudine ; ipse enim nullius creature simi-litudinem habet, nec habere potest Deus : its quæ non cognoscimus videntes, quod est cognoscere kποπτικώς, sed ὑποπτικώ; ex creaturis per ratio-nem ; id est, ex similitudinihus Dei, quæ in creaturis cernuntur, cognoscitur Dens, non quid sit, sed quod sit.

(2) Com ait hic auctor, quod nullo modo quavis parte polest mens Deum capere, nisi per fidem, tintum quod sit, non quid sit, non negat quin ratione naturali cognosci possit Deus, quod sit, siquidem demonstrari hoc potest ex offectis ejus : sed loquitur de cognitione altiore necessaria : hujusmodi emim cognitio Dei tides est. Hanc cognitionem Dei vocat heatus Basilius comprehensionem intellectilem per tidem. Sic enim ait, edisserens illud : Attende tibi : Ne in Deo quæras cognitionem per oculos, sed menti fidem committe, et intellectilem de Deo comprehensionem habe. G.aco dixit xatali, dev. Similiter loculus est S. Maximus in prima centuria theologica, cap. 8. Sie enim ait : Quæeunque sunt, intellecta nominantur, et habent in se ipsis demonstrabilia principia cognitionis. Deus autem non nominetur intellectus a nohis; sed ex creaturis, inquit, intellectis a nohis, solum esse creditur. Cum dicit, solum esse creditur, Hon negat quin naturali etiam ratione ex creaturis esse cognoscatur; sed loquinar de cognitione per fidem, quam in nobis requirit Dens, tanquam necessariam, quam quidem ipse dat, oumi demonstratione firmiorem, de qua Apostolus ait : Accedeutem ad Deum oportet credere, quia est, et quia remunerator est (Hebr. 11, 6). Non dixit, Oportet s tre, quia est; tametsi demonstrari hoc et serri

(1) Ex nulla noturali repræsentatione cognoscitur C potest, quia demonstrationes non omnes carete possunt, credere autem omnes possunt, adjurante Deo, et debent. Principia autem hujus cognitionis per fidem non sunt demonstrab lia, ut ait idem sanctus Maximus, quia, inquit, fides cat corum qua sunt supra mentein et rationem.

(3) Sapra divine, quia sunt qui participatione dicuntar Dei, supra istos est Deus; ideico Tri-nitatem vocat  $\delta \pi \pm \rho \delta \epsilon \phi$ , id est, supra quam divinam sive supra divinam.

(4) Participata vocat ea, a quibus nominamer tales, ut a bonitate boni, a vita viventes, a sapientia sapientes, et similiter in aliis quæ abstracte considerata dicuntor, et sunt simpliciter participationes : recepta in subjecto dicuntur et sunt participata; ipsa vero subjecta participantia. Particinata universalia suntprovidentize universales, quas hoc nomen divinum boui complectitur, ut ait b.onysius cap. 5, de divinis nominibus. Participata D particularia sunt providentiæ particulares, quas reliqua nomina significant, ut vita, saprentia, et

deinceps, ut in decade vu, cap. 6. (5) Theologiam proprie veteres vocaverunt mysterium Trinitatis, et acconomiam mysterium incarnationis, vocabulo ex co translate sumpto, quot Christus unus in utraque natura Filins Dei, et idem Filius hominis, ad instar boni patrisfamilias bene ac sapienter domum et domestica omnia gubernantis, tauquam fidelis, ut Apostolus ait, in tota dopio sua, que domus sumus nos, genus humanum per peccatum amissum, et peccatis vendium, summa misericordia el sapientia ac justitia per passionem et mortem, recuperavit et redemit, restituens illud, et quidem \_abundantius, in pristinam gloriam, in quam a principio in Adam muluos filios, sient Apostolus ad llebratos scripsit, auduxciat.

Digitized by Google

### DECAS I. - DE THEOLOGIA SYMBOLICA.

riors Dei apud Moysen, item illa apud Isaiam, Da- A affirmantis. Pars vero theologiæ demonstrativæ quæ nielem, et Ezechiclem, et alios secundum sensum formata; aut describitur per translationem verbi secundum intellectum, ut ebrietas et crapula Dei, vigilia, somnus arma ad protegendum et ad nocendum, et cætera omnia quæ ad imitationem hominum facta sunt. Aliæ duæ partes sunt, una theologiæ affirmantis, ut cum dicimus, Deum bonum, sapientem, sanctum, beatum, salvatorem, et reliqua omnia, quibus eum aientes laudamus; vel rursus negantis, ut cum ipsum vocamus invisibilem, incomprehensibilem, suprasubstantiam, suprabonum, supraviventem, suprasapientem : hæc enim omnia sive privanter, superlate dicantur, negationibus declarantur. Cum igitur quatuor partes sint, ex duabus quidem prima decas conficitur, qua theo- B logia symbolica in universum continetur; ex reduabus secunda, qua theologia liquis vero demonstrativa in universum item comprehensa est; deinde theologia demonstrativa generalis distinguitur in partes : affirmativa quidem partitur, tum in divinas emanationes, et facit hæc partitio tertiam decadem ; tum in divini nominis informationem, et facit quartam. Rursus ipsa materies divinarum emanationum dividitur in proprietates divinorum nominum, et efficitur quinta decas, et sexta : et in divinas participationes, et fit septima decas : hic desinit pars theologiæ demonstrativæ

-745

negat, partitur tum in infinitatem Dei, quæ est in rebus, et facit octavam decadem, tam in divinitatem, quæ est in Deo, et facit nonam, tum in divinam simplicitatem, et efficitur decima eademque extrema decas. Universa itaque expositio materiaria corum quæ de Deo a theologis dicuntar, his terminatur. Poterat ctiam subdividi tota theologia ad symbola pertinens, in coincidentia (1) : sed hare fere, exceptis proprietatibus eorum, in prima decade tractata sunt. Fortassis autem Deo adjutore, et cop'am librorum nacti de bis etiam disseremus, nunc enim quia exagitabamur, et odio gratis ab omnibus habebamur, libris et ôtio ad hæc meditanda, et iis quæ ad aliam meliorem compositionem pertinent, caruimus; quo circa hæc quæ nunc exposuimus, magno labore collegions, quædam ex his occulte et furtim, ad alios usus et propter ali: s occasiones nobiscum portantes : ob hanc causam multis adjumentis ad perfectionem horum privati fuimus, sed interim ab iis quæ maxime necessaria erant, non aberravimus. Expositio autem materiaria, quæ in unaquaque decade est, docet in extrêmo decadis, hoc ipsum quod in decade continetur, esse expositionem materiariam corum quæ in ipsa secundum continuationem sequuntur, accedit etiam ratio inscriptionis decadis, et quemadmodum quæ ad eam pertinent, satis completa sint.

### PRIMA DECAS. - DE THEOLOGIA SYMBOLICA.

#### CAPUT I.

#### Quod duplex sit theologia.

Dionysius in epistola ad Titum episcopum sic ait : Cæterum boc advertendum est, duplicem esse traditionem theologorum, unam arcanam et mysticam, alteram vero philosophicam et demonstrantem : illam quidem symbolicam et ad mysteria pertinentem, hane vero apertam et manifestiorem : estque arcanum sive mysticum cum symbolo (1) împlicatum et connexum, illud quidem philosophicum et demonstrans fidem facit, et astringit veritatem corum quæ dicuntur : illud

(1) Ynodialpesic, id est, subdivisio Theologiæ D sensum incidens in translationem verbi secundum symbolicæ in coincidentia, que Græci vocant oup-ritrovra, est divisio in ea quæ promiscue ad translationem verbi intellectilem pertinent, et al figurationem sensilem : ut dicere in Deo, os, oculos, faciem, manus, pedes, et similiter in aliis partibus corporis, quae et figurari possunt secundum sensum, et idici translate secundum intellectum, ut si diviso animali in rationale oppositum irrationali, et in irrationale oppositum rationali, rursus fiat subdivisio animalis in herbivorum, et carnivorum, quæ non sunt opposita, sed coincidunt in genere animalis rationalis et irrationalis : siquidem reperiuntur ratione utentes herbivori, et alii carnivori, et animantes item ratione carentes similiter herbivoræ, et aliæ carnivoræ. Sie divisa theologia symbolica in figurationem secundum sensum oppositam translationi verbi secundum intellectum repetitur cursus in quibusdam figuratio secundum

PATROL. GR. CLII.

C vero arcanum et mysticum afficit et in Deo sis quæ non docentur institutionibus firmat. Hoc dictum sanctus Maximus et Dionysius Alexandrinus adno-- tarunt : Maximus symbolicam et ad mysteria pertinentem theologiam illam dicit, quæ ex symbolis conficitur, cujusmodi sunt mysteria cultus Mosaici, et mysteria nostri sacri cultus; tametsi altiora sunt et magis spiritalia nostra; philosophicam vero et demonstrantem theologiam illam dicit, quæ exsistit ex perspicientia creaturarum, divinæque in quibusdam rebus providentiæ, et expositione speculatrice eorum quæ de Deo in Scripturis di-Scholia.

intellectum, et vicissim translatio verbi secundum intellectum incidens in figurationem secuadum sensum, ut in exemplis superiorum nominum.

(2) Mysticum cum symbolo. Est enim, ait sonctus Maximus, in Symbolo tanquam umbra tecta veritas, ut in pascha Mosaico verum pascha, sicut scriptum est : Pascha nostrum immolatus est Chrisius. (1 Cor. v, 7.) Huc pertinet illud ad Galat. 1v, 22 : Abraham duos filios habuit, etc. hæc enim sunt duo testamenta ; ct illu | l Cor. x, 4 : Bibebant omnes de consequente eos petra, petra antem erat Christus et similia. Quod autem Symbolum verti, interpre-' tationem Sancti Maximi secutus, Dionysius vocat, το ρητον, id es, non tacitum, quia quod mystice latet in symbolo, est aπόρρητον, id est, arcanum, et tacitum, itaque mysteria, quæ in symbolis significantur, sunt anoporta by pytois voouusva, id est, occulta inteflecta in Symbolis.

24

74G

cuntur. Dionysius vero Alexandrinus, Tacologia, A explicaremus. Que enim in istis formis et sienis inquit, philosophica et demonstrans fidem facit, et astringit veritatem; id est, corum quæ dicuntur veritatem tanquam sigillo quodam obsignat, et tanquam vinculo alligat, et efficit, ut qui audiunt, credant. Altera vero pars theologize, quæ symbolica est, per ea quæ fiunt, adjungit ad Deum quodam ipsins rei habitu et informatione, quod quidem vocavit adioáxtous mustaywylas. Hine igitur patet veluti generation universam theologiam his duabus partibus comprehensam esse ; una est arcana et occulta, quæ non docetur rationibus, cujus vis et in afficiendo, et quæ in animis de iis quæ cernuntur, vel audiuntur, firmitatem impouit : altera pars conclusionibus argumentorum, et auctoritate celebri corum qui id prius dixerunt, fidem R facit, et cogit auditores assentiri.

#### CAPUT II.

#### Quod duplex sit Theologia symbolica.

Magnus Diopysius in cadem epistola ad Titum : Arbitrati igitur sumus oportere ut, quoad fieri posset, tum Timotheo, tum aliis omnis generis formas quæ per sacra symbola de Deo formantur,

#### Scholia S. Maximi.

(1) Uterus. Psal. cvii : Ex utero ante luciferum. (2) Cor hominis. Eructavit cor meum verbum. (3) Ex ore. Psal. xxxII : Spiritu oris ejus omnis virtus corum.

(4) Sinus. Joan. 1 : Filius qui est in sinu Patris. C In his est, ut mihi videtur, theologia prystica gene-rationis Filii e substantia Pátris tanquam ex utero et sinu ; et processionis Spiritus saucti ex Filio, tanquam ex ore Patris, ac proinde processionis ex Patre et Filio. Mysticum vero dicitur et est quod tegitur vel figuratione rei vel translatione verbi. (5) Arbores. Prov. III : Lignum vitæ, etc., et

Apoc. 11 : Vincenti dato edere de ligno.

(6) Surculos. Gen. XLIX : Ex germine, fili mi, ascendísti. Isa. Lxin : Ascendit sicut virgultum.

(7) Flores alque radices. Esa. 11 : Egredietur virga de radice Jesse, et flos, etc.

(8) Fontes. Hier. 1 : Dereliquerunt fontem aquæ, et Ps. xxxv : Apud te est fons vite.

(9) Splendures. Ut apud Paul. de Filio, Qui est splendor gloriæ.

(10) Dei providentius. Deut. xxxn : Sicut aquila proteget nidum suum, et super pullos, etc., et et ad se convertat, mysti Evod. xix: Portavi vos tanquam super alas aqui- D tur Dens lapis angularis. larum, etc. Hlud quoque ad Proyidentiam pertinet, punire scilicet impros. Usee xiii : Ero eis sicut ursa indigens cibo, etc.

(11) Dona ejus. Psal. CXLIV : Aperis tu monum tuam, etc.

(12) Ostensiones. Ut cum in figura hominis apparebat antiquis, nt in Gen. cap. xviii, et in spe-cie columbæ Spiritus sanctus.

(13) Aut potestates. Ut oculi, qui habent potestatem videndi, ne quid in bonis aut in malis lateat. Psal. xxxin : Oculi Domini soper justos ; pedes, qui potestatem ambulandi, ad ferendum auxilium aut puniendum. Gen. m : Et cum auditent vocem Domini Dei deambulantis in paradiso; similiter in nominibus aliarum partium corports.

(14) Proprietates. Ut un propheta Amos, cap. vn, adamas vocatur Deus, quod significat, non posse .pau Deum, neque domari ; et ignis, Deut. iv, quia

symbolicis extrinsecus apparent, plena sunt incredibilis et commentitii monstri, quale est quod effingitur in supra substantiali Dei generatione uterns (1) Dei, Deum corporee generaus, et cor hominis (2) eructans verbum in aerem effusum : et delineatur spiritus ex ore (3) spirans, et quod Scriptura(4) sinus divinge generation is Filium Dei complecten. tes, in modum corporis laudibus celebrat : aut in modum stirpis hæc ipsa effingit, et arbores (5) quasdam, et surculos (6), et flores, stque radices (7) proponit, aut fontes (8) aquis manantes aut luminis fecunditates producentes splendores (9) aut quasdam alias sacras descriptiones rerum divinarum et supra naturam, quæ declarant Dei providentias (10), quas mente contemplamor, aut dona ejus (11), aut ostensiones (12), aut potestates (13), aut proprietates (14), aut status (15), aut mansiones (16) aut emanationes (17), aut secretiones (18) aut uniones (19), aut formam viri Deo affingit mystica Scripture sonctæ theologia imo varias figuras fe rarum (20), aliorumque animantium et stirpium (21) atque lapidum ; quin etiam ornatus muliebres (22), et barbaras armaturas (23) illi imponit; figlimm atque (24) fornacem tanquam opifici cuidam sor-

habet vim consumendi habitus pravos.

(15) Status. Το αναλλοίωτον της θείας φύσεω; significat, id est; immutabilem esse naturam divinam.

(10) Mansiones. To austastatov, id est, non posse transmoveri, utruinque significat mystice lapis in fundamenta jactus, Ira. xxvin.

(17) Emanstiones. Communicationem diving honitatis dicit, quæ mystice significatur, com Deus dicitur lilium et flos propter communicationem odoris, ut in Cant. : Ego flos agri et lilium convallium.

(18) Secretiones. Quæ, inquit Apostolus, participatio justitiæ cum iniquitate? quæ socielas l ci ad tenebras? quæ conventio Christi ad Belia! Hanc secretionem, sive separationem quan Deus lacit, significat Scriptura mystice, cum in ea igus ctiam dicitur ; hæc enim proprietas inest igni, ese δ:axpitixov, id est, habere vim secernendi et semrandi; separat enim plumbum ab argento et cinerem a carbone.

(19) Uniones. Quod uniat secum Deus creaturas et all se convertat, mystice significatur, cum dici-

(20) Varias figuras jerarum. Ut leonis, lexuz, pardi, ursi, Osce xiii, aliorumque animantium, # Joan. 1 : Vidi descendentem quasi columbam.

(21) Et stirpium. Isa. LIIT: Ascendet quasi virgultum, et Joan. xv : Ego sum vitis vera.

(22) Ornatus muliebres. Qualis apud Isa. cop. m, et Ezech. xvi, quibus describitur omne gemis divinæ providentiæ, qua Deus populum suum cucumsepsit, et qua eum nudavit; et illud : la um titu deaurato circumdata varietate, eic.

(25) Et barbaras armaturas. Psal. xLiv : Accingere gladio super femur tuum, potentissime. E4 autem rhomphæa barbaricum telum, ut ait Phiarchus historicus.

(24) Figlinam et fornacem. Significant hæc u 15tice in Deo providentiam reformantem ac rougentem, aut vim et facultatem secernendi et repurgandi. Esa. xxix, 61 ; B er. ix, Malac. m.



dido attribuit ; et equos (25) ipsi, et currus (26), A tui ambulabunt 1 et : In lumine tuo videbimus et sedes (27) supponit, et convivia (28) quædam epulis instructa apparat, item bibentem, et ebrinm et somnum capientem et crapula (29) affectum facit. Quid attinet dicere iras (30) dolores (31) varia juramenta (32), pœnitentias (33), maledictiones (54), iras inveteratas (35), multiplices et obliquas rationes frustrandi promissiones (36) item illam in Genesi cum gigantibus pugnam (37), in qua dicitur Dens robustis illis viris propter metum insidiatus, cum alioqui, non ut alios hederent, sed ut se incolumes servarent, illud ædificium moliti essent : et concilium illud (38) in cœlo ad decipiendum Achab fabricatum, et illas rursus Canticorum veluti corporeas et meretricias voluptates : et quæcunque alia sacra Signa, quæ scriptura val. B de audet in Deo formare, patentia occultis obducens, multiplicata et partita simplicibus atque individuis imprimentia signum, et multiformia iis quæ sigaum et formam capere non possunt, quorum pulchritudinem intus lateptem si quis intueri possit, reperiet omnia mystica et divina, et multo lumine scientize de Deo plena; et illud : In lumine vultus

\*Psai. Exxxviii, 46. \*\* Psal. xxxv, 40. \*\*\* Luc. 10, 21.

Scholia S. Maximi.

(25) Equos. Equi Dei significant mystice in oratione Ilabacuc prophetæ-sanctos apostolos : Quouiam ascendes, inquit, equos, et equitatus tuus salvatio. Equi, inquit Cyrillus in en loco, apostoli et evangelistæ sunt omnibus modis divinæ voluntati cum ea quæ promissa sunt non videntur ad exi-subjecti, et frenis parentes, ad omne munus celeres C tum perducta, quatenus sensui apparet, sunt taet prompti, Christum pro auriga Labentes, ex qui-bus fuit unus Paulus, de quo ipse Christus ait : Vas electionis mihi est bic, ut portet nomen meum coram gentibus. (Act. 1x, 15.) Et equitatus tuus salus. Currebant enim non frustra, sed ut servarent civitates et regiones. Hactenus Cyrillus.

(26) Currus. Augeli sunt, quos in modum currus Scriptura ligural, δια την συζευτικήν των όμοτα-Yuv xorverviar, id est, propter communionem conjungentem ordines qui sunt ejusdem hierarchin, nt att idem Dior ysius in extremo capite Calestis hierarchiæ. Psal. Lxvit : Currus Dei multiplex, millia lætantium.

(27) Sedes to xpitiptov Dei, id est, judicium siguilicator Dan. vii.

(28) Convivia. Ut est in Evangelio, cum vitulus occiditur in reditu filii luxuriosi, et in Luc. xxu, Ut edatis et bibatis super mensain meam, etc.

tanquam dormieus, tanquam potens crapulatus a VIIIO.

(30) Iras. Exod. xv : Misisti iram tuam, etc., et in Psal. vi : Domine, ne in furore tuo, etc.

(31) Dolores. Judic. x : Doluit super miseriis corum.

(32) Varia juramenta. Gon. xxu : Per memet ipsum juravi, etc., et Isa. xLv, Psal. xCvi : Quibus juravi in ira mea, Ezech. xviii : Vivo ego, dicit Dominus, et Hier. xLiv : Juravi in nomine meo magno.

(53) Panitentias. Gen. vi. Pornitnit eum, quod hom nem fecisset, et de Saul I Reg. xv.

(34) Maledictiones. Malach. n : Maledicam benedictionibus vestris. Habac. 111 : Maledixi sceptris ejus.

(35) Iras inveteratas, ther. iv : Horum omnium recordatus est Dominus, etc., et Exod. xx: Ego sum Dominus fortis, zolotes, visitans iniquitatem patrum in filios in ternam et quartam generatio-

lumen 1°, et similia. Ex his igitur perspicitur, quod symbolica Theologia est sacra formatio, quæ divinis signis et notis ex lis quæ corporee delineata sunt, adumbrat et pingit ea, quæ in Deo latent, corporis et formie expertia. Est autem animadvertendum, quod hæc symbolica Theologia rursus partitur. Aut enim formatur in verbis, cujusmodi sunt dormire, vigilare, ebrium esse, pœnitere, quæcunque alia sic verbis simpliciter in Scriptura dicta, posita sunt; aut formatar in formis corporalibus, cujusmodi est ille ignis in rubo, videri Deum sedere inthrono, illa in Jordane columba, illæ linguæ igneæ, et alia.

#### CAPUT III.

Quod theologia symbolica secundum speciem, sive formam corpoream, semper in corpore, et secundum sensum delineatur.

Ait divinus Lucas in suo sancto Evangelio: Factum est autem, cum baptizaretur omnis populas, et Jesu baptizato, et orante, apertum est cœlum, et descendit Spiritus sanctus corporea specie sicut columba in ipsum 1\*. Hoe Gregorius cognomento Theologus

nem. Gen. xLu : En sanguis ejus exquiritur, quasi servans iram usque ad illud tempus.

(36) Multiplices et obliquas rationes frustrands promissiones. Frustrationes promissionum vocat hie men secundum perfectam intelligentiam spiritue, ut quod promissum fuit Jacob, Eris dominus fratris tui, impletum est in Christo ex semine ejus : sicut promissiones facte Abrahæ de possessione terræ, et benedictione gentium, et factæ David et Salonioni de regni perpetuitate. Obliquas ergo vocat hujusmodi rationes frustrandi promissiones, quia non fuerunt promissiones directe ad eos relatæ, qui frustrati videntur, sed ad Christum.

(37) Cum gigantibus pugnam. Insidiatus dicitar Deus, id est, cepisse consilium in illos, quasi metueret, ut doceret nos sic, ut quamvis injuria afficiamur, et simus potentiores, apologiis tamen mutuis utamur, excusemusque nos apud cos qui injuria nos afficiunt. Ecce, inquit, unus populus, et unum est labium omnium, cœperuntque hoc facere, neque desistent a cogitationibus suis, donec eas t edatis et bibatis super mensain meam, etc. opere compleant. Venite igitur, descendamus, et (29) Somnus et crapula. Psal. LXXVII: Excitatus D confundamus ibi linguam corum : id est, nemo queratur, quod divisionem hanc faciam, quia enim non recte usi sunt opopovia, id est, uno labio, oportet facere ut utantur Stapuvla, id est, diversitate labii. Sie igitur metum Deus figuravit, ut hoe quod dixi, mystice doceret.

(58) Et concilium illud. Illa factio personaram, aus scripta est lib. III : Reg. c. xx11, Dei interregantis in illo concilio, Quis decipiet Achab regem ? et spiritus mali stantis corani Deo in terra, et respondentis, Ego cecipiam illum, et ero spicitus mendax in ore ommun prophetarum ejus, et dixit Dominus, Decipies, et prævalebis, egredere, et lac ita ; illa, inquam, fictio personarum docet mystice spiritum failaciæ uti homimbus impiis et sceleratis tanquam instrumentis, et per cos promitiere falso victoriam, idque permissu Dei fleri, quia cum prohibere possit, non prohibet, quia indignus sit custodia et defensione qui decipitar, ut tune Achab.

Digitized by Google

#### 751

#### JOANNIS CYPARISSIOT B

appareret, si quidem Filius nobiseum corporee versabatur. Et rursus idem alias : Com fulgor angelorum et splendor corporee signantur, arbitror symbolum esse puritatis eorum. Ad hæc, divinus Chrysostomus generalius hoc tractans : Et si, inquit, fieri potuit, ut Spiritus sanctus oculis corporis, specie columbæ videretur, non tamen continuo omnino necesse fuit, ut omnibus hoc fieret manifestum, nam et Zacharias multa vidit specie sub sensum cadente, et item Ezechiel, nemo tamen alius eadem cum eis vidit; et Moyses multa vidit, quæ nullus alius; et transfigurationem illam quæ in monte facta est, non omnes discipuli perceperunt; neque visio resurrectionis Christi cum omnibus communicata fuit, idque aperte Lucas declarat, cum ait : Et dedit eum B manifestum fieri testibus precordinatis a Deo 2, et rursus idem Chrysostomus homilia 26, in Evangelium Joannis: Omne illud quod sub sensum cadit substantiam angelorum declarare non potest, sed corpus, quod habet crassitudinem, et triplicem dimensionem. Ex his ergo perspicuum evadit, quod theologia symbolica, quæ in specie sive forma corporea formatur, ils quidem qui digni sunt, notescit; reliquis vero omnibus in arcano et occulto relinquitur; quod illis visis alte significatur.

#### CAPUT IV.

Ouod symbolicæ theologiæ, quæ in specie sub sensum cadente versatur, proprium est, ut quibusdam divinis et sacris visis informetur.

Maguus Dionysius in primo De divinis nominibus capite ait : Atqui theologi non hæc solum divina nomina celebrant, quæ a providentiis in nniverso (1) aut in parte (2), aut ab iis quæ providentiam capinat, ducuntur, sed etiam a quibusdam divinis visis (3), quæ aliquando in sacris templis (4), aut forte alibi magistros mysteriorum, vel prophetas illuminarunt, ob multiplicem causam et vim nomipant bonitat m divinam, quæ omne nomen, om-

<sup>a</sup> Aet. x, 40, 41.

#### Scholia S. Maximi.

(1) In universo. Ut rex. creator, omnipotens, D facientes mala. næć enim nomina sunt divinæ providentiæ in gencre.

(2) In parte. Ut Deus deorum, Dominus dominorum, rex regum : non enim omnes, sed quidam dicuntur dii, domini, reges.

(3) Visis. Sic vocat revelationes Dei in symbolis.

(4) In templis. Designat hic Dionysius illud visum apud Isa. c. vi : videturque dicere, vidisso Isalam' in templo illud visum de sedente in solio, et de Seraphinis supra illud. Quæ deinceps hie in Dionysio sequuntur, dicta sunt de visione Ezechielis cap. 1, et de alta cap. x.

(5) Oculos. Psal xxxii : Oculi ejus super pauperem respiciunt.

(6) Aures. Jacob. v : Clamor corum in aures Domini Sabaoth introivit.

(7) Capillos. Dan. vii; Et capilli capitis ejus qua-si lana alba.

(8) Facies. Psal. xxx11: Facies Domini super

edisserens : Oportebat, inquit, ut hoc ctiam corporee A nemque splendorem superat; formasqua ei, Bgurasque humanas, aut igneas, aut electri inducent; et oculos ejus (5), atque aures (6), capillos (7), facies (8), manus (9), scapulas (10), alus (11), brachia (12), posteriora (13), et pedes (14) laudant tum coronas (15), sedes (16), pocula (17), et craieras (18), et quædam alia el aflingunt, de quibus in symbolica theologia pro virili parte dicemus. Secundo autem capite coelestis Hierarchiæ ait : Quod vero ea quæ signari Lon possunt, convenienter signis obtecta sint, et quæ figurari nequeunt, figuris; nemo hoc solum in causa esse dicet, quoj proportione nostra non possimus sine interjecto intermedio ad contemplationes carum rerum quz sub intelligentiam cadunt, adniti ; opusque sit nobis familiaribus et naturæ nostræ cognatis älminiculis, quæ formas exhibent, quas capere po-sumus, corum quæ formari nequeuni, quæque naturam superant, sed etiam quod hoc magis mysticas Scripturas decet, ut arcanis et sacris ænigmatibus obtegantur, et non pateat vulgo aditus ad sacram et occultam divinarum mentium veritatem. Hinc igtur patet onnem theologiam symbolicam habee aliquid effictum, sive illud sit in sermonibus, sive in nominibus, sive etiam in formis seusui subjectis, maxime vero proprium est theologize symbolicæ, quæ in ils quæ sensu percipiuntur, versatur, formas ex animalibus quæ cernontur, aut ex corum partibus effingere et induere, neque solum ex talibus, sed ex coloribus omnis generis, quæ omnia С verus ille theologus Dionysins uno verbo divna visa appellavit, distinguens ea a profanis et fortuitis visis.

#### GAPHT V.

Quod omnis etiam in angelis sacra formatio ad hanc partem symbolicæ thologiæ refertur.

Magnus Dionysius secundo capite Cælestis hierarchiæ: Ad hæc dicendum est, quibus formis s.cris sacræ Scripturæ cœlestes ordines figurant; et

(9) Manus. Job. cap. x : Manus tuæ fecerunt me. (10) Scapulæ. Psal. xc : Scapulis suis obumbrabit tibi.

(11) Alæ. Psal. xvi: Sub umbra alarum tua:um protege me.

(12) Brachia. Psal. LXXXVIII : Brachium meum coafortabit eum.

(13) Posteriora. .Exod. xxxm: Posteriors mea videbis.

(14) Pedes. Genes. III : Et audierunt vocem Domini deambulantis in paradiso.

(15) Coronas. Psal. Lxiv : Benedic coronz anni beniguitatis tuz.

(16) Sedes. Ps. LUXXVIII : Thronus tuus, Deus, 10 sæculum sæculi.

(17) Calix. Psal. LXXIV: Calix Domini in manu ejus.

(18) Crateras. Prov. 1x : Miscuit crateram suam, apud LXX.



effinguntur, revocare nos oporteat, ne ipsi etiam mere vulgi profane existimemus, cœlestes et divinas mentes multos pedes et multas facies habere, atque ad similitudinem boum, aut ad formam leonum expressas esse, et ad speciem aquilarum aduneis rostris formatas, aut ad similitudinem volucrum babere pennas instar capillorum, ct ne cogitemus rotas quas lam igneas super coelum, et s llas materiatas Deo ad sedendum accommodatas. ac quosilam equos variis coloribus, satellites, duces exercitus, et cætera omnia quæ Scripturæ sancte variis symbolis divine effingunt. Idem in eodem capite : Quod vero absonæ similitudines magis mentem nostram erigunt, nemo, ut opinor, B cordatus contradicet, in nobilioribus enim formis effingendis credibite est errare aliquos, qui existiment esse naturas cœlestes specie quadam aurea, viros quosdam micantes, fulgore decoros, vestitu splendido, et igneum vibrantes non lædendo et quæcunque aliæ ejusmodi formæ sunt, quibus theologia Scripturæ sanctæ cœlestes mentes figuravit, quod quidem ne iis eveniat, qui nibil altius, quam illa pulchra et speciosa quæ apparent, mente complexi sunt, ' Scripturæ sanctæ sapientia, quæ sursum ducendi vim habet, ad dissimilitudines absonas sancte se dejicit, non permittens ut sensus nostri corporis in illis indecoris imaginibus hæreutes acquiescant ; quin potius eam partem ani- C mæ, quæ ad alta tendit, ipsa deformitate figurarum excitat et stimulat, tanqu am non videatur fas esse et vorum, ne iis quidem qui sunt terrenis rebus valde affixi, tam absurdis formis similia revera esse illa supraccelestia et divina quæ in symbolis cum admiratione spectantur. Hinc igitur apparet, quod divina Scripturæ sanctæ scientia non

753

ad quid unum et simplex (1) per eas formas quæ A solum in natura Dei, qui supra naturam est, divieffinguntur, revocare nos oporteat, ne ipsi etiam nis visis, sed etiam in angelis, qui figurari non mere vulgi profane existumemus, cœlestes et divinas mentes multos pedes et multas facies habere, turam symbolorum perspicere licent.

#### CAPUT VI.

#### Quot wodis signetur symbolica theologia sive sud aspectum sive sub sensum aurium cadat.

Gregorius Theologus secundo De theologia libro ait: Quid de Isaia et Ezechiele, qui maximorum mysteriorum spectator fuit, ac de reliquis prophetis dicere poteris, ex quibus ille quidem Dominum Sabaoth sedentem in throno gloriæ vidit, et hunca Scraphinis sexaligeris stipatum, laudatum, ct obtectum, seque carbone ignis purgatum, et ad prophetiam instructum; hic vero vehiculum ex. Cherubinis describit, et super eos thronum, et super thronum firmamentum, et eum qui in firmamento apparebat, et voces quasdam, et impetus, et actiones, atque hoc quidem sive erat visum diurnum solis sanctis aspectabile; sive nocturna et vera visio; sive informatio futurorum tanquam præsentium in mente (2), sive alia species arcana prophetize, non possiun affirmare ; Deus, prophetarum novit, et quibus talia contigerunt. Et divinus Chrysostomus in homilia de Eutropio, quando. inventus extra Ecclesiam, abstractus et abreptus. fait: Nemo enim, inquit, vidit id quod Deus est ; non igitur cum. Deus videtur, apparet quod est, sed quod potest videre is cul apparet, non mutans substantiam suam, sed aspectum figura informans pro varietate rerum subjectarum. Sanctus Gregorius Nyssenus in eo libro Contra Eunomium, cujus principium est, Prima quidem, sic ait : Etenim in Jordane post virtutem Spiritus sancti, et rursus audientibus Judacis, et in transfiguratione, vox su-

#### Scholia S. Maximi.

(1) Ad quid, unum et simplex. Sie vocat vacuum a materia, ut cum Scriptura tribuit angelo formam effictam aquilæ, verbi gratia, oportet scire per bane formationem aquilæ, quæ non simplicis naturæ, sed compositæ est, ad quidnam simplex in angelo intelligendum revocamur, scilicet revocamur ad intelligendum esse in angelis aciem quamdam acutissimani spiritalis et sublimis perspicientæ; atque id quidem necesse est scire, ne nobis eveniat, quod vulgo, ut existimemus forte habere angelos pedes, facies, alas et similiter in aliis formis effectis.

(2) Atque hoc quidem sire erat visum diurnum solis sanctis aspectabile, sive nocturna et vera visio: sire informatio futurorum tanquam præsentium in mente. S. Maximus explanans hunc Gregorii locum: Numeravit, inquit, hoc loco nubis beatus Gregorius species prophetiæ, ego vero nihil interim afårmans, conjectura ducor diurnum visum vocasse visionem et auditionem rerum et sermonum, que sancti neminem videndo, et neminem audiendo, tanquam per s nsum spiritu videbant et audiebant; non enim fas est dicere, oportere omnuoin divinis ad informationem imaginationis præsens esse id in quod cadit imaginatio, sed admirabiliter, et supra naturam, ac nullo præ-

sente, et vocibus sub sensum cadentibus non formatis pulsu acris, cam partem qua imaginamur, operari ; ita ut vere audiat et videat, qui divina docetur, nec enim creditur divinum esse, in quo nihil amplius est, quam quod in naturze ordine cernitur. Sic enim nos, cum nocte per somnum. imaginamur, sæpe videmus et audimus, cum-nemo est qui loquatur aut videatur; multo ma-gis hoc sanctis experrectis et vigilantibus vere eveniet, Deo operante in ipsis vigilantibus secundum. gratiam admirabilem, quod in nobis lege naturæ lleri consuevit. Nocturnam et veram visionem existimo eum vocare aut intelligentiam perfectam rerum futurarum, quæ in anima per somnum fit, ut in Joseph et Daniele; aut visionem rerum divinarum cadentem sub aspectum oculorum propter summam passionis vacuitatem ex multa purilate proficiscentem. Informationem vero futurorum tanquam præsentium in mente arbitror eum xat Eugasty dicere figuras futurorum sanctis ostensas simplici modo tanquam in imagine secundum simplicem et non dividuam notionem mentis. Ilæc ego ausus sum, ait sanctus Maximus, ex conjectura dicere nullam gratiam experiendi hæc adeptus, ob cam tantum causam, quod tu jussisti.

perne edita est, quæ homines doceret, ne illud A Hujusmodi est in Deo vocabulum processionis (a). solum esse existimarent, quod apparebat; sed crederent esse etiam verum Filium Dei dilectum. Talis vox, ut audientes perciperent, formata est a Deo in corpore acreo, ut facere consueverunt qui loquuntur ; sic Deus qui omnes homines vult salvos fieri, et ad agnitionem veritatis venire \*, ad salutem eorum qui audicrunt, sermonem in aere articulate impressit, sicut Dominus dixit Judæis, qui putabant tonitruum esse factum, quia sonus in acre confectus fuerat : Non propter me hac vox venit, sed propter ros \*. Ex his patet, quot modis in prophotis et aliis beatis theologia symbolica declaratur nominatim guidem tripliciter (1), arcane vero et occulte etiam aliter, et ut Deus prophetarum scire potest.

#### CAPUT VII.

#### Quoa hanc symbolicam theologiam, ii in quos cecidit, visum et visionem appellaverunt.

Magnus ille spectator Dei Moyses : Transiens, inquit, videbo visum hoc ingens, quare rubus ardet, et non comburitur "; et visio quam vidit Isaias : Et ego visiones multiplicavi, et un manibus prophetarum assimilatus sum \*; e', Juvenes vestri visiones videbunt ": et infinita alia hujusmodi in vetere Scriptura. In primis vero Salvator noster de sua in monte Thabor theophania, id est, Dei apparitione: Nemini, inquit, dixeritis visionem hanc \*, et divinus Dionysius, cap. 13, Cælestis hierarch. ait visionem illam ostensam esse 1-aiæ theologo per unum ex fis angelis sanctis, qui nobis præsunt. C Ex quibus fit manifestum, quod quæcunque sacra visa divinis symbolis formata prophetæ sensu visus perceperunt, verbo sibi cognato visiones nominaverunt, vocabulo visionis alioqui communi rebus ipsis quas videbant, tanquam proprio imposito.

\* | Tim\_ 11, 4 4 Joan. x11, 30. \* Exod. 11, 3. \* Osee x11, 10. 7 Joel. 11, 28. \* Matth. xvii, 9.

Scholia.

(1) Tripliciter. Scilicet aut formatione rei cadentis sub sensum visus, aut sub sensum aurium, aut translatione verbi significantis aliquid spiritale,

ut ebrietas Dei, et somnus, eic. (1<sup>\*</sup>) Occulium Dei. Quatenus hoc cognosci potest per ea que facta sunt, quia angeli in primis pray cæteris naturæ Deum participant, quia ut ait sanctus Maximus, corum substantiæ sunt vous Çov id est, mens vivens, ideirco in primis per se ipsos a Deo creatos occultum Dei manifestant, quo I D tatur Dionysius quod ait Joannes: Deum ne-scilicet est ens, quod vita, quod mens, tametsi ma vidit nuquam. Quia enim sciebat visum esse supra hae est illud occultum Dei, supra etiam quam ut comparari possit.

(2) Lex. Galat. III : Lex ordinata per angelos in mann mediatoris ; et Act. vit: Qui accepistis legem in dispositione angelorum

(5) Ante legem. Ut Abraham, et Manoe, et reliquos.

(4) Post legem. Ut Joseph, et Petrum et alios deinceps ad voluntatem, Dei faciendam adduxerunt angeli, Matth. 11, Act. 11.

(5) Quod agendum erat. Ut in Jesu Nave, et Gedeon, et aliis.

(6) Ab errore abducentes. Ut in Cornelio, Act. 11,

CAPUT VIIL

#### Quod he visiones et Theophanice, id est, Dei apparitiones, non aliter quam intermedias virtutes cælestes informatæ sunt.

Magnus Dionysius quarto capite Cælestis hierarchiæ : Hi igitur, inquit, sunt qui in primis et multipliciter occultum Dei (1°) manifestant, quamobrem cætera omnia vocabulo angelorum egregie signati sunt, quia ipsi primum a Deo illuminantur, et per ipsos nobis nostræ revelationes transmittuntur, sic igitur lex (2), ut divinus sermo testatur, per angelos nobis data est : et illos celebres ante legem (3) et post legem (4) patres nostros B angeli ad Deum adducebant, aut quod agendum erat (5) exponentes, et ab errore (6) et vita profana ad rectam viam veritatis traducentes; aut manifestantes sacros ordines (7), aut mysteriorum quæ supra mundum sunt, (8) abditas visiones, aut divinas quasdam prædictiones (9) tanguam nuntii et ministri explanantes. Si quis vero dicat, quibusdam sanctis, nullo interjecto medio. Deum ex se apparuisse, discat etiam hoc ex sapientia sacrarum Scripturarum ipsum illud, quod Dei est occultum (10), neminem vidisse, neque visurum esse; sed apparuisse sanctis Deum ostendentem se, at eum decebat, per visa quædam sacra, et ils qui ea videbant, congruentia. Sermo autem divinus omni sapientia plenus visum illud, quod divinam similitudinem in illo ipso viso figuratam ostendebat, ut figuratur, quod figurari non potest, quia adducit eos qui vident, ad Deum, merito índe Theophaniam, id est, apparitionem Dei vocat, uipote que divinam illuminationem videntibus immittat, et aliquid de divinis eos sacre doceat. His divinis

(7) Sacros ordines. Ut Daniel c. vu decies ceutena millia ante conspectum Dei astantia vidit; Ezechiel Cherubinos, cap. x; Isaias Seraphinos, cap. vi aut mysteriorum.

(8) Visiones. Ut in Moyse et rubo, et in Paulo rapto usque ad tertium cœlum, et iu Apocalypsi Joannis.

(9) Pradictiones. Ut in Manoe, et aliis.

(10) Occultum est Dei. Vide quomodo interprehominibus in Scriptura, ut Adæ in paradiso, Abrahæ ad quercum Mambre, et proficiscenti Sodomam, et Moysi, et aliis, dicit nuuc occultum Dei neminem vidisse, neque visurum esse, id est, id quod est substantia ejus, vel altius, quil sit Deus, nemo comprehendere intelligentia, nee exprimere unquam potuit, neque poterit, cum autem dicitur in Scriptura apparuisse, sive visus esse, sic intelligendum est, quod mu-quisque Illorum proportione fidei habebatur dignus visione quadam, quæ i'li Deum ostendebat; per quam visionem illuminationem capiebat cognitionum divinarum, quæ ipsi adveniebant.

(a) Vocabulum processionis alioqui commune, factum tamen est proprium Spiritus sauci.



vis's præclari illi patres nostri ministerio angelo- A inde rursus in Judaeam reditus. Videmus etiam rum initiabantur. Imo magnus quoque Athanasius 🕤 ait (a): Induunt figuras angeli ad quemeunque usum Dominus Deus velit ; atque ad eum modum iis qui digni sunt, apparent, et divina illis mysteria aperiunt. Ex bis perspici potest, visionem, similitudinem, et Dei apparitionem idem repræsentare ; huc etiam accedit, guod per intermedios angelos indutis figuris ad Dei nutum hujusmodi similitudines formantur.

#### CAPUT IX.

#### Just ipse Dominus noster Jesus Christus, quatenus est Deus homo, non refugit ab oratme Doum decente a se constituto.

Magaus Dionysius, cap. quarto Cælestis hierarchiæ B alt : Vileo autem angelis primum, divinum hrmanitatis Jesu wysterium spertum fuisse, per eos postea nobis gratiam cognitionis transmissam esse. Sic igitur divinus Gabriel Zachariam quidem contificem docuit, filium quem prætor spem divina gratia generaturus erat, futurum esse prophetam ejus qui ostendendus erst in virili (1) divina operatione ad salutem mundi, ut bonitatem ejus decebat. Nariam vero docuit mysterium formationis Dei (2) inea mirabiliter supra quam dici potest, a Deo operandum; alius angelus Joseph erudivit, quomodo quæ Deus David progenitori Christi promisisset, vere effecta essent; alius angelus pastoribus tanquam in solituline, secessu et quiete purgatis citas illam valde celebrem, ct a multis cantatam laudationem ils qui in terra erant, tradidit. Ascendam præterea ad celsissimas in Scripturis sanclis apparationes Dei. Video enimipsum Jesum qui est naturarum supra quam coelectium supra naturam auctor, qui ad . nostram naturam bumanam immutabilis venit, non refugere a conservatione ordinis qui homini congruit, et ab ipso ordinatus et electus est, quin potius et obedienter se submittit formis a Deo Patre per angelos effectis, et per cosdem intermedios nuntiatur sancto Joseph ille a Deo Patre provisus filii in Egyptum secessus: et

\* Hebr. 11, 7.

fuisse per angelos (4) paternis legibus subjectum, prætermitto enim ut dicam tibi tanquam gnaro ea quæ sunt nobis a sancto scilicet Luca apostolieis traditionibus (5) reserata de angelo Jesima confortante, quin etiam hujus magister, et totlus orbis lumen ait. Testatus est autem in quodam loco quis, dicens : Quid est homo quod memor es ejus? Hinuisti cum paulo minus ab angelis, gloria et honore coronasti cum, omnia subjecisti sub pedibus. Lu eo enim quod subjecit omnia, nihil dimisit non subjecium ei. Nunc autem nondum videmus omnia subjecta ei. Eum autem qui modico quam angeli minoratus est, videmus Jesum per passionem mortis gloria et honore coronatum ". Ex his igitur constat. si Dominus noster Jesus Christus per passionem mortis paulo infra angelos minor factus est, et eum videmus per angelos paternis legibus subjectum, neque declinare a conservando ordine hominem decente, quem ipse constituit et amplexus est, præbuisseque se obedientem ils formis, quas Deus Pater per angelos effecit, manifestumque est de omnibus mysterils Christi angelos prius eruditos fuisse : deinceps per eos gratiam cognitionis ad nos devenisse: quomodo aliquis quandiu humanam vitam degit, licet valentissimus Theologus sit, superbe renuat, quin in ipso etiam, quatenus homo șit, ab angelis formæ signentur? erudiaturque is de divinis, et divine ut consentaneum est, afficomgelizavit, et cum eo multitudo collestis exer- C ciatur : restat igitar fleri non posse, ut quis hanc partem theologiæ symbolicæ et arcanæ doceatur nisi per angelos formis per angelos factis ad bu-

#### CAPUT X.

jusmodi vislones adducatur.

Quod omnino oportet ad altiores notiones ex utraque parte symbolicæ theologie adduci, sive similitudinibus per angelos formatis, sive verbis quatenus primo aspectu apparet, absonio illis quidem et dissentaneis.

Magnus Dionysius in epist. ad Titum: Ne existimemus, inquit, signa formarum apparentium sua tantum causa et ratione efficta esse (6), sed potius

#### Scholia.

est, quia Deus in carne humana opera divina operabatur. haque dicendo virilem, perfectum hom nem faisse docer; dicendo divinam, simul perfectum Deum.

(2) Formationis Dei. Dicitur formatum esse Deum in utero Virginis et matris, sicutillud dictum est : Verbum caro factum est.

(3) Non refugit. Id est, non reputavit indignam, si cum esset Dominus angelorum, obediret tamen illis; per angelos enim nuntiata est Joseph fuga in Explum, et inde reditus. Sic itaque dixit hic Dionysius, nou refugit, sicut dixit Paulus in Epist, ad Philipp. c. 2 : Qui cum in forma Dei esset, id est, verus Deus, non rapinam arbitratus est, hoc est non reputavit indignum, secum esset attoqui æqualis Deo

(a) Athanasius in quæstionibus ad Antiochu a.

(1) In diving virili. Incarnationem Verbi signill- D natura, et non falso sibi vindicans divinitatem sicut qui alienum rapit, fieret tamen homo.

(4) Angelos. Quia factus est Christus sub lege, sicut Ap ist. ail (Galat. 111, 1v), et lex data est per augelos, idcirco dicitur Christus factus sub lege per angelos.

(5) Traditionibus. Significat Dionysius sibi et Timotheo traditum fuisse hoc mysterium de angelo confortante a Paulo appáque, id est, sine scripto ; quod quidem postea a Luca scriptum est in Evangelio quad Paulus prædicabat, et ex Paulo didicerat. Si quis vero querat hic, quid opus erat angelo confortante, ubi divinitas aderat, docet sanctus Maxi-mus respondendum esse, multa miracula Deum per angelos operari, idque universam Scripturam testori.

(6) Propter se efficia case. Id est, ut sic intelligautur, ut extrinsecus secundum litteram nudam



num occultæ, ut ea quæ sanctissima sunt, non sint profanis facilia ad intelligendum, sed tantum vere studiosis sanctitatis aperiantur, utpote expeditis ab omni puerili cogitatione in sacris, symbolis, et qui acie mentis, et ingenii facultate ad contemplandum idonea, veritatem simplicem et supra naturam symbolorum collocatam assequi possint. Et rursus idem cap. 2 De cœlesti hierarchia: Sic, inquit, omnes divina sapientia eruditi, et divini affatus ministri et interpretes Sancta sanctorum a profanis et ab iis qui initiati non sunt, pure separant, et formas effictas dissimiles celebrant, ut neque divina a profanis facile percipi queant; neque qui studio spectandi sacras istas imagines inclusas tenentur, in illis extrinsecus figuris et signis tanquam in veris hareant. Imo et magnus Basilius: Qui, inquit, ad celsiores notiones ex verbis non ascendit, sed in ipsis delincationibus corporum verborum compositione factis residet, audiet ex Moyse, Deum esse ignem; et a Daniele sapiente ad alias opiniones detorquebitur; ita fiet ut non solum falsas cogitationes, sed inter se pugnantes ex ipsis rebus colligat. Ex his patet non oportere hærere in symbolice effictis formis, quomodocunque effingantur, sive in specie sub sensum cadente, sive in vocabulis quæ videntur habere multum absoni et absurdi;

integumenta esse scientiæ arcanæ, et vulgo homi- A sed potius owni studio ad sublimiores cogitationes recurrere. Ut igitur simplici et distincta repetitione exponam capita quæ tractavi, ostensum est in primo capite, tanquam in genere quodam, simpliciter theologiam-in duas species distributam esse, in quarum altera, quæ est theologiæ symbolicæ, proxime explicatum necessario est, quæ et quot sint quæ in ea aperiuntur et declarantur, deinde sequebatur statim, ut qualia ista essent, expediretur, nempe corporea et sub sensum cadentia, postea, quid horum proprium sit, deinceps non solum quæ de Deo sont, istiusmodi formis et imaginibus iastructa esse, sed etiam quæ de angelis : proximum erat, quot modis ista symbolica percipiuntur et apparent, deinde, quo vocabulo ista sunt tecta, et involute appellata, ad hæc, quibus intermediis ista geruntur, deinde ostensum est non posse hæc aliter fieri nisi per intermedios, per angelos scilicet, postremo non esse hærendum in hujusmodi typis, sive in solis verbis sint effecti, sive in formis et imaginibus, nihil igitur hic deest, quin sint bæ absoluta. Consentance vero hujusmodi theologia arcana nobis et mystica dicitur, quia non sinit nos in visis sistere, sed ulterins progredi cogit cos qui pennas, quibus in sublime ferantur, a natura acceperunt.

## SECUNDA DECAS. - DE THEOLOGIA DEMONSTRATIVA.

#### CAPUT I.

#### Quod duplex sit theologia demonstrativa.

Magnus Dionysius secundo capite Cœlestis hierarchiæ: Duo, inquit (1), modi sunt sacræ nominationis Dei : alter quidem, ut consentaneum apparet, per similes imagines ac signa sacra tendens ; alter vero per dissimiles formas in speciem absonam et dissentaneam efficius, ac traditiones quidem mysticae Scripturarum Deum enuntiantium, venerandam ejus qui supra substautiam est, et  $\theta \epsilon \alpha_{\mu} \chi l \alpha$  (2), id est, Dens deorum, beatitudinem interdum tanquam mentem et Verbum et substantiam (3) laudant, cum

secundum sensus, quos symbola intus habent alte reconditos.

(1) Duo, inquit, modi. Quod duobus modis lau-datur Deus, aut tanquam similis omnibus (opmia enim in ipso consistunt) aut tanquam dissimilis (nihil est enim eorum quæ sunt), exponit deinde Dionysius, quomodo formantur isti modi nominaudi D um per similia, ut cum dicitur Deus in Scripturs Verbum, et mens; ut illud: Quis cognovit sensum, sivementem Domini? (Rom. 11), ct istud in prophetis frequens: Et factum est verbum Domini ad me. (2) Ο εαρχία. Cum Dionysius Deum vocat θεαρ-

yizy, ab eo nominat quod est potissimum Dei donom, facere scilicet angelos et sanctos homines, quoad fieri potest, deos quosdam, sicut scriptu n est: Ego dixi, Dii estis (Psal. LXXXI,), t illud : D. us deorum in Sion (Psal. LXXXII). Ozapyiav itadue dicit,

C ratiocinationem (4) quæ Deum decet, et sapientiam ejus declarant, et talem ac tantum esse, qui sit vera causa substantiæ rerum; et languam lumen eam effingunt, ac vitam vocant, cum alioqui hujusmodi formæ in Scriptura sacra effictæ, honestæ quidem et graves sint, et quæ formas terrenas etcellere quodammodo videautur; sint tamen iufra similitudinem Dei cum ipsa veritate ; est enim supra omnem causam, et vitam; cum nullum quidem lamen possil Denm exprimere; omne autem verbum et mens ab ipsa Dei similitudine infinito intervallo distent ; quandoque vero dissimilibus (5) declara-

#### Scholia S. Maximi.

apparet, non enim sic accipienda sunt, sed potius D quasi Oziov doxovta; dicamus nos Deum deorum, ut David dicit.

(3) Substantiam laudant. Ut cum dicit Scriptura in Exo to (cap. 111) : Ego sum qui sum ; et : Qui est, misit me; et illud in Psal. cin: Tu autem idem ipe es, άπο γάρ τοῦ είναι και τοῦ δυτος ή οὐσία και το παράγωγον οὐσίας ή ῦπάρξις, dicamus nos more nostro, ab esse enim et ente ducitur essentia, que est exsistentia, hoc est, exsistens substantia, accidens enim non est unaofic sed evonapfic; id est, non est exsistentia, sed in exsistentia.

(4) Ratiocinationem. Non sic dicit, quod velit significare esse Deum rationalem, tauquam participem rationis, qui est totus ipsa per se subsistens ratio.

(5) Quandoque vero dissimilibus. Dissimilia vocal, quia quæ negauter de Deo dicuntur, non quid sit, sed quid non sit, declarant.



#### DECAS II. - DE THEOLOGIA DEMONSTRATIVA.,

datur, cum inaspectabilem cum vocant, et infinitum, et qui capi non possit; et similiter in aliis, unde non quid est, sed quid non est, significatur. Ex his efficitur duplicem esse theologiam demon - 🖉 strativam, unam quæ affirmanter et ex effectis inducitur; alteram quæ neganter et privative : et illa anidem ex similibus formis effectis, hæc ex dissimilibus; hoc tamen in affirmativa theologia cernitur, ipsam etiam per formas fictas in Scriptura sacra progredi, honestius tamen quam per ea quæ symbolice dicta sunt in utroque genere (1) formationum, quas patres vocaverunt mposihous, nos cicamus terrenas, quatenus etsi altera pars theologiæ, srilicet symbolicæ, in verbis translatis et a lumbratis pergit, multum tamen absoni et dissentanei in eis B apparet. Quomado enim cogitabit, qui in Deo crapulam audiat, es poenitentiam, et juramenta, et imprecationes, et alia ejusmodi?

#### CAPUT II.

Quod theolog'a demonstrativa, qua videtur esse sine integamento, per typos nobis effictos procedit.

"Magnus Dionysius, in Epist. ad Titum: Quod, inquit, hujusmodi integnmenta cognata yaturæ nostræ sunt, declarantetiam qui au lita aperta theologia (2) sine involucris, effingunt in se typum quendam, qui eos ad intelligentiam ejus theologiæ quam dixi, adducat: et ipsins quoque mundi (3) qui cernitur fabrica invisibilibus Dei obdueta est, sicut Paulus, et ipsa Veritas (4) testatur. Alter vero Dio-

(1) In utroque genere. Id est, in formatione figurationis sub sensum cadentis, et in formatione translationis cadentis sub intelligentiam.

(?) Qui audita aperta theologia. Exemplum sit quod scriptum est in Jerem. c. xui, de ils quie aperte dixit Dominus sine ullo (ypo aut integumento, quomodo populum Israel sibi adjunxisset, et quomodo propter peccata esset puniendus, et de lumbari, in quo tanquam in typo efficto voluit, ut Jeremias (cap. x111) supplicium de populo Israel sumendum. et suam cum illo populo conjunctionem magis adbuc intelligeret, meliusque aliis exponeret. Et dixit Dominus all me : Surge, et vade ad Euphraten, et tolle inde lumbare, quod præcepi tibi ut absconderes illud ibi. Et abii ad Euphraten, et fodi, et tuli lum-D hare de loco-ubi absconderam illud; et ecce computruerat lumbare, ita ut nulli usui sptum esset. Et factum est verbu.n Domini ad me, dicens : llæc dicit Dominus: Sic putrescere faciam superbiam Juda, et superbiam Jerusalem multam. Et paulo post: Et erunt sicut lumbare istud, quod nulli usui aptum est. Sicut enim adhæret lumbare ad lumbos viri, sic agglatinavi mihi omnem domum Israel, et omnem domum Juda, dicit Dominus, ut essent mihi in populum, et in nomen, et in laudem et in gloriam, et non andierunt, et que sequentur. Fequentia sunt hujusmodi exempla in prophetis de aperta theologia, et de typis sive symbolis ad eam adhibitis, ipsius

(3) Mundi qui cernitur. Fabrica mundi quodammodo vicem symbolorum tenet, ut notavit sanctus Maximus.

(a) Dionysius Alexandrinus scholia etiam in Dionysium Areopagitam scripsit.

tionibus ab ipsis illis Scripturis sanctis divine lau- A nysius (a) hæc edisserens ait, eos qui apertam theodatur, cum inaspectabilem cum vocant, et infinitum, et qui capi non possit; et similiter in alis, unde non quid est, sed quid non est, significatur. Ex his efficitur duplicem esse theologiam demonstrativam, unam quæ affirmanter et ex effectis inducitur; alteram quæ neganter et privative : et illa anidem ex similibus formis effectis, hæc ex dissi-

#### CAPUT HI.

#### Quod per omnem theologiam ratio speculi et ænigmatis progreditur.

Almirandus et magnus Apostolus ait (1) : Videmus nunc per speculum in ænigmate. Et rursus': Ex parte cognoscimus, et ex parte prophetamus, cum autem venerit quod perfectum est, evacuabitur quod ex parte est. Et iterum: Per fidem ambulamus, et non per speciem, Hoc præclarus auctor Basilius cum perspectum haberet : Illud, inquit (b), facie ad facient, et perfecte cognoscere in futuro sæculo dignis reddendum esse promissum est; nunc vero, sit licet Paulus, licet Petrus, videt guidem vere guæ videt, et non fallitur, per speculum tamen vilet et in ænigmate, illud autem quod ex parte est, nunc grato animo, accipiens, quod perfectum est, in futuro perspicue exspectat. Item cum eo Gregorius Theologus (c): Quocirca, inquit, omnem cognitionem Paulus quæ in terra de Deo habetur, nihil supra quam specula et ænigmata esse ponit, utpote in minutis imaginibus veritatis locatam. Et iterum idem in oratione de constituendis episcopis: Ecquis est.

#### Scholia.

(4) Veritas testatur. Christum dicit, qui in Evangelio multa, quæ ad theologiam apertam et demonstrantem pertinent, per symbola et parabolas loquebatur, unde Nicodemo dixit, ut Pachimerus Dionysii paraphrastes observavit : Si terrena divi vohis, et non creditis, quomodo si dixero vobis cœlestia, credetis? ut perinde sit hoc, ut mihi quidem vide. tur, ac si diceret : Si cœlestia et divina dixi vobis per symbola corporca, et naturæ vestræ cognata et familiaria, et non creditis, nt credendo intelligatis; quomodo si dixero vobis cœles. tia absque istis imaginibus vohis notis, credetis? Docuerat enim Dominus Nicodemum exemplo venti de operatione occulta et spirituali creaturam ex aqua et Spiritu sancto regenerante, ubi vocem tantum au limus : Ego te baptizo in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti; sed quomodo operetur, sut unde incipiat, et ubi desinat, nescimus; ut in vento, qui est, ut ait i lem Dionysius, in cap. 15 Cælestis Hierar., imago et typus divinæ operationis propter proprietates venti quas ibidem Dionysius notavit, ubi etiam locum Evangelii citat : Spiritus ubi vult spirat

(5) Typos. Ut Deum esse trinum et unum, ad apertam et demonstrantem theologiam pertinet, quam tamen ut facilius anditores et lectores credant, et credendo intelligant, ex antiquis patribus alii typos et imagines effingunt trium lampadarum, et unius flammæ, alii solis, radii et luminis, alii rosse, floris, et odoris, aut radicis, rami, et fructus, aut digiti, maaus, et brachii, et similium.

(b) In oratione de confessione fidei.
(c) Gregorius lib. 2, de theologia.



inquit, qui in tam sublime potest ferri, ut Faulum A tanee igitur omnis theologica cognitio hujus utriusarquet ? et tamen videre se dicit per ænigma, et fore tempus cum facie ad faciem videbit. Et rursus in cademoratione: Quomodo, inquit, sensus in codem manet, et id quod foris est, attrahit? quomodo mens. in te manet, et in alia mente verbum gignit ? quomodo verbo notio datur ? Si nihil horum intelligentia comprehensum habes, homo, comprehendes autem forte aliquando, cum recipies quod perfectum est : Videbo, inquit, cælos opera digitorum tuorum 10, ut suspicemur, quæ nune videmur, non esse ipsam veritatem, sed simulacra veritatis, quomodo Deum, id quod est, et quantus est, nosse te existimas? Ad hæc, magnus Dionysius in Epist. ad Titum : Atqui nec in sanctissimis mysteriis sancti magistri Evangelicæ aut Mosaicæ disciplinæ a symbolis, in quibus Deus repræsentabatur, abstinuerunt, quin potius videmus angeles omni sanctitate plenos per ænigmata res divinas mystice promere (1), et Jesum parabolis de divinis loqui, ac deisica et a . Deo facta sacramenta per typos panis et vini tradere. Par enim erat, ut non solum sancta sanctorum servata essent, ne ea vulgus hominum pollueret; sed ut ipsa vita humana, quæ incorporea simul et corporea est, lumen divinæ cognitionis convenienter sibi caperet ; et eam partem animæ, quæ a patiendi extrinsecus necessitate libera (2) est, id est mentem, contemplandis simplicibus, et intra imagines Deum repræsentautes, abditis et alte reconditis destinaret et attribueret ; illam vero C partem animæ, quæ necessitati patiendi vim externam subjecta est, ut naturæ ejus convenit aptaret, et in divinissimas res per typica symbola eis artificiose obducta protenderet. Præterea sanctus Maximus in theologicis (a): Dominus, inquit, quandoque peregrinatur, quandoque nobiscum versatur: peregrinatur in ratione contemplandi facie ad faciem; versatur nobiscum in ratione contemplandi in speculo et in ænigmate. Ac idem præterea in centuria tertia de charitate : Per fidem, inquit, ambulamus, non per speciem ; et in speculis cognitionem habemus atque in ænigmate, ideireo multo studio nobis in ea re opus est, ut diuturna exercitatione et commentatione habitum contemplationum valde confirmatum comparemus. Ex D est, si cum cognitione futuri sæculi conferatur, redis his liquet, quod anima nostra de onini theologia convenienter naturæ suæ tractat, ex sibi cognatis et partibilibus, id est corporeis, typos et notiones exprimens sive ista ex formationibus materiatis exprimat, sive sine integumento ex iis solum quæ iu mundo sita sunt, ubi ea quæ pulchra nunc videmus, non sunt ipsa veritas, sed veritatis simulacra. Consen-

" Psal. viii, 5. " I Cor. xiii, 42.

(1) Ut fuit Angelus qui Jesum filium Josedec de Christo docuit in ænigmate, Zachar. m, et Gabriel, qui Danielem. c. 1x.

(a) In secunda centuria theologica cap. 57.

que partis non transit specula et ænigmata, hoc autem est hujus cognitionis partibile et imperfectum: idcirco cum venerit quod perfectum est, id quod huic ex parte est, et illud quod est in en partibile. evacuabitur ; videbimusque facie ad faciem 11, id est, impartibilia impartibiliter, et immateriata inmateriale.

#### CAPUT IV.

# Quod fieri non pôtest, nt qui corpore praditi sunt, sine corporeis de Deo philosophari possint.

Gregorius theologus, in secundo de theologia libro: Ut est, inquit, impossibile ei etiam qui valde testinat, umbram suam transire (tantum enim semper umbra anticipat, quantum antevertitur) aut sicut fieri non potest, ut extra aquam piscis natet, sic non potest fieri, ut qui in corpore sunt, absque corporeis, cum iis quæ intelligentia complectantar. omnino sint : semper enim aliquid de nostris rebus intercidet, quamvis se mens ab ils qua cernustur, maxime avocet, et sola secum collecta, cognata et inaspectabilia intelligentia assequi nitatur. Idem adhuc in eadem oratione : Perorabimusne hic, usque ad materiam, et ea quæ sub aspectum cadunt, provecti? An vero quia scit Scriptura fuisse tabernaculum Moysis imaginem universi mundi, qui ex lis que cemi, et quæ non cerni possunt, constat, primo velo detracto, et sensum prætervecti, in Sancta sanctorum introibimus, id est, ad naturam intelligibilem etcelestem? At nec hanc gnidem incorporee videre possumus, quze cum alioqui incorporea sit, ignistamen et spiritus vocatur. Et paulo ante : Nonne spiritus, et ignis, et lumen nomina sunt naturæ divinæ!quid igitur? An spiritum sine agitatione et flatu fuso intelligas? an ignem extra materiam, et non ferrisursum, neque proprium colorem et figuram habere ! an lumen non cum aere commistum, et solutum ab eo qui cum veluti generat et illuminat? Et rursus paulo infra : An, inquit, opus est, ut nos abistis avocati, ipsam divinitatem ex istis, quoad fieri potest, videamus privata quadam cogitatione ex conjecturis collecta? Sanctus Maximus (b): Omnis, inquit, sæculi hujus cognitio, etiam quæ vakte altaet sublimis

est.et veluti figuræ viventis imago, quæ non eril pistea, ostensa jam vera vita, et cognitione. Scientiz, enim, inquit, cessabunt, et prophetiæ evacuabustur. Recte igitur magnus Basilius de Deo philosophatus est. Si quid eorum quæ supra hunc mundum, qui cernitur, sunt, intelligentia comprehenderis, infra spiritum est. Into summus Theologus divinum

Scholia.

(2) Libera. Non omnino, sed quatenus non habit foris sic causas patiendi, sicut habet organum orporeum quo non mens sed sensus utitar.

(b) Centuria 2, c. 47.



## DECAS II. - DE THEOLOGIA DEMONSTRATIVA.

Dianysiue (a) : Quia inquit, non potest mens nostra A las 13, et (c) armitatem in ipsis fixam, quasi non corat illam incorpoream coelestium ordinum imitationem ac contemplationem protendere aciem suam, nisi corporeo adminiculo sibi apto utatur. Et rursus jelem : Non potest, inquit, aliter fieri, ut radius divinæ cognitionis nobis illuceat, nisi variis velis sacris anagogice obtectus, et convenienter naturæ nostræ divina providentia adornatus. Quo in locc ait divinus Maximus : Sine typis et symbolis non possumus, dum in corpore sumus, aspicere incorporea et materiæ expertia. Hinc perspicitur, si mens nostra non potest per se ne angelos quidem imitari et contemplari, nec ad ista adniti, nisi adjumen'o materiato et sub sensum cadente sibi convenienti utatur. nulla ratione et via fieri posse, ut intelligentiam Dei sine materia et corpore assequatur ; ideiree impos- B sibile est. cos.qui vitam in corpore degunt, sine corporeis ad contemplationem Dei ascendera. Q.10.1 si nos per inane ad ea quæsupra sæculum sunt,evagantes, ut assolet, quid tandem etiam ante ista erat, investigemus, neque sic abducemus nos ab ils quæ corporea sunt, et animæ vicina et cognata, quie quidem immensa ratione inferiora sunt quam spiritus Dei, qui supra naturam omnem est.

765

#### CAPUT V.

Quod neque totam et integram de Deo cogitationem habere in hoc sæculo possumus, aut per eam de Deo plene philosophari, neque per aliam quamlibet a nobis informatam notiovem.

Gregorius Theologus, in secunda oratione de theo- C logia: Justificatus, inquit, est ex fide magnus patriarcha Abraham ; et sacrificat sacrificium novum et inauditum, ac illius magni sacrificii imaginem. Deum vero non ut Deum vidit, sed ei tanquam homini cibum apposuit ; et laudatus est, quod tantum ve-. nerationis adbibuit, quantum intelligentia comprebendit. Ibidem cum de Jacob mensinisset : Et luctatur, iuquit, cum Deo tanguam cum homine, gum-(unque ista est Dei cum homine lucta, fortassis humanæ virtutis cum divina comparatio. Rursus in eodem loco : Quomodo Mannem judicem prins, et Petrum discipulum postea, non es miratus ? illum quidem, quia nec áspectum Dei typo et imagine informari passus est; unde illud : Periimus, inquit, ouxor, vidimus Deum 19, tanquom non possint homi- D nes imaginem Dei in sensus notione effictam et in-

o formatam capere, nedum naturam ejus; hunc vero, quia Christum quem cernebat, in naviculam non recipiebat, et ob eam causam eum dimittebat. Et rorsus in eadem oratione : Nec de ipsa creatura perlecta perspicientia est, siquidem credendum est hujus etiam umbras solum te habere, cum audias : Videbo cælos opera digitorum tuorum lunam et stel-

18 Judic. x111, 23. 18 Psal. v111, 4.

(a) In oratione de confessione fidei. Cap.1. Calestis hierarchire.

(b) Interpretatio est verborum qua sequuatur: Quæ tu fundasti.

nas nunc, cernes autom suo tempore. Et Gregorius Nyssenus : Quomodo, inquit, reperiatur, quem nibil eor im que notescunt, declarat ? non forma, pon color, non circumscriptio, non figura, non quantitas, non qualitas, non locus, non conjectura, non similitudo, non proportio; quin potius semper est extra omnem viam comprehendendi. Idem iterum. Hæc, inquit, est notionis ejus maximepropria nota. naturam ejus esse supra omnem notam notionis designatricem. Et summus theologus Dionyslus (c) : Illam igitur divinam supra quam substantiam quodcunque est illa supra quam essentia bonitatis. quæ supra bonitatem est, neque tan juam ratiouem aut potentiam neque, tanquam mentem, aut substantiam, aut vitam laudibus celebrare fas est. ulli, qui veritatis, quæ supra omnem veritatem est sit studiosus, quin imo laudare eam oportet tanquam ab omni habitu, motu, vite, imagiaátione, opinione, nomine, sermone, cogitatione, intelligentia, substantia, statu, fundatione, unione, fine, immensitate; denique ab omnibus quæcunque sunt, superlate abstractam. Hinc efficitur manifestum, quoi neque notione typis et imaginibus informata, aut alia qualibet cogitatione Deum comprehendere, et de eo philosophari possumus ; quiu potlus extra hæc omnia est ; quoniamomnis phantasia, id est, cogitatio, triplicem usum habet (d) : una figurat ea quæ sensibus percipiuntur, imprimens memoriæ quæcunque ex sensibus assumpta sunt, quæ singulas imagines ordine, ut ita dicam, et arsiculate disponit et distinguit ; quam vocant sanam phantasiam, et magnæ naturæ fætum : altera imprimit obscura quædam vestigia, quæ non sinit cogitata illa, ulla ex parte manere; sed confusas imagines, et aliter alio tempore commutatas promiscue objicit, et prius fere quam cogitatione ficta sint, sb illis ipsis excidit, et omni fructu et utilitate caret, qualis est inanium somaiorum in quiete cogitatio, et eorum quæ temere et fortuito cogitatione finguntur; tertia est in iis quæ agenda sunt, sine recta ratione progrediens, qua id quod non est, tanquam sit, cogitatur , quæ lætatur quibus dolendum erat, et dolet quibus lætandum ; et quod sib<sup>i</sup> persuaserit, non poterit ei dissuaderi ; adamat au-

tem et amplectitur que cogitatione depingit, ceu leges quas la n divinitus sibi informatas, contenditque, ut quæ clarissima et ante oculos posita sunt, si Seri possit, ad errorem suum pervertat. In hujusmodi cogitationem qui incidunt, insanabiles flunt; qui si potentes sint, in perniciem civitatum imminent ; si infirmi, et non valentes opibus, non de sistent, quin quantum in se erit, eas perdant. De his

(c) Cap. 1. de divin. nom.

(d) llæc de triplici pliantasia ex Sch. S. Maximi in c 1. Dionysii de divinis nominibas, sed copio sius, et explanatius hic.



duabus cogitationibus ad cogitandum de Deo ne me- A psis babent principia notitiarum demonstrabilia : minisse quidem oportet ; illam autem primam alioqui laudabilem, existimandum est ipsam etiam tam longe abesse ut par sit ad informandum notionem Dei, ut propier infinitam distantiam conferri cum ea non possit.

767

#### CAPUT' VI.

Qvod Deus' neque ex repræsentatione (1) naturali cognoscitur, noc est quidquam ex intelligentibus, uut intellectis, ut exsubstantia ejus liceat de eo philosophari.

Divinus Maximus primo capite ex theologicis (a). Uaus, inquit, Deus, sine principio, incomprehensibilis, totam vim, ut sit, habens per totum, notionem B quando et quomono sit, penítus repellens, utpote nulli corum qui sunt, ex representatione naturali cognitus. Et rursus idem (b) : Omnis, inquit, intelligentia sicut in substantia omnino ponitur, ut qualitas ; sic etiam circa substantiam qualitate affectam habet motionem : non enim aliquid ex toto solutum et s'mpl 'x per se exsistens potest ipsam intelligentiam suscipere, quia non est soluta et simplex : Dous autem com in utroque horum omnino simplex sit, et substantia seilicet solut a beo quod est in subjecto, et intelligentia non habens ullum prorsus subjertum, efficitur, ut neque sit ex lis qui intelligunt, neque quæ intelliguntur, quippe qui supra substantiam et intelligentiam sit. Adhuc idem cap. 11 piimæ centuriæ : Res (2) omnes, quæcunque sunt, intelligentia prins perceptas nominanuus, quæ in sci-

(1) Repræsentatio naturalis in mente sive intellec- C tu est quæ ortum et principium ducit ex plantasmatibus rei sub sensum cadentis, cum qua Deus nul'o modo potest comparari, ut intellectus conversus ad plantasmata possit aliquo modo Deum cognoscere, sicut potest alias substantias alioqui incorporeas.

(2) Omnia quæ intelliguntur, habent in se principium cognitionis, quia vel sunt in sensibilibus, quorum sunt phantasmata, a quibus abstrahuntur species intelligibiles, quibus intellectus informatus intelligit; aut sunt incorporea, quæ in se habent unde comparentur cum sensibilibus, ad quorum phantasmata, quæ sunt imagines et similitudines eorum, ad animos pervenientes, se convertit intellectus, ut aliquit de incorporeis intelligat. Sunt autem similitu lines principia sentiendi ett telligendi, ut ait sanc'us Thomas p. 1 q. 84, art. 3. Deus autem non potest sic cum creatura sensibili comparari, unde non sic intelligitur, sed tanquam causa et per excessum ut ait S. Thom. ead. q. 84, art. 7.

(5) Sicut enim. Docet hic quomodo Deus non possit intelligentia comprehendi ; etenim si quæ incorporeæ substantiæ sunt, et simplices, et intellectiles et unitæ, non solum non subjiciuntur sensibus, ut angeli et animæ, ut per eos cognosci possint, sed neque per sensilia quæ inferioris ordinis sunt, cognitione cas comprehendere, nec earum essentiam spectare possumus; quanto magis excellit Deus sensus et sensilia, qui non est substantia, sed supra substantiam; neque simplex, sed supra quam simplex; neque intellectus, sed supra intellectum; mec unitas, sed supra unitatem; necu ullo termino

(a) Centuria 1 cap. 1.

(b) Centuria 1, cap. 3.

at Deus non cognitus nominatur, quin polius exiis tantum quæ intelligentia percipiuntur, creditur ese; quamobremnihileorum qu'e intelliguntur, cum eo quacunque ex parte confertur. Idem iterum secundo capite, secundæ centuriæ : Omnis intelligentia est intelligentium, et corum quæ intelliguntur; Deus autem nec unus intelligentium est, nec aliquid eorum quæ intelliguntur ; est enim supra ista: siquidem circumscribitur qui intelligit, tanquam indigens habitudine rei quam intelligit ; aut naturaliter subjicitur intelligenti, qui propter habitudinem intelligitur. Relinquitur igitur ut existimemus, Deum necintelligere, nec intelligi, sed potius supra quam intell gere, et supra quam intelligi. Et theologiz sciencissimus Dionysius (c) : Sicut enim (3), inquit, ea quæ sub intelligentiam cadunt, per ea quæ sub sensum, intelligentia comprehendere et comtemplari non possumus, neque per ea quie typis et siguis informantur, ea quæ simplicia sunt, et typis nonsignantur, neque per figuras corporum, incorpores, que neque sensum tactus subire, neque figuram et formam capere possant ; sic eadem ratione veritatis supra substantias est illa supra substantiaminfinitas ; et supra mentes illa supra mentem unitas et omnibus ratiocinationibus inscrutabile illud supra ratiocinationem unum ; omni verbo ineffabile illud supra verbum, bonum, unitas effectrix (4) universæ unitatis ; et substantia supra substantiam , vacans ratione (5), intelligentia, nomine ; et mens non cadens sub intelligentiam, ratio non effabilis, qui

#### Scholia.

circumscriptus, sed infinitate sua ab omuibus salutus : qui ut in se est, neque ratione vestigari, nee iutelligi, neque nominari potest. Cum igitur audis in Scriptura formam Dei, et speciem et faciem, iatellige per anagogen, id est, clevare supra corpora, ut Den dignum est : cum vero uni atem audis, ne intelligas quasi varia quædam ad unionem concurrant; non enim de his nunc sermo lit, sed de Deo, qui nec est principium numerorum, neque compositus, sed supra simplices substantias unitus, unitas.

(4) Effectrix unitatis. Postquam ea que de Deo sunt ex omnibus que in rerum natura sunt, exemit, deinceps sequens linguæ nostræ modum (non enim supra hunc ferri possumus) ex illis ipsis Deum landat, e quibus eum exemit; et un tatem vocat, sed effectricem unitatum, id est, simplicium substantiarum, ut angelorum et animarum; et mentem non intellectilem, id est, quæ 2 nulla mente D intelligitur. Si enim simile a simili cognoscitur, si mens esset, oporteret ut a mentibus cognosceretur, at quis cognovit mentem Domini? Est igitur mens supra mentem, et nomen supra omne nomen : El nomen, inquit, meum non manifestavi eis; quamobrem omnibus est sine nomine, imo nec ens est : etenim si ea quæ sunt, ex nihilo creat, non est igitur ex iis quæ sunt, sed supra ea quæ sunt. Quod si dicit : Ego sum qui sum (Exod. 111), imellige, ul decet, esse scilicet sine principio, et sine fine; quin etiam inscrutabilem, et similiter in aliis que Deo natura conveniunt.

(5) Vacans ratione intelligentia. Sicul Dionys.

(c) Gap. 1 de divinis nominibus.

#### DECAS II. - DE THEOLOGIA DEMONSTRATIVA.

nullius rei similitudinem habet, et causa est u om- A ordine pro viribus ascendimus in ablatione (2) et nia sint, ipse vero non est, ut qui sit extra omnia quæ sunt, et ut ipse de se sibi proprie et scienter efferre potest. Ex his liquet, quod Deus nec naturali repræsentatione cognosci ab ullo unquam possit : fugit enim omnibus modis cognitionem, quando, aut quomodo sit, nec est corum qui intelligunt, aut corum quæ intelliguntur ; est enim substantia, quæ subjectum esse non potest ; est notio quæ nulla ratione subjectum habet. In quo igitur id fundatum cognoscet, quod non potest prorsus recipere subjectam ad notionem? Recte igitur est immensitas supra substantiam, et mens omnibus cogitationibus incogitabilis; quin potius mens non cadens sub intelligentiam, et ratio ineffabilis est nobis, sine B ratione, sine intelligentia, sine nomine, idque propter superlationem substantiæ et intelligentiæ; sicut lumen excellens aciem oculorum efficitur nobis tenebræ, et sonus item excellens sensum auditus, surditas.

#### CAPUT VIJ.

#### Unde tandem, et ex quibus sit de Dec philosophandum.

Magnus Dionysius cap. 7, De divinis nominibus : Præterea, inquit, quærendum est quomodo nos Deum cognoscimus, qui neque sensu percipitur, nec intelligentia, et ut universe dicam, nihil est ex iis quæ sunt. An non potius vere dicatur, quod Deum non cognoscimus ex natura ejus (id enim quod naturze ejus est, incognitum est, et omnem C rationem ac mentem superat), sed ex ordine oninium rerum tanquam ab ipso proposito, el imagines quasdam ac similitudines exemplarium ejus (1) divinorum in se habente ad cognoscendum illud 'summum bonum, et omnium bonorum finem via et

rap. 7, De divinis nominib. Paulum imitatus, sapientiam Dei ratione vacantem, et amentem et stuliam vocavit, ut excellentiam ejus significaret, quod its antecellat rationem nostrain, ut a ratione aliena habeatur ; ita mentem, ut amentia et stultitia patetur; sic hoc loco, quia cognitio Dei infinito intervallo rationem creaturæ, et intellectum. ct nomina quæ de Deo dicuntur, superat, cum atioqui Deus ex ofinnilus creaturis per rationem vestigari possit, et intelligi ac nominari ; dicit tamen esse eum alorian, et avonstan et anwuntan, id est, aloyov, avouv et averupov, hoc est, ratione, mente, et nomine vacantem.

(1) Imagines quasdam et similicudines exemplarium in se habente. Quæcunque sunt, id est, species et singulie creature, ut ordines angelorum, et omnia sensilia, imagines sunt et similitudines aivinarum idearum, id est, exemplarium quæ sunt in beo, qua quidem exemplaria aternæ bei intelligenuæ sunt, per quas, et secundum quas omnia in ipso crant, quæ non erant alia ab ipso; et per eas, et secundum cas omnia quæ produxit, facta sunt, sicut beatus Joannes in Apocalypsi, cap. 1v, ait dixisse illos viginti quatuor seniores : Omnia in ipso erant, et creata sunt. De ideis dictum est, quol

(a) In oratione de Nativitate Christi.

in superlatione omnium, et in omnium causa? Gregorius Theologus in secunda oratione de Theologia : Sic, inquit, illa a Deo perfecta ratio, et oninibus innata, ac prima in pobis lex, et cum om-. nibus colligata, nos ex iis quæ cernuntur, ad Deum adduxit. Ac rursus idem (a), Deus, inquit, mente tantum adumbratur, et ea quidem valde obscure et minute, pon ex ils quæ in natura ejus sont, sed quæ eum circumstant, alia ex alio cogitationis informatione collecta in unam quamdam veritatis imaginem. Hoc autem alii post Gregorium interpretati, Deus, inquiunt, non ex iis quæ in eo sunt, id est, ex substantia ejus, sed er ils quæ circum ipsum sunt, id est, ex creaturis percipitur. Et sanctus Maximus in Theologicis : Ex nulla, inquit, re, quæcunque sit, percipi potest (3), hoc uno excepto, quod per filem cognoscitur, idque ex iis quæ ab ipso effecta sunt, cognoscitur, inquam, quod sit, non quid sit." Ac rursus idem in tertia conturia : Quod proprie est, ex eo quod non est proprie, coguoscitur esse; cognoscitur, inquam, non-habitudine aliqua, qua ad illud quod non est proprie, referatur, aut cum eo comparetur. Quomodo esim quod proprie est, et ut omnium causa supra omnia est, et non cognoscendo illud, sicut alia cognoscuntur, cognoscitur, cum iis quæ non sunt propre. ullus unquam ulla ex parte conferet? cum alioqui non possimus nos id quod est supra substantiam aliter indicare, quam si ex iis quæ sunt, boc tautum de eo exigue indicemus, videlicet quod est. Et adhuc idem in secunda centuria de charitate capite vicesimo septimo, Qui, inquit, de Deo philosophaturus es, ne rationes de natura ejus disserendi quæras; non enim humana mens invenire

#### Scholia.

erant; de imaginibus autem et similitudinibus idearum id est, exemplarium, quod creatæ sunt. (2) In ablatione et superlatione, et causa. Tribus

modis ascendimus ad cognoscendum Deum excreaturis, uno modo auferendo el neganter tanquan non decentia quæcunque creata cernuntur, quia nihil eorum Deum es e dicimus, sed omma negamus, alentes : Non est Deus angelus, neque anima, nec ulum animal, aut istud, ant il.ud, quodcunque sit; alio molo perfectiones creaturarum, ut vitam, sapientiam, et alia hujusmodi, removendo a Deo, quia sapientia Dei omnem sapientiam creatam excellit, et vita Dei omnem vitam, et perfectio es reliquæ reliquas omnes perfectiones creaturarum superant; tertio modo, quatenus omnia sunt a Deo creata, quæcunque in natura rerum et universitate mundi sunt.

(5) Non negat, quin possit demonstrari ex creaturis Dei Deum esse, sed negat cognosci posse secundum essentiam ex effectis, meminit autem S. Maximus de cognitione Dei ex fide, quod sit, et non de cognitione naturali per demonstrationem ex effectis, quia cognoscere hoc per fidem multo excellentius est et valentius quain cognoscere per rationem naturalem quanto excellentior est gratia quam natura; fides enim ex gratia Dei est.



#### 771

#### JOANNIS CYPARISSIOT.E

poterit, imo nec ulta coelestis mens post Deum, sed A licet Moyses, et deus Pharaonis "; licet usque ai rationes"disserendi de ils quæ cam circumstant, ut de perpetuitate, de immensitate et infinitate, de bonitate, potentia, sapientia creandi, providendi; judicandi; hic enim est magnus apud homines theologus, qui rationes de his aliquas etsi exiliter adinveniat. Et in centuria tertia, capite septuagesimo primo : Ex iis quæ sunt, causam omnium cognoscimus; et ex varietate rerum sapientiam per se exsistentem ejus qui proprie est, docemur, et ex naturali motione rerum, vitam ejusdem per se exsistentem discimus; vim dico vitam tribuentem rebus, scilicet Spiritum sanctum. Ex his evadit manifestum cognosci Deum ex iis solum quæ circum ipsum sunt, quæ sunt creaturæ, et inde de Deo philosophandum esse, ex imaginibus scilicet et B similitudinibus exemplarium ejus divinorum, quæ superius specula et anigmata vocata sunt. Ne autem quis in dubium veniat, quomodo quæ imagines et similitudines sunt, et a veritate rerum distant, ad philosophandum de Deo apta magis esse possunt, et ideireo majorem Dei contemplationem quam ex istis similitudinibus etiam in hac vita quærat, opus est docere, quod summi etiam theologi ultra contemplationem ex creaturis non progrediuntur.

#### CAPUT VIII.

Quod summi theologi de Deo philosophantur excreaturis; et posteriora Dei ipsæ creaturæ sunt, el eurum rationes.

Gregorius Theologus, in secunda oratione de c theologia: Currebam quidem, inquit tanquam Deura cognitione comprehensurus; atque ita ascendi in montem, et divisi nubem in eam ingressus. Et paucis interjectis : Cum paulum, inquit, prospexissem, non vidi primam et æternam naturam, guæ sibi, id est, Trinitati nota est, et quanta intra primum velum manet, et a Cherubinis contegitur 14 ; sed illam quæ extrema est, et ad nos pervadit, quæ est (quantum intelligo) amplitudo illa, vel ut David ait 18, magnificentia, quæ in creaturis, et ils quæ ab ipso effecta sunt et gubernantur, cernitur : hæc enim sunt posteriora Dei 16, quæ post eum sunt Losius indicia; sicut solis umbræ et imagines in aquis, quæ infirmis oculis solem utcunque ostendunt : siquidem impossibile est solem intueri ad- D versum, cujus radiis acies oculorum vincitur. Ad hunc igitur modum de Deo philosophaberis, sis

14 Exod. XXXVII. 18 Psal. VIII, 16 Exod. XXXIII.

(1) Quod est ipsum hoc per se. Nulla creatura est per se id quod est, sed per participationem, solus Deus est ipsum hoc, quod est per se, id est, sua essentia, et suum esse, et non secundum participationem.

(2) Nudum. Id est, secondum substantiam suam Lantum, et non secuedum ea qua circum ipsum sunt, id est, creaturas.

(a) Quast. ad Antiochum.

tertium cœlum, ut Paulus pervenias 18, et audias arcana verba; licet supra illos ad statum et ordinem aliquem angelorum aut archangelorum ascendas. Quamvis enim omne cœleste, et aliquid sopra quain roeleste, n'ulto excellentiore natura quam nos sit et Deo propinquius; magis tamen distat a Deo, et a perfecta ejus intelligentia, quam nostram hanc naturam compositant et humilem et deorsum inclinatam antecellat. Et magnus Athanasius (a) velut percunctando ait : Cum Deus sit incorporeus, et figura careat, quæ tandem posteriora ejus vidt Moyses? Deinde solvens guæstionem : Credimuinquit, ante sæcula et ante cunctas creaturas esse Deum totum solum increatum. Ex quo fit, ut psteriora Dei sint creaturæ, et earum rationes, qu s cum vidisset exposuit, inquiens : In principlo creavit Deus cælum et terram. Item divinus Gregorius Nyssenus in libro De vita Moysis : Gloria, inquit, increata, natura scilicet divina umnino est secondum se ineffabilis, et quæ comprehendi non potest neque videri; nihil enim quod est, ipsum hoc per se (1), nudum (2) potest intelligentia liquide comprehendi, aut oculis corporis ullo modo cerni; increatum enim est. Quod autem est increatum, nallus potest oculis corporis cernere, quamvis Moyses sit, quamvis Paulus, qui in tertium cœlum ascendit, quamvis angelus sit qui Deum videt. Quod enim vere est, vera vito est, hoc autem ab angelo autab homine cognosci non potest. Ex quibus clare motescit, valentissimos etiam theologos non uha creaturam progredi in iis quibus Deum vident; sed potius ipsam creaturam, et quæ in natura ejus insunt, considerare. Quod si ad hone modum, et hac via et ratione de Deo disserunt, necessaria sequitur, theologiam quae in negatione versatuat longe præstantiorem esse, et ad contemplationem magis idoucant ca theologia, quæ in affirmatione cernitur.

#### CAPUT IX.

Quod in Theologia demonstrativa magis propria d præcipua est illa quæ in negationibus versatur; et quod in hac Theologia affirmationes non sual contrariæ negationibus.

Summus theologus Dionysius, primo capite R mystica theologia : Oportet, inquit (3), in ea ponere et affirmare omnes omnium rerum affirmationsi

<sup>17</sup> Exod, vii. <sup>18</sup> ll Cor. xxii.<sup>4</sup>

#### Scholia.

(3) Oportet ponere et affirmare. Deum omnia esse, ut Deum decet, positio est ; et nihil eorum es-, ut supra substantiam est, negatio ; utrumque proprie dicitor in Dei amplitudine, ut Deus est via, Deus est bonitas, positio et affirmatio est, Deus nou est vita, non est bonitas, negatio vera est, quia el subra hæc quæ nos intelliginus.



#### DECAS II. - DE THEOLOGIA DEMONSTRATIVA.

langnam in omnium causa; et omnes eas magis A neganter, auferendo philosophatur, Verbum facit proprie negare tanquam quæ sit supra omnia ; nec existimandum est contrárias esse negationes affirmationibus; quin potius multo prius esse ipsam primam causam supra privationes, cum sit supra omnem et ablationem (1) et positionem. Ac rursus idem capite secundo' Cuelestis hierarchia: Aliquande, juquit, laudatur divine in Scripturis suis sancus dissimilibus nominationibus (2), cum eum vocant inaspectabilem, et infinitum, et non potentem comprehendi, et similiter in aliis, quæ non quid sit, sed quid non sit, declarant. Hoc autem, ut arbitror, magis proprium est ei : siguidem ut tacita, id est, sine scripto, sacerdotalis traditio (3) erposuit, vere dicimus non esse secundum naturam illius rei ex iis quæ sunt : cæterum ignoramus illud in eo non definitum, quid sit quod supra substantiam est, quodque nec intelligi, neque dici potest. Si igitur negationes in divinis veræ sunt, afirmationes vero non congruunt (4) cum occulta divinitate corum quæ de Deo efferri non possunt, consequens est, ut iis quæ non sunt aspectabilia. magis propria sit nominatio illa quæ per dissimililudines formatur. Et Gregorius Theologus, in oratione secunda de theologia : Multo, inquit, facilius et brevius est dicendo quod est, declarare quod non est, auam negando (5) quod non est, indicare quod est. Et rursus : Sed oportet, postquam dictum erit que non est, dicatur etiam quod est : atque eo mogis, quod facilius est unum aliquid complecti, C quamomnia sigillatim negare; ut ex negatione eorum quæ non est, et affirmatione ejus quod est, illad intelligentia complectamur. Sanctus Maximus in Theologicis : Qui pnilosophatur, inquit, de Deo aiendo, Verbum facit carnem, dum non potest aliunde, quam ex iis quæ cernimus et contrectanus, Deum cognoscere tanquam causam; qui vero

(1) Supra omnem ablationem. Est positio simplex, ut lieus est vita, bonitas, lapis, est eliam positio hypothetica, cum affirmationi adjungimus comparationent, ut megis est Deus vita, quam lapis, et magis bountas, quam ignis, similiter, ablatio simplex, sive negatio, ut Deus non est lapis, non irascitur, et similia hypotheticam, ut magis non est Deus eb:ius, quam non est sermone explicatus supra 🛡 ntrum-jue genus positionis et ablationis est Deus, de his Dionys. cap. in Mystice Theolog. In positionibus hypotheticis, quæ magis Deo conveniunt, illa sortruntur illud magis, ut magis est Deus vita, quam aer, contra vero in ablationibus, quæ remotiora sunt a Deo recipiunt magis, ut magis non irascitur Dens, quam non intelligitur. Rursus cap. 11 Mysticz Theolog. : Positiones, inquit, sunt quæcunque in Deo dicuntur, ut ei convenit, ut ens, vita, lumen et alia : ablationes autem quæcunque a Deo aliena negantur, ut non est corpus Deus, non anima, nec quidquam corum quæ in cognitionem cadunt.

(2) Dissimilibus nominationibus. Dissimiles nominationes vocat quæ dicunt de re quæ est, non quid sit, sed quid non sit, quod est dissimile.

(5) Tacita traditio. Traditio occulta sacerdotalis

(a) in centuria 2, cap. 39.

spiritum, atpote quod erat in principio, et erat apud Deum, eum qui est supra quam incognitus, ex nulla penitus re carum quæ cognosci possunt, recte cognoscens. Hinc fit perspicuum, quod magis proprium est philosophari de Deo per negationes. quam per affirmationes, quatenus alterum facit Verbum spiritum, alterum facit Verbum carnem. Ac theologia quidem affirmans vim habet comparandi et figurandi ac conjectandi ; et hoc tantum probat, scilicet Deum esse, ex iis quæ ab ipso facta sunt; theologia vero negans demonstrat Deum esse supra omnia; ac veritatem maxime asseguitur qui dicit non esse Deum quidquam eorum quæ sunt, sed esse supra substantiam, et supra omnia. Præterea in Deo negationes non sunt contrariæ affirmationibus: nec enim quod affirmatio affirmavit, hoc ipsum negatio negavit : quin imo sicut affirmatio non ponit quid sit Deus, sic neque negatio tollit quid sit Deus: quod enim non ponit, quomodo tollat? Denique æque non asseguitur substantiam Dei tum affirmatio, tum negatio : hoc solum differunt, quod propius accedit ad veritatem qui dicit, Deus non est. hoc quod nos existimamus.

#### CAPUT X.

Quod Deus est supra omnem affirmationem et negationem; et quod solum nesciendo et penitus non videndo simul eum cognoscimus, et de eo philosophamar.

Magnus Dionysius capite primo Mystica Theologice : Mea igitur, inquit, precatio hæc sit, tu vero, amice Tunothee, relinque, vehementi studio et exercitatione contemplandi arcava, tum sensus, tum mentis intelligentias, et omnia quæ sub sensum et iutelligentiam cadent, ac omnia quæ non sunt (1), et quæ sunt, et quantum viribus consequi poteris ad conjunctionem cum eo supra omnem sub-

vocatur tradicio apostolorum sine scripto.

(4) Affirmationes vero non congrunnt. Tanquam falsæ, quia supra has est, est Deus, ut non est sub-stantia, sed supra substantiam; non est vita, sed supra vitam; et ideo non definiri potest, quia dennitio constat ex affirmatione, et ipse est supra alfirmationes, quæ ei non congruunt.

(5) Quam negando. Verbi gratia, si quæratur bisquinque quot sunt? expeditivs est respondere, decem affirmando, quam dicere negando: Non suat tria, non quatuor, non quinque, non viginti, et dein**ceps**.

(6) Ac omnia qua non sunt. Prius dixerat : Et omnia quæ sub sensum et sub intelligentiam cadunt; idem nunc in mapalliflou declarat, cum ait : Ac omnia quæ non sunt: hæc enim respondent sensilibus, que veteres dicebant non esse, ut quæ omnem mutationem caperent, et non semper in codem statu Et ea quæ sunt. Hæc respondent ad csseut. illa sub intelligentiam cadentia. Intellectilia enim iidem veteres esse dicebant, quippe quæ semper essent immortalia voluntate auctoris, et substantiam non mutarent. Proprie igitur sunt intellectilia, homonyme autom sensilia.



stantiam et intelligentiam est, ignorando adni- A Exomnibus igitur que hactenus dicta sunt firmissitere (1) : tua enim libera, soluta et pura avocatione a corpore et ab omnibus rebus ad radium suprasubstantialem divinæ obscuritatis detractis omnibus et ab omnibus expeditus adduceris. Ac rursus idem capite secundo : In hac, inquit, caligine, quæ lumen vincit, ut nos simus, precamur, et ut non videndo et ignorando, videamus et cognoscamus, et enm qui est supra quam substantia, supra substantiam laudemus, omnibus rebus ab eo separatis, et illam caliginem divinam, quæ ab omni lumine quod in rebus est, obtegitur, cernamus. Et iterum idem in existola prima ad Caium, Tenebra, inquit, lumine aufertur e conspectu omnium, et copioso lumine magis aufertui ; cognitiones auferunt ignorantiam, et multæ cognitiones magis adduc auferunt. Harc superlate (2), et non privanter intelligens, pronuntia verissime, quod qui habent quod est lumen (3), et habent creaturarum cognitionem, latet eos ignoratio Dei (4), et tonebra ejus supraposita, et omni lumine obtegitur, omni cognitione subducitur ; et si quis Deum vidit. et cognovit quod vidit, non vidit Deum, sed aliquid creaturarum ejus, et eorum quæ cognitione percipiuntur : ipse autem supra mentem et substantiam constanter manens, hocipso quod neque cognoscitur, nec est, est supra substantiam, et supra mentem cognoscitur, et illa melior et universa iguoratio cognitio est ejus qui est supra oninia qua in cognitionem ca- C scientia ars esse dicenda est ? Ut igitur hauc pardunt. Et sanctus Maximus : Hanc solam, inquit, babet Deus veram cognitionem, non cognosci. Ex his patet, Deum esse supra omnem affirmationem et negationem, et nos solum ignorando perfecte, et non videndo, cognoscere cum, et de eo philosophari.

(1) Ignorando adnitere. Nusquam magis, aitsanctus Maximus, declarat Dionysius quid sit per ignorant am cognoscere Deum, quam cap. n Mysticæ Theologiæ, et in epist. 5, ad Dorotheum : Nota, imquit, cap. n Mysticæ Theologiæ, hoc esse sub divinam catiginem ingredi, non videndo et ignorando videre et cognoscere quod est supra aspectum et cognitionem, videre, inquam, et cognoscere hoc ipso, quod non videmus neque cognoscimus. Et in epist. 5 ad Dorotheum, illam caliginem, in quam ingressus est Moyses in monte in Exodo (cap. 24), interpretatur Dionysius mystice esse ignorantiam D istam, qua dicit Deum cognosci, ita ut in illa caligine sit qui habetur dignus ut vere videat et cognoscat Deum, hoc ipso quod non videt neque cognoscit, hoc ipsum cognoscens, quod est supra omnia intellectiha, et sensilia. Divina itaque caligo, ait Dionysius, est illud lumen inacces um, in quo habitare Deus diction, invisibile quidem propter exsuperantem claritatem et inacessum propter nimiam et supra naturamilluminationem. In hac caligine mystica, id est, in hac illuminatione interpretatur, ut pauso ante dixi, esse eum qui non videndo et ignorando videt vere et cognoscit Deum. Ad intelligendum quod dictum est, id est, quomodo caligo est illuminatio et ignorantia cognitio : Sume, inquit sanctus Maximus, exemplum ab oculo corporis : quod enim efficit absentia luminis, scilicet vacationem sensus oculorum, hoc efficit intendere hxeaciem oculorum adversus sons radios mendie,

me constat, theologiam generation in quatuor partibus versari : symbolicam quidem in duabus partibus, imaginibus scilicet, et in verbis ; demonstrativam vero in alteris duabus, scilicet in aientibus, et negantibus : quod autem est ultra quam bæc, ad ignorationem Dei, qui neque cognosci, neque videri po. test pertinet, quæ quidem non est posita pars theologiæ, quæ enim nata est, ut supra mentem et sermonen et rationem perficiatur, ubi eam collocabunt qui de hac re quærunt? nisi hanc partem, cognitionem supra mentem vocare statuant onines illos preclaros et divinos viros, qui, 'ut mihi videtur, ex es quod illam experti sunt, nomen er indiderunt, et non ex demonstratione quapiam. Conjunctio enim cum Deo supra mentem, id est, ingredi per ignorantiam perfectam in illud infinitum, et quod comprehendi non potest, et in pelagus immensum naturæ ejus, et ubi omnis natura defatigata sistit se, et ulterius progredi non audet, quod a divino quodam odore, et quadam a corpore et a creaturis avocatione, in laudabilem et beatum statum, non solum admirabilius quam dici possit, sed quam intelligi, aliquando restituit, conjunctio, inquam, hæc cum Deo supra mentem, et ujusmodi divina exstasis, nulla species theologiae tune numerata est. Omnis enim scientia et informatio, corum causa quæ sciuntur et informantur, fit ; ubi antem nihil horum est, quæ bujus tem repetitis capitibus expediamus, demonstratum est duplicem esse theologiam demonstrativam; deinde quod nec hæc sine typo et ænigmate cernitur; tertio necessario conclusum est, in onni theologia versari rationem speculi et an gnatum :

#### Scholia.

(2) Hæc superlateet non privanter. Ne, inquit, qual ait : Et non secundum privationem, secundum seasum communem intelligendum esse suspiceris, quod sicut tenebræ lumine solvuntur, et multo lumine maxime solvuntur, aut sicut ignorantia, quæ est tenebræ quædam, cognitione toltitur, et multa cognitione maxime tollitur, sic ignorantia de Des similis sit ignorantiæ per inscitiam, imo quo magis quis illuminator in cognitione Dei, et quo magis cognitionem colligit eorum quæ sunt, id est intellectilium, et intelligentium angelorum, inquamet animarum, eo magis ascendens ad altiorem cognitionem cognoscet hoc ipsum, non posse scheet comprehendi, et ignorari, lumen esse et cogninonem supra omnia cognitą. Non igitur secundum privationem dicitur ignorati Deus, sed secondum superiationem cognitionis.

(3) Qui habent quod est lumen. Ilabere quod est lumen significat habere cognitionem veritaus et creaturis.

(4) Latel eos ignoratio. Quia neque sciunt hoc, quod eum ignorent; sic enim eum ignorare, quod sciamus nos ignorare, quoddam scire est. Non itaque sic ignoramus, quasi alius aliquis sciat; 100 enim abo sciente nos ignoramus, tanquam qui non didicerimus quod esset ignorare privanter, sive secondum privationem; sed ignoranus quod ab ouni creatura ignoratur, et omnt creaturæ supra quan iguotum est, quod est ignorare superlate.



#### DECAS IIL - DE DIVINIS EMANATIONIBUS.

non posse sine corporeis de Deo philosophari; auinto loco, neque phantasiam Dei, id est cognitionem ejus per 4ypos et imagines posse nos integram et totmu suscipere propter corporum fluxioacut; drinceps sexto capite, si nos ita infirmi sumus, nequaquam cognitionem ejus ex naturali moresentatione contemns, aut esse losum ex fis que intelligunt aut qui intelliguntur, existimemus; septimo capite continetar, si neque nos propter corpus idenci sumus ad philosophaudum de Deo. acque Deus propter excellentiæ superistionem potest comprehenti, unde oportet sumere ad philosophandum de cott concluso autem, sumendum esse ex jis que sant circam ipsum, que guidem sust creaturse, quærebatar deinde, an forte summi B theologi præstantioribus quam sint creaturæ, piulesophautur : ostenso autem hoc, non aliunde scilicel quam ex creaturis eas agere de Deo, capite

## CAPUT PRIMUM.

#### Onod duplex est emanatio, una in Deo, altera extra, ab ipso Dev ad creaturam.

Nagnus Dionysius, capite secundo De divinis sominibus : flæ, inquit, sunt uniones et distinctiones in illa ineffabili unione et essentia. Est ant m divina distinctio emanatio Deum decens divinz unionis, quæ supra quam unite, bonitate Dei multiplicatur. Quod quidem edisserens inter- C pres : De inexplicabili, inquit, Trinitatis emanatione usque ad tres personas, philosophatur nunc. guod Deus et Pater sine tempore, convenienter Deo et amanter motus processit ad distinctionem persowarum, absque imminutions et partitione in se toto marrens, proprio ejus splendore supra quam unite, et supra quam simpliciter emisso, ut exsisteret tanquam imago viva ; et Spiritu sancto ex Patre venerando, et supra quam perenniter procedente, sicut Dominus docet \*\* : Dei autem bonjtate cauna omnium in tribus personis divinis muttiplicata est. Rem Gregorius Theologus disputans contra Eunomium : Est vero etiam, inquit, alío modo distinctio divina, emanatio Dei ob nimiam bondation ad multitorment creationem aspectabl- D lem, et non aspectabilem. Er his autem fit maniestum, quod Deus et Pater ad sua manando Filium suprasubstantialem, et Spiritum sanctum, duo nius et ejusdem diviaitatis lumina univoce protu-, nullo modo a se ipso toto egressus, sed potius

" Joan. XV.

Scholia.

(!) I repter hoc unitas a principio mota. Idem neur saucus Maximus pro-equens ibidem locum e creaturis, que a Deu lanquam principio et fine

(a. In prima oratione de Filio, et 11 de Theologia. PATROL GR. CLIL.

es quo sequebatar, cos qui adhuc in corpore sunt, A nono continetur comparatio, quid amplius valeat theologia quæ negat, quam quæ alt : concluso sutem, magis propriam theologiam esse quæ versatur in negantibus, quam quæ in aientibus ; et quod bie non sunt inter se contraria negantia et aientia, exstitit decimum caput ex positis : si enim non sunt contraria, relinquitur ut æguo intervallo ambæ theologiæ a Deo absint ; sitque demum Deus supra omnem negationem et affirmationem, quasest cognitio ejus, et theologia, nihil videlicet de eo cognoscere aut philosophavi, sed potius nescienter, et sine omni intelligentia corum quæ intelligentia percipiuntur, cum eo conjungi et copulari. Absoluta igitur sunt hæc, ita ut nihil desit. Recte autem theologia demonstrativa dicatur tanquam ex affirmationibus et negationibus constituta; et quia supra has ad illam inexplicabilem et occultam as myslicam theologiam, quæ demonstrationem vincit. occurrit.

### TERTIA DECAS. – DE DIVINIS EMANATIONIBUS.

ad se ipsum motus sine distantia intermedia ex æternitate in naturam trium personarum desivit. Hæc igitur emanatio mota a divina persona in divinas personas, in Trinitate, ad quam mota est, substitit, et motionem non creatam exhibuit. Omnis enim emanatio fit causa corum quie emanant. Talis igitur est emanatio, qualia sunt ea, ad que facta est emanatio. Si hæc non sunt creata, et intelligentiam vincunt, similis et par est eis emanatio, quæ ad ea ipsa fit. Et præterea in suprasulstantiali Trinitate alia diversæ rationis distinctio, oux ad creaturas emanat; et hac emanatione crea-Auras istas efficit Trinitas. Quod si alis ratio est hujas distinctionis, liquet in illis ipsis cam perfici, ad quæ emanavit. Quocirca non est obscurum, duplicem esse emanationem, unam scilicet qua Deus et Poter in 'se univoce motus est; alteram, qua ad creaturam æquivoce, id est, illa naturaliter, høc voluntasie. Simul demonstratum est, omnem dissinctionen hujus ab ilio metionen quandam esse et distinctionem.

#### CAPUT IL.

Quod omnis causa et motus et principium, quod propter generabilia dictur, generatio est, quæ cum effectis ipsis simul efficitur.

Sanctus Maximus in interpretatione illius seutenthe Gregorii Theologi (a) : Propter hoe unitas a principia mota (1), etc. : Omne, inquit, illud quod propier causam est, et propier causam movelur,

fluat et moventur, subjungit concludendo : Una ig!tur est ejus quod est, quimodecunque est, et quot secundum naturam movetur, causa tanguam prin-

necessario principium habet ut sit ; illam causam A providendum in opera quæ ab auctore exsistum scilicet propter quam factum est ut esset; finem vero motionis illam ipsam causam, propter quam movetur, et ad quam properat. Omne autem quod propter causam est et movelur, necessario est generabile : si autem ejus quod movetur, finis est causa, propter quam movetur; necessario ipsa cadem causa est, propter quam generatum est, et est. Ac rursus idem in tertio titulo ex excerptis in . dogmatica Panoplia: Nihil, inquit, eorum quæ v sunt, a se ipso fit, nec est expers causæ, quod autem non est expers causæ, nec immobile est ; quod autem non est immobile, necessario propter causam movetur, quod eo ipso fit, quod movetur naturaliter a causa, propter quam et ad quam motionem facit. Nihil enim eorum quæ moventur, na-Jura aptum est ut sine causa moveatur; restat fgitur, ut generatio eorum quæ moventur, principium sit omnis motus naturalis; principium vero generationis eorum quæ generata sunt, Deus tanquam auctor generationis. In interpretationibus -autem quæ feruntur in illud : Dominus creavit me 11, hac etiam reperiun ur : Omne, inquit, principium, aliquorum principium est ; significatque habitudinem, et non effectionem ipsius substantize : talia enim sunt quæ referuntur ad aliquid, ut dextrum, et sinistrum. Quare sapientia Dei, que substantia est, non est aliquorum principium (1) (ante creaturam chim habet essentiam sapientia Dei), cum autem acceperit habitudinem al creaturas, tunc efficitur principium viarum Dei, ad faciendum et C inde profecta sunt : quare sapientia Dei, qua et

11 Prov. vill, 22.

cipium et finis : propter quam causam et est et movetur owne quod est et movetur ; virtus enim Dei efficax et facit quæ fiunt, ut Deum decet ; et producit ac trahit provi 'e tanquanr'finis que moventur : eaque circumscribit. Si autem quod movetar ac generatur, propter causam est et movelur et generatum est; omne igitur quod non est propter crusam, ilem neque factum est, neque mobile est ; nec enim movelur quod penitus non habit causam ut s.t. Si autem causam non habet, necessario etiam est immobile : immobilis igitur est Deus, ut qui nullam causam essentiæ suæ habeat, sitque ipse omnium rerum causa. Hoc loco quæstionem ponit sanctus Maximus, ad quam respondet : Quon modo, inquit, dicet aliquis, hie admirabilis doctor (Gregorium Nazianz, num dicit ) Deum facit mobilem ? Sic enim ait : Ideirco unitas in dualitatem mota, in trinitale substitit. Respondebimus, inquit saucius. Maximus, maxime on nium novisse Gregorium esse Denni immobilem : sed ( ut exemplo utar) sicut ratio scientia cujuscunque artis manens in se penitus immota, dam formatur secundum singulas formas sive species, quæ sub illa arte continentur, moveri dicitur, cum magis ipsa moveat secundum se id quod arie fit, quain moveatur, et sicut lumen, quod aspectum movel, ad videndum, moveri dicnur, cum propris omnem aspecium magis movcal, quant moveatur : sic Deus cum sit omnino immobilis secundum substantiam et naturam, quippe infinitus, et omni habitudine solams, et incircumscriptus ; tanquam quædam ratio

(b) De divinis nominibus.

Scholia.

scientis in naturis et substantils rerum exsistent, moveri dicitur, dum movet provide unamquanque creaturam secundum rationem qua innatum est ein moveatur ; et tanquam causa omnium omnia que prædieantur de ils quorum causa est, uihil patiende recipiens : quia scilicet ipse est omnia, quatenus est auctor omnium. Ac sane quidem versatus in hac quæstione Dionysius (b), Quid denique, inquit, volunt theologi, qui aliquando quident vocant Dus aworom et dilectionem, quandoque vero anablim et diligendum ? quatenus scilicet amor et dilectio est, quia a se effundit amorem, moveri dicitur procreator amoris : quatenus vero amabilis et dilgendus, movet ad se que amoris et dilectionis sum capacia, quibus inest vis et facultas eum appelendi, ut cuique convenit : et ut explanatius rursus de cam, movetur quidem generans in spsis creaturis habitudinem interiorem amoris et dilectionis; me vet vero tanquam trahens natura appetitum com quæ ad eum moventur. Hactenus sanctus Maximus Hura de his in quinta decade, cap. 3, ubideproprietatibus divini amoris.

(1) Non est aliquorum principium. Sanctus Marximus in prima centuria theologica, cap. 7: Omit principium, inquit, et medium, et finis non negaut prorsus prædicamentum ad aliquid, Deus adem infinito intervallo omni habituaine superior esi; quare consentance neque principium, neque me dium, neque quidquam aliud in universum coron in quibus pradicamentum al aliquid secundum la buudinem consideratur.

quæ nihil conferunt sapientiæ ipsi, ut sit sapienija: sed habitudo, secundum guam principium et effectio dicitur, turc exstitit, cum effecta exstiterunt. Principium enim non antecedit ea, quorum exsistit principium ; nec ista post principium exsistere dicuntur; quamvis creaturæ in tempore exsistant: sapientia enim cum sit æterna, non est subjeta tempori. Principium igitur compar et socium est creaturarum : sapiontia vero, que Filius Dei est, creaturam antecedit. Si ergo dicat : Dominus creerit me, ne intelligentiam ad divinæ substantiæ effectionem referas ; sed potius ad habitudinem quan dicit creatam esse in opera ; ut esset principium, id est, causa viarum providentiæ providentium. Et R quibus efficitur manifestum, quod omnis causa e motus et principium, quod est ad aliquid, principium et finem habet causam, propter quam emplun est aliquid, et qua terminatum : et propteres necessario est generatio, et hæc est ejus essentia, esse scilicet generationom : ad causam enim et al principium et ad motum ea quie sunt ab ipsis effecta et coepta et mota, spectant ; effectionem vero et causam ac principium capiunt ipsum suum motum naturalem. Deus autem omnis generationis est effector, et omnis naturæ auctor; est igilur omnis secundum generationem principii et cause ac motus effector et formator. Adhuc etiam es his constat, quod in istis ipsis generatio et principium et creatio tunc exstitit, quando exstiterant que

7:0



substantia, et ante omnem creaturam ex æternitate A bus : Nunc autem, inquit, divinam diversitatem ne sapientia exsistit, viarum Dei, quæ in efficiendo et providendo consistuat, efficitur effectrix et origo et cansa, -estenus tamen, quatenus creationes istas incipit ratione (ausæ et principii earum, ut principium supra quam principium.

#### CAPUT III.

Quod omnis generatio est interjecta duobus, el impossibile est hunc exsistere altero absente ex duobus que habitudinem faciunt.

Sanctus Maximus in disputatione contra Pyrrhum, Sicut, inquit, inflammatio inflammatum ct inflammantem secum infert, et refrigeratio refrigeratum et refrigerantem, et visio videntem et rem visam, et intelligentia intelligentem et rem intellectam (non enim potest habitudo sine habentibus ha- B bitudinem intelligi et significari) : sic, ut consequens est, deilicatio deilicatum et deilicantem secum inducit. Et rursus idem, cap. secundo tertiæ centuriz : Quorum esse in multitudine cernitur, horum esse differens et varium est ; quorum autem esse differens est, horum habitudo inseparabilis est; quorum vero habitudo inseparabilis est, proprium est eis, ut a se ipsis mutuo prohibeantur, ne infinita esse existimentur : quorum autem esse non est infinitum, corum scilicet, quorum generationem seculum aut tempus antecessisse cogitatur, liquet corum generationem esse ex co quod non erat. Et Joannes Damascenus : Oportet, inquit. quæ sunt ad alignid, qualiacunque sint, sub aliquod aliud prædicamentum reducere, ut ipsa prius in se C considerentur ; postea, tanquam habitudinem habentia, opus est sub prædicamentum eorum quæ sunt ad aliquid, redigere. Opus enim est esse quædam prius solute, et postea considerari eorum habitudinem. Imo et beatus Cyrillus : llabitudine, iuquit, ad Deum adoptati filii, deificamur. Ex quibus efficitur, non posse fieri, ut generatio aliquorum consideretur, altero quovis eorum quæ ad habitudinem pertinent, sublato. Quod quidem verum est in personis divinis, quia hæ sunt æternæ, simul scilicet exsistere habitudinem ; tamen in Deo et in creaturis ejus postea efficitur habitudo, quando ipsa illa quie hal itudinem babent, exsistunt, ut demon-Eliaium est.

#### CAPUT IV.

Qi od habitudo et motio Dei ad efficiendas creaturas, et omnium creaturarum generatio et preductio. emanaito ejus et operatio vocatur, et sapientia et rirtus et magnificentia, et quacunque ad principium viarum ejus pertinent, qua ex mirabili effectione creaturarum cognoscuntur.

Magnus Dionysius capite nono De divinis nomini-

Scholia.

(1) Anticipata, dicit propter ideas omnium creaturaruun in Deo, quas Apostolus προορισμούς vocat, ut S. Maximus in scholifs in Dionysium potavit, id est, præordinationes, sive prædefinitiones, sive prædestinationes.

(2) Non autem ipsam Dei substantiam. Non siguificant creature, sicut neque nomina cis impo-

mutationem quamdam illius qui idem est immutabiliter, esse suspicemur; sed potius multiplicationem singularem, et emanationes simplices ad omnia. Divinus Maximus, dum hoc ipsum explicat, Multiplicationem, inquit, singularem cum dicit, intelligere oportet Deum in sua simplicitate manentem multiplices et varias species creaturaru a officere : emanationem enim vocat illum veluti motum et conatum ad creaturas fabricandas. Rursus idem Dionysius capite quinto De divinia nominibus : S. quidem, inquit, causa omnium ab emanatione, crea. turarum effectrice, et bonitate exorsa , et per omnia means, et cuncta a se ipsa implens exsistentia, et in onnibus creaturis exsultans; cuncia in se ipsa habet anticipata (1), una superlata simplicitate omnem duplicitatem excludente ; cuncta similiter continet infinitate sua supra quam simplici; ct ab universis unice participatur. Quem locum rursus adnotans idem qui prius : Emanationem, inquit, vocat non solum se contemplari, sed fundere se, et meare, et creaturas efficere. Et iterum adhuc idem Dionysius capite secundo Ecclesiastica hierarchiæ : Ut enim, inquit, praclarus noster doctor dixit, primus quidem motus mentis ad divina, est dilectio Dei ; sacræ vero dilectionis mana n summa ac maxime princeps ad faciendum sancte mandata divina, est generatio illa summe mystica. qua efficitur ut simus divine. Magnus vero Basilius in adnotatis a sancto Maximo, de energia, contra Manothelitas : Aliud inquit, est qui operatur, aliud opra ratio, aligd opus ; ac maxime ista inter se different : operans enim est qui ad operandum movetur ; operatio est veluti motus operatorius, ipseque, ut ita loquar, conatus voluntatis ad operandum aliquid tendens et spectans, et simul ut electio facta e t, quiescens ac desinens, et cito mota ac præteriens : opera vero sunt, quæ hac operatione perficientur, et inde exsistunt. Et idem rursus in secundo, coutra Eunomium : Potentiam enim, inquit, et sapiontiam, alque artem, non autem ipsam Dei aubstantiam (2), indicant creatura, imo nec ipsius auctoris totam potentiam necessario ostendunt ; contingit enim aliquando, ut artifex non omnes vires suas in iis quæ facit, collocet, quin potius sæpenumero D in operationibus artis suæ remissis viribus utatur. Ac rursus idem : Amplitudinem, inquit, Dei, et

Ac rursus idem : Amplitudinem, inquit, Bei, et potentiam ac sapientiam, tum bonitatem et providentiam, qua nos procurat, et justitiam judicii ejus dicimur cognoscere, non antemipsam substantiam. Iterum idem Basilius in oratione de principio Proverbiorum : Qui cognoscit, inquit, ex fabrica mun-

sita, bonus, sapiens, et similia, Dei substantiam, sed operationem, quando consideramus creatura; quatenus habent perfectiones Dei participaias et a Deo effectas, quibus significandis nomina sunt a nobis prius imposita. Quando vero ex ipsis creaturis a-1 auctorem contemplandum deducimur, substantiam ejus nobis indicant, ut copiosius

782



781

eli architectum, idem cognovit ex sapientia mundi A lloc ipsum etiam esse piscurrant, si fas est diere. Deum : Invisibilia enim Dei a creatura mundi per ca qua facta sunt, intellecta conspiciantàr \*\*. Et iterum shilem : Et in Summa, illud : Dominus creavit me principium viarum suarum 23, de sapientia quie in mundo apparet, dictum est, quæ per ea quæ cernuntur, vocem fere mittit, se a Deo factam esse. Præterea eliam sunt quædam rationes sapientiæ, quæ ut primum seminarium ante alia ingenerata est creatura: in ipsa creatione. Harc sapientia silendo, creatorem suum et doininum clamat, ut per eam ad cogitationem ejus qui solus sapiens est, le referas. lu prima et cecumenica synodo ex responsione Patrum ad philosophum, quam Eusebius litteris mandavit : Advertendum, inquinnt, est, hune esse Dominum, qui saplentiam ratiocinantem creavit B principium viarum suarum; quam præparavit homini ad imáginem suam a se creato : et in Sapientia Syrach : Omnis sapientia, Inquit, a Domino, et cum ipso in sæculum : prior omnibus creata est sapientia, el intellectus prudentiæ, ab ævo : radix sapientiæ cui revelata est ? et astutias illius quis agnoeit ? Unus est sapiens; pertimescendus, sedens super thronum illius Dominus : ipse cam creavit, et effudit cam super omnia opera sua 13. Divinus Chrysostomus, Videamus, inquit, quid Philippus videre vc-.Et : an sapientiam Spiritus sancti? an bonitatem? Minime, sed illud, quid est Deus ; ipsam, inquam, substantiam (1). Et Gregorius Theologus in oratione secunda, De theologia : Non vidi, inquit, primam C et æternam naturam, quæ sibi, id est, Trinitati nota est, et quanta intra primum velum manet, et a Cherubinis contegitur, sed ilkam quæ extrema est, et ad hos pervadit : quæ est, quantum intelligo, amplitudo illa, vel, ut Bavid ait \*\*, magnificentia, quæ in creaturis, et in iis quæ ab ipso effecta sunt et gubernaniur, ceruitur. Hæc enim sunt posterio: a illa Dei 16, quæ post cunt sunt ipsius indicia et notar. Magnus Dionysius, in cápite octavo De divinis nominbus : Infinita potentia Deus non co solum quod omnem potentiam producit, sed quod est supra omnem potentiam; et ipsa per se potentia ; et quod est supra quam potens ad producencas infinite infinitas alias potentias : et quod nunquom possint infinitæ potentiæ in infinitum pro- D ouctæ effectionem supra quam infinitam potentiæ ejus potentifice hebetare et retundere. Et cursus :

helwet (2), nt sit ab ipsa potentia, que supra substantiam est. Et divinus Chrysostomus in bomilia 64, in Matthaum ;: Cum dicit Nemo borns, non hoc, inquit, dicit, quasi se neget bonum, spage; non enim dixit :-Cur me dicis bonum?-non sum honus ; sed dixit, Nemo bonus, id est, nullus home. et hoe ipsum cum dieit, non privat bonitate homines, sed ad distinctionen bonitatis Dei ho pertinet. Et iterum in codem matthæo homilia 21 : Si ros, inquit, cum sitis mati, nostis bona data dare filiis vestris \*1, etlam illic etiam malos vocavit, non quod omnem naturain humanam malitiz condennaret, tos enim, ait, non tos komines : quin potius sic nominavit, id est, malos, conferens bonitatem hominum cum bonitate Del. Item ex Panriis (5), synodus habita contra Manichæos abepiscopo Carorum Abucara : Bonitus, inquit, que in universitate mundi cernitur, accretionem et decretionem recipit, ut quæ accidens sit. Et rursus : Bypum in Deo substantia est ; in creaturis vero accidens. Estote chim, inquit, misericordes si ut Pater vesier cœ'estis 14. Et iterum Dionysius : Verum, inquit, est nos Deum cognoscere, nou quidem cr natura ejus ( hæc enim ignota est, et omnem rationem ac mentem vincit); sed ex ordine omnium rerum, utpole qui a Deo ipso factus sit, et imagines quasdam et similitudmes exemplarium ejus habeat. Imo et Joannes Damascenus, libro tertio, cap. 62: Dicitur, inquit, h evépyeta evépynua, id est, operatio opus, et opus operatio ; sicut to xtiouz xtiσις, id est, creatum creatura, et creatura creatur, hoc est, res creata, sic enim loguimur, omnis creatura, cum binnes res creatas significamus. Estatem advertendum energiam, id est, operationem, motum esse, et magis effici, quam efficere, sicut sit Gregorius Theologus, in oratione de Spiritu saucto; et si energia est Spiritus sanctus, cflicictur scilicit, non efficiet : et simul ut erit effectus, quiescet. Ex lis liquet, quod-operatio et emanatio idem sunt. Ut onim emanatio motus et constus est ad efficiendas creaturas, sic est operatio veluti motus operatoriu et conatus ipse (ut ita dicam) electionis, ac rursus, ut erat, habitudo conatus et motus interea, quorum est inter se habitudo : sic operatio media est inter opera que flunt, et operantem. Emasatio igitur. et operatio, et habitudo, et generatio,

\*\* Rom. 1, 20. \*\* Prov. vill, 22. is Eccli. 1, 1, 3, 4, 6, 8, 10. \*\* Psal. vin, 3. \*\* Exod. xxxii, 5. 17 Math. vn, 11. 10 Luc. vi, 50.

### Scholia.

decade 4, cap. 9, dicetur, tum a Cyparissioto in epilogo ejusdem capitis, fum a nobis in scholia. (1) Ipsam substantium. Id est, que sit substan-

tia, sive essentia, sive natura Dei. (2) Cum dicit : Si fas est dicere, significat, ait S. Maximus, non esse possibile esse aliquid quin exsistat a Deo, quod usque adeo scilicet verum est, ut si ipsum esse es-ei, ipsum esse esset a Deo; se l esse, ingint S. Thom., non dicitur proprie esse, sive quod sit, sed quod per esse aliquid sit.

(3) Panaria vocal volumina, in quibus fereban-

tur diversorum suctorum confutationes hæresum, sicut Epiphanius opus suum contra hæreses Pansrium rocavit. In istis Panarils, quæ dicit. ferchautur fortasse quæ scrinserunt contra Manichaos Titus Bostrenus, Diodorus Cilix, Georgius Laou-censis, Eusebius Phænix, quos Theodoretus 10minat; et istins synodi contra eosdem Manufaus disputatio; cap. proximo sequenti quæ hic vervit Panaria, vocat ser p a contra onines intreses.



ac motus idem sunt : ac proinde consequens est, A ut habitudo et motus Dei au efficiendas creaturas, et ars et sapientia et potentia et generatio creaturaram, et emanatio et operatio ejus idem sint.

# CAPUT V.

Quad quæcungne habent rationem operationis, et media esse probantur, natura per se non exsistant; et sunt solummodo, quatenus fiunt.

Magnus Basilius libro quarto, Contra Eunomium : Si, inquit, opus est Filius, et non germen, nec qui operatus est, nec operatio est ipse; aliud cuim est operatio præter ista; alioqui non exsisteret perse; nulla enim operatio per se exsistit. Sin vero est opus ipsum, sequitur ut sit tertius ex Patre, el non sine intermedio; est enim primo, qui operatus est, postea operatio, et ita tertio opus factum. Et Basilii frater Gregorius Nyssenus, libro secundo Confutationum arguens Eunomium, qui Filium siebat esse sigilfum operationis Dei omnipotentis :fertium, inquit, facit post Patrem illa operatione non per se exsistente intermedia : imo videtur facere eum non esse. Et iterum in eodem libro : Qui babet, inquit, aures audiendi, animadvertat et considerct quod est operationis sigillum. Omnis enim operatio cernitur in elaborante aliquid, perfecto autem quod elaborabatur, non exsistit : ut operatio cursoris, quæ est motus qui pedibus conficitur, quiescente motu, non amplius exsistit operatio, Similiter dicendum est in omni exercitatione, pariter cum studio laborantis in re aliqua C desinere operationem, non exsistere autem per se, nque cum quis operatur quod sibi propositum est ad laborandum in eo-: neque cum laborandum. in co, neque cum laborare desinit. Quid igitur cogitat operationem esse per se, quæ neque substantia est, neque character, id est, sigillum, nec hypostasis? Dixit igitur similem esse ipsum non exsistenti per se, quod autem simile est non exsisteuti; necessario neo ipsum est : hoc est novorum dogmatum monstrum, credere scilicet in eum qui non est. Quod enim (ut iterum dicam) simile est rei quæ non est, prorsus ner ipsum est. Synolus autem a Theodoro episcopo Carorum contra Manicheos habita, que fertur in ils que contra omnes hæreses scripta sunt, ait : Omnis operatio est cum fit, quæ nec aute motum operantis, id est, actionisest, neque post motum durat : opus, tantum quod effectum est, sæpe ad memoriam actionis relinguit. Si igitur energia actus est, omnis autem actus alicujus substantize actus est, igitur absque substantia non est. Ex his perspicuum est, quod operatio rationem medii præfert, et ob eam causam non exsistit per se, solummodoque est cum fu, non ante motum operantis, id est, ante actum : neque post motum permanet. Similis est ergo operationi omnis emanatio, et generatio, principium et causa, ut ex superioribus demonstra-Wr.

#### CAPUT VI.

Quod sicul operatio est eorum quæ funt, el emanqtio eorum quæ emanant; sic el voluntas el expetitio eorum quæ velle et expeti contingít.

Magnus Athanasius libro tertio Contra Arianos : Sicut, inquit, voluntati opponitur id quod est præter mentem, sic superat et præcedit voluntatem quod naturale est. Domum igitur quispiam deliberando fabricat; filium vero naturaliter generat, atque illud quidem qued voluntate fit, capit esse, et extra eum qui fecit, est; blius vero proprius fetus est substantize patris, et non est extra cum ; quamobrem nou deliberat de en, ne videatur estam de se ip+o deliberare. Quanto igitur excellit filius, tanto quad natura fit, excellit id quad valpatate fit. Rursus idem in disputatione Nicem contra Aripm : Et quidem quod non sint idem voluntas et anbstantia, hæc est nostra ratio, idcirco enim flium dicimus esse fetpm substantiar, nos vero fetum voluntatis, at autom tu concedis, non sunt idem voluntas et substantia ; substantia vero neque copil, neque desinet ; non igitur imago coepit, neque desinet, voluntas vero et incipit, et desinit. Et Gregorius Theologus, in libro De statu episcoporum : Fac, Inquit, velis fieri filium, et fiat filius ; fac similiter velis fleri quidpiam aliud corum quæ funt, et procedat voluntas in opus; at si nikik horum sequitur voluntatem, Deum vero velle, facere est, aliter quidem homo creat, aliter yero creator omnium Deus. Et sanctas Justinus abilosophus et martyr, in libro Contra gentiles : Cum Deus, inquit, habeat substantiam guidem at exsistat, voluntatem vero ut creet, qui aubstantile ck voluntatis differentiam abjicit, exsistentiam signal et creationem tollit : exsistentiam quidem Dei. creationem vero corum gine non sunt. Et paulo post : Substantia enim, inquit, non recipit non esse, voluntas vero recipit non esse; voluit chim Deus, et factus est sol, notuit ut fieret secundus sol, et non est lactus : nes enim opus crai. Et Joannes Damascenus : Opus, inquit, divince naturæ sempiterna generatio est; opus vero divinæ voluntatis creatio. Ex his liquet, quemadmodum voluntas Dei ad creandum creaturas posterior est et diversa a substantia Dei. Quo enim ministerio indigere potest (ait magnus Basilius de Unigenito) is qui simul-ut voluit, creatura exsistit quam vuit? Si igitur simul cum voluntate oreatura exsistit, sicut non est ex ziernitate creatura, sic nec voluntas eam creandi, et opus, opus enim Dei velle est : et sicut opns voluntatis est creatura, et hæc voluntatem sequitur, sic divina generatio Filio simult terminatur, et idcirco generatio divina, quæ a Dco-Patre in Filium procedit et manat, eadem est re cum eo ipso Patre, quæ verbis explicari non potest. Est autem Verbum Dei increatum, increata igitur est generatio ejus supra naturam creatam, tanquam naturalis emanatio Patris ; voluntas vero et nutus Dei ad producendas creaturas, quæ ex

nguo cum emanationibus et operationibus Dei A proficiscitur, differt, sicut ratio poscit, a substantia Dei, quia illa scilicet voluntas Dei coepit, et · est extra facientem et creantem, hæc vero, kl est, substantia Dei æterna est, et intra se ipsam fixe manet, illa iucipit et desinit, hæc initii et finis expers est ; illa recipit non esse, cum Deus non vult esse, hæc nunquam recipit non esse.

# CAPUT VIL

### Quod secundum hanc voluntatem et desiderium Dei ipsius erga nos providentiæ dicuntur.

Athanasius, in tertio Contra Arianos : Omnia, Inquit, dedit Pater Filio, et omnia rursus Pater habet in Filio : divinitas enim Filii, divinitas Patris est, atque its Pater providentiam omnium in ß Filio gerit. Et iterum idem, Contra gentiles : Per Incarnationem, inquit, Verbi providentia omnium patuit, et ipsum Verbum hujus providentiæ suppeditator et auctor est ; ipse enim factus est homo, ut nos deificaremur, se ipse per corpus manifestum fecit, ut nos Patris inaspectabilis notitiam caperemns. Imo et magnus Basilius in Moralibus, quarto et quadragesimo Psalmo : Intende, inquit, prospere procede, et regna 29, id est, qui curam hominum per carnem habere cæpisti, fac ut curam ' hane intendas, continues, et nullo unquam tempore relaxes. Et Damascenus Theologus : Providentia, inquit, est cura Dei de omnibus. Et Theodorus cognomento two ypantwo : Gujusnam, inquit, rei providentia erit, si non sit quod serve- C tur incomme? Providentia enim ex iis est quæ sunt propter causam, Quare ex his patet, quemadmodum propter ea quæ a se facta sunt, providentiam habet Deus, qua illa procurat et gubernat; et ipse est Dei Verbum, hujus providentize suppeditator et auctor. Quod si propter ista facta est, quomodo non sit condita et creata et in iis numerata, quæ sunt propier causam, secundum noturam operationum et emanationum, et aliorum quæ ad habitudinem pertinere intelligun. tur ?

# \*\* Psal. x1.1v, 5.

(1) Id est, ila in se omnia anticipavil, et omnia D στον αύτου, ut cum dicit Scriptura : Deus ignu est, ut cum cis non sit coagmentatus, neque corvoree unitus, hoc est simpliciter et incircumscripte omnia esse in eo et ipsum esse omnia. Contra aichat Manichæus Deum omnibus corporibus ouvrogiaopévov, id est, ut ita vertamus, consubstantia-

tum providentia. (2) Donis. Ut in illo : Aperis tu manum tuam

(Psal. CXLIV, 16). etc. (3) Visionibus. Ut cum in Veteri Testamento rpparebat Deus specie Lominis; et sicut Spiritus sanctus apparuit in specie columbæ, et linguarum ignearum.

(4) Proprietatibus. Ut in propheta Amos, adamas, providit Deus, ut similitudine et exemplo Adamantis ostenderet nobis to anabeç xal abaua-

#### CAPUT VIII.

Quod generatim omnes divince emanationes providentiæ dicuntur mente contemplabiles.

Magnus Dionysius primo cap. De divisis nominibus, ait : Non solum enim est causa continendi omnia, et vitæ ac perfectionis causa est, ita ut ab hac sola, aut ab alia providentia bonitas, qua omne nomen superat, nominetur, sed universa simpliciter et Incircumscripte in se anticipavit (f) perfertis bonitatibus ipsius unicæ et omnium effectricls providentize, et ab omnibus rehus apte laudatur et nominatur. Atqui non solum hæc nomina divina theologi celebrant, quæ a providentiis generalibus, aut a providentiis in parte, aut ab iis quibus providetur, et aliquando a quibusdam divinis visis dicuntur. Idem rursus, in Epistola ad Titum : In providentiis, inquit, Del, quas mente contemplamur, vel in donis (2), vel visionibus (3), vel proprietatibus (4), vel facultatibus (5), vel statibus, vel mansionibus (6), vel emanationibus, vel distinctionibus (7), vel conjunctionibus (8). Et rursus cap. quarto De cælesti hierar .: Cuncta, inquit, que sunt, providentiam participant, quæ ex divinitate, quæ omnem naturam antecellit, et omnium rerum causa est, effuit. Quo in loco sanctus Maximus : Omnia, inquit, opera creationis summation declarat, cum dicit : Qua sunt, omnia scilicet intellectilia et sensilia; universa enim fecit Deus, cum non essent. et ob ean causam solum, ut bonitate ipsius fruerentur, fruuntur autem providentia ipsa, ut quæque res apla est ; providentia enim Dei principium est natura cojusque rei, atque binc patet Dionysium omnem emanationem Dei providentiam appellasse, bot cnim est illud apud Dionysium : Ab hac sola, rel ab alia providentia ; et illud : A generalibus providentiis, vel providentiis in parte, vel ab iis quibus providetur; et itlud rursus : In providentiis Dei, quas mente contemplamur; plane contenta fuit Dionysius pro emanationibus providentias dicere; nisi quis forte dicat, idem esse providentiam, et emanationem, emanare enim propter alind quid, quid aliud est quam providere suis, propter

# Scholia.

consumens est (Deut. 1v, 24), providit ut sic significaret vim consumendi pravos habitus.

(5) Facultatibus. Ut oculi, qui facultatem videndi, et pedes ambulandi significant, species providentiæ sunt.

(6) Statibus vel mansionibus. Ut cum dicitur, lapis fundamenti, significat providentiam status immutabilis.

(7) Emanationibus vel distinctionibus. Ut cum dicitur, flos agri et lilium convallium, varietas providentiæ significatur.

(8) Conjunctionibus. Ut cum vocatur lapis angutaris, significatur providentia convertendi ad se, et secum copulandi.



quos a principio emanationem fecit, et adhuc eo- A ac beneficifs ejus erga nos nomina ipsius conficirum curam gerit; quod magis adhuc ex co constat, quod providentia Dei principium est naturæ rerum, omne autem principium aliquorum in iis quæ ab ipso principio exsistunt, concluditur; liquet igitur esse providentiam unum ex iis quæ a Deo voluntate sur facta sunt. Enumerat autem Dionysius in providentiis dona et visiones et alia, utens voce disjunctionis, vel ad declarandum, non esse improbandum, si quis hæc hoc aut illo verbo vocet.

# CAPUT IX.

# Quod secundum ipsas Dei providentias et emona-tiones alque operationes finnt nostra divina participationes, et divina nomina.

Magnus Dionysius, capite primo De divinis nominibus, Ilæc, inquit, ex Scripturis divinis didicimus; et omnem fere sacram Scripturam reperies ad declarandum nobis Deum et ad laudandum eum, divina nomina formare socundum divina bonitatis emanationes. Et iterum in secundo c pite : Absolute (1) communicationes vitze, sapientize, et alia dona divinze bonitatis omnium rerum effectricis, in quibus donis divina personæ; quæ sine naturæ suæ- participatione participantur, a participationibus et participantihas landantur. Que in loco S. Maximus : Secundum substant am, inquit, divinitas neque particimtur, nec intelligitur : participabilis vero est, quatenus ab ea exsistunt omnis, et ab ea continentur et conservantur ut sint. Ac rursus Dionysius C in codem cap. : Omnia, inquit, divina, etiam quæconque nobis declarata sunt, participationibus solam cognoscuntur, ipsa autem divina qualia tandem sint ex proprio principio et fundatione : neque mente, neque cogitationa ulla aut-cognitione assequi licet, ut si abditam illam essentiam Dei. que supra omnem naturam est, Deum, aut vitam. aut substantiam, aut lumen, aut rationem vocemus, nihil aliud intelligimus, quam multiplicem facultatem ab eo productam et communicatam, vel al deificandum, vel ad capiendum substantiam; vel ad vitam præstandam, vel ad sepientiam largiendam : ad ipsum vero Donm intelligendum mentem intendimus ande ac solute ab omni operatione, nullam cernentes deificationem, aut vitam, aut substantiam, quæperfecte similis sit illi causæ que omni genere excellentie et præstantiæ extra omnia posita est. Quemo locum adnotans idem Maximus : Nomen, inquit, Dei non significat substantiam, negue quid est Deus, sed beneficentiam quamdam erga nos : et quod ex participationibus abeo nobis donatis nomina Dei formanus, quid autem est Deus, omnibus est incogitabile. Ex qui-Lus manifetum fit, ex emanationibus.Dei, et donis

ea vero ipsa quæ in Deo sunt, cujusmodi demumsint ratione sui principii et fundamenti, et quæ in. eo sunt, supra omnem mentem, notionem ac: cognitionem naturalem putandum esse : atque etiam (id quoil prins demonstrabatur) ex magnilicentia et rerum ordine Deum cognosci, nou autem ex substantia sua. Quamvis enim deißcationes ab. eo ad nos proficisci audiamas, aut facultates deificas vel substantiæ, vel vitæ, vel sapientiæ effectrices, nibil alived intelliginus, quam ab ipso adnos proficiscentes habitudines, motiones, emanationes et operationes, nulla autem ex istis motionibus, si sic cas vocemus; similitudinem aut proportionem habet cum illa omnium rerum causa., et. omnem naturam superante; hæc enim omnia. propter causam mota sunt, onme autem quol propter causam est, et movetur, factum est, ac. principium et finem habet.

#### CAPUT X.

Quod Deus est unus, et impartibilis, et non multiplicabilis, et immobilis : in his autem emanationibus videtus moveri, et partiri, ac multiplicari. et dividi.

Magnus Dionysius, capite secundo De dirinis nominibur : Quia Deus supra substantiam est, es omnibus quæ sunt, dat esse, et omnes substantiss producit, multiplicari dicitur illud unum ens. onquoil ex productione ejus multa exsistent, cam alioqui nihilominus maneat et unum in multiplicatione, et unitum in emanatione. Ac rursus idem in cisdem : Divinam discretionem, inquit, dicimus, sicut dictum est, emanationes Del, bonitatem ejus decentes ; largiens enin omnibus esse, et fundens affluenter omnium bonorum participationes, distribuitur unite, et multiplicatur singularitor, efficiturque multiplex non recedens ab uno. Quem locum adnotans S. Maximus : Dicitur, inquit, unum multiplex fleri, quia ex ipso, ac per ipsum, et in ipsum cuncta coudita sunt; ct ipse est caput omnium quæ sunt, et ipse omnes sabstantias produxit : recie igitur propter ca quæ ab ipso effecta sunt, multiplicari dicitur. Ac ruraus idem Diouysius, cap. none De divinis nomin., Quid, inquit, cum runsus theologi dicunt in cuncta meare, et moveri immobilem, nonne hoe ut Deum decet, intelligendum est? Pieenim putandum est moveri Deum, non quasi feratur, aut mutctur, autvarietur aliquo modo, aut motu loci sive recto, sive rotundo, sive et utreque com posito, neque motu intelligentiæ, neque paturali, nee animali, sed quatenus omnia Dens producit ut sint. et omnia continet, et omnihus varie providet. lluno locum edissevens S. Maximus : Deus, inquit, non movetur aliquo ex istis genero-motas, quin putius

(1) Absolute. Ex parte principii, sive essentiæ diviuæ, quia essentia divina secundum se non commanicatur cum creaturis, sed remanet soluta ab omni habitudine participationis, communicatur tamen secundum similitudinem.

Digitized by Google

JOANNIS CYPARISSIOT.B

motus immobilis, et codem modo se habentis A titudo divinarum emanationum versatur, secunda voluntas ejus dicitur, qua vult esse ea quæ sunt, et emanatio providentiæ ad omnia. Ex his patet, Deum nulla ex iis motionibus, quas Dionysius ingeniose enumeravit, moveri, illa tantum excepta, quæ externa est, et qua creaturas per suas divinas emanationes produxit, multiplicatus et dispertitus ac distributus non quatenus ipse est, sed quatenus manens immobilis et impartibilis et multiplicatus et postea tenore, immobilis et impartibilis et multiplicatus et postea tenore, immobilis et impartibilis et postea tenore, immobilis et operatio ; postea quærebatur, quæ essent cum fieredt;

ullo modo recedens. Quo enim moveretur, qui omnia substantia sua replet? Imo sicut si una faciens maneat, cujus forma nulla parte et nullo modo varietur, et ponamus multas circum facies ex fulgore illius emicare, videor mihi ex hac tenui ima- B gine ac similitudine conjecturam de his facere : ad bunc modum recte quis dieat, non distribut aut partiri aut multiplicarl Deum, sed nos potius ab eo tanquam similitudines et imagines exemplarium ejus distinctos ac variatos esse : et multiplicationem et partitionem sublisse : hujusmodi enim affectiones similitudinibus non Deo conveniunt. Sic a Dionysio rerum divinorum peritissimo hæc que la Des apparet, discretio appellata est. Videtur enim, inquit, et dicitur unius Dei discretio et multiplicatio; est tamen nihilominus principium divinitatis supre omnom naturem mus Deus impartibilis in partibilibus, et secum ipse copulatus, et permistionis plurium, ac multiplicationis expers. Sed as jam capita hujus decadie in summam redi-'C gamus, exponant simplicem corum seriem matesiarum. Demonstrutum est duplicem esse specubelionem divisarum emanationum : unam emanationum in Deo naturaliter ; siteram emanationum extra Donm ad creaturas portinentium voluntarie: aggacticates igitur hanc exteniorem, in qua mui-

loco principium ad creaturam et motum ac causam demonstrabamus generationi rerum cournientem : nulla autem generatio sine babiudine est, unde tertio necessario sequebatur, altero eorum que habitudinem faciunt, deficiente, non consistere generationem; quarto deinceps loco, omnis effectio, quæ ad effecta refertur, emanatio est in ea et operatio ; postea quærebatur, quæ esset harun emanationum et operationum essentia, et au per se exsisterent, ac non potius essent cum fieredi ; hoc autem explicato, in sextum locum incidit de voluntate et expetitione Del disserere, et quomodo sicut emanationes Dei eorum sunt quæ a Deo emanant, sic voluntas Doi eorum est quæ Deus vuli; deinde explanabatur, quemadmodum bujusmedi voluctates tum emanationes, tum providentiz Dei dicuntur, et rerum gubernationes ; post septimum sequebatur octavum caput, in quo docebamus pro emanationibus nomen divinarum providentiarum accipi; nono autem et decimo capite duo sunt ordine conclusa ; unum est, secundum ipsas divinas providentias ot emanationes omne nomen divinum et Dei participationem fieri ; alterum, enm qui est unns Deus, et impartibilis, et immobilis, et non multiplicabilis, videri in ipsis illis providentiis et emanationibus dispertiri, moveri ac multiplicari, Recte igitur a theologis de divinis emanationibus explicatum est, et merito emanationes Dei dicuntur ; effectionis enim, sive creationis, et aliarum emanationum conditor et auctor et effector est Deus : et aullus motus ad terminum creatum refortor, quin secundum terminum ad quem refertor, cepcrit naturam; propter creaturam lenim cepit principium, et exstitit, et perfectus est, ubi autom sunt principia et flues rerum, etiam universom in illis concluditur.

# QUARTA DECAS. — DE INFORMATIONE DIVINI NOMINIS. CAPUT L. D explicavimus. Et in extremo ejusden

Quod omne nomen Dei est nostræ mentis inventum, et ob eam causam omnis nominatio Dei dicitur vonsi), id est incellestifis, sive and intelligentiam cadens.

Gregorius Theologus, in sermone Epiphanie: Com dupliciter, inquit, infinitum contemplemur, quando mens in illud profunsium superum aspezit, quis non habes ubi sistat et innitatur cogitans de Deo., hoc sursum infinitum, et unde egnedi non potest, äwapyov, id est, carens principio vocavit : quando autem in infera, et ea que subter sunt, sins interitu et inumortalem : quando vero totam complectitur, alúviov, id est, seternum appellat. Et idem in eodem sermone : Mente, inquit, sola adumbratum ac delineatum; idque valde obscure et tenuiter. Dionysius vero theologus summus, capdecimo tertio De divinis nominibus, Hæc, inquit, nos divina nomina que collegimus, pro viribus

D explicavinus. Et in extremo ejusdem capitis : Sed hæc quidem, ut Deo placet, sic habeant et dieta sint; sitque quod ad nos pertinet, hic finis nominihus Dei, quæ mens excogitavit, ad symbolicam vero theologiam Deo duce transibo. Multis in locis cum de nominibus Dei tractat, reperitur vocare illa vontà, id est ad mentem pertinentia. Ex his igitur liquet, omme nomen Dei, et omnem divini nominis appellationem ad negotiam et tractationem mentis nostræ pertinere, atque inde vontáv vocari, id est, ad intelligentism pertinentem, cum sciliet mens aut ad ea quæ supra sunt, cietur, aut ad ea quæ subter, aut universum lustrat; atque ita nominationes Dei adinvenit.

# CAPUT II.

Quod ab effectis Dens lawdatur, et ex spsis nominatur.

Magnus Dionysius, cap. primo De divinis nominibus : Quottiam vero Deus, utpote ipsa bonitas,



# DECAS IV. - DE INFORMAT. DIVINI NOMINIS.

Dei eorum qui dii dicuntur, principis, quæ omnium bonorum principium est, ab omnibus effectis laudanda est, quia et circum ipsum sunt omnia, et propier ipsum; et ipse est ante omnia, et in ipso oma a consistunt, et esse eum producit omuia, et facit ut exsistant. Hoc autem sanctus Maximus edisserit et retractat : Ex his, inquit, solvuntur fatum oriniones corum qui ausi sunt dicere, insitam esse Deo natura quadam vim creandi, sicut insitum est araneolis texere ; demonstrat enim propter sola:n bonitatem producere Deum omnia. Quamobrem non audent theologi laudare Deum ab iis quæ ipsius sunt, id est, a natura et essentia ejus (hæc enim ignota sunt), sed ab emanatione, quæ est providentia ejus in ea quæ ab ipso auctore effecta sum. llanc divinam providentiam, qua otonibus Deus providet, laudibus celebrant. Rursus idem Dionysius capite securilo De divinis nominibus : Non est perfecta et absoluta similitudo eorum quie effects sunt, et causarum ; quin potius habent quidem effecta causorum quoad fieri potest, imagines; ipsæ vero cansæ ex effectis exemptæ sunt; et pro ratione principatus sui supra locatæ ac fundatæ. Quem locum iterum adnotans sanctus Maximus : -Effecta, inquit, sunt omnia creata sive in cœlo, sive in terra, causæ vero efficientes sive creantes personæ sanetæ Trinitatis sunt. Manifestum igitur est, nullam esse horum inter se similitudinem, causarum scilicet et effectorum. Rursus idem in C centuria octava, capite 24 : Advertendum, inquit, est, quod effecta causarum imagines habent, quatenus habere possunt, esse sunt, quarcunque creata sunt; causæ verð, quæ illa efficiunt et creant, nulla autem similitudo est causarum et factorum. Ex quibus patet guemadmodum ex effectis, id est, ex creaturis nomina Dei, quibus Deum laudamus et imploramus, humana mens considerando adinvenit.

793

# CAPUT III.

### Quæ sint effecta, et quæ eorum ma!eria.

Gregorius Nyssenus in explanatione Cantici canticorum : Omnia, inquit, mira, quæ in universo contemplamur, materiam divinorum nominum præbent, quibus Deum sapientem, potentem, honum, sanctum, beatum, æternum, judicem, salvatorem, et aliis bujusmodi ce'ebramus. Et Damasceuus The logus (a), Deus, inquit, propter ineffabilem bonitatem voluit de nostris rebus, et nostro more nominari, ne simus funditus notitiæ ejus expertes. Ex his liquet, quemaduodum humana mens est causa, quæ format, et vehui specie (1) afficit divina nomina; materia vero, illa admirabilia, et effecta,

eo ipso quoi est, omnium causa est, providentia A quæ in universitate mundi contempiatur; under Dei corum qui dii dicuntur, principis, quæ omnium hujusmodi divinorum nominum formam et distinbonorum principium est, ab omnibus effectis lau- ctionem colligit.

### CAPUT IV.

# Quare ab effectis nominatur Dens, et non ab iis quæ sunt naturæ ejus.

Magnus Basilius in iis quæ contra Eunomium scripsit : Si divinam, inquit, naturam in se contemplari possemus, et quod proprium ejus est, et quod alienum, per ea quæ cernuntur invenire, penitus non indigeremus rationibus, neque conjecturis ad comprehendendum quod quæritur : sed quia celsior est quam ut perspici possit quod quaritur, ex conjecturis autem cognitionem corum quæ nos fugiunt, venamur, necesse est omnino ut ad scrutandum divinam naturam per operationes deducamur. Ac rursus idem in primo contra eumdem : Unus Dominus cum sit, et una substantia simplex .et expers compositionis, alias aliter se nominat, aptans sibi nominationes quæ nostris cogitationibus inter se differunt, diversa enim nomina sibi imponit, ut sunt diversæ operationes subjectæ, et diversa earum ad ea quæ flunt habitudo. Idem etiam : Nos vero ex operationibus Deum nostrum cognosci dicimus: ad essentiam tamen eius appropinguare non promittimus, operationes enim Dei descendunt ad nos : at essentia ejus manet inaccessa. Ex his igitur manifestum efficitur, quad sigut ex iis quæ in Deo sunt, philosophari de Deo non possumus, sic neque per ea Deum nominare : at ex conjecturis quihusdam, quæ sunt eorum quæ in Deo sunt, similitudines et simulacra, notitiam Dei colligimus, conjecturas et operationes idem esse intelligentes. Ut enim ex conjecturis de Deo ratiocinamur, sic per operationes ad intelligendum eum adducimur; sive ex operationibus, et ex iis mirabilibus quæ in universo speculamur. Deum nostrum declarare nos dicimus. Atque hinc secundum differentiam operationum subjectarum, et ut quæque operatio ad ea quæ flunt refertur, negotium divinorum nominum conficimus, non putantes intempestive facere quod hæc nomina ex conjecturalibus argumentis colligimus et imponimus. Conjicere autem quid aliud est, quem ex iis quæ in universo mira contomplamur, et ex effectis ipsis ad que emanationes et habitudines referuntur, similitudinem et formam ducere ? Cum ergo dicimus illud, a quo et unde materia, non appropinquamus illi ad quod tendimus, id est. substantize ejus, sicut cum dicimus, unde nomen cœli sumptum est, non attingimus substantiam cceli, operationem tamen ejus maxime, argumentamur enim undique ipsum a nobis aspici.

### Scholia.

(1) Specie afficere nomina est litteris ac syllabia ea inserere; ex compositione enim et serie litterarum ac syllabarum exsistit species et forma ucuninis et vocabuli.

(a) Lib. 1, De fide orthodoxa.

### CAPUT V.

# Quomodo Deus fiat a nobis multorum nominum.

Gregorius Nyssenus disputans contra Eunomium: Ego, inquit, quod ex Scriptura sancta didici, fidenter pronuntio, eum qui est supra' omue nomen, fferi nobis multorum nominum, cum pro varietate beneficiorum varie nominatur; lumen enim dicitur, cum caliginem ignorantiæ depellit; vita, cum immortalitatem largitur : via, cum ab errore ad veritatem deducit : sic turris fortitudinis, et civitas munita, et sons, et petra, et vitis, et medicus, et resurrectio, et omnibus hujusmodi nominitus appellatur. Rursus idem : Deus quidem est secundum se id quod demum esse creditur : nominatur autem ab iis qui eum appellant, non idipsum quoi est (non enim explicari potest natura ejus), quin potius ex iis quæ ad vitam nostram pertinentia operari creditur, homonymias habet, id est, nomina quæ æquivoca vocant. Et Basilius Mignus, Naturam, inquit, divinam quatenus est, nibil eorum quæ excogitantur, declarat. Ex his igitur liquet, fleri\_nobis Deum multorum nominum, quoniam multis beneficiis ejus ad custodiendam vitam indigenus, nosque sumus qui difficultatibus circumplicamur, et in eis Deum excogitatis et adinventis nominibus imploramus. Quare hoc etiam efficitur manifestum, quod licet Deus ex infinitis operationibus multis nominibus afficiatur, quam tamen naturam habeat, funditus intelligentia nostra non assequitor. Cam enim duplex sit quæstio, quod est C Deus, et quid est; illud quidem, id est, esse, omnino inter omnes convenit : quid vero sit, et qua natura, non solum nobis, sed angelis ctiam est i,notum.

# CAPUT VI.

# An sint ex æternitate nomina Dei.

Basilius in secundo libro Contra Eunomium : Non enim, inquit, natura rerum nomina seguitur, imo post res ipsas inventa sunt nomina : etenim si hoc esset verum, non esse nomina rebus posteriora, opus esset ut quorum sunt eædem nominationes, una et eadem substantia esset : ex quo fieret, ut quia qui sunt virtute perfecti, digni nomine Dei habentur, et dii appellantur, essent homines homonoii, id est, ejusdem substantiæ qua Deus ; verum sicut dicere hoc manifesta insania est, sic illud dicere æque dementia est. Imo et Gregorius Nyssenus libro xm. disputans contra Eunomium : Miserator, inquit, et misericors Dominus, patiens, et multæ misericordiæ 30, quid hare aiunt significare? naturamne, an operationem ? nemo sane aliud declarare dixerit, præterquam operationem. Quando igitur miseratus est Dominus, nt ex operatione miserationis nomen duceret? nuffqui.l ante vitam humanani? ecquis tune misericordia indigebat ? At vero post peccatum prorsus misericordia opus fuit, peccatum autem post hommem exstitit; post hominem igitur actio

\* Psal. CXLIV, 8.

# A miserendi, et misericordiæ nomen. Et iterum idem im. in secundo, Ut enim, inquit, non esset medicus nium: nisi propter ægrotos, sic rursus neque misericors, fiden- neque miserator, nec alíis ejusmodi nominibus ap-

nisi propter argrotos, sic rursus neque misericors, neque miscrator, nec alíis ejusmodi nominibus appellaretur, nisi propter enni qui misericordia et miseratione indiget : sie etiam nee omnipotens esset, nisi omnis creatura ut ab eo teneretur et castodiretur, opns haberet. Et iterum in primo libro: Alia, inquit, nomina significant utile ad aliquid, nt adjutor,' protector, auxiliator, et cætera que ejusdem significationis reperiuntur : in quibus si eum qui anxilio indiget, tollas, vis quæ in ipsu nomine cernitur, vacua fuerit. Unde manifestum efficitur, posteriora esse nomina ipsa æternitate Dei, et post hominem et mentem hominis inventa esse, accidereque aliquando, ut sit ipsa nominatio supervacua si forte ope indigentem tollas. Denique per omnia demonstratum est, quemadmodum mens sicut aliarum rerum nomina adinvenit, sic etiam nomina Dei, aggressa, et-veluti materiam nacta', illa ipsa effecta et admirabilia, quæ in universo contemplatur, bæc enim insequens, et de Deo inguirens, nomina imposuit. Declarant hoc in primis qui bæc primum invenerunt, sive antiquissimum quemdam Theuthin, sive alium quempiam fuisse dicunt. Gentiles hactenus fuerunt, et in dogmatibus gentilium alci et educati, qui præterquam in divino et supra naturam mysterio nostræ humanitatis, alia Dei nomina invenerunt, et nominarunt, sicut nos hodie. Sed quia omne nomen et notio propter usum quidem a principio introducta sunt, ad aliquid vero referuntur, unde sumpta sint divina nomina, et quid ipsa per se significent, dictum est; ad quid autem rei subjectæ referantur, et quid istis nominibus sic significetur, ex his quæ sequuntur, patchit.

# CAPUT VII.

Quod sicut divina nomina ex effectis sumpta differentiam operationum repræsentant, sic ad Deum relata diversas res repræsentare non possunt.

Basilius Magnus, in epistola ad Eustathium : Omnes, inquit; notiones of nomina que Deum decent, æqualis inter se honoris sunt, quatenus significatione rei subjectze nihil differunt ; non enim ad aliam rem subjectam mentem ducit appellatio boni, et lad aliam appellatio sapientis, et potentis, et justi : quin polius quæcunque nomina dixeris, unum est quod significatur, et si Deum dicas, eumdem ostendisti, quein per reliqua nomina mente concepisti. Ex his igitur manifestum fit, quod eadem divina nomina, et eædem notiones postræ de Deo dieuntur, milanque differentia m rei subjecta ad Deum relata repræsentant, et quod nomina Dei triplicem habent causam, efficientem quidem mentem ipsam humanam; materiam, illa unde collguntur, id est, effecta; finem, Deum, ad ovem referuntur.



797

# DECAS IV. - DE INFORMAT. DIVINI NOMINIS.

CAPUT VIII.

#### Si non pessant divina nomina diversas res in Deo repræsentare, relinquitur ut solam substantiam ejus declarent, non quid est, sed quod est.

Magnus Athanasius docens (a) recte dictum esse a Patribus concilii Nicæni vocabulum homousii : Cum inquit, audimus : Ego sum, qui sum, et : In principio creavit Deus cœlum et terram, et : Audi, Israel, Dominus Deus tuus Deus unus est. et : Hæc dicit Dominus omnipotens \*\*, nihil aliud quam ipsam simplicem et beatam, et quæ comprehendi non potest, substantiam ejus qui est intelligimus. Tametsi enim, quid est, comprehendere non possumus. tamen cum audimus, Pater, et, Omnipotens, nihil alind præterquam ipsam substantiam ejus qui est, intelligimus. Et rursus idem in Apologetico pro synodo Nicæna : Si Dens est, inquit, aliud simplex, ut quidem est, cum dicimus Deum, et nominamus Patrem, nihil tanquam circa cum, sed ipsam substantiam ejus intelligimus. Et Gregorius Theologus (b) : 'O wv, id est, qui est, et Dous, magis quodammodo sunt nomina substantiæ : et ex his magis δών. Et rursus idem : Nonne Spiritus, et Ignis, o amice, et Sapientia, et Justitia, et Mens, et Verbum, et aliæ ejusmodi nominationes naturæ sunt? Et iterum idem contra Evagrium : Scd pominatio, inquit, utilis est, quæ nos propter necessitatem ad notionem corum quæ sub intelligentiam cadunt, ducit. Quidam vero dum crasse opluantur simul cum nominibus substantiam dividi, opinantur in\_C telligentiis suis, quas concipiunt, quæ sunt penitus iudigna divinis. Consentaneum vero nobis est, ut qui veritatis studiosi sumus, sclamus divinam et simplicem Dei substantiam esse impartibilem, et unius formæ. Hem Gregorius Nyssenus : Si, inquit, nomen D-i (1) personam declarat, cum tres personas dicimus, tres deos necessario dicimus : at si nomen Dei substantiam significat, cum confitemur unam substantiam sanctæ Trinitatis, unum Deum consentance putamus : siquidem nomen Dei, unius substantize nomen est. Ac magnus etiam Basilius : Ši vero, inquit, substantiam Dei lumen esse statuimus, aut vitam, aut bonum totum, id est, cum sit vita, totum lumen est, et totum bonum, vita autem consequens habet ingenitum : quomodo non est D expers compositionis, qui est secundum substantiam simplex? Idem etiam : Nomina magni Dei,

<sup>51</sup> Exod. 111; Gen. 1; Deut. vi.

A naturam indicant. Et Damascenus Theologus : Divinitas, inquit, naturam declarat, Pater autem personam. Ex quibus patefit, quod cum theologi respiciunt unde nomina Dei nobis collecta sunt, ab lis scilicet, quæ in universo mira speculamur, et ab effectis ipsis, operationem et effectionem Dei aiunt repræsentare, et non quid est, et ipsam substantiam; post hominem enim inventa sunt nomina; imo mens homana ad usum suom thæc invenit; cum autem rursus volunt per hæc nomina efferre rem significatam, et ad aliquid referimur, Deum per hæc nomina invocantes, non dividitur res subjecta. ut dividuntur notiones (expers enim partis, et individua est substantia Dei) ; idcirco affirmant se' nominibus istis hanc ipsam substantiam Dei significare, non quid est, sed quod est solum repræsentantes, sicut in aliis nominibus evenire consuevit. Cum enim forte guærinus, unde nomen avopwnou derivatum sit, et quid per se significet, affirmamus repræsentare vim τοῦ ἄνω άθρειν, id est, facultatem in sublime aspiciendi, sive avageelv & onwnev, id est, facultatem recogitandi quæ aspexit, nomine ex quadam etymologia et actione circa rem ab bumana mente excogitato. Cum autem sic rem aliquam nominatam significaverit, ad definitionem ejus, et quid est, revertimur. Aliud igitur est quid hoc nomen declaret, et aligd rursus ad quid pertineat res a nobis sic nominata : ac nomina quidem ex convento (2) inventa sunt affectionibus animæ ducibus; res vero foris quatenus unaquaque est exstiterunt. Consentance igitur in omni nomine quærimus, quis primus invenit, et unde mens hominis illud accepit : et ad quam rem carum quæ

### CAPUT IX.

extra sunt, per nomina adducimur.

Quod nomina divina ad rem ipsam, Dei scilicet substantiam relata, proprie ipsam significant, et non ver abusionem : et quod per unumquodque horum nominum Trinitatem, quæ supra quam substantia est, declaramus.

Sanctus Cyrillus in Thesauris (c) ait : Oportebat tacere, et nihil ad istorum ita fatuam argumentationem respondere. Et paulo post : Quare si quis hominem nominavit, quia homo non est hoc omnino homen, quod hominem significat, ut isti argumentantur, intelligat igitur aliud quid, et non hoc penitus, quod nomen significat : at si hoc in-

secundum modum communem significandi, natu-

ram sine proprietatibus bypostaticis significat, non prædicatur proprie de personis. Pater enim divi-

nitate et paternitate tanquain forma et proprietate

cant : et ea que sant in voce, signa sunt affectio-

(2) Hoc dicit, quia nomina ex constituto signifi-

hypostatica Pater est; et similiter in reliquis.

num quæ in anima sunt.

(c) Lib. vn. cap. 2.

Scholia S. Thomæ.

(1) Hæc vox, Deus, sicut continct personas, sic etiam significat et declarat personas, et de illis prædicatur : sed quia non solum declarat personam, sed etiam unam naturam communem non cogitatione sola, sed re, ideirco qui dicit tres personas, non die t dicit tres deos (sient qui tres homines) sed unum : deitas vero etsi continet personas, et de illis prædicatur secundum rem, tamen quia

(a) In epist. de synodis Arimini et Seleuciæ.

(b) lu secunda oratione de Theologia.

Digitized by Google

minationes ; nec aliad quid, preterquam quod per ipsa nomina significatur, intelligendum est: sic coim evanescet hareticorum amentia. Deptenstret vero aobis qui magna argumentandi facultate preditus est, non esse verbum proprium nomen Fill Dei, et contradicat Scripturis et beato Juanni, qui novit appellationem maxime decentem, et propriam Filli Dei novit esse, cum vocatur Verbum : In principio enim, inquit, erat Verbum 33. Imo et Gregorius Nysseuus : Quine, inquit, quod non proprie est, verbe solum, et per abusioneta consuetudi-

\* Joan . 1. F.

saniæ plenum est, non sunt repudiandæ propriæ no- A nis dicitur esse. Et rursus idem : Quomo lo, inquit, vere esse aliquid dicitur, quod non probatur etiam proprie esse ? Necesse est enim in quibus non estcertum proprium esse, cum nominibus oppositiscollocari ; quod enim non est proprium, impropriun penitus est. Quare com quid argumentavor non esse proprie, funditus por se non esse demonstramus. Et heatus Dionysius in secundo- cap. Bedirenis nominibus : Et hoc igitur, inquit, in alioetiam loco a nobis expensum demonstratum est, omnia nomina (1) divina Deum decentia non singnlariter, sed in tota et perfecta et integra et plena-

### Scholia.

(1) Omnia nomina divina. Ex hoc etiam loco an- B ficatam per nomen, per prius dicuntur de Den, paret, non ita esse, ut guidam putaverunt, divina pomina, secundum Dionysium, secundum causam fantum de Deo dici; at bonus, quod sit suctor louitatis ; sapiens, quod sapientin ; .et similiter in aliis : si enim sic dicerentur de Deo, clauderent in suo intellectu, ut ait sanctus Thomas, Donitatem creaturæ ; ac projude de creatura in primis dice-rentur ; quasi Dens diceretur honus et sapions af similitudinem boni, cui dat honitatem, et sapientis, cui sapientiam ; at non sic Dionysius sensit, ut nomina divina secundum causam tantum de Deo dicerentur ; sed sic, ut Deo primum attribuerentur, ut enm decent ; id est. imparticipate et essentia-liter ; cum enim dicit Scriptura : Nemo bonus, nisi solus Deus (Marc. x, 18), perinde est, ut si dicat: Nemo per se honus, id est, nemo supra ho-nitatem participatam, nisi solus Deus; sic enim intellexit et interpretatus est idem Dionysius cap. secundo, De divinis nominibus in principio, ut iam bonus et sapiens dicatur Deus, quia bonitas in eo antecellat et exsuperet omnem bonitatem creant C tam et participatam. Rursus ait idem Dionysius ibidem, nomina divina Deum decentia attribui Divinitati trium personarum automs, hoc est, non participate; igitur plene, de plenitudine enim par-ticipautur, quæcunque ex Deo participautur, ac proinde absolute, perfecte, et omnimodis, sicut ipsa divinitas est in qualibet persona ex tribus tota, perfecta, integra et plena. Hujusmodi divina nomina, quæ secundum plenitudinem, et non secundum participationem Deo redduntur, vocat Diony-sius θεοπρεπή, id est, nomina Deum decentia. Si igitur secundum causam tantum dicantur, non erunt nomina Deum decentia, quia sic dicta in se includunt. nt dixi, solum participationes creatas, ut bonus bonitatem participatam, cujus auctor bonus Deus ; sepiens sapientiam, cujus auctor sa-piens Deus ; et ad eumdem modum alia. Quare Dio- D nysio contradicit et repugnat, qui dicit, nomina divina secundum Dionysium secundum causam tantum dici de Deo; sic enim dicta, non sunt Deum decentia, ac proinde sic accepta, non sunt divina nomina. Dionysio autem auctore nomina divina Deum decentia absolute, perfecte, integre et pleue, id est, exsuperanter et eminenter Deo conveniunt. Ex his igitur patet, utrumque verum csse: operationem divina nomina proprie repræsentare, non divinam naturam, quanilo materiam corum consideramus, et unde nobis hæc compa-. rata et collecta sunt ; ac rursus etiam substantiam Dei proprie significare, quaudo ad ipsam-rem sub-jectam ex ipso nomine deducimur. Utromque horum in nominibus quæ de Deo dicuntur, novit cliam sanctos Thomas, p. 1, q 13 art. 6, h.s. verbis : Dicendum est, quod quantum ad rem signi-

quam de creaturis; quia a Deo hujusmodi perfctiones in creaturas manant; sed quantum ad impositionem nominis per prius a nubis imponuntur creaturis, quas prius cognoscimus ; unde et modum significandi habent, qui competit creaturis. Quod sanctus Thomas dixit : Quantum ad impositionem nominis, per prims a nobis imponuatur creaturis, dixit hic auctor Cyparissiotus, proprie operationem nomina divina significare.quando materiam conum consideramus, unde collecta sunt : materiam enim corum unde collecta sunt, consideramus, quando consideramus creaturas, que perfectiones Dei participatas, et a Deo effertas habent, quibus perfectionibus participatis proprie significandis hæe nomina a nobis imposita sun'; verum tamen sic prius, et proprie hæc nomina comptionen id est profestiones a Deo estatu operatione:n, id est, perfectiones a Deo creatas significare, cum ipsa creaturis imponimus, et non proprie et absolute sic de Deo dici, sed secundum causam, hoc non prohibet quiu alia ratione proprie cliam et absolute de en dicantur, et nou operationem sive causam significent, sed potius ipsam substantiam Dei. thuc pertinet locus Gregoril Nysseni citatus, et locus Cyrilli ; qui ut melius intelligatur, repetendus est integre; sic caim ait Cyrillus : Estisue, inquiunt hæretici, sic indocti, ut imposita vocabula rebus non alia esse contendatis, quam res ipsæ sint ? Ecce cælum opus Dei præcipuum est, et nomen ejus longe aliud ; nec enim res præcipus csi, præteres cœlum ipsum res visibilis est, vocabulum vero suum non visui, sed auditui subjicitur; Filus ergo Dei Verbum di-citur, neque tamen ita Verbum est, ut multi intellignnt, sed aliud quid naturaliter quam verbum. Respondet Cyrillus : Tacere oportebat, et nihil ad hujusmodi rationes respondere, et tamen ne simpliciores ab istis seducantur tacure non possumus. Dicimus igitur, vocabula rebus imposita ipsas rerum essentias significare, etiam si alta sunt preter ipsas: homo enim, verbi gratia (vox ista dico) sliud est quamipse homo, et tamen rem ips m subjectam verbo significat; nam si non significaretipsum hominem, hoc nomine audito, non intelligeretur homo, sed alind quidpiam, quod stultissimum est; non ergo aliud intelligere debenus, quam quod per vocabulu n significatur; et ita insania hæreticorum evanescit. Aut demonstret nobis Enomius non esse proprium vocabulum filti Dei Verbum. Et paulo post, cap. 3 : Ad bæc, Verbum in Scriptura Filius appellatur, et prolationen vocis acutus homo Enomius intelligii, ignorans ex nostra consuctudine vocabulum esse sumptum; loquitur enim Pater ineffabiliter ad Filium ; haort enim Filius naturaliter perfectam voluntatis pa-terne cognitionem, nec exspectat verbain, cuin

870

Digitized by Google

divinitate a sanctis Scripturis laudati, et ipsa omaia A nibus : Hoc igitur cum scirent theologi, Doum lauimparticipate, absolute, sine observatione ullius differentia, universe, ad omnem universitatem ex toto perfecte, et totius divinitatis referri : siquidem, ut in divinis divinarum personarum informationibés mémiétées, nisi quis de tota divinitate dicat distant else hoc nomen, audet file quidem divisitatem, que supra quam una et simplex est, distrabere et vituperare. Ex his igitur patet, utrumque verum esse, operationem divina nomina proprie repræsentare, et non naturam divinam, quando materiam corum consideramus, et unde nobis hæc comparata et collecta sunt : ac rursus etiam substantiam Bei proprie significare, quod est, non antem quid est, quando ex unoquoque nomine ad ipsam rem subjectam deducimur; el per ea nomina G Trinkatem beatam, et supra substantiam invocamuś.

### CAPUT X.

Quad idem ipse unus Deus qualenus quid est secundum naturam, nomine apud nos penilus caret: rursus vero multorum nominum idem et unus efficitur, quia solum ex iis que produxit, cognosoi polest.

Nagnus Dionysius, capite primo De divinis nomi-

<sup>39</sup> Gen. xxx11, 29; Judic. x111, 18. <sup>34</sup> Philipp. 11, 9, 10. <sup>38</sup> Exod. 111, 14.

#### Scholia.

ipse sit Verbum Dei, Quando igitur aliquid de Deo vocabulo verbi nominantur, quæ non subsistunt, ut voces scilicet. Ilac ipsa ratione (ait Cyrillus) Dei etiam vocabulum non sufficiat ad significandum ipsum Deum; multi enim alii quamvis dii non sint, sic tamen appellantur, sicut scriptum est : Ego dixi, Dii estis (Pssl. txxx, 6). Iliud etiam poterit quispiam dicere, quoniam bonus, sanctus, cæteraque hujusmodi de hominibus quoque per participationem veri boni, et veri sancti dicuntur, non proprie de Deo ista dici; quod si multa nomina Deo et creaturis communia sunt, et tamen de ipso solo secundum naturam dicuntur. quid prohibebit Verbum etiam proprie Filium Dei appellari, et hoc vocabulo maxime ipsum esse Filii, prout homines percipere possuni, significari? quamvis multa quoque ilia verba sint abusive, eteper imitationem veri Verbi appellata. Hactenus I Cyrillus. Ex his ergo colligitur, cum hujasmodi nomina divina de creaturis quas prius cognosci-mus, et prius nominamus, dicuntur, habere ea nodum significandi qui competit creaturis, sicut ant S. Thomas, et secundum nostram constietudi-nem proprie significare, ut ait hic auctor, operationem sive effectum participatum, ut bonus boni-tatem creatam, sapiens sapientiam item creatam, et simi iter in reliquis nominibus significantibus hujusmodi perfectiones participatas ; et ut sic, non dicuntur proprie de Deo, quia Deus est supra ista, supra bonum, supra supientem ; cum vero de Deo proprie dicuntur, essentiam ejus significare, et secundum naturam dici, et uicia de creaturis quoad rem significatam non proprie, sed per abu-sum verbi, et per imitationem et similitudinem quandam diei ; at me ita quie sent communia Deo et creatu, is nomina, quoad rems significatam vere

dant et tanquam nomine carentem, et ab omni nomine, tanquam nomine carentem, ut cum aiunt, Deum ipsum in una ex mysticis visionibus symbolicæ apparitionis Dei increpasse cum qui dixorat : Quod estnomen num? et tanquam ab omni divino nomine abducentem dixisse : Quare interrogas de meo nomine ? et hoc est admirabile 20. Annon est hoc vere nomen admirabile, nomen dico, quod est 🔩 supra omne nomen, quod caret nomine, quod est coflocatum super some nomen, quod usminatar sive in hoc sæculo, sive in futuro \*\*? Multorum vero nonsinum faciunt, ut com ipsum Deum introducunt dicentent : Ego sum qui sum 35 : vita, lux, Deus, veritas (1) : et cum sapientés ipsum Deum ommuns effectorem ab omnibus effectis landant; at bonum, ut pulchrom, ut sopientem, ut dilectum, ut Deum deorum, at Doutinam dominorum, nt Sancium sanciorum, ut æternum, ut eum qui est, et ut auctorem sæculorum, et largitorem vitæ, et sapleutiam, ut mentenn, ut Verbum, ut cognitorem, ut superlate habentem omnes thesauros omnis scientize; ut potentiam, ut potentem; ut Regem rdgam, ut antiquum dierum, ut non senescentemi,

ipse sit Verbum Dei. Quande igitur anquiu u coor bumano mere dicitur, qui audit, non humano more, sed spiritualiter divina intelligat. Sed non p sufficit (inquit Eunomius) vecabulur Verbi ad simileandum verum Filium; non enim manifestari imposita sunt, imposita enim sunt prius ad siguiet proprie, id est, essentialiter et per se, dicuntur An posita sunt, imposita enim sunt prins ad sigui-facandas perfectiones participatas, quas a Deo in creaturis effectas cognoscimus, ex quibus ad cu-gnoscendas utcunque possunus perfectiones essen-tiales Dei deducinur, sicut scriptum est: Invisi-bilia Dei per ca quæ facta sunt, intellecta conspi-ciuntur (flom. 1, 20). (1) [S. Thom.] Via et veritas. Joan. 14. Lux. Joan. 8. Deue Frod au Ut bonum Luc Suit Unulchram.

Deus. Exod. 111 Ut bonum. Luc. xvi I. Ui pulchram. Cant. 1. Ut sapientem. Job, 1x. Ut dilectum. Cant.v. Ut Deum deorum. Psal. xLix. Ut Dominum dominorum. Apoc. xvii. Ut sancium sanctorum. Dan. ix. Ut aternum. Baruch. iv. Ut eum gui est. Evod. iit et Job. xiv. Ul auctorem sæculorum. Eccli. xxiv. Ut vitæ largitorem. Act. xv11. Ut sapientiam. I Cor. 1. Ut mentem. Isa. xiv, et Rom. xi. Quis cognovit sensum Domini? Græce est, vouv, id est, mentem. Ut verbum. Osee. 1: Verbum Domini qued factum est ad Osee, et Joel. 1: Verbum Domini qued factum est ad Joel; et similiter in aliis prophetis, quo l ut Cyrillus in commentariis in Osee cap. 1. ait, nibil aliud significat quam cognitionem futurorum instar luminis illustrasse mentem ejus prophetæ, ad quem factum est verbum Domini, id est, sanctæ Trinitatis. Quod autem ejusmodi revelatio non lingua ac verbis more nostro deret in prophetis, doet (inquit idem Cyrillus ibidem) Paulus cum ait (1 Cor.xin): An experimentum quæritis eins qui in me loquitur Christus? Ut cognitorem, II Tum. 11, et Dan. X11. Ut superlate, sive exsuperanter habeatem omnes thesauros omnis scientiæ. Coloss. 11. Ut potentiam. 1 Cor. 1, ubi interpres virtutem vocat. Ut potentem. Psal. XXIII. Ut regem regum. Apoc. XIX. Ut antiquum dierum. Dan. vii. Ul non senescentem. Ps. ci. Ut immutabilem. Jacob. 1. Ut salutem. Matth. 1. Ipse enim, inquit, salvum faciet populum suum a percatis corum, a salute enim dicitur Deus Salvator. Ut ju-

Digitized by Google

8)

8A2

ctificationem, ut redemptionem, ut magnitudine omnia superantem ; et ut in aura tenui. Atqui et in mentibus cum esse dicunt, et in animis ; et corporibus, et in cœlo, et in terra, et simul in codem eundem, in mundo, circa mundum, supra mundum, supra cœlum, supra substantiam, solem, stellam, ignem, aquam, spiritum, rorem, nubem, per se lapidem, petram, omnia quæ sunt, et nikil eorum quæ sunt. Sic igitur ei qui omnium rerum causa est, et supra omnia, congruit carere nomine; et congruunt rursus omnia rerum omnium nomina, ut sit perfecte regnum universitatis rerum, et circa ipsum sint omnia, ex ipso tanquam ex causa, principio, et fine cuncta pendeant, et ipse sit, ut ait Scriptura 24, omnia in omnibus. Ex his igitur B manifestum fit, esse ipsum unum Deum tum nullius nominis, tum multorum; nullius quidem, quoad quid est, multorum vero, quatenus ex iis quæ fecit, probatur esse; non discrepat quod ex demonstratis sequitur : verum enim est quod humana mens nomina Dei adiavenit, utens vice materiæ rebus miris, quas in universo speculatur et contemplatur ; et ideirco ad unam rem subjectam, ad ipsum scilicet Deum se ipsa deducens, ad informationem ejus rei quam quærit, revocatur. Ut igitur hæc sommatim repetamus, et secundum expositionem materiarum retractemus, primum demonstratum est, quemadmodum mens hominis nomina Dei excogitavit : et ob hanc causam hæc de nominibus Dei G tractatio vonth vocatur, id est, ad intelligentiam pertinens; secundo, demonstratum est Deum ab effectis laudari : tertio, quæ sunt effecta, et quæ e )rum materia : posteo quærebatur, quomodo Deus ab effectis nominatur, et non abiis quæ sunt naturze ejus : hac autem dubitatione soluta, quinto capite quæstio ac dubitatio erat, quare Deus mul-

<sup>36</sup> I Cor. XIII, 28.

stitiam, ut sanctificationem, ut redemptionem. 1 Cor. ). Ut magnitudine omnia superantem. I'sal. xciv. Et ut in aura tenui. III Reg. xix. Atqui et in mentibus enm esse dicunt. Ephes. m. Mentes enim vocal ibi Paulus corda. Et in animis. Sap. vn. Et in animas, inquit, sanctas se transfert. Et in corporibut. I Cor. vi, et 1 Thessal. v : Ut integer spiritus vesier, et anima, et corpus sine querela servetur; hoc autem fit habitante Deo in mente, et in anima, et corpore; mentem vocavit bic Paulus spiritum; et ll Cor. vi: Et inhabitabo in illis, scilicet in mentibus, et animis, et corporibus. Et in ecolo, et in terra. Hier. xxiii. Et simut in eodem cumdem. Hoc exponit idem Dionysius cap. 1x de magno, et parvo, et codem, etc. In mundo. Joan. 1: Circa mundum. Eccli XL111. Super mundum. Isa. LXVI. Supra cœlum et supra substantiam. Ps. exti. Sup. r codos gioria ejus. Solem. Malach. Iv. Sieliam. Apoc. ulumo.

804 et immutabilem, 'ut salutem, ut justitiam, ut san- A torum nominum efficitur nobis, et eum non pauce nominibus invocamus ; deinde cognito rursus nostro usu multiplici et vario nominandi Deum, et concessa multitudine nominum, ad sextum caput deducimor, rursus dubitantes, an ex æternitate nomina Deo tribuantur ; postquam vero audivimus post res ipsas inventa esse nomina, et post hominem imposita fuisse, ad contemplandum que sunt septimi capitis, occurrimus; qued scilicet sicut varietate nominum varietatem operationum reprzsentamus : sic nominibus variis ad Deum relatis non possumus varietatem rerum subjectarum intelligere; ostenso autem multa dici de uno subjecto, necessario sequebatur octavum caput, noa esse scilicet aliud subjectum in Deo, nisi divinam et beatam substantiam ejus, quam nono loco proprie nominari didicimus, non quid est, curiose inquirences, sed quod est tantum ; ad imponendum finem decadi sequebatur decimum caput, in quo conclusum est ex demonstratis, eumdem et unum Deum carere nobis nomine, et esse nobis multorum nominum : illud quidem, id est, carere prorsus nomine, quatenus quid est, hoc vero, quatenus solum est ; sic enim infinitis nominibus ex iis quæ produxit, appellatur. Nihil itaque eorum quæ scire hic opus erat, theologi reliquerunt : recteque inscripta est decas, De informatione divini nominis; non chim proprietates divinorum nominum enumerantes, materiariam expositionem earum a theologis traditam ordinabamus ; dicemus enim deinceps de cis breviter et contracte quoad fieri poterit. Quot autem modis divinum nomen tractatur, superius ostendimus, tripliciter cos partiti, informationem nominum, et unde sumpta sunt, et ad quid ista nomina nos adducant et perficiant; catera alia accommodate ad ista quæ quærebauus,

# Scholia.

inciderunt.

Jgnem, Deut. Iv. Aquam. Joan. VII. Spiritum. Joan. IV. Rorem. Osee. XIV. Nubern. Osce. VI. Per se lapidem autohillov. Ps. LXXX. Esse enim fundamentum propriæ virtutis, et per se, Christo convenit proper divinitatem, quæ una et eadem est in tribus personis, quæ fecit in ipso Christo, suarmo lapide angulari, utraque unum cui convenit esse autólitov. Petrum. ICor. x. Est igitur B. Petrus (ut abique hæreticis nostri temporis occurramus ) petra Eccles:æ, ut Evangelium testatur ; non tamen est autoλιθος, nec αυτοπέτρπ, id est, per se lapis, vel per se petra; neque si unquam in Scriptura vocatur, ut Christus Deus noster, qui sic est autoliuchio;, id est, per se fundamentum, præter quod per se fundamentum aliud nemo potest ponere, sicut Apostolus ait : de hoc enim per se fundamentum loquitur.



:805

### CAPUT I.

# Que sint in singulis proprietatibus divinorum nominum observanda.

Magnus Dionysius cap. quinto, De divinis nominibus : Tantum, inquit, -commentabimur, quantum propositi ratio postulat ; non enim propositum est substantia quæ est supra quam substantfa, catenus aperire et declarare, quatenus est supra quam substantia (hoc enim dici non potest, et ignetum est, et penitus expromi non potest, et ipsam copulationem (1) mentis superat), sed potius propositum est laudare substantize deificae, et quæ omnis substantiæ principium est, in universa quæ sunt emanationem substantiarum effectricem : siguidem nomen boni de Deo declarat omnes emanationes auctoris omnium., et porrigitur (2) hæc nominatio B Dei a bono tum ad ca quæ sunt, tum ad ca quæ non sunt; estque supra ea quæ sunt, et supra ca quæ non sunt, nomen vero vitæ de Deo ad omnia viventia tenditur, et supra viventia est, nominatio Dei a sapientia porrigitur ad omnia quæ intelligunt (3), que ratiocinantur (4), que sentiunt (5); et supra omnia ista est. Has igitur Dei nominationes, que providentias Dei aperiunt, propositum est celebrare; non enim tractatio nostra promittit enodare et aperire bonitatem Dei, guæ supra substantiam est, neque substantiam et sapientiam divinitatis, quæ est supra quam substantia, et quæ est supra quam locata supra omnem bonitatem et divinitatem et subsjantiam et vitam et sapientiam, quæ est, sicut c ait Scriptura, in abscondito se \*; quin potius providentiam patefactam, bonorum effectricem, bonitatem excellentissimam, et bonorum omnium causam laudilus celebrat ; et exsistentem et vitam et sa-

' 16. Job xxvin, 41, 13.

(1) Et ipsam copulationem, id est, excedit ipsam copulationem intellectus beatorum, qui essentiam bei vident per copulationem sui intellectus cum ipsa bei essentia ; quanvis euim videant ipsum b. um, non tamen est tanta perfectio visionis, quanta e t perfectio ipsins esse divini, et quanta est perfectio visionis, qua Dens se videt, ex S. Thomas.

(2) Porrigi ur hac nominatio Dei a bono, tum ad eaquæ suni, tum ad ea quæ non sunt, et est supra ea. Vocare solet Dionysius, ut sanctus Maximus notavil, ca qua sunt expertia materize ; qua vero materiam habent, vocat que non sunt, propier internon sunt, quia Deus vocat ea quæ non sunt lanquam ea quæ sunt ; participatio enim boni est posse esse, ut ait sanctus Thomas : aut porrigitur ad ea que non sont, quia non esse bonum est, cum con-I mplamur illud in Deo, qui est supra omne quod est, ut bonum est non esse sapientem, sanctum, et ala hujusmodi, qualta in creaturis cognoscinus, quod Deo convenit, a quo hac removentur, ut ait sanctus Thomas non propter defectum, sed propter excessum, aut esse supra ca quæ sunt, et quæ non sunt, significat esse loco incircum-criptum, id est, esse ubique, ex sancio Maxino.

A pientiam substantiæ et vitæ effectricem, et causam quæ sapientiam tribuit ils quæ substantiom ef vitam et mentem et rationem et sensus participant, non dicit hæc nostra tractatio aliud esse bonum (6). et aliud exsistens, aliudque vitam, vel sapientiam neque multas causas, et alias aliorum effectrices divinitates, superiores et inferiores; sed unius Dei universas bonas emanationes, et nominationes Dei a nobis laudatas, atque unam qui- ? dem esse quæ totam providentiam unius Dei declarat; alias vero magis et minus generales providentias patefaciunt. Ex quibus fit manifestum, efferre, id est, expromere, et subliliter enarrare, quatenus naturam et sedem ac fundamentum habet substantia quæ est supra quam substantia, omnino dici non potest, nec intelligi, superatque silentium illud, quod nobis per plenam ex omni parte ignorantiam et reticentiam advenit. Non est igitur nunc pobis sermo de ea, nec propositum est nol·is explicare, bouitas supra substantiam, quomodo secundum se sit substantia, vel vita, vel sapieutia, et alia omnia, quæ Deus noster secundum se esse creditur, quin pouus nominationem Dri, quæ illa quæ sunt circa ipsum, declarat, dico esse ordinem rerum, et providentiam, et aptam universi dispositionem. Hoc igitur est nobis in hac tractatione propositum, laudare Deum ab emauatione ejus ad omnia omnium rerum effectrice et deilica ; externa enim providentiæ Dei erga nos, et emanationes in iis quæ produxit, efficiuntur, et emonatio, sive providentia effectrix substantiæ, dicitur ipsa effectio substantize effectrix bonitatis, ipsa honorum effectio. Osaoxixh xal Osaoxla principium deilicationis, sicut mors beapying laudatur, id est,

### Scholia.

(3) Quæ intelligunt. Nonine intelligentium comprenendit angelos et animas, et licet animas solet bionysius vocare vorpåç, id est, intelligentes, cum cas distinguit ab angelis, quos vocare solet vontà, id est, intellectilia, quia habent angeli infra se a quibus intelligantur, nempe animas; animæ vero non habent : nunc tamen, ut dixi, communi nomine intelligentes vocat tum angelos tum animas, quia tum angeli tum animæ intelligunt Deum, et intelligendo beum al eum se convertunt.

vil, ca que sunt expertia materize; que vero materiam habent, vocat que non sunt, propier internum. Porrigiur cliam nomen boni ad ca que D conversionem ad phantasmata, non autem sepanon sunt, quia Deus vocat ea que non sunt lan-

( $\xi$ ) Quæ sentiunt. Animalia, quæ non participant rationem, quæ sapientiam Dei in in suis a natura insitis conatibus participant, ut beatus Basilius in Hexaemero docet, non dicit aliud.

(6) Esse bonum. Hec dicit non etiese, sed ut reprehendat cos philosophos, et Simonem Magum, qui ponebant deos χοσμοποιούς, id est opifices partiom mundi, majores et valentiores majorum creaturarum; et intirmiores infirmiorum, secundum gradus suos descendentes in opificio suo usque ad materiam, ex S. Maximo.

ļ



quæ facta est principium deificationi : et corpus A existimemus fleri superlationem in sui ipsius boniζωαρχικόν et θεοδόχον, id est, quod dedit principium vitæ, et Deum recepit (a). A Providentia igitur bonorum effectrice in creaturis ostensa oportet laudare bonitatem superlatam, et omnium bonorum cansam, ipsum inquam Beum ; demonstratum enim est, quam naturant habeat Deus, non solum nos, sed nec angelos posse attingere : quatenus vero omnia ex nihilo fecit, a nobis laudandus est. Quare in singulis divinorum nominum proprietatibus oportet attendere ortus rerum universi, et emanationes circa cas, et inde Dei laudes ducere el celebrare, el exquirere quam proprietatem unaquæque nominatio Dei sortita sit, quæ autem sit bonitus Dei, aut substantia, aut vita, vel sapientia, B vel alia secundum naturant ejus, funditus cavendom est ut inquiramus : quærere enim ut exprimamus substantiam Dei, perinde est m si velinns exprimere ejus vitam, vel sapientiam, vel potentham, vel bonitatem. Restat igitur, ut laudetar Beas avita, quam produxit, et a sapientia similiter, non autem a vita, aut a sapientia, quæ est ipse Deus. Adhuc ex his liquet, quandoquiden postea audituri sumus principia, et participationes, et per se participationes, et sigillatim, per se vitam, per se sapientiam, per se essentiam, queradmodum Dionysius admonent et præmuniens, Oportet, inquit, observare in hujus most nominationibus non esse existimandum aliud esse bonum, et alind exsistens, et alind vitam, vel C imo substantia boni ipso Deus est, sicut lumen est sapientiam, neque multas esse causas, neque alias divinitates alias producentes, superiores, et inferiores, sed unius Dei totas emanationes bonas secundum nomina Dei a nobis laudata, atque unum quidem, quod universam providentiam unius Dei der larat. nempe nomen boni, alia autem nomina emanationes magis aut minus generales, sicut ipsa progressio tractandi declarabit. lloc præterea observandum est, cum audiemus bonitatem supra omnem bonitatem, et divinitatem supra divinitatem, ne

(1) Essentiam divinam. Divinitatis originem divit. in creaturis scilicet, quia Dens est auctor divinitatis in cunctis hominibus et angelis, qui Deum imitantur, et ei sint les flunt, de quibus scriptum est : D Ego dixi, Vos dii estis (Psal. 1xxx1, 6), unde divinitatem deificam, et Deum deilicum frequenter vertimus, quod Dienysius Beapylav et UnapEin Beapxixhy dieit, sicut lumen substantia.

(2) Selis. Non significat lumen esse formam substantialem solis (uon enim substantia, sed quafitas est lumen), sed quia natura solis, qui est corpus huminosum, non consistit sine humine, dicit substantiam ejus esse, id est, consequi naturaliter formam substantialem solis, sicut calor est substantia-Tis igni, id est naturaliter consequens formam substantialem ignis. Hunc igitur locum interpretans sanctus Maximus : Nemo, inquit, suspicetur, judicare Dionysium de Deo omnino ad exemplum solis ; quin potius sic intelligendum est, sicut sol, cum non sit aliud præterquam lumen, non habet lumen adventi-

(a) Sumptum est ex Dionysio c. 3 de divinis nominibus.

tatem et divinitatem ; alienissimum entm a ratione est, arbitrari esse Deum se ipso superiorem, quin potius, ut sanctus Maximus Dionysil verba exposuit, Nota, inquieus, recte hic dici bonifatem supra omnem bonitatem et divinitatem : inferiores igitar divinitates inteflige angelorum, et hominum justorum; et in universum observare debemus, ut rursus Dionysius dixit, altenum a ratione et absurdum esse existimare non attendere vim propositi, sed voces tantum ; hoc enim non esse proprium corum qui divina volunt intelligere, sed qui solos sonitus percipiunt, et hos quidem extra aurescoutinent, nec in cas penetrare sinunt.

#### CAPUT II.

# De bonitate et pulchro; et ubi copulantur, et in quibus discernantur, et quæ eorum proprietas.

Dionysius, capite quatto, De diefnis nominibus, Age, inquit, ad ipswm nomen boni progrediamar quod exempte ab omnibus, divinitati supra divinitatem attribunnt theologi, vocantes, ut arbitror, bonitatem ipsam essentiam divinam (1), divinitatis scilicet creatæ originem : et quia sic essentia sua bonus est Deus, ut tampuam substantiate bonum honitatem in omnia porrigat. Quem locum adnotans Maximus, Substantiale, fuquit, bonum vocat ipsum Deum ; et paulo post : Deus, inquit, bonum habet non ex accidenti tanquam qualitatem quamdam, sicut nos habemus virtutes; quin substantia solis (2). Idem Dionysius quarto cap. De divinis nominibus : Hoc, inquir, bonum landator a sacris theologis ut putchrum, et ut pulchritudo, et at dilectio, et at difectorm, et quæcunque alia sunt divina nomina, quibus ipse speciosus decor, et effector pulchritudinis decenter nominatur. Pulchrum autem, et pulchritude noa sunt distinguenda in causa quæ universa in uno complexa est; hæc enim in omnibus rebus in participationes et in participantia dividentes, pulchrum

# Scholia.

tium et conjunctum, quod vocatur accidens, neque tanquani sit animal, velut præditus anima, voluntate benelaciendi intus tumen accipit, et in omnia d spertit (potius enim contra, neque animatus est, neque voluntatem benefaciendi habet; caret enim ratione, nec aliunde lunien accipit; est enim hoc ipsuma lumen, et illuminat), sic in Deo intelligere oportet, quod Deus scilicet non habet bonum conjunctum tanquam qualitatem quandam, sieut nos habemus virtutes, quin potins substantia ipsius boni ipse Deus est, sicut lumen substantia solis; et tanquam qui est idipsum bonum, fulgorem bonitatis in omnia porrigit. Hactenus S. Maximus, qui cum ait lumen, quod alioqui qualitas est, substantiam solis esse, nore philosophorum loquitur, qui proprietatem naturæ alicujus ad eam categoriam referent, ad quain natura illa pertinet : ut idem sauctus Maximus in Divinis neminibus no-Lavit.

JOOGle

# DECAS V. - DE PROPRIETATIBUS DIVIN. NOMIN.

pulchritudinem vero participationem cause omnia pulchra efficientis. Que in loco ait sanctus Maximus: Pulcher dicitur Deus in Cantico canticorum 37, et David ; Speciosus forma pror filiis hominum 33. Dicitur autom pulchrum et pulchritudo, quia disunguitur is robus in participantia et participata, in Deo autem non sig : xaids namque, id est, pulcher dicitur, et quia tribuit omnibus puichritudinem, et quia omnia ad se zadaï, id est, vocat ; rursus xaldy ing dal by, id est, pulchrum tamquam semper exsistens, secundum Græci nominis etymologiam, utpote nunquan decrescens, nec augettens. Ibidem etiam Dionysius : Quamobrem idem est pulchrum atque bonum, quoniam omnia secundum omnem c**aus**am pulchrum et bonum appe- <sup>B</sup> tunt (3) : et nihil est in rerum pature, quia pulchrum et bonum participet : audebo etiam hoc dicere, quod non est, pulchrum et bonum participare, tunc enim est ipsum, pulchrum et bouum, quando in Des laudatur supra substantiam auferendo omnia (4). Quod autom idem est pulchrum atque bonum in Dep, qui est supra substantiam; et quod hee que substantiam Dei, que est origo deilicationis, declarant, ad ipsum per divina nomina pulchri et bonipertinent : et quod ad ea quæ in Deo sunt, non distinguontur in participationes et participais, liquet ex consonsu theologorum. In quibus autem distinguitur bouitas, et per ipsam pulchrum, et auod in creatura distinguastur, et que ipsorum C somisum proprietas, ex his manifestum sit. Synodus contra Manichæos ab episcopo Caron habi-12 quæ in Panariis fertur, ait: Bonum in Deo substantia est, iu eseaturis autem accidens. Et idem ibidem : Bonitas enini, quæ in universo cersitur, intensionem et remissionem ut accidens recipit. El Diauysias capite decimo terrio De divinis nominibus, Noc ipsum, inquit, nomen bonitatis divinitati tanquam aptum accommodamus, sod desiderio aliquid intelligendi et dicendi de natura illa arcana et ineffabili, quod est omnium nominum maxime venerabile, ipsi primum consecramus. Ubi sauctus Maximus : Ob hanc causaon, inqui, nomen boni aut pulchri non proprie accomtiam supering dictum reportes, quia hac passio-

" Cant. 1, 15, " Psal. xliv, 3.

guidem dicimus, qued pulchritudinis particeps esi ; A nes et accidentia in rebus censentur, quod in Deo non ita est, qui omnia antecellit. Rursus idem : Desiderio intelligendi et dicendi aliquid de Deo nomen boni Theologi Deo attribuerunt, proprie enim Deus est supra quam bonus, et supraquam sub stantia, bonitas autem nomen est venerationis. Item idem incumbens in ea quæ sunt in quarto capite de eisdem divinis nominibus : Bonum, inquit, et pulchrum, quod in omnibus inest, non est illud primum pulchrum et bonum omnium, cojus participatione omnia sunt pulchra et bona, quod enim est in rebus pulchrum et bonum, non est substantia, neque genus substantiæ, sed accidens, quod habet similitudinem aliquantulum cunjunctam. Ex quibus patefit, quemadinodum bonitas et ipsum pulchrum in Deo copulantur ; et idem est bonum atque pulchrum, extra Deum vero, et in creaturis ejus discreta sunt, passionesque, et accidentia qu. merantur. Etiam proprietatem horum intelligemus, si quæ dicit summus theologus Dionysius advertimus : Boni enim, inquit, nomeu, quod universas emanationes auctoris omnium declarat in ea quæ sunt, et quæ non sunt, tenditur et porrigitur ; et supra omnia quæ sunt, et quæ non sunt est : si autem bonum idipsym cum pulchro est, communem omnino cum eo proprietatem habebit; eritque proprietas pulchri tendi in ea que suat, et quæ non sunt, propter pulchrum enim et bonum cuncta producta sunt, imo propter lize ipsa, pulchrum dico et bonum, item ea quæ non sunt, non sunt products, quoniam upps sol propter bonum et pulchrum factus est, et slier sol qui non est, propter bonum item et pulchrum non est factus : itaque duo non sunt facti propter eamdem bonitatem et pulchritudinem. Si enim unum solem in ardore ferre non possumus, si duo essent, quis non combustus remaneret ? Propter bonitatem igitur et pulchritudinem eliam quod non est, non est factum. Simul demonstratum est, omnia nomina in Deo non dividi in participationes et participata : extra Deum autem, cum agitur de emanationibus, tuno et participationes, et passiones, et accidentia reputantur : sicut motus in mobilibus, et operatio-

nes in effectis; nec qua talia sunt, substantia Biodatur Deo, quia hæc in rebus reperiuntur : sie B dicuntur, quia ut antea demonstratum est, tune / sunt, cum fiunt.

(3) Omnia secundum omnem causam pulchrum et bonum appelunt. Quia Deus est causa omninw effectrix, qui cum omnibus bonitatem et pulchritudinem suam communicat, et quia finis omnium, omnia enim facta sunt, ut divinam bonitatem et pulchritudinem, ut quidque potest, imitentur. Est præterea causa exemplaris Deus, quia omuia prinsquam fierent, et inter se distinguerentur, in ipso erant, et secundum rationes et exemplaria omnium que in se habebat, omnia facta et discreta sunt.

(4) Quando in Deo laudatur supra substantiam PATROL, GR: CLII.

#### Scholia.

auferendo omnia. Exponit quando quod non est. participat pulchrum et bonum, guando scilicet aliquis dicit : Hoc non est Deus, nec illud, sed est supra hæc ; hoc igitur non esse, ablatio inquam omnium, sive negatio participat pulchrum et bonum, quatenus Deus dicitur non esse. Potest ctiam dici hic non esse materia ut dici solet a Dionysio, quatemus expers est pulchræ formæ, potest item dici non esse malum, ut etiam alias dicitur, et hoc etiam participat bonum, quia fit propter aliquid, quod pulchrum et bonum videtur. Ex S. Maximo, et ex Pachymero.

# CAPUT III.

De amore, et dilectione, et quæ eorum proprietas.

Magnus Dionysius capite quarto De divinis nominibus : Audiant, inquit, illa, qui nomen amoris criminantur : Ama illam et custodiet te : sepi illam, et extollet te : honora eam, ut complectatur re "; et quæcunque alia in amatoriis de Deo sermonibus celebrantur. Atqui visum est quibusdam nostris sacrarum Scripturarum tractatoribus, nomen amoris divinius esse quam nomen dilectionis. Scribit enim divinus Ignatius : Meus amor crucifixus est. Et in ils quæ aditum ad Scripturas præparant (1), invenies quemdam de divina sapientia aientem : Amator pulchritudinis ejus factus sum 40. Quare ne propter hoe nomen amoris metuamus : nec ullus de hoc nomine sermo nos moveat, aut B divinus amor exstaticus, qui non sinit esse suo terreat, mihi enim videntur theologi existimasse quigem commune nomen esse amoris et dilectionis, sed attribuisse divinis Scripturis verum amorem propter hujusmodi hominum turpem mentis anticipationem. Cum enim verus amor non a nobis solum, sed ab ipsis sanctis Scripturis, ut Deum decet, laudetur, vulgus hominum, cum non percepisset illud unum, quod divinum nomen amoris

\* Prov. 1v, 6. \* Sap. vill, 2. \* Galat. 11, 20.

(1) Et in iis quæ aditum ad Scripturas præparant. Divinam Scripturam Salomonis, ut ait sanctus Maximus, intelligit; unde scriptum est illud : Factus sum amator pulchritudinis illius, Sap. vin. Ex C quo patet falsum esse quod quidam scripserunt, Philonem esse auctorem libri Sapientiæ, qui tune, cum Dionysius hæc scripsit, nondum habere-tur inter canonicas Scripturas, cum plane hoc loco Dionysius in Scripturis divinis numerare videatur, quas προεισαγωγάς, id est, ut ver-hum de verbo exprimamus, antegredientes ins troductiones Scripturarum vocat; et rursus paulo post Scripturas sacras Græce, τὰ λόγ:α vocat, in quibus nomen amoris reperitur; reperitur autem etiam in Sapientia, unde idem Dionysius auctoritatem produxerat, Sap. viii. Explicandum vero est, quare libros Salomonis vocavit Dionysius προεισαywyaç, quod quidem ex ipso intelligere licet, cum libros Scripturæ sanctæ Veteris et Novi testamenti ex significatione ac notatione argumentorum cujusque libri designat in Ecclesiastica llierarc. cap. De communione, sic enim ait : Aut exponit Scriptura præcepta de actionibus vitæ; libros morales Salomonis Proverbiorum, Ecclesiastes, et Sapientize D Hactenus Theod. et librum Sapientize Sirach, qui Ecclesiasticus vo-catur, intellezit, bis adjunxit : Aut cantica divino-cus Maximus q rum amorum, et divinas imagines; Cantica canticorum intellexit, quæ sunt per symbola et ima-gines scripta ab eodem Salomone. Quia igitur disciplina saucta bene et ex virtute vivendi, quæ in Proverbils, Ecclesiaste, Sapientia Salomonis, et in Ecclesiastico traditur, necessaria est ad intelligendus Scripturas sanctas, quæ sine fide nou intelliguntur, et fides neglecto studio virtutis amitti solet, sicut Apostolus I ad Tim., capite 1, scripsit. Quam quidam repellentes (bonam scilicet conscien-tiam, quam dixerat) circa fidem naufragaverunt, er Sap. cap. 1: In malevolam, inquit, animam non introibit sapientia; neque babitabit in corpore sub-dito peccatis; unde Paulus Timotheum admonens :

A significat, convenienter sibi ad amorem partibilem et corporeum atque distractum delapsum est, mi non est verus amor, sed imago, vel potius lapsus a vero amore; multitudo enim non potest cogitatione capere illud singulare divini et unius amoris : quamobrem tanquam nomen, quod vulgo videtar durius, ponitur in divina sapientia, ut vulgus ad cognitionem veri amoris elevetur et erigatur : et in nobis rursus, ubi sæpenumero aliquid absurdum homines terræ affixi cogitare possent, ponitur nomea quod honestius videtur : Cecidit, ait quidam, dilectio tua in me, sicut dilectio mulierum (2), quoniam saeri theologi nomen dilectionis et amoris adhibent secundum divinas elocutiones, ut eamdem vim babeant apud eos qui divina recte audiunt. Est prætere

eos qui sunt amatores, sed corum quos amant. Unde divinus Paulus divino isto amore captus, et vis exstaticæ particeps factus, divino ore ait : Vito en. non jam ego, sed vivit in me Christus ; tanquam verus amator, et qui excessit e se Deo \*1 (3), et non jamvitam suam, sed amati tanguam vehementer caram vivens. Quid vero denique significare volunt theologi qui nunc quidem amorem et dilectionem ipsum vocant (4),

### Scholia.

viam recte docendi tanquam dux introducat; ideireo ut mihi quidem videtur, libros Scripturze morales, quos dixi, tauquam duces percipiendi sapientim Scripturarum προεισαγωγάς, id est, (ut tutam vin verbi exprimamus) antegredientes introductiones vocavit Dionysius. Præclare scripsit magnus Alanasius in extrema pagina libri de Incarnatione Verbi : Qui theologorum intelligentiam consequi cupit, debet prius animam abluere alque detergere, et per vitæ, morumque similitudinem ipsos adire. (2) Sicut dilectio mulierum. Verba sunt David mortem Jonathæ deplorantis. Quæ stulti, inquit Theodoretus, reprehendunt, cum hic David ad significandam amoris et charitatis suæ erga lomtham vehementiam, similitudinem et exemplus sumpserit ex amore arctissimo uxoris et viri; qui tantus est, ut lex conjugalis dicat : Propter hoe relinquet homo patrem et matrem, et adhærebit uxori suæ, id quod Elcana etiam significavit, cm uxorem consolans, Nonne, inquit, egoj bonus sua tibi supra decem filios? Itaque nt connubialis conjunctio unum efficit conjuges, sic eorum qui vere inter se amant, animos charitas in unum copulat.

(3) Et qui excessit e se Deo. Observavit hic san-ctus Maximus quomodo ex hoc loco intelligitur quod Apostolus, II. Cor. v, ait: Sive excedimus Deol scilicet intelligitur, sicut Dionysius accepit, de amore exstatico Pauli, quem descripsit in epist. ad Gal. inquiens cap. 11 : Vivo non jam ego, vivil vero in me Christus; sic etiam intellexit locum Pauli S. Diadochus, in libro De persectione spirituali, cap. 14. De hoc amore exstatico notavit in eodein loco S. Maximus intelligi illud in Psal. cxv: Ego dixi in excessu meo, id est, in amore bei exstatico.

(\*) Et dilectionem. Hic interpretatur Dionysias quod ait Joan. in epist. cap. 1v, Deus charitas sue ditectio est; est enim ipse amoris et charitalis dito peccalis; unde Paulus Timotheum admonens: Attende, inquit, tib, et doctrinæ (1. Tim. 19,16); prius produxit foras, id est, creaturas, matus scilicel enmadixit tibi, quod virtus docentis, et proba vita in charitale: Sic dictum est (ait sanctus Maximus)

812



# **DECAS V. - DE PROPRIETATIBUS DIVIN. NOMIN.**

nune vero amabilem et dilectum ? illius quidem, 🛦 principio carens : quod quidem desiderium postrum id est, amoris ac dilectionis auctor, et tanquam productor et generator est; hoc autem, id est amabilis et dilectus ipse est, illo quidem, id est, amore et dilectione movelur; hoc autem, id est, ut amabilis et dilectus movet, quia se ipse adducit, et sibi adducit et movet: hac autem ratione dilectum et amabilem eum vocant, tanquam pulchrum et bouum : amorem vero rursus et dilectionem tanquam moventem (1), eum scilicet ad creaturas, ct ad se creaturas adducentem, qui solus est ipsum propter se pulchrum et bonum et tanquam indicem sui ipsine per seipsum, et ut bonum progressum superlatze unionis, et amatoriam motionem (2), simplicem, per se mobilem, per se operantem. prius exsistentem in bono et ex bono in ea quæ sunt B redundantem, ac rursus ad bonum revertentem, in quo perpetuitatem suam, et carere se origine divipus amor excellenter demonstrat, sicut quidam zleinus circulus, propter bonum conversione inerrante circumambulans, et in eodem secundum idem el progrediens, et manens, et revertens. Quædam er his adnotans sanctus Maximus : Dilectionis, inquit, et amoris ipsum scilicet Deum vocat emissorem, et parentem : ipse enim hæc, quæ in ipso erant, produxit in ea quæ foris sunt, id est, circa creaturas. Item idem ibidem : Amatorius motus prius exsistens in bono, simplex, per se mobilis, per se operanis, postea providentiis externis in creaturas progrediens rursus codem redit, fine et

Deus charitas est, propter creaturas quas produxit, C secunda proprietas charitatis est, quod facit ut is qui est alioqui Deus, ne quis hoc tolli putet : absolute ipsa per se charitas superlata, non creata, sed oninium creatrix.

(5) Tanquam moventem. Observavit hic S. Thomas triplicem effectum amoris, sive charitatis, primus est, quod amor, sive charitas movel amantem ad operationem, unde (ut hoc obiter observetur in hæreticos, qui hominem per solam fidem justificari Iradunt) sicut aqua operationem ab igne, scilicet calefactionem recipit, et calefit (operatio enimignis aquam movet), sic fides operationem recipit a charitate, qua operatione veluti vivificatur et calefit et sine ea friget, et ut ait B. Jacobus (cap. 11) morin Christo valet, sicut Apostolus ad Galatas (cap. v) scripsit, quæ, inquam, per charitatem movetur scilicet erga Deum; secundus enim effectus est, quod movet operationem erga amatum, unde sic intelligendum est quod idem Apostolus dixit : Quæ D per operationem, scilicet charitatis, operatur, id est, movetur, passive enim accipiendum est vocahulum twopyounevy, ut alias a nobis probatum est; tertius effectus, quod amor seipsum ostendit erga eum, erga quem est, unde beatus Jacobus (cap. 11), coutra cum qui de fide sine operibus gioriatur : Ostendo tu, inquit, fidem tuam sine operibus, et ego ostendam tibi fidem mean ex operibus. Deinde observavit etiam idem S. Thomas quinque pro-prietates amoris sive charitatis in his quæ bic ea Dionysjo recitantur; prima est, progredi ad uniendum eum qui diligit, cum co quem diligit; et quanto excellentior est amor, tanto excellentius unit; unde quia amor in Deum est excellens, excellenter cum Deo conjungit; et erga magis conjuncta major est;

in Deum declarat. Adverte autem, quemadmodum circulum dicit in bono, progrediente illo quidem in ea quæ sub intelligentiam et sub sensum caduut, et rursus ad seipsum illa convertente, et neque cessante, neque finiente. Ac rursus idem Dionysius in eodem capite. Et hoc, inquit, vere audemus dicere, quod ipse qui est omnium causa, propter excellentiam bonitatis omnia amat, omnia perficit, omuia continet, omnia convertit ad se; et est divinus amor bonus boni propter bonum, ipse enim amor divinus, qui bonitatem in iis quæ sunt, operatur, quia prius exstitit in bono superlate, non sivit ipsum in se sine fetu manere, sed potius movit eum ad operandum secundum excellentiam virtutia suze omnium rerum effectricis. Quo in loco sanctos Maximus mirifice dicit, quod bonus amor, qui ante omnia in bono exstitit, non remansit sine fetu, sed potius bonum amorem nobis peperit, per quem pulchrum et bonum expetimus. Observa hinc divinum motum, amor enim bonorum effector movit Deum ad providendum nobis, et ut nos constitueret, ut cum moveretur, produceret, et nou remaneret expers fetus. Hinc evadit manifestum, quod nomen amoris divinum et venerabile a principio theologi celebrarunt; et quod idem est, camdemque vim habet nomen amoris et dilectionis, et quod est eliam exstaticus amor divinus, qui non sinit amantes esse suos, sed corum quos amant; el quod providentiæ rerum extra Deum sunt, et secundum

# Scholia.

amorem sive charitatem habet, ad eum tendat, erga quem babet charitatem, contra atque facit rognitio, quæ rem cognitam trahit ad cognoscentem; amor vero trahit amantem ad eum quem amat; tertia proprietas est, esse simplicem motum charitatis, quia est printus motus appetitus : et primum in unoquoque genere oportet ut sit simplex, quia ex co catera in eo genere composita exsistunt; quarta proprietas est, esse per se mobilem, quia in unoquoque ge-nere prius est quod est per se, quam quod est per aliud; unde in genere motus appetentis oportet ut primus motus, qui est amor, sit per se mobilis, unde timor quia est sicut motus violentus extrinsecus accedens, non est in charitate, sicut sit beatus Joannes (1 Joan. 1v), sed perfecta charitas foras expellit timorem, quía charitas motus est ab in-timo, ut ait sanctus Thomas, procedens; quinta proprietas est, operari per se, quod proprium est charitatis, in quoab spe differt, qui enim propter spem alterius operatur, propter aliad operatur, qui autem (inquit sanctus Thomas) ex amore operator, per se ipsum operatur illud tanguam sibi hoc placeat. Præstat seire quæ efficiat charitas, et quæ sint ejus propria ad cognoscendum excellentiam et præstantiam ejus supra lidem solam, quam hæretici vane jactant, non intelligentes que dicunt, amatoriam.

(6) Motionem. Quatenus amor et charitas ex ipso Deo monant ad creaturas, spse amoris et charitatis auctor moveri dicitur, quatenus vero ipse est amabilis, et diligendus, movet et ciet ad amorem omnia, quibus vis amandi convenienter ipsis insita est.



# 815

ras inse etiam Deus extra se est, conversione iner- A emnibus tribuit ut sint totum id quod sunt, et eu rante instar circuli circummeans; et quod Deus a mor præexstitit in Deo simplex, per se mobilis, per se operans, ét quod erat divina et beata ejus substantia : quare tota Trinitas suprasubstantialis, quæ est amor, et dulcedo, et desiderium, non sivit eam in se ipsa sine fecunditate manere, sed potios movit se ipsa ad faciendum et creandum. Providentiæ igitur Dei externæ nihil aliud sunt, quam creatura, et creatio; et ex his plane nobis notescit, quod omnis creatura Deum habet producentem et generantem, ipse enim bæc cum in se haberet, produxit ea foras, hoc est, circum creaturas : quocirca nomen amoris et dilectionis in unum et idem cum pulchro et bono redit ; cumque in Deo sint, et ad cum-B dem referantur, divinam et beatam ejus substantiam, quod est tantum, repræsentant : extra Deum vero cum sunt, in negotio creaturæ desinunt; idcirco passiones et accidentia circa eam censentur et numerantur. Apparet etion per bæc, quod ad proprietatem horum nominum pertinet, ratio enim amoris et dilectionis endem est atque ratio bonitatis et pulchritudinis. Deus enim propter excellentem amorem omnia produxit; et propter eumdem amoren, que non sunt, non produxit, dum cavit, ne producendo, quidquam eorum quæ amabat, læderet. Potest autem intelligi aliquid etiam magis speciatim proprium, quod scilicet divina bonitas in infinitum progrediatur, divinus vero amor instar circuli circument; nam e se quidem incipit c omnia participant esse, et sunt, et principia sunt; operari, deinde per ea quæ produxit, providentijs suis foris manens fine imposito ad se rursus redit.

# CAPUT IV.

### De ente et de partibus ejus, et quæ sit in iis quæ sunt, propietas entis.

Bagnus Dionysius capite quinto, De divinis nominibus : Age, inquit, laudemus bonum tanquam quod vere est, et omnium substantias efficit, et secundum vim suam que supra substantiam est.

(1) Est vere effector exsistentie, persone, substanliæ, nuturæ. Quæ exsistunt, considerari possunt ut singularia, et ut species ; vel genus, et ut natura, verbi gratia, Socrates est persoua, homo animal, species, et genus; quæ polestate continent singulaspecies, et genus; quæ potestate continent singula-tis, quia possuut cogitari in singularibus, bumani- D ctor per se hominis, id est, bumanitatis, est, inquan, tas est natura, que nec aclu, neque potestate continet singularia, itaque homo secundum substantiam constat ex humanitate, que est hominis natura, cujus partes sunt corpus et anima in universeli; secondum exsistentiam constat ex hoc corpore, et ex hac anims, natura generis, vel speciei, id est, universalis, ea tantum actu continet, quæ in definitionem cadunt, ut humanitas, quæ non continet actu carnes et ossa, quæ non cadunt in deflnitionem, sicut continet homo; quia notto hominis non abstrahit ab istis, sicut abstrahit notio humanitatis; continet tamen potentia, carnes et ossa, quia potest cogitari humanitas in homine universoli, qui definitur, principio autem individui neque potentia continet, humanitate enim est homo ; sed non est, neque cogitari potest esse liumanitate hic homo, ex S. Thom. Ad hunc modum se habent per se participatio, participatio, et hæc participatio, ut

vere effector exsistentiæ (1), personæ, substantiz. naturæ : item principium, et mensura sæculorum et temporum, et facit ut sæcula et tempora sint : est sæculum corum quæ sunt : tempus corum quæ funt; est esse lis quæ sunt quomodocunque; est generatio quomodocunque genitis ex eo qui est: sæculum, substantia, et unum : et tempus, et generatio, et quod gignitur : est ea quæ sunt in its quæ sunt; et quæ quocunque modo exsistint, et quæ per se exsistunt. Deus enim non sic est, at sit quodammodo, sed simpliciter et infinite totun esse in se complexus (2). Et paulo post : Et ante alias ejus participationes productum est esse, « est ipsum secundum se esse antiquius quam ese per se vitam (3), et per se sapientiam, et per se similitudiaem divinam, et alia, quorum participationem quæ habent, ante omnium illorum partieipationem participant esse : imo vero ipsa per se omnia quæ ab lis quæ sunt, participantur, ipsam per se esse participant; et nibil est cojus son sit substantia, et sæculum ipsius per se esse. Beus igitur cum sit, ut consentanum est, omnibus alis magis principialis, ab antiquiore dono suo laudatur, siguidem prius esse, et excellentius esse cum prius habeat, et excellentius habeat prius fecit esse quod est : ipsum, inquam, per se esse, et per ipsum omne quod quomodocunque est, exsistere fecit. Atqui principia eorum que sunt, et primum sunt, et postea principia sunt, et si vis viventium, quatenus vivunt, principium dicere per se vitam : et similium, quatenus similia sunt, per se similitudinem : et copulatorum, quatenus copulata sunt, per se copulationem ; et ordinatorum, quatenus ordinata sunt, per se ordinationem : e similiter in aliis, quæcunque boc, aut illud, 201 utramque, aut multa participant ? et boc, aut illed, vel utrumque, aut multa sunt participata, reperies

### Scholia.

verbi gratia, per se vita, vita, et hæc vita, per se vita naturam vitæ significat, id est, ea quæ caduat in definitionem vite; vita, est universale specie, ut vita hominis, vita equi; vel universale generis, causa, ut natura hominis sit esse animal rationale (hæc enim continet humanitas), et auctor hominis, et hujus hominis ; sic causa est per se vite, et viz et luijus vitæ, per se vita non est proprie et vere ens sabsistens, at homo, lapis, sicut neque huna-nitas, sed quo aliquid est; ut per se vita vives, sicut humanitate irono.

(2) Est simpliciter et infinite Deus totum esse in se complectens, quia omnibus dat esse per esse sui participationem ; et ipse est omnia secandum causam; et suo esse omnia quas sunt, et quomaniocunque sunt, facit esse, sie est causa proprie absoluta et incircumscripta.

(3) Per se esse et secondum se esse idem significant hic, ut to abed elvat,  $\eta$  to xa0 auto site, xal auto to slvat, similitor auth  $\eta$  fun, xal  $\eta$  au to fun, xal  $\eta$  xa0 auth v fun  $\eta$  frour on  $\eta$  fun wi to xa0 auto slvat frour on the slvat, progradiur,



# DECAS V. - DE PROPRIETATIBUS DIVIN, NOMIN.

per se participationes primum participare esse, et A fia non posse : qui prædestinatione cognitionis suæ sic prinum esse quod sant, deinde hujus, aut ilhus principla esse : et participando esse, exsistere, et participari. Si hæc autem, quæ aliorum principia numerantur, per participationem esse sunt, multo magis que ipsa illa principia participant. Primum Litur donum per se esse, cum per se illa supraquam bonitas producat, merito ab antiquiore et prima omnium participationum laudatur. Et paulo post : Si autem vult Clemens philosophus ad aliquid diel exemplaria quæ sunt in rebus principaliors, progreditur quidem cum sic loquitur, non per propria et perfecta et simplicia nomina (1) : sed si concedamus recte hoc dici, oportet meminisse Scripturze, quze ait : Non ostendi illa tibi (2), ut eas post illa \*\*; sed ut per proportionem cognitionis B horum ad cognoscendam omnium causam, quead possumus, adducamur. Hæc adnotans S. Maximus, Hoc nomen, inquit, imposuit sibi Deus, cum dixit : Ego sum, qui sum \*\*\*, a quo consentanee laudatur ante alia quæ de ipso dicuntur, qualia sunt nomen vitæ, sapientiæ, et alia ejusmodi, illud autem, prius esse, et supra esse declaravit' esse Deum, carere principio, et Deum penitus comprehendi intelligen-

" Exod. xxw, 40. "" Exod. 11, 14.

(1) Non per propria et perfecta et simplicia nomine. id est, por se asse, et per se vita; et per se sapientia, et similia que sunt principia et causié corum quæ sunt, quæ vivnnt, et quæ sapientis C prædita sunt, non possunt dici proprie exemplaria; quia quorum. ista sunt principia, non flunt ut imitentur illa ipsa principia, sed flunt ut impicatur in eis quod divina Sopientia ordinavit, id est, quod erat in idea et exemplari divino, non sunt etiam perfecta exemplaria, cum ipsa aliis exemplatibus indigeant, non suns simplicia, quia simul sunt exemplar ad formata (que vulgo vocantur

clemplara) et exemplaria, ex saucto Thoma. (2) Non ostendi illa sibi. Locum Exad. xxv etat Dionysius où xarà τὸ ὅητὸν, ἀλλὰ xarà τὴν διάνοιαν, id est, non secundum verba, sed secundum sensum, sic apostolici discipuli a sanctis apostolis didicerant citare aliquando Scripturam, sient ipsi sancti apostoli interdum faciunt, sic enim ail Scriptura : Inspice, et fac secundum exemplar, quod tibi monstratum est in monte (Ezod. xxv. 48). Cum ait, inspice, et fac secundum exemplar, faire exemplaria, non enim fuit D unum exemplar, sed multa) tibi ostensum in monte, satis clare dicit, ostendi exemplar, sive exemplaria non ad colendum illa (hoc enim erat, •ire post ea, colore illa, et habere ea pro diis), sed •ten 11 exemplaria ad faciendum secundum illa, que facienda sunt in tabernaculo et vasis rjus, et in acerdotibus et eorum sacrificiis, et in aliis, lex enim umbram habebat futurorum bonorum, scilicet spiritualium, quæ quidem ostensa sunt Moysi in spiritu, quorum exemplarium imagines erant omnia quæ in lege flebant, sicut ait idem Dionysius iu extrema pagina cap. 4 Eccles. Hier. Quia igitur Clemens videbat 72 10772, id est, spiritualia ostensa Moysi vocari in Scriptura Exodi mapadel Yuata, que sunt ad aliquid, quia referentur ad imagines (exemptar enim dicitur imaginis, et imago exemplaris), similiter Clemens quæ sunt in rebus principialiora, exemplaria dici voluit, quæ ad aliquid referuntur, ad illa scilicet, quorum sunt

ineffabilis omnia in se ipse complexus est, et omnia in se ex toto esse tanquam in exemplari et idea fecit, hoc enim statim prima notione mens cogitat, esse inquam, postea hoc, aut illo, aut alio nodo esse contemplatur. Esse igitur simpliciter, ct non aliquo modo esse, declaravit cum dixit, per se esse, sicut deinceps dixit per se vitam, per se similitudinem, et alia ejusmodi, esse enim prorsus vitam (3), et simpliciter vivere non significat hanc talem vitam; et similiter in alils : sicut exempli gratia (4) in qualitatibus, prius per se qualitates insunt, postea accidentes operantur, ad hunc modum proportione in iis quæ diximus, intelligendum est. Item dicit in primo cap. idem Maximus : Creationem vitæ, et creationem substantiæ, id est, res ipsas fecit Deus exsistere. Primum igitur notionem rei ipsius menti informamus ; postea universalem ejus rei notionem, ut notionem vitæ vel substantiæ universe consideratam, deinde id parte, id est, notionem secundum singulas species accepimus, ut vite ; vel substantiæ angelicæ, vel humanæ, aut reliquorum in universa specie. Præterea idem cap. quinto, participationes dicit, quas ea quæ sunt, participant,

Scholia.

principia, ut cause ad efforta, et effecta ad causas. si sic accepit Clemens, ut plane accepisse videtur, recte accepit; et sic eliam ista principialiora, quæ exemplaria vocat, creata sunt, sicut illa spiritualia exemplaria ostenșa Moysi în monte, non quidem lanquam exemplaria illa divina, que sunt increata et æterna, invisibilia Dei, et adoranda, quæ sunt ipse Deus simplicissimus, sei tanquam exemplaria creata et informata menti Moysis divinitus, ut secundum ca faceret, quie facere Deus ei præcipiebat, quæ erant omnia imagines tenuiter et obscure adumbratæ illorum exemplarium. Alii hunc locum a Dionysio citatum ex Deut. cap. av, sumplum esse adnotaverunt; sed pulla ratione quadrat. Ego Georgium Pachymerum secutus sum, qui ad illum locum Exodi xxv retulit, quem dixi citatum esse a Dioaysio secundum sensum, sicut aliquando solent apostoli, et sancti Patres, similiter citavit etiam ibidem Dionysius locum epist. ad Rom. cap. 1 : Invisibilia ipsius a creatura mundi per ea quæ facta sunt, intellecta conspiciuatur; cisavit, inquam, bune locum secundum sensun, qui est, ut ait Dionysius, per proportionem cognitionis creaturarum adduci nos, quoad possumus, ad cognoscendum causam omnium. staque cum dixit : Invisibilia ipsius (ut hoc obiter observetur), videtur plane Paulus intellexisse illa in Deo exemplaria æterna, quæ ideæ vocantur, secundum quas omnia per essentiam suam simplicissimam cognoscil, el fecil omnia tanquam per principium el causam omnium, el est omnia, ut omnium causa.

(3) Vitam. Vitam dicit, cum vita absolute consideratur; ita ut tota consideratio sit vitze, non quatenus est omnivm, aut particularium, id est, non consideratur generaliter, wegue particula-riter; sed simpliciter vita, quæ dicitur per so vita.

(4) Verbi gratia. Ipsa per se corporalis albedo adveniens corpori album facit corpus, et postquam accidit corpori, disgregat visum, quæ est propria ejus operatio.

8!7

quale est ipsum per se esse, ipsam per se vitam, A antiquiorem aliis divinis donis alt esse proprietaipsam sapientiam, ipsum ordinem, et reliqua; quæ quidem participationes divina dona sunt, quas principia eorum quæ sunt, vocavit. Ex his igitur constat, quemadmodum Deus secundum potestatem sive virtutem suam, quæ supra substantiam est, causa est effectrix et creatrix totius esse, et partium ejus, exsistentiæ, personæ, substantiæ, naturze, aut szeculi, et temporis. Quod si Deus totius esse effector est; haud dubium, quin partium ejus effector sit, ct totum penitus efficiat, totum vero esse est, quod statim prima notione mens informat.; secundum quam primam notionem genera in disputationibus contemplamur; postea partes totius ordine expromimus, et sicut logice a generibus ad species, sic est per se esse, id est, totum esse; et B ad quod intelligendum mens primum vim intendit, antiquius est aliis quæ postea mens cotemplatur. Non enim possumus vitam secundum se contemplari, aut sapientiam, aut similitudinem, nisi primum esse popamus, est enim vita primum; et tunc secundum se contemplantes, we to the ist. vocamus per-se vitam ; si igitur subter esse, per se vita, et per se sapientia, et per se similitudo, et alia collocantur, totius autem esse auctor est Deus, quomodo non erit auctor horum quæ per se dicuntur, sive ea vocentur languam exsistentia, sive lanquam motus, formatio vitæ, formatio substantiæ, similitudinis imitatio, et alia? Primum enim ferit Deus esse res ipsas, postea esse generalem ea. rum notionem, quale est contemplari vitam, vel substantiam in omni genere, et omnibus modis. Ex his seutentia Dionysii notior exstitit, quod sicut Deus auctor est eorum quæ singularia sunt, sic et eorum quæ prima sunt, ex quibus dubitationem Clementis philosophi de iis quie magis principalia in rebus exsistunt, id est, de naturis earum, duahus auctoritatibus Scripturæ solvit ; una est : Non ostendi hæc tibi, ut eas post ea; altera est : Invisibilia Dei per ea quæ faeta sunt, intellecta conspiciumur \*\*, ex magnitudine enim et pulchritudine creaturarum proportione effector consideratur, hoc enim significat quod dixit, ut per proportionem cognitionis horum ad cognoscendum omnium causam adducamur. Sic autem solvisse dubitationem, D et per se vitam ; et dicere Deum creatorem per se quomodo non apertissime patefacit creata esse ea quæ sic sunt in rebus magis principalia, quæ concedit dici exemplaria ad aliquid, ut per ea proportione quadam, tanquam per specula et ænigmata cognoscamus divina? Ex iis etiam quæ antea demonstrata sunt, apparet quod ad proprietatem pertivet : in illis enim, scilicet bono et pulchro, in ea quæ sunt, et quæ non sunt, tenditur proprietas nominis boni et pulchri; in his autem, in ea solum quæ sunt, nomen divinum rou byroc, id est. entis, porrigitur. Et hæc est proprietas ejus. Nota tamen etiam hoc, esse primam participationen et

43 Rom. 1, 20.

tem rou byrog, id est, entis : signidem bonitas non habet similem rationem in ordine donorum, quoniam porrigitur et tenditur supra ea que sunt : præterea potest esse proprietas ejus quod est per se esse, quia hoc ante alia quæ sunt produxit Deus prius: deinde hoc per se esse, lanquam natura quadam utens, universum, quomodocunque est. produxit; adhæc, alia rerum principia nunquam possunt esse, quin sit ipsum per se esse : hoc autem sine illis est, deinde participatione hujus aliz dicuntur participationes, et per se participationes, et dicuntur esse et manere. Hoc autem sublato, nulla erit participatio; tum etiam ipsum per se esse, quæ est participatio prima, a nullo ante se participatur, omnia autem post eum et participant, et flunt aliis infra, participationes. Habent autem hæc non parvam quæstionem, quomodo Dionysius cum præmunitione. Si vis, inquit, viventium unquam viventium principium diccre per se vitam, quatenus scilicet manifestum est. bæc absoluta. non proprie absoluta esse, solus enim Deus horum auctor absoluta causa dicitur : quæ autem ab ipso effecta sunt, voluntati permittitur, ut sic ea pominet, verum cum adjunctione, viventium quatenus vivual, principium esse per se vitam, non autem quatenus substantize sunt, aut sapientize, aut rationes, bec enim subter aliud et aliud principium collocantur, guod quidem in Deo efferre non est consentaneum, una siquidem causa et uno principio omnia producit, ut demonstrabitur.

### CAPUT V.

Quomodo Deus dicitur per se esse, et per se vita, el per se sapientiu, el quomodo rursus idem horum effector dicitur.

Magnus Dionysius cap. 9, De divinis nominibus: Sed quia, inquit, alias me per epistolam interrogasti, quid appellem per se esse, per se vitam, per se sapientiam, et tecum ais dubitasse, quomodo Deum aliquando quidem voco per se vitam, aliquando vero effectorem per se vitæ; necessarium esse arbitratus sum, homo Dei sancte, ab hac dubitatione quoad possim te liberare. Ac primum quidem, ut nunc repetamus quæ millies dicu sunt, non pugnant secum Deum per se potestatem,

vitæ, vel per se pacis, vel per se potestatis, bæ enim dicitur Deus ex fis-quæ sunt, et maxime er iis quæ prima sunt, tanquam causa omnium qua sunt; illa autem dicitur, tanquam que sit suprasubstantialiter supra omnla quæ sunt, et quæ primo sunt. Quæris autem quod prorsus dicimus per se esse, aut per se vitam, aut quæcunque absolute et principaliter esse, et ex Deo ac primo creata esse ponimus. Respondemus, non esse hoc contortum, sed rectum, et simplicem habens explanationem, non enim per se esse substantiam quamdam divinam aut angelicam esse dicimus,



# DECAS V. - DE PROPRIETATIBUS DIVIN. NOMIN.

enim qui est supraquam substantia, principium et essentia et caúsa est ut sint omnia quæ sunt, et josum esse) nec aliam divinitatem, quæ vitam parist, præterquam vitam (1) supraquam divinam omnium quæcunque vivunt et ipsins per se vitæ causam ponimus; nec, ut summatim dicam, alias causas principiales rerum, et creantes, et per se exsistentes, quas quidam et deos rerum, et effectores temere effutiverunt (a) : quos vere et proprie dicere (quippe cum non essent) nec ipsi, nec eorum patres ac majores sciverunt : quin potius per se esse, et per se vitam, et per se divinitatem principialiter quidem et divine, et efficienter unum omnium principium et causam supraquam principium, et supraquam substantiam esse dicimus. Ut autem in donis suis participatur Deus, providentias a Deo, qui in se non participatur, manantes, dicimus per se substantiæ effectionem, per se vivilicationem, per se deificationem; quorum participationem quæ, ut cuique convenit, babent, substantiam habentia et viventia et divina sunt et dicuntur, et similiter in aliis, quamobrem bonus ille et ipsorum, que prima sunt, auctor esse dicitur, deinde eorum quæ generatim et universe illa participant, postea eorum quæ in parte. Sed quid attinet de his dicere? Siquidem nonnulli ex nostris divinis magistris dicunt illum supraquam bonum, el supraquam Deum auctorem esse per se bonitatis, et per se divinitatis, vocant autem per se bo- C nitatem, et per se divinitatem donum a Deo profectam, quod bonos et deos facit (2); et per se pulchritudinem donum a Deo effusum, quod pulchros reddit, dicunt etiam totam pulchritudinem, et pulchritudinem ex parte; et universe pulchra, et in parte pulchra, et quæcunque alia codem modo dicia sunt, et dicentur, quæ declarant providentias et bonitates, ab lis quæ in rorum natura sunt, participatas, a Deo qui est extra sui participationenu, larga effusione dimanantes et profluentes ut qui est causa omnium, perfecte sit ultra omnia; et qui substantiam et naturam exsuperat, ex omni parte et in universum omnibus cujuscunque substantiæ

ouz sit causa ut sint omnia que sunt (solum A et nature sint, antecellat. Que quidem cum adnotat sanctus Maximus : In his, inquit, clare solvit propositam quæstionem : Quemadmodum oportet dicere, quandoque quidem accipiendum esse Deum, cum dicimus per se vitam, et alia ejusmodi ; quandoque vero horum effectorem esse, id est, hæc créasse : quoniam tanquam causa ille quidem horum, et principium supraquam principium vocatur his nominibus ; ea vero quæ hæc participant, inde, id est, ex participatis dicuntur esse, et vivere, et divina esse, vitæ igitur creationem, et substantiæ creationem, ipsas, inquam, res fecit Deus. Primum igitur cogitemus rem ipsam ; deinde ipsius rei generalem notionem informemus, verbi gratia vitem aut substantiam universe consideratam, et postea in parte. Idem Maximus capite nono : Solet, inquit, Dionysius Deum ab effectis dicere per se esse, et ipsius per se esse effectorem ; et ipsum esse per se vitam, et per se vitæ effectorem ; sicut nunc ipsum esse per se similitudinem, et per se similitudinis auctorem, bæc autem dicit, non quasi dicat alteram quidem vitam esse ipsum Deum, alteram vero productam esse substantialem, et veluti per so . exsistentem præter Deum, quam participant quæ vitam participant; sed potius, sicut ipse est snus interpres, c. 1x : Per se quidem vita, inquit, et per se potestas, et per se similitudo, et alia hujusmodi dicitur Deus, quod hæc sit tanquam principaliter et divine, et efficienter, hæc enim est ipse eorum verus fons; auctor vero est per se similitudinis, et similium tanquam largiens participate iis quæ primum inter ea quæ sunt, hoc donum participant, cuncta namque, ut cujusque naturæ convenit, hujusmodi dona participant, primæ quidem et supremæ inter cœlestes mentes creaturæ participant præcipue; quæ vero deinceps, participant infra illas. Ex quibus manifestum efficitur, quod sicut Deum ævum et tempus dicimus, et eumdem rursus ævi et temporis auctorem (ex effectis enim et creatis, quæ ipse produxit, suppetit nobis copia imponendi ei nomina) et sicut magis Deum nominamus ævum (3), a primo ejus opere facto; sic etiam ab lis que sunt secundum ævum, absolute

### Scholia.

۰.

vitam hominum sanctorum et angelorum, quorum vita est divina, sicut scriptum est : Deus deorum, etc. ( Psal. xLix), et illud : Ego dixi, Dii estis, et filii Excelsi omnes ( Psal. LXXXI ).

(2) Quod bonos, et deos (acit. Tanquam principium participans principium omnium rerum, quod non potest participare neque in se participari, quia non potest tieri pars alicujus, quod est solus Deus, et tanquam principium imparticipatum, quia est formale principium participantibus in suo genere; ut per se bonitas, principium formale bonis non re, sed ratione separatum a bonis, qui participatione bonitatis creatæ dicuntur et sunt formaliter boni, per se vita, principium formale viventibus, non re,

(a) Plato, in Timæo.

(1) Vitam sapraguam divinam. Vita Dei est supra D sed ratione ab eis separatum qui participatione vitæ creatæ, quæ donum Dei est, et perfectio ab eo ma-naus, dicuntur et sunt formaliter viventes : et similiter in reliquis hujusmodi principiis secundum uniuscujusque principii naturam et ordinem, ex S. Thoma.

(3) Et sicut magis ærum. Sicut Deus dicitur zevum, qui est auctor zevi, et eorum in quibus ten. ditur ævum ; sic dicitur per se esse, per se vita, per se sapientia, et similiter in aliis, quia est causa in creaturis per se esse, per se vitæ, et similium, quæ sunt dona ejus, in quibus versatur ævum ; non enim fuit tempus, cum non essent bæc, quæ cum ævo cæpta sunt ( siquidem fuerunt in angelis), quæ cogitatione nostra sunt absoluta et abstracta

(四)) ~



nominamus : dico a per se esso, et a per se vita, A esse ; hoc tantum different, quod hæc quiden priet a per se sapientia, nec enim hæc dicuntur simpliciter absoluta, sed alicujus esse aliquid, idcirco primo esse dixit, quæcunque ejusdem ordinis cum ævo, absolute dicuntur, quomodo enim per se exsistil ævum et tempus, nisi considerentur in iis quæ ævum agunt et tempus? Aliter etlam bec patet, si enim Deus omnium quæ suni, effector est, multo magis eorum quæ prima sunt, ab iis igitur que sunt, et polissimum que prima sunt, tanquam omnlum auctor nominatur. Quia vero vult magis quod dicit, explanare, valde dilucide quæ hæc in dubium veneruut, solvit : et aggressus ea quæ sic absolute dicuntur undefsig, id est, essentiæ. Primam, et quæ maxime quodammodo videtur substantia, non substantiam aliquam, inquit, divinam aut angelicam dicimus per se esse, quæ sit causa ut omnia sint ; si autem antiquius, et primum ex donis, quod quia est et participatur, alia dona sunt et dicuntur, non est neque divina nec angelica substantia, imo nec causa ut sint omnia (solus enim Deus, qui est supraquam substantia, et principium, et essentia, et causa est ut sint cuncta quæ sunt, et idipsum simpliciter esse), in quali tandem ordine ea quæ sic dicuntur magis principialia, ponemus? Et si non sunt causæ eorum quæ sunt, nec item erunt effectricia horum, quod si non efficiunt ea quæ sunt, neque sunt facultas nec operatio Dei effectrix et creatrix universi, relinquitur ut sint hæc habitudines et ema С nationes, quæ sunt cum fiunt tantum, sicut demonstratum est. Cum autem Dionysius horum contemplationem dilutat : Nec aliam, inquit, divinitatem, quæ vitam pariat, dicimus, præter causam supraquam divinam omnium quæcunque vivunt. el per se vitæ caùsam; quod si non est alia causa viventium, nec alia divinitas quæ vitam pariat viventibus, nisi vita supraquam divina, et substantia supraquam substantia: et ipsum singularissimum et splendidissimum unum, et hoc est sola causa omnium, evidens est quod hæc que primo et principialiter sunt, et effecta tantum, nihil corum quæ postea sunt, tanquam causa efficient : ideirco benus Deus corum ipsorum quæ prima sunt, effector D dicitur, deinde eorum quæ universe (a) participant, postea corum qua in parte : sic demonstrat solum Deum esse cansam omnium, sive prima dicuntur, sive universe, sive in parte; et sive sic participata dicuntur, sive participantia, quod si idem et solus auctor est et participantium et participatorum, evidens est si participantia creaturæ sunt, et participata penitus creaturas

mum effecta sunt, et per hæc effecta extrema, ut si quis in minimis creaturis videat nubes prius exsistere quam pluviam, et per nubes Deum pluere; et sicut motus exsistunt propter mobilia, et nubes propter pluviam, ad eumdem modum substantia creationes propter substantias, et vite creationes propter vitas, et deificationis creationes propter deificata, omne autem quod propter causam est et movetur, ortum quoque habere demonstratumest. Ponit autem Dionysins esse Deum auctorem per se bonitatis, et per se divinitatis, similiter ut actionum et motionum Dei Deus est auetor, divinitates vero inferiores intellige angelorum, et hominum justorum, rursus vero intellige, interpretatum esse apertissime Dionysium declarare hee nomina, donum a Deo profectum, et pulchri in es que foris sunt, effusionem; declarare, inquam, motum et actionem Dei, tanguam effectionem et creationem iosius Dei.

### CAPUT VI.

De potestate, sine virtute, et justitia; et quod a potestate infinite potenti, et a justitia, per se potestas, et per se justitia productæ sunt et effectæ; et quæ in eis proprietales.

Magnus Dionysius cap. octavo De divinis nominibus, ait : Et qued Deus deificationis princeps supra omnem potestatem fértur, et omnem polestatem ; quoniodocunque est et excogitatur, exsuperat; non puto ullum ex iis qui in Scripturis divinis alti sunt et educati, ignorare, multis enim in locis Scriptura et dominationem ipsam esse tradit, et ab ipsis supra coelestibus potestatibus separat. Quomodo igitur theologi tanquam potestatem laudant, quz extra omném potestatem posita est ? aut quomodo in ea nomen potestatis accipiemus ? Dicimus igitur Deam esse potestatem, ut qui præhabeat in se, et supraquant habeat omnem potestatem ; et ut omnis potestatis auctor, et ut omnia inflexibili et incircumscripta potestate produceus, et ut auctor ipsius per se esse potestatem, vei esse universam, ant singularem alicujus potestatem ; et ut infinite potens, won solum co quoi omnem potestatem producit, sed quod est supra omnem potestatem, et supra ipsam per se potestatem : et quod supra potest minimerabiliter minitas alias potestates producere ; ct quod infinitæ, et infinito numero producie potestates numptiam queant hebetare aut retundere supraquam infinitacem effectionem patestatis cius potentificæ, hæc igitur potestas Dei infinite potens, in omnia quæ sunt, meat et progreditur, nibilque corum que sunt, omnino audatun

# Scholia.

a rebus exsistentibus, non tamen simpliciter absoluta et abstracta, quia in re participantur ab exsistentibus, el sunt cifecta a Deo, a quo pendent, sud hæc magis adhuč ex cap. 7 decadis 7, dec. 8 cap. 4, freebit intelligere.

(a) Universe, ut vita omnium viventium; in parte, ut vita hominum aut angelorum, etc.



# DECAS V. - DE PROPRIETAFIBUS DIVIN. NOMIN.

notestatem habet vel intelligentem, vel ratiocinantem, vel sentientem, vel viventem, vel propriam substantiæ ; et ipsum esse, si fas est dicere, potestatem habet ut sit, ab ipsa supra substantiam potestate ; et ut semel dicam, nihil est in universum, quod omnipotentis tutela, et conservatione divinæ potentiæ privatum sit, quod enim universe nullam habet potestatem, nec est, nec quidquam est, nec est funditus ullus ejus situs. Et rursus idem in eodem capite : A justitia autem rursus laudatur Deus, quod omnibus, ut dignum est tribuat et congruentem modum, et pulchritudinem, et compositionem ordinis, et dispositionem ; et omnibus dispertiat, et singulis ordines præstituat secundum veram et B justissimam præscriptionem, et omnibus suæ cujusque actionis auctor sit, omnia enim divina justitia ordinat, et suis terminis definit; et omnia ab omnium mistione et confusione libera servat; omnibus, que cuique convenient, et ut quodque dignum est, dona largitur. Ex his autem jam patet, quod potestas Dei potestalis effectriz, quæ omnem exsuperal potestatem, quæ est unum, et supraquam sabstantia, quæ omnem potestatem in se præhabet et supra habet, heec omnem potestatom et generalem, et in parte, et ipsam illam per se potestatem cogitalione abstractam, ex iis quæ non sunt, secundum sum inflexibilem et incircumscriptam potestatem proviseit, et facit exsistere : et ex ipsa emanatione, que in universo cernitur, suppetit nobis facultas C aominandi Deum potestatem. kiem etiam celebratus est a nobis nomine justitize, non quod ipse sit coguitus justitia (1), ( boc enim neque effari nec intolligere possumus, sicut magnitudinis ejus non est finis, et intellectus ejus non est numerus ) sed cognescitar justitia ex justitia quam produxit nobis, imponens singulis rebus ordinem et descriptionem, et cztera omnis justitize poudera. Ex his etiam potest quis percipere proprietates, cernitur enim, quemadmodum in quecunque pervadit, ibi potestas ejus versatur, et si fas est dicere (2) ipsum esse, et quod est universum esse, ut sit, potestatem hahet ab ipsa potestatė, quæ supraquam substantia est, igitar esse, opus ast potestatis ; sed non ipsom esse potestas est, verum tanquam in sobjecto est D polestas, præterea inest proprietas supraquem posse, siquidem potestas supraquam potens Dei, qui est supraquam substantia, indidit nobis intellectum possibilem, ut qui eum producit et creavit, sit supraquam potens ad producendum alias potestates diversas ab iis quæ sunt, infinite infinitas, et

est, quin aliquam potestate n habeat ; quin potius A quod infinitæ potestates in infinitum productæ creationem supraquam infinitam potentificæ potestatis ejus retundere nunquam possunt. Si igitur potestas ostensa non haberet potestatem has potestates recipiendi, nunquam promitteret Dionysius, infinitas illas potestates a potentifica potestate productas non posse actionem ejus obtusam reddere, quare evenit, ut potestas bono appropinquet (a), quod enim in universum nultam potestatem habet, nec est, nec aliquid est, nec prorsas situs ejus est : idcirco eisdem finibus metimur potestatem, et id quod est, nec porrigitur potestas in ea quæ non sunt, sicut bonum porrigitur, eadem autem est proprietas nominum justitize, salutis, et redemptionis, justitia enim Dei supraquam potens, quæ justa est, et justitias diligit, uniuscujusque corum quæ sunt, ordinem definit, et producit, et ponit secundum propriam actionem : et secundum supraquam infinitam justitiam suam unicuique justitiæ ab ipso productæ virtutem indidit, reddentem omnibus pro dignitate; vel propriam actionem partium animæ, vel mediocritatem inter plus et minus, vel appetitum tribuentem æqualitatem ; vel rursus babitum prospicientem utilia in commune, vel scientem eorum quæ sunt tribuenda, et quæ non tribuenda ; vel ineutrum, et ut semel dicam, nihil reliquit sine honore justitiæ a se productæ; quin potius omnes capillos capitis nostri numerat, et passerem duorum assium non sinit incidere in laqucum sine justissima voluntate sua : et injustitias nostras, quæ dicuntur, convincit esse aberrationes nostrorum desideriorum, cunctos vero justitia sua implet et nihil eorum quæ sunt, in re ulla justa ejus salute et conservatione privatum est, unde videtur mihi valere illud pervulgatum : Injuriam quidem facere omnes, nulli vero injuriam fieri.

823

# CAPUT VII.

De vita, et de supientia, quæ in Deo est, et quod ipea vita et sapientia et Deus est auctor et creator per se vilæ, et per se sapientiæ; et quæ horum nominum proprietates

Dionysius cap. sexto De divinis nominibus (b). Nunc, inquit, laudanda nobis est vita æterna, ex qua per se vita, et omnis vita manat; et a qua vivero in omnia guoque modo vitam participantia, convenienter unicuique disseminatur. Itaque vita, atque immortalitas immortalium angelorum, et illud non posse capere interitum perpetuitatem angelicæ viwe, ex ipsa et propter ipsam est et subsistit, quamobrem semper viventes et immortales dicuntur; et rursus non immortales, quia non e se habent ut

### Scholia.

(1) Cognoscimus quidem Deum esse justum, et esse ipsam justitiam; non tamen cognoscere possumus quod quid est ejus, id est, quidditatem ejus, quam vocant, esse justitiam, ut enim scire possumus de Deo quod est, sic non potest comprehendi quid est. (2) Si fas est dicere, Quia 'non proprie dicitur, quod esse sit, sed quod ver esse aliquid sit, sie S. Thomas.

Digitized by Google

(a) Polestas appropinquat bono, quia nihil est expers bonitatis, ita neque pelestatis. (b) Vide epist. 2 Dionysii ad Caium.

ca, et omnis vitæ effectrice et conservatrice causa, et sicut dicebamus de co qui est (1), esse ævum ipsius per se esse, sic etiam hic vita divina est per se vitæ vivificatrix et effectrix, et largitur primum per se vitæ, esse vilam; et omni vitæ, et cuique vitæ, esse unamquamque apte ad naturam suam; et (quod divinius est) nos totos, animas dico, et corpora, ad persectam et immortalem vitam translaturam se promisit, id quod antiquitati (2) quidem præter naturam esse videtur, mihi vero et tibi et veritati divina res, et supra naturam; supra naturam nostram dico, quæ videtur, non autem illam omnipotentem vitæ divinæ, huic enim, ut quæ sit omnium vitarum, et earum præ-B sertim quæ diviniores sunt, natura, nulla vita est præter naturam aut supra naturam. Quædam itaque adnotans hic S. Maximus, Suvoxinty, id est, continentem causam vocavit, inquit, vitam divinam, utpote quæ non solum vitam in rerum natura creaverit, sed quæ vitam contineat et conservet, ut duret et permaneat, et rursus in eisdem : Hanc vitam, inquit, secundum substantiam fabricatus Deus, ad immortalitem angelis et animis nostris effecit. Rursus idem Dionysius in septimo capite De divinis nominibus : Hanc igitur rationis expertem, et amentem atque fatuam sapientiam superlate laudantes, diximus omnis mentis et rationis, omnisque sapientiæ et intelligentiæ causam esse; et ipsius esse omne consilium, et ab ea omnem scientiam et in- c telligentiam proficisci, et in ea omnes thesauros sapientiæ et scientiæ absconditos esse; etenim convenienter iis. quæ antea dicta sunt, causa supraquam sapiens, et omnia sciens per se sapientiz, et totius sapientize, et partis effectrix est. In hojus capitis adnotationibus S. Maximus : Omne. inquit, participatum antiquius est iis quæ sunt ex ipso, quare Deus et ævum et tempus proprie nominatur, ut qui sæcula et tempora fecit, sic igitur et in vita et in sapientia dicendum est, quia earum est auctor. Et rursus idem : Quia, inquit, in sapientia Dei non cognovit mundus per sapientiam Deum \*\*; per sapientiam, inquam, quæ in concentu et ordine creaturæ apparet et cernitur. Imo et magnus Basilius in principium Proverblorum, et D denique in illud, Dominus creavit me principium tiarum suarum 48 : Loquitur, inquit, de sapientia

faumortales sint, et perpetuo vivant, sed ex vivifi- A mundi, qime apparet, et vocem fere per ea que cernuutur, smittit, quod scilicet a Deo factus sit, et non fortuñio tanta sapientia ea que effecta sunt, decorat ; ut enim , Cæli enarrant gloriam Dei, et opus manuum ejus annuntiat firmamentum 4: enarrant, inquam, sine voce ; quia non sunt voces, neque sermones (3), quorum non audiantur voces corum \*7 : ad eumdem modum sunt guidam sermones sapientiæ antiquitus editæ, quæ ante alia in fabricatione mundi cum creatura conseminata est; hæ tacens, suum conditorem et Dominum clamat, ut per eam ad cogitandum eum qui solus est sapiens. te referas. Ex quibus liquet, quod vita, quæ in Deo est supraquam unite, et sapientia, et scientia, et mens, et verbum, et intelligentia ex nihilo creat ipsam late patentem, et cum creatura conditam per se vitam, et per se sapientiam ; et ea quæ secundum ipsam per se vitam vivunt, et secundum ipsam per se sapientiam sapiunt, et omnem aliam vitam, et sapientiam, quæ in iis quæ sunt, reperitur, atqui patent etiam proprietates, vita enim teaditur in viventia tantum ; et immortalitate quidem præditis species vitæ, et subjectum efficitur : præditis vero corpore efficitur continuata motio corporis; sapientia vero minus late patet, quam vita, siquidem in ea tantum porrigitur, quæ sapientiam habent, atque in angelis quidem immortalibus æque patet vita et sapientia ; in lis vero quæ sentiunt tenditur solum vita; in easolum porrigitur sapientia, que ratione prædita sunt ; et in his non omnes sapientiæ participes sunt, sed qui amatores sapientiæ fuerunt vel propter studium divinitus incensum, aut propter sinceram disciplinam, aut propter utrumque. Præterea, viventia quidem natura sortita sunt vitam ; qui vero sapientiam habent, idonei et studio scientiæ dediti fuerunt, deinde sapientia ejus partis animæ est, quæ in contemplatione versatur; vita autem habitus est substantialis congenitus sine intermissione operationis iis quæ apta sunt ad recipiendum eum, quantum recipi potest.

# CAPUT VIIL

De pace, et parvitate, et magnitudine, et statione, et motu, et de altero, et de similitudine : et quod hæc in Deo una pax sint; extra Deum autem ut ab eo facta, diversa sunt; el quæ eorum proprietales.

Magnus Dionysius cap. 11, De divinis nominibus:

" | Cor. 1, 25. " Prov. viu, 22. " Psal. xviii, 14. • ibid. 2.

#### Scholia.

(1) Et sicut dicebamus de eo qui est, esse ævum ipsius per se esse. Hoc dixerat cap. 5, cum dixit, entium ævum, sicut autem est secundum causam tempus, et ea quæ fiunt subjecta tempori; sic est ctiam secundum causam ævum, et ea, in quibus est ævum.

(2) Antiquitati. Antiquitatem vocat stultam et fatuam opiniouem gentilium, ut S. Maximus notatum reliquit, itaque non antiquis simpliciter, sed fatuis antiquis visum esse hoc dicit.

(3) Neque sermones. Sic etiam intelligi potest hic locus Scripturæ, scilicet nulli usquam sunt homines.

quacunqua lingua et sermone loquantur, qui non audiant et percipiant, quid dies et noctes sua illa composita el rata mutuæ successionis vicissitudine prædicent et declarent, nempe notitiam Dei, qui omnia fecit, moderatur, et regit. Est autem constructio verborum idiomatis Græci : Non sunt loquelæ, neque sermones, bominum scilicet, quorum non audiantur, id est, a quibus non audiantur voces eorum, dierum scilicet et noctium ; sic intellexit Eusebius Cæsariensis in Commentariis suis eruditissimis.



# DECAS V. - DE PROPRIETATIBUS DIVIN. NOMIN.

ctus Justus vocat aquestav, id est, insonantiam, et aximpslav, id est, immobilitatem ad omnem emanationem, quæ noscitur, quidnam est, et quomodo Deus quiescit, et silet, et quomodo in se et intra se est, et totus secum est supraquam unitus, et nec in se ingrediens, et se ipse multiplicans, deserit unionem; quin potius ad omnia egreditur, totus intus manens propter excellentiam unionis omnia exsuperantis, neque dicere, neque cogitare ulli eorum qui sunt, fas est, neque possibile. Sed cum hoc alioqui eloqui non possimus, nec intelligentia assequi, ad ipsam tamen divinam pacem ut ultra omnia positam sursum evecti, participationes ejus, quæ intelliguntur et nominantur, idque quantum homines, et nos præsertim qui multis bonis viris B impares sumus, consequi possumus, attendamus. Ac primum quidem dicendum est hoc, quod per se pacis, et pacis in universum consideratæ, et in parte, effector est Deus, et quod omnia inter se mutuo conjunctione ipsorum non confusa commiscet; qua conjunctione cohærentia sine divisione et distantia, singula tamen secundum propriam speciem pura consistunt, non turbata per concretionem contrariorum. Et paulo post : Et est, inquit, perfecta illa pax uniuscujusque proprietatis impermistæ conservatrix, per providentias suas pacis <sup>l</sup>argitrices, omnia inter se ipsa et cum aliis sine seditione et confusione custodiens. Quid autem dicamus de charitate Christi erga homines, quæ pa- C cem effudit? Ex qua non jam nobiscum, neque cum allis inter nos, neque cum angelis pugnare discamus, sed potius cum ipsis divina pro viribus operemur secundum providentiam Jesu, qui omnis in omnibus operatur 40, et pacem facit, quæ verbis explicari non potest, et quæ a sæculo prædestinata est; qui reconciliavit nos sibi in spiritu 49, et per ipsum, et in ipso, Patri, et rursus idem cap. 9, de eisdem divinis nominibus : Hæc magnitude, inquit, et infinita es!, et quantitatis et numeri expers; et bæc magnitudo est excellentia secundum effusionem absolutam et supraquam extensam magnificentiæ non comprehensæ. Idem etiam atque ompium causa est parvum ; nunquam enim formam parvi reperies non participatam. Sic igitar in Deo D accipiendum est parvum, ut in omnia, et per omnia expedite means, et operans, et pervadens usque in divisionem animæ et corporis, compagum quoque et medullarum, et cogitationum cordis \*\*, imo omnium quæ sunt; non enim est creatura ulla invisibilis in conspectu ejus, hoc parvum est sine quantitate, sine numero, sine inhibitione, infinitum, incircumscriptum, omnia comprehendens, ipsum a nullo comprehendi potest. Rursus idem : Nunc autem divinam diversitatem cum dicimus, ne suspicemur variationem quampiam in eo qui idem est, et supraquam immutabilis; sed multiplicatio-

De isea igitar divina pace, et silentio, quam san- A nem ejus unitam, et uniformes emanationes nueltiplicis fostus in omnia. Et iterum : Similem vero Deum si quis dicat, ut eumdem, et ut 'totum per totum sibi unite et impartibiliter similem, non est improbandum nomen divinum similis. Theologi vero Deum, qui est supra omnia, quatenus ipse est, pullius similom esse aiunt, sed ipsum divinam similitudinem dare iis qui ad eum convertuntur : et, quod admirabilius est, quod nibil 'simile ejus est dicit Scriptura; etsi non repugnat hic sermo similitudini, quæ eum Deo est, eadem enim et similia et dissimilia Deo dicuntur : similia quidem secundum imitationem, quæ esse potest ejus, quam nihil potest imitari ; dissimilia vero, quatenus effectus infra causam.sunt, et infinitis mensuris, et quæ conferri non queunt, ab ea distant. Item : Quid vero de divina statione, vel de sede dicimus? lpse enim est omnis stationis, et sedis causa, qui est supra omnem sedem, et stationem, et in ipso cuncta ex bonorum cuique eorum convenientium statione consistunt, et custodiuntur, ne ex bonorum convenientium statione excutiantur. Quid autem, cum rursus theologi ad omnia progredi et meveri dicunt immobilem? an non ut Deum decet, hoc intelligendum est? Moveri namque pie Intelligendum est pro eo quod est, facere Deum ut cuncta sint, el continere omnia, el ômnibus modis omnibus providere, et omnibus adesse tum complexu omnium quæ sunt, sine habitudine conjunctionis, tum per providentiam omnia circumeundo, et in omnibus operando. Ibidem sanctus Maximus : Quod. inquit, semper est idem, et absolute est, in sola cause omnium effectrice cernitur, que creaturis largita est, ut in eodem statu permaneant, et ut ea quæ contrarie, vel alio modo habent, inter se coagmentata sint, codem igitur modo omnia, etiam quæ non manent in eadem natura, in Deo cernuntur esse; siquidem omnium quæ sunt, eodem modo, id est similiter, est auctor Dens. Ex quibus fit manifestum, quod pax, et magnitude, et parvitas, et statio, et motus, et idem esse, et diversum esse, et similem, et dissimilem, hæc omnia una par sunt in Deo, idcirco et hic, et alias clare dictum et demonstratum est a Dionysio, alia, et contraria, omnia eodem modo et unite, et nulla duplicatione in Deo esse; tamen ab ipso producta, variata esse, ab, ipsis emanationibus diversitatem nacta. Est igitur Deus, ut prius demonstratum est, sicut substantia, quam neque verbis exprimere, nec eloqui, nec cognoscere possumus, sic etiam divina ejus pax, præteres sapientia ejus, et vita ejus, et quæcunque alia absoluta, et quæcunque nune in ipsa videntur secundum contrarictatem efferri, Laudamus autom hanc secundum participationes ejus intellectas et nominatas, id est, laudamus ab iis quæ produxit. quæ sub intelligentiam cadunt, et quæ sub sensum, quibus nos éx iis quæ videntur, instructi, ad co-

48 Cor. XII, 6. 49 II Cor. v, 18; Ephes. 11, 18. 39 Hebr. 1v, 12.

gisationem magnorum donorum ejus deducinaur, A nominat, quia præbet nobis similitadinem, pon ipsas per se primum actiones animo versantes, ut si quis primum creaturam, vel mundi fabricam ipsam per se cogitet, velut actionem Dei et motum intuens, deinde rationem ad producta et creata referat. Consentiens autem secum idem Dionysius in s'ngulis horum nominibus per omnia, sicut in allis, ita et nune nomina ponit cum adjunctione definiente, quod scilicet per so pacis, et per so magnitudinis, et per se similitudinis, et aliorum, et eorum que contrarie proferuntur, ut per se dissimilitudinis, per se diversitatis, et corum quæ sunt, tola, et qua corum partes, auctor est Deus, causa el effector; per omnia codem tenore et forma demonstrans et universa producta esse, et unum B tantum sorum omnium principium et causam esse, unum scilicet, quod est supraquam substantia. quæ est illa beata et trium personarum natura. Ut autem ex iis quæ posita sunt, proprietates etiam percipiamus, est quidem pax divina, quæ diversa nectit in unum (dicta est enim congregatrix et colligatrix illorum etiam, quæ maxime diversi generis et naturæ suut) multa in temperamentum commiscens son confuse, neque permiste ; sed servans in singulis universitates, in unum mentis simplicem conceptum reducit (1). Deinde hæc divina pax veluci unionem multiplicium et diversarum vocum et sonorum instar concentus et symphoniæ pulcherrirae conficit, nibil ex gravi aut acuto demutans, sed potius manent secundum naturam sine confu- C sione aptatam, ut ingeneretar copulatio supraquam · cogitari petest, amatoriis quibusdam illecebris, vel nescio quid divinius dicam, in unionem redacta, consentance etiam nos divina nomina, quæ in illo uno, quod est supraquam substantia, contraria esse videntur, huic divinæ paci attribuimus; et magnitudinem ad parvitatem referentes, in unam pacem contulinus, magnitadinem quidem definienses, qua non queat major moles reperiri ; parvitatem vero, qua non possit minor; per utrumque somen, pacem ad infinitum Deum revocantes. Quid enin quajus substantia infinita? aut quid rursus hac tenius, quas tota per pulviculum insecabilem perment? item etiam simile arbitramur cui est similitado communionis cum olio vel in coloribus, vel propensionibus, vel moribus, et modis, vel in -gubernationibus rerum, vel in alio, ut aliquis potest conjicere similitudinem comparentem : dissimile vero, cujus nulla est similitado secundum rationes et modos nobis notos, desiderium tamen nominis Dei, que tenemur, in una pace congregavit lizec, et laudans similitudinem Dei, similem nobis

\*\* Luc. vi, 36.

832 quod ipse fiat nobis similis (nulla enim effectis cam effectore similitudo, cum infinitis et immensis mensuris et intervallis illa ab auctore absint) sed potius, sicut diximus, quia ipse est effector per se similitudinis, qua nos Deo efficimur similes : Estote enim, inquit, misericordes, sicut Pater vester cælestis 11; idem vero est etiam dissimilitudinis auctor, quia unicuique eorum quæ ab eo facta sunt, proprietatem indidit, ut nunquam quandiu singula ordinata sunt, inter se conveniant. Si autem nomen ejusdem et diversi Deo attribuimus, ex iis quæ produxit et donavit sumimus. Est quidem rautórns, id est identitas, conspiratio et consensus universitatis rerum cum uno mundo, el generatio penitus distantium, summas eorum qualitates similiter relinens: et eadem affectio diversarum naturarum, et dissimilium partium, est autem rursus diversitas multipartita distantia corum quæ ab una radice ia infinitum tenduntur, et variatio omnis generis in partibus et membris uniuscojusque, et multiplex ac varia multitudo creationis formarum ; sic quoque stationem Dei laudamus ab iis quæ et collocavit, et firmavit, et quibus locum manendi dedit ; et motum rursus laudamus, quod ipse cum sit alioquí immobilis, et declinare non possit, nec ulla in re, ant modo moveatur, neque mutetur, ant varietur, voluntate tautum omnes species et formas moturm

produxit, et renovavit, emittens eas una omnine pace, concentu, et concordia, quando oporiet emittere; et rursus ad se revocans ipsa sua per se pace secundum unam', et nunquam intermissum operationem.

#### CAPUT IX.

De omnipotente, susceptore, adjutore, et de aliis nominibus, quæ de Deo dicuntur, et sunt eorum que dicuntur ad aliquid : et de divinitate. et simititudine, et habitudine, quæ in doificatis , et imitantibus, et similitudiuem capientibus dicuntur secundum imitationem, et similitudinis informationem, et habitudinem Dei. qui est omni habitudine solutus, et omnem imitationem superal, et de deificatione secundum habitudinem, et de iis quæ dicuntur ut excellentiam declarent, ut rez regum, Deus deorum.

Gregorius Nyssenus in confutationibus Eunomii libro secundo : Reperitur, inquit, nihil aliud significare in divina potentia nomeu omnipotentis, quam referri aliquo modo ad aliquid operationem continentem imperio et dominatu ea quæ in creatura mundi contemplamur, hoc enim vis, quæ in hoc nomine cernitur, demonstrat. Et sicut nunquam esset medicus, nisi propter ægrotos ; neque rursus misericors noninaretur, aut miserator, et similiter

### Scholia.

(1) Album, et nigrum, et reliquas species coloris in unun conceptum simplicem coloris cum mens re lucit, universitatem generis in eis servat, neque enial convenientia in universitate generis, confundit species; neque diversitas speciei tollit convenientiam in universitate; sed hæc consensio in concentus a pace divina proficiscitur.



### 833.

in alise ejusmodi, nisi esset qui misoratione et A socum infert? et refrigeratio refrigeratum, et refrimisericordia indigeret ; sic etiam nec omnipotens, nisi omnis creatura dominante, et in so quod est, cam conservante indigeret. Ut medicus igitury ei qui curatione indiget, adhibetur ; sie omnipotens el, cui opus est teneri dominatu. Et sicut bene valeatibus non opus est medico, sed male habentibus; sic consequenter recte dici potest, com in quo natura aberrare et labi non potest, non indigere alio a qee teneatur. Et magnus bionysius, in epist. secunda ad Gaium : Quomodo Deus, qui est supra omaia, est supra principium divinitatis, et supra principium bouitatis? scilicet si divinitatem et honitatatem intelligns esse donum ipsum, quod deos et bonos facit, et ipsam imitationem (1) quam atsequi non possumus, Dei et boni, qui est supragnam Deus, et supraquam bonus qua dii et boni efficimur. Etenim si hoc est principium, que deificamur, et boni efficitnur, qui est omnis principii supraquam principium, cliam est supra divinitatem et bonitatem, loc est, sepra principium divipitatis, et principium bonitatis. Quia onim non est imitabilis, neque haberi potest, antecellit imitationibus et habitudinibus, et eis qui imitantur, et habitudines participant. Magnus Athanasius in libro De incarnatione Verbi Dei : Deo igitur, inquit, non est binsilis Filius Deus, sed unum et idem, sicut scriptum est : Ego et Pater anum sumus 32 : diviaitatem interpretatus est unitatem; divinitatem vero non qualis est sorum, qui facti sunt dii : siquidem banc illi opponens, Deus, iaquit, est aon sjout homo ad similitudinem Dei factus, et Dens nominatus propter similitudinem. Et Gregorius Nyssenus in quodam libro ex suis confutatoriis contra Eunomium : Et si inimicus Domini Dominum nominet Deum, nititur comparare illum cum divinitate Moysis. Sanctus Maximus in scholiis Dionysii, Recte, inquit, dixit divinitatem supra omnem bonitatem, et divinitatem; inferiores igitur divinitates intellige angelorum, et hominum justorum. Sunctos Joannes Daniascenus, libro m De fide orthodoxa, cap. 12. Natus, inquit, ex Virgine, egressus autom Deus cum carao assumpta, jam ipsa ab es defficata, simul ut producta est, et esse copit : ita ut simul hæc tria essent, assumptio, exsisten- D tia, deificatio ipsius ab ipao Verbo facta. Rursus senctus Maximus in disputatione contra Pyrrhum : Sicut inflammatio inflammatum, et inflammautem

41 Joan. x. 50.

(1) Ipsam imitationem Dei. Imitatio Dei vocatur deilicatio, quia non deilicamur, nisi imitanilo Deum; deificano ipsa, que dici solet per se deificatio, est donum Dei, et principium nosure desficationis a Den don tum nobis. Deus igitur est supra hujusmodi principium formale divinitatis deilica, qua tanquam dono Dei deiticamur ab ipso Oco; et similiter supra plincipium bonitatis, qua tanquam dono Dei honi cilicimur ab eo.

(2) Non mixle, quia non opus est, ut se velati cum rebus et negoliis misceat ad cognoscendum ea, ut tute

gerantem, et visio visum, et videntem; et inteliigentia intellectam rem, et intelligentem (non enim potest habitudo sine babentibus habitudinem dici . aut intelligi), sic, ut consequens est, defficatio deificatum, et deificantem secum inducit. Idem : Oportebat, ut vere dicam', eum qui est auctor eorum que secundum naturam sunt, esse etiam auctorem deificationis secondum gratiam. Idem iterum : Demonstravi, inquit, divinam potentiam, quæ supra substantiam est, efficere defficationem eorum qui secundum gratiam deiticati sunt. Gregorius Theologus, in oratione postquam factus est presbyter : Solitudiuem, inquit, maxime omnium amplexus sum, et tanquam adjutricom et parentem divini sscensus et deificam vehementer admiratus sum. Rarsus magnes et divinus Dionysius, cap. 10, De disinfe nominibus, ait : Dicitur autom omnivotens Deus, ut omnia dominatu suo tenens, et qui fis que gubernal, presest non mixte (2); et ut omnibus desiderabilis, et amabilis; et cunctis juga voluntaria imponent (3), et duices parturitiones amoris divini. et emnipotentis, et insolubilis ipsius bomtatis. Gregorius Nyssenus; in primo libro contta Eunomium : Alia, inquit, nomina tantum significant quod est ad aliquid utile, at afjutor, defensor, et susceplor, et quæcunque hujus significationis reperiuntur, quibus si adimas egentem ope, vacua et otiosa fuerit vis, que in ippo nomine cernitur. Rursus Dionysias cap. 12, de cisdem divinis nominibus : Quis, inquit, suctor omnium secundum unam excollentiam universa exsuperautem est supra quam plenus, sauctus sanctorum, et alfis ejusmodi nominibus laudando nominatur convenienter causæ superfluenti, et excellentize eximize, ut si quis dicat, quanto antecelfunt sancta, aut divina, aut dominantia, aut regia ils que non sunt talia, et rursus ipsa per se participationes participantibus; tanto antecellit omnibus quas sunt, qui est supra omuia, et omnibus participantibus, et participationibus, qui est causa non participata. Sanctos autem et reges, atque dominos, et deos vecant Scripture principaliores in unoquoque ordines. Quod quidem cum sanctus Maximus adnotat, principes qui inferioribus præsunt, ait vocari secundum encellentism sanctos, et dominos et reges, et deos; sicut et inter homines ii qui sunt excellentissimi, sic appellantur. Ex quibus efficitur manifestum, aliam quidem si-

# Scholia.

et cante guhernet, sicut necesse est homini ; alioqui non poterit solus sufficere gabernationi.

(3) Juga. Juga voluntaria vocat apperitus nature, ut cuique convenit, insitos, tanquam leges impositas, quibus omnis natura libenter et sponte sua paret, et nulla resistit, nec obedientiam detroctat. fit unm hujusmodi appetitus, et impetus insiti, et inclinationes tendant ad amandum summum bonum, quod varie participant, ideirco ejusmodi inclinationes dicuntur a Dionysio divinum amorem partuire, sisuti terra sole tepefacta fructus parturit.



gnificationem præseferre ea nomina, quæ de Deo A horum autem, id est, quæ secundum excellentim dicuntur ad aliquid; aliam vero, quæ secundum exsuperationem efferuntur : atque illa quidem aliquando supervacua esse et otiosa perfecto opere, ut antea, et nunc demonstratum est; hæc vero, quæ secundum exsuperationem, semper endem modo excellentiam declarare, atque illa quidem evidens indicium ostendunt in fabricatione universi. Septimo enim die, inquit, requievit ab omnibus operibus suis"; quare cessavit a creatione coli, solis, stirpium, animantium, ut universe dicam, ab universo opere quod patrarat (1), propter opus enim dictus est tunc Deus fabricator mundi. Est igitur semper fabricator mundi Deus, sed tanquam jam fabricatio mundi desierit; sicut et creator, qui non semper creat; et ad ridendum aptus, qui non sem- B per ridet, hæc antem est, quia solum est causa et effector Deus, infinitis enim et immensis intervallis effector effectis antecellit. Cum autem Dionysius excellentiam in his ostendit, in duas partes divisit; in sancta, et non sancta, et in per se participatioves, et in participantia. Et quanto, inquit, es que sunt, ils quæ non sunt, autecellunt, et participationes participantibus; tanto Deus antecellit sanctis, et non sanctis; et per se participationibus, et participantibus. Excellentia igitur Dei æque pervadit in participantia, et per se participationes; et in sancta, aut divina, aut dominantia, aut regia, et in ea quæ non sont talia. Si autem Deus æque utraque excellit, quan rationem productionis habebunt que non sunt sancta, et que participant, eamdem habebunt sancta, et per se participationes, quod si illa sunt creaturæ Dei, et hæc igitur sunt creaturæ Del. Apparent tamen hic etiam proprietates, illa enim, id est, participantia et participationes, propter finem, cujus causa, perfecta sunt, et eorum proprietas est dici ad aliquid, aliquo modo se habere;

\*\* Gen. 11. 2.

(1) Cessavit ab omni opere. Creare non solum significat facere ex non ente, ut impius Eunomius tradebat; qui idcirco aiebal non jam animas creari sed generari, ex quo Deus requievisset ab omni opere quod creando patrarat; sed significat. etiam facere aliquid norum, ut notavit Nemesius, Adaman-tius, tib. n, De homine: a quo genere creationis dicit cessasse quidem Deum, sicut scriptum est in Ecclesiaste (cap. 1 ): Nihil novum sub sole. Nec enim vel resurrectio corporum (ut ait Gregorius Nyssenus hunc locum interpretans) aliquid novi erit, sed restitutio in pristinum statum; idcirco, inquit, subjungit Ecclesiastes : Extra vetus nihil est, sic enim est apud LXX interpretes. Creari ergo animam non est novum, sed tale quid, quale a principio factum est, cum fecit Deus hominem, et secundum imaginem Dei fecit eum, sicut semper facit nihit varians. Desiit itaque creare primordia rerum, unde idem Ecclesiastes ibidem : Quid est, inquit, quod fuit? ipsum quod futurum est. Quid est quod factum ipsum quod faciendum; nihit novum sub est ? sole. Significat enim (ut alius quidam Gregorius ait, vetus et elegans interpres Gracus cujus cognomentum nondum reperi) non solum en que a principio facta sunt servitatem suam erga auctorem suum de-

dicuntur, proprietas est, ex aquo esse infra Deum. cum illis quæ participant, et sunt per se particinationes, quibus et illa facta sunt. Præterea omnipotentia, susceptio, auxilium, et salvatio si in Deo dicuntur, sunt una pax, et quies, ac silentium; sin vero extra Deum, et tanquam emanstiones in creaturas, ad custodiam, et tutelam, et auxilium, et susceptionem, et salutem productæ, in ils quæ custodiuntur, perficiuntur. Rursus, sanctitas, et dominatus, et regnum, et divinitas, absolute quiden in Deo dictæ silentium ejus sunt beatum, et súpra substantiam : extra Deum vero, proprietates accipiunt ad creaturam spectantes; illa, id est, sanctitas, liberatio est ab omni scelere et macula; dominatus firmitatem versm, et ab prolapsione liberam exhibet; regnum est distributio omais regula, et ornamenti, et juris, et ordinis; divinitas vero providentia omnia contemplans, et similiter in aliis, si quis a moribus et actionibus Dei nominare pergat divinitatem quæ est supra quam expromi possit sive affirmando sive negando, et supra quam intelligi, et supra substantiam.

# CAPUT X.

### De æqualitate, perfectione, unitate, et quæ corum in rebus proprietates.

Magnus Dionysius, cap. 9 De dielnes nominibus. Si quis vero, inquit, in sanctis Scripturis nomen, quo Deus nominatur idem, et quo nominatur justus, in nomine divino, quo nominatur æqualis, accipiat, dicendum est, Deum esse æqualem non solum ut expertem partium, et qui a recto declinare non possit, sed ut in omnia et per omnia æqualiter meantem, et ut per se æqualitatis effectorem, secundum quam æqualiter operatur similem omnium per ipsa inter se incessum (2), et participationem æqualiter participantium, ut quodque corum aptom est (3), et aqua-

# Scholia.

monstrare, illiusque infinitam sapientiam, potentiam et magnificentiam testari, verum etiam quæ nondum exsistunt, sed futura sunt, ipsa quoque rationeus ordinis, subjectionis et ebedientiæ illorum primorum erga auctorem suum secutura esse: ita ut nihil eorum quæ sunt futura, aut facienda, vel creanda, diversum ab lis que primum facta sunt. inveniatur : imo secundum seriem primis illis a potentia Dei omnium operatrice et gubernatrice impositam, ortum et motum ac conservationem habitura esse usque ad præscriptum a Deo finem omnium; pihilque prorsus reperiendum esse, quod alium ortum, aut motum, aut ordinem habeat, unde possitaliquis occasionem sumere dicendi: Hoc novum est. Hactenus iste auctor.

(2) Inter se incessum. In elementorum mistione versatur hujusmodi æqualitas, quæ si non esset, non fierent generationes in mundo, si enim aliqued ex elementis exsuperet ac redundet, corrumpitur quod generatur.

(3) Ut quodque aptum est, et pro dignitate. Hoc dicit propter aqualitatem proportionis, sive que sant natura fiant, sive per gratiam, ut non omnes æqualiter illuminantur a sole nec omnes æqualiter sanctificantur, sed proportione, utapii sunt, aut digni habentur.



# DECAS V. - DE PROPRIETATIBUS DIVIN. NOMIN.

lem in omnia pro cujusque dignitate distributionem, A antecellit: unde numeri est effector, et inventor. Et el quatenus omnem æqualitatem intellectilem (1), in. telligentem, ratiocinantem, sentientem, substantialem natoralem, voluntariam, exempte et unite in se ipse anticipavit, secundum virtutem omnia exsuperantem, omnis æqualitatis effectricem. Ac rursus idem cap. 13 : Perfectum rursus dicitur, quod non potest augeri, et semper perfectum est ,et minui non potest, item quod omnia in se continet, et redundat secundum unam nunquam intermittentem, et camdem, et supraquam pienam suppeditationem, quæ minul non potest, qua omnia perfecta consummat, et convenienti perfectione implet. Et iterum idem : Nec enim est multitudo, quæ aliquo modo non participet ynum, imo quæ sunt multa partibus, sunt unum tote;quæ sunt multa accidentibus, sunt unum subjecto; et quæ multa numero, aut facultatibus, sunt unum specie, et quæ sunt multa multiplici specie, sunt unum genere; et quæ sunt multa emanationibus, supt unum principio; et nibil quidquam est, quin quoquo modo unum participet; illud dico, quod in se secundum omnia singulari, omnia, et tota omnia (3), et contraria anticipavit. Amplius adhuc idem ; Oportet, ut nos a multis virtute divinze unitatis ad unum conversi unite laudemus totam beatam divinitatem, unam scilicet omnium causam quæ est ante omne unum et ante omnem multitudinem, et omnem partem, et omne totum, et omnem terminum et incircumscriptionem, omnem finem, et omnem infinitatem; unum inquam, quod omnia quæ sunt, et ipsum esse C definit (3); et est totorum omnium, et simul, et ante omnia, et supra omnia causa singulariter, et est supra ipsum unum ens(4), et ipsum unum ens definit : siquidem quod est unum in rebus, annumerabileest, numerus autem substantiam participat (5); unum vero, quod est supraquam substantia quod est unum, et omnem numerum definit, et ipsum est unius, et numeri, et omnium quæ sunt, principium, et causa, et numerus, et ordo. Hæc autem adnotans sanctus Maximus: Adverte, inquit, quod merito ante unum dicit esse Deum, quandoquidem omnibus

rursus : Observa, inquit, quod adnumerabile significat declarationem numeri, quare in ils quæ sunt, id est in creaturis, cum unum dicitur, secundum numeri notionom dicitur. Ex quibus patet, quod Deus, qui ipse est secundum se per se æqualitas, et per se perfectio, et per se unitas bæc sibi tribuit que est ipse, atqui hæc quæ ipse est, intelligere nequaquam possumus, nec expromere fas est. Theologi vero de per se æqualitate, et per se perfectione, et per se unitate in rerum natura productis loquantur, explicant, et intelligunt. Est igitur æqualitas æqualis distributio universi, partim aliquid commune habens cum eodem, et cum justitia; partim aliquid proprium; abundat enim variis vocibus, non ut eas in unum concilians, sed ut principium quoddam et extremum in unum sonum desinens, omnia namque quæ inter se concinunt, diversitatem habent eorum ex quibus constant; et similitudinem sonorum secundum plectri modum; æqualitas autem similitudinis vocum plus concentus habet; moderatur enim hunc tanquam causa inchoans, et finiens, et veluti a se incipiens, et per concinentia, et inter se respondentia circumiens, in se rursus desinit. Ab una igitur ratione æqualitatis sumenda est et aliorum ratio in quibus æqualitas versari consuevit, æquale enim est, quod est eorumdem mensura, quorum igitur eædem sunt mensuræ, æqualitas etiam eadem est. Quare divina æqualitas æqualiter operatur similem omnium'per ipsa inter se incessum, et æqualem participationem, ut quodque aptum est, et æqualem in omnia pro cujusque dignitate distributionem, perfectio autem in iis quæ sunt, quod in eis est minus et plus ejicit ; æqualem autem perfectionem reddit partibus, et est perfectum in numeris quidem, totum æquale partibus ; in affectis vero qualitate, perfectus habitus eorum qui ad hunc usum affecti sunt qualitate, natura quædam est ipsis perfecte propter multam experientiam ingenita, et neque plus neque minus habens, quam recta regula secundum lpsum usum requirit: in substantiis vero perfecta

#### Scholia.

(1) Omnem æqualitatem. Nonrous et vorpous, id est. intellectiles, et intelligentes vocat angelos, quia ha- p bent infra se a quibus intelligantur; et ipsi intelligunt, animæ autem non solent vocari vontat id est intellectiles, quia non habent iufra se a quibus intelligantur, sed dicuntur ratiocinantes, el vozpal etiam, id est intelligentes, sed non proprie, at angeli ; sentientem æqualitatem vocat, quæ in anima-libus reperitur ; substantialem, quæ in substantialibus (sic vocat que sunt sine sensu et motu); naturalem, quæ in naturalibus : illa intelligit, quæqualemcunque motionem habent, natura enim est principium motus et quietis ; voluntarium, in iis qui voluntate præditi sunt, qui volunt juste vivere, justitia enim est quædam æqualitas; omne genus æqualitatis habet Deus anticipatum in seipso simpliciter tanquam in ideis et exemplaribus, æternisque suis nohonibus, ex sancto Maximo.

(2) Omniaet tota omnia. Omnia dicuntur, quando sunt species, et partes, et differentize in divisionibus; totum, quando partes collectes unum consti-

tuunt, vel speciem, vel genus; vel contraria et opposita in unum consensione quadam conspirant, ut

aqua simul, et terra, et aer, ex S. Max. (3) Et ipsum esse. Illud per se esse dicit, quod est per se principiam, et primum τώ πρό; τι πως Exerv, id est, quia ratione habitudinis tanquam ex forma ex ipso per se esse exsistunt; sieut vita est per se vita.

(4) Et est supra ipsum unum. Illud dicit, qued est, ut sit S. Maximus, autapyty xai πρωτον τφ πρός τι πώς Exerv, id est, per se principium, et primum habitudine ad aliquid ; inducit enim, inquit, notionem multorum ex seipso, hæc autem longe absunt a Deo, a quo sunt aliena, qui secundum naturam suam non potest cum alto conjungi, sicut unum in numeris, ex S. Maximo.

(5) Substantiam participat. Creaturam vocat substantiam, quod autem numeratur in creaturis, pars numeri est, et numeratur in ils quæ sunt suæ speciei, vel generis, vel ordinis, et similiter in allis, cum quibus convenit.

837

vita. et immortalis; et ut uno verbo dicam, omne A dividua, nunquam deficit ubique unum, et bujus nimium et parum persectionem corrumpit . Æqualitas ergo, et vita non deflexa a recto in substantiis quidem perfectionem efficit; in numeris vero totum æquale partibus; in qualitate præditis, scientia quæ excidere non possit. Deus autem, qui est per se perfectio, perfectionum effector est , tum perfectionis , cui ademptæ sunt multæ perfectiones (1), tum per se perfectionis, quæ late patet, ad imitationem enim exemplarium divinorum, quæ supra substantiam sunt, produxit et perfecit, quæ hic absolute dicuntur unitas autem, quæ in omnihus obambulat, divino nomine unitatis decoratur, operans infinitas unitates in generibus, in specie, in individuis, in partibus, in membris, et ut dicam, quod plurimum valet, et potissimum est, in omnia se multiplicat, nos ad imitationem unitatis Dei, quæ est supra quam ignota ad unitates revocans, ut in multitudine unitatum, que ab ipso producte sunt, efficiatiut nos a multis ad unum virtute diviuæ unitatis conversi, factl unum, laudenius totam, et unam divinitatem, unam omnium causam, hoc per se unum, quod lis quæ sunt, adnumeratur, principium efficitur ejus quod per se csi, quatenus unum est, quod per se est licet non sit per'se, sed ut accidens(2), hoc etiam in unaquaque emanatione unum fit; et unum item communiter in omnibus emanationibus, sive genera sint, zimiliter, sive species, codem. modo; sive in-

per se unius proprietas est, in quibus inest, mul ta ad se convertere. At vero pro exportitione materiaria contenti sumus iis quæ magnus Dionysius exposuit; quod si in quibusdam, cum ea recensered mus, aliquid variavimus, non fuit nobis propesitum magis ordinate quam ille, recensere, absurdum enim erat tam magnum solem ex adverso intueri, u in hoc etiam verbis ejus utar (a). Dum capita contexuimus, quia hoc fuit a principio propositum, proprietates ex junctis, et continuatis collegimes, propter facilitatem, quædam contraximus, alia in alium locum transtulimus propter clariorem distinctionem. Inscripta vero est decas Be proprietatibus. non quasi nobis aliquid abunde suppetat, quod magno Dionysio desit, sed potius ex ils quæ copiose dicta sunt ab eo, solum explanamus ubi oportest proprietatem considerare. Propositum vero est planum facere per omnia, solum esse causam universi divinam trium personarum naturam, quæ est supra substantiam, et supra naturam, alla vero omnia, sive quæ dicuntur primum exsistentia, sive participationes, sive providentiæ, et dona divina, quia propler causam producta sunt, in effectis numerantur; suntque sicut effecta, generata et creata. Omnis enim effectio (ait magnus Basilius), par fit suis effectis; et magna quidem effectio magnorum effectorum est; parva vero parvorum

# DECAS SEXTA. -- DE APPARITIONIBUS DIVINI LUMINIS.

### CAPUT I.

Quod owne lumen sub sensum cadens ex Deo est, et quod sol imago est bonitatis ipsius.

Dionysius, capite quarto, De divinis nominibus : Sed quod iu medio præter lapsum nos effugerat, cœlestium principiorum, et subterminationum (3) causa est bonum, item substantiæ hujus cœlestis, quæ non augetur, neque minuitur, et penitus non variatur, et motuum cœlestis curriculi vastissimi non sonantium, si ita loqui oportet, et ordinum stellarum, et pulchritudioum, et luminum, et infixionum earum, et multiplicis cursus vagantis quo-

c rumdam siderum, et duorum tuminarium, que Scriptura vocat magna, circuitus, et codem, unde profecta sunt, reversionis, quibus apud nos dies et noctes distinguuntur; et meuses atque anni definiti ipsos motus temporis, et corum quæ intempore sunt, circulo confectos distinguant, numerant, ordinant, et continent. Quid autem dicatur de ipsomet radio solis ? A summo enim bono lumen profciscitur, et imago bonitatis est ; quamobrem nomine luminis bonum laudatur, tanquam appareat primum exemplar in imagine. Sicut enim honitas divinitatis quas supra onusia est; a supremis et proxectissimis

### Scholia.

(1) Perfectio, cui adempte sunt multe perfectiones, D ficat boc loco Dionysius, ut quidam interpretati est perfectio non abstracta per intellectum a toto, et a parte; hæc enim multis perfectionibus caret; perfectio vero abstracta, ri absolute considerața late patet, quia non est restricts ad totum, aut ad partem, ut vita absolute considerata, quæ dicitur per se vita, huic nulla perfectio adimitur, sicut adimitur vitæ in genere, ut animulis ; et vitæ in parte generis, id est, in specie, ut hominis, aut angeli, et multo magis hujne hominis aut angeli que sunt individua.

(2) Per se esse, sicul per se vita, el per se unum, ot similia, est ens per accidens, quia solum per abstractionem exsistit in mente.

(3) Principiorum et subserminationum. Non sigui-

(a) Cap. 3 De divin. nom. in flue.

sunt, corpora cœlestia esse principia agentia corum quæ ortum et interitum capiant, et discerni res secundum eadem corpora; non loquitur hic de hujusmodi principiis, sed de principiis et terminationibus orbium coelestium, ques fecit Deus bonitate sua globosos, in qua figura idem est principium et terminus, sive finis ; non divit anoneparciaeic, id est, terminationes, sed unouspariosels, id est, subterminationes, at S. Maximus observavit, qua motus corporis globosi non habet proprie terminum, sed veluti terminum habet moveri ab aliquo principio ad idem tanquam ad terminum, verbi gratia, ab oriente ad eundem orientem.



# DECAS VI. - DE APPARITIONIBUS DIVINI LUMINIS.

supra omnes est, ita ut neque superiores usque ad illius excellentiam pertingant, nec inferiores non ab lla contineantur; quin potius omnia quæ illuminari ant, illuminat, et creat, et vitam dat, et contiperficit ; et mensura est corum quæ suut, et nerus, et ordo, et complexus, et causa, gvum. alque finis. Lingens iste, et totus splendidus, ac semper imago expressa est diumum quid ill.us boviuz bonitatis, quaten quæ eum parni in eo procul resonat (1) ticipare possunt. illustrat, cl abet supra extensum, quod in universum mundos utur. tum superiorem, tum inferiorem, splen

\$1

orum suorum multiplicat : et si quid eum non ticipat, non est in causa imbecillitas aut tendum familiatis illuminandi, sed potius non esse expeditum ad participationem luminis, quia non sit idoneum ad admittendum illud. Ac revera multa sic saut, quæ radius solis prætergressus, illa quæ ultra sunt, illumiant; et nihil est eorum quæ cerni possiunt, quo non pertingat sol, ut est ingens vis splendoris sui. Quin etiam ad ortum corporum sub sensum cadentium confert, et ea movet ad vitam, nutrit, auget, perficit, et purgat, ac renoval; et mensura est ac numerus borarum, et dierum, et omnis nostri temporis (hoc enim est illud lumen, tametsi tunc non erat figuratum, quod dixit divinus Moyses distinxisse illud primum dierum nostrorum tridoum), unde filios, id est, sol, dictus est, quod omnia facit άcλλη, id est, omnia servat salva, et congregat dispersa; et omnia quæ sentiendi vim habent cum appetunt, vel ut videant, vel ut movcantur, et illuminentur, et calescant, et denique ut contineantur, et conserventur a sole : non hoc dico, ut antiquitas existimabat, quod sol sit Deus, et auctor universi, qui bunc mundum quem cernimus, proprie gubernet, sed potius quod iuvisibilia Dei a creatura mundi per ea que facta sunt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque ejus virtus et divinitas. Ex quibus patet, omne lumen quod cernitur a Deo factum esse; et solem esse nultis modis et rationibus imaginem bonitatis Dei : simul etiam demonstratum est, quemadmodum cum Deus dixit primo die : Fiat lux, lucem illius tridui sine figura, n et d'flusam coegit, et in figuram globi solis contulit, præfiniens ei circuitus et orbes annuos. Idem ostendit magnus Basilius, in Hexaemero.

# CAPUT II.

Quod ignis sub sensum cadens non solum imagines anyelorum, qui similitudiuem Dei gerunt, exhibet, sed ipsius etiam Dei ; et quæ ejus proprietates. Dionysius cap. 15 Cælestis hierarch .: Aggredien-

suistantiis usque ad extremas pervadit, et adhoc A dum, inquit, est dicere, et investigandum in prima explanatione Agurarum, quare sancta Scriptura in figurandis angelis imaginem igneam fore piæ eæteris imaginibus honorare reperitur. Reperies itaqua cam non solum\_rotas igneas effingentem, sed ani malia ex igne, et viros instar ignis fulgore collucentes, tum acorvos carbonum ignis circa cœlest-s substantias ponentem, et fluvios igni ardentes, impetu qui cohiberi non possit, profluentes; imo et sodes ait igneas esse ; et ipsos supremos Seraphi nos urentes repræsentat 84, ut nomen declarat, an proprietatem ignis et efficientiam illis tribuit; denique supra et infra (id est, ubique) igneze imaginia formationem præcipue honorat. Igneum igitur, et chittor, designat maximam in mentibus collections militudinem ; sacri enim theologi substantiam,

substantiam est, sine forma, mult si alocia in igne L quod ignis multas habeat imagines (si fas est liginæ proprietatis,-quatenus in iis quæ ceruum re potest. Ignis enim, qui sensu percipitur, es n in omnibus, ut its dicam, et per omnia non iste pervadit, et ali omnibus diremptus est, cum i totus lucens, simul est tanquam latens, incogn se, non proposita materia, in via ioneur ostendat, neque tener

nia superat; et ea in quibus The suam facultatem trahit : habet vim immuta partiendi se omnibus qui ad eum nteunque appropinquant, renovandi calore vitali, illuminandi splendoribus non obtectis; non potest cohiberi, est admistionis expers, habit vim secernendi, est immutabilis, fortur sublime, est motus celeris, est alus. non patitur ut unquam appotat deorsum ferri, est per se mobilis, semper mobilis : alia movens : habet vim continendi, et a nullo contineri potest, non indiget alio, auget se occulte, et in materiis subjectis declarat magnitudinem suam: est efficax, potens, coram omnibus adest inaspectabilis; si n gligitur, vidatur non esse; collisione facta, veluti quasitus, naturaliter et cognete repente apparet, et rursus avolat incomprehense; in omnibus sui copio issimidistributionibus non minuitur. Multas ignis proprietates poterit quis invenire divinæ operationi co-

gnatas, quatenus in sensibilibus imagmibus esse possum. Hoc igitur cum in divinis Litteris eruditi didicerint, coelestes substantias ex igne ellingunt, ut similitudinem Dei, quæ in illis inest, et imitationem. item Dei quantum illæ capere possunt, repræsens tent. Rursus idem Dionysius in epistola ad Titum Etenim non solum lumina, que sunt supra substantiam, et mente contemplamur, et ut semel dicam, divina, symbolis ad figurandum pertinentibus va-

\* Dan. vit, 9, 10; Ezech. 13, 14, 27; vill, 2; Matth. xxvii, 3.

# Scholia.

(1) Tenuissimum resonal. Grace est mollogroby, quad Lucretius poeta Romanns, lib. vi, vertit multesimum ea forma, qua dicitur centesimum, mil-

PATROL. GR. CLII.

lesimum. Significat tenuissimum hic extremi soni, ut si quis, inquit sanctus Maximos, magna vociterations aliquid dicat, qui astant, et bene clamorem,

vita, et immortalis; et ut uno verbo dicam, omne A dividua, nunquam deficit obique unum, et bujus nimium et parum perfectionem corrumpit . Æqualitas ergo, et vita non deflexa a recto in substantiis quidem perfectionem efficit; in numeris vero totam æquale partibus; in qualitate præditis, scientia quæ excidere non possit. Deus autem, qui est per se perfectio, perfectionum effector est ,tum perfectionis , cui ademptæ sunt multæ perfectiones (1), tom per se perfectionis, quælate patet, ad imitationem enim exemplarium divinorum, quæ supra substantiam sunt, produxit et perfecit, quæ hic absolute dicuntur unitas autem, que in omnibus obambulat, divino nomine unitatis decoratur, operans infinitas unitates in generibus, in specie, in individuis, in partibus, in membris, et ut dicam, quod plurimum valet, et potissimum est, in omnia se multiplicat, nos ad imitationem unitatis Dei, quæ est supra quam ignota ad unitates revocans, ut in multitudine unitatum, que ab ipso producte sunt, efficiatfut nos a multis ad unum virtute divinæ unitatis conversi, facti unum, laudenius totam, et unam divinitatein, unam omnium causam, hoc per se unum, quod lis quæ sunt, adnumeratur, principium efficitur ejus quod per se csi, quatenus unum est, quod per se est licet non sit per'se, sed ut accidens(2), hoc etiam in unaquaque emanatione unum fit; et unum item communiter in omnibus emanationibus, sive genera sint, zimiliter, sive species, codem. modo; sive in-

per se unius proprietas est, in quibus inest, multa ad se convertere. At vero pro expositione maleriaria contenti sumus lis quæ magnus Dionysius exposuit; quod si in quibusdam, cum ea recenseremus, aliquid variavimus, non fuit nobis propositum magis ordinate quam ille, recensere, absurdum enim erat tam magnum solem ex adverso intueri, ut in hoc etiam verbis ejus utar (a). Dum capita contexuimus, quia hoc fuit a principio propositum, proprietates ex junctis, et continuatis collegimus, propter facilitatem, quædam contraximus, alia in alium locum transtolimus propter clariorem distinctionem. Inscripta vero est decas De proprietatibus, non guasi nobis aliquid abunde suppetat, quod magno Dionysio desit, sed potius ex ils quæ copiose dicta sunt ab eo, solum explanamus ubi oportest proprietatem considerare. Propositum vero est planum facere per omnia, solum esse causam universi divinam trium personarum noturam, quæ est supra substantiam, et supra naturam, alla vero omnia, sive quæ dicuntur primum exsistentia, sive perticipationes, sive providentiæ, et dona divina, quia propter causam producta sunt, in effectis numerantur; suntque sicut effecta, generata et creata. Omnis enim effectio (ait magnus Basilius), par fit suis effectis; et magna quidem effectio magnorum effectorum est; parva vero parvorum

# DECAS SEXTA. - DE APPARITIONIBUS DIVINI LUMINIS.

#### CAPUT I.

# Quod owne lumen sub sensum cadens ex Deo est, et quod sol imago est bonitatis ipsius.

Dionysius, capite quarto, De divinis nominibus : Sed quod in medio præter lapsum nos effugerat, cœlestium principiorum, et subterminationum (3) causa est bonum, item substantiæ hujus cœlestis, quæ non augetur, neque minuitur, et penitus non variatur, et motuum cœlestis curriculi vastissimi non sonantium, si ita loqui oportet, et ordinum stallarum, et puichritudiaum, et luminum, et infixionum earum, et multiplicis cursus vagantis quo-

c rumdam siderum, et duorum tuminarium, que Scriptura vocat magna, circuitus, et codem, unde profecta sunt, reversionis, quibus apud nos dies et noctes distinguuntur; et menses atque anni definiti ipsos motus temporis, et corum quæ in tempore sunt, circulo confectos distinguunt, numerant, ordinant, et continent. Quid autem dicatur de ipsomet radio solis ? A summo enim bono lumen proficiscitur, et imago bonitatis est ; quamobrem nomine luminis bonum landatur, tanquam appareat primum exemplar in imagine. Sicut enim bonitas divinitatis que supra onusia est; a supremis et proxectissimis

### Scholia.

(1) Perfectio, cui adempter sunt multer perfectiones, D ficat boc loco Dionysius, ut quidam interpretati est perfectio non abstracta per intellectum a toto, et a parte ; hæc enim multis perfectionibus caret ; perfectio vero abstracta, reabsolute considerata late patet, quia non est restricts ad totum, aut ad partem, ut vita absolute considerata, quæ dicitur per se vita, buic nulla perfectio adimitur, sicut adimitur vitæ in genere, ut animalis ; et vitæ in parte generis, id cat, in specie, ut hominis, ant angeli, et multo magis hujus hominis aut angeli que sunt individua.

(2) Per se esse, sicul per se vita, el per se unum, et similia, est ens per accidens, quia solum per abstractionem exsistit in mente.

(3) Principiorum et subserminationum. Non sigui-

(a) Cap. 3 De divin. nom. in flue.

sunt, corpora cœlestia esse principia agentia corum que ortum et interitum capiant, et discerni res secundum eadem corpora; non loquitur hic de hujusmodi principiis, sed de principiis et terminationibus orbium coelestium, ques fecit Deus bonitate sua globosos, in qua figura idem est principium et terminus, sive finis ; non diait anonapartioeic, id est, terminationes, sed proveparwoerc, id est, subterminationes, at S. Maximus observavit, qua motus corporis globosi non habet proprie terminum, sed voluti terminum habet moveri ab aliquo principio ad idem languam ad terminum, veibi gratia, ab oriente ad eumdem orientem.



# DECAS VI. - DE APPARITIONIBUS DIVINI LUMINIS.

suistantiis usque ad extremas pervadit, et adhae A dum, inquit, est dicere, et investigandum in prima supra omnes est, ita ut neque superiores usque ad illius excellentiam pertingant, nec inferiores non ab illa contineantur ; quin potius omnia quæ illuminari possunt, illuminat, et creat, et vitam dat, et continet, et perficit ; et mensura est corum quæ sunt, et gvum, et numerus, et ordo, et complexus, et causa, atque finis : sic etian) ingens iste, et totus splendidus, ac semper lucens sol imago expressa est divinæ bonitatis, quatenus tennissimum quid ill.us boni in eo procul resonat (1), et omnia quæ eum participare possunt, illustrat, et lumen habet supra erteusum, quod in universum mundum qui cernitur. tum superiorem, tum inferiorem. splendore radiorum suorum multiplicat : et si quid eum non participat, non est in causa imbecillitas aut tenuitas B facultatis illuminandi, sed potius non esse expeditum ad participationem luminis, quia non sit idoneum ad admittendum illud. Ac revera multa sic sunt, quæ radius solis prætergressus, illa quæ ultra sunt, illumiant; et nihil est eorum quæ cerni pessint, quo non pertingat sol, ut est ingens vis splendoris sui. Quin etiam ad ortum corporum sub sensum cadentium confert, et ea movet ad vitam, nurit, auget, perficit, et purgal, ac renoval; et mensura est ac numerus horarum, et dierum, et omnis nostri temporis (hoc enim est illud lumen. tametsi tunc non erat figuratum, quod dixit divinus Moyses distinxisse illud primum dierum nostrorum triduum), undo haco;, id est, sol, dictus est, quod omnia facit άcλλη, id est, omnia servat salva, et congregat dispersa ; et omnia quæ sentiendi vim habent cum appetunt, vel ut videant, vel ut moveantur, et illuminentur, et calescant, et denique ut contineantur, et conserventur a sole : non hoc dico, ut antiquitas existimabat, quod sol sit Deus, et auctor universi, qui bune mundum quem cernimus, proprie gubernet, sed potius quod invisibilia Dei a creatura mundi per ea quæ facta sunt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque ejus virtus et divinitas. Ex quibus patet, onane lumen quod cernitur a Deo factum esse; et solem esse multis modis et rationibus imaginem bonitatis Dei : simul etiam demonstratum est, quemadmodum cum Deus dixit primo die : Fiat lux, lucem illius tridui sine figura, n et d'ausam congit, et in figuram globi selis contulit, præfiniens ei circuitus et orbes annuos. Idem ostendit magnus Basilius, in Hexaemero.

811

# CAPUT II.

Quoil ignis sub sensum cadens non solum imagines angelorum, qui similitudiuem Dei gerunt, exhibet, sed ipsius eliam Dei ; el quæ ejus proprietates. Dionysius cap. 15 Cœleslis hierarch .: Aggredien-

explanatione figurarum, quare sancta Scriptura in figurandis angelis imaginem igneam foro præ eætoris imaginibus honorare reperitur. Reperies itaqui eam non solum\_rotas igneas effingentem, sed ani malia ex igne, et viros instar ignis fulgore collucentes, tum acorvos carbonum ignis circa cœlest s substantias ponentem, et fluvios igni ardentes, inpetu qui cobiberi non possit, profluentes; imo et sodes ait igneas esse ; et ipsos supremos Seraphi nos urentes repræsentat ", ut nomen declarat, an proprietatem ignis et efficientiam illis tribuit; deni que supra et infra (id est, ubique) igneze imaginia formationem præcipue honorat. Igneum figitur, et arbittor, designat maximum in mentibus collections Dei similitudinom ; sacri enim theologi substantiam, quæ supra substantiam est, sine forma, mult si i locis in igne delineant, quod ignis multas habeat imagines (si fas est dicere) divine proprietatis,-quatenus in iis quæ cernuntur, babere potest. Ignis enim, qui sensu percipitur, est quidem in omnibus, ut sta dicam, et per omnia non permiste pervadit, et ali omnibus diremptus est, cum sit aliequi totus lucens, simul est tanquam latens, incognitus per se, non proposita materia, in qua suam vim et actionem osteudat, neque teneri, neque videri potest, et onnia superat; et ca in quibus fuerit ingenitus, ad suam facultatem trabit : habet vim immutandi, impartiendi se omnibus qui ad eum uteunque appropinquant, renovandi calore vitali, illuminandi splendoribus non obtectis; non potest coh berl, est admistionis expers, habet vim secernendi, est immutabilis, fortur sublime, est motus celeris, est altus. non patitor ut unquam appoiat deorsum ferri, est per se mobilis, semper mobilis : alia movens : habet vim continendi, et a nullo contineri potest, non indiget alio, auget se occulte, et in materiis subjectis declarat magnitudinem suam: est efficax, potens, coram omnibus adest inaspectabilis; si n gligitur, videtur non esse; collisione facta, veluti quesitus, naturaliter et cognete repente apparet, et rursus avolat incomprehense; in omnibus sul copio issimis distributionibus non minuitur. Multas ignis proprictates poterit quis invenire divinæ operationi cognatas, quatenus in sensibilibus imagmibus esse possunt. Hoe igitur cum in divinis Litteris eruditididicerint, coelestes substantias ex igne ellingunt, ut similitudinem Dei, quæ in illis inest, et imitationem. item Dei quantum illæ capere possunt, repræsense tent. Rursus idem Dionysius in epistola ad Titum Etenim non solum lumina, que sunt supra substantiam, et mente contemplamur, et ut semet dicam, divina, symbolis ad figurandum pertinentibus vi-

<sup>44</sup> Dan. vH, 9, 10; Ezech. 13, 14, 27; vill, 2; Matth. xxvill, 3.

# Scholia.

(1) Tenuissimum resonal. Grace est mollogthy, quod Lucretius poeta Romanus, lib. vi, vertit multesimom ea foi ma, qua dicitur centesimum, millesimum. Significat tennissimum hic extremi soni, ut si quis, inquit sanctus Maximus, magna vocileratione aliquid dicat, qui astaut, et bene clamorem,

PATROL. GR. CLII.

Digitized by Google

27

wantur, ut cum Deus supra substantiam, ignis di- A cos theologos sancte effingere non solum in anze. vitur ; st eloquia Dei ignea (1) ; sed præterea etiam divini ordiacs angelorum, qui simul sunt intellectiles, et intelligentes, variis formis, ac multiplici specie, et igneis figuris depinguptur : sliterque eamdem imaginem ignis accipere oportet, cum de Deo dicitur, qui intelligentiam superat; aliter cum de providentiis (a) ejus, quas intelligentia percipimus, aut de sermonibus ; et aliter, cum de angelis. Atque illam quidem imaginem ignis de Deo dictam, ٩ secundum causam accipere oportet; aliam secundum exsistentiam, aliam vero secondum participationem ; et alia aliter, ut eorum contemptatio et constitutio scienter facta præscribit; nee enim oportet fortuito ac temere miscere symbola, sed potius explanare ca convenienter causis, aut exsistentiis, ant potestatibus, ant ordinibus, aut dignitatibus; quæ omnia signis declarantur. Ex his efficitur manifestum, quod ignis qui sensu percipitur, non solum imagines angelorum Deo similium exhibet, sod etiam ipsius Dei, qui supra substantiam est; et ubique imaginis igneze figuratio es multis proprietatibus ignis sumpta locum habet, sed non utcunque et casu, quin imo alter in Deo, secundum intelligentiam que mentem nostram superat, aliter in nominibus ejus, -convenienter mentis nostræ notio ibus, aluer in divinis angelis; in illo enim, id est, in Deo, tanquam in causa et auctore ignis ; in his vero, id est. in nominibus Dei, quæ providentins varias significant, tanquam in multiplicatis et diffu- commemorant ". David vero vermen dicitin persis ad participandum at quisque idoneus est, in angelis vero tanquam in eum habitum, quatenus exsistunt, indutis, quemeunque Deus ad salutis nos'ræ procurationem velit.

### CAPUT MI.

Quod Dens a sensilibus et nobilioribus sol et lumen nominatur, a mediis autem ignis; et quod contemplatio luminum symbolicorum est multiplicis nominis.

Magnus Dionysius, capite secundo Cælestis hierarch. : Has, inquit, imagines reperiemus mysti-

licis apparitionihus coelestium ordinum, sed cum Deus ipse apparet; et quandoque quidem ipsamdivinitatem a rebus magnæ æstimationis laudant, ut cum solem justitize vocant, et stellam matutinam in monte sacro orientem, et lumen sine integamento, et in mente splendens; aliquando vero a rebus mediocribus, at cum appellant ignem ita illuminantem, ut nihil cuiquam poceat; et aquam, quæ vitalem expletionem præbet, et quæ ut symbolice loquar, in ventrem difficit, et fluvi emanant, eruptione libera effluentes; afias vero laudant ab infinis rebus, ut cum vocant unguentum odoratum. et lapidem angularem : quin etlam forma feræ eum induunt, et leonis ac pantheræ proprietatem ei affingunt, et pardum fore aiunt, et ursum indigentem : addam præterea, quod cæteris omnibus ignobilibus, et magis a similitudine alienum esse videtur, quod illi in divinis Litteris valentes tradiderun ipsum sibi speciem vermis affingere. Hæc divinus Maximus explicans : Solem, inquit, justitiz Malachias nominat ss; et beatus Petrus, Donec, inquit, lusifer oriatur in cordibus vestris \*\*; hic enim est stella matutina ". Moyses autem in rabo; Ignis, inquit, ardens non nocendo #. Jeremias ait : Me dereliquerunt fontem aquæ viva. Et Salomon in Canticis canticorum : Unguentum effu eum nomen tuxm . Osee autem et Nicheas er mumero duodecim prophetarum, feras hie dietas sona Domini's, qui propter nos carnen induit, non secondum divinitatem, sed secondum bumilitatemet ignobilitatem-carnis quæ videbatur. Sed et Gregorius cognomento Theologus in oratione de Baptismot Beas, inquit, erat humen illud summum et inaccessum, quod nec intelligentia comprehendi, neque sermone expromi potest, omnem naturam rations compotem illuminans, hoc est in iis que sub inteldigentiam-cadunt, quod est sol in iis quæ sub sen-

sum. Sceundum lumen est angelus, primi luminis fluxio quædam, vel participatio, quæ sua in eum

\* Il Petr. 1, 19. Malach. 2. <sup>17</sup> Apoc. xxii, 46. <sup>10</sup> Exod. in, 2. \* Jerem. u. f. t¥. " Cant. 1, 2. " Osee xill, 1 seqq.

### Scholia.

. et quod dictum est. percipiunt; qui autem distant, quo D viu indidit, cam corum auctor foit ; secundam vero mages distant, minus audunt; qui vero longe sunt, tennissimum sonum audiunt sine significatione vocis ; sic cogitandum est, inquit, de lumine solis, si cum divino conferator, esse sciliret divinum lumen infinitum, et conferri cum illo non posse, ad insiar acutissimi clamoris, et clarisonæ vocis cum tenu ssimp et obscurissimo sono collatze.

(1) Quomodo imago ignis conveniat præceptis divinis, quæ in Scriptura (Psal. xi, 7) vocantur eloquia Domini igne examinata, et quomodo angelis, nou adem sentiunt S. Maximus, et bic auctor Joannes Cyparissiotus. S Maximus ita interpretatur Dionysium, ut sermones Dei vocentur ignei secundum exsistentiam, id est, quia sic cos fecit Deus, id est, hauc eis

(a) De providentiis, in Evangelio Lucas xH: Linem veni mittere in terram. Aut de sermouibus

participationem augelis convenit, quia similes esse Deo, qui est ignis consumens, a Deo, inquit S. Maymus, acceperunt, cum per se essent secundum substattiam, Joannes vero Cyparissiotus secundum exsistertiam dicit eis convenire; quod probabilius videtur, ut cum substantia simul similitudinem Dei accepciatt quia si prius oportet esse, et postea participate aliud præter quam esse, angeli non babent per participationem hoc quod eis tribuitur istis nominibus et figurationibus, sed per exsistentiam, quia non fuerunt prinsquam ista participarent, sed potius cum his donis creati, sunt: unde Gregorius Nazianzenus angelum dicit esse primiluminis quamdam fluxionem et participationem.

ut Jerem. xxm : Namquid sermones mei non suul quast ignis ?





# DECAS VI. -- DE AFFARITIONIBUS DIVINI LUMINIS.

propensione et ministerio illuminationem habet. A Propter hoc, ait, neque nomina dicit eorum qui Tertium lumen est homo, quod etiam gentilibus manifestum est : qu; enim, id est, iumen, nominant hominem, propter facultatem rationis quæ in nobis est ; et rursus qui Deo sunt similiores, et magis quam nos ipsi vicini. Scio etiam alind lumen esse, quo illæ primæ quæ cæperunt, tenebræ pulsæ sunt, vel diremptie, quod ante omnem creaturam aspectabilem factum est; et circuitum rotundum stellarum, et illum splendorem, a quo'superne universus mundus collucet. Lumen quidem illud erat primum mandatum primo homini datum ; quando quidem fucerna est mandatum legis, et lumen, et quia lumen sunt præcepta tua super terram; tametsi invida tenebra, quas irrepsit, nequitiam creavit. Lumen vero typicum, et compar iis qui illud sus- B cipiebant, lex scripta erat, quæ veritatem et magni luminis mysterium adumbrabat; siquidem et facies Noysis boc lumine splendescit. Et ut de pluribus luminibus loquamur, lumen quidem eratquod Moysi ex igne apparuit, cum ardebat rubus, et non comburebatur, ut naturam ostenderet, et potentiam divinam declararet. Lumen deinde erat, quod in columna ignis populo israeletico in via tanquam dux præibat, et solitudinis asperitatem mitigabat. Lumen item, quod Eliam in curru igneo rapuit, et raptum non combussit. Lumen præterea quod pastores circumfulsit, quando illud lumen sine tempore lumini temporis admiscebatur. Lumen fuit illud stellæ quæ Bethleem cucurrit, ut Magos dedu- G ceret, et lumen supra nos nobiscum ortum satellitio stiparet. Lumen ctiam, divinitas illa ostensa ferme solidior, quam ut aspectus ferre posset; lumen quoque splendor illinc ad eos qui hic purgati sunt, manaturus, cum fulgebunt justi sicut sol, inter quos stat Deus in medio deorum et regum, discernens et distinguens dignitates beatltudinis illine proficiscentis. Præter ista lumina lumen est proprio quodam modo illuminatio baptismatis, de quo nunc nobis sermo est, quod magnum et admirabile salutis nostræ mysterium continct. Ex quibus liquet, quod Deus a nobilioribus materiis lumen et sol nominatur, a mediocribus, ignis; quin etiam ab infimis accipit nomen; simul etiam demonstratum est multipliciter dici lumen secundum multiplex D nomen, et per omnem symbolicam theologiam tendere; huc accessit illud de facie Domini quæ in divina transfiguratioue resplenduit sicut sol, qui est omnibus quæ sensu percipiuntur, nobilior. Resplenduit enim, inquit, facies ejus sicut sol, et vestimenta facta sunt alba sicut lumen 43.

# CAPUT IV.

Quod facies Domini nostri, quæ tanquam sol in divinissima transfiguratione resplenduit, et splendor ejusdem decorem corporis post resurrectionem glorificati, et futurum ejus fulgorem nain-ralem fiyuravit, et idcirco in aspectum oculorum cecidil,

Divinus Chrysostomus, homilia 56, in Matthæum :

\*\* Matth. xvn, 2. \*\* Matth. xvi, 24. \*\* Rom. vm, 48. \*\* Matth. >111, 43.

ascensuri erant; vebementer enim reliqui sequi concupissent, exemplum gloriæ illius spectaturi; docuissentque tanqu'am spreti. Etsi enim hoc lumen crassius et concretius demonstravit, multum tamen desiderium res afferebat. Et rursus in oratione ad Theodorum lapsum, Quid, inquit, est quod resplenduit tanquam sol? Gloria autem corporum immortalium non tantum luminis emittit, quantum hoc corpus interiturum, quod neque tale erat, quale oculis mortalibus cerni potest, sed quod aspectu oculorum immortalium, ut videri posset, opus habebat. Adhuc idem in eadem oratione : Sed si volumus, inquit, videbimus et nos Christum, ut illi tunc in monte, multo tamen splendidius, non enim sic posten veniet; tunc enim parcens discipulis, tantum splendoris ostendit, quantum ferre potuerunt, postea vero in ipsa gloria Patris venict. Et Anastasius Sinaites, in oratione de Transfiguratione : Hic, inquit, signa regni præligurata sunt : in hoc monte splendor justorum adumbratus est : hic futurorum bonorum tanquam præsentium imago expressa est. Imo et divinus Theodorus cognomento ypantwv in oratione contra Eusebium : Sed tamen ut veritas habet, s c de ea dicamus : Postquam de periculis Salvator discipulis exposuit, inquiens : Qui vult venire post me. abneget semecipsum, et tollat crucem suam et sequatur me ", et alia hujusmodi : erant autem alioqui gravissima et difficilia ad tolerandum quæ jubebantur; ne difficultate eorum quæ dicebantur, defatigarentur, recreateorum mentes, et splendorem eorum quæ exspectabantur, et futura erant, sub aspectum valde opportune ponit; quamobrem quantum spectaculi hujus mystici spectatores sustinere poterant, gloriam illam demonstrat, cum qua in fine sæculorum venturus est; secundum quam et ipsi simul splendescent, hanc suorum certaminum rcmunerationem laturi, quo magis in periculis positi confidant contemptis præsentibus, nulla ratione cum iis quæ spectantur, ista comparantes, judicantes non esse dignas passiones hujus temporis ad fnturam gloriam, quæ revelabitur in nobis 45. Atqui non semper hæc durarunt; sed hic ad tempns gubernata, gesta sunt; modus enim gubernationis est. Sanctus Cyrillus Alexandrinus in explanationibus in Lucam . Factam esse dicimus transligurationem non sie quidem, ut corpus humanum figuram amiserit, sed splendore quodam indutum fuerit. Quia enim audiebant, oportere carnem nostram resurgere, quo vero habitu et forma, incertum erat, ut darct mutationis indicium, carnem suam mutavit, ut spes nostras confirmaret. Nunc enim hoc nostrum corpus caro nuda est; tempore autem resurrectionis immutatio quædam Denm deeens, et splendoris, non figuræ mutatio erit : Splendebunt enim, inquit, justi sicut sol in regno coelorum 46. Quod nutem splend or qui convenit divinæ substantiæ, universa

845

# JOANNIS CYPARISSIOT &

naturæ creatæ inaspectabilis est, argumento sunt A gloriæ regni inaspectabilis osten lit, non tana, discipuli, qui ne illam quidem visionem corporcam in monte productam sustinere potucrunt. Ad hæc Cyrillus Hierosolymitanus in decima catechesi : Quandoquidem nemo Dei faciem videre et vivere potuerit, assumpsit faciem humanitatis, ut cam videntes vivamus : et cum voluit cam ostendere cum modica dignitate, quando facies ejus splenduit sicut sol, tune discipuli territi caduat. Quod si facies facta splendida non quantum poterat facere ut splenderet, qui splendorem in ca creaverat, sed quantum discipuli ferre poterant, cos terruit, et pati non potuerunt, quomodo in divinitatis dignitatem intueri quis potuisset? In canone autem primo ante festum in cantico septimo sic est : Qui naturam humanam sordidatam aqua et igni repurgasti, splen- <sup>B</sup> dorem hujus naturæ in carne tua os endis, Salvator, cojus facies splendidior sole ad figurandam futuram gloriam facta est. Enarratores Evanbeliorum per adnotationes sic aiunt : Transfiguratio autem ostensa discipulis in monte, exemplum gloriæ futuræ Salvatoris prodebat; corporce vero ostendebatur, ut oculis mortalibus ad spectandum subjicerctur, tametsi nimium splendorem, et ita summum, et oculis nostris imparem, sustinere non potuerunt. Et iterum : Trausfigurationem intellige non figurge immutationem fuisse, sed potius manente figura, qualis prius erat,' accessio luminis facta est. Et rursus : Splendorem vultus instar solis, et candorem vestimentorum vocat transfigura- e tionem, quæ non est existimanda figuræ mutatio, sed luminis splendidissimi accessio, et hanc esse immutationem quam Paulus dicit 47, Evangelistæ autem transfigurationem nominarunt. Et alias . Non humana figura corporis deposita, sed gloria quadam splendoris corpore induto. Et iterum : Transfiguratio, quæ dieitur, secundum splendorem erat, quo facles ejus sicut sol splenduit, et vestins ejus fuctus est albus et refulgens, ait Lucas \*\*. Matthæus vero ait : Facta sunt vestimenta alba sicut lumen ; non enim exspectanda est immutatio figuræ in regno nec ipsius Salvatoris, nec corum qui similes ei crunt, sed accessio luminis fulgentissimi. Divinus vero Cosmas incumbens ad explanandum, quis esset ille color splendidus, et appositio illius D splendidissima : Videntes, inquit, discipuli Christum indutum nube illa lucida in Thabor, proni et inclinati in terram, illuminati mente hunc cum Patre et Spiritu sancto laudabant. Joannes Damascenus divinissimus : Qui olim, inquit, in nube forme igneæ, in soli.udine populum Israel deduxit, hodie in Thabor inexplicabili modo in lumine splenduit. Rursus ille lingua aurcus in oratione ad Theodorum lapsum : Tone, inquit, tantum in monte ipsis detexit quantum ab eis videri poterat, ut aspectui videntium non noccret. Et in oratione in Transfigurationem : Hic, inquit, Bominus Christus splendorem

quanta erat, sed quantam ferre potuerunt qui oculos corporeos gestabant. Et beatus Basilius in LLIV Psalmi explanatione : Viderunt, inquit, pulchritudi. nem ejus Petrus et filii tonitrui, spleudore selis splendidiorem, et dir ni habiti sunt qui initia glorio. si adventus ejus oculis cernerent. Et beatus Ephrem in oratione sua in Transfigurationem : Non, inquit, totam abyssum splendoris sui demonstravit, sel quantum niensura pupillarum capere poluit. Et Joannes Dama-cenus celebrans hoc festum : Sed quia, inquit, Christus Moysis quoque faciem olim splendore extrinsecus affecit, latuit nunc diabolu a per splendorem qui hic apparuit sensui oculorum, Ex quibus fit manifestum, quod facles Domini, que sicut sol splenduit, quia sub aspectum oculorum corporis cadebat, et exemplum corporeum future gloriæ ostendebatur confectum secundum aspectum corporis, et splendorem sensilem gloriam corporis Christi post resurrectionem glorificati, et decorem figurabat, et non meram divinitatem : Non enim, sit, videbit aliquis faciem meam et viret 69. Demonstratum igitur est , immortalium corporum gloriam ab interitu liberis et immortalibus oculis indigere at videatur ; quandiu vero corpus Domini au e resurrectionem erat similiter ut 1.05 (excepto peccato) passioni obnoxium, necesse erat, lumen quod ex ea apparebat, oculis corporeis definiri : quod si hujusmodi oculis definiebatur, manifestum est corporeum fuisse quod apparuit ; futuram postea glarificati corporis gloriam, et splendorem immortalem et ab interitu liberum fgurasse : tunc enim oculi qui cam gloriam videbunt, ab interitu incalames et immortales erunt. Simul etiam demonstratum est, nihil aliud esse transfigurationem, quam manente divino corpore, quale prius erat, repane Christum splendido quodam colore indutum fuisse, et accessionem luminis splendidissimi demoustrasse.

# CAPUT V.

Quod lumen, quo in Thabor Dominus splenduit, neque subsiantia ejus erat, neque defluxio quæ-dam ipsius, ac fulgor, sed symbolum occultæ, et non apparentis nunc divinitatis Verbi Dei, et ima jo tenuis illius gloriæ, quie ipsi sutura erat, et simulacrum regni cœlorum, et odnumerabile aliis Christi supra naturam miraculis.

Divinus Theodorus, in oratione in Eusebium adversus Iconomachos : Sed insolenter, inquit, jactat Eusebius mutatum esse in lumen arcausin, et inexplicabile, et Verbum Dei decens. Atqui u cesse est quærere, quidnam esset hoc lumen : 107 enim aperte egregius vir quid est, demonstratit nunc; solummodo Verbum Dei apposuit, postea vero apertius dicet. Nos tamen nunc contra ea qua: ei visa sunt, rationem excutiamus. Quid igitur est? numquid substantia quæpiam, et aliquid quod per se exsistat, nec altero indigeat ad exsistendum?

\*71 Cor. xv, 51. \*\* Luc. 1x, 29. \*\* Exod. xxxii, 20.



# DECAS VI. - DE APPARITIONIBUS DIVINI LUMINIS.

ant qualitas substantice et corporis expers, que in A star radii solis splendentem, tou plant omnem aciem alio, et non in se consistere ceruatur ? At si substantia est, utrum angelica est ? siquidem et angelus lumen est, et a primo atque supremo lumine fuigor et spiendor derivatus. Verum non hoc dicet. In his igitur Theodorus ingeniose moratus, multapumerat absurdà, quæ sequantur, postea dicit : llujusmodi sunt absona, et a ratione aversa, quæ ex principiis illius patefiunt, si illud lumen inexplicabile substantiam esse ait : relinquitur igitur ut quæramus, utrum qualitatem incorpoream, et substantia carentem accidisse dixerit- veluti deffuximem substautiæ, et splendorem inde emissum. is quem forma illa mutata fuisset; at nihilominus summa omnium ignominia et absurditas divino corpori inurctur; peribit enim ratio substantiæ, et sie inferetur non esse per se. Præterea, non potest qualitas absque subjecto demonstrari guidnam sit pir se, quamvis sit qualitas ex iis quæ insunt aaturaliter in substantia, vel quæ ad partem substantize reducitur ; ut exampli gratia, nnnquam rationale sine subjecto, quod est animal, consistet, nisi quis prius ponat substantiam animatam, sentientem; similiter in mortali, et immortali, et aliis ejusmodi. Et alias rursus idem : Sic enim, ingait, pie intelligetur divina operatio æterna, quin potius per se operatio, si non distinguatur a substantia. sed potius camdem rationem subeat propter proprietatem simplicitatis et incorporeze naturze. Et sanctus Maximus in speculatione magis dilatata c de Transliguratione : Dictum est igitur superius, quemadmodum tres illi beati apostoli per splendorem luminis, qui in monte infacie Domini apparuit, ad illum Dei splendorem, qui omnibus qui sunt, penitus in aspectabilis est, secundum facultatem et gloriam inexplicabilem et incognitam occultæ divinitatis mystice deducebantur, intelligentes lumen quod ipsis majns quam ut sensus sustiucre posset, apparebat, symbolum esse. Et paulo post : Existimo, inquit, duos modos generalis theologiæ, per ea quæ in monte in transfiguratione divina gesta sunt, expositos esse myslice. Et iterum : lilum fulgorem excellentem faciei Christi in-

78 Matth. xvs1, 4.

Scholia.

idem S. Maximus ibidem subjungit : Lumen izitur in facie Christi, quod humani sensus facullatem vicit, figurabat apostolis modum mystica theologiæ secundum negationem, ut cum Doum di-cinus infinitum, incomprehensum, aut supra bo-nun, supra supientem υπεροχικώς, id est, superlate, quæ negationes declarantur; in quo quide a theologize moilo divinitas est secundum substantiam ineffabilis, et supra quam incognita, nullum penitus ne nudum quidem vestigium post se relinquens, nec ullo modo notionem sui, quid sit, ulli permittens; quia quod increation csi, a creatura comprehen li non potest, nec a finitis pernosci quod est infinitu n. Ex hujusmodi symbolis, que sunt supra sensum, ait idem sancius Maximus in speculatione underlina: Deum qui supra rationem

oculorum superantem, didicerunt symbolum esse et notam divinitatis ejus, quæ supra mentem et sensum et substantiam et cognitionem erat ; vesti- menta vero alba facta, symbolum esse et imaginemverborum Scripturæ sauctæ. Iterum idem : Videanus, utrumne recte et sapienter in utroque modo theologiæ jam dicto secundum divinam illam trans-Agurationem Domini symbolum inest; oportebat onim, ut qui secundum naturam nostram immutabiliter propter immensam in homines charitateni creari voluisset, figura atque symbolum sui fieret; seque ex seipso symbolice demonstraret; et per seipsum foris ostensum ad seipsum penitus inaspeetabiliter abditum, omnem creaturam deduceret, et per cognata naturæ nostræ symbola ad ambos modos theologiæ nos duceret (1). Et divinus Chrysostomue in oratione ad Theodorum lapsum, incumbeus ad explanandum illud : Bonum est nos hic esse "": Si autem, inquit, cum tenuem quemdaur radium futurorum videret, bæc direbat, quid dicet quispiam, eum ipsa veritas rerum aderit? Similiter Anastasius, qui in monte Sina habitavit, festum transfigurationis laudibus celebrans : Com vellet, inquit, a præsentibus suadere illis futurum. ferit admirabilem in monte Thabor theophaniam, it est, apparitionem Dei, tanquam in imagine quadam anoddam simulaerum regni cœlorum prænuatium. Beatus Chrysostomus in Commentariis in Evangelium Joannis cap. 6, homilia 42 : Sicut, inquit, in doctrina tradenda non omnia audiebaut cum turba, sic etiam in signis non omnia signa cum multitudine vulgi videbant; oportebat enim, ut quibus committenda erat orbis gubernatio et præfectura, aliquid amplius quam reliqui, haberent. Et quæ signo, inquit, seorsum ab aliis viderunt? Transfigurationen in monte factam; ambulationem in mari; ac post resurrectionem multa et magua. Rursus idem in homilia in Assumptionem Domini, cujus principium est : Lætum quidem omne festum : Admiratio fuit apostolis et stupor; mortales enim cum essent natura, et hujusmodi spectaculls non assucfacil, obstupuerunt. Sed dicet aliquis : Viderant ante trans-

(1) Nos duceret. Declarant hunc locum en que D et mentem est, esse tantum, credimus; quid vero, et quomodo, ac quale, et ubi , et quando , prorsus speculari non au lemus, nec intelligere possumus, neque cogitare patimur. Modum vero theologie affirmantis, quæ ex creaturis Deum laudat, ut cum dicimus, Deum bonum, sapientem, justum, significantes operationes et providentias ejus, vestimenta caudida symbolice significabant : hac eaim crant symbola creaturarum, quæ secundum divinas ideas factæ sinit, et symbola verhorum Scripturæ sanctæ, quibus res divinæ significatæ, veluti indut.e sunt ; quæ tune fuerunt sanctis apostolis facta dilucida . aperta et clara, et absque ullo amigmate tortuoso, et symbolica inumbratione intellecta, ac verbu a Dei in ipsis abditum patefecerunt, quando perfectam Dei cognitionem acceperunt, et ab affections mandi et carnis perfecte liberati sunt.

figurationem Petrus, et Jacobus, et Joannes; vide- A rant quidem prins Dominum transfiguratum, et nubem quæ eos umbra texerat; at non viderant nubem in aerem et in cœlos raptam, et suscipientem Dominum. Miraculum fuit illud, miraculum et hoc; sed hoc firmius et constantius; hoc ille sublimius, tametsi unius Dei potestas et mysterium erat. Tunc apparuerunt illis Moysis et Elias cum eo loquentes "; nunc autem thronus cherubicus, id est, virtus inaspectabilis, in nube abditus repente imminens Dominum cum servis colloquentem rapuit; tune Petrus confidenter respondit : Domine, bonum est nos hic esse; faciamus bic tria tabernacula, tibi unum, Moysi unum, Eliæ unum; nunc autem neaue logui ullus discipulus potuit, nec os aperire; quin imo timore maximo perterriti obstupuerunt. Gregorius Theologus in oratione de bono ordine disserendi ait : Qui ascendunt cum Christo in montem? non enim ownes fuerunt spectatores illius miraculi, sed solum Petrus, Jacobus, et Joannes. Et rursus idem al Heronem : Cum fulgor et splendor angelorum corporee figurantur, arbitror symbolum puritatis corum esse. Et in iis quæ in festo hoc canuntur : Ut qui, inquit, mirabilia tua spectarunt, ea quæ passus es, ne formident. Et in explanatione Evangelii Matthæi : In montem, inquit, ascendit, ut in occulto miraculum operetur. Ex quibus patefit, quod lumen, quo splenduit Dominus in monte Thabor, peque divina substantia erat (illa enim nec ullo modo expromi, neque cognosci, neque videri, ne- c que cogitari potest), nec erat defluxio quædam, et splendor ex illa manans (divina enim operatio ceterna, vel potius per se operatio nullo modo secreta est a substantia ejus ; imo quidquid est substantia divina, est energia, sive operatio ejus), quare quia nec hoe, nec illud est, relinquitur exemplum fuisse gloriæ et splendoris corporis post resurrectionem glorificati, symbolumque illius naturæ occultæ et inaspectabilis in eo latentis, et imaginem tenuem futuræ gloriæ, et simulacrum regni cælorum, nunc guidem ante resurrectionem in miraculo ostensum, et in speculo atque ænigmate; in futuro autem speculis solutis, oculis immortalibus, et ab interitu fiberis facie ad faciem spectandum, expletum et cumulatum visione Dei aspectabili (1), sicut D ipse cst.

## 71 Matth. xvn, 3. 71 Baruch. m, 38.

(1) 'Opathy 820påvstav, visionem Dei aspectabilem vocat, videre scilicet oculis mentis divinitatem per corpus Christi gloriosum oculis glorificatis visum : sic enim videbimus eum sicuti est, ut beatus Joannes ait. Non quidem significat videndam esse in futuro essentiam Dei oculis corporeis, sed quod ait Theodoretus in Commentariis in Il Epist. ad Corinth cap. 4 : Natura, inquit, divina, quæ sub aspectum non cadit, neque cerni polest, per humanitatem Christi divino lumine circumfusam, et splendentem, jacientemque radios cernitur quantum licet scilicet oculo mentis, hoc ait significasse Paulum, cum ait : Qui dixit de tenebris lumes

## CAPUT VI.

Quod omnes diversis temporibns luminis divini apparitiones, personæ unius Filii Dei effectus sunt, et quod exemplar corporis ejns glorificati symbocum fuit divinitatis ejns propter unionem duarum in Christo secundum hypostasim naturarum, et quia idem erat Deus et homo; unde in singulis miracutis Christi divinitas ostendebatur, et delegebatur, atque aperiebatur.

Sanctus Gregorius Nyssenus, in epistola ad Theophilum Alexandrinum contra Appollinarium: Nec enim, inquit, quia auctor sæculorum, novissimis diebus visus est, et cum hominibus conversatus est 72, ideirco duo Filii secundum, Ecclesian numerantur, unus auctor sæculorum, et alins qui in fine sæculorum humanæ vilæ per carnem palefactus est. Si quis enim œconomice apparuisse in carne migenitum Dei Patris Filium ita accipit, ut alterum Filium fabricet, cum numeraverit omnes apparitiones Dei sanctis factas ante quam unigenitus Dei Filius in carue appareret, et omnes que post adventum ejus factæ sunt ils qui digni fuerunt; hic secondum numerum divinæ apparitionis multitudinem filiorum fabricavit : eritque ei unus quidem Filius, qui Abrahæ locutus est, alter vero, qui Isnac apparuit; alius, qui cum Jacob luctatus est; alius, qui a Moyse diversis apparitionibus est visus, iu lumine, in caligine, in columna nubis, facie ad faciem, in posterioribus; alius rursus Filius, qui successori Moysis adfuit in acie; et alius, qui per procellam Job respondit, et qui in excelso throno Isaiæ apparuit, et in figura humana ab Ezechiele verbis descriptus est, et qui postea in humine Paulum circumfulsit ; et qui antea in monte in sublimiore gloria visus est. Sin autem absurdum est hoc, et penitus impium, varias unigeniti Fili Dei apparitiones in numerum totidem filiorum partiri, æque absurdum est, ex adventu in carne occasionem capere constituendi alterum Filium Dei : arbitramur enim secunJum mensuram facultatis cujusque corum, quibus Deus apparebat, apparuisse semper Deum. Et beatus Gregorius in oratione de recto ordine in disserendo : Ascendere vero in montem opus fuit, ut per formam splenderet, et divinitatem ostenderet, detegeretque eum qui in carne latebat. Et rorsus idem : Divinitas per se inaspectabilis est; veniet autem, ut mes

### Scholia.

splendescere, ipse illuxit in cordibus nostris ad illuminationem scientiæ claritatis Dei in facie Christi Jesu (11 Cor. 1V, 6), id est, qui olim luminis naturam solo verbo effecit, dicens : Fiat lax, is nunc suo lumine mentes nostras illuminavit, at Dei gloriam per Christum perspiceremus; hanc vocat hic auctor iste θεοφάνειαν όρατην, id est, visionenn Dei aspectabilem; hujusmodi est visio, de qua S. Thom. p.J. quæst. 12, art. 3, ad 2, cum ait ex perspicultate intellectus et refulgentia divinæ claritatis in corporibus glorificatis divinam præsentiam statim cognosef.



## DECAS VI. - DE APPARITIONIBUS DIVINITUMINIS.

pulis, vel potius qualis subostensus est, nimis superante divinitate humanam carunculam. Ac iterum, Lumen, inquit, fuit divinites illa in monte discipulis subostensa, solidior fere, quam ut videri passel. Et Damascenus : Assumit, inquit, purissimum virginitatis instrumentum, ut qui gloriam Filij æternam vidisset, illud, In principio erat Vertum tonaret. Et divinus Chrysostomus explanans illud : Vidimns gloriam ejus, gloriam quasi Unigeniti a Patre : Nunquam, inquit, vidissent, nisi per corpus nobisoum altum et-nutritum. Et iterum in oratione de Transfiguratione : Ostendit, inquit, et non ostendit gloriam regni-sui divinir inaspectabilis : ostendit quidem, ut eos certos faceret ; non autem ostendit, ne una-cum aspectu- vitam etiam amitterent. Rt divinus Cosmas in canone festig cantico quarto : Ex carne, inquit, tua radii divinitatis eribant. Idem adbue in quinto cantico : Com-mistus non confuse, carbonem divinitatis ostendisti. Rursus Chrysostomus in homilia 42, in Joannem : Vident, inquit, illum deambulantem in mari; et eis conturbatis dicit : Noli e timere, ego sum "; ; quare non ascendit statim in navigium? Quia vokbat majus miraculum facere, et divinitatem eis apertius patefacero. Et magnus Basilius : Ex- ven-tis, inquit, et mari, quæ ei obedierunt, cognové-runt divinitatem ejus. Ex operationibus igitur cogni io, et ex-cognitione proficiseitur veneratio. Et in iis quæ in mediam Peutecostem, canuatur : Ve-C nit medium dierum Pentecostes, cum Christus divina potestate tenuiter detecta, paralyticum sanawit; et in novam Dominicam : Domine, inquit, fulgore tolerabili divinitatis clausis januis adfuisti; el infinita alia ejusmodi. Ex quibus manifestum fit, quemadmodum idem et unus Filius Dei, et Verbum l'atris, qui-erat ante adventum in carne, hic ipse apparationes variis temporibus factas operabatur, et in adventu suo cum carne, quandiu cum hominibus versatus est, Lic ipse easdem apparitiones. Dei cum potestate faeiébat : et postquam complevit oconomiam adventus sui in carne, et in coslos assumptus est, rursus hic ipse secundum mensuram potestatis onjusque fecit, et facit naturæ suæ, quæ supra-omnia est, spectacula ; et sicut ante-D quam fieret-homo, omne symbolum et omne exemplar, divinitatis ejus erat symbolum. et exemplar ;... sie et nune exemplar corporis ejus glorificati, divinitatis ejus symbolum est; unus enim est Filius. et Dens ; ;et post assumptam bumanitatem sanguisem Dei et corpus. Dei pie veneramur. Sicut igitur. kæc, sie symbolum humani- corporis glorificati. symbolum esse divinitatis ejus pie docti sumus, et in singulis ejus divinis signis divinitatem, quæsupra substantiam est, subostendi, et detegi, et. aperiri, et videri, et spectari, recte stque sone a sapientibus, qui divina callent, accepimus, non af--

13 Matth. xiv, 27. 75 Gen. 1, 26. 78 Matth. xi, 27.

auldem sententia est, talis, qualis visus est disci- A firmantes aspectabilem esse divinitatem ejus infa nitam et incognitam, sed similitudinem divinitatis, quam tanquam in imagine et speculo atque ænigmate contemplamur. Et sicut, cum sint alioquiinfinitæ divinæ imagines Christi, non multi Christi, sed unus tantum Dominus noster lesus Christus; sic cum sint infinitæ imagines divinitatis, quæ supra substantiam est, et sicut unaquæque imago divina inscripta est Christus, sic unaquæque harum similitudinum divinitas appollata est. Ex ordine enim, inquit, omnium rerum, ut qui ab ipso factus est, et qui imagines quasdam et similitudines divinorum ejus exemplarium habet, ad illnd supremum, quod ultra universitatem rerum est, via et ordine pro viribus ascendiunus; et quad plus est, divinus sermo, Faciamus, inquit, Aominem ad imaginem et similitudinem nostram "; quo l autem illud aubostendere et adumbrare dicit similitudinem divinitatis, manifestius hoc fit ex iis quæ seribit idem Gregorius Theologus tanqnam se ipse interpretans in libro De theologia secunda, quomodo have oporteat intelligere : Sicut, inquit, umbræ et imagines solis in aquis, infirmis oculis solem subostendunt, quia sol ipse, cum puro ejus lumine sensus noster vincatur, videri ex advers» non potest, quocirca sensus noster vincatur, videri ex adverse non potest, quocirca boc significat subustendere, quod sensus non potest liquide videre, hoc similitudinem ejus per aquam, aut per aliam rem quampiam intermediam exprimere. Sic idem Gregorius visionem interpretatus est notionem, libro secundo de Filio : Qui, inquit, novit Filium (hoc onim significat illud : Qui vidit), novit quoque Patrem."": Et Joannes Chrysostomus : Respondit, inquit, Judæis, et dixit : Non qued Patrem quis vidit, nisi qui est ex Deo; cliam bic visionem vocat cognitionem. Igitur vidisse, spectasse, subostendisse, adumbrasse, detexisse, nudasse, indicasse, patefecisse, vel simpliciter accipienda sunt pro eo quod est cognovisse; vel accipienda sunt pro en quod est tanquam in imagine et similitudine per aspestum oculorum porspexisse. Similiter parum divinitatis aperuisse, et tenuem splendorem ejus vislisse sic accipere oportet, ac si dicamus per specula et ænigmata conjecisse. Nec enim divinitas minor, aut major se ipsa, videntibus ostenditur : sed potius eadem æque infinita, et non vestigabilis et impartibilis, couvenienter mensuræ videntium omne genus luminum creat, et ad elevationcu mentium nostrarum proponit.

853

85年



### CAPUT VII.

Quod eam pulchritudinem, quam Adam ante peccatum non obediendi habnerat, nunc naturam humunam recuperasse Duminus in monte Thabor in se quidem prius ad vivum expressil, postea vero post resurrectionem suam sient ipse. Dominus eodem lumine inulto copiosiore (a), naturaliter splendebit, sic secum habebit justos consequentes sole splendidiores, scilicet restituens eos in illum beatitudinem quæ erat ante peccatum Adæ.

Divinus Andreas Cretensis in magno cauone ait : Amisi primam meam pulchritudinem, et decorem armeum ; et indo jaceo nudus, et pudet. Et Gregorius Theologus (b): Polliceis tunicis induitur, fortasse crassiore carne, et mortali, et dura, ac repugnante. Et divini atque beati Cosmas et Joannes, in canonibus in Transfigurationem : Qui totum, inquiunt, Adam gestasti, Christe, naturam obscuratam et hebetatam commutasti, et splendidam jam antea reddidisti ; et immutatione formæ tuæ deificasti. Et iterum : In hunc enim montem cum tu Salvator una cum discipulis tuis asceudisses, naturam in Adem inumbratam, transfiguratus, splendere rorsus fecisti, mutaus cam in divinitatis tuz gloriam et splendorem. Et iterum : Hodie Christus in monte Thabor naturam Adam immutavit, et splendidam reddens deificavit. Et iterum : Qui manibus inaspectabilibus hominem ad imaginem tuam, t briste, formasti, pulchritudinem tui exemplaris in natura a te formata demonstrasti non tanguam in imagine, sed tanquam qui esses substantia Deus C of idem homo. Et iterum : Qui olim cum Moyse in monte Sina per symbola locutus est, cum dixit : Ego sum, qui sum ", hodie transliguratus in monte Thabor coram discipulis, ostendit in se ipso naturam humanam ad exemplar pulchritudinem imaginis recuperasso. Et sanctus Cyrillus libro septimo corum quos more dialogi scripsit : Nonne dicimus fabrefactum esse hominem in terra secundum imaginem Dei? Quis hoc neget? Qui autem divinam imaginem nobis insculpit, et pulchritudinem supra quam colestem instar sigili in nobis imprimit, an non est spiritus ? Et divinus Anastasius Sinaites, in oratione in Transfigurationem : Hodie natura illa Adami, quæ similis Deo facta, ad deiformes formas idolorum obscurata erat, transfigurata est in autiquam suam pulchritudinem ad imaginem et similitudinem Dei. Hodie natura, quæ in montibus erraverat, et idola coluerat, sine sui mutatione, in monte quæsita, splendores divinitatis refulgentes emisit. Hodie qui tunicis illis tristibus, et molestis tunicis indutus fuit, vestitum a Deo factum sumpsit, induens lumen tanquam vestimentum. Imo etiam ille aurea eloquentia Theologus, in homilia de jejunio sic ait ; Amisit Adam vestitum immortalitatis regium, pulcherrimum supra quam dici

\* Exod. m. 14. \* Matth. xxn, 50. \* I Thess. w, 16.

(a) Idest. vere et in substantia sua.

(b) In oratione in Natalem Christi.

A possit, quem quidem in monte transfigurationis Domini Moyses et Elias gestaverunt. Et magnus Dionysius capite primo De divinis nominibus, Nuac quidem, inquit, charitas Dei erga homines in sanctis Scripturis et apostolicis traditionibus convenienter nobis ea quæ sub intelligentiam cadum, sacris operimentis sub sensum cadentibus velat; etea que supra substantiam sunt, ils que in rerum natura sunt, oblegit; formas et figuras lis quæ forma et figura carent, obducit; et illud unum et simplex, guod supra substantiam et naturam est, et ound figurari non potest, varietate signorum partibilium multiplicat, et effingit ; cum vero immortales facti erimus, et ad illom beatissimum statum Christi similem perveniemus, tunc semper, sicut ait ven ß Scriptura, cum Domino erimns, expleti contemplationihus purissimis aspectabilis quidem apparitionis Dei, quæ nos lucidlssimis fulgoribus circumfundet, ut discipulos in illa divinissima Transfiguratione, inaspectabilis vero illuminationis in mente materiæ experte et impatibili participes effecti, simul et unionis, quæ mente concipi non ptest, in jactibus ignotis et beatis radiorum supra modum clarorum, in imitatione diviniore collection mentium; erinus cnim, sicut ait Scriptura ", angelis æquales, et filii Dei, facti Alii resurrectionis. Hac sanctus Maximus cum adnotat, Sancti, inquit, in resurrectione statum similem Christi cum importalitate adipiscentur, splendentes supra quam sol splendet, sicut Dominus in monte transfiguratus est, sicut Apostolus de sanctis ail : Tunc erunt sicut et ipse est, et semper cum Domino erimus 18 : et divinum elus corpus óparhy abros beogáveray, id est, aspectabilem Dei apparitionem vocal, ut jam hoc dictum simul quadret in Nestorianos, et Acephalos, et in cos qui popinantur, non esse une cum carne Dominum. Est in Christo aspectabilis quædam apparitio Dei, quæ est caro ejus animata; et est altera apparitio Dei vonth, id est, quæ men te percipitur, quæ a nobis tunc perfectius participabitur, guando conversi ad Deam, splendore illine perfecte accepto unum copulate efficiemur, liberati a varietatibus ex compositione proficiscentibus. Et Anastasius Sinaites, in oratione in Transfiguratio-D nem : Quid, inquit, majus, et magis stupendum, quam videri Deum in forma hominis facie spleadentem sicut sol spiendet, et supra quam sol spiendet refulgentem, et radios luminis sine intermissione ulla jacientem, et purissimo digito ori suo imposito (c), discipulis qui cum eo illic erant, dicentem : Sic fulgebunt justi in resurrectione ; sie glorificabuntur, in hane gloriam immutabuntur, in hujusmodi lumen, in hanc ipsam imaginen, in hanc speciem, in eamdem beatitudinem conformabuntur, conformes et consessores facti mibi Filio

Digitized by Google

(c) Significat, quod discipulis illic dixit, Nemini

diperitis visionem.

## DECAS VI. - DE APPARITIONIBUS DIVINI LUMINIS.

ostenderes, inquit, immutationem mortalium cum gloria tua, Salvator, in secundo a lventu tuo horribili mturam, in moute transfiguratus es. Et Gregorius Theologus, in oratione in Natalem Domini: Quam multi, inquit, mihi conventus celebres in singulis Christi mysteriis ? quorum omnium caput unum est mea perfectio, et instauratio, et ad primum Adam reversio. Et Gregorius Nyssenus libro primo in Ecclesiasten : Talis facta est anima, qualis rursus postea emundata apparebit ; tale factum est corpus, quod manibus Dei formatum est, quale tempore suo resurrectio demonstrabit. Quale enim post resurrectionem esse videbis, tale omnino fuit primo; nec enim aliud est resurrectio, quam reditus ad antiquum. Hine fit manifestum quod eam puls B chritudinem quam habuit Adam antequam non obcdiret, et eum splendorem, in quo tunc secundum naturam creatus est, nunc Dominus in corpore suo humano recuperasse naturam humanam præfiguravit, cum in monte Thabor plus quam sol splenduit; postea tamen post resurrectionem suam sicut naturam ab interitu liberavit, et immortalem reddidit, sic ei totum splendorem restituit, multo majore quam dici potest, lumine circum eani collucens, habensque secum qui consequantur, justos plus sole fulgentes : quod si non plene et perfecte hodie, at certe in communi generis humani resurrectione, cum nos in ca ipsa natura immortales Christo assequemur, cum Christo choream ducentes : finis enim charitatis Salvatoris erga nos majoris quam nt cogitari possit, nostra perfectio est et instauratio, et ad primum Adam reditus a Christo per humanitatem suam sapientissime confectus.

857

## CAPUT VIII.

Quod sit secundum essentiam futurum lumen resurrectionis, et quod sit regnum Dei nobis præparatum, et quæ civitas cælestis, quæ ad reynum Dei pertinet.

Magnus Basilius in homilia sexta Hexaemeri : Nec ego, inquit, dico posse te aut me lumen a corpore solis secennere, sed quod ea quæ a nobis cognatione separari possunt, possunt actu ab auque in igne inest, a splendore ejus separare non potes; at Deus cum vellet famulum suum admir bili miraculo convertere, ignem injecit rubo, qui a solo splendore efficientiam haberet, facultatem vero urendi vacuam, et nihil agentem ; sicut David testatur, cum ait : Vox Domini dividentis flammam iguis ""; unde sermo quidant fertur arcanus, qui nos docet in remunerationibus operam, vitæ hujus dividendam esse naturam ignis ; et lumen quidem justis ad fruendum, partem vero urendi ad dolorem, reis torqueudis secernendam esse. Et rursus idem Psalmo vicesimo octavo in homilia moralium : Ignis

Dei, Et in iis quas in hoc festum cantantur : Ut A inquit, diabolo et angelis ejus ad tormentum præparatus dividitur voce Domini, ut quia duplex vis inest igui, una urendi, altera illuminandi, illud acre et urens dignis cruciatu relinquatur ; quod vero illuminat, et spleudidum est, hilaritati lætantium attribuatur. Vox igitur Domini dividentis flammam ignis, et partientis ; ut ignis tormenti non splendeat et lumen resurrectionis non urat. Et rursus libro primo Hexaemeri: Erat, inquit, quidem status antiquior ortu mundi, qui potestates supramundanas decebat, supra tempus, æternus et perpetuus : in eo autem statu creaturas auctor et fabricator universi effecit; lumen intellectile, quod beatitudini diligentium Dominum conveniebat; rationis compotes, et inaspectabiles naturas, omnemque ordinem earum. Et Gregorius Nyssenus, libro primo Confutationum in Eunomium, c. 26: Omnihus, inquit, arbitror notum esse, eos dico, qui mediocriter ea quæ sunt, consideraverunt, quod auctor universi, qui sæcula, sive ævum, et locum in eis, tauquam receptaculum eorum quæ in eis facta sunt, effecit, in his creat omnia ; nec enim potest quidquam eorum quæ creata sunt, vel creantur. non esse vel in loco, vel in tempore. Et magous Athanasius, libro secundo Contra Arianos : Igitur multo magis Petrus non creaturam esse significabat, cum buc aiebat ; sciebat enim esse Filium Dei, quem confessus eral, inquiens : Tu es Christus Filius Dei viri \*\* : sed potius significabat, regnum et facti, statum Christi similem, et beatissimum cum C dominatum ejus in nobis per gratiam creatum esse, et exsistere. Et divinus Chrysostomus in oratione quam inscripsit contra hæreticos, et in petitionem filigrum Zebedæi, quæ incipit Heri ex bello reversi sumus, Considera, inquit, etiam hic multam generis nostri procurationem, cum loquitur ils quos corona donat : Venite, inquit, benedicti Patris, possidete paratum vobis regnum unte constitutionem mundi; iis vero qui torquentur, non dixit : Recedite a me, maledicti, in ignem paratum vobis, sed paratum diaboto et angelis ejus 81, regnum enim hominibus præparavit, gehennam vero non hominibus, inquit, sed diabolo et angelis ejus. Quod si vos sie vitam egeritis, ut digni supplicio et cruciatu sitis, æquum est ut vobis ipsi ignem præpactore naturae separari : siquidem et tu vim urendi. D rasse existimemini. Ac vide quanta sit Dei ad charitatem, erga homines propensio : bondum erant qui certarent, et jam coronæ et præmia præparata erant: Possidete enim, juquit, regnum paratum vobis ante constitutionem mundi. Idem iterum : Nou solum nos a tormentis liberavit Christus, sed etiam vitam nobis donavit multo splendidiorem, quam erat prior ; in alium nos introduxit mundum, aliam cresturam effecit. Et sanctus Isaac : Time, inquit, Deum, et senties qui te fluxit, et roborat, et custodit, et qui propter te duplicem mundum fecit, unum quidem tanquam magistrum et institutorem, verumtamen caducum ; alterum vero fanguam do-

" Psal. xxvin, 7. " Matth, xvi, 16. " Matth. xxv, 34, 41.

mun paternam, et hære ditatem tuam æterna ... Et A stantias, inquit, non tanquam symbolorum, quæ magnus Basilius in Hexaemero : Quid, inquit, illa beatitudine dignum cogitare quis potest, quam lætificat flumen Dei, et ejus artifex et fabricator est Deus, quam Paulus civitatem cœlestem vocat illis præparatam, qui propter fidem Dei civitates terrenas reliquerunt ?' cujus, inquit, artifex et auctor Deus. Ex quibus fit manifestum; quod futurum lumen resurrectionis secundum essentiam spiendor est ignis, splendor, inquam, separatus ab igne, ab eo qui ignem creavit, qui splendorem quidem justis ad illuminationem attribuit; vim vero urendi iis qui deliquerunt, ad dolorem. Sicut enim latitia justis ante constitutionem mundi parata est, sic item ils qui peccaverunt, supplicium : et sicut novaet inusitata est illius ignis ustio ( non enim consumit ea quæ in eum injecta sunt, ad iustar nature ignis qui a nobis nunc cernitur ; sed potios dolorem quidem æqualem, aut majorem infert injectis in eum, a consumendo vero alienus est), sic etiam illuminatio illa in meliorem mutata est, quam sit nostra illuminatio; estque cœlestis et inseparabi-Ns, et oculis immortalibus immortale lumen. Ad similitudinem igitur illuminationis regnum paratum justis, est effectum et creatum a Deo universi, qui mundos duos effecit, unum quidem hunc nostrum caducum et fragilem, alterum vero æternam donium, et cœlestem atque immobilem civitatem, et æternum ejns regnum, et dominatum, et cujus ipse vere rex et dominus est.

#### CAPUT IX.

### Quod omne sumen sive sensile, sive intellectile, ex rero et supra substantion lumine refulget : et quod lumen intellectile Deus est.

Magnus Dionysius Capite primo Cælestis Hierarchiæ : Omne, inquit, datum bonum et omne donum perfectum desursum est descendens a Patre lumi-proficiscentis, qua ad nos tanguam bonum domim venit, rursus tanquam vis quædam unifica nos sursum elevatos, simplices reddit, et ad unitatem Patris congregantis, et ad simplicitatem (1) deificam convertit : si quidem ex ipso omnia, et in ipsum, sicut ait sacra Scriptura \*\*\*\*. Josum igiturinvocantes, qui est lumen paternum, lumen verum quod illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum \*\*, per quem habuinus accessum ad Patrem \*\*\*, principium luminis, in illuminationes sanctarum Scripturarum a Patribus traditas pro viribus intueamur. Et rursus idem cap. 7, cjusdem Ilierarchiæ cælestis : Contemplatrices antem sub-

\*1' Jac. 1, 17. \*1'' Rom. x1, 33. \*\* Joan. s, 9. \*\* Ephes. n, 18 ; Rom. v, 2. Scholia.

(1) Hoc contingit, cum sumus codem sensu et sententia, sicut Apostolus præcipit (1 Cor. 1, 1 seqq.); quo l qui lem per participationem divini luminis fit, impleturque illud in Evangelio Joann's : Ut et ipsi in nobis unum sint (Joan. xvn, 21).

(2) Angelos excellentibres dicit assistentes Dee

vel sensu, vel mente percipiantur, spectatrices, neque varietate contemplationis sacrarum Scripturarum ad Deum elevatas; sed tanguam omni cognitione simplici altioris luminis expletas, et contemplatione illius pulchritudinis, quæ est effectrix etorigo pulchritudinis, et que supra substantiam est, et in tribus splendet, quatenus fas est, refertas, communionis vero Jesu similiter participes facias non in imaginibus sancte informatis, que veluti formæ in eis deificam similitudinem exprimant, sed tanquam vere ad eum appropinquantes in ipseprima participatione cognitionis luminum ejus, quæ deifica sunt, etc. Ac rursus idem cap. 4, De divinis nominibus : Nunc autem celebrandum nobis laudibus est nomen luminis, quo summum bonum nominatur; summum enim bonum diciter lumen intellectile, quia omnein mentem supracelestem implet lumine intellectili; omnem autem ignorantiam et errorem ex omnibus animis, inquibus est, ejicit, et ipsis omnibus lumen sauctur. impertit, earumque oculos mentis a caligine ex. ignorantia circumfusa repurgat et liberat ; et escitat alque operit multa gravitate tenebrarum compressos et clausos, datque primum quidem mediocrem splendorem, deinde tanquam degustato. lumine, et oculis jam magis post degustationen lumen appetentibus, magis se impertit, et copiosius fulget, quia dilexerunt multum; ac semper C eas ulterius provehit proportione studii earum ad aspiciendum sursum. Lumen igitur intellectile dicitur illud bonum, quod est supra omne lunen, tanquam fons radiorum, et effusio luminis inundantomnem mentem supramundanam (2) et circummundanam, et mundanam, ex plenitudine sua illuminans, et totas earum facultates intelligendi renovans, et omnes continens, quatenus supra omnes tenditur; et omnibus antecellens, quatenutsupra omnes stat, et ut semel dicam, onnem principatum illuminandi tanquam princeps luminis, et supra quam lumen, in se comprehensum habet, et supra quam habet et præhabet; stque omnia ratione et mente utentia congregat, et in unum copulit ; etenim sicut ignorantias errandirimit, sic adventus luminis congregat tes et copulat illuminatos, perficitque eos, et ad id quod vere est, convertit, a multis opinationibus cos revocans, ac varios aspectus, vel ut magis proprie dicam, varia visa in unam veram el puram ac simplicem cognitionem contrahit, et uno lumine unilico implet. Imo-et Gregorius Theo-

(Dan. vii), et angelos obeuntes ministeria circa homines in hoe mundo; ad hos pertinet illud in Deuter. xxxn : Constituit terminos gentium juxta num rum angelorum Dei. Et in Evangel. (Matth. xrin) : Angeli corum samper vident faciem Patris; et animas, quas mundanas mentes vocat.



men, et non alius. Quid enim opus erat sccundo lumine iis qui maximum babent? iis autem qui sunt infra, et circum nos, primam hujus luminis vim effulgere facit. Rursus idem in secundo Ds theologia libro : Quantum, inquit, est illud lumen, si hoc considerasti? Hoc sol est in iis quæ sensu percipiuntur, quod est ille in ils quæ sub intelligentiam cadunt, dixit quidam ex exteris. Sol enim aspectum illuminat, sicut ille mentem ; sol est pulcherrimus ex omnibus quæ cernuntur, sicut ille ex omnibus quæ intelliguntur. Et beatns Chrysostomus : Splendeat, inquit, nobis peccatoribus lumen tuum æternum ; lumen æternum omnino intellige Spiritum sanctum, qui il'uminat et sanctificat animas nostras, de quo Apostolus : Mi- B sil, inquit, Deus Spiritum Filii sui in corda nostra. scilicet ad illuminandum ea \*\*\*\*; quem gratiam Dei vocal : Dico autem, inquit, per gratiam Dei quæ duta est mihi, omnibus qui sunt inter vos, non plus sapere, quam oportel sapere, sed sapere ad sobrietatem 14. De quo etiam propheta David dixit : Emitte lucem tuam, et veritatem tuam \*\*, et :In lumine tuo videbimus lumen\*\*. Lumen enim est Filius, lumen est Spiritus sanctus, lumen est Pater. Quin etiam in quotidianis precationibus : Christe, inquiunt, lumen verum, qui ad illuminandum onnem hominem in mondum venisti \*\*, signetur super nos lumen vultus \*\* tui, ut in eo videamus lumen inaccessum, et lumen lætum sanctæ gloriæ inmortalis Pa-G tris, cœlestis Spiritus, beati Jesu. Cum ventum est ad occasum solis, viso lumine vespertino, laudamus Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum. Et divinus Damascenus, in carminibus, Lumen, inquit, immutabile, Verbum luminis Patris ingeniti in lumine tuo hodie viso in Thabor, lumen vidimus Patrem lumen, et Spiritum, illuminantem omnem creaturam. Imo et Gregorius Theologus : la lumine, inquit, Domini vide lumen : in Spiritu Dei Filium amplectere, lumen trinum et impartibile. Et sanctus Maximus in Theologicis (a): Lumen, inquit, dicitur, et vita, et resurrectio, et veritas, lumen quidem ut splendor animarum, et ut tenebrarum ignorantiæ expulsor. et ut illuminans mentem ad intelligendum arcana, bilia sunt; vita autem dicitur, quia animis quæ Dominum diligunt, motum eas decentem in rebus divinis præbet; resurrectio autem vocatur, quia mentem ab affectione mortua rerum caducarum excitat, et ab omni genere corruptionis et interitus liberam et puram reddit ; veritas vero, quia habi-

861

logus, Æternis quidem ipse, inquit, Deus est lu- A tum bonorum (1) immutabilem donat dignis. Ex quibus fit manifestum, qued omne lumen sive sensile, sive intellectile ex vero et supra substantiam lumine refulget : et quod Deus dicitur lumen intellectile, quia ex plenitudine sua universum mundum ab ignorantia abstrahens, ad cognitionem sui convertit, et uno lumine unifico implet, demonstratum alioqui est, quod per omne lumen, et quod cernitur, et quod deprecamur signari super nos ex divina facie Domini, ad aliud lumen intellectile et inaccessum quod in Patre, et Filio, et Spiritu sancto contemplamur, adducimur, ut jam per lumina quæ videntur, et quæ intelliguntur, ad unam cogitationem revocemur, supra omne lumen et omnem intelligentiam esse Deum.

### CAPUT X.

Quod divinus Moyses, et ei similes omnia lumina sive sub sensum cadentia, sive sub intelligentiam relinquentes, in caliginem splendidissimam ingre-diuntur, in unum cum infinito Deo per ignorantiam et nihil videndo copulati.

Magnus Dionysius, in libro De mystica theologia, cap. primo : Sic igitur, inquit, divinus Bartholomæus dixit, multam esse theologiam, et perexiguam; et Eyangelium esse latum et magnum, et rursus, concisum esse illud divino ingenio ; ut mihi videtur, intellexit, quod bona omnium rerum causa est quidem copiosi sermonis, et simul brevis ac nullius sermonis, utpote quæ neque dici, nec intelligi queat, quia universis creatis excellit supra substantiam; et quia sola sine operimentis et vere ostenditur ils qui cuncta quæ impura, quæque

pura sunt, pertranseunt ; et qui omnem ascensum ad ea que sunt, sancta et summa, superant ; et omnia divina lumina, et sonos, et sermones cœlestes relingunat, et in caliginem ingrediuntur, vbi vere est, sicut ait Scriptura, Qui est ultra omniasi; non enim simpliciter (a) divinus Moyses primum jubetur ut se repurget, deinde ut se a non repurgatis separet ; et post omnem repurgationem audit multisonas tubas, ac videt multa lumina puros et multiplices radios jacientia : postea a vulgi multitudine separatur, et cum electis sacerdotibus ad summum fastigium divinorum ascensuum evadit; sed hactenus nondum est cum ipso Deo, nec et osteudens niysteria, quæ puris tantum aspecia- Deum videt (inaspectabilis enim est), sed locum videt, ubi stelit; boc autem existimo significare, divinissima et summa eorum quæ cernuntur et intelliguntur, sermones quosdam esse, qui subjiciunt menti illa quæ sunt subjecta ac supposita ei qui universis antecellit; quibus præsentia ipsius,

\*\*\*\* Galat. 18, 6. \*\* Rom. x11, 3. \*\* Psal. x111, 3. \*\* Psal. xxxv, 10. \*\* Joan. 1, 9. \*7 Psal. 18, 7. \*\* Ephes. iv, 6.

#### Scholia.

(1) Habitum fidei et virtutum dicit; quis fides credentem firmat in veritate, et veritatem in credente, Dionys. in Divin. nomin. cap. 7, unde Apo-

(a) In hecat. theologica 2, rap. 70.

stolus substantiant vocavit rerum sperandarum (llebr. n, 1), id est firmamentum.

quæ omnem cogitationem mentis vincit, declara-

(b) L1 est quasi nihil aliud significetur

tur insistens tanquam in vestigiis summis intel- A Dei, et ignem item imaginem Dei; et a nobilionlectibus locorum ejus sanctissimorum : ac tunc ab iis quæ videntur, et ab iis qui vident, absolutus et expeditus, in caliginem vere mysticam ignorantiæ ingreditur, in qua mystica caligine onnes notiones excludit, et in ipso qui funditus neque tangi, neque videri potest, hæret, factus totus ipsius qui ultra omnia est, neque suns, nec ullius alterius, cum eo autem qui est penitus incognitus, per vacationem omnis cognitionis, secundum meliorem partem copulatus. Et Gregorius Theologus in oratione de baptismo : Deus, inquit, est lumen summum et inaccessum, quod neque mente comprehendi, neque oratione expromi potest, quodque omnem n-turam rationis participem illuminandi habet facultatem: hoc est in lis quæ intelliguntur, quod sol in iis quæ sentiuntur. Ex quibus patet, omnia lumina, sive quæ sensu percipiuntur, sive quæ intelligentia, infra relingui ab iis qui ad summam contemplationem ejus qui ultra omnia est, evaserunt, et in caliginem splendidissimain non comprehendendi eum ingressi sunt, nullo lumine eum exprimente et designante. Ex capitibus dispositis constat expositio materiaria hujus partis; ostensio enim luminum divinorum aut in luminibus quæsentiuntur, continetur ; et facit solem imaginem

bus, ut sole et lumine, imponit Deo nomen luminis; et a mediis, ut ab igne, aut continctur in luminibus symbolicis in quibus præcipua est apparitio luminis facta in divinissima transfiguratione vultus Domini, qui splenduit sicut sol, quæ decorem corporis Christi post resurrectionem gloriosi facti tanquam in imagine repræsentabat; et symbolum erat divinitatis, quæ in eo latebat : quia in Christo Salvatore nostro idem est dicero symbolum corporis glorificati et divinitatis ejus, et quod lumen, quod sic in Domino in monte Thabor apparuit, pulchritudinem Adz ante peccatum significavit, eamque jam naturam in humanitate Christi recuperasse, et futurum esse post resurrectionem spleudorom justorum, B et quid sit secundum exsistentiam lamen, quod in futuro apparebit post resurrectionent : et quoi Deus est lumen intellectile, quod in naturis incorporeis splendet, quatenus vere splendoris earum effector est, postremo loco vacationem ab omni lumine posuimus; et ipsam divinam caliginem. Nibil igitur in materiaria expositione hujus tractationis de lumine prætermissum est, quin potius omnis divini luminis ostensio breviter tractata est.

## DECAS SEPTIMA. - DE DIVINA PARTICIPATIONE.

۰. <del>.</del> . .

### CAPUT I.

## Quod proprium Dei est, adesse omnibus secunaum substantiam; et sicut substantia adest præsens, sic etiam operatione adest : et quis modus sit præsentiæ ejus qui explicari non potest.

Sanctus Justinus martyr, in Oratione de recta confessione ait : Quomodo Verbum ubique est secundum substantiam? Et quomodo in suo templo? Et nim si illic est, sicut est in omnibus, nihil amplius habebit templum, atque cætera omnia. Et ubi illud ponemus, quod scriptum est : In ipso habitat plenitudo divinitatis corporaliter \*\* ? Sin autem quis concedat, magis esse in templo, non adest omnilous secundum substantiam, quod est proprium Dei. Evidens argumentum est perfidiæ, dicere de Deo, Quomodo? Quomodo cœli effector est, quo- D modo terræ, quomodo maris, aerisque et stirpium, ct animantium omnium, et tui ipsius? Qui omnia diligentor de Deo quæris, plane dices, omnia produxisse copiosa potentia sua. Num igitur potentia Dei aderat socundum accidens iis quæ fiebant, an secundum substantiam? Si secundum accidens, aderat quidem illis quasi essent, antequam fierent; siquidem accidens non est secundum naturam per se, sed in aliquibus prius subjectis exsistit. At si hoc ridiculum est, relinquitur potentiam Dei omnibus adesse secundum substantiam. Num igitur

C quia potentia Dei omnibus quæ flunt, secundum substantiam aderat, nihll amplius templum ipsum in quo fuit, babebat ? Habet hoc dubitationem, et illud habet; et fides est utriusque dubitationis selutio. Vidisti quemadmodum ratio invicta evertit perfidiam ; vide linguas cum Deo pugnantes ochsas. Idem etiam : Dic igitur quontodo Verbum caro factum, coelos non dereliquit ? Sane dicetis, quod mauens Deus, sie factus est. Rursus ergo dicite nobis, quomodo manens, factus est ? Si enim mansit quod erat, quomodo factus est quod non erat? Sin autem factus est quod non erat, quomodo mansit quod crat? Dubium habes de solutione, habe etiam dubium de modo unionis. At credis quod maneus, factus est ; crede etiam adesse ubique secundum substantiam Verbum, et pracipao quodammodo esse in templo suo. Imo et sancius Anastasius Antiochenus, in libro De incircumscripto, ait : Sed quidam, inquit, ut videtur, infirmitatem proprise naturae in Doum transforunt, restricti in maximis, et existimantes melius esse contrabere divinam naturam a materia, quam existimare, com usque ad ounia tendi et porrigi; prorsus arbitrantes nefas et implum esse, naturam illam que plusquam ultra omnia est, indui corporibus non decentibus, sordibus et tetro odore plenis, vel animis implis; vel allis quibusdam, que minime de

\*\* Coloss. 11, 9.



## DECAS VII - DE DIVINA PARTICIPATIONE.

peo cogitari debont; hi revera humilia sentiunt, et A est per se substantia), evidens consecutio est, in Deo, ac magnitudine ejus quæ attingi non potest, indigna. Et paulo post : Debilia igitur et infirma animis agitant, bullumque firmamentum habentia, quia nullam creaturam suam rejicit Deus ; nibil enim sordidum corum quæ sunt, existimat; quin juo cum ad nos appropinquat, vitii nostri non ellicitur particeps. Et ruisus in codem libro : Verum quia operationem in omnibus esse aiunt (hane enim volunt non circumscribere) interrogandi sunt, quomodo de ca sentiant. Numquid dicunt particip.re ipsam terrenas sordes, cum appropinquat cis, an non? Quod si verum fateantur, monifestum est fieri posse, ut quod appropinquat, non participet vitium corum quibas appropinquavit. Quod si dicturi sunt participare, eadem absurditas eos qui hoe dicunt, consequetur, quam ut fugerent, Deum circumscribebant. Contrahant igitur et operationem, ut universum plane dissolvant. Sin vero mementes hoc absurdum, tanguam pœnitentia ducti. divinam operationem nihil quidquam lædi dicant, cur non hoc ipsum de substantia affirmant? Ad hæc, Photius patriarcha, in Quæstionibus ad Amphilochium, cap. 75 : Quare qui dubitat, inquit, utrum si Deus est in omnibus, non sit supra omnia, nescit se ignorare quæ de divina natura in Scriptura sancta scripta sunt; neque qu'Alquam altius, quam consuetudo rerum terrenarum fert, neque divinius aliquid de iis quæ materia vacant, cogitat. At vero quomodo in omnibus est (a)? Di- C ctum quidem est, nullo modo eorum quæ sunt, et si quid magis ad contemplationem pertinens dicendum est, et non est reformidandum sursum evchi simul cum iis qui sunt alta mente, ad altitudinem dogmatum theologicorum, est Deus in universo secundum operationem simul et substantiam. Et ne mihi dicas : Quomodo? Dictum enim est jam, nullo modo creaturarum. Quomodo igitur est secundum substantiam? Sicut intellexisti secundum operationem. Quia enim alia sunt quandoque potentia, et quandoque actu; Deus autem, quatenus mens acuta intelligere potest, semper est actu (non enim ex imperfecto ad perfectum proficiscitur; nec aliud quidquam, quam per se actus,

### " Jerem. xx111, 24.

(1) la essentiis rerum hic ordo consideratur; D est, in principia rerum. Conservat igitur, inquit, primo, principia rerum; secundo, substantia ex principiis constituta; tertio, species propria totius compositi ex fornia proliciscens; quarto, perfectio ipsius rei non solum quoad speciem, sed quoad propriam operationem et linem; tune enim res est ownimodis perfects, cum suum finem assequitur; quinto, res varize quze singulze quadam propria perfectione præditæ sunt, et ordine quodam copulatæ totum quoddam perficiant, ut in universo, et in homine. Hierotheus ergo docct, quo nodo divinitas Christi est causa in his omnibus incipitque ab extremo, id est, a toto, et remeat in primum, id

(a) Lib. 1v Physicorum exponit Aristoteles modos quinus al ud in alio esse dicitur.

quibus est secundum operationem sive actum, in iis ipsis esse secundum substantiam. Et magnus Athanasius in libris Contra Arianos : Ubique, inquit, adest præsens substantia magnitudinis suæ; quia aqualis est Filius Patri, et cum Patre ubique adest divinitate; et quia omnia continet substantia. Si enim dixeris non adesse ubique, majora esse dices ea quæ facta sunt, quam corum auctor sit. 👘 Et divinus Chrysostomus : Quod quidem ubiqué Deus est, scio, ci quod totus est ubique; quomodo autem, nescio; non enim fleri potest ut substantiam videannus, peque quæ a se est, neque quæ ab alio. Et Cyrillus Hierosolymitanus in Catechesibus : In mera, inquit, divinitate supervacaneum est cogitare B ascensum et descensum; potentia enim illa quie omnia continct, ille qui ubique omnibus adest, qui universa spiritu suo circumdat, non transfertur a loris in loca ; ipsius est vox : Cælum et terram ego impleo \*\*. Si igitur implet, quo transmittatur? Ita fit, ut ascendit et descendit supervacunm sit in divinitate. In Salvatore autem, et in dispensationo adventus ejus in carne, proprie dicitar ascendit et descendit. Et Joannes Damascenus (b) : Deus, inquit, expers partis est, totus ex toto ubique; et non pars in parte corporee divisus; sed totus in omnibus, et totus supra omnia. Ex quibus fit manifestum, proprium esse Dei omnibus secundum substantiam adeese. Sicut autem substantia adest. sic sua potestate et operatione, secundum enim substantiam potentia adest; et non est aliud per se operatio, et aliud per se substantia. Quomodo autem Deus secundum substantiam, et aqualiter omnibus adest, et quomodo ipse in omnibus et supra omnia, modus neque dici, neque cognosci potest.

### CAPUT II.

Quod sicut adest nobis prasens Deus etiam cum purticipamus; si antem substantia adest, substant am ejus participamus.

Magnus Dionysius in iis quæ adnotavit ex sancto Hierotheo in theologicis ipsins Principiis : Causa oninium, et quæ omnia implet, est Jesu divinit s quæ servat partes toti consentientes (1) : et neque

### Scholia.

universum, et partes universi toti consentientes, el cum eo conspirantes ; el ipsa non est totum, neque pars, quia scilicet non habet perfectionem totius et partis, sicut lotum et pars, sed excellentius in infinitum, estque cursus totum et pars divinitas Christi, nempe quia quidquid perfectionis est in toto et in parte, hoc ipso Christi divinitas præh bet, et suprahabet; reliqua faciliora sunt. Illud vero : Substantia totis substantais insistens impollute, significat esse Deum in omnibus substantiis, et ab eis participari non per admistionem, hoc est, non m.szeri cum eis, ex sancto Thoma in Dionysium,

(b) Lib 1, cap. 16, Orthod. fid.

865

pars, neque totum est : et est totum, et pars, qua- A tenus omne, et totum, et partem in se ipsa comprehendit; et suprahabet, et antehabet, perfecta quidem est in impersectis, tanquam principialis causa perfectionis; imperfecta autem in perfectis, tanguam supraguam perfecta, et auteperfecta, forma formæ, effectrix in ils quæ carent forma, tanquam principialis causa formæ, sine forma in ipsis formis, utpote supra formam; substantia totis substantiis insistens impoliute, et ab omni substantia supra substantiam abstracta, tota principia, et ordines definiens, supra omne principium et omnem ordinem collocata. Et magnus Athanasius, in Disputatione contra Arium : Secundum hæc divinitas Patris et Filii sancia et sanctificans, quæ sanctificat R omnia quæ rationem participant, quibus data est liberæ voluntatis et studii potestas ad capiendam sanctam et beatam substantiam in communionem sanctificationis. Et divinus Cyrillus in Thesauris (a) : Sicut igitur, inquit, mulier gloria viri vocata est, quia partem ex membris ejus ad sui fabricationem accepit, sic vir gloria Dei appellatus est, quia factus est particeps substantize ejus per Spiritum sanctum, qui in eo habitavit. Et rursus idem disserens de Spiritu sancto : Igitur quandoquidem Spiritu sancto habitante in iis qui Deo probati sunt, Christus est qui habitat, necesse est dicere ipsum Spiritum divinæ substantiæ esse; cujus participes facit eos qui ipsum participant, et iterum idem in eisdem : Est igitur Spiritus sanctus secundum na- C turam Deus, quippe qui sanctos regenerat, ut sint unum cum Deo, qui babitat in eis. Et adhuc idem in eisdem : Quid igitur opus est longo verborum circuitu uti, et multiplices notiones texere? Hanc enim ipsam vim sanctificantem ex Patre manantem, quæ imperfectis tribuit perfectionem, dicimus esse Spiritum sanctum; supervacaneumque est creaturam per interjectum medium sanctificari, cum benignitas Dei dignata fuerit usque ad minima pervadere, et ca per Spiritum suum sanctificare. Et divinus Theophanes in Canticis suis : Lumen, inquit, unius principii, et in tribus splendens, substant'a sine principie, pulchritudo, immensa habitat in corde meo, et iterum in eisdem : Rex cœlestis. paraclete, Spiritus veritatis, qui ubique ades præ- D sens, et omnia imples, qui es thesaurus bonorum, et vitæ dator, veni, et habita in nobis ; et emunda nos ab omni macula, et salvas fac animas nostras. Ex quibus patet, quod Deo secundum substantiam præsente, substantiam ejus impermiste participamus : et quod ipsa est quæ nos sanctificat, et habitat in nobis, nosque ab omni labe per Spiritum suum qui supra substantiam est, repurgat.

### CAPUT III.

Quod participantes divinam substantiam, per Spiritum sanctum Filium Dei, qui supra substantiam est, participanus; et hunc participantes, Deum Patrem participamus, atque ita efficimur divinæ naturæ et substantiæ participes.

Dominus ait in Evangelio : Qui diligit me, mandata mea servabit; et ego et Pater veniemus, et mansionem apud eum faciemus \*1. Quod quidem magnus et summus apostolorum Petrus in Epistola sua explicat, cum ait : Divinæ naturæ consortes facti sumus ". Consentiunt cum eo quæ Paulus item magnus ait : Nescitis quod templum Dei estis, et Spiritus Bei habitat in vobis \*\* ? Et rursus : Vos estis templum Dei viventis, sicut dixit Deus, Quoniam habitobo in eis, et inambulabo; et ero eis Deus, et ipsi erunt mihi populus 14. Similiter qui deinceps consecuti sunt sancti. Magnus Athanasius, in Epistola ad Serapionem : Sic autem, inquit, signali, consentance naturæ divinæ consortes efficimur, sicut Petrus dixit, atque ita omnis creatura Verbi particeps efficitur in Spiritu sancto, et per Spiritum sanctum dicimur participes Dei, ait enim : Nescitis quod templum Dei estis, el Spiritus Dei habitat in vobis? Et idem in cadem epistola : Nunc autem cum dicimur participes Christi, et participes Dei, demonstratur chrisma, id est unctio, que est in nobis, et sigillum, quod non est naturæ creatæ, sed Fillt, qui per Spiritum sanctum nos cum Patie conjungit, hoc enim Joannes paulo supra docens scripsit : In hoc cognoscimus quod in Deo manemus, et ipse in nobis, ex Spiritu ejus quem dedit nobis ". Si autem participatione Spiritus sancti efficiemur consortes divinæ naturæ, insanus fuerit si quis dicat esse Spiritum sanctum naturæ creatæ, et uon Dei; ob hanc enim causam est in hominibus, et per eum homines deificantur; si autem deificat, non est dubium quin naturs ejus natura Dei sit. Magnus Basilius in lis quæ de Spiritu sancto scribit : Nulla, inquit, creatura ab anima rationis compote participari potest, ita ut in ea habitet obo:wow, id est secundum substantiam (b), Spiritus vero sanctus habitat in ea, sicut ait Scriptura : Templum estis Dei, et Spiritus Dei habitat in vobis; increatus igitur est Spiritus sanctus, et beatus Cyrillus in its quæ de Spiritu sancto scripsit : Per se igitur operatur in nobis Spiritus sanctus vere sanctificane, et nos secum in unum sua conjunctione copulaus, ac divinæ naturæ participes efficiens. Et rursus: Si accipientes, inquit, Spiritum Christi, per eum ad Deum Patrem adducimur, tanquam divinæ naturæ consortes facti, modo erit creatura, per quem cum Deo tanquani genus conjungimur? Adhuc idem in capitibus de Spiritu sancto : Si servus est, ut fa-

\*1 Joan. x1v, 23. \* 11 Petr. 1, 4. \*1 | Cor. ni, 16. \* 11 Cor. vi, 16. \*\* 1 Joan. 1v, 13.

(a) Lib. xm, cap. 3.

(b) Quomodo autem participetur Deus secundum

substantiam a creatura, et non participetur, et recte intelligatur, legatur cap. 10 hujus decadis.



## DECAS VII. - DE DIVINA PARTICIPATIONE.

clamamus : Abba Pater »6 ? Verum a servitute quidem liberat cos, in quibus est, vel potius refingit in filios libertatis, faciens cos participes natura sur ; non est igitur servus ; quod si non est servus, igtur neque crestura, esse autem creaturam, et numerari servum, nihil aliud esset quam refugere a divina substantia, ac rursus idem in eisdem : Deus igitur est Spiritus qui nos ad Dei similitudinem format, non tanquam per gratiam ministrantem, sed per divinam naturam participationem sui iis qui digni sunt, donans. Et quæ est horum fides? Scriptura sacra, Scriptura divinitus allata, quæ sperte et perfecte in unum copulat Deum et Spiritum ejus; necaliter futuram esse Dei participationem, nisi per Spiritum sanctum, aperte docet : si- <sup>B</sup> auidem Dominus noster Jesus Christus de omni, opinor, fideli et bono dicit : Ego et Pater veniemus, el mansionem apud eum faciemus, et : In hoc cognoscimus quod in nobis est, ex Spiritu guem dedit nobis. In se enum quis potest copiose habere habitantem et versantem natura et vere Deum, cum Spiritum ejus acceperit, non alienum, neque sub--stania ab eo distractum et divulsum, sed potins ex ipso, et in ipsos, et proprium ejus, et aquaiem cum eo dominatum gestantem, et sie nominatum (a), et tanguam in ordine Filii (b) assumptum propter eamdem naturam. Et in cap. 1 libri iv Thesaurorum, tauquam in persona hæreticorum : Alienus est a communicatione nostra, et a nobis non participabilis per se ipsum Pater propter nimiam et summam, et quæ ab humana natura capi non potest, divinitatis participationem, capitur autem, et est in nobis per Filium tanquam per minorem scilicet. Quomodo igitur similis Patri, qui a nobis capi potest qui illum capere non possumus? Contra vero disputans Cyrillus : Ebrii, inquit, rursus sunt suis insaniis isti oppngnatores Dei, non intelligentes, ut apparet, neque quæ loquuntur, neque de quibus affirmant. Si enim, ut vos dicitis, omuia magna et supra naturam sunt in Patre, necesse est concedere parem bonitatem illi inesse. Quomodo igitur qui est summe bounds, non potest capi ab fis qui bonitate indigent? Quomodo est totus bonus, qui nimia supra creaturze facultatem bonitate omnibus sul par- p crat natura divinitatis, siquidem vere in ipso viviticipationem præcludit? Oportebat enim (quod quidem verum videtur esse), ut qui est summe bonus, bonitatem sibi conveniontem adhiberet omnibus, et eam cunctis indigentibus ad fruendum impartiret. Verum jam boc fecisse apparet, cum promittit babitaturum se in nobis, et inambulaturum, et promittit adoptare filios. Inanis igitur impiorum quæstio est ; apparet enim, quemadmodum non ad du-

clus vel creatus Spiritus sanctus, quomodo in eo A ritiam deflecti Deus propter magnitudinem et excellentiam natura; quin potius tanto magis ad lenitatem vergit, quanto majora in co sunt, ex quibus unum, idque pulcherrimum est, bonitas quæ per Filium, sicut ipse ait \*7, in malos et bonos pertingit, nulli prorsus sui participationem præcludens. Participatio vero Patris per Filium in Splritu sancto proprie et decenter fit; sicut etiam solem per spleadorem ex eo non sine calore editum participamus. Sicut igitur nemo dicat dissimile esse soli lumen quod' ex ipso emittitur, vel calorem, quia per ista participatur sol; sic non est necesse, ut Filius sit Patri dissimilis, quia Pater per Filium participatur, quin potius similem per omnia esse demonstrat. Ubi enim facti participes Filii, non privamur participatione Patris, quomodo non erunt idem Pater et Filius? Ubi autem est eadem substantia, quem locum habebit dissimilitudo? R spondeant Christi oppugnatores. Ex quibus fit manifestum, quod participantes Spiritum sanctum, participamus Filium Deum, et hunc participantes, participamus Deum Patrem, atque ita efficimur tot us divinze naturze et substantize participes. Quomodo vero flat in nobis participatio Trinitatis, quæ supra substantiam est, dici non potest; sicut neque dici potest, quis modus sit substantiæ ejus, et quomodo sit abique præsens secondum substantiam.

### CAPUT IV.

Quod participantes divinam naturam, non gratia solius, et per se non subsistentis participes sumus, sed ipsius Spiritus sancti viventis, et per se exsistentis; et quod totus Deus trinus gratia dicitur, et simnl Filius, atque Spiritus sanctus gratia; sigillatim unusquisque horum gratia dicitur, dicitur vero homonyme gratia, id est, quod ab his personis fit.

Sanctos Cyrillus, libro septimo Dialogorum ad llermiam : Si, inquit, gratia quæ per Spiritum sanctum datur, discissa erat a substantia Spiritus sancti, cur non aperte dixit beatus quidem Moyses, quod producto animanti inspiravit gratiam auctor omnium, gratiam dico per inspirationem vitæ? Christus vero nobis, Accipite gratiam \*\*, scilicet per ministerium Spiritus sancti ? Quin potlus illud quidem vocatum est Spiraculum vitæ \*\*; vita enim mus, movemur, et sumus 1; voce autem Domini dictum est : Accipite Spiritum sanctum, quia ipse vere in cordibus credentium habivat. Et paulo post : Quando igitur ad similitudinem Christi formamur, ipse etiam in nobis consignatur, et pulchre exprimitur tanquam per Spiritum naturaliter similem. Deus ergo est Spiritus sanctus, qui ad similitudinem Dei format non tanquam per gratiam mini-

<sup>26</sup> Rom. vill, 15. <sup>27</sup> Matth. v, 45. <sup>28</sup> Joan. xx, 22. <sup>29</sup> Gen. 11, 7. <sup>1</sup> Act. xvil, 28.

(a) Et sic nominatum. Id est Dominum. Il Cor. 111. (b) In ordine Filii assumptus dicitur Spiritus sanctus, quia numeratur tertius, sieut dieit Matth. xxviit, Baptizantes cos in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti; et illud I Joan. v : Tres sunt qui testunonium, etc.

1861

strantem, sed tanguam upse participationent divine A atque ita fit ullud: Ego et Pater veniemus, et mansonaturæ dignis largiens. Et rursus idem ibidem : Templa Dei, imo etiam dii vocamur, et sumus, quare autem, interroga adversarium ; siquidem sunus vere participes nudæ et non per se exsistentis gratiæ, at non sic, neguaguam ; templa enim sumus Spiritus sancti per se exsistentis ; vocati autem sumus dii propter ipsum, utpote divinæ naturæ propter conjunctionem cum ipso participes facti. Et iterum idem in eisdem : An non dicimus fabricari hominem ad imaginem Dei ? Quis neget ? Quod autem imaginem imprimit, et instar sigilli pulchritudinem supramundanam efficit, an non est Spiritus sanctus? At non, inquit, ut Deus, sed ut divinæ gratiæ minister, igitur non ipse, sed gratia per ipsum consignatur. Videtur, inquit. Necesse ergo erat appellare bominem imaginem gratiæ, et non potius imaginem Dei, Gregorius Nyssenus, in Cantica canticorum : Quod, inquit, vere est prædicandum beatum, numen ipsum divinum est, ipsa pulchritudo inexplicabilis, ipsa per se gratia, ct sapientia, et potestas. Et divinus Gregorius in oratione de divinitate contra Evagrium monachum : Similiter igitur, inquit, qui dator est omnium bonorum, qui veritatis moderator, et Salvatoris Pater, dimanantem quamdam Filii et Spiritus sancti gratiam intellectilem ad nos misit, neque ipse quidquam incommodi in substantia passus est; non enim ullam imminutionem subiit propter illorum ad nos adventum, usque ad nos processerunt, et c in illud : Gratia salvi facti estis : Nou ex operious nihilominus a Patre inseparabiles perstiterunt, expers enim partis est, ut a principio diximus, divina natura. In primis autem divinus Apostolus in Epistola ad Titum ait : Appuruit gratia Dei ", gratia scilicet salutaris, omnibus hominibus cum quo consentiunt qui in canticis ecclesiasticis dicunt: Apparuit Salvator, qui est gratia et veritas, in Jordani fluentis: et gratia habitavit in te, quæ Dei mater es; et uundum splendore illustravit. Et divinus Ephrem, in Oratione de salute animæ: Quando, inquit, voluit, benignus et misericors Deus liberare nos ab hujusmodi errore, visitavit nos oriens ex alto \*; et apparnit Dei gratia salutaris, deditque se ipse in commutationem pro nobis. Et sapiens Cyrillus: Quæ, inquit, gratia apparuit nobis? aut qualis Del gratia D salutaris omnibus hominibus apparuisse dicitur? Atqui manifestum est quod ait David: Deus Dominus, el apparuit nobis"; et ut ipsius gloria nobis de cœlo apparent, exspectamus. Et magnus Athanasius, in epistola ad Serapionem, Omnia, inquit, Patris sunt Filii ; quare charismata, quæ a Filio in Spiritu dantur, Patris charismata sunt: et cum in nobis est Spiritus sauctus, in eo ipso etiam est Pater;

nem apud eum faciemus , sicut dictum est. Ubi enim est lumen, illic est splendor: et ubi splendor. Ibi est hujus operatio, et splendida gratia. Et magnus Basilius in epistola ad Gregorium fratrem: Omne, inquit, bonum, quodcunque ex divina potestate ad nos deveniat, operationem gratiz omnia in nobis operantis esse dicimus, omnia enim operatur unus et idem Spiritus"; ac rursus idem: Spiritum sanctum qui es Deo exsistit, fontem dico sanctitatis, potestatem vitæ effectricem, et gratiam perficientem ; per quem homo adoptatur Filius, et quod mortale est, efficitur immortale, unum per omnia cum Patre et Filio. Præterea, secundum homonymiam divinitatis (a), quæ supra substantiam est, quædam alia dicuntur gratia. Declarat hoc Paulos, cum scribens ad Romanos: Sic ergo, inquit, el inhoc tempore reliquiæ secundum electionem gratiæ salvæ factæ sunt. Si autem gratia, jam non ex operibus, alioqui gratia jam non est gratia. Si autem ex operibus, jam non est gratia : alioqui opus non est opus<sup>4</sup>. Et rursus idem Apostolus : Gratia enim sal. vi facti estis<sup>1</sup>. Et iterum : Non enim estis sub lege, sed sub gratia \*. Et alias : In gratia hac, quæ ministratur a nobis \*. Et rursus : Ex quo die audistis et cognovistis gratiam in Dei veritate 18. Et divinus Chrysostomus explanans illud : Ex plenitudine ejus omnes accepimus 11, et : Gratiam pro gralia: Qualem, inquit, pro quali? Pro vetere novam; et propriis, inquit, sed gratis. Et magnus Athanasius, libro tertio Contra Arianos : Sciebat ubi Lazarus jacebai, interrogabat tamen, ut suscepta nostra ignorantia, largiretur nobis ut cognoscerenius so'um verum Patrem suum, et quem propter nos ad salutem omnium misit, qua major gratia non potest esse. Ex quibus patet, quod facti participes naturæ Dei, non nudægratiæ a Deo manantis et quæ per se non exsistit, participes sumus; sed ipsius Spiritus supra substantiam, et vivilici, ac per se exsistentis; et per hunc ipsum cum Patre et Filio copulari, divinæ naturæ consortes efficimur; et hac gratia ditamur, gratia scilicet trium personarum, quæ est per se gratia. Et sicut erditur esse communis nobiscum per se gratia, sic etiam sigillatim unaquæque persona divina ex tribus gratia dicitur; et maxime summus Deus Salvator, et qui est supra substantiam, Spiritus samctus, uterque simul gratia bimanans dicitur. Sicut igitur hæc gratia dicuntur principialiter, et divin æ, et efficienter, sic homonyme omne datum bonum, quod ab ipsis personis divinis ad nos pioficiscitur, Languam beneficium nobis creatum et

<sup>1\*</sup> Tit. 11, 11. <sup>1</sup> Luc. 1, 78. <sup>1</sup> Psal. cxvn, 27. <sup>4</sup> Joan. xiv, 25. <sup>5</sup> I Cor. xii, 14. <sup>4</sup> Rom. xi, 5, 6. <sup>7</sup> Ephes. n, 8. <sup>4</sup> Rom. vi, 14. <sup>9</sup> II Cor. vin, 19. <sup>10</sup> Colo.s. 16. <sup>11</sup> Joan. 1, 16.

(a) Id est, sicut homo sanctus aquivoce dicitur Deus, sic etiam gratia quæ a Deo fit.



## DECAS VII. - DE DIVINA PARTICIPATIONE.

effectum, gratia et donum dicitur, non ex operi- A sed gratia Spiritus sonoti, ait David de Christo : hus nostris confectum, quin potius gratis, et ex Effusa est gratia in labiis tais 16; gratia effunditor, nulla nostra importatione suppeditatum. nou is qui gratiam donat. Et magnus Basilius, in

873

### CAPUT V.

Quoi sicut Deus, qui est per se gratia, et trium personarum potestas, sive virtus, a nobis efficienter participatur (a); sie idem producit et creat distriationem divinarum gratiarum, quæ ud participandum creatæ sunt.

Nagnus apostolus Paulus ait : Divisiones gratiarum sunt, idem autem Spiritus; divisiones ministrationum sunt, idem autem Dominus ; et divisiones operation nin snut, idem autem Deus, qui operatur omnia in omnibus 18. Et sursus : Omnia . autem hec operatur unus atque idem Spiritus, dividens. B singulis prout vult 18. Et iterum : Æmulamini moliora charismata 14. Itera : Si linguis hominum loquar et angelorum, churitatem autem non habeam, factus sum velut æs sonans, aut cymbalum tinniens 15. In quem locum incumbons heatus Chrysostomus : Vidisti, inquit, ubi gratiam linguarum extulit, et ubi cam evertit, et fregit ? Et surses idem in Epist. ad Corinth. homilia 29 ; De spiritualibus, inquit, noto vos ignorare, fratres 16; spiritualia vocat signa, quia hæc opera sunt solius Spiritus sancti, nihil humano studio afferente ad hojusmodi miracula efficiendum. Et rursus idem, in Oratione de Spirita sancto : Spiritus Dei, Spiraus ex Deo, Spiritus qui a Patre procedit, hæc sauciæ et impollutæ virtutis sive potestatis nomi- c na; sunt autom alia nomina non natura, sed operationi convenientia, ut donis ejus. Dico igitur, cum Spiritus sanctus vel mihi, vel alleri Christiano sanctificationem douaverit, et donum aoeeperit, ita ut corpus sanctum et animam sanctam habeat, hoc donum vocatur spiritus sanctitatis, id est, gratia sanctitatis; si quis accipiat a Spiritu sancto virtutom et donum credendi promissioni luturorum bonorum, accepit spiritum promissionis; si quis accipiat donum sapientia, vocatur donum hoc spiritus sapientize; si quis habeat charisma charitatis, dicitur habere spiritum charitatis; quando accipit charisma martyrii, dicitur habere spiritum fortitudinis, sive virtutis, id est charisma; et quia qui donat, Spiritus sanctus est, D voratur etiam donum homonyme eodem nomine, quod vocatur qui donat. Adhuc idem in Epist. ad Ephesios homitia 13, exponens illud : Creatum in sunctitate 17 : Vide, inquit, hic, quomodo creaturam vocat creationem essentie virtutis, quae creatio virtutis cum non esset, factum est ut esset. Et rursus idem : Ob hanc causam, ut demonstretur quod qui effunditur, non est Spiritus sanctus,

Effusa est gratia in labiis tuis 18; gratia effunditur, nou is qui gratiam donat. Et magnus flasifius, in tertio Confutationum Eunomii : Sieut dicitur Pater dividere operationes ils qui digni sunt ut ess suscipiant; et Filius dividere ministrationes lis qui digni sunt munere ministrandi, sie Spiritus sauctus dicitur dividere charismata iis qui digni sunt at charismata accipiant. Rursus idem in homilia Pselmi 32 : Apte, inquit, ad terram refertue illud : Ipse disit, et facta sunt 19; in formations anidem nostra ex terra convenit illud : Factum est; in creatura vero ad imaginem Dei creata convenit : Creatum est. Quia vero sepenemero dicitur in renovando, et reddendo melius, at illud : Si que in Christo nova creatura \*\*; et iliud : Uz duor crearet in unum hominem 21. Bortassis illad : Et facta sunt, de prima creatione essentize hominis dicitur ; illud autem : El creata sunt, de socunda regeneratione in Christo; quanto autem prestat mandatum Dei verbo simplici, tanto prestat regeneratio generationi. Et iterum; idem in epist. ad Gregorium fratrem : Quierentes autem, utrum ex solo Spirita sancto largitio bouorum originem ducal, alque its adveniant dignis, rursus a sancta Scriptura deducimur ad principem et auctorem largitionis bonorum, que Spiritus sanctus operatur uobis; omnia enim per ipsum facta esse, et in ipso consistere, a sancta Scriptura didicimus. Quare cum ad illam cogitationem evelumur, rursus. Scripturæ sanche ductu elevati, docemur omnia per illam virtujem sive potestatem produci, ut quæ non erant, sint; non autem produci-ex illa sine initie. Gregorius Theologus in libro De Spirite sanew : Dicitur, inquit, Spiritus adoptionis. libertatis, Spiritus intelligentize, sapientize, consilii, fontitudinis, cognitionis, pietatie, timoris Dei. fl.cc enim cuncta efficit. Et iterum idem : Spiritus quidem unus, gratice vero non sunt sequales, quia neque receptacula Spiritus; alii datur per Spiritum sermo sapientia, vel contemplationis; alli vero fides firms, et sine alla dubitatione; alli operationes virtutum, et miraculorum sublindorum; alii gratize sanitatum; opitulationes, id est prafecturze; guberustiones, id est moderationes carnis; genera linguarum, interpretationes linguarum, majora charismata; secunda secundum proportionem lidei. Athanasius libro secundo contra Arianos; Illa igitur : Creavit (4), formavit, constituit, que eundem sensum hallent, nun decharant initium essentiæ Verbi Dei, neque substantiam eins creatam esse, sod renovationis ejus et gratiæ beneficium in nos. Et iterum idem : Sicut nos, inquit,

<sup>13</sup> I Cor. x11, 6. <sup>13</sup> ibid. 11. <sup>14</sup> ibid. 51. <sup>14</sup> I Cor. x11, 1. <sup>14</sup> I Cor. x11, 1. <sup>17</sup> Ephes. 19, 23. <sup>19</sup> Psal. x11v, 3. <sup>19</sup> Psal. xx11, 9. <sup>10</sup> If Cor. v, 17. <sup>14</sup> Ephes. 11, 14.

(a) Deus participatur in substantia quidem sua secondum rationem causæ efficientis : in donis vero surs secondum rationem effectus.

PATROL GR. CLII.

(b) Ad interpretationem illius loci Prov. cap. vni de sapientia Vechi Dei lacarnata pertinent, Dominus creavit me inirium vierum suarnm.

Digitized by Google

ex Deo geniti, non ex vontre personne ejus gen ti A numerus enim septem significat in auigmate sesumus, sie et spiritus ex Deo procedentes non sunt ex persona ejus. Et beatus Cyrillus in libro De Spiritu sancto : Si ex Patre, inquit, luminum varia charismatum largitio manat, Paulus vero ail': llice autem omnia operatur Spiritus, dividens unicuique privatim sicut rult, quomodo non est Deus ex Deo, et in Deo Spiritus, qui omnia que Deum decent, tanquam spotestatem habens operatur? Et rursus idem in commentariis Isaice : Hac dicit · Dominus, qui in altis hubitat, Spiritus enim Domini a me exibit; quomodo autem exibit, declaravit, inquiens : Spiritum omnem ego feci \*\* ; est enim Pater spiritum; intelligiur quidem, non tanquam ex propria natura sicut Filium, hos spiritus gesucrit, into neque processisse eos d'cit ex sub- D fit manifestum, quod sancta Trinitas et per se stantia aqualiter ut Spiritum sanctum, sed potius create ex Due exivisse, ut essent, affirmannus recte sentientes; ipse onim omnem spiritum fecit, ubi autem faccio nonvinatur, ibi omnino est egres-.sio, id est exitus, non secondum substantiam, sed at verbam exitus per abasionem significet factum esse. Sauctus Maximus, cap. 38 et 39 conturiæ quintz (a) ait : Et requiescent super eum septem spiritus (b), spiritus sapientius, spiritus intellectus, spiritus cognitionis, spiritus scienties, spiritus consilii, spiritus fortitudinis, spiritus timoris Dei 11. Est autem proprium horum charismatum spiritualinm, spinitus quidem timonis Dei, abstinent'a a malis secondum actum ; spiritus vero fortitudinis, promptus conatus et motos ad operationem et C effectionem mandatorum; spiritus consiki est habitus discretionis ; spiritus autem scientiæ est certa et non fallax notitia modorum qui versantur in actione ex virtute; spiritus cognitionis est comprehensio rationum in mandatis; spiritus intellectus est erga modes et rationes virtutum assensus, vel ut magis proprie dicam, affectio; spiritus sapientize est referre se ad causam rationam magis spiritualium in mandatis, et cum ca causa copulari, Et rersum-idem in eisdem : Sicut, inquit, alius accipit sermonom sapientie, alius sermonem scientiz, alius autem fidei, et alius aliud charisula ex iis quæ magnus Apostolus ewumera vit; sic alius quidem accipit per spiritum charisma'n charitatis perfectæ et sine intermedio erga Deum, nihilque torrenum habentis secundum proportionem fidei, alius vero per eumdem Spiritum accipit chavisma charitatis erga proximum; omnem namque habitem mandati in actione positum dicit esse charisma spicitus. In commentariis qui feruntur in -Job : Fuerunt, inquit, illi septem filii, et filiæ tres 11 26, catalogus filiorum honoratus est apud Seripiuram, et cum mysticis rationibus consentions,

-ptem charismatum concursum; numerus vero trium ad perfectius et divinius spectat; ut inteligamus, fidem Trinkatis effectricem esse septem gratiarum. Et divinus apostolus et evangelista La cas in Actis : Multa, inquit, per manus apostolorum fiebant signa et prodigia in populo ". El rutsus idem : Et virtutes non vulgares faciebat Deus per manus Pauli \*\*. Et in sancto Evangelio : Et non fecit, inquit, illic signa multa propter incredulitatem eorum \*\*. Et propheta David in Psalum centesimodecimo : Fidelia omnia mandata ejus facta in veri-Yate et aquitate \*\*. Et rursus idem in Psalmo quinquagesimo : Cor mundum in me crea, Deus, el spiritum rectum innova in visceribus meis \*1. Ex quibus gratia, per se ex ils quæ non sunt, et producit et creat ad participationem nostram effectam et creatam divinorum charismatum distributionem. Ipsa enim cum sit omnium causa (solum enim quod est supra substantiam, principium et causa est essentiæ omnium) per spiritum ejusdem naturæ, et sa pra substantiam, operatur distribuens unicuique charismata, sive gratias, sicut vult : si autem sum hæc opera voluntatis ejus, liquet creaturas esse, et effecta ex uihilo : ct ipse Dcus est, qui operatur omnia in omnibus.

#### CAPUT VI.

Quod hunc apostolicam theologiam sequens Dionusius. quæ magis generalia sunt, effectus et part ciptiones magis particularium dicit, út jam omnie quorum Deus est creator, in participantia distri-buta sint.

'Magnus Dionysius capite quinto De divinis nominibus ait non esse aliud, bonum, et aliud, exsistent; et aliud vitam, vel sapientiam, neque multas esse causas, et aliorum alias divinitates effectrices, superiores et inferiores, quo in loco sanctus Maximus : Quia, inquit, paulo ante visus suerat quodammodo dicere superius, et inférius, cum disit, bonum esse causam exsistentiæ, vitæ, et similiter in aliis, ne qui imprudenter legunt, occasionen reprehendendi reperirent, alt non esse shud, bonum, et sliud, exsistentiam; et rursus aliud vitam, vel sapientiam, unam enim esse omnium cousem, et non multas; et consentance unam divinitatem omnia producestem sanctam et bestan Frinitatem, et non multas divinitates creatrics. Hoe sotem non supervacance dixit, sed at sapientes gentilium, et hæreticos Simonis discipulis perstringeret, qui deos ponebant effectores mundi. et quo inferiores essent, eo infirmiores creaturas producere usque ad fæcem, ut aiunt, id est, usque ad materiam. Nomen boni ait complecti omneu /

10" Isa 1811, 800. U.X. (11" Isa. xi, 2, 3. (11 Isa, 2, 11 Act. y, 12. (18 Act. xix, 11. )" Matth. Kill, \* Poal. L, 12. 58. 20 1'sal. cx, 8.

(a) Tertia est in-centuriis in pressis.

(e) Shout fire auctor Maximum reoitavit, ita interpret tus sum.

8.6



## DECAS VII -DE DIVINA PARTICIPATIONE.

providentiam; reliqua vero nomino partes provi- A causam esse : quin potius quomodocunque vocata dentiz, ut vitam, sapientiam, rationem; omnia enim gas sunt, propter bonitatem Dei producta sunt, at exsistant, et sunt bona, id est, valde pulchra, non tamen omnia participant vitam, vel sapientiam, vel rationem. Generaliores scilicet providentias vocat, quas in pluribus contemplamur, ut vita pervadit in stirpes, et animantes tum rationis participes, tum non participes : sapientia vero, et ratio pauciorum sunt; hæc enim solum in ratione utentibus cornuntur. Idem adhuc capita secundo de divinis nominibus in explanationibus snis in Dionysium, exponens quod ait Dionysius : S aturientem. et nunquam deficientem causant. atque distributionem donorum, quæ bonum decent: Dictum est, inquit, in Psalmis : Quoniam apud te B est fons vitce 22. Et in Jeremia : Me dereliquerunt fontem aquæ vivæ<sup>10</sup>. Deus igitur dicitur fous velut quidam parens, et principium atque causa corum omnium quæ appareeruut, et deveneruut ad esseutiam : quæ enim quidam vocare consneverunt universalia, id est, genera, vel tota, vel continentia, pipole quæ complectantur partes emanationum ejus, horum Scripturze sanctæ dicunt esse causam et fontem : propter effectionem igitur inexhaustam eorum quie per Spiritum sanctum exsistit, et quia Spiritus sanctus est causa omnjum, ut iu Sipientia dictum est 11, consentance ipsam per se causam fontem esse divine philosophatur. Illud autem, non exhauriri creationem, inde intellige, C ubi ait : Pater mens usque modo operalur, et ego operor 38, similiter Spiritus sanctus cum Patre et Filio sine intermissione operatur; ait enim Scriptura : Emittes Spiritum tuum, et creabuntur 36. Et rursus magnus Dionysius capite undecimo De dirinis nominibus : Nou enim substantiam quamdam divinam ant angelicam esse dicimus illud per se esse, causam essentiæ omnium; solum enim quod est supra substantiam, principium et substantia et causa est ut sint omnia quæ sunt, et ipsum per se esse; noc aliam divinitatem, quæ vitam pariat, preterquam vitam supraquam divinam omnium quecunque vivant, et ipsius per se vitæ causam ponimus, nec, ut summatim dicam, alias causas D principales, et creantes, et hypostases, quas quidam et deos, et effectores rerum esse temere effutiverunt : quos vere et proprie dicere non case nec ipsi, nec corum patres et majores sciverunt. Hæc a theologis proposita sunt, ut sciamus demonstratum esse, quod antea, solum scilicet quod est supra substantiam, beatam et supraquam (a) divinam Trinitatem omnium causam esse et nec ipsum per se esse, quod est antiquius donum, quam cotere participationes que ab ipsa Trinitate manant, nec ipsam per se vitam, nee horum similia ullius rei

sunt illa magis generalia, sive vocentur primum exsistentia, sive per se participationes, sive dona Dei, sive providentiæ, sive communicationes divinæ (dictum enim est de his a Theologis), non negabunt neque diffitebuntur opera esse ejus qui omnia in omnibus operatur ut vult, Dei Patris scilicet, producta ad ministerium et sanctificationem creaturarum per Donm Filium, et divinnm ejus Spiritum. Divisiones autem gratiarum fionysius, qui has a magno spostolo Paulo difficit, ad laudandum ab effectis providentiam que est principium ut boni efficiamur et deificemur, pertinere, sperte exposuit, vocans effectus ipsas participationes participantium expositas ad perticipationem donorum Dei, quibus participatis dieimur divini et beati et sapientes et potentes. Retractat vero postra hzc, edisserens quomodo hier se babcant collata cum co qui tribuit ; nulla enim similitudo perfecta est causarum, et corum que effecta sunt, sed potius effects quidem habent imagines et similitudines quante esse possunt, causarum : ipsa vero causa abstracta sunt ab effectis, et supra locatæ seçundum rationem proprii principii. In hoc vero ipsum incumbens divinus Maximus; effecta esse dixit que producta sunt in rerum natura, sive in coele, sive in terra, causas vero quæ producunt, id est, tres personas sanctæ Trinitatis. Liquet igitur causas et effectus nullam inter se similitudinem habere. Et adhue divinus Dionysius incumbens polissimum in hæc : Eadeni, inquit, et similia et dissimilia Deo dicuntur ; similia quidem secundum imitationem, quæ esse potest ejus quem nihil potest imitari : dissimilia vero, quatenus effectus infra causam sunt, et infinitis mensuris, et quæ conferri nou possunt, ab ca distant. Eamdem excellentiam supra effectus posuit, et supra per se participationes : Quanto, inquit, præstant sancta, vel divina, vel dominautia, vel regia iis quie non sunt talia, et rursus per su participationes participantibus, tanto est omnibus sublimior, qui est supra omnia, et omnium participautium, et participationum auctor imparticipabilis. Quod ipsum explanans sanctus Maximus : Quantum, inquit, antecellit natura pura et causa qualitati et effecto (boc enim est ens, comparatum cum ca quoi non proprie est), et quantum antecellit parti cipanti id quod participatur, tantum differt Deus, 1 qui hæc dicitur, ab iis qui ista participant. Igitur sicut causæ effectibus autocellunt infinitis monsuris et quæ conferri non possunt, sie soms auctor Daus, idemque imparticipablis, perticipantibus, et ipsis per se participationibus antecellit. Dictum est autem de his a treologis in quinta et quarta decade infriarite expositionis divinorum nominum.

<sup>21</sup> Psal. xxxv, 10. <sup>23</sup> Jerean 11, 13, <sup>25</sup> Sap. 1, vii. <sup>24</sup> Joan. v, 17. <sup>26</sup> Psal. ciii, 50.

(a) Supraguam divina Trinitas dicitur, sient dicitur Deus supra Deum, sive supra qu'un Deus pro-

pter cos qui dicuntur di, sicut scriptum est Pas-LXXXI: Equaixi, Dir exus.

87

878

Excipiatur autem hinc, quoil in Filio et Spiritu A copulate, ac singulariter. Et rursus idem : Et ania sancto causam habet : hoc enim univoce dicitur de lis quæ sunt causa; quæ vero causam habent secondum voluntatem, homonyme dicuntur, utpote opera Dei omnia in omnibus operantis. Præterea illud causam habens omnium causa est, hæc autem ab ipso causam habemia singulariter et so'ummodo ex ipso, el non ex alia-causa sunt (a) : solum enim quod est supra substantiam, principium et substantia et cause est ut sint omnia. Ad hæe, in Trinitate supraquam divina causa, et causam habens, distinctionem a mistione maxime liberam exhibet, et in eodem unionem supraquant unitam, quia in ea exhibetur prima distinctio, et prima unio; primo autem, ut est aximus, non est aliquid contrarium, sed vera distinctio, et vera unio; B neque distinctio mutari unquam potest in unionem, meque rursus unio in distinctionem, servantur autem bæc non confuss propter utrunrque, id est, distinctio proptor unionem, et unio propter distinctionem, trino simul et unice enuntiata ; at in creatura, cujus causa est sancta Trinitas, unio quidem est secondem causam tantum, distinctio vero creaturarum' immensis monsuris infra causam relinqu't ca quæ facta sunt, et unio antecedit. valentiorque est hujusmodi distinctionibus, ut una et eadem quidem sit universorum causa, crealura vero numerosa, a primis et generafioribus ad secunda et tertia et multiplicia progrediens. fline aperitur theologis quæstio de partici- c patione, que est una quidem secundum causam, altera verò secundum participationem; alla secundum exsistentiam, participatione et exsistentia in creatura consistentibus, id est, in ea quæ participantur, et in participantia partitis.

### CAPUT VH.

Quod omnia participantia, et que participantur, a sola natura, que secundum causam participatur, producta alia quidem simpliciter ab ipsa od pariscipationem edita sunt, aliu vero sunt secundum exsistentiam participantium.

Magnus Diouysius capite quinto De divinis nominibus : Primum, inquit, donum per se esse, ipsa per se bonitas producens, ab antiquiore, prima inter ceteras participatione laudatur, et est ex D Vita participatio quædam est simpliciter, que tunc ipso, et in ipsa ipsum per se esse, et principia corum que sunt; et omnia que sunt (1), et que quocunque mode sunt, idque incomprehense, et

Scholia.

(1) Omnia que sunt, et que quocunque modo sunt, et que sunt in alio sieut accidentia, et que sunt in potentia, et que sunt privationes, et que non hahent totum esse simul, ut motes, sunt in Deo incomprehense, in se autem finite ; in se multa, in Deo copulata ; sunt ita jue incomprehense, et

(a) Indivinis Pater secundum naturam est causa Filii, et Pater ac Filius causa Spiritus sancti, et in his causa et qui causam habent æquales sunt ; học est enim dici univoce causam de causam habentibue id est de causatis.

alias ejus participationes esse productum est : et est ipsum per se esse antiquius quam esse per se vitam, per se sapientiam, per se similitudinen divinam; et alia quorum quæ habent participationem, ante omnia illa participant esse : quin polius ipsa per se omnia, quie ab aliis participantur. ipsum per se esse participant; principia igitur omnia corum que sunt, participando esse et sunt, et principia sunt et primum sunt, deinde principia sunt; et si vis dicere esse per se vitam principium viventium tanquam viventium; et per se similitu. dinem principium similium tanquam similium; et per se unionem principium copulatorum tamquam copulatorum; et per se ordinem ordinatorum tanquam ordinatorum; et quæcunque alia hoc, aut illud, aut utrumque, aut multa participantia lice. aut illud, aut ntrumque, aut multa sunt : eorsm per se participationes reperies primum participare ipsum per se esse; et primum quidem eas esse; deinde hujus, aut illius principia esse; et participando ipsum esse exsistere, et participari. Quod si hee, scilicet per se participationes, principia altorum sunt participando ipsum esse (b), multo magis quæ fila ipsa principia participant, ut jam ex his manifestum evadat, et ex iis quæ fatius in quinta decade prosecuti sumus, quod participationes sunt, **quas en guze sunt (c), participant, qu**æcunque. sunt species, et harum participationes; siquidem et in una specie sunt multæ participationes non solum in coloribus, sed in voluntatibus, et fortunis; ut cum dicimus : Participavit voluntatem moderatam, aut rectam, aut facetiis gaudentem, aut aliter effectam; aut esse fortunatum, aut infortunatum. Ut igitur prosperitas, sive bom fortana participatio est fortunatorum, quatenus fortunati sont, non autera quatenus homines sunt; sie et aliæ participationes editæ sunt, ut paticipentur, non, quia sunt, sed quia tales sunt Quando autem nactæ sunt subjecta recipientia, tune dienntur effectæ secundum exsistention corum subjectorum, quæ nactie sunt, et est quidem aliud participatio, et aliud quod secondum exsistentiam participationem recipit ; verbi gratia: lit secondum exsistentiam participatio cujusdan, cum est pars substantia (2) ejus, aut est ipsum, ant secondum accidens. Dionysius igitur aggresses

conjuncte, ac unite res omnes, quarcunque sunt in Deo', quia sunt ir sa divina essentia incon pehensibilis Pater, Filius, et Spiritus sanctus in unum incomprehensibuter aniti. (2) Cum est part substantice ejas. Ut cum participatur ab anima, que est pars substantize hominis, qu a non habet in se

(h) Leg. c. decad.

(c) Primum donum Dei est esse; postca esse speciem aliquam quie prins participat csse; posici esse individuum speciel participatæ.

880



## DECAS VII. - DE DIVINA PARTICIPATIONE.

discorere generation, in substantia simpliciter et in A cuique impertit, sed differentis participantium disparticipatione simpliciter, tractavit; et ostendit, prius quidem oportere esse subjectum, quod quidem dixit antiquius esse Dei donum : deinde participationem, quie in illo subjecto facta est. Proposita igitur est ad participationem participantium, per se substantia; quod perinde est, ut si dicatur substantia facta ad participationem. Nisi enim substantiam participaremus, penitus in rerum natura non essemus; deinceps, ipsi substantize factize ad capiendam participationem, 'aliæ participationes proposite sunt; et sicut tempus generalius ad participationem corum quæ sunt in tempore, propositum est, cum alioqui non sit substantia aliqua, sed simpliciter participatio; tunc vero efficitur nobis, qui in tempore sumus, exsistentia, quando propter ipsum sumus in tempore; sic omnis alia participatio quæ non est substantia, eamdem consecutionem habet : illo prius cognito et percepto, quod solus Dens est harum participationum auctor et effector, sive propositæ sint simpliciter ad participationem, sive cliam ad exsistentiam participantibus.

### CAPUT VIII.

Quodomuia quæ sunt ad participandum, sive pro-posita sint secundum participationem, sive secundum ez istentiam, quia non sunt idonea subjecta recipientia, multiplicationem 41 differentiam participationun subeunt; solu autem natura que secundum causam participatur hanc differentiam funditus non admittit.

Magnus Dionysius cap. 9 Cælestis hierarchiæ, Hoe, G loquit, testatur populus Hebræorum accidisse sibi: Cognitionen Dei, inquit Scriptura, repulisti, et cor hum seculus es 37; nec enim vitam necessitate coaclam habemus, neque propter libertatem corum guibus providetur; divina lumina providentiæ spleudentis retunduntur; quin potius dissimilitudo oculorum quos mentes habent, illumisationem paterna: honitatis supra quám copiosam aut penitus non participat, aut facit duritia sua no penetret, aut varias reddit participationes, parvas vel.magnas, obscuras vel claras unius et simplicis, et semper sui similis atque supra modum expediti et explicati radii manantis instar fontis. Et rursus idem capite secundo de divinis nominibus. Atqui, dicet aliquis, non est sigilium totum et idem in omnibus, in quibus ad exprimendum effigiem imprimitur : non est autem in causa sigillum; se enim totum etidem uni-

17 Osee, 1V, 6.

integram naturam-speciei, ut ait sanctus Thom. Hpart. quæst. 51, ad 3, aut a corpore secundum accidens, quia per animam vivit : aut ab angelo; quia enim ipse est integræ naturæ, et non tauquam pars naturæ, per se vitam accipit a Deo, et non per accidens participatio simpliciter differt a participatione secundum exsistentiam ratione tautum : ut per se vita non distinguitur a viventibus, a quibus participantur secundum rem : re enim vita et vivens idem sunt : sicut humanitas simpliciter, et homo ratione tantum differant, quia sicut humanitas solum illa comprehendat quæ hominem

símiles facit figuras ab hoc uno et toto exemplari expressas, ut si sunt mollis et facilia ad figurandum, et lenia, cogápaxta ; et noque aspera, neque dura sunt, neque fluxa et inconstantia, puramet expressam et permanentem figuram habebunt : si quid vero hujus hahilitatis, quæ dicta-est, deluerit, hæc erit causa cur effigics non figuretur, nociesprimatur, neque alia fiant que non fiunt, cum non est habilitas ad recipien, lam participationem, Sed et Justinus martyr philosophus, in Oratione de recta confessione ait : Quomodo Verbum in suo templo, et in rebussimiliter secundum substantiam est, et qui i amplius templum quam cætera omnis habebit. Audiamus tandem dicentem : Qui est in sinu Patris, secundum substantiam omnibus adest impartibiliter, et non sie eum in Patre esse dicimus, ut est in reliquis ; non quia substantia cum in aliis est, contrahiter, sed propter mensuram recipientium, quæ non possual fieri receptaculum divinum : al hunc modum dicentes cam in templo suo inseparabilem et tanquam plenitudinem divinitatis habitare conflientes, adesse omnibus, et non similiter adesse dicimus. Et divinus Gregorius Nyssenus, in primo libro Confutationum Eunomii, ait : Quia onnis boui. fons et principium et largitio in natura increata, cernitur ; omnis vero creatura in eum vergit per communionem primi boni particeps facta sublimis naturæ. necessario secundum proportionem participandi

sublimia, aliis plus, aliis minus secundum liberam notestatem voluntatis participantis, plus et miana participationis in creatura cernitur; et convenienter uniuscujusque conatu plus et minus in excellenija virtutis , locum habet : natura vero increata longe abest ab hujusmodi differentia. Ex quibus liquet, omnem differentiam participationum ex differentia participantium exsistere et conflari, fierique magnas, et parvas participationes propter habilitatem obscure, aut clare participantium ; quare, ut consentaneum est, hujusmodi participationes, quomodocumque proponuntur, sive simpliciter secundum participationem, sive secundum exsistentiam, ex parvo et magno conflatie in creatura comuntur ; in lis autem quæ in Deo sunt, hujusmodj differentia locum. non habet. Uno itaque consensu theologi participationes illas, quas absolute et abstracte per se substantiam, et per se vitam, et per se sapientiam, et si-

### Scholia.

definiunt, et non quæ materiam faciunt individuam. neque humanitas, acta ant potentia continet principia quæ individuum reddunt, homo vero continet potentia ; sic per se vita illa continet quæ viventem. definient, quatenus vivit itaque ut homo formaliter est humanitate homo, sic vivens per se vita est vivens. Participatio secundum exsistentium, est vita illa, s implicitor, j un recepta in subject . v. vente sient humanitas secundum exsistentiam, est in hoc homine qui exsistit, sola enim singularia exsistunt in rerum natura; universalia vero et abstracta. olum. in. mente.

882° :



D

militer in aliis, vocabant, inter creaturas referebant A cum qui major est quam cogitari queat? Hic est et numerabant ; quia neque substantiæ divinæ, nec angelicæ erant, nec ullius rei effectrices ; sofum esim quod est supra substantiam, principiom et substantia et causa horum est. Si autem Deus et horum, et eorum quæ subter ipsa sunt, ex æquo auctor est (est enim, inquit, ex participantibus, et ex participatis infinite et immense exemptus), quomodo non in his magis omnis differentia referiatur, ct plus et minus locum habeat? quæ sunt notæ creaturze, et varietas circa emanationem, et multiplicatio formarum. Merito igitur quia non sumus apti et idonei, sed potius infirmi ad recipiendum' Deum, participationem ejus a nobis alienavimus : in cau-a autem est potestas liberi arbitrii, et illud, proclives nos esse ab adolescentia nostra ad malum.

### CAPUT IX.

### Ouod sola natura divina secundum rationem causæ est participabilis; et quod proprium Dei ést vocare omnia ad communionem; et quæ plura Dei dona participant, propinquiora Deo sunt.

Gregorius Theologus, in secunda oratione de pace : Non enim, inquit, quidquam ex creatis, et servis alque participantibus, et circumscriptis na urain increatam, et dominain, atque participatam, et Infinitiam attingit. Et rursus idem in oratione in Pentecosten : Erat igitur semper Spiritus sanctus participatns, non participans ; perficiens, non perfectus. Et magnus Basilius, in libro quinto ad Amphilochium : Natura inaccessus, capax propter bonitatem, implens C omnia potestate, ab iis tantum qui digni sunt, participabilis. Et magnus Athanasius, in epistola ad Serapionem : Rursus, inquit, aliquis velex his perspiciat, participari Spiritum sanctum, et non participare; eadem enim dicere non piget. Impossibile enim est, cos qui semel illaminati sunt et gustaverunt donum calesle, et participes facti sunt Spiritus sancti, et gustaterunt bonum Dei verbum 38. Si enim angeli, et alize creaturze ipsum Spiritum participant ; ob hanc enim causam excidere possunt qui non participant; Spiritus vero sanctus semper idem est, participabilis est. Et sanctus Maximus, cap. 9 centurize quartæ de charitate ait : Deus quidem solum participatur; creatura vero participat et communicat; et participat quidem esse, et bene ; communicat ve- D o solum bene esse : vorum aliter quidem substantia corporea (1), aliter vero incorporea. Et sanctus Anastasius Antiochenus, in primo libro de nostris dogmatibus veritatis : Quomodo, inquit, oratione laudari potest, qui orationem vincit? aut quid digne loqui possit ullus, ut cogitatione demonstret

frmamantam onnium, fundamentum omnium, principium omnium, ex que manant omnia, et in anod vergunt omnia ; principium et finis, a et u, ut pulchre dixit qui theologiam tradens theologum docuit "; causa ut sint es que sunt; qui iis que nondum constituta erant, substantiam dedit; qui substantiis, quas ex nihilo fecit, ordinem adhibuit et ut durarent et conservarentur, fecil; natura creatrix, potestas vim faciendi, inspiciendi, et providendi habens; vita et vivens, substantia vitam præbens; natura sola participabilis, quæ omnia capit, et a nullo capitur ; et quid potest quispiam cum infinita tentaverit, de co dicere, qui non potest esprimi? Quod enim semel dici non potest, non explicabitur : et quod est ultra omnia, pulla mens comprehendet, etsi ownlum sit subtilissima ad penetrandum. Ino et magnus Dionysius capite quarto Cælestis hierarchiæ : Primum vero omnium illud vere dicendum est, quod divinitas quæ supra substantiam est, bonitate sua substantias corum gra sunt, produxit. et fecit ut exsisterent; boc enim proprium est bonitatis, quae causa omnium est, et supra omnia est, vocare universa ad sui communionem, ut unicuique eorum quæ sunt, a propria convenjentia definitum est. Cuncta igitur que sunt, participant providentiam ex divinitate supra substantiam, et omnium effectrice manantem; 108 enim essent, nisi substantiam et participium omnium participassent. Omnia igitur inanimata eo ipso quod sunt, ipsum principium participaut : esse enim omnium est divinitas (a), que est supra ipsum esse; viventia autem participant eamdem potestatem vivificam supra omnem vitam : ratione prædita et intelligentia eaudem sapientiam per se perfectam, et prius perfectam, quæ omnem rationem sc menten vincit, participant; manifestum autem est esse cir cum ipsum principium substantias illas, quecunque multipliciter ipsum participarunt. Ac rursus idem in quinto, De divinis nominibus : Et est, at arbitror, verum, quod ea quæ magis Deum, qui snus est, et a quo infinita dona proficiscuntur, participant, magis ei appropinquant, et diviniora sunt, quam quæ minus participant. Ex bis liquet, quod sola natura secundum causam participabilis, Deus es; quodque secundum eamdem causam vocal onnia ad sui communionem ; et illa fiunt eidem vocanti propinquiora, quæcunque multis modis participast non solum simpliciter substantiam ejus et vitam, sed etiam rationem, et sapientiam, et alia ejus ebarismata spiritualia secundum proportionem supre-

\*\* Hebr. vi, 4. \*\* Apoc. 1, 21.

### Scholia.

(1) Aliter substantia corporea. Corporea quidem natura communiat bene esse sermone, opere, et contemplatione ; incoporea vero θεωρουμένη μόνον,

id est, sola concemplatione, sic sauctus Maximus in eo lem cap.

(a) Divinitas est esse omnium et substantia airiariză;, id est causaliter.



marum etiam meutium, illæ enim quæ mogis cogni- A divinæ naturæ consortes, et participes æteruftatistionem et sapientiads participarunt, magis Deo appropinquant. ejus, et apparent esse nos similes ei secundum deificationem ex gratia, propter quan deificationem

### CAPUT X.

### Quoa Deus participabilis est, et totus non participabilis; et n n aliquid in eo participabile, et aliquid non participabile.

Magnus Dionysius in secundo cap. De divin's no minibus : Et boc, inquit, commune, et copulatum (1), et unum est toti divinitati, participari scilicet totam ipsam ab unoquoque participantium, et a nullo, nulla parte, sicut punctum centri in medio circuli, ab omnibus lineis rectis, quæ sunt circulo circumpositæ, participatur, et sient multæ figuræ . sigilli expresse, archetypum sigillum participant, R et in unaquaque figura sigilli expressa totum et ilem sigilium est, et in nulla figura secun ium nulhas partem : vincit autem hæc, scilicet exempla, illul non posse divinitatem, que omnium rerum causa est, participari; vincit, inquam, hoe ipso, quod divinitatis (2) nulla est tactio, nec alia ejus cum participantibus mistionis communio. Hunc locum edisserens sanctus Maximus : Trinicas, inquit, universi regius, ab ils que participare cam possint, participatur non comprehense neque participate : idem enim utrumque declarat ; participatur enim Dens non comprehense, neque restriclus, sed polius totus in cujusque participatione exsistens, et ab omnibus exemptus ; sicut magnam . vocem emissano omnes qui adsunt, participant, unus- c quisque pro suis viribus et viri, et pueri, et brutæ animantes; vernm aki quidem valentins, alli veroobtusius secundum vim et facultatem andieudi, et est quidem vox participabilis, et in se ipsa non p-rticipabilis. Et rursus idem in Centuriis theolo-gicis centuria 3, capite 7 : Deus, inquit, qui secundum substantiam non est participabilis, cum vult. aliter ab iis qui possunt, participari, a natura et. substantia sua occulta non recedit ( quando, etiam modus ipse, quo voiens participatur, manet semper omnibus opertus. Adbuc idem in iis quæ in dogmatica panoplia feruntur : Participabilis est Deus secundum communicationes suas; non participabilis vero quatenus nihit substantiam ejus participat, vel vitam ejus, vel sapientiam ejus, aut aliquid D tal'um, quæ habet omnia secundum excellentiam, et eximie. Ao rursus idem in tertia centuria, cap. 12 : Ad hoc, inquit, nos fecit Deus, ut efficiamur

ejus, et apparent esse nos similes el secundumdeificationem ex gratia, propter quant deificationem ea quæ sunt, consistunt et permanent; et quæ non suat, producuntur et generantur. Et iterum idem : Deum sanctum participat natura rationis et intelligentiæ particeps hoc ipso quod est, et ut hene habeat, apta est. Ex his jam constat, quod in in totum Deus et a nobis participatur, et non participatur; participatur quidem secundum rationem causæ, id est quatenus omnia ex nihilo producit, et " ut simpliciter sint, et ut bene sint; rursus vero-non participatur secundum participationens nostram; et secundum exsistentiam, nec enim eum secundum tactum (a) participamus, sicut species participantgenera, et sicut singularia participant universalia : et sicut que subter prima sunt, participant Hla ipsa prima, neque participemus eum secundum exsistentiam, et illam quam dicit permistam communionem, ut si dicamus : Vita sentiens est pars substantinomnium sensu viventium; et omnes species exmateria concretæ secundum admistam communionem, materiam.ct formain participant; bis enim modis et rationibus funditus a nobis non participatur : n or rursus est aliquid in eo quod participatur, et aliqui k quod non participatur; absurdum enim est si dica--tur oportere exsistentiam Dei ex duobus quibusdamdissimilibus consistere, ex partic pabili scilicet, et non participabili. Ut autem bona compositio ot dinisin hac Decade apparent, patet ex contextis positio materiaria hujus decadis : siquidem demonstratum. est a theologis, proprium esse Dei, adesse omnibus præsentem-secundum substantiam; quod si substantia adest omnibus, substantiam ejus omnia participant, non autem aliter participatio divinze substantiæ fit gunm per Patrem, et Filium et Spiritamsanctum ; hæc enim sunt-divina substantia, quare naturam trium personarum participamus, et non nudam, sive solum quamdam gratiam non per se subsistentem, creat autem et efficit ad participationem nostram, gratiarum sive charismatum distributionem; creat īgitur secundum convenientiam ac-proportionem participantium ca que sunt mugis generalia, ut participentur ab iis quæ sunt magis particularia, ut, sola sit hæc omnium quæ sunt, causa et effectrix , sive secundum participationem, sive secundum exsistentiam proposita sint; quoniam omnis differentia et varietas polissimum.

## Scholia.

(f) Commune. Quia communitas essentias cumpersonis divinis non est communitas rationis, ut in genere cum speciebus, ant în specie cum singularribus, addidit Dionysius, Unitum ; singularia eniu divisa sunt, et species item divisae, sed rursus, quia non est unio personarum divinarum facta per congregationem, sed quia essentia divina est unum uumero în tribus, sive tres sunt anum numero in in essentia, ideireo addiditi, Unum, ex sancto Thoma,

(2) Non est tactus aliquis deitatis, ad creaturas. eo modo, quo ex sigillo et cera fit unum per contacture, nec est alia communio, qua commiscenturcum rebus, sieut punctum centri commiscetur lineis quatenus est terminus earum, ex sancto Thoma.

(a) Taxtum vocat notion m; est enim notio tactus quidam spiritualls.

8:6-

Ť

JOANNIS CIPARISSIOT &

autem fit in ipsis participationihus, sola denique natura divina secundum rationem cansæ participatur; solusque Deus participabilis est secundum causam, non participabilis vero secundum exsistentian participatium et participationum, que pro-

quidam in participantibus fit : per participantia A pter participantia fiunt. Nihil igitur deest in lugur decadis tractatione. Inscripta antem est hae decas De participatione, quia omnem partitipationem continet, sive dicatur secondum causam, sive secundum participationem, sive secundum exsistentiam.

## DECAS OCTAVA. - DE INFINITATE DEI IN CREATURIS.

## CAPUT I.

Quod nihil eorum quæ sunt, caret causa, solusque Deus sine causa 'est, qui est omnium causa.

Magnus Gregorius Theologus, in primo libro de Filio : Quid, inquit, est in rebus sine causa ? divinitas; nemo onim causam Dej dicere polest : sin n mitem habet causam, erit hæc Deo antiquior. Sanctus Maximus in explanatione Illius loci theologici in oratione Gragorii de Fillo : Propteren muitas a princip and numerous disorum mota, etc. Omne inquit, quad non est propter causam ; neque fieri potest, neque moveri, neque omnino movelur, cum non habeat cansam ut sit; quod si causam non habet, est etiam plane immobile ; est igitur Deus immobilis, at qui nullam eausam habcat unde exsistat. Rursus idem in centuriis theologicis, centuria primo, capito secundo : Quod, inquit, secundum substantism proprie est, illud bonum est, unod neque principium, noque finem, neque causam evsistentiæ habet (1); nee ullam qualemcunque secundum exsistentian motionem ad causam : quod C autem non sic se habet, id neque proprie est, upole principium, et finem, et causam exsistentiæ, et secondum exsistentiam motionem ad causam hebens. Quod autem non proprie est, quamvis dicatar esse, secundum participationem voluntatis cjus qui proprie est, et esse dicitur. Imo et magnus Dionysins, in Epistola ad Titum ait : Si cuim sic spectemus, venerabimur videntes fontem vita, in se ipsum effusuni (2), et in se ipso consistentem.

Scholia.

(1) Negue causam excisionitie habet. Dons enim non est propier se tanquam propier causam, quaienus nos naturaliter intelligere possumus, ut ait idem S. Maximus in eadem centaria, illud etiam, und alt hie, neque principium, neque finem, neque motionem ad rausam habet, magis adhuc intelligitur ex cap. 3 ejusdem centuriæ : Omnis, inquit, D substantia fini a, naturaliter est principium motionis, ad quam habet potentiam ; onnis autem mo-fio substantia ad operatione:n, quia posterius quam substantia ipsa intelligitur, et prius quam operatio, media est naturaliter inter utramque ; et ipsa operatio finis est ipsius motionis substantialis prius cogitate : Deus autemnon sie est substantia, neque principium, neque finis, neque sic movetur : sed est incircumscriptos, ibfinitus supra omnem substantiam, potentiam, et operationem.

(2) In se ipsum effusum. De sanctissima Trinitate hæc dicit, significatque ejus oucoustov, id est, con-rubstantialitatem, quodque unitas usque in Trini-t tem progressa, in ea stat; sic Gregorius Nazian. 11 priore oratione de Filio, et in secunda pacifica coutra Julianum.

et unam quandam potestatem simplice n, per se mobilem, per se agentem, se ipsam non deserentem, notionem notionum omnium, ac semper se per se ipsam contemplantem. Et sanctus Hierotheus in hymnis amatoriis sic ait : Verum age jam et has rursus potestates (3) in unum congregantes dicamus unam guamdam simplicem potestatem esse, per se moventem ad copulantem admistionem (4). Et rursus magnus Dionysius, cap. 10, De divinis nominibus : Etenim non ca quæ omnino et absolute ingenita et vere perpetua sunt, ubique sacræ Scripturæ vocant æterna. Quo in loco saucus Maximus : Deum, inquit, vocat absolute ingenium, quoniam est sine causa. Ex quibus efficitur manifestum, quod Dens cum sit infinitus, et causa omnium absoluta (5), simul eo ipso exsistit in creaturis infinitus, et sine causa, et una potestas simplex, per se mobilis, per se agens : hoc enim declarat principium omnium supra principium, quod proprie est unum, et quo nihil est altius.

## CAPUT II.

Quod nihil corum quæ snat, a se productum est, solus Deus ex nihilo creat, et est omnium que sunt, effector.

Magnus Dionysius, capite quarto De divinis nominibus, alt : Etenim ex ipso et per ipsum et substantia et vita omnis et mentis et animar, alque universæ naturæ, parvitates, æqualitates, magnitudines, mensuræ omnium, et rerum proportiones, et consensus, et concretiones, lota, partes, omme

(5) Pocestates. Duos amores dicit, mundanum, id est, hominum in mundo amantium secondum spiritum ; et supramandanum, id est, augelorum, quos ad unum amorem divinum revocat, et in unum contrahit.

(4) Copulantem admissionem. Sic vocat amorem, qui vim habet admiscendi et copulandi, sicutidem Uierotheus paulo ante dixerat, quia qui inter se amant, quodam modo unum Aunt; unde illod: Alter ego; ut jam amor sit admistio quadam copulans, sive copulatio quædam admiscens ; hanc vin vocamus in interpretatione potestatem ; amor enim non est passio, nec actus, ut ili sanctus Thomas in comment. suis notavil, sed vis, sive polestas quædam, quæ virtus etiam dicitur, ad efficiendum aliquid, id est, ad admiscendum quodam ino lo, et velati copulandum in unum.

(5) Causa omnium absoluta. Quia Deus nullam cognationem et affinitatem cum creatura ulla habet, neque quidquam quod cum eo simul cogitetur, ut cogitantur simul cum alio, quæ ad aliquid reteruniur.



## DECAS VIII."- DE INFINITATE DEI IN CREATURIS.

multitudinis copulationes, perfectiones totorum (1) quale, quantum, quam magnum (2) ; aut parvam, infinitum (3), comparationes (4), separationes (5), omnis infinitasj(8), omnis finis (7), definitioses, ordines. excellentize, elementa, forma, omnis substania omnis facultas, sive potestas, omnis actio, omnis habitus, onmis sensus, omnis ratio, omnis inteffigentia (8), omnis tectus, omnis scientia, omnis copulatio, et simplicitor omne quo.t ex pulebro et hono axsistit, et in pulehro et hono est, et al pulchrum et bonum convertivar ; et quæcunque sunt, et frant, propter pulchrum et bomm sunt, et finnt; et cuncta in ipsum intuentur, et ab ipso moventur, et conservantur; et ipsins gratis, et propter ipsum; et in ipso omne principium ad exemplar, ad liness, ad causam efficientem, ad formam, ad materiam pertinens, et denique omne principium, omnis conservatio, omnis finis ; et ut summatim dicam, omnia quæ sunt, ex polehroet bous exsistuat; et omnia que non sunt in pulchrojet bono sunt supra substantiam; et est omnium principium supraguam principiale ; et finis supraquam perfectus : Quonisas ex ipro, et per insum et in ipso, et ad ipsum oninia, sicul nit sucra Seri-

unum, et multitude, conjunctiones partium, omnis A ptura 10. Universis igitur pulchrum et bonum desiderabile et amabile est; et ab universis diligitur. et propter ipsum, et ipsius causa, et inferiora. amant superiora convertendo se ad ea : et quæ sunt ejusdem ordinis amant similia, communicaudoj; et majora minora, providendo eis : et singula, se ipsa, conservando se ; et omnia pulchrum et bonum expetendo, faciunt et volunt quæcunque faciant et volunt. Hoc autem confidenter et vere dicipotest, quod ipse qui omnium auctor est. pronter summam bonitatem omnia amat, omnia facit, omnia perficit, omnia conservat, omnia ad se convertit, et est divinus amor bonus boni propter bonum ; ipse enim amor effector bonitatis rerum, cum esset ante omnia in bono excellenter, non sivit manere ipsum in se sine foecunditate, potius movit a t operandum, ut excellenti potestati omnium effectrici conveniebat. Rursus idem cap, 7: Et quidem, quoi dixi, ex omnibus cognesceuda est hæc sapientia; hæc enin est quæ, sicut ait Scriptura 41, omnia facit, et semper omnia aptat, et est causa concentus et ordinis omnium non dissolubilis, semperque extrema priorum cum principils secundorum conjungit (9); et unam universi conspirationem atque consensum pulchre efficit.

" Rom. x1, 36. " Prov. vili, 4 se jq. ; Sap. vil, 27.

### Scholia.

(1) Perfectiones totorum. Quando ex copulationo & cipio veris ; extromum veris cum principio as atis, partium exsistit forma, que est perfectio totius. (2) Quantum, quam magnum, vel parvum. Hoc

quad Græce analxov dicitur, refertur ad certain magnitudine n, vel parvitatem, ut bicubium, tripedale, bipedale; illud vero, quantum, ad incertam.

(3) Infinitum. Scilicet potentia, quod convenit quantitati continuo secundum divisiunem; et quantitati discrete secundum appositionen,

(4) Comparationes. Comparatio pertinet ad relationem convenientia, ut idem, æquale, simile. (5) Separationes. Separatio spectat ad relationem

differentiæ, ut diversum, inæquale, dissimile.

(6) Omnis infinitas. Est enim multiplex infinitudo, alia quantitatis, alia materiæ primæ, quæ non est deternifnata ad unam formam, sed in potentia ad infinitas.

(7) Omnis finis substantis, motus ad operationem; et operationis, ac perfectionis; definitiones ctiam sunt quidan fines et terminationes rerum : itaque ubi est aliquis finis ex istis, ibi non est D iulinitas.

(8) Omnis intelligentia. S. Thomas legit in suo texter, Omnis actio, ut si Græce fuisset nava nolngiç, ut nune est, nasa vonsig.

(9) Semper extrema priorum cnm principiis secundorum conjungit. Significat nih l esse inter creaturas medium vacuum et inane, sed omne esse plenum creatura; hæc enim est definitio eorum quæ se tangunt, quorom termini sunt simul : significat etiam esse conspirationem quamdam omnium partium in universo secundum ordinem et proportionem convenientem ; extremum ignis conspirare et conjungi cum principio aeris; extremum aeris cum h more aquæ, extremum aquæ com sicco terræ; e. similtrer ascendendo ab elemento terræ ad iguem reperietur similis conjunctio in extremis priorum cim principils secondorum ; ad cumdem modum 1.1 tempestatibus anni extremum hiemis cum prin-

extremum æstatis cum principio antumni : hamsmodi conjunctiones ac conspirationes diruntur. A Dionysio & Alylouxia, quod uno verbo Latine es# primi non poiest.

Et omnia qua non sunt, in pulchro et bono sunt supra substantiam. Que non sunt, non dicuntur ex bono et pulchro esse, ul Pachymerus notavit, quia non habent oborcous, id est, non exsistant, sed sunt in bone et pulchro neganter, quis bonum et pulchrum est ea non esse, quæ non sunt ; ut non esse dues soles; negationes vero, quas sanctus Thomas dicit convenire Deo per excessum, quia Deus nihil est corum que sunt, sed supra ounia. non solum in ipeo sunt, sed ex ipeo sunt secundum causam, ut bonitas creata, et sapientia creata, qua Deo negantur: illa etiam ingenitum, incorruptibile. et immortale, et infinitum, licet negationem significent, nongponuntur inter en quæ non sunt ; quia habent σύστασιν, id est, consistant, et in ipso sunt. Pachymerus neutrum legit in sua paraphrasi ;

fortassis appositum fuit ab aliquo ad interpretatio-nem verbi quod sequitur, Omnis tactus i tactum enim vocat Dionysius Intelligentiam, ut Pachymerus interpretatur, quia est in operatione anima per intellectum quidam tactus rei, sicut in corporituus actio fit per contacium. Sic sanctus Thomas; idcirco igitur dicit : Omnis tactus, sensilis scilicel, et intellectilis; et quia per bujnsmodi inclum intellectilem multiplex scientia habetur, sequitur in textu : Omnis scientia, Observandus est ordo intelligende a sensu ad rationem, a ratione ad intellectum, qui est quidam tactus intellectilis ; ab inintellectu ad scientiam, quæ conjungit intellectum cum ratione, ut att sanctus Thomas, a scientia ad unionem, qua ad intellectom pertinet, qui unitur cam intellectis; et ad voluntatem, quæ unitur. cum amatis.

980

uon satis erat summa illi bono moveri solum sui ipsius contemplatione, sed oportebat diffundi, et meare, ut essent plura beneficiis affecta; hoc enim erat summæ bonitatis ; primum cogitabat angelicas et coelestes potestates, et erat cogitatio opus verbo completum, et spiritu consummatum. Er paulo post : Secundo cogitabat hunc mundum nrateriatum et qui cernitur, et quæ deinceps sequuntnr. Et idem iterum, in oratione de constitutione episcoporum : Responde, inquit, miki, disputator. ad effugiendum difficilis. Si creatus est, quomodo creatus est? et quære a me, quomodo genitus; si passio circa generationem, passio item circa creationem ; si enim non est passio informatio cogitationis, et cura et corum quæ universa simul cogita'a sunt, explicatio in partes, etc. Et rursus idem : Et si quia ea quæ apud nos flunt, cum aliquando non essent, postea sunt, filcirco etiam-filium coges ex ils quæ non sunt, ad id quod est, devenire, etc. Adhuc idem in oratione in novam Dominicam : Deus, inquit, qui voluit hunc mundum constituere, qui ex iis quæ videntur, et quæ non videntur, constitutus est, qui est magnus et admirabilis præco magnitudinis ejus, æternis quidem ipse est lumen. Et sanctus Maximus, capite serto tertiæ centuriæ: Si omnis participatio prius cogitatur quam participantia, omnia plane omnibus modis immenso intervalio superat cansa omnium, quæ natura prius quam es quæ sunt, et est, et coglis. C bratur ævum temporate, et æternum tempus, tatur, non sicut substantia prins quam accidentia (alioqui demonstrarctur Deus habere compositionem, qua complementum exsistendi constaret, ipsam scilicet substantiam return), sed signt quod cet sapra substantiam; priusquam substantia cogitatur : si enim artes figuras corum quæ arte fiunt, e se adinvenerunt, natura vero universalis species que subter ipsam sunt, multo magis Deus

(1) Omnium ærum et tempus. Ævum angelorum qui sunt in avo, quos antes ab zevo æternos nominav rat ; empus corum quæ sunt subjecta tempori, id est, coru a omnium quæ facta sunt poet cælum, ex cujus mote exsistit tempus, id est, numerus motus cali secundum prius et posterius.

(2) Ut Deum decet. Dicitur enim zevum, culum, et lempus, et dies, sei immutabiliter, quia omnia quæ sunt in his, scilicet ævo et tempore et die, mutationem convenienter naturis suis capiunt; ipsa vero avum, et tempora et dies, quatenus ævum et tempora et dies sunt, quadam imitation : Dei im-mutabilia sunt ; cum enim omnis mutatio in tempare fiat, quali tempore temporis mutatio fieret? Variationes vero auni, veris scilicet æstatis, au-tumni et hiemis, quas vocanus tempestivitates, mutationes quidem temporum et dierum sunt secundum qualitates, non autem temporum et dierum secundum se, id est, quatenus tempora et dies sunt. Sicut ergo omnia in his mutantur, ipsa vero manent immitabilia, sic et Deus, nt Deum decet, semper movetur, in se alioqui maneos. Fortasse qux-

(a) In oratione de Nativitate Christi.

879 El Gregorins Theologus (a) : Quia vero, inquit, A substantias corum que sunt, ex iis que non sunteffecit, ut qui supra substantiam est ; multo magis Deus substantias reram ex nihilo produxit, nione supra substantiam exsistens. Et magnus Athanasius in epistola ad Serapionem : Natura" vero, inquit, corum quæ generantur, et creautur, mutabilis est, utpote quæ extra substantiam bei est, et ex nihilo exstitut. Et Theologus Damascenus : Qui, inquit, ex nihilo universa nutu tuo ineffabili produxisti. Ex his manifestum sit, quod Deus qui unctorem sui non habet, et causa infinita est, ex nibilo creat et condit omnia ; et ipse solus est unum illud supra-substantiam, et universorum effector.

### CAPUT III.

B Quod omni creatura ex nihilo creata voluntate Dei, neque ævum, sive sæculum corternum est Deo infinito, neque tempus, nec alind quidquam ex iis quæ cum ævo vel tempore sunt. Inscribitur vero etiam sic: Quod niliil eorum quæ sunt, corternum est auctori ; solus autem Deus ex æternitute est anie sæčulum.

Magnus Dionysius capite 10. De divinis nominibus ait : Laudatur Deus ab antiquitate dierum, quia ipsr est omnium zevum (1), et tempus ; et ante dies, et ævum, el tempus; et quidem tempus, et dies, et tempestivitas appellandus est ipse, ut Deum decet (2); tanguam qui omni motu est immutabilis, et immobilis, et semper movetur, manens in seipso; et tanquam auctor ævi, et temporis, et dierum. Rursus idem ibidem : In Scripturis etiam aliquando celemetsi scinus quæ magis proprie sunt, potius per ævum, quæ autem aunt , potius per tempus efferriet declarari. Oportet igitur non simpliciter arbitrariea quæ æterna dfcuntur, coæterna esse Deo, qui est ante æternitatem, sed potius sequentes incorrupte-Scripturas maxime venerandas, opertet ælerna/quidem et quæ in tempore sunt secundum modos in eisnotos (3) accipere ; media vero (4) inter ea que sunt,

### Scholia.

rat aliquis, ubi in Scriptura appellatur Deus teupus, dies, et tempestivitas, si Deus est omnia aimarixio;, id est, secondum causam, quia omaia fecil secundum ideas æternas, quæ sunt ipse Dens, ubi Scriptura dicit Psal, LXXIH : Tuws est dies, et tua est nox; tu fabricatus es auroram et solem; ibi sive sæ- D appellat et hudat eum tanquam tempus et diem ; et cum dicit in codem Bsal.: Æstatem et ver tu plasmasti en, ibi similiter appellatur et laudatur Deus tanquam tempestivities, quie a Griecis dicitur x2103; sicul tempus dicitur xoovoz. (3) Secundum modos in eis notes. Id est, secun-

dum scopum Scripturze, secundum, inquam, asta-12:0

(1) Media vero. Quia illa quæ proprie sunt, divina, inquim quæ supra onniem creatoram, ævo, sive ælernitati attribuit, tametsi supra ævum, sive æterallatem sunt; illa vero quæ ortum et interitum capium, tempori ; ideireo media inter ca quæ sunt, et que finnt, angelos et animas dicit : quæ quidem parim avom, ut angeli, participant, utpote immortales, et ab interitu liberæ; partim vero tempus, quia fiu L



## DECAS VIII. - DE INFINITATE DEI IN CREATURIS.

avum et partim tempus participant : Deum autem . nt evom et ut tempus celebrare oportet tangnam onnis temporis et zvi auctorem, et antiquum dierum tangnam aute tempus, et supra tempus; et ut variantem tempestivitates et tempora, et rursus u ane secula exsistentem, quatenus est ante sæculum, et supra sæculum, sive ævum, et regnum ejus regnum omnium sæculorum (a), Amen. Ad hæc autem et magnus ille Moyses : Dominus, inquit, requans in soculum, et super soculum 18. 18. Et in his adhuc sauctus Maximus ; Sapientissime, inquit, ad pietatem præmunit, inquiens non . oportere suspicari quæ æterna dicuntur, eo ipso cozterna esse Deo, qui est ante sacula : jam cuim culum, sive ævum, sed id quod ævum participat. Igitur tà vontà, id est, incorporea, quæ proprie sunt, utpole creata immortalia, etiam æterna vocare oportet,

" Exod. xv, 18.

et quæ funt, illa numerantur, quæcunque partim A tanquam quæ voluntate Det ab interitu libera durent, quæ scilicet a Deo, producta sunt cum prins non essent : proprie vero loquens ea præcipue quieapud philologos gentiles gravia et honesta habebantur, ad pietatenr caute traducit. Ait igitur esse quidem, et æternas esse incorporens potestates a Deo productas, non tamen coæternas Deo, ut gentiles delire nugantor, aientes : Simul Deus, simul omnia. Et iterum identin centuriis theologicis, centuria prima, cap. 4. 5, 6 : Non est, inquit, Deus substantia ut substantia que simpliciter (1) aut quodam modo dicitur, nhi et principium est; neque potestas, ut potestas, quæ simpliciter, aut quodam modo dicitur, ubi et medium est ; nec opus, ut opus, quod simpliciter aut quo lam modo dicitur, ubi et finis est motus sapra diximus, æternum dici proprie non ipsum sm- B ipsius substantiæ secundum potentiam prius cogitati ; sed idem ipse est et substantiæ effector, et supra substantiam, effectorque potentiæ, et supra potentiam, firmitas atque vis, et immortalis facultas

communis, et per se potentiæ; hujusmodi potentia

sive simpliciter, sive aligno modo, est media inter

#### Scholig.

ram eorum quae dicitur in Scripturis æterna; aut temporalia ; angeli enim dicuator in Scriptura æterni : Ps. xxin, Elevamini porta æternales ; quia sunt participes ævi, et antiquissimi omnium creaturarum; dicitur etiam ævnin sive sæculum Græce alwv, exten-C sio sive duratio ipsa temporis, ut illud (Matth. 28): Usque ad consummationem sæculi ; et Psal. LYXVI : Annos æternos in mente habui ; et II Cor, iv : Deus hujus sæculi ; perinde enim est, ut si interpres vertisset, hujus avi, sive æternitatis Græce est alwo . Exod. xxi: Erit ei servus in sæculum, sive in æternum; hanc igitur vocat Scriptura temporalem æterni atem, sicut apud Paulum dicitur tempus zter-num, Il Tim. 1: Ante tempora szeularia, Grzece est aiwviz, id est, æterna ; et Tit. 1 : Aute tempora sæcularia, Græ e eliam akóvia, i l est, æ erna; et Rom. xvi : Secundum revelationem mysterii temporibus æternis taciti; idem vocabulum est Græce, quod in hoc loco interpres vertit æternum, et in aliis sæculare.

(1) Substantia quæ simpliciter. Substantia simpliciter est substantia abstracte considerata, que dicitur per se substantia, solum continens in notione sua quæ ad essentiam substantir pertinent; hane notionem primum menti informamus ; postea D notionem universalend: notionem, inquam, substantie non abstracte cogitate, sed universe, substantia communis ut esi, ratione differt a substantialitate abstracta, sicut humanitas ab homine; postea consideramus substantiam communem secundum singulas species; hæc substantia communis, et etiam singularis, non simpliciter, sed quodam modo substantia est, quia substantia communis est per participationem per se substantiæ, et particularis substantia per participationem utriusque, communis scilicei et per se substantiæ. In hujusmodi ergo substantia sive simpliciter, sive quodam modo, principium est motus : Deus autem non est principium, quod habeat habitudinem ad id, cujus principium esi, imo est principium supra principium, omai habitudine solutum. Similater potentia simpliciter est potentia abstracte considerata, quæ dicitur per se potentia, quæ est ipsa essentia potentiæ, cujus per se potentiæ participatione est potentia communis, et ob hanc causam est quodam modo potentia ; similiter potentia particularis est quodam modo potentia, quia est per participationem potentiæ

substantiam et opus, quod fit per motum substanti e; non enim fleri potest opus nisi sit potentia efficiendi illud. Opus simpliciter est opus per se abstracte consideratum, id est, ipsa essentia operis; opus quodam modo est opus insum universe consideration, quod est per participationem operis simpliciter, quod dicitur per se opus, aut opus particulare, quod est per participationem operis universalis, et per se operis; in hujusmodi opere, sive simpliciter, sive aliquo modo finis est : ut sanitas quomodocunque consideretur, sive abstracte, et per se, sive communiter, et universe, sive sit in particulari, finis est medi-cationis, que est motus medentis prius cogitatus secundum potentiam, quam sanitas, quæ non potest fleri per medicinam, nisi prins cogitetur potentia ad sanandum, Deus autem neque finis est, neque medium, quatenus hæc in ils quæ sunt ad aliquid, un merantur, qua simul esse cogitantur, cum infinito autem nihil finitum simul esse cogitari potest. Comferenda sunt bæc cum c. 4 quintæ decadis ; et illic eliam observandum est, quam ingeniose, qua Plato, Timæo et Parmenide, scripsit de speciebus sive ideis ingenitis, et sine interitu, separatis, immutabilibus, natura consistentibus, tanquam effectricibus rerum singularium, correxit et traduxit ad verum dogma de principiis, non quæ causæ per se exsistant, neque sint non factæ, sed quæ habeaut in nobis esse tantum intelligibile et immutabile a Deo manans, sintque veluti formæ quædam intelligibiles fatione lantum a rebus ipsis separate; quod enim est singulare, posterius est intelligentia, quod intelligi non potest sine prioribus, quæ surt quod quid est speciei, et species ipsæ, quæ a singularibus partieipantur, et prius esse habent socundum notionem; non enim esset hic homo in notione, nisi homo species ejus prins haberet esse intelligibile ; neque homo dicerctur esse secundum notionem, nisi prius humanitas haberet e-se intelligibile : hæc enim continet quod quid est speciei hominis. Similiter in reliquis, non esset hac vita in notione, aut hac sim litudo, nisi esset vita et similitude universe cousiderata; nec ista essel, nisi csset prius secundum notionem quod quid est ipsius vitæ et similitudinis, que vocatur vita simpliciter, et similitudo simpliciter, sive per se vita et per se similitudo.

· Digitized by Google

(a) Regnum omnium sæculorum temporalium et æternorum.

### 895

JOANNIS CYPARISSIOT Æ

onmis efficientier, et ut breviter dicam, principii, me- & tanquam principium exsistentie capiens : si autem dii, et finis auctor. Et adhuc idem : Principium, et medium, atque finis notæ sunt corum que tempere dividuntur: et quod vere dici potest, corum etiam quæ eum avo contemplamur, tempus enim cum metum habeat mensuratum, numero circumscribitur, avum vero cum habeat prædicamentum quando simul cum exsistentia cogitarum, subit dimensionem

(1) Onippe qui est superior, quam ipsum proprie eser. Quateaus a nobis scilicet cogitari potest, sicut dicitur Deus esse supra Deum i; hua; eldevat ut ail Dionysius, id est, secundum nostram cognitionem ; supra Deum, inquam, per participationem, quem in creaturis cognoscimus, sicut scriptum est : Ego dixi, Dii estis (Psal. 1xxxr, 6); sic etiam est ho- B nus supra boni atem, quæ a nobis in creaturis coguosci potest, itaque proprie esse, de creatura dicitwr et de Deo, sed æquivoce, ut honus, et Deus.

Non est alieuum ab hoc capite, nec a proximo sequeuti, explicite quomodo intelligendum sit quod Pont. Rom. credidit de creatione angelorum, et ad credendum Catholicis proposuit in cap. Firmiter credimus, De sum. Trin. et fide cath.; non enim discrepat decretatis ad co quod hie tradit Diouysin , imo convenit, cam ait : Unum universorum principium creator omnium visibilium et invisibilium, qui sua omnipotente virtute simul ab initio temporis utramque de nihilo condidit creaturam, spiriinalem et corporalem, angelicam videlieet et mundanam, et dein 'e humanam, quasi communem ex spiritu et corpore constitutom. Hactenus decretalis, sed dilataodus est aliquantum hic locus. Quærit B. Athan, in Quest. ad Antioch. princip. quast. 4, quando, et quomodo, et unde facti sint augeli. Re- C mondet ad quarst, nec quando, nec quomodo facti sint, ab humana vatura dici posse, præterquam boc solum, factos esse verbo Dei ex nihilo; quando vero? Alii, inquit, siunt primo die ; ali ante primum diem. Creams vero esse, testatur, inquit, Propheta, cum ait (P.al. ext.viii) : Landate enni oa nes angeli efús; quoniam ipse dixit, er facta sunt ; ipse mandavit, et creata sunt. Moysen enim ait, quia sciebat esse Ju 'mos idululatrize et multitudini deorum deditos, idcirco non fecisse serm, de angelis in Gen., ne cos cen deos colerent, ut in vitulo, et in aliis idolis postea fecerunt; quod ergo ex Scripturis sanctis es i poterat, utramque scilicet creaturam spiritualem et corporalem, simul et ex nihilo esse a Deo conditam (Joan. 1) : Oania enim per ipsum facta sunt ; et : Qui vivit in attenum, ait Ecclesiasticus [ Eccli. xviii ), creavit omnia simul, utrumque horum decr. cath. fidei subjecit. Illud vero simul ab initio temporis, sicut ad creaturam corporalem, il est, ad mundum qui cernitur, et quæcanque in eo continentur, referri voluit, quia scriptum est : lu principio creavit cœlum et terram ; sie ad angelicam naturam non necesse est, secundum Scripturam, referri voluisse; quià ut paulo ante aleb t Athan., quando augen creati fuerint, humana nainra dicere non polesi, sed quia durationem angeforum , que non est subjecta tempori, quia est tota simul et invariabilis, quæ et dicitur in sacris Litteris tevum, non possunus cognoscere, nec aliis manifestare, nisi per extensionem nostri temporis ex horis, diebus, et annis constantem, quam Seripura ævum quoque aliquando vocat, ut Dionys. notavit ; ideirco Pont. proposuit ad credendum, simul ab initio temporis atramque creaturam spiritalem et corporalem conditau esse ; nomine itaque temports avum et tempus comprehendit Pont, imitatus Dienys, ; quare non prohibet have decretalis, quin liceat sentire quod apostolorum discipuli Clem.,

tempus et ævum non carent principio, multo magis non earent quæin his continentur. Et rursus: Unue et solus secundum naturam semper, proprie est Deus, totum proprie esse omnibus modis in se includens : quippe qui est superior gaam ipsum proprie esse (1) : quod si hoc ita est, nihil penitus corum quæ esse dicuntur, habet proprie esse ; nibil igitur

## Scholia.

Dionys., quos multi alii postea secuti sunt, senserunt, et creatos fuisse angelos ante mundum, de a gelis enira interpretatur Dionys, dictum esse illuil Psal. xxiii : Elevamini portæ æternales : quia antiquum et invariabile, et metiri secundum totum esse, proprietatem zvi esse dicit ; quare si zvum antiquius est tempore, et ævum dicitur, et est duratio angelorum, sunt igitur angeli aute tempus, et ante ea quie sunt in tempore, creati. L'em sensit S. Max. in prima centuria Theol. : Si enim angelos non creas-et ante tempus, cum quo ortus est mundus, an iqu'us virtute fuisse non esse virtutem, et bonitate actiguius non esse bonitatem ; que shsurda S. Max. esse videntar; sed que S. Har. de hac re sensit, provinto sequenti capite latius explican la et repetenda sunt. Sie etiam intelligen-cum est quod Eniph. disputans contra hæresim Pauli Samosateni ait, non esse angelos ante colum et terram creatos, cum place, inquit, hoe dictum non sit mutabile, quod ante coolum et terram adai erat ex-creatis; nam in principio ferit Bens colum et terram, ut principium sit, et nibil ex creatis ante hoe hosum sit. Hactonus Epiph. Verissi mum est ante cœinni et terrain nihil fuisse ex creatis, seilicer in tempore; sic enim intelligendum est; augeli autem in mvo creati sunt, avum enim est mensura corum, quæ non sunt tempori subjecta: Idem, quad here decretalis, dixit prins synod, epist, Sophronii patriarch. Hierosol. missa ad Honorium I, et non ad Sergium Constantinop. ut Photins Constantinop in sua Biblioth. testatur, recitata fuit hac epist. in 6 syno to et in 14 actione collocata. Loquens ergo de creatione mundi a Deo facta, sic conlitelur Sophron. Kal tol; nasiv woisev apphy povizhy, i l'est, Et onnibus decrevit principium temporis. Quia angeli-licet immortales sint, hoc habent commune cum its que sunt in tempore, quod facti sont, ideires tempus eis attribuit. Hone plane secutus est Pont, in sua decretali, et Sophron, secutus plane Dionys, quem in eadem synodica chat ( ne quis dicat ignotum fuisse Dionys. Sophron. ). Esse igitur angelos ante mundum hanc corporeum creatos, tradit Dionys. hoc leco, et apostolica doctrina 1. vin, Clein, 12, et cain seculus Greg. Nazian, in ser, de Natali Christi, et in 2 de Pascha; et bane secutus Damas, I. 11, De fid. orthod. Quomodo vero intelligendum sit, creaturas spirituales et corporates simul creatas esse, illas cum ævo, has cum tempare, ut hoc quoque non prætereanus, explanavit idem Athan. 1. m Contra Arium, iutuens in illum locum Eccli. xviii : Qui vivit in aternum, creavit omnia simul ; nihil enim, at, ex rehus creatis ante alla sui generis corditam es-e, ed omnia simul uno eodemque mandato facta sunt. Et paulo ante magis adhuc explicat, cum ait mud esse in rebus creatis, quod ip-um unum, et solum, et primum ante alia scilicet sui generis factum sit, sed cum omnibus simul xatà γένος ή táξον, id es, cum omnibus sui g neris, vel ordinis. Nultum enim, inquit, ex astris, aut ex magnis faminaribus ita apparuit, ut hoc prius, illud posterias in rerum natura emergere, sed omnia codem die, codemque jusu ortum ceperant, quantits alsa ab aliis splea ore differant; similiter in quadrupedibus, voluctions,



## DECAS VIII. - DE INFINITATE DEI IN CREATURIS.

stantia diversum, non ævum, non tempus, neque auidanam gorum quæ in his vivant ; non enim inter se unquam conveniunt proprie esse, et non proprie esse. Et rursus idem cap. 10 ejusdem centurize : Principium corum quie sunt, et medium, et finis est Deus tanquam agens, et non patiens; sicut et alia omnia, quibus apud nos nominatar; est enim principium, tanquam creator; et medium, tanquam providens ; et finis, tanquam circumscriptio : Ex ipso enim, inquii, et per ipsum et in ipsum omnia 48. Et rursus idem cap. 68 ejusdem centuriæ : Eornm que sunt ad aliquid, sunt sucula, ettempora, et loca, sine gnibus nihil est eorum quæ simul cum his cogitantur. Deus autem non est ex iis quæ sunt ad aliquid; non enim habet quidquamin universum, quod simul cum eo cogitetur. Si igitur Deus est hereditas eorum qui digni sunt, qui hac gratia diguus habotur. crit supra omnia sæcula, et tempora, ac loca, pro loco habens ipsum Deum, sicut scriptum est : Esto mihi in Deum protectorem, et in locum munitum, nt salvum me facias 44. Et iterum idem in centuria quarta de charitate, cap. 1, 11, 111, 1v, v, vI : Primum, inquit, admiratur mens cogitans divinam in omnibus infinitatem, et illud pelagus immensum, et desideratissimum; obstupescit, quomodo ex nihi'o ea quæ sunt, produxit. Sed sicut magnitudinis ejus non est finis 45, sic neque sapientiæ ejus est invenilo. Præterea : Quomodo enim non demiratur, et plusqnam obstupescit contemplans infinitum illud C bonitatis pelagus ? aut quomodo non stupet cogitans, quomodo, et unde substantia rationis particeps, et substantia intelligens facta est; item quatuor elementa, ex quibus corpora, nulla materia eorum ortum antegressa ? qualis potestas illa, quæ ad effectionem excitata, hæc produxit, et ut essent, effecit? Verum hoc gentiles non concedunt, qui omnipotentem bonitatem, .et sapientiam, et cognitionem ejus, quæ mente comprehendi non potest, ignorant. Præteren, ex æternitate crentor cum sit Deus, creat quando vult verbo ejusdem substantiæ, et spiritu propter infinitam bonitatem. Et ne dicas : Qua ratione

8 8 emnino simul cum eo ex æternitate cogitatur sub- A nune creavit qui erat semper bonus, et non prins? Quodiam et ego tibi dico, infinitæ substantiæ sapientiam qua investigari non potest, non cadere in cognitionem humanam: item, cognitionem rerom, quam in se ante exsistentem creator mundi habebat, quando voluit, fecit substantiam esse, et produxit : absurdum enim est de Deo omnipotente ambigere, an possit, cum volit, aliquid facere, ut exsistat. Adhuc idem : Quan ob causam Deus creavit, quære, sciri enim potest ; quomodo autem, et quamobrem recenter creavit, ne quæras; non enim sub intelligentiam mentis tuze cadit : quoniam corum quæ sunt divina, partim intelligi possunt, partim non possint : contemplatio namque effrenata fortassis agat præcipitem, ut quidam ex sanctis dixit. Llem adhuc: Nonaulli ajunt exsistere simul cum Deo ex æternita'e creaturas, quod quidem ferri non potest; quomodo cnim ea possunt ex æternitate simul Axsistere cum undique infinito quæ sunt undique finita ? aut quomodo sunt creaturæ, si coleterna creatori sunt? Verum hoc loquuntur gentiles, qui introducunt Deum non guidem substantiæ, sed qualitatum esse auctorem : nos vero qui Deum esse omnipotentem novinus, non qualitatum, sicut illi, sed substantiarum qualitates habentium effectorem esse dicinius : quod si hoc ita est, non ex aternitate simul cum Deo creaturæ exstiterant. Adhuc idem cap. 13 : Esse semper, aut non esse substantiam rationis participem et intelligentem in voluntate Dei, qui omnia bona creavit, positum est, esse autem bonos secondum electionem, aut pravos, in voluntate corum qui facti sunt. Et rursus idem in cap. 10: Omnis substantia intelligens, et séntiens, cum productæ sunt, acceperunt a Deo potestates

percipientes res : substantia quidem intelligens accepit notiones, sentiens vero sensus. Ex quibus efficitur manifestum, nihil neque temporum, neque sa calorum, nec guidanam corum quæ in ipsis temperibus, aut sæculis sunt, coæternum esse infinitail Dei, quæ omnium causa est, et supra omnia est, et cujus voluntate omnia ex nihilo facta snut, sive ' a tempore, sive a sæento ortum duxerint : demon-

48 Rom. x1, 36. 4 Psal. Lx, 3. 4 Psal. cxLiv, 3.

#### Scholia.

men in eo etiam tunc rationes successionis posteritatisque humani generis; subjungit deinde : Et ex creatione mundi visibilis invisibilia ejus (angelos dicil ) hoe etiam genere operum, inquit, facta esse intelligimus, colliginusque ne in illis quidem quidquam scorsum in suo genere aut prius, aut posterus creatum esse; sed omnia sunul, que ejasdem conditionis sunt exstitiese. Non enim siogulas res enumeravit Apostolus (Goloss. 1), ut in hune modum diceret : Sive angelus qui-piam, sive thronus aliquis, sive dominatio illa, aut illa, ant hic vel ille ex potestatibus, sed universos simul, qui ejusdem ordinis erant, comprehendit. Sive, inquit, throni, sive dominationes, sive principatus sive potestates, etc. ; Hactenus Athan. Ownes itsque Cherubit i simul

piscibus, pecoriluis; stirpibus, similiter, inquit, D creatl sunt; simul item Scraphini, et simul Thro-Adam quanquam solas e terra formatus est, fuere ti- ni, similiter in reliquis ordiaibus, in quibus, quod ad creationem pertinet, non est quidquam prins, aut posterius, licet gloria et honore inter se differant. Sic probat B. Athan. contra Arium uon esse Verbum creaturam ; alioqui, inquit, necesse erat, ut simul cum aliis ex ordine virtutum crearetor, et non ante, licet gloria cæteris antecelleret, ex quo rursus fieret, ut non posset esse primum et ini-tium aliorum, ut Ariani volebant ; tradebant enim creatum esse Verbum, ut per cum Deus omnia alfa erearet ; quasi non esset de nomero omnium : cum tamen tale principium omnium, ait Athanasius, in omnibus connumerctur, atque ita conclusit, differre Verbum substantia et natura a creaturis; solumque cum esse solius veri Dei imaginem.



onnis efficientice, et ut breviter dicam, principii, me- A tanquam principium exsistentice capiens : si autem dii, et finis auctor. Et adhuc idem : Principium, et medium, atque finis notæ sunt corum que tempere dividuntur: et quod vere dici potest, corum etiam quæ eum avo contemplamur, tempus enim cum metum habeat mensuratum, numero circumscribitur, arvum vero cum habeat prædicamentum quando simul cum exsistentia cogitarum, subit dimensionem

(1) Onippe qui est superior, quam ipsum proprie esse. Quotenus a nobis seilice/ cogitari potest, sicut dicitur Deus esse supra Deum is; hua; eldevat ut ait Dionysius, id est, secundum nostram cognitionem ; supra Deum, inquam, per participationem, quem in creaturis cognosciants, sicut scriptum est : Ego dixi, Dii estis (Psal. 1xxxi, 6); sic etiam est bo- B antiquius est tempore, et ævum dicitur, et est dunus supra boni atem, quæ a nobis in creaturis coguosci potest, itaque proprie esse, de creatura dicitur et de Deo, sed æquivoce, ut honus, et Deus.

Non est alienum ab hoc capite, nec a proximo segreuti, explicare guomoda intelligeadum sit guod Pont. Rom. credidit de creatione angelorum, et al credendum Catholicis proposuit in cap. Firmiver credimus, De sum. Trin. et fide cath.; non enim discrepat decretatis ad co quod hie tradit Dionysiu 🖌 ime convenit, cam ait : Unom universorum priucipium creator omnium visibilium et invisibilium, qui sua omnipotente virtute simul ab initio temporis utramque de nibilo condidit creaturam, spirimalem et corporalem, angelicam videlicet et mondanam, et dein 'e humanam, quasi communem ex spiritu et corpore constitutam. Hactenus decretalis, and dilatandus est aliquantum hic locus. Quærit B. Athan, in Quest, ad Antioch, princip, quest, 4, quanto, et quomodo, et unde facti sint augeli. Re- c roudet ad quarst, nec quando, nec quomodo facti sont, sh humana natura dici posse, præterquam boc solum, factos esse verbo Dei ex nihilo ; quando vero? Alii, inquit, siunt primo die ; alii ante primum diem. Creatus vero esse, testatur, inquit, Propheta, cum ait (P u'. existin) : Landate cum oa nes angeli eins; quomiam ipse dixit, et fucta sunt ; ipse mandavit, et creata sunt. Moysen eni o ait, quia sciebut esse Ju 'wos idelalatr'w it multitudini deorem deditos, i !-Arto von fecisse serm, de augelis in Gen, ne cos ren deos colerent, ut in virulo, et in allis idolis pistea feerunt ; quod ergo ex Scripturis sauctis es i pateral, utrampie seillest creaturam spirituntem et corporalem, simul et ex nihilo esse a Deo conlition (Jean, 1) : Onnia chim per ipsom facta sunt ; et : Qui vivit in aternum, ait Ecclesiasticus ( Ecch. xviii ), ere vit omnia simul, utrumque norum deer, cath. hdei subjecit, illud vero simul ab ionin temporis, signt ad creaturam corporalem, p il est, al mundam qui cernitur, et quæcanque iu en contisentur, referri voluit, quia scriptum est : le principio creavit cœlum et terrani ; sie ad angelicam naturom non necesse est, secundum Scripturam, referri voluisse; quia ut paulo ante aich i Athan, quando a geli creati fuerint, humana natura dicere non petes', sed quia durationem angtrum, que non est subjecta tempori, quia est te sound et myarabilis, que et dicitur in sacris teris avuro, non possunus cognoscere, nec notifestare, nisi per extensionem nostri te ev he is, en bes, et annis constantem, qui puri ave a que aligrando vocat, retava ; i circo Past, proposuit ad c ner als in ten ports atranque c tach et constra en consilian esse It is a save a ct tea pas compreh-Cas Don's ; jame non prelation s de accar ser die guedapostelor

tempus et ævum non carent principio, multo magis

non earent quæin his continentur. Et rursus: Unur et solus secundum naturam semper, proprie est Deus, totum proprie esse omnibus modis in se includens : quippe qui est superior quam ipsum pro. prie esse (1) : quod si hoc ita est, nihil'penitus eorum quæ esse dicuntur, habet proprie esse ; nibil igitur

### Scholia.

Dionys., quos multi alli postea secuti sunt, sense. runt, et creatos fuisse angelos aute mundum, de a gelis enim interpretatur Dionys, dictum esse il-Ind Psal. xxin : Elevamini porta aternales : quia antiquum et invariabile, et metiri secundum totum esse, proprietatem zvi esse dicit; quare si zrum ratio angelorum, sunt igitur angeli ante tempus, et ante ea quie sunt in tempore, creati. L'en sensit S. Max. in prima centuria Theol. : Si enim angelos non creasset ante tempus, cum quo ortus est mundus, an iqu'us virtute fuisse non esse virtutem, et bonitate actiquius non esse bonitatem ; que al. surda S. Max. esse videntar; sed que S. Mix. de hac re sensit, provino sequenti capite latius explican la et repetenda snut. Sie etiam intelligencium est quod Eniph, disputans contra hæresin Pauli Samosateni ait, non esse angelos ante colum et terram creatos, cum plase, inquit, hoe dicium non sit mutabile, quod ante costum et terram udal erat en creatis; nam in principio ferit Bens inlum et terram, ut p incipium sit, et nihil ex creatis ante hoe insum sit. Hactonus Epiph. Verissi mum est ante colum et terram nihil fuisse ex creatis, sollicer in ten pore; sic cuim intelligendum est; augeli autem in myo creati sunt, avom enim est mensura corum, quæ non sunt tempori subjecta: Ideu, quo I hee decretalis, dixit prins synod. epist. So phronii patriarch. Hierosol. missa ad Honorinet non ad Sergium Constantinop. ut Photie stantinop in sua Biblioth, testatur, recitato epist. in 6 syno to et in 11 actioné co quens ergo de creatione mmili a Dec litetur Sophr n. Kal tois #3519 vizity, il est, Et onnibus decr poris. Quia angeli-licet imm commune cam its que sursunt, ideire) tempus ei cutus est Pont. in su tus place Diouvs. ( ne quis dicat i .: Esse ligitur and ciria i. viii,

Ser

## DE

7897

emaino simul cum co es auron. stantia diversum, non 2775. ... auidanam gorum quæ in LS v vm se unquam conveniunt pro---esse. Et rursus idem cor 1 Principium eorum quæ sat. est Beus tanquam agens + mit alin omnia, quibus apau a. - no......... principium, tanquam cre..te-. . 22, piovidens ; et finis, tanaran ipso caim, inquit, et per insua a. . Et rursus idem cap. 68 minutes ..... que sunt ad aliquid, sunt serve ---sine quibus nihii est corum ca cogitantur. Deus autem no: es c. quid; non enim habet que quan a a sur simul cum eo cogitetur. S. 4 :17 100 eorum qui digni sunt, qui un gretti crit supra omnia sa un, e imm. loco habens ipsum Dound, son arrana mihi in Deum pro ectorem e 17 222. salrum me facias \*\*. E: ..... quarta de charitate, cap. .. I. I. T. mum, inquit, admiratur mem engua 10 omnibus infinitatem, et illud pelane

desideratissimum; obstapescit, man ea quæ sunt, produxit. Sed siett man non est finis 45, sic neque sapientie tio. Præterea : Quontodo enim umum plusquam obstupescit contempiate bonitatis pelagus ? aut quomodo nes an quomodo, et unde substantin rationale substantia intelligens facto est men nienta, ex quibus corpora, milia tum antegressa? qualis potestar ite tionem excitata, hæc producil e ale Verum hoc gentiles non concesion tem bonitatem, et sopienting ejus, quæ mente comprehendingen Preterea, ex æternitate cresser quando vult verbo ejusien propter infinitam bonitatem. In

piscibus, pe Adam quapmen in eritatisqur creations duell ) be intellige quarurinsp cor

43 Rom. XI, 36

Scholia.

: quia est supra cognitionem sena causam omnium

pavit. Onia

allam in eo

principio. Quia Deus exit qued dixerat, internitate igitur tanquam suorum operum cognitiosuis cam didicit et per-

uplo luminis docet, quo-CLII.

quiorum drmid est r natuaminis : ebræ, et iis, sicuti dici potest, loco pater et de cojus-.em dixit prius cognitionem et , quomodo dicit cognitione omnium, den cognoscit teneun in se habens. Ac de charitate, capite 21 : ognoscit item a se effecta; te potestates Deum, coguoeffecta sunt : non tamen sicut e, et quæ a se facta sunt, s'e sannoscunt Deum, et quæ abipso effe-10 22: Deus se ipse cognoscit ex beata : quæ vero idem effecit, cognoscit ex , per quam, et in qua cuncta fecit. Sandestates participatione cognoscunt Deum. supra participationem, quæ vero abi pso sunt, cognoscunt colligendo in ip-is contemplaes. Adhue cap. 24 : Substantia ratiouis partips, et substantia intelligens, Dei sancti particeps Deum cognoscit tum ipsa exsistentia, tum insuper. habilitate bonitatis, inquam, et sapientiæ et D præter exsistent am perultuam gratia. Sic igitur

11

л,

нe

)d -

am

am

modo Deus cognoscat creaturas, quæ ita deficient a Deo, sicut tenebræ a lumine, si ponanus lumen hoe sensibile esse mente præditum, si quis roget, an cognoscat tenebras, dicet cognoscere antequam sint tenebræ; experienta enim non potest cognoscere, qua si lumen est, noa sunt tenebræ; cognoscit igitur ut lumen, qua scit, quod si anferatur luneu, nemo videbit. Sie Deus in se ut causa habet omnium cognitionem, quam non per experientiam acquisivit, alioqui esset Deus posterior cognitione, aut aliquo tempore non cognovisset : hoe etiam exemplo docetur, quomodo una et cadem cognitione cognoscit Deus se, et omnia, sicut lumen cognostendo se cognoscit tenebras.

stratum pamque est, omnibus notum, esse, qui me- A tam Dei, qui solus et proprie vita dicitur, et est; diocriter ea que sunt, consideraverint, anod qui sæcula, et locum in his velut roceptaculum corum quæ fiunt, produkit universi ancton, in his creat omnia; nec enim fleri potest, ut aliquid corum quæ per creationem facta sunt, aut per generationem, non omnino aut in sæculo, aut in tempore sit. Quod si hoc verum est, omne quod est, quod quidem non a tempore coepit, liquet a sarculo principium habuisse; nibilque rerum a creatione Dei abesse.

### CAPUT IV.

Quod nihil eorum quæ sunt, caret principio, quin potins vel est ex principio temporis, vel ex principio ævi, sire sæculi; Deus autem simpliciter et infinite est sine tempore.

B Sanctus Maximus in Theologicis conturiis, centuria 1, c. 35 : Quacunque in tempore secundum tempus creata sunt, posiquam sunt perfecta, finem faclunt naturalis accretionis : quacunque vero secundum virtutem scientis Dei conficit, postquam consummata sunt, rursus moventur ad incrementum. corum enim consummationes allorum sunt principia. Qui enim desinit in seipso, facere quæ ortum et interitum capiunt, alias diviniores formationes incepit, quia nunquam Deus desinit agere pulchra illa, quorum neque principium habait (1), siquidem sicut proprium luminis est illuminare, sic proprium est Dei benefacere. Quamobrem in lege, que exponit constitutionem eorum quæ secundum tempus Diuntue et occidunt, honoratur Sabbatum per guie- C tem, iu Evangelio autem, quod statum rerum spiritualium introducit, exercitatione bonorum operum hoc Sabbatum spiendescit. Iterum idem, c. 51, ejusdem centuriæ: Sextus, inquit, dies secondum Scripturam enarrat complementum eorum quæ sunt sub natura; septimus vero circumscribit, motum proprium temporis ; octavus notat et designat niodum status supra naturam, et tempus. Idem, c. 547: Qui sextum diem complevit divine cum operibus. et notionibus sibi convenientibus, ipse etiam operibus suis cam Deo, houeste perspectis, pertransivit perspicientia mentis omnes res naturae et tempori subjectas, et ad contemplationem mysticam ævi et æternorum se transtulit, Sabbatum mente agitans ignote, rebus ipsis ex.D bona, atque ipsa bonitas; et cuncta quæ exsistunt, toto relictis, et superatis. Qui autem octavo die dignus est habitus, is a mortuis excitatus est ; id est. ab omnibus quæ sub sensum et intelligentiam cadunt, et a verbis et notionibus, et vixit beatam vi-

(1) Quorum neque principium habuit, Principium temporis dicit; ante tempus enim in jpsis angelis gratiam et virtutes creare copit, a quibus nunquam desistit in hominibus angelorum vitam et virtutem imitantibus.

(2) Quarcunque circa ipsum secundum substantiam. Illa scilicet dicimur contemplari circa ipsum subs'autialiter, que in creaturis a substantia Dei altrarixu;, id est, ratione causie participata contempl nuur, ut infinitatem in potentia, immutabilitatem,

ut qui ipse etiam sit deificatione Deus. Llem rursus, cap. 58 : Sextus dies rationem exsistentiæ rern-nfdesignat ; septimus modum boni status rerun ; octavus vero mysterium honi semper status. Iden cap. 60: Qui propter nos quietem Dei septimo die, et propter nos operationem ejusdem octave die, id est, nysticam resurrectionem participatione deificationis participavit. Et rursus idem cap. 48. ei 49 et 50 cjusden: centuriæ : Quærendum est ab studiosis, quæ opera intelligenda sint, quæ copit Deus creare; et quæ rursus, quæ nou cæpit. Si enim ab omnibus operibus, quæ cæpit facere, cessavit, manifestum fit, non cessasse ab illis quanon cœpit facere. bubium videtur, num opera Dei quæ secan lum tempus esse corperant, sint omnia que essentiam participant, cujusmodi sunt varia substantia corum quæ exsistunt, habent enim non esse antiquius quam esse ; quia erat quando non participabant essentiam. Fortassis autem opera Dri qua non cœperunt esse lu tempore, illa sunt que participantur secundum gratiam ab iis qui ea participant, ut bonitas, et omne id quod in ratione bonitatis continetur : et denique omnis vita, et immortalitas, et simplicitas, et immutabilitas, et infinitas, et quarcumque circa ipsum secondum substantiam contemplamar (2), quæ opera Dei sunt, et non cæpta secundum tempus ; non cnim antiquius virtute crat, non esse virtutem, et similiter in aliis, quæ modo dixi, quamvis quæ ipsa participant, ipsa esse corperint secundum tempus. Omnis namque virtus principio caret non habens tempus antiquius se, utpote quæ Deum solum haltet qui eam æterne generat. Idem adhuc : Immense et in infinitum exemptus est Deus ex omnibus participantibus, et participatis. On ne cuim quod habet rationem cur sit (3), opus Dei plane est; et partim quidem secundum ortum coepit esse in tempore ; partim vero secondum gratiam iusitum est creaturis tanquan quælan vis, sive facultas innata, quæ Deum in omnibus sporte et clare prædicat. Et rursus : Universa immortalia, et ipsa immortalitas, et cuncta viventia. et ipsa vita, et sancta omnia, et ipsa sanctitas et omnia virtute prædita, et ipsa virtus, et omnia et ipsa exsistentia, opera Dei plane sunt ; sed opera Dei partim sunt non cœpta tempore ( non enim erat, quando nou erat virtus, et bonitas, et san-

### Scholia.

simplicitatem, et immortalitatem in angelis.

(3) Omne quod habes rationem cur sit, creatura est, et opus hei. Deus enim non est propter sc, ut a nobis cogitari potest, ait sanctus Maximus in prima centuria theologica ; quia necesse est ut illa ratio et causa sit prius ; Dens antem nihil habet prius, ideirco neque Dous est propier se. ut a nobisimelligi potest : quia quot in creaturis intelligimus, causa proprie prior est eo, cujus causa est.

ctitas, et immortalitas), partim cœpta alioqui in



## "DECAS VIII. - DE INFINITATE DEI IN CREATURIS.

empore, participatione corum quæ non sunt cæpta A in ævo degunt, neque principium temporis, neque tempore, sunt et dicuntur hoc, quod sunt et dicuntur. Deus cnim est omnis vitæ, et immortalitatis, ac sanctitatis, et virtutis auctor ; ex omnibus namque, quæcunque intelliguntur et dicuntur, supra substantiam exemptus est. Adhuc idem cap. 8 centuriæ primæ: Cuncta quæ exsistunt, intellecta nominantur, et principia cognitionum in se ipsis hahent inden:onstrabilia : Deus autem non nominatur intellectus a nobis, sed ex intellectis tantum. esse creditur, quanobrem nihil eorum quæ intelliguntur, cum eo ulla ex parte comparatur. Ex quibus sit manifestum, quod nullam opus Dei effugit, quin sit ipsius effectus : quod ex Propheta liquet, cum ait : Quain mognificata sunt opera tua, Domine ! Omnia in sopientia fecisti '\*\*. Et rursus : Veritas et judicium B opera mannum tuarum 47. Sed quoniam duplex est productio operan Dei, et alia quidem coepto ortu a tempore, septimo die desita sunt produci ; alia vero cum sint supra ortum a tempore, non cadit in ca rogitatio temporis, neque tempestivitatum (a), sed enm zvo, sive szenlis\_tenduntur ; ideirco necesse fuit demonstrare, in quibus operibus Sabhatum agitat Beus, et in quibus non ; et quæcumque ortum et generationem subeunt, quia principium habent, habent etiam salibatismum, id est, quietem Sahbati ipsam cessationem. Septimo enim, inquit, die requievit ab omnibus operibus suis \*\* (1), Rursus vero quæcumque ante tempora æterne a Deg creata (2),

"Psal. Cnr. 21. " Psal. cx. 7. " Gen. 11, 2.

(1) Septimo die requievit ab omnibus operibus suis. C hat Photins patriarcha Constantinop. in responsis ad varias quæstiones do locis Scripturæ ad Amphilochium metropolitam Cyzici : Quatuor, inquit, sunt operationes Bel; prima, qua fecit a principio na-turas rerum onusium septem diebus, secundum hane significationem dictum est requievisse septimo die ab omni opere quod patraverat. Secunda operatio est conservatio ex illo tempore perpetua corum quæ semel exstiterunt, quæ non permittit ullam speciem perire, hac operatio providentia vocatur, ab hac operatione nunquam desistit neque desistet Deus, dum terrena hæc concretio consistet. Tertia operatio, qua facit, út natura cujusque nihil dissimile, aut a se alienum faciat, sed potius sui simile generat, et successionem legitimam ostendit; hæc quoque operatio ad providentiam referri potest, Prælir has tres, unam de creatione essentiæ, sive substantiæ aliam de conservatione, aham de similitudine, ad quam referenda est successio ordinis, utin sole, luna, D orta, occasa, conjunctionibus, et discessibus, alisque energiis, id est, operationibus, quas Deus illis iudidit, in vicissitudine dierum et noctium, in naturis temporum, et successionibus; præter has, inquam, est alia operatio φιλανθρωπίας Δεσπαrizn, id est, charitatis fomini Der in homines; que duplex est, una ad corpus hominis pertinens, altera ad animam ; illa cæcis tribuit aspectum, parelyticis robur, quatriduanum suscitat, etc.; hare a mam infinitis malis venatam liberavit, et in pristinum statum imaginis soze, ad quam facta restituit. Populus ergo Juda orum in benee al, ficia Salvatoris ingratus, mvidice suce prateae-

sabbatismus in- ea cadit, designatur que in eis status octavi diei, in quo neque principium generationis est, neque sabbatismus, id est, quies Sabbati et cessatio; sed potius tanquam liberi ab interitu, et immortales degunt omnes. Non igitur aliqua opera Dei refugiunt, quin habeant principium, szenhum, sive ævum. Quomodo enim refugiant, quorum anctor est, et infinite in infinitum ipsis illis antecellit æque atque ceteris aliis creaturis? Verum tamen hæc non cæpit Deus generare, quorum non est generatio, neque tempus ; cum ævo tamen dimensione carente ex nihilo etiam hæc facta sunt. Non solum igitur quia hæc opera Dei dicuntur, et éorum auctor Deus, et infinite in infinitum ipsis antecellit, clare intelligitur creaturas et effectus Bei esse; sed cliam quia non ceepisse apposita præfinitione temporis ubique exponitur, ut quæ in tempore cœpta sont, manifeste distinguantur a sæculis cœptis : et omnis virtus carere principio dicitur, sed sic principio carere, ut scilicet non habens tempus antiquius se, non tamen non habens zvum antiquins. Et sicut magnus Dionysins Benm ait charitatis et amoris productorem et genitorem, hoc autem exponens sanctus Maximus in scholijs in cum, et in octava centuria, capite 88, sic dixit : Charitatis et amoris ipsum Donm scilicet ait genitoreni esse, ipse enim bæc in se ipso cum essent. produxit foras, id est, circa creaturas ; et sic dic-

## Scholia.

hat Sabhati religionem, accusans Dominum quod Sabhato sanaret, cui Salvator tauquam Dominus et præceptor : Pater meus, inquit, usque modo operatur (Joan. v, 17). Si enim cos, qui curationem corporis sabbato factam calumnia bantur, redarguit, docens cos ab hujusmodi operibus neque Patrem cessasse, neque cessare ; ex hac sententia facile est intelligere, a quibus operibus cessavit, et a quibus non, siquidem jam olim desiit creare naturas, a conservatione vero, et varia providentia in illis, et ordine, et beneficentia non destitit, neque desistet.

(2) Quæcunque ante tempora æterne creavit; in æro degunt. Æurne dixit, et non coæterne: id est, in ævo ante tempus, quod æviterne dici solet, propter angelos, et corum virtutes, aique cognitiones Deus zierne generat virtutem, id est, ante tempus creatum; bæc enim cum haberet Deus in se ipso, protulit es foras, id est, circa creaturas, sicut ait S. Maximus. Si enim angelos non creasset ante tempus, cum quo ortus est mundus, antiquius virtute fuisset non esse virtutem, et bonitate non esse bonitatem, qua shaurda esse videntur, valde enim decens videtur ut illæ prefectiones, quæ a Deo manaut quæ a creaturis altiatuç, id est, create participantur, autiquiores sint ipso tempore, cum quo creature tempori subjectæ illas participarunt, itaque sanctitas, charitas, vita, sapientia et aliæ perfectiones Dei ex Deo attiatixõç. id est, efficienter, sive causaliter participatæ non coperunt creari cum creatione hominis, sed antiquius, ante tempus scilicet cum angelis, qui æterne, hoc est, in zvo, et non coaterne Deum laudabaut.

(a). Ten pestivitates sunt vernum tempus, æstas, autumnus, hiems.

Digitized by Google

'90 i

cum est : Deus charitas est 10. Sic igitur non est A Moventem vero dicit, tanquam qui singula moveat, mirandum, si virtutem dicit hic habere æterne Deum genitorem : id est, Deus cum haberet eam in se ipso, protulit cam foras, id est, circa creaturas. Similiter illud Non erat, quando non erat virtus et honitas, adjuncto tempore redditur consentiens secum, et cum aliis ante dictis. Nibil igitur eorum quæ antea demonstrata sunt, rationi adversatur. Deus autem, qui causam non habet, et omnium causa est, ex nihilo producil creaturam ; neque quidquam eorum quæ sunt, quidquid illud sit, coæternum ei est, sive ex ils sint que tempore coepta sunt, sive non coepta tempore, sed zevo comprehensa, sive ex ils quæ sunt participantia, sive que participata, et solum ut a participantibus participentur, exposita ; sive ex iis sint quæ intelligentur, sive quæ intelligunt. Deus enim infinite in infinitum ex his et illis exemptus est : quoniam solus ipse est omnium una causa ; neque habet ante se majus aliquid, neque secum arquale, noque post se minus.

### CAPUT V.

Quod nihil eorum quæ sunt, ex se ipso prodiens. est non divisum: Deus autem secundum unam suam potestatem multiplicatus, et in omnia prodiens, est non divisus, et a se non exiens.

Magnus Diosysius, cap. 4, De divínis nominibus : Audendum, inquit, est dicere hoc pro veritate, quod ipse qui est omnium auctor, pulchro et bono amore propter excellentiam summam amatoriæ bonita- C tis extra se per providentias omnium rerum exsistit, et honitate atque dilectione et amore veluti delinitur (1) et oblectatur : et cum sit supra omnia, et ex omnibus exemptus, ad omnia demittitur secundum potestatem suprasubstantialem, qua extra se, non egrediendo exit. Et rursus idem in eodem toco : Vel quia ipse sibi lenocinatur, et se movet, hac enin ratione dilectum et amabilem eum vocant veluti pulchrum et bonum, et tanguam sit quædam sui per se ipsum patefactio, et bona progressio eximia: copulationis, et amatoria motio, simplex, per se mobilis, per se agens, quæ prius exstitit in bouo ad ea quæsunt, manat, et rursns ad bonum revertitur. Et sanctus Maximus in centuria 8, cap. 87: Intellige, inquit, Deum esse lenocinantem, et mo- D ventem ad amatoriam conjunctionem, illam dico, quæ cum spiritu est ; id est, Deum esse sequestrem et confectorem hujus conjunctionis, conciliatoremque sui, ut a creaturis suis ametur et diligatur.

4! | Joan. 1v,-8.

ut cuique convenit, ut ad se ipsum convertat, nomen autem lenociuii etsi apud scriptores gentiles rem significat non sanctam neque castam, hic tam n significat conciliationem intermediam conjunctions cum Deo. Et adhucidem capite 88 : Motus amatorius boni-qui in bono prius exsistit simplex et immobilis, ex bone prodiens ad id ipsum redit line et qui in hono principiojcarens, quod quidem declarat, desiderium nostrum semper ad Deum moveri; copulatio enim cum Beo ex charitate, omnem copulationem vincit, et ab omni conjunctione eximitur. Rursus i lem capite 89 : Amorem cum dicimus, sive divinum, sive angelicum, sive spiritualem, sive animalem, sive naturalem, intelligamus vim quamdam sive potestatem copulantem et commiscentem, superiora quidem moventem ad providentiam inferiorum, ea vero quæ sunt ejusdem ordinis, ad mutuam communicationem, et novissime ea qua sunt inferioris moventem ad convertendum se ad prestantiora et præposita. Ac rursus Dionysius, cop. 4 De divinis nominibus : Hoc unum bonum, inquit, et pulchrum, singulariter est ownium multorum bonorum et pulchrorum causa. Et in quinto capite : In uno enim Deus, ut sæpe dictum est, omnia quæ exsistunt, præhabet, et fecit ut subsisterent, præsens omnibus, et ubique (2), et secundum nnam, et secundum idem ; et socundum idem, oune, unum. Et in cap. 7, de eisdem divinis nominibus : Etenim si secundum unam causam Deus omnibus impertit ut sint, secundum ipsam illam causam singularem cognoscet omnia. Et cap.12, de eistem divinis nominibus : lize igitur sont sine intermissione laudibus celebranda in causa, quæ omnibus'anteceilit ; et aldendum est ipsom esse sanctitatem exsuperantem, et dominatum ac regnum summum, simplicissimom divinitatem : siquidem ex ipsa, in uno et simul tota nota est (3) et distributa omnis impermista diligentia omnis pure munditiæ, omnis corum quæ exsistent, ordo et compositio. Et in primo capito de cisdem divinis nominibus : Unde in omni fere tractatione theologica divinitatem videmus sacre celebrari tangwasa monadom et unitatem propter simplicitatem et unitatem impartibilitatis supraquam naturalis, ex qua tanquam expotestate unifica unum efficimur : et varietatibus partibilibus divine in unum contractis in norm ad Dei similitudinem congregamur, et ad Dei imitationem copulamur. Quo in loco ait san-

### Scholia.

(1) Exemplum hujus delinitionis frequens est in Caut. cant. ut illud cap. 11 : En dilectus mens loquitur mihi : Surge, amica mea, columba mea.

(2) Præsens omnibus, et ubique. Non secundum diversas partes suas, sed secundum unum et idem; et secundum idem omne unum, et ad omnia procedens, est enim omne, quatenus in simplici essentia una, omnia txsistunt virtute, sive potestate, sicut effectus in causa.

(3) Et ad omnia procedit efficienter, in uno. Hoe est quod ait Joan, in Evang. cap. 111 : Non enim ad mensuram dat Dens Spiritum, sicut sol totum lumen simul emittit, licet non æqualiter recipiamus, itaque in uno ait, id est, non dividue, et per partes, sed simul totum.



## DECAS VIII. - DE INFINITATE DEI IN CREATURIS.

eins Maximus : Quia Dens cum cogitasset, volun - A ipsarum rerum, sed notitia sui : siguident et angeiate produxit omnia, non tanquam mens quædam in voluntates partita, multiplicatus est : sed potins, inquit, mansit in unitate, et in ea manens, impart biliter et non disperse produxit et producit omnia in creatura mundi. Et rursus divinus Dionysius in septimo capite de eisdem divinis nominibas : Ratio autem Dens in sacris Scripturis laudandi gratia nominatur, nou solum quia rationis et menlis et sapientize est largitor, sed quia causas omnium (1) uniformiter anticipavit. Adhuc in eodem capite : Quare divina mens omnia continet cognitione ab omnibus exempta (2), qui quatenus est causa universorum, scientiam omnium in se ipso anticipavit : qui antequam fierent, novit angelos et produxit angelos, et alia omnià intus, et ab B ipso, ut ita dicam, principio novit (3), et ad essentiam adduxit ; atque hoc arbitror Scripturam tradere, cum ait : Qui novit omnia untequam fierent 10; non enim divinà mens cognovit ea quæ sunt, percipiens cognitionem eorum ex iis quæ sunt, sed ex se ipso et in se ipso secundum causam, scientiam omnium et cognitionem et essentiam præhabet, et simul anticipavit, non intendens ad singula percipienda secundum corum formas, sed secundum unum causæ complexum omnia sciens et continens : sicut humen (4) in se ipso secundum causam cognitionem tenebrarum anticipavit, non aliunde tenebras quam ex lumine cognoscens. Divina igitur sapientia se ipsam cognoscens, cognoscit omnia; materiam C habentia sine materia, partibilia impartibiliter, et multa singulariter e se ipso uno, cuncta et cognoscens, et producens. Etenim si Deus secundum unam causam omnibus quæ sunt, impertit esse, secundum eamdem causam singularem cognoscet omnia, quæ et ex ipso sunt, et in ipso prius exstiterant, et non ex ils que sunt, ipsorum cognitionem sumet : quin potins ipsis singulis cognitionem lpsorum, et aliis aliam cognitionem suppeditat. Non igitur Dens aliam sui cognitionem habet, aliam vero, qua omnia alia communiter comprehendit ; ipsa enim causa omninim cum se ipsa cognoscat, nequaquam quæ ab ipsa manant, et quorum causa exsistit, ignora-

\*\* Dan. x111, 42.

### Scholia.

(1) Causas omnium uniformiter participavit. Quia non recedit a sua simplicitate; nec ullam in co compositionem faciunt.

(2) Cognitione ab omnibus exempta : quia est supra cognitionem Intellectus, et supra cognitionem sensus, quaterios per ipsam primam causam omnium omnia cognoscit. S. Thom.

(5) Ab ipso, ut ita dicam, principio. Quia Deus caret principio, ideirco correxit quod dixerat, inquiens : Ut ita dicam. Ex æternitate igitur tanquam anctor omnium habuit suorum operum cognitionem, et non ex operibus suis eam didicit et perceuit.

(4) Sicut lumen. Exemplo luminis docet, quo-

PATROL. GB. CLIL.

los aiunt Scripturæ cognoscere quæ in terra sunt, non illa quidem sensu cognoscere, sub sensum alioqui cadentia, sed propria mentis similitudinem. Dei gerentis virtute et natura. Hæc edisserens sanctus Maximus, Hoc, inquit, declaravit, cum dixit, non cognoscere Deum quæ sunt ex ils ipsis quæ sunt : et cum dixit, non intendere ad ununquodque percipiendum secundum formam ejus, quoniam tanquam horum auctor cognitionem suorum operum anticipatam habet, sciens quomodo ipsa, et in quibus ad ortum ac generationem adduceret ; quorum depravatio, et defectio, id est, frustratio et Infirmitas malum introducit, dum deficiente quod est secundum naturam, efficitur quod est præter naturam. Superius enim adhibuit exemplum luminis; hujus enim privatione subexsistunt tenebræ, et causam habent absentiam naturæ luminis, sicuti habitus priores sunt privationibus, et ut dici potest. causæ sont privationum. Hoc ighur loco pater Dionysius de lis quæ Deas produxit, et de cojusque corum natura loquitur, quæ guidem dixit prius exstitisse in Deo secundam præcognitionem et prædefinitionem. Præterea vide, quomodo dicit Deum omnia cognoscere non ex cognitione omnium, sed ex cognitione sul, sleut inmen cognoscit tenebras alloqui, nihil teuebrarum in se habens. Ac rursas idem in centaria ni de charitate, capite 21 : Cognoscit Deus se ipse, cognoscit item a se effecta; cognoscunt etiam sanctæ potestates Deum, cognoscunt etiam quæ a Deo effecta sunt : non tamen sicut Deus cognoscit se ipse, et quæ a se facta sunt, s'e sanciæ potestales cognoscunt Denm, et quæ abipso effecta sunt. Et capite 22: Deus se ipse cognoscit ex beata substautia sua : quæ vero idem effecit, cognoscit ex sapientiasua, per quam, et in qua cuncta fecit. Sanclæ vero potestates participatione cognoscunt Deum. qui est supra participationem, quæ vero abi pso facta sunt, cognoscunt colligendo in ipsis contemplationes. Adhuc cap. 24 : Substantia rationis particeps, et substantia intelligens, Dei sancti particeps Deum cognoscit-tum ipsa exsistentia, tum insuper babilitate bonitatis, inquam, et sapientiæ et bit. Sic igitur Deus quæ sunt cognoscit nou notitia D vræter exsistentiam peruetuam gratia. Sic igitur

> modo Deus cognoscat creaturas, quæ ita deficiunt a Deo, sicut teuebræ a lumine, si ponanus lumen hoc sensibile esse mente præditum, si quis roget, an cognoscat tenebras, dicet cognoscere autequam sint tenebræ; experientia enim non potest cognoscere, quia si lumen est, non sunt tenebræ; cognoscit igitur ut lumen,quia scit,quod si auferatur lumen, nemo videbit. Sic Deus in se ut causa habet omnium cognitionem, quam non per experientiam acquisivit, alioqui esset Deus posterior cognitione, aut aliquo tempore non cognovisset : hoc etiam exemplo docetur, quomodo una et endem cognitione cognoscit Deus se, et omnia, sicut lumen cognosçendo se cognoscit tenebras.

> > 29

905

9**0**a

Deum cognoscit; quæ autem ab ipso producta sunt, A ctor : et in se omnia principia, et omnia ex princicognoscit, ut dictum est, artificio sapientiar in iis quæ creata sunt, collectæ, quæ est nuda, et non per se exsistens, in mente formata, et adhuc, in nulla duplicatione Deus penitus simplex, et supra omne simplex. Et Joannes Damascenus, cap. 14, De divino loco, ait : Angelus enim celeritate naturæ, et quia prompte, id est, celeriter transit, operatur in diversis locis; Deus autem qui ubique est, et supra omnia est, ubique codein puncto varie, una et simplici actione agit. Ex quibus fit manifestum, quod non alia cognitione seipse Deus cognoscit, alia autem ca quie a se effecta sunt, quinimo seipse cognoscens, suos etiam effectus una et infinita cognitione cognoscit; nenne diversis potestatibus et actionibus producit creaturam, sed B bac cognitione, et una atque iulinita potestate continebat, et anticipata habebat in seipso omnia, et postea ex se exiens produxit; et in nihilo, et secundum nihil a seipso divisus est (1) habens hæc prius in Beipso, et producens'postea, et rursus ad se rediens.

## CAPUT VI.

### Quod secundum unam singularem causam omnia fit Deus : nihil untem eorum quæ ab ipso facta sunt, est non creatum.

Magnus Dionysius, cap. 9, De divinis nominibus : Omnibus, inquit, adest præsens Dens providenter, et omnia in omnibus fit propter conservationem omnium, manens in se, et ab eodem suo statu non egrediens, in actione una, et nunquam cessante fixus. Et rursus idem in quinto : Qui vere præexsi- C stit (2), secundum omnem eorum quæ sunt cogitationem multiplicatur, et in eo proprie celebratur (3), crat, et est, et crit : item factum est, et fit, et fiet ; Hec chim omnia significant iis qui ut Deum decet, intelligunt, esse eum secundum omnem cogitationem supra substantiam : et esse causam eorum quæ modis omnibus sunt; etenim non hoc quidem est, illud vero non est; nec aliquo quidem modo est, aliquo vero non est; sed potius omnia est, ut oucnium au-

<sup>51</sup> Joan. 1, 1.

# Scholia.

quod omnia substantia sua et virtute ac præsentia implet.

(2) Qui vere præexsistit, secundum omnem corum que sunt, cogitationem multiplicatur. Id est, quidquid cogitetur, et ad quamcunque rem quis mentem intendat, inveniet in ea notionem causa, id est, auctoris Dei ; hoc igitur est multiplicari, cerni cum in multis causam, ex S. Maxim. et Pachym.

(3) In eo proprie celebratur, erat, et est. Hem Dionysius interpretatur, quomodo proprie celearentur hæc, scilicet quatenus intelliguntur, ut Deum decel, proprie dicuntur in Deo; et in Deo snni, id est, quatenus est, erat, erit, participant esse; omnia enim secundum causam dicuntur de Deo, et in eo sunt, et intelliguntur suprasubstantialiter, qua-tenus vero sic accipiuntur, ut'eum dicitur : Deus est, erat, erit, significetur Deum participare esse, aliente sunt a Deo, ex Pachym.

(1) In ipso esse exsistentiam, et non esse ipsum

piis in rebus omnibus effecta et conclusa anticipans et continens, et supra omnia est, utpote ante omnia supra substantiam supraquam exsistens. Quo in loco sanctus Maximus : Quomodo, Inquit, cum dixisset superius : In ipso nec est, nec erat, nec est. nec erit, neque factum est, neque fit, neque fiet, bic dicit : In ipso ot est, et erit, et illud ft, et fiet, proprie laudatur? An sibi contradicit Dionysius? Apage. Supra enim ipsum dixit esse effectorem essistentiæ, hypostasis, substantiæ, naturæ, et temporis; consentance igitur in ipso collocavit illud erat. et alia, ut intelligas nec a tempore, neque post tempus Doum coepisse; quin potius superiorem esse quam ipsum esse, siquidem in ipso dixit esse existentiam (4), et non esse ipsum exsistentiæ; bie autem quia dixit nultiplicari eum secundum omnem cogitationem, merito dixit : In ipso illud est, et erit, et quæ sequantur, quia ubi tempus, aut tempestivitates cogitabis, illic Deum reperies, et supra omnia, et ante omnia esse, et corum que sunt, causam et effectorem esse, et nihil ipsorum esse : sicut dicebamus, Nihil est eorum quæ sunt, et ipe est in omnibus. Sanctus Gregorius Nyssenus, Adversus Eunomium : Bifariam, inquit, rebus partitis in faciens, et factum, utrumque ab altero natura differt, ut neque quod factum est non creatum sit, neque creatum quod naturam corum que fiunt, effcit. Idem in eisdem libris : Ego; inquit, etsi sermo esset illius Moysis, qui in administratione legis splenduit, neque sic hujusmodi sermonem tulissen, (5), etsi eum nullum alioqui e se splendorem ille haberet, muncre divino splendidus repente Israelitis apparuit ; is enim splendor in legislatore ortus, non fuit cujusdam alterius, sed ipsins Dei. Et bestus Chrysostomus, in oratione in laudem sanci Joannis Theologi, cujus principium est : Principium nobis rursus e cœlo advenit, sic ait : In principio erat Verbum, et Verban erat apud Deum, et Deus eral Verbum 51. Nusquam est, non eral, sed ubiger

(1) Exire a se, et non dividi, hoc est infiniti, D exsistentia. Sic dicit idem Dionysius cap. 5 : lpsim habet exsistentia, et non est ipse exsistentiæ. Etsistentia habet Deum, ut consistat ipsa exsistentia, sicut quis habet vitam ad sui exsistentiam; non autem sie habet Deus exsistentiam, ut per exsi-stentiam sit. Sieut igitur exsistentia habet Deum, sic exsistentia est Dei, quia ab ipso monat; et u Deus non habet sic exsistentiam, ut per exsistentian sit; sic neque Deus est ipsius exsistentize, ut per cam sit.

(5) Sermonem tulissem. Volebat Eunomius cum Arians splendorem qui apparuit in facie Moysis, el oculis corporcis visus est, fuisse divinam substantiam Filii Dei, ex quo creaturam esse efficere vlebant; quod falsuni et hæreticum erat. Erat enim ille splendor non alterius quam Dei creatura, a qno in facie Moysis creatus fuit, ut in eo divinum lumen secundum se inaspectabile tanquam in speculo ad hoc facto Israelitis ostenderet.



## DECAS VIII. - DE INFINITATE DEI IN CREATURIS.

erat nusquam est ; fecit, sed ubique quid erat, post A quidem sgitur, quia præbet ei fiduciam erga eum erat, fecit, non de auctore, sed de creaturis, et ut sciat quomodo erat; et quomodo fecit ego dico, vos numerale : In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum; hoc erat in principio apud Deum. Ecce quarto meminit, et neque semel dixit, Factum est. Quid igitur post hæc? Omnia per ipsum facta sunt; non dixit hic, Eral, quia de creaturis erat sermo. Omnia per ipsum facta sunt; non dixit; Erant, sed Facta sunt omnia per ipsum : et sine ipso factum est nihil quod factum est ; rursus Factum est : ubi de Deo, erat, ubi de creaturis Factum est. In principio Verbum. Hinc cliam Deus Pater secundum Vetus Testamentum patefiebat ; cum enim dixit el Moyses : Si dixerint miki filii Israel : Quis est qui te misit ad nos, quid B respondebo eis? Et dixit Deus : Ego sum, qui sum ; oui est misit me ad bos "; Paler, qui est ; Filins in principio erat. Si quis contendit dicens, non idem dici in Patre et Filio; in Patre enim, Ego sum qui sum; in Filio autem, In principio stat : non est autem idem, est, et erat, demonstro appellationem in Filio; audiat Evangelistam dicentem : Unigenitus Filius, qui est in sinu Patris "; ecce unam vocem habes evangelistæ in est; et iterum Apostolus : Ouorum patres, ex quibus Christus secundum carnem, qui est supra omnia Deus benedictus \*\*. Vidisti quomodo te munit Joannes, qui in Deo posuit, Erat; et in creaturis, Facta sunt. Nec enim Denm decet, Factum est, neque creaturas, Erat. - In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Donm; et Deus C eral Verbum; hoc eral in principio apul Deum; omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nikil, guod factum est. Quando Fuctum est, ponitur, ad creaturas descendit; quando Erat, ad auctorem ascendit; et rursus Vita erut, rursus ascendit ad effectorem; scalam hodie affert multis mysteriis ref-riam : quando ascendit ad Deum, Erat; prædicat; quando descendit ad creaturas assumit, Factum est; quando ascendit ad Deum, deponit illud, Facta sunt et Factum est, et sumit Eral. Sauctus Maximus in centuria sexta, cap. 84 : Múltum valet oratio justiss, qua agitur sive a justo, qui cam adhibet, sive ab

909

qui potest largiri quæ justi petunt; ab eo autem gul orationem a justo petit, agitar cum eum a priore nequitia abducit, et ad virtutem affectionem ejus transfert. Magnus Dionysius, cap. 6 Ecclesiastica Hierarchiæ : Renuntiatio non solum vitæ divise, sed étiam cogitationum, in mandatis Dei, quæ in unum conciliant, scienter acta, absolutissimam monachorum virtutem et disciplinam declarat ; est enim, ut dixi, non medii ordinis (1) eorum qui initiati sunt baptismo, sed celsioris cumibus ordinibus; quamobrem multa ex iis qua a n edio ordine sine reprehensione flunt, monachis unis, et a divisione alienis omnino interdicta sunt. Et in epistola ad Colossenses Paulus ait : Docentes omnem hominem in omni sapientia, ut exhibeamus omnem hominem perfectum in Christo Jesu; in quo et laboro certando secundum operationem ejus, quam operatur in me in virtute \*\*. Ex his jam liquet, quod Deus secundum sùam, quæ una est, causam, omnia efficitur non recedens a se; demonstratum enim est non migrando exire, et codem reverti, non a se distrácium in producenda creatura, sed secundum causam unam singularem; quæ est ipse, omnia fit : et bihil quod ab ipso fit et agitur, est sine creatione. Dicere enim non esse creatum quod agitur. perinde plane est ut si dicamus creaturam non esse creaturam ; quod enim sgitur, idem est cum eo quod fit, quia quod agitur fit, et quod fit agitur; si autem quod lit non est sine creatione, et quod agitur non sine creatione. Quare qui dicit quod agitur, quomodocunque agatur, non creatum esse, eo venit ut dicat quod creatum est creatum uon esse, aut quod est non este ; et quæennque alia ex contradictione sequuntur.

## CAPUT VII.

Quod nullus numerus duorum, aut multitudo post numerum duorum, aut aliud quid secundum superias et inferius procedens, infinitum et sine printipio esse posest.

Magnus Dionysias, capite 4 De divinis nominibus ait : Omnis numerus duorum non est principium ; unitas autem erit principium omnium duorum. Quo alio, qui cam a justo adhiberi postulat. A justo n in loco sanctus Maximus : la numeris, inquit, duo

## \*\* Exod. 1M, 14. \*\* Joan. 1, 18. \*\* Rom. 1x, 5. \*\* Jac. v, 16. \*\* Coloss. 1, 28, 29.

#### Scholia.

(1) Non medii ordinis. Medium ordinem dicit laicorum , qui sunt baptismo tautum initiati ; hi enim sunt medii inter catechumenos, qui purgantur ad bapeisnum, et inter communicantes, qui perhcuntur. Sunt autem monachi, quatenus monachi . non hujus medii ordinis laicorum; perfectior enim est eurum status, quam laicorum. Id quod locus eis in Ecclesia assignatus, tanquam in symbolo significat; est enim prope januas templi propinquior populo post cos qui sunt ordinis ecclesiastici, ut Dionysius in epistola ad Demophilum monachum scripsit : Ordinem vero monachorum dicit idem Dionysius esse celsiorem omnibus ordinibus, non quidem conferens eum cam diaconis, qui primi purgant ; neque cum presbyteris, qui secundi et

medii illuminant; et multo minus cum episcopis qui tertii et summi perficiant ; sed cum ordinibus corum qui adhuc purgantur, ex quibus primi sunt catechumeni, qui purgantur ad baptismum per ca-techesim; secundi qui sunt in peccato, qui purgan-tur per docirinam Scripturæ sanctæ, ut recedant a peccato; tertii sunt energumeni, qui purgantur exorcismis, ut resistant fortiter diabolo, et icroribus ejus; quarti sunt qui sant in pœnitentia, qui purgantur, nt non revertantur ad peccatum; his omnihus ordinibus perfectior est ordo monachorum, quia ut monachi sunt, ratione instituti monastici mortui sunt mundo, et carnem suam cum vitiis et concupiscentits crucilixerunt.

Digitized by Google

**b10** 

dii, et finis auctor. Et adhuc idem : Principlum, et medium, atque fluis notæ sont corum que tempere dividuntur: et quod vere dici potest, corum etiam quæ eum avo contemplamur, tempus enim cum meum habeat mensuratum, numero circumscribitur, arrum vero cum habeat prædicamentum quando simul cum exsistentia cogitatum, subit dimensionem

- (1) Onippe qui est superior, quam ipsum proprie esse. Quateaus a nobis scilical cogitari potest, sicut dicitur Deus esse supra Deum in; hud; sidivat ut ail Dionysius, id est, secundum nostram cognitionem ; supra Deum, inquam, per participationem, nus supra boni atem, quæ a nobis in creaturis coguosci potest, itaque proprie esse, de creatura dicitur et de Deo, sed æquivace, ut honus, et Deus.

Non est alieuum ab hoc capite, nec a proximo segueuti, explicare quomodo intellige dum sit quod Pont. Rom. credidit de creatione angelorum, et al credendum Catholicis proposuit in cap. Firmiter credimus, De sum. Trin. et fide cath.; non enim discrepat decretatis ad eo quod hie-tradit Dionysiu 📡 imo convenit, cam ait : Unom universorum principium creator omnium visibilium et invisibilium, qui sua omnipotente virtute simul ab initio temporis utramque de uihilo condidit creaturam, spiritualem et corporalem, angelicam videliert et mondanam, et dein 'e humanam, quasi communem ex spiritu et corpore constitutam. Hactenus decretalis, sed dilataodus est aliquantum hic focus, Quærit B. Athan. in Quest. ad Antioch. princip. quest. 4, quando, et quomodo, et unde facti sint angeli. Ite- C mondet ad quast, nec quando, nec quomodo facti sint, sh humana natura dici posse, præterquam hoc sninm, factos esse verbo Dei ex uihilo; quando vero? Alii, inquit, ainut primo die ; alii ante primum diem. Crearos vero esse, testatur, inquit, Propheta, cum ait (Paul. extruit) : Laudate cum on nes angeli eins; quoniam ipse dixit, et facta sunt ; ipse mandavit, et creata sunt. Moysen enim ait, quia sciebul esse Ju 'mos idololatrize i t multitudini deorom deditos, idcirco non fecisse serm, de angelis in Gen., ne cos ceu deos colerent, ut în vitulo, et în aliis idolis patea fecerunt; quod ergo ex Scripturis sauctis ois i poterat, utramque scilicet creaturam spiritualem et corporalem, simul et ex nibilo esse a Deo conditam (Jody, 1) : Omnia enim per ipsnu facta sunt ; et : Qui vivit in aternum, ait Ecclesiasticus ( Eccli. xviii ), creavit omnia simul, utrumque horum decr. cath. fidei subjecit. Illud vero simul ab initio temporis, sicut ad creaturam corporalem, r il est, ad mundum qui cernitur, et quæconque in co continentor, referri voluit, quia scriptum est : lu principio creavit colum et ferram ; sie ad angelicam naturam non necesse est, secundum Scripturam, referri voluisse; quia ni panto ante aleb t Athan, quando augeli creati fuerint, humana nainra dicere non potesi, sed quia durationem angeforum, quæ non est subjecta tempori, quia est tota simul et invariabilis, quæ et dicitur in sacris Litteris tevum, non possumus cognoscere, nec aliis manifestare, nisi per extensionem nostri temporis ex horis, diebus, et annis constantem, quam Seripura ærum quoque aliquando vocat, ut Dionys. notavit ; ideirco Pont. proposuit ad credendum, simul ab initio temporis atramque creaturam spiritalem et corporalem conditain esse ; nomine itaque temports avita et tempus comprehendit Pont, imitatus Dienys.; quare non prohibet have decretalis, quin liceat sentire quod apostotorum discipuli Clem.,

onmis efficientier, et ut breviter dicam, principii, me- & tanquam principium exsistentie capiens : si autem tempus et ævum non carent principio, multo magis non earent quæin his continentur. Et rursus: Unus et solus secundum naturam semper, proprie est Dens, totum proprie esse omnibus modis in se includens : quippe qui' est superior gnam ipsum proprie esse (1): quod si hoc ita est, nihil'penitus corum quæ esse dicuntur, habet proprie esse ; nibil igitur

### Scholia.

Dionys., quos multi alli postea secuti sunt, senserent, et creatos fuisse angelos aute mundum, de a gelis enim interpretatur Dionys, dictum esse illuil Psal. xxiii : Elevamini porta aternales : quia antiquum et invariabile, et metiri secundum totum quem in creaturis cognosciums, sicut scriptum est : esse, proprietatem zvi esse dicit; quare si ærum Ego dixi, Dii estis. (Psal. Exxxi, 6); sic etiam est he- B antiquius est tempore, et ævum dicitur, et est duesse, proprietatem zivi esse dicit; quare si zrum ratio angelorum, sunt igitur angeli ante tempus, et ante ea quie sunt in tempore, creati. L'em sensit S. Max. in prima centuria Theol. : Si chim angelos non creas-et aute tempus, cum quo ortus est mundus, an iqu'us virtute fuisse non esse virtutem, et bouitate autiquius non esse bonitatem ; que absurda S. Max. esse videntar; sed que S. Max. de hac re sensit, provinco sequenti capite latius explican la et repetenda sunt. Sie etiam intelligen-cimi est quod Eniph. disputaus contra hæresim Pauli Samosateni ait, non esse angelos ante colum et terram creatos, cum plase, inquit, hoe dicinu nou sit mutabile, quoi ante coslum et terram uchierat ex-creatis; nam in principio fecit Bens (a. lum et terram, ut principium sil, et nibiliex crea-tis ante hoc houm sit. Hactonus- Epiph. Verissimum est ante cosinni et tercam nihil fuisse ex creatis, seilicer in ten pore; sie enim intelligendam est; augeli autem in avo creati sunt, avum cuim est mensura corum, quæ non sunt tempori subjecta; Idem, quod have decretalis, dixit prius synoil, epist, Sophronii patriarch. Hierosol. missa ad Honorium I, et non ad Sergium Constantinop, ut Pholius Constantinop in sua Biblioth, testatur, recitata fuit hac epist. In 6 syno to et in 11 actione collocata. Luquens ergo de creatione mundi a Deo facta, sic conlitelur Sophron. Kal τοις πασιν ώρισεν άρχην χροvizhy, il est, Et omnibus decrevit principium temporis. Quia angeli-licet immortales sint, hoe habent commune cum iis quæ sunt in tempore, quod facti sont, ideires tempos eis attribuit. Hone plane secutus est Pont, in sua decretali, et Sophron, seutus plane Dionys, quem in eadem synodica citat ( ne quis dicat ignotum fuisse Diouys. Sophron.). Esse igitur angelos ante mundum hanc corporeum creatos, tradit Dinnys, hoc leco, et apostolica doctrina I. vui, Clein. 12. et cam seculus Greg. Na-zian, in ser. de Natali Christi, et in 2 de Pascha; et bane secutus Damas. I. 11, De fid. orthod."Quomodo vero intelligendum sit, creaturas spirituales et corporates simul creatas esse, illas cum zevo, has cum tempore, ut hoc quoque non prætercannis, explanavit idem Athan. 1. nr Contra Arium, intuens in illum Locum Eccli. xviii : Qui vivit in aternum, creavit omnia simul ; nihil enim, ast, ex rehus creatis ante alia sui generis conditum e3-6, sed onnia simul uno codemque mandato facta sunt. Et paulo ante magis adhuc explicat, cum ait mul esse in rebus creatis, quod ip-um unum, et solum, et primum ante alia scilicet sui gen- ris factum sit, sed cum omnibus simul xata yeves of taken, id est, cum omnibus sui g neris, vel ordines. Nultum enim, inquit, ex astris, aut ex magnes faminaribus ita apparuit, ut hoc prius, illud posterias in rerum satura emergere', sed omnia codem die, codemque jussu ortum ceperant, quantvis alia ab aliis spientore differant; similiter in quadrupedibus, voluctions,

Digitized by Google

## DECAS VIII. - DE INFINITATE DEI IN CREATURIS.

emnino simul cum eo ex æternitate cogitatur sub- A nune creavit qui erat semper bonus, et non prins? stantia diversum, non ævum, non tempus, neque quidquam gorum quæ in his vivant ; non enim inter se unquam conveniunt proprie csse, et non proprie esse. Et rursus idem cap. 10 ejusdem centurite : Principium corum quie sunt, et medium, et finis est Deus tanquam agens, et non patiens; sieut et alia omnia, quibus apud nos nominatur ; est enim principium, tanquam creator; et medium, tanquam providens; et finis, tanquam circumscriptio : Ex ipso enim, inquit, et per ipsum et in ipsum omnia 49. Et rursus idem cap. 68 ejusdem centuriæ : Eorum que sunt ad aliquid, sunt sæcula, ettempora, et loca, sine quibus nihil est corum quæ simul cum his cogitantur. Deus autem non est ex iis quæ sunt ad aliquid; non enim habet quidquamin universum, quod simul cum eo cogitetur. Si igitur Deus est hereditas. corum qui digni sunt, qui hac gratia dignus habotor. crit supra omnia sæcula, et tempora, ac loca, pro loco habens ipsum Deum, sicut scriptum est : Esto mihi in Deum protectorem, et in locum munitum, ut salrum me facias 44. Et iterum idem in centuria quarta de charitate, cap. 1, 11, 111, 1v, v, vt : Primum, inquit, admiratur mens cogitans divinam in omnibus infinitatem, et illud pelagus immeasum, et desideratissimum; obstupescit, quomodo ex nihi'o ea quæ sunt, produxit. Sed sicut magnitudinis ejus non est finis 48, sic neque sapientize ejus est invenilo. Præterea : Quonfodo enim non demiratur, et plusqnam obstupeseit contemplans infinitum illud C bonitatis pelagus ? aut quomodo non stupet cogitans, quomodo, et unde substantia rationis particeps, et substantia intelligens facta est; item quatuor elementa, ex quibus corpora, nulla materia eorum ortum antegressa? qualis potestas illa, quæ ad effectionem excitata, hæc produxit, et ut essent, effecit? Verum hoc gentiles non concedunt, qui omnipotentem bonitatem, .et sapientiam, et cognitionem ejus, quæ mente comprehendi non potest, ignorant. Præteren, ex æternitate crentor cum sit Deus, creat quando vult verbo ejusdem substantize, et spiritu propter infinitam bonitatem. Et ne dicas : Qua ratione

7897

49 Rom. x1, 36. 49 Psal. Lx, 3. 48 Psal. cxLiv, 3.

Scholia.

men in eo etiam tune rationes successionis posteritatisque humani generis; subjungit deinde : Et ex creatione mundi visibilis invisibilia ejus (angelos dica ) hoe etiam genere operum, inquit, facta esse intelligimus, colligimusque ne in illis quidem quidquam scorsum in suo genere aut prins, aut posterus creatum esse; sed omnia sunul, quæ ejusdem conditionis sunt exstitusse. Non enim singulas res enumeravit Apostolus (Coloss. 1), ut in hune modum diceret : Sive angelus qui-piant, sive thronus aliquis, sive dominatio illa, aut illa, aut hic vel ille ex potestatibus, sed universus simul, qui ejusdem ordinis erant , comprehendit. Sive, inquit, throni, sive dominationes, sive principatus sive potestates, etc. ; llactenus Athan. Oames itaque Cherubici simul

Quopiam et ego tibi dico, infinitæ substantiæ sapientiam qua investigari non potest, non cadere in cognitionem humanam: item, cognitionem rerum, quam in se ante exsistentem creator mundi habebat, quando voluit, fecit substantiam esse, et produxit: absurdum enim est de Deo omnipotente ambigere, an possit, cum velit, aliquid facere, ut exsistat. Adhuc idem : Quam ob causam Deus creavit, quære, sciri enim potest : quomodo autem, et quamobrem recenter creavit, ne quæras; non enim sub intelligentiam mentis tuse cadit : quoniam corum quæ sunt divina, partim intelligi possunt, partim non possunt : contemplatio namque effrenata fortassis agat præcipítem, ut quidam ex sauctis dixit. Liem adhuc: Nonnulli aiunt exsistere simul cum Deo ex æternita'e creaturas, quod quidem ferri non potest ; quomodo cnim ea possunt ex æternitate simul exsistere cum undique infinito quæ sunt undique fluita ? aut quomodo sunt creaturæ, si coæterna creatori sunt? Verum hoe loquuntur gentiles, qui introducunt Deum non guidem substantiæ, sed gualitatum esse nuctorem : nos vero qui Deum ésse omnipotentem novimus, non qualitatum, sicut illi, sed substantiarum qualitates habentium effectorem esse dicinus : quod si hoc ita est, non ex æternitate simul com Deo creaturæ exstiterant. Adhuc idem cap. 13 : Esse semper, ant non esse substantiam rationis participem et intelligentem in voluntate Dei, qui omnia bona creavit, positum est, esse autem bonos secundum electionem, aut pravos, in voluntate corum qui facti sunt. Et rursus idem in cap. 10 : Omnia substantia intelligens, et séntiens, cum productæ sunt, acceperunt a Deo potestates percipientes res : substantia quidem intelligens accepit notiones, sentiens vero sensus. Ex quibus efficitur manifestum, nihil neque temporum, neque sa colorum, nec quidquam corum quæ in ipsis temperibus, ant sæculis sunt, coæternom esse infinitail Dei, quæ omnium causa est, et supra omnia est, et cujus voluntate omnia ex nihilo facta snut, sivo a tempore, sive a sæculo ortum duxerint : demon-

piscibus, pecoribus; stirpibus, similiter, inquit, D creatl sunt; simul item Scraphini, et simul Thro-Adam quanquam soles eterra formatus est, fuere ta- ui, similiter in reliquis ordiaibus, in quibus, quad ad creationem pertinet, non est quidquam prius, aut posterius, licet gloria et houore inter se diffe-rant. Sie probat B. Athan, contra Arium non esse Verbum creaturam ; alioqui, inquit, necesse erat, ut simul cum aliis ex ordine virtutum crearetur, et non ante, 'licet gloria cæteris antecolleret, ex quo tursus fieret, ut non posset esse primum et intium aliorum, ut Ariani volebant ; tradebaut enim creatum esse Verbum, ut per cum Deus omnia alta crearet ; quasi non esset de numero omnium : cum tamen tale principium omnium, ait Athanasius, in omnibus connumerctur, atque ita conclusit, differre Verbum substantia et natura a creaturis ; solumque cum esse solius veri Dei imaginem.



stratum pamque est, omnibus notum, esse, qui me- A tam Dei, qui solus et proprie vita dicitur, et est; diocriter ea que sunt, consideravorint, quod qui sæcula, et locum in his velut receptaculum corum quæ fiunt, produxit universi ancton, in his creat omnia; nec enim fieri potest, ut aliquid corum quæ per creationem facta sunt, ant per generationem, non omnino aut in sæculo, aut in tempore sit. Quod si hoc verum est, omne quod est, quod quidem non a tempore coepit, liquet a sæculo principium habuisse; nibilque rerum a creatione Dei abesse.

891

### CAPUT IV.

Quod nihil eorum quæ sunt, caret principio, quin potius vel est ex principio temporis, vel ex principio zevi, sire saculi; Deus autem simpliciter et infinite est sine tempore.

B Sanctus Maximus in Theologicis craturiis, centuria 1, c. 55 : Quæcunque in tempore secundum tempus creata sunt, postquam sunt perfecta, finem faciunt naturalis accretionis : quæcunque vero secundum virtutem scientis Del conficit, postgnam consummata sunt, rursus moventur ad incrementum, corum enim consummationes aliorum sunt principia. Qui enim desinit in seipso, facere que ortum et interitum capiunt, alias diviniores formationes incepit, quia nunquam Deus desinit agere pulchra illa, quorum neque princípium habuit (1), siguidem sicut proprium luminis est illuminare, sic proprium est Dei benefacere. Quamobrem in lege, quæ exponit constitutionem eorum quæ secundum tempus privator et occidunt, honoratur Sabbatum per quie-C tem, iu Evaugelio autem, quod statum rerum spiritualium introducit, exercitatione bonorum operum boc Sabbatum splendescit. Iterum idem, c. 51, ejusdem centuriæ: Sextus, inquit, dies secondum Scripturam enarrat complementum eorum quæ sunt sub natura; septimus vero circumscribit. motum proprium temporis ; octavus notat et designat modum status supra naturam, et tempus. Idem, c. 54': Qui sextum diem complevit divine cum operibus. et notionibus sibi convenientibus, ipse etjam operibus suis cum Deo, honeste perspectis, pertransivit perspicientia mentis omnes res naturæ et tempori subjectas, et ad contemplationem mysticam ævi et æternorum se transtulit, Sabbatum mente agitans ignote, rebus ipsis ex-D bona, atque ipsa bonitas; et cuncta quæ exsistuat, toto relictis, et superatis. Qui autem octavo die djgnus est habitus, is a mortuis excitatus est ; id est, ab omnibus quæ sub sensum et intelligentiam cadunt, et a verbis et notionibus, et vixit beatam vi-

(1) Quorum neque principium habuit. Principium temporis dicit; ante tempus enim in ipsis angelis gratiam et virtutes creare cæpit, a quibus nunquam desistit in hominibus angelorum vitam et virtutem initantibus.

(2) Quarcunque circa ipsum secundum substantiam. Illa scilicet dicimur contemplari circa ipsum subs'autialiter, que in creaturis a substantia Dei altrasixw;, id est, ratione causie participata contempl nuur, ut infinitatem in potentia, immutabilitatem,

nt qui ipse etiam sit deificatione Deus. Llem rursus, cap. 58 : Sextus dies rationem exsistentiæ rerum/designat ; septimus modum boni status rerum ; octavns vero mysterium honi semper status, Idem cap. 60: Quí propter nos quictem Dei septimo die, et propter nos operationem ejusdem octave die, id est, a ysticam resurrectionen participatione deificationis participavit. Et rursus idem cap. 48. et 49 et 50 cjusden: renturiæ : Quærendum est ab studiosis, quæ opera intelligenda sint, quæ copit Deus creare ; et quæ rursus, quæ non cœpit. Si enim ab omnibus operibus, quæ cœpit facere, cessavit, manifestum fit, non cessasse ab illis quæ non coepit facere. Unbium videtur, num opera Dei quæ secun lum tempus esse coperunt, sint omnia que essentiam participant, cujusmodi sunt vai jæ substantiæ corum quæ easistunt, habent enim non esse antiquius quam esse; quia erat quando non participabant essentiam. Fortassis autem opera Dei qua non cosperunt esse in tempore, illa sunt que pariicipantur secundum gratiam ab lis qui ea participant, ut bonitas, et omne id quod in ratione boai. tatis continetur : et denique omnis vita, et immortalitas, et simplicitas, et immutabilitas, et infinitas, et quacounque circa ipsum secundum substantiam contemplamur (2), quæ opera Dei sunt, et non cœpta secundum tempus ; non chim antiquius vitute crat, non esse virtutem, et similiter in aliis, quæ modo dixi, quamvis quæ ipsa participant, ipsa esse corperint secondum tempus. Omnis namque virtus principio caret non habens tempus antiquius se, utpote quæ Deum solum hahet qui eam æterne generat. Idem adhuc : Immense et in infinitum exemptus est Deus ex omnibus participantibus, et participatis. On ne enim quod habet rationem cur sit (3), opus Dei plane est; et partim quidem secundum ortum coepit esse in tempore ; partim vero secondum gratiam insitum est creaturis tanquam quæ lau vis, sive facultas innata, quæ Deum in omnibus aperte et clare prædicat. Et rursus : Universa immortalia, et ipsa immortalitas, et cuncta viventia, el ipsa vita, el sancta omnia, el ipsa sanctitas. el omnia virtute prædita, et ipsa virtus, et omnia et ipsa exsistentia, opera Dei plane sunt ; sed opera Dei partim sunt non cœpta tempore ( non enim erat, quando non erat virtus, et honitas, et sanctitas, et immortalitas), partim coepta alioqui in

## Scholia.

simplicitatem, et immortalitatem in angelis.

(3) Omne quod habet rationem cur sit, creatura est, et opus liei. Deus enim non est propter sc, ut a nobis cogitari potest, ait sanctus Maximus in prima centuria theologica ; quia necesse est ut illa ratio et causa sit prius ; Deus autem nihil habet prins, ideirco neque D us est propier se. ut a nobisiniel-ligi potest : quia quo l in creaturis intelligimus, causa proprie prior est eo, cujus causa est.



# DECAS VIII. - DE INFINITATE DEI IN CREATURIS.

tempore, participatione corum que non sunt coepta A in zevo degunt, neque principium temporis, neque tempore, sant et dicuntur hoc, quod sunt et dicuntur. Deus cuim est omnis vitæ, et immortalitatis, ac sanctitatis, et virtutis auctor ; ex omnibus namque, quæcunque intelliguntur et dicuntur, supra substantiam exemptus est. Adhuc idenc cap. 8 centuriæ primæ : Cuncia quæ exsistunt, intellecta nominantur, et principia cognitionum in se ipsis habent indemonstrabilia : Deus autem non nominatur intellectus a nobis, sed ex intellectis tantum esse creditur, quantolirem nihil eorum quæ intelliguntur, cum eo ulla ex parte comparatur. Ex quibus sit manifestum, quod nutlam opus Dei effugit, quin sit ipsins effectus : quod ex Propheta liquet, cum ait : Quam mognificata\_sunt opera tua, Domine ! Omnia in sopientia fecisti 14. El rursus : Veritas el judicium B opera manuum tuarum 47. Sed quoniam duplex est productio operant Dei, et alia quidem coepto ortu a tempore, septimo die desita sunt produci ; alia vero cum sint supra ortum a tempore, non cadit in ca cogitatio temporis, neque tempestivitatum (a), sed eum ævo, sive sæculis\_tendumtur; ideirce necesse fuit demonstrare, in quibus operibus Sabhatum agitat Deus, et in guibus non ; et quaeumque ortum et generationem subeunt, quia principium habent, habent etiam salibatismum, id est, quietem Sahbati ipsam cessationem. Septimo enim, inquit, die requievit ab omnibus operibus suis \*\* (1). Rursus vero -gnæcumque ante tempora æterne a Deo, creata (2),

"Psal. cn1, 24. " Psal. cx, 7. " Gen. 11, 2.

Scholia.

(1) Septimo die requievit ab omnibus operibus suis. C hat Photins patriarcha Constantinop. in responsis ad varias quæstiones do locis Scriptura ad Amphilochium metropolitam Cyzici : Quatuor, inquit, sunt operationes Dei; prima, qua fecit a principio na-luras rerum onmium septem diebus, secundum hane significationem dictum est requievisse septimo die ab omni opere quod patraverat. Secunda operatio est conservatio ex illo tempore perpetua corum quæ semel exstiterunt, quæ non permittit ullam speciem perire, bac operatio providentia vocator, ab hac operatione nunquam desistit neque desistet Deus, dum terrena hæc concretio consistet. Tertia operatio, qua facit, út natura cujusque nihil dissimile, aut a se alienum facial, sed potius sui simile generat, et successionem legitimam ostendit; hæc quoque operatio ad providentiam referri potest, Præler has tres, unam de creatione essentiæ, sive substantiæ aliam de conservatione, aliam de similitudine, ad quam referenda est successio ordinis, ut in sole, luna, D orta, occasu, conjunctionibus, et discessibus, aliis-que energiis, id est, operationibus, quas Deus illis indidit, in vicissitudine dierum et noctium, in neturis temporum, et successionibus; præter has, inquam, est alia operatio φιλανθρωπίας Δεσπο-τική, id est, charitaus l'omini Dei in hommes; que duplex est, una ad corpus hominis pertinens, altera ad animam ; illa cæcis tribuit aspectum, parolyticis robur, quatriduanum suscitai, etc.; hore a unam infinitis malis vexatam liberavit, et in pristinum statum imaginis suze ad quam facta eral, restituit. Populus ergo Juda orum in beneficia Salvatoris ingratus, invidia: sua prateze-

sabbaiismus in- ea cadit, designatur que in eis status octavi diei, in quo ueque principium generationis est, neque sabbatismus, id est, quies Sabbati et cessatio; sed potius tanquam liberi ab interitu, et immortales degunt omnes. Non igitur aliqua opern Dei refugiunt, quin habeant principium, szenhum, sive avum. Quomodo enim refugiant, quorum anctor est, et infinite in infinitum ipsis illis autecellit æque atque ceteris aliis creaturis? Verum tamen hæc non cœpit Deus generare, quorum non est generatio, neque tempus ; cum zevo tamen dimensione carente ex nihilo etiam bæc facta sunt. Non solum igitur quia hæc opera Dei dicuntur, et éorum auctor Deus, et infinite in infinitum ipsis antecellit, clare intelligitur creaturas et effectus Bei esse; sed ctiam quia non ceepisse apposita præfinitione temporis ubique exponitur, ut quæ in tempore coepta sunt, manifeste distinguantur a saculis cœptis : et omnis virtus carere-principio dicitur, sed sic principio carere, ut scilicet non habens tempus antiquius se, non tamen non habens ævum antiquins. Et sient magnus Dionysius Deum ait charitatis et amoris productorem et genitorem, hoc autem exponens sanctus Maximus in scholiss in cum, et in octava centuria, capite 88, sic dixit : Charitatis et amoris ipsum Deum scilicet ait genitorem esse, ipse enim bæc in se ipso cum essent, produxit foras, id est, circa creaturas ; et sic dic-

bat Salibati religionem, accusans Dominum quod Sabbato sanaret, cui Salvator tanquam Dominus et præceptor : Pater meus, inquit, usque modo operatur (Joan. v, 17). Si enim eos, qui curationem corporis sabbato factam calumniaber ŧт, redarguit, docens cos ab hujusmodi operibus neque Patrem cessasse, neque cessare ; ex hac sen-tentia facile est intelligere, a quibus operibus cessavit, et a quibns non, siquidem jam olim desiit creare naturas, a conservatione vero, et varia providentia in illis, et ordine, et benelicentia non destitit, neque desistet.

(2) Quæcunque ante tempora æterne creavit; in æro degunt. Æterne dixit, et non coæterne: id est, in ævo ante tempus, quod æviterne dici solet, propter angelos, et corum virtutes, atque cognitiones Deus zierne generat virtutem, id est, ante tempus creatum; bæc enim cum haberet Deus in se ipso, protulit ea foras, id est, circa creaturas, sicut ait S. Maximus. Si enim angelos non creasset ante tempus, cum quo ortus est mundus, antiquius virtute fuisset non esse virtutem, et bonitate non esse bonitatem, quæ absurda esse videntur, valde enim decens videtur ut illæ prefectiones, quæ a Deo manaut quæ a creaturis altiatos, id est, create participantur, antiquiores sint ipso tempore, cum quo creature tempori subjectæ illas participarunt, itaque sanctitas, charitas, vita, sapientia et alize perfectiones Dei ex Deo atriarixor, id est, efficienter, sive causaliter participatæ non coperant creari cum creatione hominis, sed antiquius, ante tempus scilicet cuni angelis, qui æterne, hoc est, in avo, et non coaterne Deum laudabant,

(a) Ten pestivitates sunt vernum tempos, æstas, autumnus, hiems.

'0A i

ctum est : Deus charitas est 19. Sic igitur non est A Moventem vero dicit, tanquam qui singula moveat, mirandum, si virtutem dicit bic habere æterne Doum genitorem : id est, Deus cum haberet eam in se ipso, protulit eam foras, id est, circa creaturas. Similiter illud Non erat, quando uon erat virtus et honitas, adjuncto tempore redditur consentiens secum, et cum aliis ante dictis. Nibil igitur eorum quæ antea demonstrata sunt, rationi adversatur. Deus autem, qui causam non habet, et omnium causa est, ex nihilo producit creaturam ; neque quidquam eorum quæ sunt, quidquid illud sit, coæternum ei est, sive ex iis sint que tempore coepta sunt, sive non coepta tempore, sed ævo comprehensa, sive ex its quæ sunt participantia, sive que participata, et solum ut a participantibus participentur, exposita ; sive ex iis sint quæ intelligentur, sive quæ intelligunt. Deus enim infinite in infinitum ex his et illis exemptus est : quoniam solus ipse est omnium una causa ; neque habet ante se majus aliquid, neque secum arquale, noque post se minus.

### CAPUT V.

Quoil nihil eorum quæ sunt, ex se ipso prodiens. est non divisum: Deus autem secundum unam suam potestatem multiplicatus, et in omnia prodiens, est non divisus, et a se non exiens.

Magnus Dionysius, cap. 4, De divínis nominibus : Audendum, inquit, est dicere hoc pro veritate, quod ipse qui est omnium auctor, pulchro et bono amore propter excellentiam summam amatoriæ bonita- C tis extra se per providentias omnium rerum exsistit, et bonitate atque dilectione et amore veluti delinitur (1) et oblectatur : et cum sit supra omnia, et ex umnibus exemptus, ad omnia demittitur secundum potestatem suprasubstantialem, qua extra se, non egrediendo exit. Et rursus idem in codem toco : Vel quia ipse sibi lenocinatur, et se movet, hac enim ratione dilectum et amabilem eum vocant veluti pulchrum et honum, et tanquam sit quædam sui per se ipsum patefactio, et bona progressio eximize copulationis, et amatoria motio, simplex, per se mobilis, per se agens, quæ prius exstitit in bono ad ea quæsunt, manat, et rursus ad bonum revertitur. Et sanctus Maximus in centuria 8, cap. 87: Intellige, inquit, Deum esse lenocinantem, et mo- D ventem ad amatoriam conjunctionem, illam dico, qua cum spiritu est ; id est, Denm esse sequestrem et confectorem hujus conjunctionis, conciliatoremque sui, ut a creaturis suis ametur et diligatur.

4! | Joan. 1v,-8.

ut cuique convenit, ut ad se ipsum convertat, nomen autem lenocinii etsi apud scriptores gentiles rem significat non sanctam neque castam, hic tam n significat conciliationem intermediam conjunction's cum Deo. Et adhucidem capite 88 : Motus amatorius boni-qui in bono prius exsistit simplex et immobilis, ex bone prodieus ad id ipsum redit line et qui in bono principiojcarens, quod quidem declarat, desiderium no-trum semper ad Deum moveri; copulatio enim cum Beo ex charitate, omnem copulationem vincit, et ab omni conjunctione eximitur. Rursus i lem capite 89 : Amorem cum dicimus, sive divinum, sive angelicum, sive spiritualem, sive animalem, sive naturalem, intelligamus vim quandam sive potestatem copulantem et commiscentem, superiora quidem moventem ad providentiam inferiorum, ea vero que sunt ejusdem ordinis, ad mutuam communicationem, et novissime ea que sunt inferioris moventem ad convertendum se ad prestantiora et præposita. Ac rursus Dionysius, cap. 4 De divinis nominibus : Hoc unum bonum, inquit, et pulchrum, singulariter est omnium multorum bonorum et pulchrorum causa. Et in quinto capite : In uno enim Deus, ut sape dictum est, omnia quæ exsistunt, .præhabet, et fecit ut subsisterent, præsens omnibus, et ubique (2), et secundum anam, et secundum idem ; et secundum idem, enne, unum. Et in cap. 7, de eisdem divinis nominibus : Etenim si secundum unam causam Deus omnibus impertit ut sint, secundum ipsam illam causam singularem cognoscet omnia. Et cap.12, de els lem divinis nominibus : Hæc igitur sunt sine intermissione laudibus celebranda in causa, quæ omnibus'anteceilit ; et addendum est ipsom esse sauctitatem exsuperantem, et dominatum ac regnum summum, simplicissimom divinitatem : siquidem ex ipsa, in uno et simul tota nota est (3) et distributa omnis impermista diligentia omnis pure munditiæ, omnis corum quæ exsistant, ordo et compositio. Et in primo capite de cisdem divinis nominibus : Unde in omni fere tractatione theologica divinitatem videmus sacre celebrari tanguam monadom et unitatem propter simplicitatem et unitatem impartibilitatis supraquam naturalis, ex qua tanquam ex potestate unifica unum efficimur ; et varietatibus partibilibus divine in unum contractis in non ad Del similitudinem congregamur, etad Dei imitationem copulamur. Quo in loco ait san-

### Scholia.

(1) Exemplum hujus delinitionis frequens est in Cont. cont. ut illud cap. n : En dilectus mens loquitur mihi : Surge, amica mes, columba mes.

(2) Præsens omnibus, et ubique. Non secundum diversas partes sues, sed secundum nuum et idem; et secundum idem omne unum, et ad omnis procedens, est enim omne, quatenus in simplici essentia una, omnia exsistent virtute, sive potestate, sicut effectus in causa.

(3) Et ad omnia procedit efficienter, in uno. Hoe est quod ait Joan, in Evang. cap. 111 : Non chim ad mensuram dat Dens Spiritum, sicut sol totum lumen simul emittit, licet non æqualiter recipiamus, laque in uno ait, id est, non dividue, et per partes, sed simul totum.

### 903



## DECAS VIII. - DE INFINITATE DEI IN CREATURIS.

etus Maximus : Quia Dens cum cogitasset, volun - A ipsarum rerum, sed notitia sui : siquident et angerate produxit omnia, non tanquam mens quædam in voluntates partita, multiplicatus est : sed potins, inquit, mansit in unitate, et in ea manens, impart biliter et non disperse produxit et producit omnia in creatura mundi. Et rorsus divinus Dionysius In septimo capite de eisdem divinis nominibus : Ratio autem Dens in sacris Beripturis laudandi gratia nominatur, nou solum qula rationis et mentis et sapientize est largitor, sed quia causas omnium (1) uniformiter anticipavit. Adhuc in eodem capite : Quare divina meus omnia continet cognitione ab omnibus exempta (2), qui quatenus est causa universorum, scientiam comnium in se ipso anticipavit : qui antequam fierent, novit angelos et produxit angelos, et alia omnia intus, et ab ipso, at ita dicam, principio novit (3), et ad essentiam adduxit ; atque hoc arbitror Scripturam tradere, cum ait : Qui novit omnia untequam fierent "; non enim divina mens cognovit ea quæ sunt, percipiens cognitionem eerum ex iis quæ sunt, sed ex se ipso et in se ipso secundum causam, scientiam omnium et cognitionem et essentiam præhabet, et simul anticipavit, non intendensad singula percipienda secundum corum formas, sed secundum unum rausæ complexum omnia sciens et continens : sicut hmen (4).in se ipso secundum cansam cognitionem tenebrarum anticipavit, non aliunde tenebras quam ex lumine cognoscens. Divina igitur sapientia se ipsam cognoscens, cognoscit omnia; materiam C habentia sine materia; partibilia impartibiliter, et multa singulariter e se ipso uno, cuncta et coguoscens, et producens. Etenim si Deus secundum unam causam omnibus quæ sunt, impertit esse, secundum eamdem causam singularem cognoscet omnia, quæ et ex ipso sunt, et in ipso prius exstiterant, et non ex ils quæ sunt, ipsorum cognitionen sumet : quin potins ipsis singulis cognitionem ipsorum, et aliis aliam cognitionem suppeditat. Non igitur Deus aliam sui cognitionem habet, aliam vero, qua omnia alia communiter comprehendit ; lpsa enim causa omnium cum se ipsa cognoscat, neguaquam quæ ab ipsa manant, et quorum causa exsistit, ignora-

\* Dan. x111, 42.

905

### Scholla.

(1) Causas omnium uniformiter participavit. Quia non recedit a sua simplicitate; nec ullam in eo compositionem faciunt.

(2) Cognitione ab omnibus exempta : quia est supra cognitionem intellectus, et supra cognitionem sensus, quatenus per ipsam primam causam omnium omnia cognoscit. S. Thom.

(5) Ab ipso, ut ita dicam, principio. Quia Deus caret principio, ideirco correxit quod dixerat, inquiens : Ut ita dicam, Ex æternitate igitur tauquam anctor omnium babuit svorum operum cognitionem, et non ex operibus suis eam didicit et percepit.

(1) Sicut lumen. Exemplo luminis docet, quo-

PATROL GB. CLIL.

los aiunt Scripturæ cognoscere quæ in terra sunt. non illa quidem sensu cognoscere, sub sensum alioqui cadentia, sed propria mentis similitudinem. Dei gerentis virtute et natura. Hæc edisserens sanctus Maximus, Hoc, inquit, declaravit, cum dixit, non cognoscere Deum quie sunt ex iis ipsis quie sunt : Et cum dixit, non intendere ad ununquodque percipiendum secundum formam ejus, quoniam tanquam horum auctor cognitionem suorum operum anticipatam habet, sciens quomodo ipsa, et in quibus ad ortum ac generationem adduceret : quorum depravatio, et defectio, id est, frustratio et Infirmitas malum introducit, dum deficiente quod est secundum naturam, efficitur quod est præter naturam. Superius enim adhibuit exemplum luminis; hujus enim privations subexsistunt lenebrae, et causam habent absentiam naturæ huminis, sicuti habitus priores sunt privationibus, et ut dici potest, causæ sont privationum. Hoc igitur loco pater Dionysius de ils quæ Deus produxit, et de cujusque corum natura loquitur, quæ quidem dixit prius exstitisse in Deo secundam præcognitionem et prædefinitionem. Præteren vide, quomodo dicit Deuin oninia cognoscere non ex cognitione omnium, sed ex cognitione sul, sicut inmen cognoscit tener bras aliogni, nihil tenebrarum in se habens. Ac rursas idem in centuria na de charitate, capite 21 : Cognoscit Deus se ipse, cognoscit item a se effecta; cognoscunt cliam sanciæ potestates Deum, cognoscunt cliam quæ a Deo effecta sunt : non tamen sicut Deus cognoscit se ipse, et quæ a se facta sunt, s'e sanciæ potestates cognoscunt Deum, et quæ ab ipso effecta sunt. Et capite 22: Deus se ipse cognoscit ex beata substantia sua : quæ vero idem effecit, cognoscit ex sapientiasua, per quam, et in qua cuncta fecit. Sanclæ vero potestates participatione cognoscunt Deum. qui est supra participationem, quæ vero abi pso facta sunt, cognoscunt colligendo in ipsis contemplationes. Adhuc cap. 24 : Substantia rationis particeps, et substantia intelligens, Dei sancti particeps Deum cognoscit-tum ipsa exsistentia, tum insuper, habilitate bonitatis, inquam, et sapientiæ et bit. Sie igitur Deus quæ sunt cognoscit uou notitia D vræter exsistentiam pervetuam gratia. Sie igitur

> modo Deus cognoscat creaturas, quæ ita deficient a Deo, sicut tenebræ a lumine, si ponamus lumen hoe sensibile esse mente præditum, si quis roget, an cognoscal lenebras, dicel cognoscere antequam sint tenehra; experientia enim non potest cognoscere, quia si lumen est, non sunt tenebre ; cognoscit igitur ut lumen, quia scit, quod si auferatur lumen, nemo videbit. Sic Deus in se ut causa habet omnium cognitionem, quam non per experientiam acquisivit, alioqui esset Deus posterior cognitione, aut aliquo tempore non cognovisset : hoc etiam exemplo docetur, quomodo una et endem cognitione rognoscit Dens se, et omnia, sicut lumen cognoscendo se cognoscit tenebras.

> > 29

Deum cognoscit; quæ autem ab ipso producta sunt, A ctor : et in se onmia principia, et omnia ex princicognoscit, ut dictum est, artificio sapientiar in iis quæ creata sunt, collectæ, quæ est nuda, et non per se exsistens, in mente fornista, et adhuc, in nulla duplicatione Deus penitus simplex, et supra omne simplex. Et Joannes Damascenus, cap. 14, De divino loco, ait : Angelus enim celeritate naturæ, et quia prompte, id est, celeriter transit, operatur in diversis, locis ; Deus autem gui ubique est, et supra omnia est, ubique codem puncto varie, una et simplici actione agit. Ex quibus fit manifestum, quod non alia cognitione seipse Deus cognoscit, alia autem ca quie a se effecta sunt, quinimo seipse cognoscens, suos etiam effectus una et influita cognitione cognoscit ; neque diversis potestalibus et actionibus producit creaturam, sed p stentiam (4), et non esse ipsum exsistentiæ, hic bac cognitione, et una atque infinita potestate continebat, et anticipata habebat in seipso omnia, et postea ex se exiens produxit; et in nihilo, et secundum nihil a seipso divisus est (1) habens hæc prius in scipso, et producens postea, et rursus ad se rediens. CAPUT VI.

Quod secundum unam singularem causam omnia fit Deus : nihil untem eorum quæ ab ipso facta sunt, est non creatum.

Magnus Dionysius, cap. 9, De divinis nominibus : Omnibus, inquit, adest præsens Deus providenter, et omnia in omnibus fit propter conservationem omnium, manens in se, et ab eodem suo statu non egrediens, in actione una, et nunquam cessante fixus. Et rursus idem in quinto : Qui vere præexsi- C stit (2), secundum omnem eorum quæ sunt cogitationem multiplicatur, et in eo proprie celebratur (3), crat, et est, et crit ; item factum est, et fit, et fiet ; Hec enim omnia significant iis qui ut Deum decet, intelligunt, esse eum secondum omnem cogitationem supra substantiam : et esse causani corum quæ modis omnibus sunt; etenim non hoc quidem est, illud vero non est; nec aliquo quidem modo est, aliquo vero non est ; sed potius omnia est, ut omnium au-

<sup>11</sup> Joan. 1, 1.

quòd omnia substantia sua et virtute ac præsentia implet.

(2) Qui vere præexsistit, secundum omnem corum quæ sunt, cogitationem multiplicatur. Id est, quidquid cogitetur, et ad quamcunque rem quis mentem intendat, inveniet in ea notionem causæ, id est, auctoris Dei; hoc igitur est multiplicari, cerui eun in multis causam, ex S. Maxim. et Pachym.

(3) In eo proprie celebratur, erat, et est. Hem Dionysius interpretatur, quomodo proprie celeorentur hæc, scilicet quatenus intelliguntur, ut Deum decet, proprie dicuntur in Deo; et in Deo sunt, id est, quatenus est, erat, erit, participant esse; umnia enim secundum causam dicuntur de Deo, et in eo sunt, et intelligentur suprasubstantialiter, qua-tenus vero sic accipiuntur, ut cum dicitur : Deus est, erat, erit, significetur Deum participare esse, aliente sunt a Deo, ex Pachym.

(4) In ipso case exsistentiam, et non case ipsum

piis in rehus omnibus effecta et conclusa anticipans et continens, et supra omnia est, utpote ante omnia supra substantiam supraquam exsistens. Que in loco sanctus Maximus : Quomodo, inquit, cum dixisset superius : In ipso nec est, nec erat, nec est, nec erit, neque factum est, neque fit, neque fiet, hic dicit : In ipso et est, et erit, et illud fit, et fiet. proprie laudatur? An sibi contradicit Dionysius? Apage, Supra enim ipsum dixit esse effectorem ensistentia, hypostasis, substantia, natura, et temporis; consentance igitur in ipso collocavit illud erat. et alia, ut intelligas nec a tempore, neque post tempus Doum coepisse; quin potius superiorem esse quam ipsum esse, siquidem in ipso dixit esse exiautem quia dixit multiplicari eum secundum ommen cogitationem, merito dixit : In ipso illud est, et erit, et quæ sequuntur, quia ubi tempus, aut tempestivitates cogitabis, illic Deum reperies, et supra omnia, et ante omnia esse, et corum quæ sunt, causam et effectorem esse, et nihil ipsorum esse : sicut dicebamus, Nihil est eorum quæ sunt, et ipe est in omnibus. Sanctus Gregorius Nyssenus, Adversus Eunomium : Bifariam, inquit, rebus partitis in faciens, et factum, utrumque ab altero natura differt, ut neque quod factum est non creatum sit, neque creatum quod naturam corum quæ fiant, efficit. Idem in eisdem libris : Ego; inquit, etsi sermo esset illius Moysis, qui in administratione legis splenduit, neque sic hujusmodi sermonem tulissen, (5), etsi eum nullum alioqui e se splendorem ille haberet, muncre divino splendidus repente Israeltis apparait; is enim splendor in legislatore ortas. non fuit cojusdam alterius, sed ipsins Dei. Et bestus Chrysostomus, in oratione in laudem much Joannis Theologi, cujus principium est : Principium nobis rursus e cœlo advenit, sic ait : In principio erat Verbum, et Verbinn erat apud Deum, et Deus erat Verbum 51. Nusquam est, non erat, sed ubique

## Scholia.

(1) Exire a se, et non dividi, hoc est infiniti, D exsistentia. Sic dicit idem Dionysius cap. 5 : Ipsim habet exsistentia, et non est ipse exsistentiæ. Ersistentia habet Deum, ut consistat ipsa exsistentia, sicut quis habet vitam ad sui exsistentiam; non autem sie habet Deus exsistentiam, ut per exsistentiam sit. Sicut igitur exsistentia habet Deum, sic exsistentia est Dei, quia ab ipso manat; et u Deus non habet sic exsistentiam, nt per exsistentian sit; sic neque Deus est ipsius exsistentize, ut per eam sil.

(5) Sermonem tulissem. Volebat Eunomius cum Ariants splendorem qui apparuit in facie Moysis, et oculis corporcis visus est, fuisse divinam substantiam Filii Dei, ex quo creaturam esse efficere vlebant; quod falsum et hæreticum erat. Erat enim itle splendor non alterius quam Dei creatura, a quo in facie Moysis creatus fuit, ut in eo divinum lumen secundum se inaspectabile tanquam in speculo ad hoc facto Israelitis ostenderet.



# DECAS VIII. - DE INFINITATE DEI IN CREATURIS.

erat nusquam est ; fecit, sed ubique quis erat, post A quidem agitur, quia præbet ei fiduciam erga eum erat, fecil, non de auctore, sed de creaturis, et ut scial quomoilo erat; et quoinodo fecit ego dico, vos humbrate : In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum; hoc erat in principio apud Deum. Ecce quarto meminit, et neque semel dixit, Factum est. Quid igitur post hæc? Omnia per ipsum facta sunt; non dixit hic, Erat, quia de creaturis erat sermo. Omnia per ipsum facta sunt; non dixit, Erant, sed Facta sunt omnia per ipsum : et sine ipso factum est nihil quod facium est; rursus Factum est : ubi de Deo; erat, ubi de creaturis Factum est. In principio Verbum. Hinc eilam Deus Pater secundum Vetus Testamentum patefiebat ; cum enim dixit ei Moyses : Si dixerint mihi filii Israel : Quis est qui te misit ad nos, quid B respondebo eis? Et dixit Deus : Ego sum, qui sum; qui est misit me ad vos \*\*; Paler, qui est; Filius in principio erat. Si quis contendit dicens, non idem dici in Patre et Filio; in Patre enim, Ego sum qui sum; in Filio autem, In principio erat : non est autem idem, est, et erat, demonstro appellationem in Filio; audiat Evangelistam dicentem : Unigenitus Filius, qui est in sinu Patris 13; ecce unam vocem habes evangelistæ in est; et iternm Apostolus : Quorum patres, ex quibus Christus secundum carnem, qui est supra omnia Deus benedictus 🏎 Vidisti quomodo te munit Joannes, qui in Deo posuit, Erat; et in creaturis, Facta sunt. Nec enim Deum decet, Factum est, neque creaturas, Erat. - In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Donm; et Deus C erat Verbum; hoc erat in principio apul Deum; omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil, quod factum est. Quando Factum est, ponitur, ad creaturas descendit; quando Erat, ad auctorem ascendit; et rursus Vita erut, rursus ascendit ad effectorem ; scalam bodie affert multis mysteriis ref-riam : quando ascendit ad Deum, Erat; prædicat; quando descendit ad creaturas assumit, Factum est; gnando ascendit ad Deum, deponit illud, Facta sunt et Factum est, et sumit Erat. Sanctus Maximus in centuria sexta, cap. 84 : Multum valet oratio justiss, quæ agitur sive a justo, qui cam adhibet, sive ab

909

qui potest largiri quæ justi petunt; ab eo autem qui orationem a justo petit, agitur cum eum a priore nequitia abducit, et ad virtutem affectionem ejus transfert. Magnus Dionysius, cap. 6 Ecclesiastica Hierarchiæ : Repuntiatio non solum vitæ divise, sed etiam cogliationum, in mandatis Dei, quæ in unum conciliant, scienter acta, absolutissimam monachorum virtutem et disciplinam declarat ; est enim, ut dixi, non medii ordinis (1) corum qui initlati sunt baptismo, sed celsioris cumibus ordinibus; quamobrem multa ex ils qua a mellio ordine sine reprehensione flunt, monachis unis, et a divisione alienis omnino interdicta sunt. Et in epistola ad Colossenses Paulus ait : Docentes omnem hominem in omni sapientia, ut exhibeamus omnem hominem perfectum in Christo Jesu; in quo et laboro certando secundum operationem ejus, quam operatur in me in virtute 36. Ex his jam liquet, quod Deus secundum suam, quæ una est, causam, omnia efficitur non recedens a se; demonstratum enim est non migrando exire; et codem reverti, non a se distractum in producenda creatura, sed secundum causam unam singularem; quæ est ipse, omnia fit : et nihil quod ab ioso fil et agitur, est sine creatione. Dicere enim non Esse creatum quod agitur, perinde plane est ut si dicamus creaturam non esse creaturam; quod enim agitur, idem est cum eo quod fit, quia quod agitur fit, et quod fit agitur ; si autem quod fit non est sine creatione, et quod agitur non sine creatione. Quare qui dicit quod agitur, quomodocunque agatur, non creatum esse, co venit ut dirat quod creatum est creatum uon esse, aut quod est non esse; et quæcunque alia ex contradictione sequuntur.

## CAPUT VII.

Quod nulius numerus duorum, aut multitudo post numerum duorum, aut aliud quid secundum superias et inferius procedens, infinitum et sine principio esse polest.

Magnus Dionysius, capite 4 De divinis nominibus ait : Umnis numerus duorum non est principium ; unitas autem erit principium omnium duorum. Quo alio, qui eana a justo adhiberi postulat. A justo p in loco sanctus Maximus : la numeris, inquit, duo

# <sup>34</sup> Exod. 1M, 14. <sup>34</sup> Joan. 1, 18. <sup>34</sup> Rom. 1x, 5. <sup>38</sup> Jac. v, 16. <sup>34</sup> Coloss. 1, 28, 29.

#### Scholia.

(1) Non medii ordinis. Medium ordinem dicit laicorum, qui sunt baptismo tantum initiati; hi enim sunt medii inter catechamenos, qui purgantur ad baptismum, et inter communicantes, qui perfi-cuntur. Sunt autem mouachi, quatenus monachi, non hujus medii ordinis laicorum; perfectior enim est eurum status, quam laicorum. Id quod locus eis in Ecclesia assignatus, tanquatu in symbolo signilicat; est ensim prope januas templi propinguior populo post eos qui sunt ordinis ecclesiastici, ut Dionysius in epistola ad Demophilam monachum scripsit : Ordinem vero monachorum dicit idem Dionysius esse celsiorem omnibus ordinibus, non quidem conferens eum cum diaconis, qui primi purgant ; neque cum presbyteris, qui secundi et

medii illuminant; et multo minus cum episcopis qui tertii et summi perficient; sed cum ordinibus oorem qui adhuc purgantur, ex quibus primi sunt catechumeni, qui purgantur ad baptismum per ca-techesim; secundi qui sunt in peccato, qui purgantur per doctrinam Scripturæ sanctæ, ut recedant a peccato; tertii sunt energumeni, qui purgantur exorcismis, ut resistant fortiter diabolo, et terroribus ejus; quarti sunt qui sant in poenitentia, qui purgantur, ut non revertantur ad peccatum; his omni-hus ordinibus perfectior est ordo monachorum, quia ut monachi sunt, ratione instituti monastici mortui sunt mundo, et carnem suam cum vitus et concupiscentits crucifixerunt.

Digitized by Google

**b10** 

multitudinem, quæ in numeris divisionem habet, ad A cogitari, sed potius potestas quædam expers parfnem ducunt, posita quidem unitate principio omnis numeri; duobus vero positis principio numeri paris. Si igitur principium significat quod est in unoquoque genere simplicissinum, quomodo numerus duorum erit principium omuium? Non enim numerus duoram principium simplex est, sed compositum, principium igitur ex compositione constans, non est simplex, et quomodo vocabitur principium? Ante principium enim compositum, erit proprie principium unitas, ex qua, unitatibus compositis, confecta sunt duo; undique igitur manifestum est non esse principium numerum duorum. Et rursus idem in aliis : Non potest, inquit, numerus duorum esse infinitus; unitates enim ejus inter se per appositionem composita, se mutuo terminant; B quod si numerus duorum non potest esse infinitus, ut demonstratum est, neque principio scilicet carere potest, quia omnis numeri duorum principium est unitas; quod si non caret principio, igitur nec est iumobilis (movetur enim numero ex unitatibus secundum conjunctionem composito); quod autem movetur, non est principium, sed es principio scilicet moventis, sola autem unitas proprie est immobilis. Et rursus idem : Omne, inquit, quod in mul- " titudine quantitatem habet, non potest esse infinitum, neque sine principio id, cum quo alterum simul cogitatur. Et rursus idem : Nemo, inquit, qui duo, aut malta sine principio esse dicit, pie vivere poterit. Idem in centuria tertia de charitate, cap. 27: G Devs quidem, inquit, qui est ipsa per se exsistentia, ipsa per se bonitas et sapientia, imo, ut verius dicam, supra omnia hæc, nihil penitus habet contrarium : creaturæ vero, quæ omnes quidem participatione et gratia exsistunt, alize vero ratione præditæ sunt, et intelligentes, et ad capiendam bonitatem et sapientiam apte, contrarium habent, in illis quidem exsistere, et non exsistere contraria sunt : in his vero habilitati honitatis et sopientiæ contraria sunt vitium et ignorantia, et exsistere quidem semper, aut non exsistere, hæc in potestate ejus sunt qui ea effecit; participare autem bonitatem et sapientiam, aut non participare, in voluntate eorum est qui participes rationis sunt. Greg. Nyss. tibro primo Contra Eunomium, cap. 19 : Non terminatum idem est, quod infinitum, infinito autem plus aut minus cogitare extremæ dementiæ est ; quomodo enim ratio infiniti servari queat, si plus aut minus in ipso decernantur? ex dispositione enim finium inter se; quod plus est, dijudicamus, in quibus autem non est finis, quomodo potest quis cogitare sup rfluens? Idem in eodem : Quis nescit, quod secundum propriam rationem simplicitas non recipit in sancia Trinitate plus aut minus? in qua enim non potest mistio quæpiam qualitatum et concursio

tium et compositionis cogitatione compreheuditur, quomodo aliquis et in aliquibus aliis differentiam secundum plus et minus intelligere poterit? Omnine necesse est, ut qui bæc variata esse dijudicat, qualitates quasdam in subjectum incidere cogitet. Aut enim cogitat differre hæc secundum ampliationen et diminutionem, et ob hanc causam cogitationem magnitudinis introducit in eo quod quæritur : aut . secundum bonitatem et potentiam et sapientiam, et si quid alind circa Deum pie intelligitur, ut reduudet, vel decrescat, efficere molitur : atque ita rationem compositionis non effugiet. Magnus Dionysins, capite quinto De divinis nominibus, non aliad dicit esse bonum, et aliud quod est, et aliud vitam, vel sapientiam; neque introducit multas causas, et divinitates, alias alia producentes, superiores et inferiores. Ex his patefit, quod sicut nibil quod agitur aut generatur, est non creatum, sic omnía duo, vel deinceps multitudo, vel aliud quid secundum superius et inferius progrediens, et ut semel dicam, ita constitutum, ut aliquid ei sit contrarium, infinitum esse, et principio carere non potest ; in idem cuim recidit sine principio esse, et esse non creatum; si autem sine principio est, plane etiam infinitum esi.j

# CAPUT VIN.

Quod sit etiam species circumscriptionis et termin, comprehensio alque visio, Deus autem uno modo omnibus est inciroumscriptus (a), et inaspectabilit, sigillatim vero nobis angeli et animæ sunt inaspectabiles.

Gregorius Theologus libro secundo de theologia : Et noudum, inquit, dico fiuitum omnino esse Doum, si mente comprehendi potest, una enim species circumscriptionis est ipsa comprehensio. Idem in eodem : Quid tandem Deus sit substantia et natura, nemo hominum unquam reperit, neque reperire quéat. Et rursus ibidem : Salomon, inquit, qui fuit sapientior cunctis hominibus qui ante eu a et post eum fuerunt : cui fuit latitudo cordis donum Dei, et affluentia contemplationis copiosior areva maris; quanto plus scrutstur profundom, tantomagis æstuat : et linem quemdam facit sapientiæ intenire quantum effugerat \*7. Paulus autem consur quidem assequi non dico naturam Dei (boc enio omnibus modis fieri non potest), sed judicia tantum Dei; quia vero non potest reperire exitum, necula gradum ascensus sistat, nec ubi desinat curiosius mentis : dum semper aliquid subapparet ejus quod relinquitur (o rem miram, ut mibi similiter ere niat), stupore orationem circumscribit; et divinius Dei, atque profundum hanc rem vocat, confiteturget judicia Dei comprehendi non posse 58; eadau lete atque David loquens, qui nunc quidem judicia Dei

<sup>57</sup> HI Reg. IV, 31 ; Prov. XII, sec. LXX ; Eccles. XII. <sup>58</sup> Rom 11,1 sequ.

(a) Quis uno molo est infinitus omnibus.



# DECAS VIII. -- DE INFINITATE DEI IN CREATURIS.

ant sensu non licet comprehendere; aliquando vero dicit admirabilem factam esse cognitionem ex se ioso, et ex sui formatione . Et adhuc idem in endem libro : Quia expetit quidem omnis naura primam causam; comprehendere vero non potest propter causas, quas dixi; laborans desiderio, et veluti anxia, et damnum non potens ferre, secundam navigationem suscipit, ut intueatur scilicet in es que cernuntur, et aliquid ex eis faciat Deum. male docta. Quid enim quod sub aspectum cadit, eo qui aspicit, altius et Deo similius est, ut bie colat, illud colatur ? Sauctus Gregorius Nyssenus, in Vita Moysis : Non poteris videre faciem' meam : sutem non dicit Scriptura, quasi Dens sit causa mortis (quomodo enim facies vitæ fieri unquam potest causa mortis eis qui appropinguaverant ?), sed quis Deus est natura vitæ auctor, proprium autem signum divinæ naturæ est esse celsius omni signo. Quiigitar aliquid corum quæ cognoscuntur, Deum esse arbitratur, tanquam ab eo qui vere est, male deflexus ad id quod comprehensione fictæ cogitationis esse existimatur, vitam non habet. Qui enim est auctor corum quæ sunt, is est vera vita ; hic autem cognosci nonpotest (a). Quia igitur cognitionem vincit natura effectrix vitæ, omne quod comprehenditur, non est vita; quod autem non est vita, non habet naturam, ut efficiatur effectrix vitæ. Sic expletur Moysi desiderium per id quod fecit, nt ma- f. peret cupiditas inexplebilis (b). Idem in explanatione illius beatitudinis, Beati mundo-corde, quoniam ipsi Deum videbunt " : Qui cor suum, inquit, ab omni affectione turbida emundavit, in propria pulchritudine imaginem divinæ naturæ perspicit. Mensura enim perspicientize Dei, quze a te capi potést, in te est. Igitur qui se ipse videt, in se quod desiderat, videt, alque ita mundus corde efficitur beatos, cum intuens in suam munditiem, in imagine sua videt exemplar. Divinus Diadochus (c), et silentii magister: Nemo, inquit, cum sensum mentis audit, speret videre oculis gloriam Dei, sentiri enim eam dicimus gustu quodam, qui expromi non potesi, divinæ consolationis, cum quis animam purgaverit, non autem siquidem nune per fidem, et non per speciem am-

west abyssum multam, cujus fundum mensura, A butamus, sicut Apostolus ait \*\*. Si cui igitur corum qui certant (d), vel lumen, vel figura quapiam, vel aliquid ad similitudinem ignis apparent, ne amplectanur hujusmodi visum, est enim fallacia inimici manifesta, quæ quidem res multos fefellit, qui propter ignorantiam a via veritatis male deflexerunt. Beatus Chrysostomus in oratione de incomprehenso : Quod in Deo est incomprehensum, non sic nos scimus, sicut illæ potestates, quæ tanto magis sciunt, quanto mundiores et sapientiores et perspicaciores quam humana natura sunt : accretio enim sapienthe accretionem reverentias creat (e); sicut id quod ex radiis solis non potest aspectus ferre, non sic cernit cæcus, sicut qui videt : ad eumdem modum quod est in Dea incompreheasum, non sic nos, ut illi, cognoscimus; quantum emim interest inter cacum et videntem, tantum interest inter nos et illos. Et rursus idem in eisdem : IHi igitur angeli aspecus tegunt, hi vero alioqui homines contendunt intendere oculos impudenter in gloriam inexplicabilem. Quis cos non defleat? quis non lugeat hanç vecordiam, et extremam dementiam? Et iteram idem, com explanat lund : Vidimus gloriam, eius, gloriam quasi Unigeniti a Patre \*\* : Non, inquit, vidiasemus, nisi per corpus nobis assuetum, et nobiscum altum nobis appargisset. Et adhuc, in homilla 15 in Joannem : Si Deum nemo vidit unquam \*; quid igitur, inquit, respondebimus grandiloqno Isaiæ, cum all : Vidi Deum sedentem super thronum excelsum, et in sublime elatum \*\* ?'et Joanni, qui ef testimonium præbet, cum ait : Hæc dizit, grando vidit yloriam ejus \*\*? Quid Ezechieli ? siquiden ipse etiam vidit eum sedentem super Cherubim . Quid Danieli ? cum ait : Antiquus dierum sedebat 44. Quid Moysi ? qui dixit : Ostende mihi gloriam tuam. ut manifeste videam te 40. Jacob autem hine nomen accepit cognominatus Israel, id est, mens videns Deum 10. Quid igitur ait Joannes : Deum nemo vidit unquam? Liquet omnia illa ad condescensionem pertinuisse; quia enim futurum erat ut Filius Dei in vera carne appareret, assuefaciebat cos a principio Deus in gloria Dei videnda, quantum ab eis videri poterat. Quid enim sit Deus non solum prophetæ, sed nec angeli, nec archangeli viderunt ; apparere el aliguid eorum quæ sub aspectum cadunt, D solus Filius et Spiritus sanctus eum vident. Quomodo enim ompis natura creata videre poterit (1)

<sup>54</sup> Psal. xxxv. cxxyviii. <sup>60</sup> Exod. xxxii, 20. <sup>61</sup> Matth. v, 8. <sup>61</sup> H Gor. v, 7. <sup>62</sup> Joan. i, 14. ibid. 18. <sup>66</sup> Isa. vi, 1. <sup>66</sup> Joan. xii, 41. <sup>67</sup> Ezech. x, 1. <sup>68</sup> Dan. vii, 13. <sup>69</sup> Exod. xxxiii, 18. 4 ibid. 18. <sup>34</sup> Gen. xxx11, 28.

### Scholia.

(f) Nulla natura creata videre Deum poterit, quid sit; nec enim beati sic Deum videbunt, nt quid sit, videant. De hujusmodt visione et cogni-

(a) Cognosci non potest, quid sit scilicet : de hae enim cognitione loquitur.

(b) Doctus coim responso Dei, desivit desiderare videre Deum in hac vita, et incensus est inexple-Lili desiderio videndi in altera.

(c) la libello De svirituali perfectione.

tione Dei loquuntur semper Patres, cum eam tollunt et negant.

(d) Certamen dicit, quo certamus cum lege carnis.

(e) Reverentiam enim-Deo adhibet qui scit eum non posse comprehendi ; et qui magis hoc scit, majorem reverentiam adhibet.

913



vis creatæ visionem claram penitus/capere non possumus, et hoc sæpenumero in angelis demonstratum est; multo magis substanțiæ non creatæ, idcirco Paulus ait : Quem nullus hominum vidit, sed neque videre potest "; et de Filo dicit, non esse aspectabilem non solum hominibus, sed et superis potestatibus 18 ; postquam epim paulo post dixit Paulus : Manifestatus est in carne, subjunxit, Visus est angelis 18 (1). Inaque tune visus est angelis, quando carnem induit. Sed quomodo nunc dicit : Ne contemnatis unum ex his pusillis; dico enim vohis quod angeli eorum semper pident faciem Patris mei qui in calis est 1. ? Quid igitur? Facienne habet Deus ? et in calis circumscriptus est ? quid ergo est quod dicitur ? Sicut cum dicit : Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbuni 18, aspectum mentis quem habere poterimus, et notionem de Deo dicit, sie et in angelis interpretandun est propter puram ipsormu et vigilautem naturam, nibil aliud quam Deum semper cogitare. Basilius, in oratione que inscripta est, Attende tibi : Credo, inquit, inaspectabilom esse Deum cum animam tuam cogitaris, quandoquidem et ipsa ab oculis corporeis percipi non potest; quia neque colore prædita est, neque est figurata, nec ulla nota et signo corporeo comprehenșe, sed potius ex actionibus solum cognoscitur. Quarene quæras, ut Deum per oculos cognoscas, sed potius menti fidem committe, et intellectilem de comprehensionem habe. Magnus C Athanasius, in Questionibus ad Antiochum, ait : Nop potest oculus qui interitum capit, contemplari substantiam ab interity liberam. Hine licet manifesto agnoscere, non apparere nobis angelos secupdum substantiam (2), [siquidem neg in figura una super terram se ostendunt, sed potius alii formam javenum induunt, alii in figura et specie militum apparent : et denique multæ quidem formæ, una vero est corum substantia inaspectabilis. Et

**gia** non creatum ? Nam si potestatis incorporez quam- A rursus idem : Induunt angeli figuras quascunque Dominus Deus jusseril, atque ils opparent iis qui digni sunt, et divina musteria illis aperiunt. Et magnus Dionysius : Quoniam neque mens nostra potest eveli ad illam materize expertem imitationem, et contemplationem coslestium bierarchiarum. nisi adminiculo corporeo sibi convenienti ntatur. Chrysestomus ad Theodorum lapsum : Animan enim, inquit, solam corpore nudam nemo unquam vidit. Et adhac idem : Atque essa quidem in corpore nosiro animam scimus : quamodo vero, nescimus; ob haue enim causam cognitionem bujus occlusit Deus, ut abunde nos refrenaret ac reprimeret, et sistere persuaderet, et non que supra nos sunt, inquirere et curtosos esse. Et sanctus Gregorius Nysseaus : Quod notique comprehenditur, non ex se, sed en operationibus cognoscitur ; anima igitur quæ ex se incoguita est, ex effectibus consentauée noscitur. Ex bis jam apertum fit, quod Deus nullam circumscriptionem apud creaturam habet, neque comprehensionem : quare omnibus est er æquo iuaspectabilis, et incomprehensus, polis verq

CAPUT IX.

pon solum ipse non est aspectabilis, sed vec an-

geli (3), nec animæ nostræ.

Quod nihil eorum quæ sunt, ab oppositis nomen accipit : Deus autem cum atioqui ab oppositis nominetur, tamen secundum exsistentiam suam omnim carel nomíne.

Magnus Dionysius, capite quinto De divinis nominibus : Quanobrem, inquit, omnia de ipso et simul dicuntur; nihilque est omnium, est omnis fgura, omnis formæ; sine forma, sine pulchritudine; principia et media, et fines rerum solute et abstracte in se ipso apticipata habens, et omnibus pure illuceas largiendo ut sint; secundum causani usan, et supra quam copulatam. Quo in loco sanctus

78 I Tim. vi, 16. 78 H Tim. 1, 17. 78 I Tim. 11, 16. 78 Matth. xviit, 10. ~ 18 Matth. v, 8.

Scholia.

(1) Essi ante incarnationam videbatur Deus ab apparuit per carnem, tunc i'lis ipsis angelis excellentius apparuit et visus est, ideirco Scriptura tune dicit Goon, id est, apparuit et visus est angelis, quando carnein induit, tunc enim perfectius et divinins rognoverunt illa quæ sunt Dei propria, bonitatem, justitiam, misericordiam, sapientiam, potentiam et alia.

(2) Non significat non apparere angelos per substantias corporeas, sed per figuras phantasticas cogitatione effictas, qui fuit quorumdam error, quem sanctus Thomas notavit, et Athanasius proprio opusculo confutavit, sed significat non apparere per propriam substantiam, sed per alienam alioqui veram, ut tres illi viri qui Abrahæ apparuerunt, angeli erant in specie vera corporum solidorum, non naturalium tamen, sed proprietatibus naturalibus humani corporis carentium, ut idem Athanasius in opusculo quod dixi, docuit.

(3) Non significat ex æquo non esse aspectabilen angelis, et apparebat eis, tamen quia cum in mundo D Deum in hac vita, ut angeli et animæ non sunt aspectabiles; Deus enim inaspectabilis est, non solum quia est incorporeus, sed quia infinitus; visio autem circumscriptio quædam est, quæ infinitore pugnat; angelus vero et anima sunt inaspectabiles, quia incorporei tantum, intelligentia tamen comprehendi possunt, quia et definiri; visio autem De in beato, ad quam accedit lumen divinum, non circumscribit Deum, quia per suum esse sine alio medio quo circumscribatur, unitur intellectui, et facit intellectum in actu, ut tradit sanctus Thomas.

Quid landem Deus sit. Quid sit Deus nullo modo ab ulla creatura comprehendi potest; quod autem sit ratione naturali comprehendi potest ex cream-ris, quæ comprehensio alognyn dicitur et est, id est, sensilis, fide vero excellentius et plenius comprehenditur quod sit, quæ comprehensio 1 beato Basillo vonth vocatur, id est intellectilis.



# DECAS VIII. - DE INFINITATE DEI IN CREATURIS.

prædicari ait, id est, omnia in ipso intelligi : xaryyopstobat enim, id est, prædicari, hor, inquit, secundum philosophos declarat, ipse autem nihil est corum quorum causa est; quia est supra esse, quare negationes quidem boc declarant, ut non habens formam, sive sine forma, sine pulchritudine, et similia, ilkid vero esse omnis figuræ et omnis speciei, declarat ipsum esse causam omnis speciei, et omgis figuræ, similiter reliqua ejusmodi intelligenda sunt. Idem sancius Maximus in eodem loco, contra illud esse omnis figuræ, opposuit esse sine forma, quia supra incorporeum, et supra vacationem materiæ: non formatus ad guidguam eorum quæ sunt, contra illud vero esse omnis speciei, opposait esse sine pulchritudine; sine pulchritudine dicit, quia ab ipso facta est pulchritudo; ipse vero est supra pulchritudinein ; auctoritates vero Sripturze sunt : Vidimus eum, et non habebat speciem (1), neque pulchritudinem v. Idem in centuria u De charitate, capite 29 : Sicut, inquit, malum privatio, boni, est, et ignorantia privatio cognitionis, sic quod non est privatio ejus quod est; non autem ejus quod proprie est (non enim habet contrarium), sed ejus quod est participatione ejus quod proprie est, ac' privationes quidem illorum priorum liberam voluntatem eorum qui facti snat, sequentur ; privatio vero hujus secundi in voluntate ejus qui fecit, est; qui semper propter bonitatem suam wult esse ea quas sunt, et ab ipso semper juvari. Et rursus Dionysius in eisdem-: Omnium igitur principium, et finis, qui est ante omvia, principium quidem ut causa ; finis vero ut cu-

\* [53. LIII, 2.

917

(1) Hoe de Christo secundum humanitatem a Prophela dictum est, quod magis adhuc declarat quod sequitur : Sed potius species ejus inhonorata, et deficiens plus quam in omnibus filiis hominum . sic enim est apud LXX. Deficientem dixit propter mutationem coloris naturalis in pallorem ex recessu caloris, ad intima sanguine se contrabente, et superficie refrigerata, ut Leontius Byzantius notavit scribens contra 'Aøgaptosoxittaç, qui carnem Christi corrupti-hilem fuisse negabant, ac proinde non fuisse in eo passiones naturales tradebant. Sed nibil prohibet, quin de Christo quoque secundum divinitatem intel-ligatur esse sine specie et pulchritudine, qui erat creator pulchritudinis, ac proinde non pulcher, quia su- D

(2) Oppositorum. Ab ifsius infinitate proficiscitur omnis infinitas, et terminatio tanquam a causa exsuperante, et superlata, et effectrice oppositorum, quia in se habet omnia unde omnia quæ de Deo prædicantur, possunt de codeiu negari, quia non conveniunt ei, ut inveniuntur in rebus creatis, et ut intelliguntur a nobis, et significantur; unde licet sit principium et huis, sicut dictum est, tamen neque babet principium, neque finem, n que medium, sicut in creaturis nitelligimus, et licet sit præsens omnibus, et ubique, susquam tamen est, nec in ullo est sicut creatura, ex S. Thom.

Maximus, secundum notionem causa omnia de Deo A jus causa; et finis omnium, atque infinitas omnis infinitatis et terminationis excellenter sicut oppositorum (2). Et idem, in secundo capite, de eisdem divinis nominibus : Copulatum quidem et commune in Trivitate uno omnium principio, et substantia supra substantiam, divinitas supra divinitatem ; bonitas supra bonitatem (a), idem supra omnia, eadem in tota proprietate (5) quæ supra omnia est : unitas (4) supra unitatem principialem; ineffabilis (5), multarum vocum; ignoratio (6) ex omni intellectilis (7); omnium positio (8), omnium ablatio. Et rursus idem, capite 7, de eisdem divinis nominibus: Quocirca Deus in omnibus cognoscitur, et separatim ab omnibus; et per cognitionem Deus cognoscitur, ac per ignorationem ; et est de eo cognitio, ratio, et scientia, et lactus, et sensus, et opinio, et cogitatio, et nomen, et alia omnia ; et neque intelligitur, neque dicitur, neque nominatur, nec est aliquid eorum quæ sunt, nec in aliquo eorum quæ sunt, cognoscitur ; et in omnibus omnia est, et nibil in ullo; et ex omnibus ab omnibus cognoscitur, et a nullo ex ulla re. Et iterum, in capite primo : Sic igitur, inquit, causæ omnium, et quæ supra omnia est, conveniet non nominari, et omnium rerum nominibus nominari. Ex his efficitur manifestum, quod nihil eorum quæ sunt, ipsum idem dicitur substantia, et supra substantiam : șimiliter în aliis, neque vita, et supra vitam ; nequa Intellectus, et non Intelligentia; neque ratio, et rationis vacatio, nec idipsum participatum, et non participatum ; neque nominatum, et carens nomine, et alia ex iis quæ primo sunt (9), ne singula enumerem : cognitio et ignoratio ; lumen, et tenebræ :

Scholia.

(5) In tota proprietate. Proprietatem Dei dicit, ut honitatem, et sapientiam, et similia supra bouita-

ten creatam, et sapientiam, etc. (4) Univas. Quia unum habet rationem principii, et non divisi, ac simplicis, significat Dionysius individuum ac simplex divinæ naturæ, supra omnem unitatem ac simplicitatem et esse principium supra principium,

(5) Ineffabilis. Quia non nominatur a substantia sua multarum vocum, quia a providentiis, et variis

benediciis varie nominatur, ut bonns, justus, etc. (6) Ignoratia. Quia quid est, a nullo intelligitur. (7) Ex omni intellectilis. Quia quod est, ex onnibus creaturis licet intelligere ex omul intellectulis, Græce est, παννόητον, pro quo interpres Dionysii, quem S. Thomas habuit, et secutus est, male legit πανανόητον.

(8) Positio. Omnium positio, et ablatio, quia ipse omnia in rerum natura facit, et aufert.

(9) Qua primo sunt. Id est, qua sunt principia aliorum, ut participationes simpliciter sunt principla participantium, ut vita absolute considerata est principium formale viventium ; sapientia sapientium, et similiter in allis ; et hæ participationes sunt effectus Dei, et ideo istæ participationes et qua sunt supra ipsas, non possunt convenire creatura, ut sapientia, et supra sapientiam, quæ negationem

(a) Idem supra omnia cadem creata. Vide proprietates ejusdem, et diversi cap. 9 De divin. nominibus.

sunt, et secundum naturam suam mutuo a se ipsis intereunt. Solus Deus qui non patitur contrarium, ownia contratia secundum unam supra substantiam copulationem recipit; et omnia de eo dicuntur, et nibil est corum, alia quidem est ipse secundum causam, alia vero non est secundum exsistentiam; infinitis enim mensuris, et quæ conferri non possunt, abest ab effectis, qui est omnium, et supra omnia auctor.

## CAPUT X:

### Quod nihil sorum que sunt, est non creatum et infectum : solus vero Deus est non creatus et infectus omnia autem post naturam divinam sunt facta, id est. creala.

Magnus Dionysius, capile 9 De divinis nominibas, edisserens quibus modis propriis conveniat Deo, ut dicatur idem ipse, ait : Idem ipsum supra substantiam æternum, et post multas proprietates de eodem subjungit: Tanquam non permistum, expers materiæ, simplicissimum, non indigens, von augescens, quod non potest minui, ingenitum, non tinquam nondum factum, aut imperfectum, aut ab hoc. aut hoc non factum, neque tanquam nullo modo exsistens : sed tanquam supra omne ingenitum, et absolute ingenitum, et semper exsistens, et per se perfectum. Quo in loco sit sanctus Maximus : Notandum est. quot modis accipitur significatio ingeniti, id est, non facti, aut quod nondum est generatum, sed generandum, ut Sara dixit : Nondum mihi natus est ", usque nuncaut quod est imperfectum, ut turris in Chalane; G aut ab hoc non factum, ui Paulus Apostolus non ab hominibus 18 ; aut non hoc factum, ut justus non unus ex duodecim ; aut quod penitus nullo modo est, ut quæcunque fingunt gentiles, Scyllam, Chimæram, et similia. Speciatim igitur et absolute ingenitum in Deo dicitur. Et adhuc idem paulo post : Sciebat, inquit, dogma quorumdam gentilium; qui aichant, omnia intellectilia, et immortalia, et vi intelligendi prædita, genita esse, et ingenita; genita quidem tanquam Deoveffectore per se exsistentia secundum emanationem splendoris editi ; ingenita vero, quatenus non tempore, sed aterne, id est, in zevo prodierant, siquidem supra diximus, ea quæ sub sensum cadunt, habere tempus ; ea vero quæ sub intelligentiam, habere ævum, unde et æterna dicuntur; at igitar ex emanatione splendentia, ingenita ea vocabant; rursus sciebat alios qui hunc mundum qui cernitur, genitum et ingenitum esse dicerent : genitam quidem, quatenus hoc universum vel ex uno in multa procedit ; id est, in generationes animantium, et stirpium, et aliorum secundum varias eorum species et , formas ; vel ex multis in unum, quando scilicet, ut

et ens (a), et creatum ; hæc enim omnia contraria A interitum capiat, in elementa redit, rursus vero ingenitum vocabant eumdem mundum, id est, perpetuum, quatenus, ut ipsi opinantur, motus ad generationem, et reditus ad corruptionem nunquam desinit. Ait igitur Dionysius, quomodocunque dicatur ingenitum, sive ut dixi, sive ut gentiles dicunt, ne sic in Deo accipias : alia enim dicuntur ingenita alτιατώς, id est, ut causam habentia ; Deus autem ut causam nou babens, et absolute; quam enim causam habere potest, qui omnibus, ut semel dicam, antecellit? Idem quoque observans beatus Anastasius in iia quæ contra Monophysitas edidit : Ingenitum, inquit, id est, non creatum, solus Deus est. Drinceps dubitans, quomodo Dionysio summo theologo in mentem venisset, ut Dearm diceret supra omne iagenitum, multa ingenita significavit, id est, non creata : Atqui, inquit, quomodo hoc fieri potest ? nemo namque ingenitus, nisi solus Deus. Post quæ rursus confutans opinionem Manichæorum, Dionysium Alexandrinum citat verbi hujus interpretem, cum ait : Solet externa philosophia vocare ingenitum omnem naturam inaspectabilem ; quibus sic vocatis, Deum dixit theologus Dionysius antecellere. http:// etiam Gregorius Nyssenus : Nihil, inquit, est non creatum præter divinam naturam. Et rursus : Sola divina natura creaturam superat, Et adhuc : Biparti a, inquit, contemplations rerum in creaturam, et non creaturam, naturæ non creatæ sanctam Trinitatem esse definimus : creatæ vero cætera omoia, quæ cunque post illam dicuntur, et sunt, et nominantor. Et Joannes Damascenus : Omne, inquit, quod est, autest creatum, aut non creatum ; si creatum, ah alio prorsus creatum est, sin autem non creatum, hoc sane sit, quod creaturas creavit. Et rursus iden: Differentis naturæ ait esse dyévntov, et yevetóv una v scriptum, quod quidem declarat creatum, et non creatum, est igitur natura divina ingenita, id est, non creata. Et S. Epiphanius : Ab omni causa plane exemptum est ingenitum ; quia unum est ingenitum, et venerandum. Et rursus : Intelligi non creatum, et creatorem soli Deo convenit; et lieri non potest, ut ad communionem hujusmodi rei plares adducantur; et adbuc idem, Umm, inquit, est qued facit, in una substantia Trinitatis perfectæ ; cætera omnia facta, et creata. Propterea enim ipsi non teneramur omne quod infra Dei substantiam est, quia soli Deo couvenit venerationem et culturam adhibere. Et iterum idem in ils quie scripsit contra haresim Secundianorum : Reducetur, inquit, universum ad unum, quo l est, quo superius uihil est; nec inferius, nec infimum, nisi quæ ab ipso creata suu, eritque hoc manifestum ils qui veritatem perdidice-

17 Gen. xviii, 13. 78 Galat. 1, 1.

## Scholia.

sapientize creatae continet; sed soli Deo, qui est sapientia creata secundum causam (b); et supraspientiam est secundum exsistentiam.

(a) Ens vocat quod est suum esse, qui est solus Deus creator omnium. (b) Id est, est sapientia creata, ut auctor ejus : sicut est omnia, ut effector omnium.



# DECAS VIII. - DE INFINITATE DEI IN CREATURIS.

runt, quod unus Deus est Pater, et Filius, et Spiritus A aut aliam quamlibet potestatem ; at si quia Deum disanctus ; si autem unns Deus est, ex quo omnia, nec estin eo sinistrum, nec aliud imminutum, neque quiddiam gradus inferioris, præterquam quæ ab ipso creata sunt : quæ autem sunt post Patrem et Filium et Spiritum sanctum, cuncta sunt pulchre creata, et large ab ipso sunt post bene profocta et constituta. Rursus 1dem contra hæresim Marcosiorum : Nos enim, inquit, credimus penitus, sicut veritas ostendit, et probabilis ratio suggerit, ac cum regula pietatis consonat, et cum lege et prophetis, et cum ipsis ab origine patriarchis ordine consecutis, et cum ipsa Salvatoris doctrina, et apostolorum qui nos aperte docent confiteri unun Patrem universorum dominatum tenentem. et Dominum Jesum Christum, et ejus sanctum Spirium, unam senetam Trinitatem non creatam, omubus ex nihilo post Patrem et Filium et Spiritum sanctum factis. Quare in iis quæ clare confessi sant, et crediderunt omnes sancti jam dicti, et propheta, et evangelista, atque apostoli, non poterit unquam ulla fallax cogitatio contraradium veritatis resistere ac repugnare. Et saactus ac divinus Germanus in expositione fidei ait : Sed veneratio nostra et cultus solam non creatam, et in infinitum pointem supra quam principialem ; et supra quam bonam, vitæ principem, et supra substantiam sanctam Trinitatem, una m divinitatem et potestatem cordo pon dubitante et ore couflietur ; huic enim soli cultum tribuere oportet. Et sanctus Cyrillus : Sive quis, inquit, angelos, sive aliquid superiorum or- C dinum, et omn ia intermedia prætergressus ad ipsos Scraphinos cat, et supremas glorias aggrediatur, naturam non transcendet, vel enim aliquid superne, hoc est, ex Patre luminum, et idcirco Deus : vel iufra aliquid intelligitur, et inferne, hoc est creatura, et ex creatura ; interjectum vero nihil funditus est. Et iterum idem : Quod enim est opinione illorum neque pure Deus, neque aperte creatura, quem locum apud ipsos recipiet in iis quae sunt? Ego neque in sola cogitatione recipere dicerem, quamvis eligere solum possem. Et Justinus philosophus et martyr : Etcnim si quid principib extra Deum- erat, ounino necessarium est confiteri hoc aut Deum,

"Isa. XLIV, 6. "Psal. CXLVIII, 9.

est Deus ". Sin vero non dicat Deum,' dicet scilicet angetos, vel potestates, at sic etiam improbabit divinas Scripturas, quæ dicunt a Deo factas esse has : Laudate eum, omnes angeli ejus; laudate eum omnes potestates ejus 40. Ex his apertum fit, quod inter naturam Dei in tribus personis, et ab eo creata nihil aliud quidquam penitus reperitur ; omnia autem post divinam naturam et substantiam sunt generata et creata, ideirco nihil corum quæ sunt, est non creatum et infectumenisi solus Deus hæc supra substantiam Trinitas. Manifesta etiam est tibì hujus decadis expositio materiaria. Primum quidem ponit, nihil eorum quæ sunt, esse sine causa, sed solum Deum ; hic igitur qui causam non habet, causa omnium est, qui ex nihilo creaturam producit ; ideirco nihil eorum quæ sunt, est coæternum auctori, quin potlus vel ex principio temporis, vel non exprincipio temporis, sed ex principio zevi est; ab his enim operibus quæ sunt ex principio temporis, requiescit et Sabbatum agit Deus ; ab operibus vero quæ ex principio ævi sunt, non requieacit, et Sabbatum agit; et quod Deus individue ex se ipso egrodiens, una potestate omnia producit, in nullo quoplam propter bac divisus, neque quia producendo omnia, omnia fit, idcireoj aliquid eorum quæ ab ipso fiunt aut aguntur, est non creatum : neque possunt aliqua duo, aut multitudo post duo, aut aliud quid secundum superius et inferius progrediens esse infinitum, et sine principio : sed unum solum, hoe

cat, abrogarit divinas voces, quæ clare' clamant :

Ego Deus primus, et ego post hæc, et præter me non

est Deus, incomprehensus est, et inaspectabilis, et a contrariis solus ipse nominatur ; sed secundum essentiam suam prorsus caret nomine, quia solus est non creatus et ingenitus ; omnis autem post vaturam divinam sunt creata, quia inter ipsum Deum, et creaturas neque quidquam est, neque cogitatur tanquam essentia quæpiam. Diligenter igitur materia hujus decadis a theologis exposita, cum alioqui ipsius Dei infinitatem cognoscere non possimus (1).

### Scholia.

Patribus de ingenito notata sunt, adjungi potest quod sanctus Carysostomus scripsit, disserens de ingenito contra hæretiens in homilia in illud : In princitio erat Verbum (Joan. 1, 4), et : Spiritus scrutatne profunda Dei (I Cor. 11, 10) : No existimes, inquit, hæretice, magnum quid te tribuere Patri, cum dicis esse ingenitum ; quia multa alia quae nou sunt generata, dicuntur ingenita ; dicitur Adam ingenitus, quia non fuit genitus, sed formatus ; dicitur etiam homo ingenitus, non generatus, neque formatus, ut cum Dominus dixit de Juda : Bonum erat ei

(1) Ad ea quæin hoc extremo capite ex variis D si natus non fuisset homo ille (Matth. xxvi, 24). Et quomodo illi melius erat, si natus non fuisset? ei enim qui nou est, nihil couducit, neque nocet. Et Salomon beatum prædicat enm qui non est genitus, sic enim ait : Beatns qui mortuus est, magis quam vivens, et supra duos qui non est genitus. (Éccle. 1v, 2) : Et si non estgenitus, quomodo est beatus? Vide nomina natura ingenita. Dixit hominem neque genitum, neque formatum beatum ; quamobrem appel-latio ingeniti non interpretatur naturam divinam, nec, ut tu ais, substantiam significat ; nec honorem affert Patri. Hactenus Chrysostomus.

991



# DECAS NONA. - DE INFINITATE IN DEO.

## CAPUT I.

Quod in Deo, qui est supra substantiam, non est quidquam aliud non creatum præter Patrem, Filium, et Spiritum sancium unius ot solius naturæ non creatæ, nec aliud quidquam ante sæcula præter has tres personas divinas.

Magnus Dionysius, capite primo Mysticæ theologiæ : Trinitas supra substantiam, et supra divinum, et supra bonum, pietatis Christianorum erga Devm præses et custos, dirige nos ad mysticorum sermonum Dei supraquam ignourm (1), et supraquam lucons (2), atque summum fastigium ; ubi simplicia, et absoluta (3), et immutabilia theologiæ mysteria operiuntur in caligine supraguam lucente silentii arcanæ doctrinæ. Tu, quæ in obscuritate teuebricosissima supraquam clarissime supraquam splendes, et in illis splendoribus supraquam pulchris, et la- B ctum, et aspectum (a) ex toto fugientibus mentes (4). oculis captas supraquam imples. Mihi igitur hæc opicatur, tu vero, chare Timothee, in vehementi mysticarum contemplationum exercitatione et sensus, et usus mentis relinque, et omnia quæ sub sensum et intelligentiam cadunt, et universa quæ sunt, et non sunt (5) : et ad copulationem, quantum consequi potes, cum eo qui supra omnem substantiam et cognitionem est, ignote (6) contende : et extra te positus pure, et ab omnibus solutus et liber ad radium divinum divinæ obscuritatis, omnibus ablatis, et ab omnibus expeditus adduceris. Vide autem, ut nemo hæc audiat ex ils qui non sunt instructi ; hos dico, qui rebus terrenis adhærescunt, c sanctum ; et cum rursus dicimus : Pater unnipo-

(1) Supraquam ignotum. Quia quid sit Deus, qui est sancia Trinitas, non solum est ignotum, ut nos Intelligere po-sumus in creaturis aliquid esse ignotum, sed est supraquam ignotum.

(2) Supraquam lucens. Quia cognitio est quædam lux mentis, significat Dionysius, non esse proprium Dei sic cognosci quod sit, et bonus sit, et reliqua ejusmodi Dei propria, sicut nos intelligious, et coguoscimus in creaturis, esse, et tales esse, sed est cognitio ejus propria supra omnem cognitionem creatam a se enim solum, ut decet id est, perfecle, cognose tur esse.

(3) Simplicia et absoluta. Illa dicit, quæ nude secuti sunt, sine integumentis symbolicis, et sine parabolis, ac sine verbis, que explication : indigent, intelligentur et videntur. Des aperiente mysteria ; nia intellectilia et sensilia ; bæc enim propter con-quæ sic ostensa et revelata, non possent postea D tinuam mutationem dicebantur a philosophis non sermone expromi, sicut Paulus de hujusmodi visione et revelatione mysteriorum simplici et absoluta, id est, nuda et aperta remotis symbolis, et verbis explicatione indigentibus, in raptu illo suo scripsit : Quæ non licet, inquit, homini loqui (II Cor. x11, 4); ad hoe enim videtur Dionysius retulisse quod hic dixit. In caligine supraquam lucente silentii arcanæ doctrinæ, caliginem vocavit, quæ Paulus άρρητα, id est, arcana; hæc enim ob-curissima, et quæ explicari non possunt (sicut neque videri

(a) Tactum, et aspectum intellectiles dicit; est chim cognitio quadam tactio et visio intellectus.

A et nihil supra ea quæ sunt, et supra substantiam esse cogitant, quin potius arbitrantur sua cogni. tione nosse cum qui posuft tenebras latibulum suum. Si autem supra hos sunt divinorum myste. riorum cognitiones, quid dici poterit de aliis non initiatis, qui summam causam omnium ex extremis (b) in natura rerum designant, nihilque cam antecellere aiunt impiis imaginibus, quas ipsi lingunt? Et.magnus Athanasius : Sola enim sancta Trinita divinitatis non creata apparuit. Et beatus Basilius: Illic stetit heata, et non creata Trinitas, Pater, et Filius, et Spiritus sanctus. Et Gregorius Nyssenus: Nihil aliud ante sæcula præter Patrem, et Filium. et Spiritum sanctum. Et divinus Damascenus : Solas non creatus, qui in Patre, et Filio, et Spiritu sancto colitur. Ex quibus fit manifestum, quod in Deo. qui est supra substantiam, nec aliud quidquam est non orestum præter Trinitatem, 'nec aliud quidquag aute ævum præter Patrem, et Filium, et Spirium sancium, Trinitatem supra naturam, et in gna simplicia, et absoluta, atque immutabilia mysteria theologiæ deteguntur, et ipsi occulti sermones silentii ineffabilis; quare si quæ est natura non creata, ca est Pater et Filins et Spiritus sanctus. Et rur-us : Si quid est Pater, et Filius, et Spiritas sanctus, sola non creats natura est, et cum dicimus : O natura non creata, auctor omnium, vel præter divinam naturam nibil est non creatum, implicate dieimus Patrem, et Filium, et Spirium

Scholia.

potest caligo, noque que caligine obtecta sunt) vidit Paulus, et cognovit in luce clarissime revelationis sine milis symbolis. Illud autem observandum est, ne quis interpretem temere reprehendat, quod vertimus : Aperiuntur in caligine), male legi in exem-plaribus Græcis in Italia et in Gallia hacteous editis, Eyxalunteral, id est. teguntur; melius reperi in exemplari manuscripto, quod Cyparissiota ha-buit, ἐχχαλύπτεται, id est, detegnntur.

(4) Mentes angelicas oculis captas dicit pre in-Anita excellentia divini splendoris; suut aliomi multis oculis præditæ propter multam cognitionen propriæ facultatis. Sieut enim Dens dicitur invisibilis, sie dieuntur angelieæ mentes oculis captæ.

(5) Universa quæ sunt, et non sunt. Id est, om-nia intellectilia et sensibia; bæc enim propter conesse.

(6) Ignote. Significat non esse curiose inquirenduin, quomodo flat ista cognitio mysticæ theologiz per copulationent cum Deo, relicta omni alia cogni-tione rerum ; id quod Paulus apostolus significavit, cum dixit de illa sua cum Deo copulatione, in qui mysteria illa arcana vidit : Sive in corpore, sive extra corpus, nescio, Deus scit (ibid.). Nescio, inquit, id est, non curiose inquiro, tatis mihi est vidisse et audisse arcana illa, etc.

(b) Extrema in rebus vocat materiam inanimatam.





tens, Fili, et Spiritus sancte, explicate unam et non A eta Trinitate unam divinitatem, et unum regnum, creatam naturam incovamus; nibil commoventes et unum dominatum, anathema. Confessio sanctæ in fide, quæ tenet unitatem esse in Trinitate, et et acumenicæ sextæ synodi : Nos neque tres dens Trinitatem in unitate, et acimus, neque totos multos dens, vel naturas, vel

### CAPUT IJ.

Onod in Deo, qui est supra substantiam, non est alia divinitas ejus, nisi Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, una et sola non creata natura; nec alia potestas, sive virtus, et operatio in ipso, nisi ha tres divina persona.

Dominus in Evangelio ait : Amodo videbitis Filium hominis sedentem a dextris virtutis Dei, et venientem in nubibus coeli 41. Et rursus : Si autom in virtute Dei ejicio dæmonia \*\*. Et aihne : Vos autem sedete in civitate Jerusalem, donec induamini virtutem ex allo 53. Et divinus Apostolus : Christus Dei sapientin, B et Dei virtus 44. Gregorins Nyssenns : 'It duvapic, id est, virtus, sive potestas, com ad Deum refertur, singulariter effertur; cum vero ad creaturas, numero multitudinis. Gregorius Theologus : Unum tria, et tria unum, in quibus est divinitas; vel potius dicam, quae sunt divinitas. Et rursus idem : Dei vero cum dico, dico Patris, et Filli, et Spiritus sancti; neque divinitate ultra hæc fosa, ne populum deorum introducamus, nee divinitate intra hæc terminata, ne de angustia divinitatis damnemur. Et iterum : Unius divinitatis, o boni, Trinitatem honorate. Et rursus : Satis est, catenus cognoscere paitatem in Trinitate, et Trinitatem in unitate mirabilem in unrum copulationem et distinctionem habentem. Et adhuc idem : Nobis autem unus Deus. quia et una divinitas. Et magnus Athanasius : Ter sanctus propter tres personas, semel Dominus proter unam divinitatem, satis hæc sunt fidelibus : hucusque cagnitio in hominibus procedit, hucusque Cherubini alis se velant; qui autem amplius bis scrutari vult, audit dicentem : Ne sis nimium sapiens, ne obstmpefias \*\*. Et magans Basilius : Baptisma nostrum est, secondum fraditionem Domini, in nomine Patris, et Filii, et Spiritus saucti 40, nulla creatura, neque servo ad ordinem Patris- et Filii adjuncto, utpote divinitate in tribus completa; quod extra harc est, id omne censervum est, quamvis magnitudine dignitatum alia aliis præstent, et antecellant. Et rursus idem : Catena quædam est D sancte et veneranda Trisitas, naam et eamdem divinitatem in una et perpetua gloria ubique circum. ferens. Adhuc idem : Dicta sunt hæc, et bene erit, ut est ils qui sine curiositate credunt in Deum Verbim et Spiritum, unam substantiam et divinitatem: quæ et sola est voneranda; et unllo modo subrepat multitudo. Et disputatione contra Phædonem phihsophum, quæ est in prima synodo : Fides, inquit, catholica unam solam divinitatem novit, et hanc colit, Patris, Filli, et Spiritus saucti, præter hanc non reputabitur altera. Editio sanctæ et œcume- . nicæ tertiæ synodi : Si quis non confitetur in san-

et unum dominatum, anathems. Confessio sanctæ et acumenicæ sextæ synodi : Nos neque tres dens scinus, neque totos multos deos, vel naturas, vel substantias, vel divinitates novimus, ant cognoscimus; aut qui cognoscerent, novimus : imo eum qui habet, vel sentit, vel cognoscit, anathematismis subjicimus. Gregorius Nyssenus in libro inscripto, Quæ sit Christiani professio : Qui enim, inquit, eos condemnat qui dicunt unam divinitatem, necessario vel multas dicenti, vel nullam, assentitur; non enim quidquam alius præter hiec dieta cogitari potest, quin imo neque doctring Scripturæ multas dicit, quæ alicubi meminit singulariter divinitatis, ut cum ait : In irso habitat omnis plenitudo divinitatis corporaliter \*\*. Si igitur extendere numerum divinitatum in multitudinem, eorum tantum est qui ex errore multos deos ponendi ægrotant, negare autom in universum divinitatem, eorum fuerit qui Deum tollunt, quæ ratio est accusandi nos qui unam divinitatem confitemur? Et S. Sophronius Hierosolymitanus : Sicut, inquit, didicimus, unum Deum esse, sic unam divinitatem confitendam esse accepimus. Et Gregorius Theologus, in oratione de constituendis episcopis : Si consequi possem, ut hic perfectam universorum scientiam haberem, quid mibi reliquum esset ? quid sperarem ? Regnum colorum plane, dicturus es. Arbitror autem nibil aliud esse hoc, quam adipisci qu'od purissimum et perfectissimam est, perfectius autem ex omnibus qua sunt, cognitio Dei est, sed hanc quidem partim teneamus, partini vero pergamus, ut comprehendamus, quandiu super terram sumus; partim in futurum reservenins, ut illine hunc fructum laboris habeamus, splendorem scilicet totius sanctæ Trinitatis, quicunque est, et qualis, ac quantus, si fas est dicere. Adhuc idem in eadem oratione : Satis habee audire, quod Filius, et quod ex Paure, et quod hic quidem est Pater, hic vero Filius, et nihil præter hoc curiose inquiro; ne mihi eveniat quad vocibus, quæ nimium elatæ, prorsus decidunt; aut aspectui intento in radium solis; quo enim plus, et acutius videre quis cupit, co magis sensus ejus laditur. Ex his patefit, quod in Deo, qui supra substantiam est, non est alia divinitas ejus, nisi Pater, Filius, ct Spiritus sanctus, imo ipsa tria sunt divinitas; et nec ultra ista, hæc; nec his tribus aliquid deficit, quippe cum divinitas in his tribus completa sit, quod autem extra hæc est, neque Pater est, neque Filius, neque Spiritus sanctus, sed conservum nobiscum est universum. Tota enim natura non creata in his tribus cernitur, et completa est, et sicut una est non creata natura Trinitalis, sic etiam una est ipsius divinitas, et potestas, et operatio, et sicut non est alia divina natura præter Trinitatem supraquam divinam, sie non est alia præter ipsam divinitas, vel potestas, sive virtus, et operatio : sed

<sup>41</sup> Matth. xxvi, 64. <sup>69</sup> Matth. xii, 28. <sup>69</sup> Luc. xxiv, 49. <sup>83</sup> | Cor. 1, 24. <sup>65</sup> Eccle. vii, 17. <sup>86</sup> Matth. 4xviii, 19. <sup>87</sup> Coloss. 11, 9.

JOANNIS CYPARISSIOT &

potestas, et operatio ; quare quod potestas et operatio, hoc natura supra substantiam : et quia natura, et substantia, èt potestas, et operatio idem . ideirco unus nobis Deus ipsa unitas trium personarum. Simul tamen et hoc patefit, omnem theologiam in tribus divinis personia conclusam esse : qui autem plura his curiose indagare vult, ab ca quæ vere veritas est, excidit.

#### CAPUT HI.

Quod in Deo qui est supra substantiam, non est alia unitas, et alia Trinitas : nec est iu superna Trinitate quidquam inæquale, et majus, ac minus : nec aliud quid in ea privans, secundum se substantiæ expers, et non per se exsistens. B

Magnus Athanasius, in expositione fidei in prima synodo ait : Principlo hæc est fides orthodoxa, ut unum Deum in Trinitate, et Trinitatem in unitate veneremur; neque confundentes personas, neque substantiam separantes. Et paulo post : Increatus Pater, increatus Filius, increatus Spiritus sanctus; et non tres increati, sed unus increatus : omnipotens Pater, omnipotens Filius, omnipotens Spiritus sanctus; et non tres omnipotentes. Æternus Pater. æternus Filius, æternus Spiritus sanctus; et bon tres æterni. Et non multo post : Et in hac Trinitate nullus primus, et nullus ultimus; nomo magnus, et nemo parvus, sed ha tres persona aterna sunt, et sequales in omnibus. Unitatem igitur in C Trinitate, et Trinitatem in unitate omnis Christianus colat. Et sanctus Maximus, in explanatione subtili precationis, Pater noster : Non, inquit, sliam unitatem, et aliam Trinitatem esse didicimus (non enim unitas, quæ simplex et una natura est, dissimilitudine naturæ a Trinitate differt), nec aliam juxta aliam (non enim remissione potestatis discreta est ab unitate Trinitas, vel a Trinitate unitas), neque sicut aliquid commune et generale, quod cogitatione solum spectari potest, a partibus suis variatur, sic a Trinitate variata est unitas, quæ est substantia proprie per se exsistens, et potestas vere per se valens ; nec tanquam alia ex alia (non enini Trinitas ex unitate exsistit, nec unitas ex Trinitate D secundum productionem, vel antegressionem), sed eamdem vere unitatem, et Trinitatem dici dicimus: unitatem quidem ratione substantiæ, Trinitatem vero modo exsistendi; totam unitatem eamdem ipsam non divisam personis; et totam Trinitatem eamdem ipsam non confusam unitate : ne divisio multitudinem deorum introducat, neque confusio Dei negationem. Gregorius Theologus in tertia ora. tione de pace : Non unum pietatis terminum existimemus, venerari Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum, unam in tribus personis divinitatem, et potestatem, nihil supra, nec infra colentes; illud chim fieri non potest, hoc autem impium est. Et adhuc idem : Ubi enim est unumquodque incom-

\*\* Joan. x, 30.

quad est natura, hoe Trinitas; quad divinitas, hoe A prehensum, et majus, quam ul cogitari queat, quomodo hic quod excellat, vel intelligitor, vel tradeturi; quomodo vero quod infinitum est, metiri possumus : ut quod est eorum quæ terminantur, eveniat divinitati, quam gradibus superioribus et inferioribus metiamur? Et rursus idem : Non est Trinitas adnumeratio inæqualium, alioqui quid prohibet quin sit hæc decas, et hecatontas, et myrias ? Et rursus : Unam divinitatem, et potestatem, quæ in tribus reperitur, et tria complectitur discrete, neque differens substantiis, sive naturis, nec aucta exsuperantiis, et remissionibus, undique ægualis, undique eadem. Et iterum idem in prim oratione de pace : Unitas, inquit, quæ in Trinitate

colitur, et Trinitas quæ in unitatem redigitur, ejusdem throni, ejusdem gloriæ, non creata, inaspeciabilis, non cadens sub tactum, incomprehensa, que sola cognoscit quem apud se ordinem habeat, qua omnem creaturam extra sinit partim primo, partim secundo velo diremptam : primo quidem creaturan colestem et angelicam a divinitate diremptam, secundo vero nostram a creatura angelica. Sancias Gregorius Nyssenus, libro primo Contra Eunomium: Quod autem, inquit, non congruit cum dogmate ab ipsis fabricato, oplnari simplicem esse substantiam, quæ supra omnia est, quamvis id verbo gratis largiantur, magifestum fit etiam parum advertenti. Quis enim ignorat quod secondum propriam rationom simplicitas in sancta Trinitate plus et miaus nou recipit ? Et adhuc Gregorius Theologus in oratione de baptisniate : Volo Patrem majorem dicere; ex quo provenit, at qui sunt æquales, æquales sint, " et exsistant: hoc onim ab omnibus concessum est; et metuo ne principium faciam principium minorum ; et contumelia afficiam præferendo; non enim ei, ex quo, gloria est submissio eorum qui ex ipso. Et rursus Gregorius Nyssenus, in libro De Abraham: In utroque igitur verum dicit Scriptura, que æquale confitetur, et majus non negat. Cum enim Scriptura ad humanitatem respicit, majns confitetur quod non videtuf, quam id quod per carnem videtur; quando vero mentem deducit ad divinitatem, vacat hæc comparatio majoris et minoris, et vice horum unitas prædicatur : Ego et Pater unum sumus \*\*; quæ enim variata sunt secundum inæqualitatem, unum esse non possunt. Et magnus Athanisius, in libro De incarnatione Christi : Ubi, inqui, dignitas est ejusdem honoris, ejusdem quoque bonoris est veneratio; in dignitate sequali non est pagna, inæquale suscitat pugnam ; æqualitas hozorat pacem. Et idem rursus : Contra Apollinarium : Si natura non est Pater major Filio, neque magnitudine (magnitudinis enim expers est), neque tempore, quia sine tempore est, neque qualitate, quia qualitate caret : nulla igitur alia re majorem se Patren dicit, nisi quatenus Filius, et Patrem suum honorans. Et magnus Basilius, libro quarto suarum Con-

Digitized by Google

# DECAS IX. - DE INFINITATE IN DEO.

fututionum : Majus; inquit, vel magnitudine, vel A ficante persona, et aliud substantia, sicut granum crassitudine, vel tempore, vel dignitate, aut tanquam causa, majus est; at magnitudine non est major Pater Filio; expers enim est magnitudinis, neque crassitudine, quia incorporeus; sed neque tenpore, Filius enim est temporis auctor; neque dignitate, nec emm factus est, Filius, qui aliquando non esset; nec ut auctor, quoniam æque crit et ipso, et nobis major, si ipsius et nostri auctor est. Et iterum Gregorius Theologus, libro secundo De theologia ait : Sed si Deus est incorporeus, nec hoc demonstrat substantiam, sicut nec ingenitum, et principio carens, et immutabile, et immortale, et quæcunque de Deo, vel circa Deum dicontur (a). Ex quibus efficitur manifestum, quod in Deo, qui B est supra substantiam, non est alia unitas supra divinam, et alia Trinitas supra substantiam, sed eandeur vere auitatem et Trinitatem credimus : nec est in Trinitate supraguam divina quidquam inæquale, et partim ejus majus, partim vero minus, sed potius una æqualitas tribus pura, et immutabilis; nec aliquid corum trium ulla ex parte plus colimus, et aliquid minns; nec est in eo quidquam privans, et secundum se expera substantize, et non per se exsistens : imperfecta enim introductio privantis contumeliosa est in id quod perfectissime ersistit; etenim non esse substantiam, et per se non ex-istere, defectionem perfectissimæ substantiæ, et per se exsistentis demonstrat.

#### CAPUT IV.

Quod in Trinitale, quæ supra substantiam est, neque personale distinguitur a substantia, neque tres divina persona substantia distingunniur, nec alia quapiam oppositione aistinguuniur, nisi hac sola secundum relationem.

Magnus Athanasius, in dialogo orthodoxi et Anomii, ait : Alind est substantia, et alind persona, alind et aliud (1), compositio igitur. Aliud et aliud dixi, non ut rem aliam et aliam, sed ut aliud signi-

(1) Aliud dicitur significare in divinis substantia, et aliud persona, quia licet unam et eamdem rem substantia et persona significent, aliter tamen eam significat substantia, et aliter persona ; et recte dicitur hum est alius ot alius modus significandi : sicut semen et fructus unam rem significant, granum scilicet frumenti (b) : alind tamen et aliud dicuntur significare, nou tanquam aliam et aliam rem, sed quia aliter significat illam unam rem semen, et aliter fructus: semen enim ita significat gramm frumenti, ut intelligamus contineri in eo seminaliter alud simile. Semen enim est, in quo est virtus seminalis ad producendum aliud simile : fructus autem non sie significat granum frumenti, sed esse fructum alterius, sive productum ab alio ; sic etiam substantia et persona una res sunt, et unam rem significant : sed aliter cam signifi at persona, scilicet singulariter, substantia vero communiter : quam enim rationem habet commune ad proprium, ait Basilius, hanc habet substantia ad personam.

frumenti dicitur et est semen, et fructus : non ut res alia, et alia; sed aliud quid significat semen. aliud fructus. Et magnus Basilius, in epistola ad Terentium comitem : Si autem, inquit, oportet nos paucis dicere quod videtur, illud dicemus, quod quam rationem habet commune ad proprium, hanc habet substantia ad personam. Unusquisque enim nostrum communi ratione substantiæ participat esse ; et proprietatibus quæ circa se súnt, est ille, aut ille, ad eumdem modum illic, ratio quidem substantiæ communis est, ut bonitas, aut divinitas, aut si quid aliud intelligatur : persona vero in proprietate qua Pater est, aut qua Filius, cernitur. Sanctus Johnnes Damascenus, cap. 53, cujus inscriptio est: Quod omnis natura divina in una es personis ejus unita est cum tota humana natura, et non pars cum parte : Communia, inquit, et universa prædicantur de suis subjectis (2) particularibus : commune igitur est substantia, ut species ; particulare autem hypostasis ; particulare, autem, non quia partem naturæ habet, partem non habet, sed particulare numero, ut indivídunm; numero enim, et non natura hypostases dicuntur differre; prædicatur autem substantia de hypostasi, quia in singulis quæ sunt hypostases ejusdem speciei, perfecta substantia est; quocirca neque hypostases differunt inter se substantia, sed secundum accidentia,

quæ sunt proprietates designantes hypostasim, et non naturam : siquidem hypostasim definiunt substantiam com accidente, quamobrem-hypostasis habet commune cum proprio; substantia autem secundum se non exsistit, sed in hypostasibus spectatur. Idem de sancta Trinitate: Oportet, inquit, scire, quod aliud est considerari re, et aliud ratione et cogitatione. In Omaibus igitur creaturis distinctio hypostaseon re consideratur, re enim Petrus a Paulo discretus consideratur, communitas vero, et copulatio, et unum, et ratione, et cogitatione spe-

## Scholia.

C

Hic igitur modus diversus significandi unam alio-" qui el camdem rem, vocatur ob Athanasio aliud et aliud; non quia alia et alia res sit, sed quia una et eadem res alio et alio modo significatur ; possunt Græce dado xæi dado, id est, aliud et aliud, ubi so- D enim esse unius rei plura nomina, ut unum nomen plurium rerum.

(2) Communia et unfversa prædicantur de suis subjectis. Commune igitur est substantia, nt spe-cies. Non hoc dicit Damascenus de substantia in divints personis, quod secundum rem communis sit, sicut in creaturis species quæ dividitur per proprietates characteristicas, quas vocant individuales, ita ut, sicut paulo post hic dicit idem Damascenus, Petrus a Paulo re distinguatur, quia non est Pe-trus in Paulo ; Petrus enim et Paulus unum sunt non re, sed ratione, et intelligentia. Contra vero in divinis personis non secundum rem, sed secundum modum significandi invenitur aliqua similitudo communis et particularis cum creaturis. Observavit hoc in Damasceno S. Thomas.

(a) De iis loquitur quæ similiter de Deo dicuntur, ut ingenitum, incorporeum, et similia.

(b) Basilius epistola prima ad Gledonium.

9:0

JOANNIS CYPARISSIOT TE

ctatur, intelligentia enim percipimus Petrum et verga aliam, non minus quam erga se ipsam, id est, Paulum ejusdem naturæ esse, et naturam unam habere communem, unusquisque enim eorum est animal rationis particeps, mortale; et unusquisque caro est animata animà ratione priedita, et intelligente. Hæc igitur communis natura ratione consideratur, nec enim personæ aliæ in aliis inter se sunt, sed poljus unaquæque, sigillatim et in parte, id est, per se separata est, plurima habens quae ipsam ab altera distinguant, siquidem et loco distant, et tempore differunt, et voluntate dividuntur, et viribus, et forma, id est, figura, et habitu, et mistione, ac dignitate, et studio, omnibusque proprietatibus designantibus, plus vero cæteris omnibus co quod non sunt aliæ in alifs mutuo, sed potius separatæ sunt, unde et duo et tres homines B dicuntur, et multi; hoc autem in omni natura licet considerare. Contra veto in sancta, et supra substantiam, ac ultra omnia, et incomprehensa Trinitate, illic enim contemplamur commune, et unum re propter coælernum, et quia id ipsum sunt substantia, operatione, voluntate, et voluntatis conspiratione, potestate, virtute et bonitate. Non dixi simile, sed id ipsum, et propter unum impetum motus; una eniro substantia, una bonitas; una virtus, una voluntas, una actio, una et cadem potestas, non tres sibilinter se similes, sed una et cadem trium personarum motio, unum enim unaquæque carum habet

• Joan. xvi, 15.

(1) Præter ingenitum, et nativitatem, et proces- C tione, differentiam cause et ex causa proficiscentis sionem. Non hoc dicit Damascenus, quasi innascibilitas, quæ dicitur ayevvyola, constituat et distinguat personam Patris; hoc enun fleri non potest, cum ingenitum nihil ponat, sed neganter accipiatur, nec ingenitum accipit pro eo quod est increatum (sic enim secondum substantiam dicitur, et ad substantiam pertinet), sed sic accipit Damascenus hic ingenitum, ut significet id quod non est genitum, ut ad relationem pertincat, quatenus relatio geniti, quæ convenit Filio, negatur Patri; ut sic l'ater ingenitus distinguatur a Filio non secondum substantiam, sed secondum relationem. Observavit hoc et explicavit in Damasceno idem S. Thom. 1 p. q. 33, art. 4, ad. 3 Item nativitas, quæ est actus notionalis, ad relationem pertinet, quatenus significatur, sicut ait idem S. Thom., ut via ad personam Filii proprietate personali, id est filiatione constitutam.

(2) Sed cogitatione distinctum. Scilicet a persona, D Ne quis aliter accipiat quod hic dicit Damaseenus, hoc insum dicit S. Thom. 1 p. q. 39, art. 1 : Relatio enim, inquit, ad essentiam comparata non differt re, sed ratione tanium, quatenus scilicet essentia quantum ad modum significandi, ut ait idem S. Thom., significatur ut forma trium personarum, et persona, ut particulare; comparata autem ad oppositam relationem, habet virtute oppositionis realem distinctionem, et sic, inquit, remanet una essentia, A tres personæ. Itaque distinctio rationis sufficit ut multiplicari possini personæ, quæ sunt alioqui una essentia, et non multiplicetur essentia. Sic etian Damascenus in hoc loco distinctionem cogitationis, sive rationis posuit inter essentiam divinamet personas, relicta distinctione reali in t.r relationes personales, quas nominaverat.

(3) Confitentes eanidem naturum sine ulla varia-

in omnibus anum sunt Pater, et Filius, et Spiritas sanctus, præter ingenitum (1), et nativitatem, et processionem ; unum, inquam, habet, sed cogitatione distinctum (2). Magnus Basilius in sermone de fide : Filium dixi et Patrem, serva mibi has proprietates; permanens igitur Filius in eo quod est Filius, ounia est, quècunque Pater est, sicut ipse Dominus dixit : Omnia que habet Pater, mea sunt ". Et Gregorius Nyssenus : Confitentes , inquit (3), eamdem naturam sine ulla variatione, differentiam causie, et ex causa proficiscentis non negamus, in quo solo alterum ab altero discerni comprehendimus. Et divinus Anastasius, in libro De veritate rectorum dogmatum : Reciprocantur, in juit, hujusmodi appellationes, Deus, Dominus, et Spirites propter incorporeum et sanctum, quis ugicuique personæ conveniunt hujusmodi nominationes, reservato Patri hoc solo, scilicet Patrem esse, quia solus est Pater languam causa : et reservato losi Filio hoc tantum, scilicet Filium esse, quia solus genitus est ; reservato item Paracleto, esse scilicet Spiritum sanctum. Divinus Dionysius, cap. secundo De divinis nominibus, ait : Copulata in unum in tota divinitate, ut in theologicis informationibus prolixe ex Scripturis sanctis demonstravimus, sunt supraquam bonus, supraquam Deus, supraquam substantia, supraquam vivens, supraquam sapicus,

## Schol'a.

non negamus. Causam dicit, quæ univoce dicitur ; non cuim in divinis perfectius est esse causm, quam esse ex causa, sicut in creaturis, in quibus homonymum est, id est æquivocum; habere cansam, quod convenit effectui; et esse causam, quod convenit efficienti tanquam perfectiori. In divinis causa est Pater Filii, sed non causa effectria, que a sanctis Patribus dicitur yevercoupyos, sod causa solum que dicitur altros, aut apph, aut altros ap yixos, Dictum est de his decad. 7, cap: 6. Dupliciter itaque dicitur apud Græcos altro, id est, qui est causa : altior revessioupror, idest, causa effectriz, et altios apxixos, id est, causa quæ principium est; sicut accipinut doctores Græci nomen causa in divinis, quod S. Thom. recte intellexit, et in Græcis Patribus probavit; sic enim scripsit in opasculo Contra errores Gracorum, cap. 1 : Neque tames intelligendum est, quod sancti, qui nomine cause et causati utuntur in divinis personis, intendant diversitatem naturæ inducere, aut Filium esse creaturam, sed per hoc volunt ostendere solam originem personarum. Hactenus S. Thom. Quo ergo ait Gregorius Nyssenus, ex sola differentia causæ et causati in divinis exsistere distinctionem personarum, significal, quia Pater est principium Filii, per generationem scilicet, et Pater ac Filus principium Spiritus sancti per spirationem, idcirco Patrem, et Filium, et Spiritum sauctum suis proprietatibus personalibus inter se realiter distingui. Et quod Anastasius Antiochenus ait, hoc solum reservari Patri, scilicet Patrem esse, quia solus Pater sit tanquam causa; perinde est at si direret, quia solus Pater sit tanquan principium Filii. Apud Latinos vero usitatum est pro vocabulo causa uli nomine principii. Rationes usus hujus verbi idem 5. Thom. attolit; legat qui desiderat.



et auzeunque sant solutionis secundum exsupe- A sona et substantia non sunt idem ratione et cogitarantiam (1), cum quibus numerantur omnia quæ ad rationem causse portinent, bonum pulchrum exsistens, vivificum, sapiens, et quæcunque sunt ex dopis ejus, que bonitatem ejus decent, a quibus omning boborum causa nominatur, discreta vero sunt Patris nomen (2), et res, et Filii et Spiritus sancii, nulla in his facta reciprocatione, aut prorsus comminitate introducta ; est præterea discreta ac distlacts, perfecta sient in nobis (3), et immutabilis less essentia, et quæcunque sunt mysteria substan-

tione ; sunt tamen re et substantia, similiter tres divinæ personæ inter se non discernuntur re et substantia, sed ratione tantum et cogitatione (5) ; essentia enim carum una est, sed non est earum inter se reciprocatio; ideirco non potest cadere in eas alia oppositio, nisi corum quæ sunt ad aliquid : alize enim oppositiones non assumuntur sine materia; oppositiones vero in iis quæ sunt ad aliquid, guodam modo consistunt supra materiam, quia in hac oppositione non dirimitur copulatio, quia esse corum est quodam modo se habere ad aliquid.

## Scholia.

perantiem. Sunt hujusmodi nomina supra honum, supra pulchrum, quæ tollunt in Deo bonitatem ereatam, et pulchritudinem creatam, et tribnunt exsuperantem, et superlatam bonitatem, scilicet increatam, quæ vincit umnem cognitionem et intelligentiam.

tialia bumanitatis ejus (4). Ex his manifestum fit,

grod in Trinitate, que est supra substantiam, per-

(3) Discreta sunt nomen Patris supra substan-tiam et res. Nomen Patris supra substantiam dicil, quia in divinis non significat nobis nomen Patris, aut Filii, q.10d in creaturis intelligimus, personas scilicet re et substantia separatas. Rem vero Patris vocat non ipsam substantiam, que una et cadem in tribus, sed rem Patris, et rem Filii, et rem Spiritus sancti vocat proprietates, quæ in divinis personis ordinem originis sive principii inter eas designant, unde notionales proprietates, sive actus dicuntur; quia sunt proprie notiones, sive designationes personarum ; ut proprium Patris est renerare Filium; propria est nativitas Filii ex C Patre; et propria Spiritus sancti proressio ex uno principio, Patre et Filio, hare dicuntur Graece xphpara yvupioriza, id est, res sive actus notionales; res enum quatenus pertinet ad relationem. numero plurium prædicatur in divinis; S. Thom. 1 p. q. 59, art. 3, ad 3 : In his igitur non est reciprocatio, teque communitas, nec in ipsis nominibus Patris, et Filii, et Spiritus sancti, nec in corum r-bus, id est, in corum actibus, sive usibus, unde manant; nec enim nomen Patris convenit Filio; neque Filii nonceu convenit Patri; quia neque generare Fili 181, neque generari Patris, similiter in Spiritu santo qui ab utroque procedit. Est præterea ob-servatione dignum quod hie ait Donysius, discreta csse in divinis nomen Patris, et  $\chi \rho \bar{\eta} \mu a$ , id est, icm; et nomen Fili, et rem; item nomen Spiritus sancti, et rem; cum enim prius posuit nomen Patris, et nomen Fili, et nomen Spiritus sancti, et postea secundo loco posuit xpijua, id est, rem D sua divinitate. Patris, quæ est generare, et rem Filii, quæ est (5) Similiter generari, et rem Spiritus sancti, quæ est procedere, guantur re, et s lane docuit id quoit S. Thom. etiam tradit, prius ei principalius secundum modum intelligendi distingui hypostases divinas per relationes, quam per origines, sive actus notionales, quos Dionysius significavit nomine χρήματος. Interpres vetus Dionysii, quem sanctus l'homas habuit, vertit xpr µa usum; S. Thom. usum mutavit in actum et originem, disinguntur, inquam, prius, et principalius per relationes, quam per notionales origines; qua relationes constituunt personas, cum sint ipsie relationes personas subsistentes : actus vero notiouales, licet sint ideus re cum relationibus, tamen secundum modum significandi et intelligendi non constituunt personas, cum sint origines earun', sive origo significetur active, ut generatio quæ

(1) Quæcunque sunt ublationis secundum exsu-B tanquam actus notionalis attribuitur Patri, et spiratio quæ attribuitur Patri et Filio ; Bive passive. ut nativitas actus notionalis qui attribuitur Filio, et processio Spiritni sancto; origines enim secundum rationem intelligendi extra ea sunt; quorum sunt origines : cum"sit origo, sicut ait S. Thom., via quæ-dam a re, aut ad rem, ut generatio significatur ut via quardam ad genitum procedens a generante. Itaque res Patris est generare (xpñµa enim, ut dixi, rem significat), res filil est genitum esse; res Spi-ritus sancti procedere. Sic Gregorius in oratione prima de Filio : Ex non babente, inquit, causam, id est, ex Patre accedit res nativitatis, de Filie loquitur, πράγμα γεννήσεως νοcavit, quod Diony-sius χρήμα. Significat etiam πράγμα actum a verbo πράττω, unde recie theologi Latini actum vocant, quod Græci rom, idem enim verbum πράγμα atrumque significat. Hoc notavi, quia non parum refert vocabula propria alicujus scientiæ callere.

(3) Perfecta sicut in nobis, et immutabilis Jesu essentia. Perfectam dicit contra Apollinarium, quia habuit corpus præditum a ima rationali et intelligeute, sicut nos habemus; immutabilem contra allos hæreticos, qui dixerunt naturam humanam ab ipso principio unionis victam esse a divina, et factam incorruptibilem, quod erat negare veritatem bumanze naturze, negando proprietatem ejus; hic fuit Julianus Halicarnasseus.

(4) Mysteria substantialia humanitatis ejus. Sulstantialia dicit, quia sitire, esurire, defatigari, vulnerari, et reliqua cjusmodi vere passus est Christus, et non phantastice secundum hæreticos, quamvis hæ passiones naturam divinam non attigerunt, cum esset alioqui in eadem hypostasi, a qua non differebat nisi ratione tantum et cogitatione; hujusmodi etiam sunt ambulare super undas, ingredi per januam clausam ad discipulos; hæc enim miracula per carnem operatus est Christus

(5) Similiter tres divinæ personæinter se non distinguntur re, et substantia, sed ratione tantum, et cogifalione. Quatenus scilicet tres divinæ personæ idem re et substantia sunt, sie enim non distingunntar inter se uisi ratione lantum, et cogitatione; idem affirmat S. Thom. 1, p. q. 39, art. 1, ad. 1, com dicit : Relationes ipsæ non distingunntur ad invicem secundum quod sunt idem realiter cum essentia, relationes autem idem sunt re cum personis. Quatenus vero relationes, quæ in divinas sunt per se subsistentes, oppositionem habeut ad invicem, distinctæ realiter sunt, et personas realiter distinguunt, et una persona non est alia; hoc enim est quod ait hic auctor cum doctrina S. Thomæ consentiens, sed earum scilicet personarum non est inter se reciprocatio, quatenus scilicet in eas cad. oppositio relationum.

### CAPUT V.

Quod in Trinitate ingenitum neque substantia est. neque proprietas personæ Dei Patris; nec in ipsa est aliud principium fons totius divinitatis, nist solus Pater : nec ulla alia naturalis, et propria substantia potestas, sive virtus, et divinitas, alque energia, sive operatio ex infinita ac divina substantia prodiens, nisi solus Filius, et - Spiritus sancius.

Magnus Basilius, in secundo Contra Eunomium : Interrogemus, inquit, Eunomium, quanta mensura ingenitum a genito discretum est, numquid parva quadam et tanta, ut possint aliquando in idipsum inter se cohærere? an hoc funditus fieri non potest. et multo minus, quam eumdem simul vivere, et mortuum esse, et eundem simul in eadem parte sanum esse, et ægrotare, et vigilare simul, et dormire? Talia enim sunt, quæcumque summa oppositione sibi inter se opposita sunt, ut alterum cum adsit, necesse sit alterum abesse, quæ natura sunt omnino repugnautia, et incohærentia. Et in quarto libro contra eumdem : Ingenitum, inquit, vel substanuia est, vel accidens; nihil enim aliud restat præter hæc; qui igitur in utroque absurdum demonstravit in iis quæ deinceps sequentur, rursus in secundo dixit, prorsus reticeri in Trinitate ingenitum propter Arianorum imperitiam. Cum his consonant quæ Gregorius Nyssenus dixit. Gregorius Theologus, libro primo De Filio : Quomodo substantiam Dei dicis non positionem ejus quod est, sed ablationem ejus quod non est? Verbum enim c declarat non esse ei generationem ; non autem quod secundum naturam est, demonstrat, neque quod est, non habens generationem. Quæ igitur substantia Dei? Amentiæ tuæ est hoc dicere, qui curiose etiam inquiris generationem, noble vero magnum est, si quando tandem et in posterum discamus dissoluta caligine et crassitudine, sicut promisit qui mentiri non potest. Hoc igitur intelligatur .et speretur ab ils qui ad hoc erunt purgati : nos vero hoc Parum dicere audeamus, quod si magna gloria est Patri ex nullo prodire, non minor est Filio proficisci ex tali Patre; gloriam enim ejus qui causam non habet, participaverit, quia ex non habente causam inest ei ipsa res nativitatis tanta, et tam veneranda iis qui non babent mentem magnopere Domnium, collocata est in alia, sed quod illa que humi repentem, et terrenis rebus immersam. Sed si, inquit, idem substantia est Filins cum Patre, ingenitus vero est Pater, erit igitur hoe et Filius. Recte, si ingenitum esset substantia Dei ; sin autem differentia est circa substantiam, quid hoc dicis tanguam aliquid valeat? An tu etiam es Pater Patris, ne quid desit quod Pater habeat, quandoqui-

(1)Si quidem Patrem ut causam accipis (Filii seilicet), non est sine principio (Filius scilicet), principium quippe Filii Pater est ut causa. Notatum est paulo supra a S. Thoms, nomine causæ solam origi-

(a) Substantiam dicit, id est naturam.

A dem idem es cum illo secundum substantiam (a)? An polius liquet, quod maneute proprietate immota. quæremus substantiam Dei, quæ tandem est, si tamen quæremus, quod vero non sint idem ingenitum et Deus, sic disces. Si idem esset, opertehat, ut quia Dens aliquorum Deus est, ingenitum elian aliquorum esset ingenitum; aut quia nullius est ingenitum, neque Deum esse aliquorum Deum: anæ enim omnino sunt eadem, codem etiam wade efferantur; atqui non est aliquorum ingenium (quorum enim est?), Deus vero aliquorum Deus est, est caim omnium, quomodo igitur erit idea Deus, et ingenitum? Et rursus, Quia, inquit, ingenitum, et genitum contraria sunt inter se, ut babitus, et privationes, necesse est ut substantiæ iutroducantur inter se contrarize, quod quidem non conceditor ; aut quia rursus. priores sunt habitus, quam privationes, et habitus tollunt ipsæ privationes, non solum antiquiorem esse substantia Patris substantiam Filii, sed etiam a substantia Patris tolli necesse est, quantum ex lis que a te posita sunt, concludere liset. Et iterum idem in oratione de constitutione episcoporum : Sine primcipio, inquit, erat Pater, non enim aliande habebat ut esset, nec a se ipso, Filius vero (siquidem Patrem (1) ut causam accipis) non est sine principio; principium quippe Filii Pater est ut causa; sin autem principium intelligas ex tempore, sine principio est; non enim incipit sub tempore Dominus temporum. Et adhue in eodem libro: Observetur autem, ut mea sententia est, unus Deus, ad unam causam Filio et Spiritu sancto relatis, non compositis, vel aggintinatis, et secondum unum et eumdem, nt ita dicam, motum et voluntatem, et unam et eamdem substantiam. Et rursus in eodem : Pravorum, inquit, et indignorum esset principium Pater, si non esset causa ut divinitas esset in Filio et Spiritu sancto. Magnus Dionysins, in secundo De divinis nominibus : Est autem, inquit, distinctio in divinis, quæ sont supra substantiani, non illa solum quam dixi, quod secundum ipsam copulationem personarum in unum. sine mistione et confusione unaquæque et personis quæ suut èvapxixal, id est, unum et principium sunt fecunditatis Dei, non commeant retro vicissim, solus autein fons divinitatis Pater est, ita ut Pater non sit Filius, neque Filius Pater, servatis pie in hymnis et laudibus divinis lis quæ cuique personz divinæ proprie conveniunt. Magnus Athanasius,

#### Scholia.

nem personarum sanctos Patres significare voluisse: itaque cum ait Gregorius Nazian. : Principium quipie Filii Pater est ut causa, perinde est ut dicerci: Principium Filii est Pater ut origo.

libro primo contra Arianos : Si non est Filius,

inquit, quomodo igitur Deum dicitis creatorem? Se



# DECAS IX. - DE INFINITATE IN DEO.

enim per Verbum, et in Sapientia omnia facta A exsistens, apponit creaturæ perfectionem per ipsius sunt, et sine noc nibil fieri potest, uon habet Pater opinione vestra, in quo et per quem omnia facil. Si bæc divina substantia non est fecunda, sed sterilis opinione ipsorum, sicut lumen non illuminans, et fons siccus, quomodo non pudet ves dicere habere eum vim creandi? Et adhuc idem : Participantes, inquit, Filium, Patrem participamus, quia proprium Patris est Verbum, undo si esset ipse Pater ex participatione, et non ex <sub>ipso</sub> divinit**as se**cundum substantiam, numquam deos faceret. Divinus Cyrillus, in Thesauris, cap. 33 : Einsdem igitur naturæ cum Patre Filins ex ingenito non factus, uipote habens camdem potestatem et virtuiem ; imo potius ipse est vivens, et substantialis operatio, et virtus, et sapientia Patris. Et B rersus adhuc idem : Qui est igitur omnis operatio el virtus Patris, per quam omnia operatur, quo. modo esset naturas factas ? Et. iterunn, in capitibus De Spiritu sancto : Non est, inquit, Spiritus sanctus creatus, aut factus, sed ex substantia, quæ major est quam ut cogitari possit, et divina, mpote virtus ipsius, et naturalis energia. Et rursus is eisdem : Non euim audobo dicere, quæ non operatus est Christus per me in obedientiam gentium sermone et opere in potestate signorum et prodigiorum in virtute Spiritus sancti. Signa et prodigia operatur Christus per Paulum in virtute Spiritus sancti ; est igitur Spiritus sanctus energia (1) quædam naturalis, et vivens, et ut ita dicam, G qualitas (2) divinitatis Filii Dei. Et iterum in eisdem : Sanctus enim nominatur Spiritus sanctus ; si igitur est natura sauctus, non habet foris, unde talis sit; quinimo cum sit ipse divinæ substantiæ coorgia, sive actus naturalis et vivens, ac per se

"I Cor. xn, 3.

9,7

(1) Quia in Deo energia propria non distinguitur, a natura, sicut in creatura distinguitur, idcirco cum Cyrillus dicit :--- Spiritus sanctus est energia quædam naturalis, et vivens, et ut ita dicam, qualitas divinitatis Filii Dei,-hoc dicit : Spiritus sanctus qui est natura sive substantia, procedit ex Filio, qui est substantia, sive essentia, Ad hunc modum S. Thomas interpretator, et docet interpretandas esse hujusmodi locutiones, in opusculo Contra errores Griecorum, c. 4 : Essentia est de essentia, quia Flius, qui est essentia, est de Patre, qui est cadem casentia divina.

(2) Quia qualitas formam significat, quæ tanquam D accidens in alto exsistit, quod ab ea quale nominatur, idcirco vocabulum correxit Cyrillus, cum dixit, Ut its dicam : ut admoneret Spiritum sanctum non qualitatem, sed veram et perfectam substantiam esse. Cur autom qualitatem symbolice vocaverit, intelligi potest ex co quod paulo post ait : Sicut qui mel, inquit, degustarunt, ex qualitate ejus cognoverunt mel esse dulce; sic, inquit, qui particeps Spiritus sancti est, novit Dominum Jesum, sicut scriplum est: Nemo potest dicere, Dominus Jesus, nisi in Spiritu sancto. Ut igitur ex dulcedine qualitate substantiali mellis cognoscitur mel, sic qui cognovit

sanctificationem, et participationem. Et adhuc : Cum igitur quod Deus promisit se facturum, cum potestate impleat Spiritus, et pastores excitet secundum promissionem in prophetis factam, sequitur non esse alionum a divina substautia, et per se exsistens ex ipsa substantia prodiens, et in ipsa maneus, omnia quæ Dei sunt, operatur. Et adhuc t Oportebat cos doceri de Spiritus saucti mysterio, et intelligere esso Spiritum sanctum velut fructum (3) quemdam divince substantire, qui in ipsa exsistit, et ex lpsa inseparabiliter et impartibiliter procedit, et secundum camdem naturam in unum copulatus est. Et adhuc in eisdem : Si a Deo Patre procedit Spiritus sauctus, estque veluti fructus quidam, vel qualitas substantiæ ipsius, Pater vero neque lactus, neque creatus, quomodo esset factas Spiritus, qui ab ipso procedit? Et iterum : Nemo potest dicere, Dominus Jesus Christus, nisi in Spiritu sancto \*\* (a). Liquet igitur, quod qui Spiritum sanetum participat, novit Dominum Jesum ; qui autem non participat, ignorat. Quomodo igitur qui particeps Spiritus sancti est, novit quod Dominus Jesus? Sicut qui mel degustarunt, ex qualitate ejus cognoverunt mel esse dulce, sic qui particeps Spiritus sancti est. Igitar Spiritus sanctus qui est ex substantia Filii, qualitas, ut ita loquar, exsistit Dei universorum Domini, Si autem hoc verum est, est igitur Deus, et non aliquid factum, aut creatum, ut hæreticis videtur. Et adhuc : Non ignur Spiritus sauctus ex participatione, nec ex compositione sanctus est, sed est substantia et natura sanctificans, et divinitatis Dei Patris, ut ita dicam, qualitas; ut dulcedo mellis (4), vel odor ex flore. Et magnus Athanasius, in epistola ad Serapionem :

Scholia.

virtutem Spiritus sancti viventem, et per se exsistentem, quæ est ipsa divina substantia, novit et Filium et Patrem, quia sunt unum. Quod autem Spiritum sanctum dicit esse naturalem energiam, sive virtutem, non dicitur naturalis a natura creata, sed a natura increata ; est enim Spiritus sanctus re natura ipsa divina. Rurses, cum dicit esse energiam, sive virtutem viventem, et per so exsistentem, veluti qualitatem, ut ita dicam, divinitatis Filii Dei; ita dicit, quia ut ait idem Cyrillus, lib. xiv Thesauri, ex divina essentia Filii (qui scilicet spirat Spiruum sanctum) tanquam virtus ejus naturaliter emanat'.

(3) Velut fructum quemdam divince substantice, qui in ipsa exsistit, et ex ipsa inseparabiliter et impartibiliter procedit. Dicit Spiritum sanctum procedero ex substantia divina, quia Pater et Filius, a quibus procedit, sunt divina substantia, sive essentia divina. Etsi enim personis divinis attribuitur spirare, nore tamen Græcorum Patrum substantia sive essentia divina pro persona dici solet, quia sunt idem re. Hoe etiam notavit S. Thomas in codem Cyrillo, in opusculo Contra errores Græcorum, cap. 4 et 17.

(4) Ut dulcedo mellis, vel odor ex flore. His sym bolis atitur Cyrillus ad demonstrandum ex substan-tia Patris, id est, ex Patre substantialiter procedere

(c) Dicerc, Dominus Jesus, est nosse Dominum Jesum; nemo enim dicit aut sppellat quem non novit. 30 PATBOL. GR. CLII,

Digitized by Google

Sic, inquit, et Spiritus sanctus qui a Filio datur et A omnia; omnia enim Verbo, et Sapientia facta sumi mittitur, et est ipse unum, et non multa, nec ex muttis unum, sed ipse, solum Spiritus. Cum enim unus sit Filius, qui est Verbum vivens, oportet esse unam vitam perfectam, et huplentem, sanctificantem, et illuminantem, quæ est energia ipsius et donnm, quod quidem ex Patre dicitur procedere. Et adhuc : Quomodo non ultra omnem impietatem quidam procedunt, qui Spiritum sanctum inter cresturas ponunt : et non potius confitentur ex divina natura exsistere quod ex ipsa secundum substantiam procedit, et tanquam Denm in nobis habitare ? Gregorius Nyssenus in Catechetico : Esse, inquit, Verbum Dei, et Dei Spiritum, virtutes, secundum substantiam per se exsistentes effectrices corum quæ facta sunt, et continentes en quæ sunt, B ex d'vinis Scripturis demonstratur. Verbo enim Domini cæli firmati sunt, et Spiritu oris ejus omnis virtus corum ". Ex his patet, primum quidem, ingenitum in Trinitate, quæ supra substantiam est, neque substantiam esse, neque proprietatem hypostaticam Dei Patris; hypostatica enim hypostasim, sive personam exhibent, personam autem definiunt commune cum quadam proprietate : vel, substantiam cum accidente. Si autem ingenitum neque substantia est, nec accidens, nullam personam exbibet, sive ostendit, et idcirco neque proprietas hypostatica est : notio tamen est Patris non habentis causain, quod ipse solus est Pater causam non talens. Secundum est tanquam ex hoc probatum, C scilicet non esse in ipsa Trinitate alium quemdam fontem divinitatis, nisi ipsum solum, qui est Pater totius divinitatis, causam non habens; nec aliam quamdam naturalem et substantialem energiam ex divina substantia incomprehensa prodeuntem, nisi Filium supra substantiam, et Spiritum sanctum naturales et substantiales energias, sive actus Dei causam non habentis, tanquam qualitates et fructus substantize ipsins. Atque ad hunc modum vere constituta et declarata nobis est divina, et supra naturam beatitudo trium personarum nulla re'indigens, et per se plenissima.

### CAPUT VL.

### Quod in Trinitate, non est alia operatio, et manus, per quam omnia Deus operatur, nisi Filins, et D minis; Filium enim appellant divinze Scripturz Spiritus sanctus; nes alia sapientia et virtus, et gloria, et imago Dei, nisi Filius et Spiritus.

Magnus Athanasius, libro quinto Contra Arianos: Sicut, inquit, Deus Pater creaturas Verbo creat, sic secundum naturam propriæ substantiæ habet germen Verbum, quod fabricatur et creat, et gubernat

" Psal. xxxii, 6. " Tit. 11, 6. " Exod. viii, 19. " Joan. 1, 3. " Luc. xi, 20. " Psal. xcviii, 1. " Is. XXVI, 51.

#### Scholia.

Spiritum sanctum, sicut dulcedo ex melle, et odor ex flore, et vapor ex aqua. Quo exemplo idem Cyrittus cap. 7 ulitur; sic enim ait : Relimuitur igitur ut necessario confitendum sit, esse ex substantia rjas, cum omnem Filli Dei virtutem et operationem, habeat, ut si vapor ex aqua ascendat, et per ea quæ

et ordinatione ejus manent universa. Et in epist. ad Serapionem : Paulus, inquit, scribit Tito: Per regrnerationem et renovatione-n Spiritus sancti, quem effudit in nos abunde per Jesum Christum ". Si autem Pater per Verbum in Spiritu sancto creat omnia el renoval; que similitudo, aut affinitas creantl cum creaturis ? Consequens enim est ut bujusmodi blasphemia in Filium etiam mauet, utqui dicunt Spiritum sanctum esse creatoram, dicant similiter, Verbum, per quod omnia creantur, creamram esse. Et rursus idem in disputatione contra Arium : Fac velis recolligere conquisitionem de Filio, quæ nos comitata est, et reperies æternam Spiritus sancti virtatem ejusdem substantize cum Paire dictam esse ex digito ejus. Sane quidem cum virtutem Spiritus sancti inexpugnabilem magi in Ægypo contemplati clamabant, aientes : Digitus Bei est hoc"; nihii aliud confitebantur vocabulo digit, quam virtutem, sive potestatem Spiritus sancti homousion, id est ejusdem substantia, quam habet cum beo Patre; cui vocabulo digiti non potest coutradici, neque repugnari. El sanctus Cyrillus, lib. xv Thesaurorum : Si omnia, inquit, in sapientia, et main Dei facta sunt, Scripturæ vero divinæ de Deo Verbo clamant : Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil \*\*, non potest esse opus sapientiz Dei Filius; sed potius ipse est sapientia, et manus, qua cuncta Deus, operatur. Et adhuc idem lib. xiv, corumdem Thesaurorum : Quia, inquit, simplex est Deus, nihil aliud præter ipsum est fortitudo, quæ in ipso est; sed potius ipse scilicet est Filius, qui unam cum Patre substantiam, et eamdem naturam habet; ut qui sit unum cum co qui geuuit, si et lleus ex Deo, et lamen ex lumine splenduit, Filius, et non Pater intellectus. Igitur omnis energia et virtus Patris, per quam omnia operatur, quomolo esset natura creata? Idem, in capitibus de Spirita sancto, ait in quodam loco Christus disputans cum Judzie: Si autem digito Dei ejicio dæmonia, igitur pervenit in vos regnum Dei \*\*, hoc loco digitum demonstrat esse Spiritum sauctum, qui modo quodam ex divina substantia naturaliter productus est, et naturaliter ex ea pendet, sicut digitus ex manuhe-Lrachium et dexteram Dei, sicut scriptum est :Sulvavit eum dextera ejus, et brachium sanetum eju"; et illud : Domine, excelsum brachium tuum, et non cognoverunt, cognoscentes autem confundaptur ". Sicut igitur brachium naturaliter in totum corps aptatum est, oninia operans quæcunque mentiti-

910



operatur, eos apud quos est, refrigeret, et naturam aijnæ unde emittitur, significet. Hacteaus Cyrillus.

Sie itaque vocavit hie Spiritum sanctum, qualitatem divinitatis symbolice, adhibita correctione ver-

bi, ut si vocasset vaporeni substantiæ divina, simili

excupio et symbolo utens.

# DECAS IX. - DE INFINITATE IN DEO.

brachio utitur : sic Verbum Dei ex ipso, et in ipso naturaliter aplatum, ut ita dicam, et insitum consideramus : in Filio autem consideramus Spiritum naturaliter et substantialiter a Patre procedentem, ter quem omnia ungens sanctificat. Non igitur Spiritus sanctus a divina substantia alienus et disjunclus videtur, quin potius ex ipsa, et in ipsa naturaliter. Sicut fgitur digitus corporis in manu, ejusdem naturæ manus est; sic rursus et manus in corpore, non est alterius naturæ, quam corporis. Hæc igitur cum sic sint, sequitur Denm esse Spiritum : et non aliter esse. Adhuc idem in eisdem : Ait in quodam loco Deus: Cælum et terram ego impleo \*\*, dicit Dominas; implet scilicet ubique præsens per Spiritum, quod quidem cum sciret qui Psalmos cecinit, aiebat: Quo ibo a spiritu tuo? Si ascendero in cœlum, tu illic es : si descendero in infernum, ades . Si igitur per Spiritum implet omnia Dens, adest autem ubique : Deus igitur est Spiritus, omnia implens ut Deus. Et in eisdem : Non ergo est factus Spiritus, in quo Dons, et per quem omuia operstur; et propter hoc honoratur. Magnus Athanasius, lib. 11 Contra Arianos : Apostolus, inquit, gentiles ad reverentiam erga Denni excitans aichat : Invisibilia enim ipsius a creatura mundi per ea quæ facta sunt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque virtus cjus et divinitas 1 ; quæ autem sit Dei virtus, idem Paulus docet, cum ait : Christus Dei virtus, et Dei sapientia \*. Et auhue in codem libro : Audiant et C de Supientia : Quia non est ut homo Deus", ne humana cogitent. Et in hoc libro, de ipso : Bienim cuns homines facti sint apti ad percipiendam sapientiam, Deus nullius alioqui particeps, ipse suz Sapientiz Pater est, cvjus qui sunt participes, sapientes appellari consueverunt. Præterea contra eosdem Arianos : Si ergo, inquit, in divinis Scripturis non reperitur alia sapientia præter hunc Filium, nec ex Patribus quidquam tale audivimus, estautem certum, et scriptum, increate sapientiam simul exsistere cum Patre, et per se mundi opificem esse \*; ipse fuerit Filius. Et adhue idem in eodem: Sane, inquit, his duobus dictis inter se contrariis. juste quis dicat, vincere proprietatem Unigeniti, D quia non sit alind Verbum, vel alia Sapientia, nisi hie solus. Et rursus in codem : Decebat enim, unius Dei unam esse imaginem, et unum hujus Verbum, et unam ipsins sapientiam ; quare miror, quomodo camsit unus Deus, multas isti imagines et sapientias secundum suas cogitationes excogitant. Sanctus Cyrillas in Thesauris : Si factus est, inquit, Filius, vocatur autem et est Dei virtus, et Dei sa-58 Jerem, xxiu, 21. \* Prov. vin, 22, 23. 19. 1, 3. 1º Isa. xxxv, 1, 2. 11 Isa. xL, 5; Luc. 11, 5, 6.

911

(1) Pater gloriæ, Pater divinitatis. Pater divinitatis dicitur, id est, Filii ; divinitatem enim, id est essentiam divinam accepit pro persona Filil

deantur; solet vero ungere digito apud cum qui A pientia, erat igitur tempus, in quo erat Dens sine sapientia, et sine virtute, cum non esset Filius, crea tura enim plane ex nihilo fli; at sapiens erat seniper et potens Deus ; erat igitur ei Filius, qui est omnia hæc. Et adhuc ipse : Confiteris, Inquit, licet invitus, hæretice, sapientiam Dei naturaliter insitam, et virtutem exsistere in ipso increate. Cum igitur audies Filium, die etiam rursus duo increata : hane vero ipsam in Deo sapientiam et virtutem increate et sine tempore exsistentem credimus esse Filium, qui omnia creavit, et propter nos factus est caro. Et adbuc ipse in septimo ad Hermiam libro disputans more dialogi : Cyr. In quo sunt sapientes, qui sapientes funt? Henn. In sapientia Cyn. Igitur si Spiritus sapientiam docet en quæ sunt apta ad capiendum sapientiam, omnino sapientia erit, et intelligetur, hunc autem diximus osse Deum. Et adhuc in fis qua: de Spirltu ancto scripsit .: Libenter igitur magis gloriabor in infirmitations meis, ut inhabitet in me virtus Christi<sup>4</sup>; si autem Spiritus est qui habitat in nobis, et per ipsum Christus, virtus igitur est ejus Spiritus sanctus; si sutem hoc sic est, quomodo erit creatura, qui natura adest in Filio? Nisi tempos est, ut Deum Verbum, qui nibil duplex habet, compositum esse dicas ex creato, et sua natura, quod si hoc absurdum est, non est Spiritus creatus, aut factus, sed ex divina et quæ intelligentia comprehendi non potest, substantia, tamquam ipsius virtus et energia naturalis. Et magnus Athanasius, in epistola ad Serapionem : Et rursus quia Filius est sapientia, et veritas, scriptum est: Spiritus sapientiæ, et veritatis . Et rursus : Filius quidem est virtus Dei, et Dominus gloriæ; Spiritus autem dicitur spiritus virtutis, et spiritus gloria. Et rursum : Deinde cum Pater sit, ut Paulus dixit 7, solus sapiens Deus, Filius est sapientia ejus, Christus enim Dei virtus, et Dei sapientia, et cum Filius si Dei sapientia, accipientes nos Spiritum sapientiæ, Filium babemus; et in ipso sapientes efficieur. Et rursus idem, contra cos qui serviunt verbis : Gloria enim, inquit, dicitur Unigenitus : Et vidimus gloriam ejus, gloriam quasi unigeniti a Patre \*; quare illud : Deus Domini nostri Jesu Christi \* perinde est, ut si dicatur : Deus carnis Christi, Pater gloriae, Pater divinitatis (1). Cloriam enim vocat Isaias Salvatorem secundum dignitaten divinitatis. Cum enim narrasset miracula, quæ in deserto facta sunt, et exangelizasses deserto: Exsultet, inquit, solitudo Jordani, et florcat tunquam lilium; quoniam gloria Li. bani data est ei, et honor Carmeli 18; et, Populus meus videbit gloriam Domini et altitudinem Dei, et videbit ommis caro salutare Dei 11. Gloria igitur est a glo-

\* Rom. 1, 20. \*1 Cor. 1, 24. \* Num. xxiii, , 2. \* Rom. xvi, 27. \* Joan. i, 14. \* Ephes.

### Scholia.

propter identitatem rei, ut Græci Patres solent, quod etiam sanctus Thomas observavit.

942

Digitized by Google

ria, unde et Paulus ait: Quí cum sit splendor gloriæ A tabilis cum eo, quæ similitudo immutabilis cum el figura substantiæ19. Pater ergo est gloriæ Unigeniti; Deus autem carnis Christi. Adhuc contra servientes verbis, ct non nominibus divinarum Scripturarum : Apostolus dicit : Deus Domini nostri Jesu Christi, et Pater gloriæ, hie ceconomiam, id est, mysterium carnis assumptie designavit; et gloriam quidem vocat ipsum Unigenitum; Jesum Christum vero prædicationem œconomiæ. Item libro tertio contra Ariauos : Si chim ad imaginem facti sumus, et imago et gloria Dei vocati sumus, at non propter nos ipsos. sed propter imaginem, quæ in nobis habitavit, et propter veram gloriam Del, quæ est Verbum Dei. Et iterum in codem : Quia igitur et Filius imago est Patris. necesse est intelligere, quod divinitas et proprietas Patris est essentia Filii (1), et hoc est B illud: Qui cum in forma Dei esset 18 ;et illud : Pater in me 14; uon forma divinitatis ex parte, sed plenitudo paternitatis Dei, quæ est essentia Filii. Et adhuc in eodem : Quæ operatur Filius, opera Patris sunt ; forma enim divinitatis Patris est Filius (2), qui operatur opora. Et in epistola ad Serapionem : Imago Filii dicitur et est Spiritus sanctus (3), quos enim præscivit et prædestinavit conformes imagini Filii sui 18. Cum igitur certum sit illorum etiam sententia Filium non esse creaturam, nec imago ejus erit creatura. Qualis jenim imago est, tale necesse est esse id, cujus imago est. Et adhue in eadem opistola : Si autem creatura talem habent naturani, et talia scripta sunt de angelis, c Spiritus autem unus est, et non variabilis, et habens immutabilitatem Filii, moneus semper immu-

<sup>13</sup> Hebr. 1, 3. <sup>18</sup> Philipp. 11, 6. <sup>16</sup> Joan. xiv, 14. 48 Rom. vill, 9.

(1) Divinitas et proprietas Potris est essentia Filii. Non dicit : Proprietas Patris est proprietas Filii, quia relatio unins opposita est relationi alterius; red hare oppositio non facit, quin una essentia in Patre sit paternitas, et eadem essentia in Filio sit filiatio; ita fit, ut paternitas sit essentia Filii et filintio essentia Patris, sient Pater est in Filio, et Filins in Patre, quia sunt unum ; in divinis enim abstractum et concretum non distinguuntur, Pater et paternitas, Filius et filiatio.

est, substantia Patris est Filius. Notavit Damascenus, sic Patres accepisse hoc verbum forma, ut proprie significaret substantiam, quæ per se est, et a nullo alio pendet ut sit, et sic Apostolum accepisse cum ait : Qui cum in forma Dei esset.. In eadem significatione uti solent aliquando Patres Graci vocabulo eldo; , quod speciem, et formam, et liguram significat, ut hoc loco Athanasius, cum ait : Forma divinitatis Patris est Fillus ; Grace est eloog. Secundum hanc significationem vocat Dionysius personas divinas opozicel;, id est, uniformes, quod nulla penitus differentia in carum Substantia sit, unde sic Damascemis definit ouoeroe; , id est. uniforme, quod per se primum subsistit, et omnis mutationis et transfigurationis expers est. Impium enim, inquit, est figuram in Deo ponere.

(5) Imago Filii est Spiritus sanctus. Sanctus

mutabilibus? Liquet igitur neque creaturam esse, ac prorsus neque ex substantia angelorum. quia sunt mutabiles; sed imaginem Verbi et pro. prium Patris. Sauctus Cyrillus in iis que de Spiritu sancto scripsit, ait : Scribit rursus Paulus quibusdam : Sicut portavimus imaginem terreni, portemus et imaginem cœlestis 16, terrenum esse dicimus Adam principem generis humani; cujus imaginem portavimus in similitudinem transgressionis ejus, delapsi in mortem et corruptionem ; cuelestem vero dicimus Dominum postrum Jesum Christum, cujus imagine accepta, id est inhabitante in nobis sancto et vivifico Spiritu, ad ipsum Dei Verbum vivens nformainur, rursus ad immortalitatem ascendentes, et in æternam vitam renovati. Spiritus enim es qui virificat, ut Salvator dixit 17. Sicut ergo, quia Filius est perfectissima Patris imago, et qui eum accepit, Patrem habet ; sic convenientia et similitudine æqualis figuræ, qui accepit imaginem Filii, id est, Spiritum, per ipsum Spiritum habet penitus Filium, et in ipso Filio Patrem. Quomodo igitur Spiritus sanctus creaturis adnumerabitur ? siguidem est imago Filii Dei sine ulla varietate ; non enim co amentize ulli procedunt, ut audeant dicere imaginem Creatoris in creaturis sine ulla varietate nitere; feireque omnia in se ipsa naturaliter, quæcumque illud, cujus est imago, habet. Si vero Spiritus imago Dei vocatur, est igitur Deus; et non aliter est boc. Gregorius Nyssenus, in oratione ad Pulcheriam : Si quis, inquit, Spiritum Christi non habet, hic non est ejus 18, Spiritus autem gloria est, sicut alibi di-

18 Rom. viii, 29. 14 I Cor. xv, 49. 17 Joan. vi, 64.

## Scholia.

Thomas in opusculo Contra errores Græcorum : Possumus, inquit, dicere Spiritum sanctum esw imaginem Patris et Filii, its ut per imaginem nihil alind intelligator, quam exsistens ab alio, ct ejus similitudinem gerens ; sin autem per imaginem intelligatur aliquid exsistens ab altero, ex ipsa suz originis ratione habens quod similitudinem gent ejus a quo exsistit, in quantum est ab altero, u Filius genitus ; sic solus Filius dicitur imago; de ratione enim fili est, quod similitudinem patris (2) Forma enim divinitatis Patris est Filius. floc D habeat in quacumque natura ; et similiter de ratione verbiest, at sit similitudo ejus quod verb exprimitur, cujuscumque sit verbum; sed sun est de ratione spiritus, vel amoris, ut sit simili-tudo ejus, cujus est, in omnibus, sed hoe in Spiritu Dei verificatur propter divinæ essentiæ unitatem et simplicitatem : ex qua oportet, ut quidquid est in Deo, sit Deus. Nec obstat ad rationen imaginis, quod Spiritus sanctus non conveniat cum Patre in aliqua personali proprietate, quia similitudo et aqualitas personarum divinarum non attenditur secondum proprietates personales, sed se condum attributa essentialia. Nec enim inæqualita, vel dissimilitudo secundam proprietatum personalium differentiam in divinis dici debet, sicu Augustinus dient in libro Contra Maximum. Cuis enitu dicitur Filius a Patre genitus, non ostenditur inæqualitas substantiæ; sed ordo naturææ cundum sc. Hactenus sanctus Tnomas.



# DECAS IX. - DE INFINITATE IN DEO.

cit Patri : Glorifica me gloria, quam habui a print- A tur est ils qui advertunt, quod excitato corpore, Ficipio apud le, antequam mundus essel 19. Deus enim Verbum, qui ante mundum gloriam Patris habebat, quia extremis diebus factus est homo, oportebat ut care propter unionem cum Verbo, illud fieret quod Verbum est; fit autem hoc, quia illud accepit, quod habebat ante mandum ; hoc autem erat Spiritus sanctus, nibil enim aliud est ante sæcula præterquam Patrem, et Filium et Spiritum sanctum, idcirco sil hic : Gloriam, quam dedisti mihi, dedi ipsis, ut per sam in unum mecum copulentur, et per me tecum . Rursus idem, libro primo contra Eunomium : Siantem semper est gloriosus Pater, qui est ante sæcula; gloria vero Patris est Filius, qui est ante ævum, similiter autem gloria Filli est Spiritus Christi, qui semper cum Filio et Patre in-· telligitur ; unde sapiens iste, et ex qua disciplina pronuntiat antiquins in its quæ naturaliter sunt honorata? Ex his efficitur manifestum, guod in Trinitate, quæ supra substantiam est, nullo modo alia est energia, sive operatio, et manus per quam Deus Pater omnia creat et facit, nisi solus Filius et Spiritus sanctus, qui sunt manus Dei supra quam substantiales, sicut alicubi scriptum est : Manus tuæ fecerunt me, et plasmaverunt me 21, nec alia sapientia et virtus Dei, nisi hæc ipsa supra substantiam. Verbo enim Domini cæli firmati sunt, et Spiritu oris ejus omnis virtus corum \*\* \*, nec alia imago et gloria coæterna Deo, nisi Filius, qui est supraquamprincipium, et Spiritus ejus, qui est ante sæcula, et C et sine ulla variatione imago et gloria Dei Patris non habentis causam.

## CAPUT VII.

Quod in Trinitate, quæ est supra substantiam, non est alia vita, vel voluntas, vel charitas, vel bea-titudo, vel pulchritudo, vel sanctitas, neque donilas, vel forma, vel regnum, nisi ipse Filius Dei, et sanctus ejus Spiritus.

Chrysostomus explanans illud : In ipso vita eral, et vita erat lax hominum. Cum audies, inquit, In ipso vita erat, ne existimes Deum compositum : siquidem prodiens ex Patre, ait : Sicut Pater habet vitam in semetipso, sic dedit et Filio vitam habere in semetipso \*\* ; etenim alibi etiam dicit, quod lux est Deus \*\* \*; et iterum quod lucem habitat D inaccessabilem \*\*; hæc omnia dicta sunt, non ut suspicemur compositionem, sed ut paulatim ad excelsitatem doginatum elevemur. Quia enim non facile quis ex vulgo cogitaverit, quomodo est vita rjus per se exsistens, primum quidem illud dixit, quod humilius est; deinde jam eruditos ad altius ducit. Qui enim dixit : Dedit et vitam habere, hic rursus ait : Eyo sum vita \*\*. Magnus Athanasius, In libro De adventu Dei in carne : Manifestum igi-

lius dicitur apud Paulum excitatus esse a mortuis \*\* : corpus enim dicitur pro persona, sic ergo cum dicitur: Vitam dedit Pater Filio, Intelligere oportet vilam carni datam. Si enim vita est ipsius carnis, quomodo vita vitam accipit ? Sanctus Cyrillus, libro quinto Dialogorum ad Hermiann : Si igitur, inquit, non est Filius vita secundum naturam, erit omnino in propria aliqua natura sortitus vitam suam aliam quam quod ipse est. Respondeant ergo qui sic corrupta et depravata doginata defendunt, sub quo genere erit nobis, nt illi opinantur ? Demonstratum enim est, non esse factum. HER. Vita, inquit, facta est a Patre, dixit enim Joannes : Quod factum est in ipso, vita erat \*\*. Verbum cujus vita est. Cyr. Oui colligavit igitur ambo, et in unum aliquid contulit vitam et Filium, non allud esse dicit præterquam vitam, quæ in ipso est : ita ut diversis nominibus natura unlus qui intelligitur, nobis significetur sive Filius, sive vita forte dicatur (a). HER. Sic, inquam. Et rursus idem libro vit : Subjicientur, inquit, nobiscum sacris et divinis litteris, quæ aperte prædicant, non vitæ ab alio manantis ministrum esse, sed re esse ipsam vitam spiritum vitæ secundum naturam vivificum et sauctum ; sic enim ait alicubi Paulus : Si Spiritus, qui suscitavit Jesum a mortuis, habitat in nobis ; qui suscitavit Jesum a mortuis, vivificabit et mortalia corpora nustra per inhabitantem Spiritum ejus in nobis 17. Spiritum igitur vitæ secundum naturant, prorsus nihil aliud præter ipsam vitam est secundum rectam rationem. Et adhuc in capitibus De Spiritu sancto : Scriptum est rursus : Si Spiritus, qui suscitavit Jesum Christum a mortuis, habitat in nobis. aui suscitavit Jesum Christum a mortuis, vivificabit et mortalia corpora nostra per inhabitantem Spiritum ejus in nobis. Sed si Spiritus sanctus creatura esset, et factus, ut insane tradunt hæretici, quomodo totam operationem Dei haberet ? Non enim quisquam tautum, ut opinor, a sana mente excidet, ut audeat vel dicere solum, divinæ substantiæ per instrumenta quædam foris creata ministrari ad operationem ex se ipsa naturaliter transcuntem ad aliquos, qui sunt ad recipiendum illam idonei et apti. Quia vero Filius vita est secundum naturam, Spiritus vero ab ipso datus vivificat, relinquitur necessario, ut confitendum sit esse en substantia ejus, cum ouinem Filii et Dei virtutem et operationem habeat, ut si vapor ex aqua ascendat, et per ea quæ operatur, eos apud quos est, refrigeret, et unturam aquæ, unde emittitur, significet. In eisdem : Lex, inquit,

Spiritus riter 10, ne Spiritus sauctus reperiatur tantum legem ferre, sed reperiator jam etiam

<sup>81</sup> Psal. cxviii, 73. <sup>91</sup> Psal. xxxii, 6. <sup>99</sup> Joan. <sup>93</sup> Galat. 1, 1. <sup>96</sup> Joan. 1, 4. <sup>33</sup> Joan. v., 26. <sup>33\*</sup> Joan. n. 1, 4. <sup>37</sup> Rom. wuy, 11. <sup>19</sup> Joan. xvii, 5. 50 ibid. 22. 1 1 Tim. vi, 16. 1, 2. <sup>18</sup> ibid, 2. 5. \*\* Joan. x1v, 6.

(a) Quod si nihil aliud est quam vita, totus est vita, et sua vita et suum esse, et non factus.

ria, unde et Paulus ait : Quí cum sit splendor gloriæ A tabilis cum eo , quæ similitudo immutabilis cum et figura substantiæ13. Pater ergo est gloriæ Unigeniti; Deus autem carnis Christi. Adhuc contra servientes verhis, et non nominihus divinarum Scripturarum : Apostolus dicit : Deus Domini nostri Jesu Christi, et Pater gloriæ, hic æconomiam, id est, mysterium camis assumptie designavit; et gloriam quidem vocat ipsum Unigenitum; Jesum Christum vero prædicationem œconomiæ. Item libro tertio contra Ariauos : Si caim ad imaginem facti sumus, et imago et gloria Dei vocati sumus, at non propter nos ipsos. sed propter imaginem, que in nobis habitavit, et propier veram gloriam Del, que est Verbum Dei. Et iterum in eodem : Quia igitur et Filius imago est Patris, necesso est intelligere, quod divinitas et proprietas Patris est essentia Filii (1), et hoc est illud: Qui cum in forma Dei esset 18 ;et illud : Pater in me 14; non forma divinitatis ex parte, sed plenitudo paternitatis Dei, quæ est essentia Filii. Et adhuc in eodem : Quæ operatur Filius, opera Patris sunt; forma enim divinitatis Patris est Filius (2), qui operatur opera. Et in epistola ad Serapionem : Imago Filii dicitur et est Spiritus sanctus (3), quos enim præscivit et prædestinavit conformes imagini Filii sui 18, Cum igitur certum sit illorum etiam sententia Filium non esse creaturam, nec imago ejus erit creatura. Qualis fenim imago est, tale necesse est esse id, cujus imago est. Et adhue in eadem epistola : Si autem creatura talem habent naturani, et talia scripta sunt de angelis, C Gregorius Nyssenus, in oratione ad Pulcheriam : Spiritus autem unus est, et non variabilis, et habens immutabilitatem Filii, maneus semper immu-

12 Hebr. 1, 3. 13 Philipp. 11, 6. 14 Joan. xiv, 14. 48 Rom. vill, 9.

(1) Divinitas et proprietas Patris est essentia Filii. Non dicit : Proprietas Patris est proprietas Filii, quia relatio unius opposita est relationi alterius; red hare oppositio non facit, quin una essentia in Patre sit paternitas, et eadem essentia in Filio sit filiatio; ila fit, ut paternitas sit essentia Filii et fifintio essentia Patris, sient Pater est in Filio, et Filius in Patre, quia sunt uunm ; in divinis enleu abstractum et concretum non distinguuntur, Pater et paternitas, Filius et filiatio.

est, substantia Patris est Filius. Notavit Damascenus, sic Patres accepisse hoc verbum forma, ut proprie significaret substantiam, quæ per se est, et a nullo alio pendet ut sit, et sic Apostolum accepisse cum ait : Qui cum in forma Dei esset.. In cadem significatione uti solent aliquando Patres Græci vocabulo etõo; , quod speciem, et formam, et fignram significat, ut hoc loco Athanasius, cum ait : Forma divinitatis Patris est Fillus ; Græce est eloos. Secundum hanc significationem vocat Dionysius personas divinas opozioel;, id est, uniformes, quod nulla penitus differentia in carum Substantia sit, unde sic Damascemis definit ouocioe; , id est, uniforme, quod per se primum subsistit, et omnis motationis et transfigurationis expers est. Impium enim, inquit, est figuram in Deo ponere.

(5) Imago Filii est Spiritus sanctus. Sanctus

mutabilibus? Liquet igitur neque creaturam esse, ac prorsus neque ex substantia angelorum. quia sunt mutabiles; sed imaginem Verbi et proprium Patris. Sanctus Cyrillus in iis que de Spirin sancto scripsit, ait : Scribit rursus Paulus quibusdam : Sicut portavimus imaginem terreni, portemus et imaginem cælestis 16, terrenum esse dicimus Adam principem generis humani; cujus imaginem portavimus in similitudinem transgressionis ejus, delapsi in mortem et corruptionem ; cuelestem vero dicimus Dominum postrum Jesum Christum, cujus imagine accepta, id est inhabitante in nobis sancto et vivifico Spiritu, ad ipsum Dei Verbum vivens nformamur, rursus ad immortalitatem ascendentes, et in æternom vitam renovati. Spiritus enim eu qui virificat, ut Salvator dixit 17. Sicut ergo, quia Filius est perfectissima Patris imago, et qui eum accepit, Patrem habet; sic convenientia et similitudine æqualis figuræ, qui accepit imaginem Filii, id est, Spiritum, per ipsum Spiritum habet penitus Filium, et in ipso Filio Patrem. Quomodo igitur Spiritus sanctos creaturis adnumerabitur ? siguidem est imago Filii Dei sine ulla varietate ; non euim co amentiæ ulli procedunt, ut audeant dicere imaginem Creatoris in creaturis sine ulla varietate nitere; feireque omnia in se ipsa naturaliter, quæcumque illud, cujus est imago, habet. Si vero Spiritus imago Dei vocatur, est igitur Deus; et non aliter est boc. Si quis, inquit, Spiritum Christi non habet, hic non est ejus 18, Spiritus autem gloria est, sicut alibi di-

18 Rom. vill, 29. 14 I Cor. xv, 49. 17 Joan. vi, 64.

## Scholia.

Thomas in opusculo Contra errores Grecorum : Possumns, inquit, dicere Spiritum sanctum esse imaginem Patris et Filii, ita ut per imaginem nihil aliud intelligatur, quam exsistens ab alio, ct ejus similitudinem gerens ; sin autem per imaginem intelligatur aliquid exsistens ab altero, ex ipsa sua originis ratione habens quod similitudinem gerat ejus a quo exsistit, in quantum est ab altero, ut Filius genitus ; sic solus Filius dicitur imago; de ratione enim filii est, quod similitudinem patris (2) Forma enim divinitatis Patris est Filius. floc D habeat in quacumque natura ; et similiter de ratione verbiest, at sit similitudo ejus quod verbo exprimitur, cujuscumque sit verbum; sed non est de ratione spiritus, vel amoris, ut sit simili-tudo ejus, cujus est, in omnibus, sed hoe in Spiritu Dei verificatur propter divinæ essentiæ unitatem et simplicitatem : ex qua oportet, ut quidquid est in Deo, sit Dens. Nec obstat ad rationem imaginis, quod Spiritus sanctus non conveniat cum Patre in aliqua personali proprietate, quia similitudo et æqualitas personarum divinarum non allenditur secundum proprietates personales, sed se-cundum attributa essentialia. Nec enim inæqualitas, vel dissimilitudo secundum proprietatum personalium differentiam in divinis dici debet, sicul Augustinus dient in libro Contra Maximum. Cum enim dicitur Filius a Patre genitus, non ostenditur inæqualitas substantiæ, sed ordo naturæ «-cundum se. Hæctenus sanctus Thomas.



# DECAS IX. - DE INFINITATE IN DEO.

cit Patri : Glorifica me gloria, quam habui a prin- A tur est ils qui advertunt, quod excitato corpore, Ficipio opud le, antequam mundus esset 19. Deus enim Yerbum, qui ante mundum gloriam Patris habebat, quia extremis diebus factus est homo, oportebat ut rare propter unionem cum Verbo, illud fieret quod Verbum est; fit autem hoc, quia illud accepit, quod habebat sate mandum ; hoc autem erst Spiritus sanctus, nihil enim aliud est ante sæcula præterquam Patrem, et Filium et Spiritum sanctum, idcirco sit hlc 1 Gloriam, quam dedisti mihi, dedi ipsis, ut per sam in unum mecum copulentur, et per me lecum \*\*. Rursus idem, libro primo contra Eunomium : Siantem semper est gloriosus Pater, qui est ante sæcula; gloria vero Patris est Filius, qui est ante ævum, similiter autem gioria Filli est Spiritus Christi, qui semper cum Filio et Patre in-B telligitur ; unde sapiens iste, et ex qua disciplina pronuntiat antiquins in iis que naturaliter sunt honorata? Ex his efficitur manifestum, quod in Trinitate, quæ supra substantiam est, nullo modo alia est energia, sive operatio, et manus per quam Deus Pater omnia creat et facit, nisi solus Filius et Spiritus sanctus, qui sunt manus Dei supra quam substantiales, sicut'alicubi scriptum est : Manus tuæ fecerunt me, et plasmaverunt me 11, nec alia sapientia et virtus Dei, nisi hæcipsa supra substantiam. Verbo enim Domini cæli firmati sunt, et Spiritu oris ejus omnis virtus corum \*\* \*, nec alia imago et gloria cozterna Deo, nisi Filius, qui est supraquam principium, et Spiritus ejus, qui est ante sæcula, et C et sine ulla variatione imago et gloria Dei Patris non habentis causam.

945

### CAPUT VII.

Quod in Trinitate, quæ est supra substantiam, non est alia vita, vel voluntas, vel charitas, vel beatitudo, vel pulchritudo, vel sanctitas, neque bonitas, vel forma, vel regnum, nisi ipse Filius Dei, et sanctus ejus Spiritus.

Chrysostomus explanans illud : In ipso vita eral, et vita erat lux hominum. Cum audies, inquit, In ipso vita erat, ne existimes Deum compositum : siquidem prodiens ex Patre, ait : Sicut Pater habel vitam in semetipso, sic dedit et Filio vitam habere in semetipso \*\* ; etenim alibi etiam dicit, quod lux est Deus \*\*\*; et iterum quod lucem habitat inaccessabilem 23; hæc omnia dicta sunt, non ut D suspicemur compositionem, sed ut paulatim ad excelsitatem doginatum elevemur. Quia enim non facile quis ex vulgo cogitaverit, quomodo est vita ejus per se exsistens, primum quidem illud dixit, quod humilius est; deinde jam eruditos ad altius ducit. Qui enim dixit : Dedit es vitam habere, hic rursus ait : Eqo sum vita \*\*. Magnus Athanasius, in libro De adventu Dei in carne : Manifestum igi-

corpus enim dicitur pro persona, sic ergo cum dicitur: Vitam dedit Pater Filio, Intelligere oportet vilam carni datam. Si enim vita est ipsius carnis, quomedo vita vitam accipit? Sanctus Cyrillus, libro quinto Dialogorum ad Hermiann : Si igitur. inquit, non est Filius vita secundum naturam, erit omnino in propria aliqua natura sortitus vitam suam aliam quam quod ipse est. Respondeant ergo qui sic corrupta et depravata doginata defendunt, sub quo genere erit nobis, nt illi opinantur ? Demonstratum enim est, non esse factum. HER. Vita, inquit, facta est a Patre, dixit enim Joannes : Quod factum est in ipso, vita erat \*\*. Verbum cujus vita est. Cyr. Qui colligavit igitur ambo, et in unum aliquid contulit vitam et Filium, non allud esse dicit præterquam vitam, quæ in ipso est : ita ut diversis nominibus natura unius qui intelligitur, nobis significetur sive Filius, sive vita forte dicatur (a). HER. Sic, inquam. Et rursus idem libro vit : Subjicientur, inquit, nobiscum sacris et divinis litteris, quæ aperte prædicant, non vitæ ab alio manantis ministrum esse, sed re esse ipsam vitam spiritum vitze secundum naturam vivificum et sauctum ; sic enim ait alicubi Paulus : Si Spiritus, aui suscitavit Jesum a mortuis, habitat in nobis ; qui suscitavit Jesum a mortuis, vivificabit et mortalia corpora nustra per inhabitantem Spiritum ejus in nobis \*\*. Spiritum igitur vitæ secundum naturant, prorsus nihil aliud præter ipsam vitam est secundum rectam rationem. Et adhuc in capitibus De Spiritu sancto : Scriptum est rursus : Si Spiritus, qui suscitavit Jesum Christum a mortuis, habitat in nobis. qui suscitavit Jesum Christum a mortuis, vivificabit et mortalia corpora nostra per inhabitantem Spiritum ejus in nobis. Sed si Spiritus sanctus creatura esset, et factus, ut insane tradunt hæretici, quomodo totam operationem Del baberet ? Non enim quisquam tautum, ut opinor, a sana mente excidet, ut audeat vel dicere solum, divinæ substantiæ per instrumenta quædam foris creata ministrari ad operationem ex se ipsa naturaliter transeuntem ad aliquos, qui sunt ad recipiendum illam idonei et apti. Quia vero Filius vita est secundum naturam, Spiritus vero ab ipso datus vivificat, relinquitur necessario, ut confitendum sit esse en substantia ejus, cum omnem Filii et Dei virtutem et operationem habeat, ut si vapor ex aqua ascendat, et per ea quæ operatur, eos apud quos est, refrigeret, et naturam aquæ, unde emittitur, significet. In eisdem : Lex, inquit,

Spiritus vitor 28, ne Spiritus sanctus reperiatur

tantum legem ferre, sed reperiatur jam etiam

lius dicitur apud Panlum excitatus esse a mortuis \*\* ;

\*\* Psal. cxviii, 73. \*\*\* Psal. xxxii, 6. \*\* Joan. 33 Joan. v. 26. 33. Joan. 10 ibid. 22. <sup>19</sup> Joan. xvii, 5. 27 Rom. vur, 11. 5. 33 I Tim. vr, 16. <sup>34</sup> Joan. x1v, 6, <sup>35</sup> Galat. 1, 1. 14 ibid. 2.

(a) Quod si nihil aliud est quam vita, totus est vita, et sua vita et suum esse, et non lactus.

Ego sum veritas et vita ". Christo igitur legem ferente, Spiritus ejus utpote ex ipso, et in ipso natu. raliter exsistens legen fert. Magnus Athanasius, in uno ex libris contra Arianos : Sed Impii, inquit, non concedunt esse Filium Verbum, et consilium vivens, verum fingunt accidere Deo humano more velle, et sapientiam tanquam habitum habere ; et omnia movent ac Valentini intelligentiam et voluntatem objiciunt. Sanctus Cyrillus in Thesauris : Si consilium, inquit, et voluntas Patris est Filius, ut quidem est, quomodo voluntas antecedit essentiam ejus ? Et rursus in eisdem : Aut enim necesse est vos aliam fingere sapientiam, in qua, cum voluit. Filium peperit, ut vos dicitis ; aut si alia non est, sed est ipse solus sapientia Patris, ipse est et vo- B honitatis (1) honum est, sed rursus honum, id est, luntas. Et in lis quæ de Spiritu sancto scripsit : Spiritus sanctus, inquit, qui est mens Christi, omnia quæ in ipso sunt, edisserit discipulis, non in propria quadam voluntate, neque rursus in aliena. sed tanquam ex substantia ejus procedens, et totam ejus voluntatem, sicut et operationem habens. Et divinus Damascenus : O miraculum novum ex omnibus olim miraculis ! Dei enim consilium est, qui in utero gestatus est, ut infans. Et Gregorius Theologus, in oratione in laudem Gregorii Nysseni. cujus principium est, Amici fidelis : Deus, inquit, pacis, qui reconciliavit nos per crucem, qui propter peccatum eramus oppugnati : qui evangelizavit pacem iis qui longe, et iis qui prope, iis qui sub C lege, et iis qui extra legem erant, Pater charitatis, charitas; his chim nominibus præ cæteris vocari gaudet. Gregorius Nyssenus in Commentariiis Cantici canticorum : Quia igitur unum est connubium, et una sponsa, et uno sponso imponitur corona ; nihil enim penitus interest, vel Filium Dei vocare unigenitum Verbum, vel Filinm dilectionis ejus. ut Pauli voce utamur \*\*. Et sanctus Cyrillus, cum de Spiritu sancto scribit : Quantam benignitatem in nobis operatus est omnium Dominus, docens Paulus ait : Quia charitas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datus est nobis \$1. Si igitur Deus charitas est, ut Joannes loquitur 23, et non est aliud ipse, et aliud quod in ipso est (est enim simplex, et expers compositionis), diffusa est D tuum : Creatura, inquit, servit, servitus auten autem per Spiritum sanctum habitantem in nobis : estigitur charitas Spiritus sanctus, qui tanquam Deus in nobls habitat, et idcirco plane Dens. Idem libro primo ad Hermiam : Ipse enim, qui est pulchritudo incorrupta Dei Patris, summa beatitudo, et forma, atque species; qui ex ipso, et in ipso Deus Verbum abjecit seipsum in exinanitionem.

<sup>19</sup> John. xiv, 6. <sup>30</sup> Coloss. 1, 13. <sup>31</sup> Rom. v, 5. 18, 19. <sup>48</sup> Psal. cxLii, 10. <sup>36</sup> Philipp. 11, 6.

(1) Spiritus in participatione bonitatis bonum est. Id est, in participatione nostra bonitatis creata est bonus Spiritus tanguam auctor et creator bonitatis a nobis participatæ; ipse vero Spiritus natura

spiritus vita ; et quæ vita ? sane Christus, qui ait : A Magnus Basilius scribens ad Cæsarienses : Si non est, inquit, simplex Spiritus sanctus, compositus est ex substantia, et ex sanctitate : at quis ita vecors est, ut compositum dicat Spiritum sanctum, et non simplicem ? Et Gregorius Theologus : Si enim alia est sanctitas præter Spiritum sauctum, que hæc intelligatur, dicat quispiam. Sanctus Cyrillus disserens de Spiritu sancto : Quid opus est longo circuitu verborum et multiplicibus notionibus? Illam enim ipsam virtutem sanctificantem ex Patre procedentem, quæ perfectionem imperfectis tribnit, dicimus esse Spiritum sanctum. Et magnus Albauasius, in disputatione Orthodoxi et Anomei ait: Sic dicis bonum Spiritum sicut Patrem et Filium ? ORTH. Maxime. Spiritus enim in participatione bonitas est. Sanc Matthæus quidem evangelista ait . dixisse Dominum : Si igitur vos cum mali sitis, nostis bona data dare filiis vestris : quanto magis Pater cælestis dabit bona petentibus eum 33 ? Audis, si sures habes? quod evangelistæ cum scirent Spiritum idem esse quod bonitas, et bonitatem idem quod Spiritus ; ille quidem bona dixit ipsum Spiritum, alius vero Spiritum ipsa bona. Magnus Basilius, in capitibus De Spiritu sanoto : Bonus Spiritus, sicut bonus Pater, et bonus ex bono genitus substautiam habens ipsam bonitatem. Sanctus Cyrillus scribens de Spiritu sancto : Accedit, inquit, quidam in Erangeliis, et dicit Domino et Deo nostro Jesu Christo : Magister bone. Ad hoc Christus respondit : Quid me dicis bonum ? Nemo bonus, nisi unus Deus ». Christo igitur dicente unum esse vere et substantialiter bonum, David ait : Spiritus tuus bonus deducet me in terram rectam \*\*. Si ergo Filii, qui est bonum, Spiritus est bonum, liquet divinæ naturæ esse, de quibus vere dicitur bonum proprie et singulari modo. Magnus Apostolus : Qui cum in forma, inquit, Dei esset, non rapinam grbitratus est esse se æqualem Deo 36. Magnus Basilius : Illud in forma Dei, inquit, substantiæ Dei est; non enim aliud est forma, et aliud substantia Dei, ne compositum sit. Qui igitur est secundum formam æqualis, secundum substantiam quoque æqualis est. Sanctus Gregorius Nyssenus cum explanat illud : Adveniat regnum non est regnum, atqui regnum est Spiritus sanctus; regnum vero plane regnat, non regnatur; si igitur regnum est Spiritus sanctus, quomodo ipsum naturæ servienti annumerant insani isti? Et Gregorius Theologus : His quidem lumen quod expromi non potest, succedit, et contemplatio regalis Trinitatis splendentis ciarius et purins, et que

### Scholia.

est ipsa bonitas supra bonitatem, itaque en que de Deo et de creaturis requivoce dicuntur, de Deo de cuntur secundum naturam, de creaturis vero per participationem.

\* I Joan. 1v, 16, \* Matth. vii, tt. \* Luc. xtal,



esse censeo. Ex bis manifestum fit, quod in Tripitate supra substantiam, nihil ex iis quæ a theologis enumerata sunt, effugit, quin declaret solum esse hæc in Deo Patre, Filinm ejus verum Deum, et sanctum ejus Spiritum, quocirca qui dixit divinam Trinitatem, quæ est supra principium, hæc simul et alia complexus est.

949

### CAPUT VIII.

Quod in Trinitate nihil est quod non sit substantia, et persona; nec est in ea aliquid naturale et substantiale Patri, quod quidem non sit Filius, et Spiritus sanctus; neque quidquam aliud sunt in Deo rationes eorum quæ sunt, nisi implicite unigenitum Dei Verbum.

Senctus Cyrillus in Thesauris libro xix : Non quia in nobis sapientia et scientia non est in sua hypostasi, id est, nou exsistit per se; ideirco sapientia, que inest in Deo, idem incommodi patietur, ut non exsistat per se, sed quandoquidem confiteris non esse Deum more nostro plane confiteris, omnia quæ illius sunt, non esse ut nostra sunt. Idem in primo Thesaurorum : Considerent oppugnatores Christi magnitudinem imprudentiæ suæ; cum enim nollent dicere unum Filium Dei similem esse Patri, duos dederunt; si voluntatem ejus dicent esse aliquid per se exsistens, si vero non per se exsistit, non erit character, id est, figura per se exsistentis, quod non per so exsistit. Idem in eisdem : Omn no necesse est, quod ex aliquo naturaliter prodit, simile ei esse secundum substantiam; C quamvis ab illo ipso tanquam caura, habeat ut sit ldem in eisdem : Inquirendus, inquit, est modus dissimilitudinis, quam habet ad Patrem voluntas. Si enim ulla ex parte tanguam minor ipso, non habet similitudiaem ejus, videbitur aperte aliquid exire ex substantia Patris deterius eo et minus, non cuim voluntas extrinsecus accedit, nec introdacta est, sed ex ipso, et in ipso; deteriorem vero gignere nec iis qui naturam creatam habent, accidere arbitror. Magnus Athanasius, libro guinto Contra Arianos ait : Sleut, inquit, ex Deo Deus est, et ex sapiente sapiens, et ex rationem habente Abyos, id est ratio, sive Verbum, et ex Patre Filius; sic ex persona, personam habens; et ex substantia substantialis, substantiamque habens; D ei ex exsistente exsistens. S. Cyrillus libro xiv Thesaurorum : Paulus, inquit, com dicit proprielates naturales et substantiales, quæ in Deo Patre sunt, sic ait : Qui solus habet immortalitatem 37. Si ergo nibil pliud quispiam definiet esse immortalitatem, nisi vitam; vita autem est Fihus, qui dicit:

<sup>37</sup> I Tim. vi, 16. <sup>36</sup> Joan. xiv, 6. \*\* ibid. \*\* Joan. v, 26. " Joan. vitt, 12. " Jerem. II, 13.

950 tota cum totis miscetur, quam regnum coelorum A Ego sum vita 20; Pater habet vitam in se ipso, Filium scilicet, et nihil aliud quidquam præter ipsum. Idem in eisdem : Quæcunque dicuntur esse in Deo Patre naturaliter, ef-secundum substantiam, hæc omnia Filius est. Solus verus Deus dicitur Pater, quia solus habet Filium dicentem : Ego sum veritas 30 : solus sapiens, et potens similiter 40, quis Christus Dei virtus, et Dei sapientia 41, solus dicitur habitare lucem inaccessibilem \*\*; habet enim in se ipso Filium dicentem : Ego sum lux 43, solus fons aquæ vivæ \*\*; siquidem solus habet Filium qui dicit : Ego sum vita. Si ergo omne proprium Patris est Filius, cum Pater dicitur habere vitam in se ipso \*\*, Filium significat, et non aliud quidquam præter ipsum; cum autem exsisteret ipse in Filio secundum substantiam sine ulla variatione, et cum esset vita secundum naturam, dedit ipsam sibi ipsi. Athanasius, libro quarto Contra Arianos : Quandoquidem tota essentia Filii propria est substantize Patris, ut splendor ex lumine, et ex fonte fluvius; ut tandem qui videt Filium, videat quod proprium Patris est : et intelligat quod essentia Filii, quæ ex Patre est, sic in Patre est. Est autem et Pater in Filio, quia quod est ex Patre proprium, hoc Filius est, sicut in splendore sol, et in ratione mens, et in fluvio fons : sic enim qui contemplatur Filium contemplatur proprium substanthe Patris; et intelligit quod Pater in Filio est. Cum enim species et divinitas (1) Patris sit essen-

tia Filii, consequens est Patrem esse in Filio. et Filium in Patre. Sanctus Cyrillus, in capitibus De Spiritu sancto : Reperitur alicubi scriptum, imo dicit beatus Joannes evangelista : In hoc cognoscimus quod in nobis est Deus, ex Spiritu quem dedit nobis \*\*; et rursus : In hoc cognoscimus quod in ipso manemus, et ipse in nobis, quod ex Spiritu suo dedit nobis 47. Si igitur habitante in nobis Spiritu per participationem. Deus est qui habitat, et nos sumus in ipso, et ipse rarsus in nobis, quia Spiritum ferimus, quomodo Spiritus non erit Deus, cum habeat in se secundum substantiam totam proprietatem Dei Patris, cujus Spiritus per Filium creaturæ tribuitur? Magnus Dionysius, cap. 5 De divinis nominibus : Exemplaria vero dicimus esse rationes rerum in Deo, effectrices substantiarum, et unite præexsistentes, guas divinus sermo vocat prædelinitiones, et divinas atque bonas voluntates, quæ al distinguendum et efficiendum ea quæ sunt, valent; secundum quas qui est supra substantiam, omnia quæ sunt, prædefinivit, et produxit. Quo in loco divinus Maximus: Exemplaria, inquit, quæ vocant

\*\* Rom. xvi, 27. \*1 | Cor. 1, 24. \*\* | Tim. vi, 16-\*\* I Joan. 111, 24. \*\* Joan. 1v, 13.

### Scholia.

(1) Species et divinitas Patris. Non vocat hic speciein, universale qued de pluribus differentibus numero prædicatur; hujusmodi enim species divi-ditur. Neque figuram vocat; Deus enim caret figura; sed speciem vocat formam, id est, substantiam

۰

vere et proprie, quæ a nullo scilicet pendet, sicut Paulus vocat formam Dei : Qui cum in forma, inquit, Dei esset. In hac significatione posuit hic speciem Athanasius.

## 951

ideas, jam quidem superius declaravimus, quomodo A per se exsistentia, et supra substantiam; imo et definiantur; scilicet notionem per se perfectam mternam mterni Dei vocant ideam, id est, exemplar. Hic tamen explanat Dionysius Scripturam, cum ideas vocat prædefinitiones, significans obscure Paulum, qui in epistola ad Romonos ait : Quos autem prædefinirit, sive prædestinavit, hos et vocavit \*\*. Et alibi : Qui prædestinavit nos in voluntate sua 4. Voluntatem enim, et prædestinationem, sive prædefinitionem ideas et exemplaria dicit. Et iterun magnus Dionysius, cap. 7, De eisdem divinis nominibus : Verbum Dei laudatur a sacris Scripturis, non solum quia rationis et mentis et sapientiæ largitor est; sed quia causas omnium in se ipso una forma (a) anticipavit; et quia per omnia meat, pervadens, sicut ait Scriptura, usque ad finem om- B nium: et potissimum quia Verbum Dei supra omnem simplicitatem simplex est, et ab omnibus supra omnia supra substantiam absolutum est. Quem locum edisserens S. Maximus : Nominatur, inquit, Verbum Dei Adyoc, id est ratio, quia habet omnium causas in se; rationes enim omnis naturæ in ipso sunt tanquam in causa omnis creationis ; per ipsum enim omnia ; ideæ namque et exemplaria in ipso, non alia in alio; sed ælernæ notiones sunt, et rationes facientes omnia. Ex quibus fit manifestum, quod in Trinitate, que supra substantiam est. omne quod per se non est substantia, et per se non exsistit, ejectum et exclusam est; si quid vero est in es, substantia est, et per se exsistens, id- c circo omne quod est Deo Patri naturale et substantiale, Filius est, et Spiritus sanctus, lumina ejus

48 Rom. viii, 30. 49 Epbes. 1, 5,

(1) Divinitas ὑπέρθεος, id est, supraguam divina, supra divinitatem, seilicet crestam; corum dico, de qu'bus scriptum est : Ego dixi, Dii estis. (Psal. LXXXI. 6.) Deus enim est qui illos sanctificat, et facit deos per participationem : unde divinæ persouæ a D'onysio et a Patribus vocantur Geapyixal, id est, deificæ ; et Spiritus sanctus vocatur onégueov aveuµa, hocest, Spiritus supra deos, quos scilicet sanctificando facit deos, sive in coelo, sive in terra.

(2) Idem supra omnia in tota proprietate que supra omnia est. Sunt proprietates substantiales eæd un in creaturis cujusque speciei, ut rationale pro-prietas substantialis in homine; in angelis sunt D p oprietates corum substantiales ezdem; in animantihus aliis sum item proprietates substantiales ene lem ; et in aliis naturis similiter : sed ratio proprietatis, et ratio ejusdem proprietatis in creaturis von potest comparari cum proprietatibus substantie devine, et cum identitate earum : hæ enim sunt sine differentia in re ipsa divina substantia : unde personæ divinæ vocantur a Dionysio povoriôsi;, id est, uniformes,

(5) Unitas supra unitatem principialem. Quia ia creaturis reperitur unum, quod habet rationem principii, ut in igne est unum principium caloris; in sole unum principium luminis, sed in his nec unitas, neque ratio principii comparari petest cum p oprietatibus istis principii divini.

(q) Id est, sine ulla compositione,

omnia exemplaria in Deo, et rationes omnium rerum implicite unum Verbum Dei sunt, quod illas in se habet tanquam non alia in alio; unum enim est unigenitum Dei Vorbum; et una sapientia Dei Patris, Spiritus ejus supra quam sanctus.

### CAPUT IX.

Quod in Trinitate præter tres personas divinas, que non reciprocantur, quia Pater non est Filius, neque Filius Pater, nikil est quod non sit atternm alterius essentia, Vita enim Filis non est alind præter Patrem; et rursns, vita Patris non est aliud præter Filinm, similiter in Spiritu santoet hoc est incedere personas deificas per se imas el in se ipsis vicissim.

Magnus Dionysius capite secundo, De divinis nominibus : In divins, inquit, in unum copulatione, id est, in substantia supra substantiam copulatum quidem et commune in Trinitate; que est unum omnium principium, essentia est, quæ est supra substantiam ; divinitas supra divinitatem (1); bonitas supra bonum, idem supra omnia in tota proprietate, quae supra omnia est (2); unitas supra unitatem principalem (5), ineffabilis, multarum vocum, ignoratio (4), ex omni intellectilis (5), omnium positio, omnium demptio, supra omnem positlonem, et demptionem, divinarum personarum in se ipsis, si ita loqui fas est (6), mutua mansio, et collocatio, in totum supragnam copulata in unun, non confusa in parte ulla; sicut lumina lampadum (ut exemplis sub sensum cadentibus et familiaribus utar) que sunt in una domo; et tota sunt in se totis vicissim, non permista; ac per se exsistunt (7)

Scholia.

(4) Ignoratio. Ignorationem vocat quandam inscientiam, quæ est quælam tenebræ animæ; sel relicia omni cogitatione rerum externarum, onni Intelligentia a proposito aliena, uniri in quodan silentio secundum meliorem partem cum Deo ignoto quid sit, qui est supra omnem cogitationen et nihil alind cognoscendo et contemplando, supra mentem cognoscere et contemplari, ut Dionysius, in Mystica theologia, cap. 1, tradit. Harc ignoratio vocata est in Exodo caligo, in quam dicitar Noyses ingressus, ut sanctus Maximus notavit. Hanc unionem optat Dionysius Timotheo, in principio Mysice

theologias, unde melius eam licet intelligere. Unio autem supra mentem est, cum mens se relinquit; relinquit autem so, cum vacat omnino a suo mou proprio, et mhil proprium sui habet, neque sui es, sed est tota in Dei contemplatione.

(5) Ex omni intellectilis, id est, ex creaturis Dei, et providentiis ejus, quibus universum plenum est.

(6) Si ita loqui fas est. Quia bæc vocabula mansio, et collocatio distinctionem secure interri videntur, et ad locum referri (quod enim in aliquo manet it collocatur, non videtur esse idem quod est illed, in quo aliquid manet tanquam in loco, et in quo collocatur), idcirco correctionem adhibuit Dionysius, inquiens : Si ita loqui fas est.

(7) Ac per se excistant. Non est usus hoc exemple Dionysius, ut quidam existimarunt secundum opi-



# DECAS IX. - DE INFINITATE IN DEO.

9.1

perfecte inter se motuo singulatim distincta, con- A stra, per Spiritum ejus inhabitantem in nobis ". juncta in nnum discrete, et discreta conjunctim. Hæc sanctus Maximus cum adnotat : Advertendum, inquit, est illud : In se ipsis vicissim, esse secundum mansionem et collocationem divinarum personarum, nt cum ait Scriptura : Ego in Patre, et Pater in me 14, sic et de Spiritu sancto Apostolus ait \*\*. Sanctus Joannes Damascenus in copite De Trinitate : Etenim creaturæ et loco distant, et tempore differunt, et voluntate dividuntur, et viribus, et forma, id est figura, et habitu, et mistione, et dignitate, et studio, et omnibus proprietatibus signantihus; ac pollasimum in co differunt, quod non sunt in se ipsis vicissim, sed separatim : unde et duo, et tres, et multi dicuntur ; contra vero in sancta Trinitate, quæ supra substantiam est, et <sup>B</sup> ultra omnia, incomprehensa; unus enim constus, sive impetus motionis, et una substantia, una bonitas, una virtus, una voluntas, una operatio, una potestas, una, inquam, et eadem ; et non tres similes inter se ; sed una atque eadem motio trium personarum, unum enim habet unaquæque earum cum altera, non minus quam secum commune : id est, unum sunt secundum omnia Pater, et Filius et Spiritus sanctus. Magnus Athanasius, in opistola ad Serapionem : Deinde, cum Pater sit, ut Paulus dixit, solus sopiens, qui est Deus, Filius est sapientia ejus; Christus enim Dei virtus et Dei sapientia : et cum Filins sit sapientia, nos Spiritum accipientes, Filium habemus; et in ipso sumus sa- C pient s, sic enim scriptum est : Dominus solvit ligatos [al. compeditos], Dominus erudit [al. illuminat] cæros \*\*, et cum datur nohis Spiritus : (Accipite enim Spiritum sanctum \*\*, aiohat Salvator) Dens est in nobis; sic enim Joannes scripsit : Si diligimus invicem, Deus in nobis est : quaniam in ipso manemus, el ipro in nobis; quoniam ex Spiritu sno dedit nobis ". Cum autem Deus est in nobis, est etiam Filias in nobis; dicit enim ipse Filius : Ego, et Pater veniemus, et mansionem apud eum facienus ... Deinde, cum vita alioqui sis Filius : Ego, inquit, sum vita "; vivificari tamen dicimur in Spiritu sancio : Qui enim suscitavit Christum Jesum a mortuis, suscitabit et mortalia corpora no-

nobis dicitar vivere. Christo enim. inqu't, confixus sum : Vivo autem non jam ego, vivit autem in me Christus \*\*. El rursus : Sicut opera quæ Filios faciehat, dicebat Patrem facere :. Pater enim, ait, in me manens, ipce facil opera : non creditis mihi. quia ego in Patre, et Pater in me est? Alioqui prop'er opera ipsa credite \*\*; sic quæ in virtute Patris operabatur Paulus, aiebat Christi esse opera : Non enim, inquit, audebo aliquid dicere corum quæ non operatus est Christus per me in obedientiam gentium in verbo el operatione, in virtute signorum el prodigiorum, in vistute Spiritus sancti 40. Talis conjugatio et unitas cum sit in Trinitate, quisnam deinceps Filium a Patre, ant Spiritum sanctum a Filio, aut ab ipso Patre separabit? Aut quis erit ita audax, at dicat dissimilem, et alterius naturæ esse apud se Trinitatem ? vel Filium esse substantiæ alienze a Patre? vel Spiritum sanctum alienum a Filio? Si quis rursus interroget, quomodo hæc sunt? gezeratque quomodo, cum Spiritus sanctus est in nobis, Pater dicitur esse in nobis, et cum Fillus est in nobis, Pater dicitur esse in nobis; aut quomodo cum Trinitas est, in uno significatur Trinitas; aut quomodo cam unum est in nobis. Trinitas dicitur : vel separent primum a lumine splendorem, aut sapientiam a sapiente, vel dicant, quomode has erunt; quod si hes non pessant, nulte magis quærere bæe de Den, insanientium audacia est. Divinitas enim non in demonstratione verborum tradita est, ut diximus, sed in fide, et pia ratiocinatione cilm reverentia. Et iterum idem libro iv Contra Arianos : Quia igitur Filins est imago Patris, necesse est intelligere, quod divinitas et proprietas Patris essentia Filli est, et hoc est illud : Qui cum in forma Doi essot "; et : Pater in me. Non autom ex parte est forma divinitatia, sed plenitudo paternæ divinitatis essentia est Filii, et

Nobis antem in Spiritu vivificatis, ipse Christus in

Patre; sic Deus erat in Christo mundum sibi re-<sup>50</sup> Joan. xiv, 10. <sup>51</sup> [ Cor. 11, 1 seqq. <sup>53</sup> Psal. CvL. 6. <sup>53</sup> Joan. xx, 22. <sup>54</sup> [ Joan. 5v, 12. 13. <sup>55</sup> Joan. xiv, 23. <sup>55</sup> ibid. 6. <sup>57</sup> Rom. viii, 11. <sup>58</sup> Galat. 11, 19, 20. <sup>59</sup> Joan. xiv, 11, 12. <sup>60</sup> Rom. xv, 18, 19. <sup>51</sup> Philipp. 11, 6. <sup>55</sup> ibid.

### Scholia.

tiam corpoream, et non qualitatem; quoil enim posuit Dionysius lursina lampadarum per se exsistere ; non ad lumina retulit, sed al lampadas que per se exsistant, sicut faces et teder. Itaque faces ardentes, sive lampadas accensas luminihus in unum conjunctis per se exsistentes cum proprietatibus hy-postaticis per se subsistentibus in lumine suprasubstantiali Trinitatis discrete unitis, et unite discre-tis comparat; et quod sequitur in Dionysio: Et si quis unum huminare, id est, unam facem accensam educat e domo, simul exibit totum proprium lumen. pikil quidquam aliorum luminum in se ipsa sinul trakens, nec aliquid sui illis relinquens; ad myste-

nionem corum qui tradebant lumen esse substan. D rium incarnationis retulit, ut Pachymerus notavit, interpretatusque est illud : Ego a Patre exivi. Filius enim factus homo, qui erat fax quædam humanitalis accensa lumine divinitatis, non traxit secum Patrem, neque Spiritum sanctum, neque quidquam proprium divinitatis illis reliquit ; quin potius camdem totam divinitatem quæ in illis est, tulit manens in illis. Ad idem mysterium incarnationis retulit hoe exemplum Leontius monachus, auctor eruditissimus, in libro quem contra Nestorium et Eutychem scripsit. Docet enim sic substantias uniri posse sine mistione, ut hic sine mistione uniuntur qualitates luminum, et uniuntur splendores stellarum, salva proprietate quanti in quali in co quod manet Filius tantum.

Verbum Deus est Filius, idcirco æqualis Dens non

rapinam arbitratus est se esse æqualem Deo 42. Et

rursus, quia Filii divinitas et species non est alte-

rius quam Patris; hoc est quod diximus : Ego in

:53



## JOANNIS CYPARISSIOTÆ

est Filius, in quo creatura Deo reconciliata est, sic quæ operabatur Filius, opera Patris sunt, forma enim divinitatis Patris est Filius ; et paterna forma in ipso, demonstrat in ipso Patrem : atque ita est Pater in Filio, et proprietas atque divinitas ex Patre in Filio, demonstrat Filium in Patre inseparabilem ab ee. Ex his patelit, quod in Trinitate, quæ supra substantiam est, exceptis tribus personis deificis, qua non reciprocantur, allis remeantibus, quod est una persona, hoc ipsum est alia; quia sunt una et sola trium personarum esseutia : et quod est unius, hoc idem est reliquarum personarum sine ulla varietate, sicut demonstratum est. Quare si essentia Filii est vita, necessario Patris et Spiritus sancti est cadem vita, que erat essentia Filii. Qui amplius quærit, si Filius babet saplentiam Patrem, ubi est hujus Filii sapientia? fatuus plane et insipiens est, cum audiat, vitam quam habet Pater, non esse aliam ullam præter Filium, et vitam in Filio non esse ullam aliam præter Patrem, et verum dicere qui dicit : Ego in Patre, et Pater in me 44. Una enim, ut diximus, est essentia Trinitatis, et una solum semper. Hæc igitur essentia singularissima trium, assumens ineffabilitor nomen Patris, quoil est supra substantiam, solum Patrem generantesu Filium manifestat, rursus assumens supragnam intelligi potest, nomen Filii, quod est supra substantiam, solum Filium demon- L strat generatum a Patre ; rursus hiec ipsa essentia assumens nomen Spiritus, quod est supra substantiam, Spiritum tantum declarat a Patre procedentom per Filium, ut si exempli gratia et quidem tenuis dicamus, natura hominum, quie una est, in quibus solum assumit virtutem giguend, patres tantum declarat; in quibus autem assumit genitum. filios solum, est nibilominus, una natura humana patrum et fillørum. Cum igitur dicimus esse Filium. in eo quod manet Filius tantum, simul inducitur esse Patrem (1), et Spiritum sanctum; quia essentia eorum est una ; similiter utravis aliarum personarum ponatur, necessario sequitur reliquas duas esse; quod enim est alicujus essentia (2), hoc si- D divisione, mens sine principio, solus solius Verbi

955

44 Il Cor. v, 19. 44 Joan. xiv, 11.

(1) Simul inducitur esse Patrem, et Spiritum sauctum. Non hoc accipiendum est dici secundum relationem; sic enim Filius non refertur ad Spiritum sanctum, sed ad Patrem tantum, sed accipiendum est diel secundum circumincessionem, que περι-χώρησις a Græcis Patribus dicitur, quia in Filio sunt Pater, et Spritus sanctus ; et Filius in Patre, et Spiritu sancto; et Spiritus in Patre, et in Filio, et denique unaquæque persona in aliis vicissim.

(2) Quod enim est alicujus essentia. Sicut qui hominem demonstrat, animal rationale demonstrat, quia essentia hominis est animal rationale; sie qui unam personum divinam demonstrat, reliquas duas ostendit : quia tigura, que habet tres angulos, aquales duolus rectis, omnis trianguli naturam demonstra!, quia una et cadom natura trianguli est in om-

concilians 43. Proprium quidem substantize Patris A mul cerountur esse quie illam definiunt. Cum enim essentia alicujus demonstratur, proprietates que al illam pertinent, simul patefiunt : at quod babet tres augulos æquales duobus rectis, necessario omnis trianguli naturam ostendit. Nisi quis boc recte dicat, omnino hoc dissentire ab imagine et similitudine nuius et ejusdem naturæ Trinitatis, quæ supra naturam, et supra omnis eadem est. Per se ipsas igitur et in se ipsis vicissim divinæ personæ meant, et una posita, necessario tota Trinitas declaratur, sicut ostenso solum radio, tacite sol et lux simul ostenduntor : vel sient demonstrata charitate, qui diligit et quod diligitur, simul demonstrantur : vel sicut posito fonte, fluvius et aqua, et quæcunque aliæ imagines sacræ et similitudines hujus rei ex sacris Scripturis symbolice exprimantar.

### CAPUT X.

Quod supra omnem rationem et mentem est owne quod in Trinitate, quæ supra substantiam ett, contemplamur, et penitus incognitum, et intelligentia incomprehensum, quomodo una et erdem essentia et in unaquaque persona ex tribus tota et sola est; et in tribus simul eadem tota et sola; et in nulla persona ulla in re a sola et tota dimovelur, trine simul et singulariter cultà.

#### AUT SIC :

Quod in Trinitate, quæ supra substantiam est, non secundum deificas personas (3) essentia ejus terminatur; sed est supraquam ratione comprehendi polest, una trium essentia.

Sanctus Maximus in centuria IV, cap. 1, ait : Unum est bouum supraguam sine principio, et supra substantiam, saueta scilicet trium personarum unitas, Pater, Filius, et Spiritus sanctus, trium qui immendi Bunt, immensa naturæ consociatio, quæ rationem essentize suze, et quomodo, ac quid, et qualis se nullis penitus perviam facit, siquidem onto m notionem intelligentium fugit, nequaquam ex abdito et penetrali natura sua egrediens, et omnem coguitionem summam et excellentissimam in infinitum superat. Idem in eadem centuria cap. 4: Unus Deus unius Filii genitor Pater, et unius Spiritus saurti fons, unitas sine confusione, et Trinitas sine

### Scholia.

nibus triangulis; sie una persona reliquas demonstrat, quia una et eadem natura est in tribus; lametsi infinito intervallo absunt hac exempla a divinis personis, quæ non possunt definiri, quia sunt infinitæ: et natura in eis non dividitur proprietati-bus hypostaticis, sicut in creaturis, sed est  $d\pi dv$ των επέχεινα ταυτότης, id est, est idem supra omnia eadem.

(3) Non secundum personas deificas definitur essentia Trinitatis; definiretur autem, si quia est una et eadem, et tota in unaquaque, non esset esdem tota in tribus simul; 'aut si, quia est una, eadem et tota in tribus, non esset eadem tota sine ulla variatione et differentia in singulis. Personas deilicas vocat, id est, divinas, quia persona que deos facit, non potest esse nisi Deus.

## DECAS IX. - DE INFINITATE IN DEO.

æternæ vitæ tanquam Spiritus sancti fons. Item in seconda centuria cap. 1: Unus Deus, quoniam una divinitas; unitas sine principio, et simplex, et supra substantian, et expers partis, et individua, eadem unitas, et Trinitas, tota eadem unitas, et tota eadem Trinitas; unitas tota eadem secundum substantiam, et tota eadem Trinitas secundum personas; Pater enim et Filius, et Spiritus divinitas: et in Patre, et Filio, et Spiritu sancto divinitas ; tota esdem in toto Patre, et in eadem tota totus Pater ; et tota eadem in toto Filio, et in endem tota totus |Fillus; et tota cadem in toto Spiritu saucto, et in tota eadem totus Spiritus sanctus, tota Pater, et in toto Patre; et totus in tota Pater, et tota totus Pater; et tota eadem totas filins, et tota cadem in toto Filio, et totus tota, et in tota cadem Filius. et tota eadem Spiritus sanctus, et in toto Spiritu sancto, et totus Spiritus sanctus tota, et totus in tota eadem Spiritus sanctus. Non enim ex parte divinitas in Patre, ant ex parte Deus Pater nec ex parte in Spiritu sineto divinitas, aut ex parte Deus Spiritus sanctus: nec enim partibilis est divinitas, nec imperfectus Deus Pater, vel Filius, vel Spiritus sanctus; sel polius tota est eadem, perfecta pérfecte in perfecto Patre; et tota perfecta perfecte cadem in perfecto Filio; et tota perfecta endem in perfecto Spirin sancto, totus enim in toto Patre, et Spiritu suncto perfecte est Filius; et totus in toto Patre, et Filio perfecte est Spiritus sanctus; quamobrem C et nous Deus Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, una chim et cadem substantia, et virtus, et operatio Patris, et Filii, et Spiritus sancti, cum nullus sine altero sit, ant intelligatur. Magnus Athanasius, in epistola ad Serapionem : Videanus vero præterea ipsam etium a principio relictam traditionem, et doctrinam atque fidem Ecclesite catholicse ; quam Dominus quidem dedit, apostoli vero prædicaverunt, el Patres servarunt. In hac enim fide Ecclesia fundata est, ab hac qui exciderit, nec crit neque dicetur Christianus, Trinitas igitur sancta et perfecta est in Patre, et Filio, et Spiritu sancto, nibil alienum, nec extrinsecus collectum habens, nec ex creatore constans, sed tota creetrix, et effectrix; sui similis, et secundum naturam individua, et una hujus operatio Pater enim per Verbum in Spiritu sancto omnia facit, et sic servator unitas Trinitatis ; et sic unus Deus in Ecclesia prædicatur, qui est super omnia, et per omnia, et in omnibus ; soper omnia quidem, ut Pater. ut principium, ut fons; per omnia vero per Verbum; in omnibus autem in Spiritu sancto. Trinitas vero est nou solo nomine, et fictione Verbi, sed veritate et exsistentia Trinitas. Sicut enim qui est, est Pater : sic qui est, est super omnia Deus, qui est hujus Verbum; el Spiritus sancius non est non exsistens, sed potius exsistit et subsistit vere. Neque minus his sentit Ecclesia catholica, ne in errorem eorum, qui cum '

\$57

" Matth. xxviii, 18.

sine principio secondum substantiam genicor, et solius A Caipha, et Judzis, atque Sabellio sentiunt, incida: + neque plus his excogitat, ne ad multitudinem deorum cum gentilibus volvatur. Et quod hæc sit Ecclesiæ fides, intelligant quomodo Dominus, cum mitteret apostolos, præcepit eis jacere hoe fundamentum Ecclesia: Euntes, inquit, docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris et Filii, et Spiritus . sancti \*\*. Apostoli autem profecti sic docuerunt. Et harc est in universa Ecclesia quæ sub cœlo est. prædicatio : et hoc est fundamentum fidei Ecclesia. Ex his planum fit, quod omnis plenitudo divinitatis est Pater, Filius, et Spiritus sanctus; tota enim et sola divinitas de unaquaque trium personarum sine differentia ulla, et ex omni parte prædicatur, et reciprocatur prædicatio de codem; nec variatur B in alla re, nisi in hypostaticis: atque hoc est illud mirum in modum ingens et arcanum, stque abditum, et quod nulli naturæ in ulla re contingit, quomodo trium personarum, et (si fas est dicere) trium subjectorum una cet essentia actu, sola et tota in unaquaque persona, ut si una persona absolute exsisteret: unam essentiam actu dico magis unam, quam quæ est maxime omnium singularis. Ut autem repetendo summatim manifesta flat expositio materiaria, quæ hac decade continetur, demonstratum est per propo- " sitiones affirmantes, quod non est alia, et sela natura non creata, nisi solus Pater, et Filius, et Spiritus sanctus; nec alia divinitas, et virtus, et operatio. nisi solus idem Pater, et Filius, et Spiritus sauctus, nec est alia unitas supraquam divina, nisi Pater, Filius, et Spiritus sauctus : nec est alia in Trinitate discretio, nisi in en quod est esse Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum ; nec est in Trinitate alius fons et principium totius divinitatis, aisi solus Pater; et quod naturales et substantiales operationes ex ioso prodeuntes annt Filius, et eins Spiritus sanctus; nec alia est operatio, et manus, et digitus ejus, qui est supra bonum per quem omnia Deus operatur, nisi ejus Filius, principium deificandi nos, et Spiritus sanctus: neque quæcunque singulation naturales et substantiales energiæ, sive operationes Dei dicuntur, aliæ sunt præter Filium, et sanctum ejus Spiritum; neque quæconque uno verbo naturalia et substantia lia Dei dicuntur, alia sunt præter Filium, et Spiri-D tum sanctum; neque quæcunque in Trinitate reciprocantur, pium est dicere quidquam in eis esse et dici unius personæ, quod non sit et dicatur essentia alterius : neque quæ sunt personæ deificæ, et essentia Trinitatis, pium est dicere alterum non esse essentiam alterius; supra omnem vero mentem et rationem in tribus personis, sive subjectis une est et tota, et sola trinæ supra naturam, et infinitæ unitatis essentia supraquam divina. Perfecta itaque sunt quie in hac decade contexta sunt et exposita, ita ut nihil desit. Est autem inscripta decas, De infinitate in Deo, quia omnis infinitas in Deo est Trinitas, quæ supra naturam, et supraquam incognita

Digitized by Google

### JOANNIS CYPARISSIOT &

est; et ipsa sola est is qui super omnia, et per omnia, A quidquam non subsistens : nec est in co plus aut et in omnibus laude et gloria celebratur unus et trinus Dens : et esse ejus est substantia, et substantia omnium; et non est in ipso ulla privatio, neque

minus nisi que ab ipso extra se ipsum voluntate propter exuperantiam bonitatis sum producta sunt.

# DECAS DECIMA. — DE DIVINA SIMPLICITATE. CAPUT I.

Scholia.

### Quod non oportet quærere in Trinitate, que supra substantiam est, habitus et dispositiones, neque sunt aliqua circa ipsam quæ substantiam ejus compleant.

Sauctus Maximus, in centuria quarta, capite oc-1avo : Ne, inquit, quæras habitus et habilitates in simplici et infinita substantia sanctæ Trinitatis, ne eam facias compositam, sicut creaturas ; quod qui-B dem in Deo cogitare absurdum et nefarium est. Divinus Damascenus: Voluntas, et sapientia, et virtus Patris est Filius ; non enim oportet dicere in Deo qualitatem, ne dicamus eum ex substantia et qualitate compositum esse. Magnus Athanasius in apologetico pro synodo Nicæna, eujus principium est, Bene fecisti, ut declarares mihi. Si quis igitur, inquit, existimat Doum esse compositum, nt quod ex substantia et accidente compositum est ; aut hobere extrinsecus aliquod operimentum, et tegi ; aut esse quædam circa ipsum, quæ substantiam ejus compleant, ita ut cum nos dicimus Deum, vel nominamus Patrem, non ipsam inaspectabilem, et incomprehensam substantiam ejus significemus,

Nihil languam circa ipsum, sed ipsam eius sub-stantiam significamus. Non contradicit Joannes Damascenus, cum ait libro primo Theologiæ, cap. 9: Bonum, et justum, et sanctum, et alia hujusmodi consegunntur naturam, non autom ipsam substantiam declarant. Et capite 10 : Pater, Filius et Spiritus sanctus non declarant substantiam, sed relationem. Et paulo post : Ex his ad divinam substantiam manuducti, non ipsam substantiam comprehendimus, sed quæ circa substantiam ; hoe enim dixit Damascenus, scilicet non significare nomina Dei substantiam ejus, quia nullum nomen exprimit quid est D us perfecte ; sed eum signifi-cant imperfecte, sicut creaturæ imperfecte repræsentant ; sic enim Damascenum interpretatus est sanctus Thom. p. 1, q. 13, art. 2, in resp. ad. 1 : Præterea consuetudine intelligentiæ nostræ locutus est hic Damascenus : quia enim imposita sunt nomina ad significandas res, quatenns in nostram in- D telligentiam cadunt; superat autem intelligentiam nostram, ut quæ propria sunt alicujus naturæ, ea intelligamus esse ipsam naturam per se subsisien-tem; quod in Deo tantum evenit; idcirco de ija quæ propria sunt substantiæ divinæ, tanquam de propriis naturæ creatæ, quæ non substantia, sed circa substantiam sunt, et illam consequentur et complent loquimur, sic, inquam, loquitur Damascemis de perfectionibus divinze substantize, ut loqui solemus de propriis accidentibas, quæ circa sulstantiam contemplamur, quæ naturam consequun-tur ; similiter nomen Patris, quod prius convenit Deo, quam creatura, et nomen Filii, et nomen Spiritus sancti, relationem, et non substantiam dicit significare; hoc etiam dicit consuctudine intelligen-

sed polius aliquid circa ipsum, accusent synodum. quæ scripsit, ex substantia Patris esse Filium. Considerent, quod duo blaspheme, et in Denm contumeliose proferunt, cum sic cogitant : Deum quemdam corporeum introducunt, et Dominum non ex ipso Patre, sed ex iis quæ sunt circa ipsum, mentiuntur esse. Sin autem simplex quidpiam Deus est, ut quidem est, manifestum fit quod cum dicimus Deum, et nominamus Patrem, nihil tanguam circa ipsum, sed ipsum ejus substantiam significamus (1). Et rursus idem in oratione, cujus principium est, Omnibus vobis qui in unum convenistis, de co quod Patres synodi Nicsense recte usi sunt verbo homousii : Quia igitur, inquit, excusatio de ils qui scandalizantur, improbabilis demonstrata est, dicite deinceps vos, quomodo non placet vohis nomen substantiæ? hoc enim necesse est primun excutere : atqui et vos scripsistis ex Patre genitum esse Filium. Si igitur cum Patrem Inominatis, vel Dei nomen dicitis, non substantiam significatis, nec eum intelligitis, qui est id quod secundum substantiam est; sed aliud quid circa ipsum (2), vel aliquid deterius (3) ( ne a me expromatur ) his no-

## (1) Cum dicimus Deum et nominzmus Patrem, C tiæ nostræ ex creaturis sumptæ; quia hoc nomen Patris secundum modum significandi et intelligendi nobis asitatum non personam, sed relationem significat, quæ per so non subsistit, ut quidem sub-sistit in divinis; et ideo non potest significare relationem, quin significet substantiam personæ, quia ipsa relatio per se subsistit : sed quia hoc superat intelligentiam nostram, ideirco secundum consuetudinem intelligendi, et secundum nostrum modum significandi dixit Damascenus non significare nomen Patris substantiam personæ Patris, sed relationem, Gregorium Nazianzenum secutus, qui hoc ctiam dixit in oratione prima de Filio, licet ibidem concedat ei, contra quem disputat, significare eliam substantiam. Si enim existimasset Damascenos, Ideo non significare substantiam in divinis, quasi relatio non per se exsisteret, error plane fuisset, ut sanctus Thomas, 1 p. q. 33, art. 2, in resp. ad 1 notavit : Damascenus enim notasse videtur, licet non nominatim, pro ca qua fuit modestia, cam ait: Ut quidam falso opinati sunt. Item Anastasius Antiochenus in oratione prime de rectis dogmatibus veritatis : Nomina, inquit, Trinitatis, Pater, Filios, et Spiritus, sanctus non significant esse, sed quemodo esse; nec enim qui Patrem dixit, substantiam significavit, sed omnino habitudinem

(2) Sed uliud quid circa ipsum. Scilicet accidens individuum, quod consequitur materiam ultimam, Quod enim circa substantiam est, accidens per se est, et substantiale, quod totam speciem consequitur, quod ex principiis subjecti efficiur; quod in Deo esse non potest, in quo mini est factum ; el multo minus accidens materiale.

(3) Aut aliquid ettam deterius, id est, aliquid non in ipso tanquam accidens, neque circa ipsum

### £59



## DECAS X. -DE DIVINA SIMPLICITATE.

942

minibus significatis, oportebat ut non scriberetis A tiones; nec an sint circa ipsam aliqua naturalia, vos, ex Patre Filium genitum esse, sed ex his quæ eirca ipsum, vel in ipso sunt; ut cum refugitis a dicendo vere Patrem Deum, et eum qui simplex est, compositum et corporeum cugitatis, novarum blasphemiarum inventores reperiamini. Cum autem sic cogitatis, necessario etiam verbum non substaniam, sed nomen solum existimatis, denique usque ad nomina opinionena vestram affertis ; et quæ dicitis, non creditis esse, sed potins non esse sentitis. Hze autem audacia Sadduczeorum potius (1), et eorum qui apud gentiles sine Deo sunt, exsistit. Quocirca neque ipsam creaturam ipsius qui Deus est, fabricam esse dicetis, si hoe nomen Pater et Deus pon ipsam causam corum quæ sunt, significant, sed atiud quidpiam quod vos fingitis : verum hoc B indecorfin, et valde impium est vel solum cogitare. Sin autem cum audimus : Ego sum qui sum \*\* ; et illud, In principio fecit Deus cœlum et terram \*\*, et : Audi, Israel, Dominus Deus tuns, Dominus unus est<sup>s7</sup>, et illud, Hæc dicit Dominus omnipotens, non aliud præterquam simplicem, et beatam, et incomprekensam ejas qui proprie est, substantiam intelligimus (etsi enim non possumus comprehendere quid tandem est, tamen cum audivimus dici Patrem et Filium, et omnipotentein, nihil aliud quam substautiam ipsom ejus qui est, significari intelligimus; et vos dixistis ex Deo Filium, scilicet ex substautia Patris eum dixistis, quia et ante nos dicunt Scripturæ Dominum Filium' Patris, et aute ipsas idem Pater dixit : Hic est Filius meus dilectus 68 ; filius autem nihil aliud est, nisi fetus ex patre), quomodo non videntur Patres bene dixisse ex substantia Patris esse Filium, recte arbitrati idem esse dicere ex Deo, et dicere ex substantia Dei? Ex quibus fit manifesium quod in unitate, quæ supra substantiam est, non oportet quærere habitus et disposi-

et substantiæ propria ad complendam substantiam ipsam : uisi forte a nobis sie dicuntur consuetodine intelligentiæ nostræ; et quia non possumus aliter intelligere, qui nunc vitam per speculum, et in ænigmate transigimus.

## CAPUT II.

Quod non oportet quærere in Trinitate accidentia quapiam, qua in substantia ejus excistant : nec differentias substantiales in ipsa intelligere, siquidem et in incorporeis, quæ ab ipsa producta sunt, non oportet quærere differentiam substantiæ, et evergiæ, neque tanquam aliud in alio ista ut exsislani, accidere.

Sanctus Cyrillus lib. xxx1 Thesaurorum : Si Igitur non quæcumque dicuntur inesse in Deo secundum naturam, bæc omnino erunt substantia ejus, relinquitur ut dicamus esse ea accidentia substantize sic voce tenus intellecta (a). Non enim potest natura humana aliquid majus (b) in Deo dicere, quam secundum se (2); idcirco consuetudine propria utimur, cum ea quæ naturæ nestræ conveniunt, majorum rerum exempla facimus, ut qui in parva tabuia orbem cœli describunt. Idem in eodem libro : Sapientis est dicere, nihil accidere substantiæ Dei, quia habet ex se ipsa perfectionem, sed videmus quod multa ratio coget uos ad intelligendum in Deo tanquam accidentia ea quæ hujuamodi sunt, etsi penitus non acciderunt. Et idem adhuc : Si ergo quædam res tanquam accidentia Deo, intelliguntur, quid frustra contenditis non esse dicendum accidisse Deo ingenitum esse, cum quædam hujusmodi appareant, quæ sunt secundum substantiam ejus ? Et rursus idem : Non enim est substantia Dei ingenitum, aut incorruptibile, aut immortale, vel inaspectabile, nam si nnumquoilque horum substantiam (3) significat, ex tot substantiis compositus erit Deus, quot sunt ista quas

" Exod. 11, 14. " Gen. 1, 1. " Deut. v1, 4. " Matth. xv11, 5.

### Scholia.

tanquam complens substantiam ejus, sed aliquid circa ipsum extrinsecus, ut indumentum, ut paulo supra dixerat idem Athanasius.

(1) Sadducæorum potius. Antiqui ignorantes vim intelligendi, et non distinguentes sensum ab intellecto, existimarunt nihil esse in mundo, nisi quod sensu et phantasia comprehendi posset ; et quia in D phantasiam non cadit nisi corpus, existimarunt hullam rem esse in mundo nisi corpus, ut Arist. iv Physic. tradit; ab istis profectus est error Sadducarorum, qui aiebant, non esse Spiritum, hæc S. Thom. 1 p. q. 50, art. 1 : Idem event gentifibus, qui sine Deo erant colentes opera manuum hominum

(2) lloc est quod dicit S. Thom. i p. g. 39, art. 2, quod sæpe alias repetit, intellectus noster res divinas nominat, non secundum nodum earum, quia sic eas cognoscere non potest, sed accundum modum in rebus creatis inventum.

(3) Si unumquodque horum substantiam significul, ex tot substantiis compositus erit Deus,

(a) ld est secundum modum siguificandi et inteli geadi nobis consuetum capit.

quot sunt ista quæ reperiuntur convenire illi naturaliter. Contra Eunoinium disputans hoc dicit; ille enim, quia ingenitum dicitur de Deo Patre et ingenitum aliud nomen est a genito, argumentahatur aliam substantiam significare ingenitum, et aliam genitum, quasi una substautia non posset diversis nominibus affici. Sic enim sanctus Maximus in co loco orationis primæ Gregorii Nazianzeni, de Filio, ubi quærit Eunomius, quid Pater significet, explicans eum: Interrogabant, inquit, hæretici, Est ne Pater nomen substantiæ, an energiæ? ut si dixerimus esse nomen substantiæ, hinc colligant, Filium esse diversam substantiam a substantia Patris; ώς της αυτης ουσία; δύο μη επιδεχομένης και διάφορα χυρίως δνόματα, id est quasi una substantia non reciperet duo et diversa proprie nomina, si entra pater est nomen substantiæ, nunquam ejusdem sub-stantiæ nomen erit Filius. Hactenus sanctus Maximus, et beatus Basilius libro in Contra Eunomium ; Quomodo igitur, inquit, o sapientissime, si diver-

(b) Id est, aliquid majus, quam nt ex rebus creatis d'dicit, ex quibus scientiam capit.



reperiuntur convenire illi naturaliter. Gregorius & bit, non crit simplex, sed compositum. Naga, Die-Theologus in primo De Filio : Vel et immortale, et expers malitiz, et non variabile substantia Dei est. Sed si hoc verum est, multæ substantiæ Dei erunt, et non una ; vel Deus erit ex his compositus, non enim hæc sine compositione erunt, si sunt substantile. Magnus Basilius : Quomodo non est ridiculum dicere substantiam esse facultatem creandi (1)? substantiam item facultatem providendi ? et similiter substantiam esse facultatem præcognoscendi? et ut semei dicam, omnem energiam substantiam ponere ? Sanctus Damascenus : Deus, inquit, simplex est, et non compositus; quod autem ex multis et diversis constat, compositum est. Si igitur increatum, esse sine principio, et incorporeum, et im nortale, et æternum, et bonum, et pote- B statem creandi, et alia hujusmodi, differentiassubstantiales in Deo dicamus, quod ex istis consta-

sitatem nominum necessario sequitur varietas substantiæ: recordamur enim hæc te in superiore orat one exposuisse, etc. Hanc igitur impiam Eunomii opinationem cum Patres refellunt, Athanasium dico, Gregorium Nazianzenum, Basilium, et Cyrillum, composituri esse Denm argumentantur, si nomina quæ Deo secundum naturam conveniunt, substantiam Dei significant; id est, si unumquodque Dei nonien diversom, diversam Dei substantiam signiticet, ut Eunomius volebat; quod quidem nihil alind erat, quam dicere, unumquodque diversum nomen Dei, partem substantiz Dei significare, ex quilms una substantia Dei composita esset; at hoc non sequitur, si diversa nomina, quæ scilicet affirmanteret absolute de Deo prædicantur, unam et camdem, et totam Dei substantiam, ut nos dicimus, significont, licet non perfecte, et ut in se est, quia ex creaturis nunc Deum cognoscimus non perfecte; et ut cognoscimus, sie nomina siguificant. Sie respondet idem Basilins eidem Eunomio objicienti uobis compositum esse Deum, nisi concederetur idem esse ingenitum, et lumen quod de Deo dicitur; sic enim argumentabatur: Si aliud significat lumen quod de Deo dicitur, et alind ingenitum, compositum erit quod ex alio et ex alio constat; quod autem compositum est, non est ingenitum; si vero idem est, et idem significat utrumque nomen, tantum distabit lumen, aut vita aut bonum, quod de ingenito dicitur, a humine, ant vita, aut bono, quod de genito prædicatur, quantum ingenitum distat a genito : ita substantiam ingenti a substantia geniti separat Eunomius. Respondet Basilius: At vero ad illud quod ait Eunomius, compositum demonstrari D Deum, nisi pro eodem lumen et ingenitum accipiantur, illud dicere possumus, quod si partem substantiæ ingenitum acciperennus. haberet locum ca ratio, qua dicitur compositum esse quod ex diversis constat; sin vero substantiam Dei pouimus lumen, vel vitam, vel boaum, totum quod est, bonam; totum quod est, vitam; totum quod est, humen; vitam vero, et humen, et bonum sequitur  $\Delta \gamma = v \eta \sigma t \alpha$ , hoc est innascibilitas, id est, esse vitam, lumen, et bonum non ab alio; quomodo non erit expers compositionis, qui secondum substantiam simplex est? Non enim modi exsistentiæ, qui indicant proprietates, scilicet ingenitum esse, et esse genitum, rationem simplicitalis lædent: bactenus Basilius.

(1) Esse facultatem creandi? Hæc quoque contra

nys. cap. 11 De cœlesti hierarchia : Sed quia onnes mentes ratione quedam excellenti convenienter ipsarum naturæ, in tria divisæ sunt, in substantiam. et virtutem, et energiam, sive operationem, cum omnes, aut earum aliquas indifferenter collestes substantias, aut coelestes virtutes vocamus, existimandum est declarare nos circuitione eos cœlites, scilicet, de quibus sermo fit, ex substantia et virtute uninscujusque corum. Sanctus Maximus in adnotationibus septimi cap. ejusdem Hierarchie : Quia, inquit, in divinis mentibus habitus deiformes (a) dixit, non oportet existimare, quasi dieat magnus Dionysius, has virtutes mentium divitarum tanquam accidentia in illis sicut in nobis, velu alind in alio subjecto tanguam qualitatem advenire, Illud enim tanguam accidens (2) et tangmm mbjectum non habet illic locum ; quia omnis compo-

## Scholia.

Eunomium dici intelligenda sunt, qui diversas priprietates Dei, diversas item substantias Dei facielat. ut ingenitum, quæ Del proprietas est, et negatio-nem tantum declarat, substantiam diversam a substantia geniti induceret. Sunt alioqui facultas creandi, facultas providendi, facultas pra cognoserni, el denique omnis energia naturæ divinæ propra non partes substantia, sed ut altDionysius, totmu id quod Deus est, qui est omnino simplex, et moverant, d est, uniformis in tribus personis.

(2) Illud enim tanguam accidens, et tanguam subjeetum non habet illic focum. Quod ait saucius Maximus non esse babitus in angelis tanquam accident in subjecto, non solum verum est in habitibus materialibus, ut S. Thom. in 1, 11, q. 50, in resp. ad i. Interpretatus est, quia hujusmodi habitus, ut idem ait, sunt dispositiones ad esse naturale, cujusmodi habitus non habent locum in angelis, quia materia carent, quales sont proprietates quædam naturales, quæ in animatis et inanimatis reperiuntur, et ad secundam speciem qualitatis pertinent, qua potentia etiam naturales dicuntur; non solum, inquam, in hujusmodi habitibus et accidentibus verum est, sel etiam in babitibus qui sunt qualitates, et ad primam speciem in prædicamento qualitatis pertinent; quos idem S. Thomas dixit excludi a S. Maximo in augelis. Qu'd quidem non ita esse, ex scholiis ejus-dem S. Maximi in oundem Dionysium perspici potest. Ubi chim dicit Dionysius, quem sancins Thomas citat, in Coelesti hierarchia, cap. 7, esse habitus in angelis deiformes, id est, quibus Deo assimilantur, scholium his verbis scripsit (interpretator ad verbum): Nota, inquit, quod divinæ potestates(mgelos dicit) similitudinem bei sccundum babitum babetu babitus autem est qualitas stabilis et fixa: hue igitur patelit, quemadmodum libgri arb trii sunt; 5quidem virtutes habent secondem habitus acquisitas; quod copiosius Hammon Adrianopolitanus docet in his qua contra Origenem. De resurrectione, scripsit; hactenus S. Maximus. Ilos ergo habitus S. Marimus dixit nou esse tanquam accidens in subjecto steut in nobis; et rationem reddidit, quia angeli carent materia, et omni materiali compositione. Dicendum igitur est summatim, quomodo in nobs sunt habitus scientiæ et virtutum tanquam accidentia in subjecto, idque propter materiam; ut inde inteiligamus non sic esse habitus in angelis tanquam

(a) Habitus deiformes dicit, quibus augeli Deo assimilantur, quoad fieri potest.



Si enim esset aliud et alio veluti accidens in subjecto, non viveret per se substantia illa; neque posset per se deificari, quantum vires pati possunt. propter solum ordinem qui servatur ponendo alind in alio. Habitus igitur quos in ipsis diximus, sunt ipsi earum substantia inditi, non autem ut accidens in surgerto, quia sunt expertes materiæ : unde magnus Dionysius in libro De ecclesiastica hierar-

accidens in subjecto, ut S. Maximus recte dixit. llabitus scientiæ in nobis acquiritur principlo per conversionem ad phantasmata, quæ sunt in potentiis materialibus sensunm, unde materialiter et dis- B positive, ut ait S. Thomas, actus, ex quo habitus generatur, in potentiis sensitivis est, idcirco corrumpi potest in intellectu habitus scientiæ per oblivionem ex parte memoriæ, in qua servantur phautasmata sensilium, a quibus species intellecti-les abstrahuntur; et per deceptionem falsæ argumentationis, qua suadetur contrarium ejus quod prius sciebatur: neutrum autem horum angelo evoure potest, qui nec oblivisci potest, neque decipi, quia liber ab omni matern**a per species reru**m a beo inditas et congenitas, quibus habitualiter, ut ait S. Thom, perficitur, omnes naturas rerum scire potest. Qua e hujusmodi habitus non est in eo talo accidens, quale in nobis, ut dixit S. Maximus; nec ipse angelus hujusmodi habitus tanquam accidentis subjection est, sed potlus sic hujusmodi habitus in eo est, ut virtus calefaciendi in igne, ut ait S. Maximus, et Pachymeres Diony-isi paraphrastes: similiter habins virtutum, quas per sensum capimus, ut ait S. Diadochus in libro De perfectione spirivali, id est, per justum usum sensuum, et carum rerum quæ sub sensus cadunt, Isane Syrus Eguripas tázzws, id est, exterioris ordinis vocat; in nobis tanquam accidentia adesse et abesse possunt, quia sunt materialiter in potentiis sensitivis, et tauquam in subjecto in appeiitis, quibus accidit obedire, aut non obedire rationi, unde justi auditu, et aspectu, et similiter in reliquis dicimur; sicut beatus Petrus de sancto Lot dixit : Erat enim aspeciu, et auditu justus (11 Petr. 11,8); et compositio ex subjecto harum virtutum, et ex ipsis virtutibus, materialis compositio est propter organa corpores; virtutes etiam illæ ordinis interiorie, que theologice dicuntur, fides, spes, charitas, accidentia quoque sunt in nobis, quia adesse etabesse possun propter carnem, quæ potest subjici et non subjici legi spiritus; aliudenim est caro, aliud prudentia carnis, quam Apostolus ait legi Dei non esse subjectam (Kom. vin, S), nec enim posse : at In augens non sunt virtutes lauquam qualitates mutabiles, que dicuntur et sunt accidentia, ut quidem essent, si in angelis materia esset, et compositio ex materia sicut in nobis, sed potius quasi naturæ flunt : sic enim, alt (sanctus Diadochus, episcopus l'hotices in Épiro, quem sanctus Maxi-mus chare et segui solet, in libro Aureo quarumdam Quæstionum de anima separata et angelis, quam inscripsit Apocalypsina. Έπιγαρ των ασωμάτων φύσεων δπεραν χτήσηται ή ενέργεια, τουτο ώσπερ της φύσεως δια πολλήν ως έφην λεπτοτητα Yiverai, id est: In naturis incorporeis, quodcunque operatio acquirit, hoc tanquam naturæ efficitur propter, mutam, ut dixi, subtilitatem vocat τήν aŭziav, id est, vacationem a materia. Propositom staque fuit S. Maximo interpretari, quomodo m-icingendum esset quod Dionysius dixit, esse in angens habitus deitormes, ne quis erraret, si suspicaretur esse virtutes angelorum tanquam qualitates quasdam mutabiles, sicut in nobis more accidentium; hæe enim quia possunt adesse et abesse

sitio, et illud informe materize illine ejectum est. A chia, cap. 4, substantiales vocat habitus, qui in ipsis sunt. Adhuc idem Maximus, in Adnotationibus, cap. 4 De divinis nominibus : Propter hos scilicet radios bonitatis divinæ exstiterunt omnes mentes intellectiles, et intelligentes, et substantiæ, et virtutes, et energiæ : intelligunt emm et ipsæ ; quia omnes sunt mentes, et substantize vitze, a mente suprema creatæ, imo et energiæ illic per se subsistentes sunt, et substantiæ (1); omnis onim Scholia.

> præter subjecti corruptionem, proprie areidentia dicuntur et sunt, quæ veteres Latini vocabant conjuncia tanquam adventitia; sic enim vocat Lucretius ; verbam Græcam, ut mihi videtur, oundesn-xds interpretatur. Illud'enim non pænitet observare hic, quod istos habitus virtutum in angelis islem S. Maximus cap. 8, De divin. nomin. επιτηδειότητας vocal, nos habilitates, sive aptitudines in-terpretammr, S. Thomas participationes divine sa p entire et bonitatis esse dicit, cum ait 1. p., q. 3, art. 6, in resp. ad 2, quia ad attingendum Deum per intellectum et voluntatem indigent participare aliquid ab exteriori, scilicet septentiam et bonitatem divinam, ut ibidem alt: Ideo, inquit, necesse est ponere in eis habitus; habitus istos dicit Dionysius, cap. 4 De divinis nominib. corrupisse angelos qui ceciderunt, quatenus aberrarunt ab operatione habitibus istis congruente, quos Judas apostolus in epistola- sua dicit non servasse principium, sive, ut vetus interpres vertit thy apphy, principatum; creati enim erant, ut ait S. Maximus, ad opera Lona; creationem enim corum vocavit Judas principium; sic Dionysius locum Judze interpretatus est, ut S. Maximus observavit. Præterea quod Dionysius dixit corrupisse angelos suum principium, sumptum est ex Ezech. cap. xxviii, cum de diabolo ait : Corrupta est scientia tua cum pulchritudine tua, llactenus de habitibus in angelis, qui communi voca-bulo dovágais quoque, id est, potentiæ, a Dio-nysio vocari solent, ut sanctus Maximus cap. 5, De divinis nominib. notavit, quod per eos possumus prompte operari. Dicendum est nunc de potentis eorum quæ sic proprie outques, dicuntur, quas etiam a ratione accidentium idem S. Maximus e2cludit. Si enim, inquit, illud esse aliud in alio tanquam accidens in subjecto, locum haberet in potentiis angeli, sequeretur ut non per se vi-veret angelus, sed per accidens; et to  $\zeta \omega \tau t x \partial v$ id est, potestas vitalis, per quam vivit, non esset substantialis in angelo, sed accidentalis; neque per se deficaretur quoad fieri potest, si potentia item intellectiva angeli accidens easet, sicut in no-

D bis, et non potius ad substantiam angeli pertinerei : nunc autem cum potentia angeli ad vivendum, aut intelligendum non sit accidens, sicut in nobis est accidens individui, quod consequitur materiam, quæ est principium individuationis, sed potius accidens per se, et proprium speciei, quod S. Thomas, 1 p. q. 5 4, art, 3, in resp. ad 2, ad formam perime-re dicit, de potentia angeli loquens, non sequitur ut per accidens vival, aut per accidens beatilicetur angelus : qui · operari per potentiam propriam, qua as formam ipsam et rei substantiam pertinet, unde ούσιώδης, id est, substantialis a philosophis vocari solet, non est operari per accidens: quia ut idem S. Maximus cap. 5, De divinis nominib. notavit, ut antea dixi: Philosophi, inquit, proprietates cujus-que substantize sive viventis, sive vita carentis, ad prædicamentum substantiæ revocarunt, et hoc vocabulo substantize eas comprehendunt, altoqui non confusis rationious propriis substantiarum et proprietatum.

(1) Imo et energiæ illic saltem per se subzisten.es sunt. Quia natura angelica per se subsistit, idenco

Digitized by Google

motus el status Alic saltem per se subsistentes A antem de divino statu, vel sede dicimus? quid vero sunt, et virtutes viventes, ac superiores, quam ut in cas cadant variationes corum quæ fluxa et corporea sunt. Potes autem aliter etiam intelligera virtutes, et operationes, virtutes quidem, quia nondum omnia creata essent, virtute tamen omnia in Deo prins exstiterunt, quæ producenda eraut ab ipso ; operationes vero, quando jam creatura ad effectum adducta est. Ex his manifestum At, in unitate, que supra substantiam est, non posse accidens versari, neque secundum habitum, neque secundum (a) dispositionem, neque secundum operimentum (1), neque secundum subexsistentiam (b). neque secundum conseguentiam. Si autem tanguam R accidens dicatur, voce tenus tantum secundum cogitationem humanam, quia dicitur tantum, ostenditur : neque differentias substantiales plum est in hac Trinitate intelligere; est autem extremæ impictatis excogitare aliad in bac; aliad enim in alio, et tanquam in subjecto, denique accidens (c) neque in incorporeis cœlitibus (2) ab ipsa creatis, qui materia vacant, locum habet.

### CAPUT III.

Quod in unitate, quæ supra substantiam est, non est quærenda ubique differentin causæ, et causam habentis, ubi ex se ipsa dicitur exsistere ; et ubi ex se ipsa prodit sua energia, sive operatio, et ubi ex se ipsa, et per se ipsam ad seipsam remeat.

Magnus Dionysius cap. 9 De divinis nomin .: Quid

potentias ejus operatrices, quæ energiæ dicuntur, C et motum proprium ad operationes naturæ ange licæ, et quietem quibns augelorum natura definitur, per se dicit subsistere ; motus dixi ad operationes, quales sunt ministrationes propter eos qui hæreditatem capiunt salutis, sicut Apostolus ait (Hebr. 1, 14); item contemplatio Dei, et perpetua laudatio, et in eis stare, ac quiescere; hæc, inquam, substantialia sunt, id est, propria substantiae corum : unde illis tribuit sanctus Maximus, quod substantiae, ad quam pertinent, convenit, id est, per se subsistere et vivere, et non per accidens; quia hæc in sub-stantia angelorum copulata sunt povostowe, id est, in unam unionem cum ipsa, salvis alioqui, et non confusis propriis rationibus singulorum, ut ibidem ait Dionysius : alia est enim ratio proprietatis et alia substantize, cujus est proprietas, que est acci-deus per se, sive proprium; sie etiam locutus est Simpheius, quem S. Thom. in illo art. quæstionis, quam paulo aute dixi, citat, etsi non probat : Sapientia au- D tem, inquit Simplicius, quæ est in anima, habitus est; que auten la intellectu (id est, in substantia intellectuali) substantia est; substantiam dixit pro eo quod est substantialis; sic enim intelligendum est, ut S. Maximus intellexit, siquidem substantialia philosop hi, ut antea dixi, et ut idem S. Maximus notavit, ad substantiam referent, et hoc nomine substantiæ illa comprehendunt, alioqui idem S. Maxomus cap. 1, De divinis nominib., Sciendum est, inquit, quod allud est substantia, allud potentia; sub-stantia enim est ex iis quæ per se exsistant, potentia vero cx his quæ in alio sunt.

(a) Ut cum Deus dicitur indutus, non significatur accidens ex categoria habere.

(b) Ut privationes subexsistunt in habitibus.

(c)Accidens scilicet, quod materiam consequitur,

alidd, prieterquam manere Deum in seipso, et in eodem statu immobili firme fixum esse et supraquam fundatum esso stabiliter, et secundum eaden, et circa idem ipsum, et similiter operari; et omnino esse a se loso immutabilem, et non posse transmoveri, et esse ex toto immobilem, atque hæcquidem supra substantiam. Idem in hymnis amatoria ex S. Hierotheo : Producens, inquit, una est simplex virtus, per se movens ad amatoriam quamdam mistionem ex bono usque ad extremum corum que exsistant, et ab illo rursus consequenter per omnia ad bonum, ex se ipsa, per se ipsam, et in se ipsa se ipsam revolvens, et ad se ipsam sempercodem modo revertens. Idem, in epistola ad Titum: Sie enim contemplantes scilicet mysteria nuda velis, venerarl poterimus fontem vitæ videntes in se ipsum effusum, et in se ipso manentem, et unam quandom virtutem simplicem, per se mobilem, per se oprrantem, nunquamse ipsam derelinquentem, sed cognitionem omnium cognitionum vincenten, et sempre se ipsam per se ipsam videntem, Adhuc idem cap. 4 De divinis nominib .: Amorem vero, inquit, et charitatem Deum vocant, utpote vim ad se adducendi habentem, qui solus est ipsum propter se pulchrum et bonum, et qui est sui per se ipsum patefactio, et eximiz copulationis in unum bona emanatio, et amatoria motio, simplex, per se mobilis, per se agens, pro-

Scholia.

(1) Accidens id est, xarà περιδολήν, id est, secudum operimentum, est tegi extrinseeus, ut habere, indumentum, quod ad categoriam habendi pennet; de hoc Athanasius paulo ante, cap. 1 hujus decadis : Accidens zara napupioraouv, id est, secundum subersistentiam, est accidens serundum privationem, ut invisibile, tenebræ, et similia; privatio enim est omnino non eus, quia habet suber sistentiam in habitu, cujus est privatio, et per quen cognoscitur; ut tenebra in ince, cujus absentia est tenebra, qua cognoscitur cognoscendo lucem abesse. Accidens xatà ouvexpavoir est accidens quol consequitor naturam, quod vocator accidens proprium, quod ex principiis essentize rei nascitur; ita ut declarata natura, simul declaretar quod cam consequitur, ut risibile consequitur naturam hominis; Damascenus vocal παρεπόμενον τη φύσει. Qued sitenum etiam est a Deo, qui est supraquam simpler natura. Cum ergo dicimus in Deo esse sapiontiam, justitiam, et alia similia ei tribuimus, ita loquimor, ut assueti sumus cogitare; quia intellectus nusici non res secundum modum carum, sed secundum modum suum intelligit ; itaque voce et locutione secundum humanam cogitationem, quam de creature habet, accidentia tribuintus Deo, non autem re el veritate.

(2) Accident neque in incorporeis. De accidente communi quod materiam consequitur, quod proprie dicitur esse in subjecto, intelligendum est ; accideus enim proprium ipsius naturæ potius dicitur esse substantiale, quam esse in subjecto, quin non potest adesse et abesse a subjecto.

id est, accidens corporeum : quia angelus non est corporeus, et multo minus Deus, imó in infintem minus.



# DECAS X. - DE DIVINA SIMPLICITATE.

diens in bono, et ex bono in creaturas manans, et A est prodire ex se ipsa sine distantia, et sine causa, rursus in bonum remeans, in quo et fine et princinio carere divinus amor egregie demonstrat, sicut quidem perpetaus et sempiternus orbis propter bonum conversione inerrante se circumvolvens, et in codem secundum iden: et procedeps semper, et manens, et revertens. Sanctus Maximus in scholiis id Dionysium c. 1, De divinis nominib. : In universum igitur non est audendum loqui neque cogitare de divinitate supra substantiam, et abdita. Divinitas enim solius Dei omnibus occulta virtus est Beapyixh eorum qui dii dicuntur, tum angeli, tum bomines, quatenus effectrix est eorum qui participatione efficiuntur dii ; ipsa, qum vere ex se et sine causa est per se divinitas. Gregorius Theologus : Et ad unum, eorum qui ex ipso, con- B sensus. Quem locum cum edisserit sanctus Maximus : Nisi fallor, inquit, unam dicit divinitatem ; ex ipso autem uno tres personas. Divinus Damascenus : Divinitatem in tribus splendentem, uno splendore ex una Divinitate trium personarum fulgente. Patrem sine principio, ejusdem naturas Verbum Patris, et conreguantem ejusdem substantiæ Spiritum. Sanctus Theophanes : Unum trium fulgorem subsistentem ex una prodeuntem divinitate, idem tribus fulgoribus splendens ex una divinitate prodeuntibus. Et iterum : Tanquam enim ex uno sole Trinitas splendens. In actis sextæ synodi cecumenicas, Utriusque naturas, inquit, utramque operationem scimus, naturalem dico, et substantialem, C et congruam sine divisione (1) ex utraque substantia et natura prodeuntem secundum operationem et qualitatem naturaliter insitam (a); et simul neque partibilem, neque confusam alteratrius substantiæ operationem conjuncte (2) inductam, hoc facit differentiam operationum in Christo, sicut et differentiam naturarum. Ex quibus efficitur manifestum, in unitate, quæ sopra substantiam est. non oportere considerare quad ex se ipsa exsistere dicitur, vel ex se ipsa prodit operatio; vel ex se ipsa, per se ipsam, in se ipsam rcvolvitur, et ideirco differentiana causa et causam kabentis sequi : quin potius manifestum

(1) Sine divisione. Scilicel personæ; non enim propier differentiam substantiarum divinze et humanæ divisus est Christns, quin potius idem est n perfectus Deus, et perfectus homo; rursus 'sine divisione, quia operatio divinæ naturæ est operatio trium personarum, quarum unitas essentiæ, ut est in synodo sexta, actione 11, non potest partiri, nec alteri unitati copulari, sed potius singularis est, extra ompeni numerum.

(2) Operationem alterutrius substantia conjuncta inductam dicit, quia sic operabatur utraque natura quod proprium erat, ut altera simul operaretur convenienter sibi, et ut se decebat; sive enim operationes essent Deo convenientes, ut miraculum, caro operabatur, ut cum potestate divina remittebat peccata, et ore dicebat, Remittuntur tibi pec-

(a) Qualitatem naturalem vocat proprietatem utriusque naturæ. PATROL. GR. CLII.

et sine divisione; ut si esset virtus quadam absoluta, et motus simplex: per sei psam mobilis, per se op-rans, ex se ipsa, per se ipsam, ad se ipsam reverteas et ad ipsam semper codem modo se revolvens, et conversione inerrante circumiens. Simul tamen demonstratum est non oportere ubicanque aliquid ex alique dicitur, quærere- differentiam causæ, et ex causa proficiacentis; demonstratum, inquam, est non solum ex iis quæ prius diximus, sed eliam ex lis que modo sobjecta sunt, quibus ostenditur confitendum esse tres personas ex una divinitate prodire. Si ergo dici ex aliquo, ubique differentiam cause, et causam habentis, introduceret, necessario tota Trinitas causam haberet ; ex quo fieret, ut Pater in Trinitate ex causa profectus esset ; at hoc absurdum est. Non igitur jam ubicanque ex aliqno, in divinis dicitur, ibi differentia causa, et ex causa proficiscentis ostenditur; ac præteres prodire in divinis sine divisione tantumdem cst, quantum sino distantia, sive differentia, et sine causa esse, siquidem quoad Trinflatem, quas supra substantiam est, quatenus Trinitas colitor, non habet in ea locum to adrafpetor, id est, illud sine divisione, quin potius dividitur divinis et deificis personis : eritque, quatenus Trinitas est, vere diacreta Trinitas, sicubi vero dicatur Trinitas non divisa, non quatenus Trinitas dicitur, sed quatenus ipsa Triaitas unitas est ; igitur non esse divisionem in divina unitate, est non esse differentiam in ea, nec case causam ejus.

## CAPUT IV.

Quod in unitate Trinitatis non oportet quærere aliud substantiam, et uliud energiam sive operationem : neque tegi homonymia verbi energiæ, nec existimare non idem esse in ea substantiam et enerviam.

Sanctus Gregorius Nyssenus, libro ix Contra Eunomium : Quis est, inquit, dic mibi, Deus ? quibus dominatur, qui est aliud quid præter potentiam ? Si dominatur, et aliud est potentis, igitur vincitur potentia a non potentia ; quod enim est alind quam potentia (3), potentia prorsus non est :

### Scholia.

cata tua, et potestate divina restituebat visum, et manu et spuio linibat oculos ; sive operationes humanæ naturæ convenirent, ut sitire, esurire, fatigari, Verbum operabatur permittendo, et volendo sive operationes essent mistæ, id est, partim divinæ, partim humanæ, hoc est Deo convenientes, et homini; ut ambulare super mare; ambulare enim homini conveniebat, non deprimi ambulando super mare, Deum decebat, quæ operationes fiszv-opixat a Dionysio dicuntur, id est, simul divinæ et humanæ.

(3) Deus est sunm posse, et suum esse, et suum operari, et non est in eo aliud posse, aliud esse, aliud operari, sed potius unus simplicissimus actus, et una simplicissima substantia ac potentia, sive virtus.

. 1



31

## 971

alque ila reperitur, quatenus potentia non est, A fandere, et obscura refinquere ta, de quibus que dominari potentize. Justinus martyr in ils que Photius patriarcha ex leo recitat, Alia quidem, ingnis, potentia sunt aliquando, et actu ; Deus autem, ut mens perspicax intelligere potest, somper est energia, id est, actu, non enim ex imperfecto ad perfectum procedit; net aliad quidguam præter ipsum per se actum, est ipsa per se substantia. Theodorus cognomento tov Fourtov, in sua Contra oppugnatores imaginum tractatione : Non. inquit. ut quidam olim nugati sunt; ceelos a persona sua vacuos cum carnem assumpsit, facere voluit, asseque nobiscum secundum substantiam, energia vero et dignitate april Deom Patrem, quia aliud substantian, sliud energiam, ot in lis que corporea esse cogitantur, sic in Verbo Dei ponebant ; anod ani-B dem pit negant. Sciunt enim in simplicibus et incorporeis (1) nihil ista differre : quia non sunt litec inter se discerdenda, ne yood est supra omnem simplicitatem, compositam esse intelligatur. Sanctus Maximus in adnotatione extrinsecus apposita ad cap. secondum centuriz primæ: Bonum, inquit, proprie secondum substantiam ex ils que sunt, cognoscindus cresiturarum effectorem, quod est, non quid secundum naturam est, plarimum enim differt credere utiquid esse, ab eo quod est, scire quid demun est hoe: Ex bonitato igitur et energio, et ex operibus providentiæ propriis cognoscitur Deus, sed non ex substantia. Energiam vocamus hic opera, non autem potentiam, sive virtutem operationis; hæc enim nikil aliud est, præterquam substantia Dei, no compositio in Deo esse existimetur. Magnus Athanasius libro primo contra Arianos : Interrogent, inquit, Gracos, ut cum audierint quot significationes habet verbum, discant se non bene scire de quibus loquuntur. Et in epistola ad Serapionem : Cam bæc sic sint, et tanta differentia spirituum ostendatur, meliores essetis, si de creato spiritu audientes, de uno quopiam ex dictis sentiretis. Ét sanctus Maximus, in disputatione contra Pyrrhum : Dicere, inquit, et non prius distinguere significata verbi, nihil aliud est quam omnino con-

\*\* Psal., cix, 3. \*\* Joan, xvi, 27.

(1) In simplicibus et incorporeis nihil ista differre. D 1 p. q. 54. In angelo enim non est idem essentia Scilicet substantiam et energiam. Loquitur de simplicibus et incorporeis, quæ sunt suum esse, cujusmodi sunt personæ divinæ, unaquæque enim carum est sunm esse, et actus purus, et ideo non potest esse Deus subjectum accidentis; subjectum comparatur ad accidens, sicut potentia ad eaim actum.

(2) In simplici et incorporea natura camdem 'rationem subit substantia et energia. Id est, idem sunt essentia et virtus ejus operandi ; de substantia simplici, quæ est purus actus qui solus Deus est, intelligendum est sicut intelligendum est quod dixit Boeilus, forman simplicem non posso, esse subjectum; sic interpretatus est S. Thom.

stio est : anod guidem alienum est ab homine rationis participe. Idem in codem : Superius cliam dictum est, oportere eum qui de veritate disserie, distinguère corum que dicuntur, infiniticatà, propter errorem ex homonymia proficiscentem. Sanctus Anastasius Antiochemus in libro qui mscribitur, Quod Deus est invircumscriptus : Tripliciter, inquit, dicitur energia, potestas, sive vis, secondum quam natufrale est Deo operari; el habitudo operantis ad opus factum, et ipsum filad opus factum. Præterea sanctus Joannes Damascenus insermone inscripto, De proprietatibus Christi : Biergis, inquit, aliquando significat vittatem operandi, aliquando operari, alignando opas effectum. Magnus Bastlius in v. 'Avrippitizev : Illud ex aliquo scepttur, inquit; vel quaterus pertinet ad creationem, u com dicimos oninia ex Deb ; vel 'ad generationen ut illud : Ex utero unte luciforum genul te ": et #lud : Ego enim ex Deo exivi 70 ; vel naturaliter, u cum dicimus, Energia nostra ex nobis est (a), spimdor solls ex ipso. Si igitur corpus Christi divinan ex Spiritu sancto est, non potest 'esse ex eo genitum, quia quod natim est ex carne, corpus est; quod autem ex Spirita, spiritas, neque raisas mturaliter ex ipso esse, sient energia ejus, quoniam in simplici (2) et incorporca natura caradom talionem subit subitantia et chergia ejus ; relinquitor igitar ex ipso edse tanquam ofeaturam ejus. Mem libro secundo : Si 'quidem nihit 'commune habet virtus cum substantia, quomodo ex creaturis, que sant effectus virtutis, ad cognitionent ejus facta est vit? Sin autem idem est substantia atque virtus, quod virtutem signat, signabit plane etiam 'substantiam. Divinus Theodorus cognomento Ppantoc, tracians dictum Basilii : Sic, inquit, ple intelligatur divint energia sive operatio aterna : quin posius ipsa per se energia, ut non distinguator a substantia, sei potius eaaldem rationem kabest propter proprietstem simplicitatis, et incorporese naturas. Magnes Athanasius, in disputatione Anomesi (5), in persona advorsarii : Bic, inquiunt, energize imagineni (4).

Scholia.

ejus, et virtus ejus intellectiva; sed polius hæc est accidens à materia liberum in essenija sed polius angeli tanquain in subjecto recepta.

(3) In disputatione Anomai et Orthodozi, que lo ta est de ingehilo, et genito, Anomuum vocat Athanasius Eunomium, et Etium, qui Filium face-bant dissimilem Patri, hoc enim signilicat 'Aw-

μοιος, sive Anoinčeus.
(4) Dic, inquiunt, energiæ imaginėm. Qostenus energia est virtus Dei effectrix, idem est atque substantia Dei ; et Filius est imago energie Det. sicut est invariabilis imago substantiæ, cousilii, ve luntatis, virtutis, sive potentiæ, et gloriæ, sicut sit idem Athanasius in eadem disputatione Anomes,

(a) Energia nos ra ex nobis ut respiratio, cibi concoctio et similes operationes.



Si vergiden est chergia alque substantia, substan- A quod in unitate que supra aubstantiam est, non im ergo imago arit Filins, Gregorius Nyssenus, libro xin, Contra Eunomium, clarius banç rationem explicans et distingueus : Progrediens enim , inquit, funequius, tanquam ratione recte conclusa, alia magis difficilia quara superiora, ut appellat, crimina in nos intendit, multa indignatus, el caluyiniatus rationam, auditoreque ad ca quæ dicenda annt, yehementer irritato, in quibus quadam accusat impie a pobis coulici, quasi nos non solum nominationes Deo attributas al nostras cogitationes accommodentus, tacens interim quæ ista attributio nominationum, et quando, ac guomado facta, sed guasi omnes res misecomus, et in unum atque idem Unigeniti substantiam et energiam conducanous, B nulla de hoc ipso disputatione habita, neque demonstrato quomodo a nobis conficitur, unum et idem esse energiam atque substantiam. Apparet tamen er verbis Euromii, guod dogma Arianorum erat discornere a Dei substantia en rgiam ejus. Declarat autem hoc Eunomius in iis quie contra Basilium Hagnum scribit. Ait igitur : Non oportet eqs qui veritati credunt, sequentes seutentias aliorum non excussas et inconsideratas, dicere unum esso energiam atque substantiam. Adhue idem : Litur si ratio conclusit voluntatem esse energiam, non autem substantiam energiam, exstitit aptem Patris voluntate Filius unigenitus, con ad aubstantiam, sed ad energiam, que est etiam voluntas, necesse ost servary Filium similitudinem; ac rur\_C sus non cum substantia imago feret similitudinem, sed cum energia. Contra hoc autem objicit Dasilius libro secundo Tuv αντιρήητικών : Si Unigendus est imago energiæ, energia autem est dignitatis, dignitas vero substantir, erit Unigenitus substantire imago. Et Gregor, Nyssep. in primo Contra Euromium ; Si non est, inquit, in propria substantia chergia, que Deum quidem sequitur, Filium vero operatur; quis the prove est qui pon videat blasphemiam confectors? Ex guibus .fit manifestum,

Scholia.

tie qua paulo ante mentini. Ut vero accipielant Ariane restabutum energia pro virsute Patris goue-ativa ; aighant fuisae Filium in Patro. onsputatiza. AL, inquit Aihapasius, si splendor est in luce onap. Lating, id est, seminaliter, sit etiam Filins. Deinde genitus cost, inquit, Falina parfoctus ex perfucto 21 non προχοπή τελειούμενος, id est, non est pro-D Iciendo ad perfectum adductus, sicut que in semine continebantur, ex imperfecto ad perfectam progrediuntur. Ideirco, inquit Athanasius, dixit Aposto-lus Chanagter authtantie, st. non energies. Character autem substantia, non perfigitur proticiendo, sed in ipsa essentia habet perfectionen; sieut bomo est character substantiæ hominis non ex profects sive progressione, sed at antic reis taptotytos, id est, ex iosa caseu amura humana. Euergia itaque que Daum sequiur, non differt a aubutanta ajus. sed idem penitus est, socus de operationiluis, que non segnanun nauram dirinam, and ex voluntate ejus, et non ex natura pendent.

(4) Non autem illu energia hic laudanda get, gnam

(a) Esse substantiz est esse per se; esse accidentis est inesse alteri-

est quærendum aliud substantja, et aliud gnergla ; neque oportet, regi multiplici significationa verbi energiæ; energia enim hic virtus operandi universum celebranda est, que est principium omnium, et cujus substantia est energia, non autem illa energia hic laudanda est (1), quam habitudo continet, vel habitudinis effectus; wrymaye enim borum gam sit imperfectum, multum abest a perfectiosimp principio, cui qui addit, anlla alioqui re indigenți, minuit addendo. Neque pium quidem erit existima,re non idem esse substantiam et energiam, non solum propter es que Ariani blanbeme in Filium Dei nicunt, sed quia imperfectum aliquid perfegijasimæ unitati attribuere omninm fordiasimum, at a ratique maxime aliennu est.

#### CAPUT V.

Quod in unitate, que supra substantiam est, non oportet quartere energiam (2) per se sine substan-tia, et non per se exsistentem; neque cogitare simul aliud quid cum ipsa unitato, neque ab ea aislinguers sugar energians.

Magons Bosilius in guarte libro rov 'Avrip on zixue, cap, RI ; Si quis dixis personam sine substantia, negavit etiam exsistentiam substantise ; quod enim substantiam non habet, et per se jaon preistit, siguilicat naturam, ques aon exsistit, meque prorsus est. Gregorius Nysseaus libro prime Contra Euro minus : Si enim, inquit, energia Dei noturalis non exsistit per se, et in hac includitor opue ex non exsiatente confoctum, talis plane natura esse intelligitur opus factum, qualis antora ejus causo que opus effecit ; cogitations ficts est ; guod enim faclum out ex mon exsistents, et in op continelur. annihus manifestum est non exsistere. Idem in eisdem : Effectum onin non exsistentia non parum demonstrat consocutio ibme necessaria; quin potius aic demonstrat, at neque per prædicationen dicare periculo vacet (5). Signt enim necessario confitendum est esse auod orium ducit ex eo anod est (a); sic contra, necessarie confitendum crit nou

habitudo continet. Id est, non laudamus Deum ab en queil sit ipsa operatio, quæ refertur ad operantem Daum, at ad opus : hac enim relatio-est in oreasuris, que a Deo pendet, sicut creatura, et ut accidens est, in haret subjecto: utrumque autem est imperfectionis, et ideo non potest attribui Deo; quod si non est ope ratio Deus, nec erit opus, quod operatione perficit.

(2) Energia proprie vocatur operatio, que consequitur naturam, quæ est virtus operandi; quæ est in Deo infinita. Ariani enim energiam, sive operatiosem Doi naturalem a substantia distinguebant, et Filium aichant esse non ex substantia Dei, sed ex energia ejus, id est, et virtute generativa; at lu Deo omne quod est, Deus est quia est actos purus; non sicut in angelis, qui, in ait Dionysius in Cœleoli hierarchia, dividuntur in substantiam, virtutem el operationem : unde allad est in eis substantia . aliud virtus intelligendi, aliud intellectio. Deus vero est sua intellectio, et sua virtus.

(3) Ut neque per prædicationem dicere periculo 👱 paget. Quia in Deo dicimus esse sapientiam houita-

Digitized by Google

esse quod ex eo quod non est, nascitur. Cum cuim A vetur : et qui meminit operantis, energiam, id est ipsum non est, quomodo aliud ex ipso per se exsistet? Si enim non est in substantia propria energia, quæ Deum quidem consequitur, Filium vero efficit, quis tam corcus est, ut non videat, quæ blasphemia conficiator (a)? Adhuc idem in eissiem : Si enim qui hæc absurda devitat, energiam dicit esse rem quamdam non per se exsistentem, cujus effectum esse Filium decernit, diczt rursus quomodo sequitur ex eo quod non est, id quod est? quomodo quod non exsistit per se, operatur ea quæ per se sont? Reperientur enim in his consequi quidem Beum quæ non sunt, en vero quæ uon sunt, causam esse corum quæ sunt; et quæ non exsistunt per se natura sua, definire et circumscribere natu- R ram eorum quæ sunt : et virtus, quæ omnem creuturam efficit et creat, comprehensa erit in eo quod secundum propriam rationem non exsistit. Idem adhuc in eisdem : Hactenus autem dignum est con> sideratione, guomodo energiæ consequantur substantias; et quid sint secundum propriam naturam, sliudor præter substantias, quas consequenter, an pars illarum, et ejusdem naturæ? quod si aliud sunt; quomodo, et a quibus producte? sin autem idem iosum, quemodo abscisz, pro co quod simul cum eis exsistere debebaut, cas extrinsecus consequunthr Juirum necessitas quædam naturalis cogit ut juvoluntarie seguatur substantiam energia, quæcunque tandem ea sit; sieut ustio ignem sequitur, et vapores atque halitus corpora illa sequentur, unde C Quod in unitate Trinitatis non oportet quærere aliud funt? at non puto ipsum dicere hoc, ut existing variam quamdam rent et compositam esse substantiam Dei, quæ inseparabilem, et socum simul cogitatam energiam habeat, ut accidens in subjecto demonstretur, seil eam potius voluntarie et libere ezcitatam, energias ut videtur, dicit per so esse efficere. Ecquis quod ex providentia voluntarie fit. sequi dicit sicut aliquid eorum quæ foris sequuntur? Nec enim secundum communem consuctudinem in bujusmodi rebus hoc vocabulum tritum esse cognovimus, ut energia, id est, operatio laborantis (1) in aliquo, dicatur segui laborantem; nec enim fleri potest ut qui alterum ab altero disjunxit, quod relinquitur, per se intelligat : imo qui energiam, id est operationem dixit, simul comprehendit ratione.

<sup>11</sup> Luc. xviii, 19.

operationem simul cum co tacite significavil; set manifestius, quod dicimus, exemplis fiet. Dicimus quemdam fabrefacere, aut ædificare, aliudve aliquid corum quæ talia sunt, operari ; una igitur voce el energiam, id est operationem, et eum qui atten exercuit, per se oratio repræsentavit : ita ut si alterum separetur, non subsistat reliquum. Sauctus Cyrillus, libro vii Ad Hermiam : Simplex, et non compositus proprie et primum Deus, o amice! non ex natura et energia, tanquam alia præter ipsum, compositus esse intelligitur, sed potius unum quid esse omue. Et sanctus Maximus edisserens hau rationem : Omne, inquit, quod babet aliquid simul cogitatum ad declarationem suz proprize exsistentiæ, compositum est, et non simplex proprie. Ex his efficitor manifestum, quod in unitate, que supra substantiam est, omnino absurdum est, energiam ejus quiz omnium efficacissima est, et supraquan infinitæ virtutis, ponere non per se exsistere secundum propriam suam rationem. Sin vero per se vere exsistit, majus adhuc absurdum, et magis impium apparent, simul cum ipsa unitatem, quæ omnem simplicitatem vincit, cogitare, vel prorsus hanc ab hac distinguere, existimareque aliud esse suam substantiam, aliud vero suam energiam, id est, suam virtutem propriam operandi.

#### CAPUT VI.

substantiam, et aliud bonitatem ; nec uliud formam, et aliud substantiam; nec aliud vitam, ver sapientiam, vel virtutem, aliud vero substantiam einsdem.

Dominus in Evangelio ait :-Nemo bonus, nisi unu Deus 11. S. Cyrillus, in Thesauris libro 111, cap. 14 : Quomodo, inquit, est unus bonus, ut ipse testatur? nempe quia sancta Trinitas in unam divinitatem redit propter unam et eamdem substantiam, ut tantum divina substantia sit bonum proprie. Magnus Basilius ; Bonus, Inquit, Spiritus, sicut bonus Pater, et sicut bonus ex bono genitus, cujus substantia est ipsa bonitas. Sanctus Gregorius NysA senus, in libro De vita Moysis, ait : Primum, el proprie bonum, cojus natura est bonitas, ipse Beus, quodcunque natura intelligitur (2), hoc est, et noquod secundum energiam, id est, operationem mo- D minatur. Et magnus Apostolus : Qui cum in ferm,

#### Scholia.

tem, justitiam, et alia hojusmodi, non quod per essentiam aliud sit in alio, quin potius idem est quod est, et in quo est, sed per prædicationem sic lo-quimur nullo periculo. Ut enim ait Cyrillus in Thesaur., lib. n, cap. 1 : Multa de Patre et Filio divinæ Scripturæ prædicant, neque tamen diversitas nominum diversitatem substantiæ ostendit, nec ulla dissimilitudo essentiæ inter Patrem et Filium intelligitur, at prædicare Filium esse genitum ex non exsistente, neque sic quidem a periculo vacut, qui enim sic prædicat, consequenter dicturus est nou essistere genitum, aut genitum esse perfectionen genitore.

(1) In its quæ ad aliquid dicuntur, non habetlocum alterum consequi, sed utruinque simul esse, et sinul tolli, et ideirco de operatione que est habitudo, non proprie dicitur energia.

(2) Quodcunque natura intelligitur, hoc est, et

(a) Scilicet conficitur Filium genitum esse perfectiorem genitore, siguidem Filius per se est, et et quo est, non est per se.

976 ·



aqualem Deo 72. Dividus Chrysostomus in oratione sexta, de incomprehenso, sic ait : Cum, inquit, ejusdem formæ, et ejusdem figuræ esse diçit, quid pliudideclarat, quam substantiam unam sine ulla varietate? Non enim est circa Deum forma, vel facies. Sanctus Cyrillus : Forma, inquit, in Des substantia accipitur a Patribus, sicut ab Apostolo; nefas enim est et implum, in Deo, qui in aspectum non cadit, formam dicere speciem. Dominus in Evangelio : Ege, inquit, sum resurrectio et vita 13. Sanctus Cyrillus in actis sanctz et escumenica sexta synodi: Sicut unitas, inquit, non potest dividi in duas unitates (siguidem unitas in has divisa non erit unitas, sed due), sic quod est unum summa copulatione, non potest dividi in duo; alloqui non amplius crit Deus universi simplex natura, siquidem est alla præter ipsum, quæ est in ipso vita. Et rursus idem : Primum quidem, non est simplex natura . Deus universorum, sed petius compositus, et ex. duobus constans; siguidem est alia præter eum. quæ in eo est vita. Gregorius Nyssenus in Vita Noysis : Eas ontium est vera vita ; boc autem cognosci non potest; quia igitur cognitionem vincit. vits vivifica, omne quod cognoscitur, non est vita. Divinus Apostolus : Christus, inquit, Dei virtus, et Dei sapienia \*\*. Sanctus Gregorius Nyssenus libro vu in Cantica canticorum : Dominus, inquit, natura sua id ipsum quod est, veritatis, et sepientize, et virtutis substantia est; ideirco quod David dixit : a Omnia in sapientia fecisti.", interpretatus Apostolus Prophetam, in ipso ait omnia creata esso ". tanquam hoe Propheta 'significaverit vocabulu sapientiæ. Idem Gregorius in eisdem : Qui omnium cognitionem in se 1pso comprehensam habet, cujus infinita sapientia, quin potius cujus essentia sapienua est. Cyrillus in Thesauris : Non quia sapientia in nobis, et scientia non exsistit per se, idcirco sapientia, quæ in Deo est, non per se exsistet, sed si confiteris non esse naturæ nostræ Deum, plane con-Ateris, omnia quas ejus sunt, non esse ez nostris, sed polius nosira superant, ac tantum superant . quantum superant et differunt secundum rationem substantia. Ex quibus fit manifestum, guod in uni-

inquit, Dei esset, non rapinam arbitratus est sefesse A ipsius ...neque forma ipsius, neque vita ipsius, neque sapientie, neque virtus ipsius alia quadam aunt præter substantiam ipsing : quin potins hac eminia unica ejus substantia sunt.

## CAPUT VIL.

Quod in unitate, que supra substantiam ost, non-cel : quærendum alind esse cognitionem eyus, vel charitatem ejus, vel pulchritudinem ejus, vel immortalitatem ejus, et alia ejusdem; aliud vero singularem ejus substantiam, et exsistentiem supraquam divinarge

Sanctus Cyrillus, in Thesauris, libro xxxxy : Donm esse simplicem, et compositionis expertem omnes fateboator; absurdam igitur est dicere babere oum hujusmodi cognitionem sui, qualem nos; elenim si. aliud est ipse, et aliud præter ipsum cognitio inipso, compositus est, et non simplex ; at quia simplex confessione omgina est, non est aliud præter ipsum cognitio in ipso. Nos autem non sic ; sumus enim sliquid proprie secundum substantiam; is sub-, stantia autem habemus positam cognitionem, wt colorem in corpore. Sanctus Maximus, in centuria; tertia, cap. 5 : Omnis, inquit, cognițio earum rerum que sunt, habitudo est que extrema gazedam colligat; cos dice qui cognoscunt, et ca qua cognoscuntur; hæc autem non (1) cognoscitur ab istis qui cognoscunt, neque simul cognoscitur cum cognitis; non enim cognitio apta est natura sua ulla ex parte, ut cognoscator : Deus autem secondum essentiam suam, quodeunque est secundam substantiam, cognitlo est ineffabilis, quæ in Mente et Verho et Spiritu per se exsistit. Deus igitur ominino est creaturis ignotus, utpate ipsa per se cognitio, nisi cui placeat dicere esse etiam Deum supra hanc immense. Et rursus Cyrillus in capitibus de Spiritu sancto : Deus, inquit, charitas est, ut Joannes ail "; et non est quidquam aliud ipse, et aliud quid, quod in ipso est; simplex enim et sine compositione est. Idem adhuc libro xxxiii Thesaurorum : Omnia mihi tradita sunt a Patre meo, et nemo cognoscit Filium, nisi Pater; neque Patrem quis novit uisi Filius 16; quia scilicet nulla mens creata potest ullo modo divinam substantiam complecti, quia omnem mentem vincit : et supra omnem notionem fertur pulchritudo ejus quæ supra naturam est, et deleri non potest : st a se sola quid sit secundum naturam, cognoscilaie, que supra substantiam est, neque bouitas n tor. Sanctus Gregorius Nyssenus, in Commentariis

15 Philipp. 11, 6. 18 Joan. x1, 25. 18 I Cor. 1, 24. 18 Psal. cui, 24. 18 Coloss. 1, 16. 17 I Joan. x1, 8. 14 Matth. x1, 27.

#### Scholia.

nominatur. Quid natura sit Deus, intelligi non petest; nec hic Gregorius contradicit, qui in eodem libro ait : Quid oporteat solum de Deo cognoscere, scilicet nihil eorum esse quæ humana mens cognoscere potest. Significat igitur hic Gregorius Deum ex creaturis, quas intelligimus, intelligi quod sit, el illa esse secundum causam, esto perfectiones nominibus Dei significatas Deo proprie, et prius, et essentialiter convenire, et a creaturis participari certum est, et in ea excellentia, in veniunt, non posse a nobis intelligi. in qua Dev con-

(1) Cognitio non cognoscitur primo ab intellectu

humano cognoscente, quia primum objectum intellectus nostri in præsenti statu est ens et verum consideratum in rebus materialibus; cognitio autem est immaterialis, et ideo cognoscitur post objectum materiale prius cognitum ; neque cognoscitur simul cum objecto cognito, ut cognitio lapidis non cognoscitur simul cum lapide, quia cognoscere lapidem non est perfectio lapidis cogniti; alloqui une actu cognosceretur, sicut cognoscitur uno actu res cum perfectione sua; sicut angelus uno actu intelligit suam essentiam, et suum intelligere, quod est perfoctio essentize ejus, ex S. Thom. 1 p., q. 87, art. 3.



guidquid tendem esse eum ponamus; bestitudo est ille vita immortalis, et illud bonum immortale, et quod intelligi non potest; pulchritudo qua non expromitur, et ipsa per se gratia, et sapientia, et virtus. Et megnus Athanasius in quadam disputatione Orthodoxi et Anomitei : Ohrh: Aliam et aliam personam habemus; non autem aliam et aliam immortalitatem, quam per unum baptiemum accepimus; 31 entin alia es alis immortalitas est, et anut et slive poptisma, et alia et alia fides : non est unus Christus, una fides, ninum baplisma, Anon. At nöbirå persona klin est præter immortalitatem, et haptistas : lgiter persona Christi alia persona est præter immortalitatom. Onruon. Minime ; imo bee B ratione, et intelligentia. Sanctas Athanasius, in eraidea persona et immortalitas est ; et von solum immortalitas, imo etiam incorruptio, et justitie ; et sanctificatio, et redemptio, et dominatio, et virtus. Ex quibus patefit; quoil in unitate supra substantlam non oportet quærere, allad esse sui cognitionëm, quia habere cam dicitur, aut similiter aliud esse suam charitatem, vel putchritudiaem, vel immortalitatem; vel alla ; sed\_suam singularem substautlam, et exsistentlam ; quin potlus cum hæe abunde sil, ca ut se ipsain habet.

979

## CAPUT VIII.

Quod in unitate supra substantiam non oportet quierere, quia hæc est omnia, facirco multa ejus esse et diversa omnia, est autem es omnici ipea divins et beata ejus substantia, que habet omnia non ut alia in alio, sed sine habitudine et collècte, nihil ha- C bens duples, et supra omne unum:

Sancius Maximus in ed libro qui inscriptus est : Duod in Christo est verum, id est, substantiarum differentia : Omnis, inquit, differentia, que dissimilitudinem, vel diversitatem allorum ab alits secundum rationem aliquo modo exsistendi declarat, quantitatem rerum differentium secum naturaliter faducit, sive substantiarum, sive qualitatum, sive proprietatum; quod vero penttus simplek est, non admittit differentiam, wird idem ponitus estisibi ipsi et singulare, et totum ex lote habitadine nudum, sicut genus in quantum non habet quod de se prædicetur : et ob eam causim omnino non numeratur, neque dividitur. Idem capite quinphagesimb, de encigns et voluniatibus : Cum omni, inquit, differentia simul inducitur quantitas, et ends omni quantitate conjunctus est nameros, qui eam declarat ; non enim fieri potest, ut vel differeutia sit sine quantitate, vel quantitas sine numero, qui cam déclaret, dignoscator. Idom capite 8 centuriæ 111 : Quod est penitus unit proprie, non

19 Joan. XVI, 15. \*\* Joan. XVII, 10.

Scholia. ras manant, sed quantum ad impositionem, inquit,

(1)Omne quod circa Deum intelligitur, id erat ante mundi constitutionem, sed tamen hoc nominari dicimus, postquam factus est homo, Hoc est quod ait S. Thom. 1 p. q. 15, art. 6. Hæc, inquit, nomina Dei bonus, sapiens, et similia, quantum ad rem tignificatam prius dicumtur de Deo, quam de creaturis, quia a Deo hujusmodi perfectiones in creatu-

in Qaurica : Quod vere beatum est, ipse Daus est ; A babel differentiam ; quod autem nem liabel differentiam, extra omnem etlam habitudinem est ; quel autem habitudinem non habet, etian non coercetur ; gund autom non courdetur, principlo caret; quod vero principio caret, cliam est iafinitum ; solus igitur Deus est sine principio, et infinitus, et sine Babitudine, et sine differentia ; quio proprie est singularissimus natura, ot simplex, et non clacumscriptus, hoe est jufinitus. Idem in cap. 4 ejusdem vehluflæt Nihil offnin gus sant, est non elrcomperiptum, quontan noque liberum a priedicamento : solus Deus est extra predicamentum, et ideires ab omni circumscriptione liber, utpote infinite in infinitum colsior omni substantia, et mente, et tione, quam meetipen Kypezerzőv in annuhliationen sanciissima Domina noatte, Matris Dei : Quanobrein, infuit, et fpse Unigenitus Deus Mit : Omnie que habet Pater, mea sunt 's; et Patri dick: He ompia; tad sunt, et tua mea, ut glorificatus sum in ipsii . In omnibus thim, in quibus glorificatur Pater, cuin de Deo sermo fit, glorificatur ellam Fi-Ims, et Spiritus sanctus ; hine vicitur perfectus Deus Pater, perfectus Deus Filius, porfectus Deus Spiritus sanctus: quia uihil ex plenitudine divinitatis uniculque personte deest; sed potius totav id est, æqualitatem babet omnium proprietatum ; in quarum æqualitate plenitudo divinitatis cernator; »b toovenim, id est æquali vox femmina tota derivatur, id est zqualitas, quæ est comprehensio constituens æqualitatem multorum ; quorum enim æqualis quædam substantia est differentium proprietatum, isia dicitur, tabquam boia xal pla, id est, sancia et ana; et quia lota dicitur secundum 'erymologiam mutatione 1 in 0, et accessione litteræ 0, efficitut interprotando, obsta, id est, enbetantia, tanquam quædam essentia ex platibus in unam congregatis conflata ; hactenus Athanasius. Gregorius Nyssenus in sermone catechetico : Si enim, inquit, bonum, et justum, et sapiens. et potens simificer dientur, item immortalitas, el sempiternitas, et ommis mens pia codem modo confiteatur omni ratione differentiz sublata : necessario simul soliftur ex dognate multitado deorana, cum idem ipsum case in omnibus, Ð fillen in Unitatem eiremmineit. idem in codem : Noa onim extra compositionem erit hajusmodi opinio, que dicit aliud in alio esse, sed potitis necesse omnino est, simplicitate extra controverstam et duhitalionem posita, ipsam per se vitam esse Verbum Bei. Idem : Omno, inquit, quad eiten Deum intelligitur (1), id erat ante mundi constitutionera; sed th-

# 980



nominis, imposita sunt creaturis, quas prios cogno-

scimus, significant enim bouitatem creatan bouus, et sapienliam creatam sapiens, etc., que beo per essentiam conveniunt, et esponuevos, ut air Diony-

sus, cap.5 De divinis nominious, id est, clate et eninenter, ipse enim est sua bonitas, ét sua sapientia.

## DECAS X - DE DIVINA SIMPLICITATE.

men boc nominari dicimus, postquam lactus est A fate, que supra substanțiam est, et in ipsa est ipsum qui nominavit. Et divinus Maximus, in scholiis ju Dionysium cap. 5, De divints nominibus : Qula, inquit, quidam dixerunt ideas et exemplaria per se foris exsistere, hos nunc ferit gentiles, et ait : Si idez non essent simpliciter et singulariter notiones supraquam simplices Dei supraquam simplicis, compositus esset Deus ex exemplari, et ex se ipso, quem ditit Dionysius omnem duplicationem recusare. Liem Maximus in eisdem scholiis, cap. 7, exponens quoi Dionysius sit: Imagines quasdam similitudinem divinorum exemplarium : Quæ, Inquit, sunt, il est, species, et singulæ creaturæ, ut omnes ordines angelorum, et omnia quæ sub sensum cadunt, imagines sunt et similitudines divinarum Idearum, exemplaria sunt æternæ notiones Dei, per quas, et secundum quas onnia crant in ipso non alia quam ipse; et producta sunt, sicut alt Joannes in Apocalypsi <sup>21</sup>, quemdam in antiquissimis angelis dixisse ei, quod omnia erant, et facta sunt; ideas dixit fuisse; et imagines atque similitudines idearum, id est, exemplarium dixit esse omnia quæ producta sunt. Batus Chrysostomus, in homitia de cruce, cujus principium est : Quid dicam ? quid loquar ? quo nomine vos appellabo ? Cum dico Deum sedentem in excelsis, non solum in uno, - sed ubique sedentem dico ; non enim distantiam loci habet, qui est suus loens, qui ipse omnia capit, eum vero nihil capit. Quis enim potest capero naturam incorpoream, et materiæ expertem, atque infinitam, et quæ neque C investigari, neque corrumpi, neque intelligentia comprebendi potest, quæ est Deus? Apud pios enim sicoportet intelligere Deum : ipse namque est omnia, ipse est nostra spes, ut antea dixi, sicut scriptum est : Hæc est vita æterna, ut cognoscant ie solum verum Doum, et quem misisti Jeaum Christum \*s. Magnus Dionysins, cap. 5 De divinis nominibus, ait : Ex ipea uni-

<sup>81</sup> Apoe. 1v, 11. <sup>89</sup> Joan. xvii, 3.

Quare com S. Thom. dixit. quod hujusmodi nomina nonsolum dicuntur de Deo causaliter, ut quidam posuerunt, non notavit Dionysium, ut quidam suspicautur. De hochterum admoneo, ne tanto auctori hoc falso tribuanr, imo ipso idem S. Thom. interpretatus Dioaysium cap. 5, cum sit: Et neque totalitar ipsi convenu aliquid æternaliter exsistentium, aut temporaliter D subsistentium, sed et a tempore, et ab ævo, et ab iis que sunt in zevo et ab ils omnibus que sunt in tempore segregatur : Universaliter, inquit sau eus Thomas, non convenitei aliquid denumero creat rurun, sed separatur per quamdam eminentiam. Et rursus : Ftiam, inquit, separatur ab fis que sunt in evo et in tempore per quandam eminentans. Quod igitur dixit S. Thomas hee Dei nomina bonus, et sauieus, et similia, significare esse hec in Deo eminenter, ex Dionyslo, quem interpretatus est, mupsit, pastremo in endem q. 13, p. p. art. 2, quod Dienyeius dixit cap. 1 De divinis nominibus : Qualum souctorum theologorum hymnum invenies ad beatos processus nominationes dividentem; sic interpretatur, ut voluerit Dionysius significare, nomina Dei bonus, xivens, sapiens, et alia ejusmodi imposita quidem pase a processibus, sive providentiis Dei in creaturas manantipus, sed significare ipsum rerum

esse, et rerum principia, et omnia quæcunque sunt, et quæ quomodocunque sunt : idque sine habitudine, et collecte, et unite ; siguidem in unitate omnis numerus uniformiter præexstitit ; habetque unitas in se ipsa singulariter omnem numerum, et omnis numerus in unum copulatus est, et in unitate est; et quanto longius ab unitate procedit, tanto magis dividitur, et multiplicatur ; et in centro omnes lineæ circuli una copulatione simul exsistunt; et habet punctum omnes rectas lineas uniformiter copulatas inter se, et cum uno principio, a quo exierunt; et in ipso centro omnino copulatæ sunt ; et parum ab eo distantes, parum dividuntur; magis autem distantes, magis, et at semch dicam, quanto il est exemplarium, que in Deo sunt, que quidem B sunt centro propinquiores, tanto magis cum eo et inter se copulantur; et quanto magis a centro distant, tanto magis et inter se distant ; imo et in tota natura universi, rationes uniuscujusque naturæ una copulatione non confusa collectie sunt, et in anima copulatæ sunt uniformiter virtutes, quæ ompibus partibus corporis provident ; non est igitur absurdum ex parvis et minutis imaginibus et exemplis ad causam omnium ascendentes oculis comtemplari omnia in causa omnium, et quæ sunt inter se contraria, uniformiter et copulate. Ad hæc sanctus Maximus adjungit : Illud in eo, et ex eo sic intelligendum est, ipsa per se supraquam bonitas, quæ est mens, et tota actus, ad se ipsam conversa in actu est, non potestate prius sine mente, postea mens aciu : unde est etiam mens solum pura, quæ non intelligit intelligentia extrinsecus introducta : sed ex se ipsa penitus intelligit. Si enim substantia ejna alia est, quæ autem intelligit (1), alia ab co, non imtelligetur ipse, id est, substantia ejus; si quid vero habet a se, nonhabet ab alio ; si autem a se, et ex se intelligit, ipsejest ea quæ intelligit; igitur qui est intellectus ejns (2) quod est, intelligit quæ sunt, tan-

#### Scholia.

principium, quatenus in eo est prius bonitas, et v'ta, sapieutia, et quidem excellentius quam a nobis intelligatur et significetur : aliud enim est a qua ro imponitur nomen, et aliud in qua re imponitur, sic nomina Dei imposita sunt a providentiis, quas al i vocant processus, ad significan lum substantiam Dei, licet non perfecte cam significent; sicut perfecte boc nomen homo significat substantiam sive essen-tiam hominis, quia quid sit Deus, comprehendi intelligentia non potest, ut potest comprehendi quil sit boquo, est enim animal rationale, quæ est perfecta essentia hominis, quam homo significat. Imo illud etiam est advertendum, vocahulum ipsum, eminenettan est savertenoum, vocanumm insum, emanen-tia, et eminenter, quibus S. Thomas uti solet, rum de nomi i us Del loquitur, et quid in Deo siguit-cent explicat, ex Dionysio sumpsisse, qui ignormé-voc, ut paulo ante notavi, dictre solet, quoi varie liceà interpretari, elato, examperanter, ensinenter, fi eximie.excellenter, separate. - (1) Que auten inte ligit, alia ab eq, etc., et paulo post (2): Igitur qui est intellectus ejus quod est, intelligit quæ sunt, tanquan qui est. Non co tendunt hac, ut prohet, quod Deus alia a se non cognoscit, aut non cognoscit coguitione propria, sed universe, qui fuit quorumdam error a S. Tham, notatus et repreheasus 1 p. q. 14,

981



telligit quæ sunt, ipse est ea quæ sunt; aut enim intelliget ea quæ alibi sunt, aut quæ in se ipso tanquam sua: quæ alibi sunt, non potest fleri ut intelligat; ubi enim sunt? an in iis que sub sensum cadunt? at que sub sensum cadunt, non sunt, utpote muta-· bilia, et ortum atque interitum capientia. Se igitur, et in se intelligit; quia vero Dèus auctor est coram quæ sunt, si in se ca non intelligit, intelliget in co quod nondum est. At ipse archetypum est, id est, primum exemplar auiversi, et quæ intelligit, non accipit corum typos, id est species, sive formas ab aliis, sed potius ipse est exemplar rerum. Quare nec ipse est in loco, neque que in ipso sunt, tanquam in loco sunt, sed habet ea ut se ipsum habens, et B in eis exsistens; omuibus quidem simul exsistentibus, et in impartibili in ipso exsistentibus, distinctis vero in impartibili impartibiliter. Igitur notiones ejus sunt res, res autem formæ sunt, notiones vere nou sic-accipiendæ sunt, ut quia hoc intellesit, fuit hoc; hujusmodi enim notionem oportet ut antegressum sit aliquid quod intelligitur, quod fecit ut ipse intelligeret; sed potius intelligit, quæ sunt, nempe intelligens se ipsum, et cum iis quæ in ipso insunt, copulatus. Ex his liquet, quod in unitate, quæ supra substantiam est, non oportet quærere multa, et diversa, quæ in ipsa spectantur : primum quidem, quia natura differentium, quantitatem et numerum inducit in simplici, et sine confusione, el divisione uno et loto; secundo, quía omnia quæ C in ipsa dicuntur, sunt divina et beata ejus substantia, upote quæ est essentia ex pluribus in unam unifatem congregatis,omni differentia omnibus modis in congregatis sublata : et quæ inest in his sine habitudine, et singulariter, et non tanquam alterum in altero, sed maxime supraquam copulate, nulla duplicatione posita; nec enim tanquam in loco omnia exemplaria rerum habet unitas supra substantiam, nec ipsa horum locus efficitur, sed potius habet ea tanquam se ipsam habet; et inest ipsis tanquam sub. stantia et essentia, quorafa est substantia et essentia, solaque purissima, et sine omni subjecto actus.

## GAPUT IX.

Quod in unitate, quæ supra substantiam est, neque principium ejus reperire licet, neque medium, neque finem; neque est alignid totum, quia in unoquoque corum quæ intelliguntur, est tota, et sola; nec est aliquid corum quæ sunt, ouia est omnia; neque licet uno nomine eam ipsa complecti.

Mognus Dionysius, in quinto De divinis nominibus, in uno enimo, inquit, ut sæpenumero dictum est, omnia quæ sunt, præhabet, et exsistere fecit, præsens omnibus ubique secundum unum et idem, et secundam idem, omne; in omnia means, et in se maneus, et stans, et se movens ; et neque stans,

ait. 6. Imo dicit Deum omnia alia a se cognoscere, cum se ipsum cognoscit, at se ipsum perfectissime cognoscit; igitur cognoscit omnia alia a se perfecussime, et quidem propria cognitione, quia in ipso

quam qui est : quare si cum intelligit se ipsum, in- A neque movens ; neque principium, vel finem, vel medium habens, nec in quopiam corum que sunt, est; neque quidquam corum est; neque penitus ei convenit quidquam corum quæ in zvo aut in tempore exsistunt; quin potius extra tempus, et szculum, sive ævum, et extra omnia quæ in sæculo, aut tempore sunt, est ; quia ipsum per se ævum, ct ipsum per se tempus, et quæ sunt, et quæ illa quæ sunt, metiuntur, omnia per ipsum, et ab ipso. Sanctus Maximus, in centuria prima, cap. 7, ait : Omne principium et medium, et finis non usquequaque negant quin secundum habitudinem prædicentur, Deus autem in universum omni habitudine infinite in infinitum superior cum sit, consentaneum est ut neque principium, neque medium, neque finis sit; neque quidquam omnino habet eorum, in quibus natura secundum habitudinem prædicatio ad aliquid cerni potest. Idem in eadem centuria, cap. 82 : Omnis cognitio habet significationem multitudinis ut minimum duorum; media enim est habitudo duorum extremorum, quæ inter se copulat intelligentem, et rem intellectam : neutrum enim potest usquequaque servare simplicitatem, quia cum eo qui est, aliguam rem subjectam intelligens, simul cogitatur habere potestatem intelligendi : et quod intelligitur subjectum quoddam est, vel in subjecto, cum quo simul cogitatur quod possit intelligi, aut cogitatur simul præsubjecta substantia, cujus est potestas; non enim est res aliqua omnino, quæ ipsa per se sit simplex substantia, aut cognitio, ubi ot unitas sit individua. Deus autem, sive substantiam dicamus, non habet potestatem intelligendi, quæ naturaliter cum eo intelligatur; ne babeatur compositus, sive dicamus cognitionem, non habet subjectam substantiam, quæ naturaliter recipiat cognitionem, sed id ipsum quod secundum substantiam est, cognitio est Deus, et totus Deus, et.solum; et ipsa cognitio substantia, et totus substantis, et solum, et supra substantiam totus, et supra cognitionem solus; quia unitas est individua, expers partis, et simplex. Et adbue iden : Deus in utroque penitus simplex, substantia sine subjecto, et cognitio non habens ullum plane subjectum. Sanctus Cyrillus, in Thesauris, libro 10, cap. 4 : Primum quidem, inquit, necesse est dicere compositum esse Deum ex diversis, eisque secum inter se valde pugnantibus, simili scilicet et dissimill; quæ quidem inter se in uno subjecto misceri et cohærere non possunt, et si ex parte similis, ex parte alia non erit similis, non erit totus lumes, neque tolus veritas, neque natura Deus. Præterea etiam ad ipsum qui genuit, manabit blasphemia gravis : erit enim compositus Pater ex substantia et conceptu mentis. Magnus Basilius, libro secundo Των αντιβόητιχων, Siquidem, inquit, tanquam

> sunt perfectissime, imo ipse est illa ipsa omnia ut causa elliciens, et exemplaris; et ipsa divina essen-tia est propria ratio uniuscujusque creatura, que Deum quomodocunque participat.



## DECAS X. - DE DIVINA SIMPLICITATE.

partem substantize acciperemus ingenium, locum A tundis evenit : neque rursus ab extremo ad extrohaberet istius sermo, cum ait, compositum esse quod ex diversis constat : sin vero substantiam Dei lamen ipsum ponimus, vel vitam, vel bonum totum, quod quidem est totum vita, totum lumen, et totum bonum ; habet autem vita ingenitum consequens, quomodo non est incompositus, qui est secundum substantiam simplex? Non enim modi proprietatem ejus demonstrantes, rationem simplicitatis lædent. Gregorius Nyssenus, libro primo Contra Eunomium, cap. 41 : Simplicitas enim, inquit, dogmatum veritatis tanquam fundamentum jacit, Deum, quid est, neque nomine, neque alia quapiam cogitatione et intelligentia comprehendi posse. Sanctus Epiphanius, in hæresi contra Ptolemaitas : Quæ potest ab ullo dici tanta illius audacia, quam de Domino universi evomuit? Qui simul ut intellexit, perfecit hoc, quod quidem voluit; hoe intelligens, quod vult; et tune volens, cam intelligit, totus intelligentia, totus voluntas, totus mens, totus lumen. Ex quibus fit manifestum, quod in unitate Tripitalis neque reperitur principium, neque medium, neque finis; si quis vero aliquid horum quærat, multa reperientur, et non unitas; principium enim, et medium, et finis corum plane sunt, quæ dividi possunt ; unitas vero individua est ; similiter quod habet principium, et medium, et finem, totum aliquid est ex his coagmentatum ; quod autem sic est totum, ex partibus etiam est totum; partes autem multæ; igitur totum ex multis, uni- C tas vero expers partium est, et non ex multis, aut ex partibus totum. Præterea, quod neque principium, neque finem habet, neque terminum in utroque habet ; et ideirco infinita est unitas : Bifariam enim, inquit, cum infinitum contemplanuur, scilicet secondum principium et finem, quod non est in his, et est supra bæc, infinitum appellatum est. Sed neque formam habet, vel figuram, vel speciem, vel colorem divina unitas ; sie enim magnus Basilius, libro 17 Two avrippitinov : Si, inquit, Filius vere est imago Patris, omnis autem imago vel substantiæ, vel formæ, vel figuræ, vel speciei, vel coloris imago est; Deus autem in nullo horum est, sed in sola substantia; Filius igitur cutu sit imago substantize, sequitur ut sit homousios, id est, ejusdem D substantiæ Patris; et relinquitur ut sit unitas expers formæ, et figuræ, et speciei, et coloris; expers igitur est formæ, quia idem est forma, et substantia Dei. Hoc enim ab omnibus theologis concessum est. Igitur in sola substantia est Deus, non igitur in forma circa substantiam, hæc enim forma non est sola substantia, est etiam sine figura, quia demonstratum est non habere medium. Si autem non habet medium, neque rotundi, neque recti particeps est; quia ubi non est medium, nec extrema æqualiter a medio distabunt, quod quidem in ro-

mum æqualiter procedit lines, quod quidem in recis reperitur; si autem nec hoc, nec illud, caret igitur figura unitas divina. Est præterea expers speciei, quia species continentur in generibus : unitas vero divina nec est in alio, nec in se : in alio quidem si esset, eveniret ei perinde ac si in medio esset comprehensa, quod in circuli centro contingit. Demonstratum vero est non habere eam partes, neque figuram. Non est igitur in alio, imo nec in se, alioqui idem eliam quod circulo, ei accideret, si ipsa se complecteretur, et contineret : non enim potest esse aliquid in se ipso, quin a se ipso contineatur. Etsi enim Deus ex se, et ipso ipsum continet, tamen fieri non potest, ut idem contineat, et a se contineatur; si autem ab alio continetur, boc est quod dicebamus ad figuras pertinere. Caret etiam colore, quia est substantia que non est in subjecto. Quomodo recipiet colores que non potest cadere sub aspectum, qui colores discernit? Sicut ergo non est hæc omnin divina unitas, sic neque habet universitatem, vel universum : quoi partes recipit, alioqui incidet utrumvis corum que diximus. Omnis enim oratio vel effertur univorse in universis (e), aut in universis non universe, sed particulariter, et hoc est quod ait Dionysius : Quamobrem primum boaus Deus eorum auctor esse dicitur, deinde eorum universe, postea partium eerum, tum participantium ea universe, deinde participantium in parte, sive particulariter; que perinde sunt, ac si diceret : Genera et species simul, Deum habent auctorem : deinde partes illis subje- " ctæ, et guascunque universitates quis dical, posten has tanquam absolutas et abstractas producit Deus, deinde tanquam aliquorum, et ipsorum aliquorum universitates, non est Deus universitas secundum bas universitates, id est, ad similitudinem harnes, sed ipsa sola universitas, quæ in nulla est universitate, universa ipsa et sola universitas est, omnes universitates ex se producens, et a nulla maiversitate coercetur : nec enfin ipse est in aliquo, nec aliquid in ipso; substantla enim est nihil habens quod sit in subjecto, et cognitiv est nikil prorsus subjectum habens; ideirco ipse est onuia, et non est quidquam omnium, qui a nullo corum quæ sunt, continetur; nec est nomen ejus, quo per rem aliquam ex iis quæ sunt, nominetur; unde enim nominabatur, si nihil est ex iis quæ sunt? Præterea totum et solum in unitate, essentiam exsuperantem repræsentat, et non positionem quamlibet rerum; perinde caim est dicere, totus substantia, et solum est Deus, et in sola substantia est, atque dicere supra omnem substantiam esse, et non adnumeratur ulli substantize earum quas produxit, sed est sola ex aliis exempta, et prima, et cujus substantia est actus.

986

(4) Universum universe comnis vita, universum non universe, sed in parte, sive particulariter, ut vilà.



## CAPUT X.

Quod unitas Trinitatis supra ownem substantiam est, et supra ownem unitatem, et Trinitatem vobis cognitam; et quod neque aubatantia ent. nec unitas, neque Trinitas ab ullo cognita; nec infinita, aut in multis numerata.

Magnus Dionysius, cap. 13, De divinis nominibus : Oportet, inquit, nos a multis ad unum virtute divinæ unitatis conversos, singulariter laudare totam et wnam divinitatem, unum quod est omnium causa, ante omne unum, et multitudinem, et partem, et totum, finitionem et infinitionem, finem et infinitatem? quod omnia quæ sunt, et ipsum esse terminat, et omnium, et totorum omnium, et ante omnia, et supra omnia una causa, et quod supra ipsum unum, id qued est, determinat : siguidem quod est wnum, in iis que sunt, numeratur; numerus enim particeps essentize est, qued autem est unum supra substantiam, -t quod est unum, et omnem numerum definit, ipsum est et unius, et numeri, et omnis rei principium, et causa, et numerus, atque orde. Quamobrem et unitas, quæ laudatur, et Triwitas, que est Divinitas supra omnis, non est nee unitas, neque Trinitas, aut a nobis, aut ab alio quopiam corum qui sunt, cognita, sed ut quod in ipsa est supra quam in unum copulatum, et fecunditatem vere laudemus, trinum et unum Deum nominamus illem, qui supra omne nomen est; nulla autem unitas, vel Trinitas, neque numeros, nec unitas, vel fecunditas, nec aliud quid corum qua sunt, aut que ab alique corum qui sunt, cognita c sunt, explicat obscuritatem, que oppem rationem et mentom vincit : obscuritatem dico Divinitatis,

que supra substantiam, supra rationem et mentem est. Rursus idem extremo espite Mysticas theologie : Aurous putem ascendentes dicamus, quod nec anima est, negre mens; nec imaginationem, vel opinionem, vel rationem, vel intelligentiam habot, neque ratio est, nec intelligentia, neque dieiur, vel intelligitur, neque sumerus est, neque ordo : neque magnitudo est, neque parvitas, neque aqualitas, neque similitudo, neque dissimilitudo ; neque slat, neque motetur, neque quieseil, neque habet vin; nec est vis, neque lumen, neque vita est, neque substantia est, neque sæculum, neque tempus, nee est ejus tacifo sub intelligentiam cadens, ne- D que scientia, neque veritas oit, neque regnum, peque sapientia, noc unum, nec unitas; neque divinitas, neque bonitas, neque Spiritus est, ut nos

\* Matth. x1, 27,

A Spiritum cognoscimus; nec est Filius, neque Pater, nec aliud quidquam corum guze nobis, aut ulli eorum qui sunt, cognita sunt, nec aliquid eorum que non sunt, neque que sunt; neque que sunt eam cognoscunt, quatenus est, nec ipsa cognoscit qua sunt, quatenus sunt (1); nec est illi ratio, neque nomen, neque coguitio, neque tenebra est, neque lumen, nec error, neque veritas; nec est eius in universum positio, nec ablatio. Imo cum eorum quæ post ipsam sunt, positiones et ablationes facimus, ipsam neque ponimus, nec tollimus : quia supra omnem positionem est perfecta et singularis omnium causa, et supra omnem ablationem exsuperatio omnium simpliciter abstracta, et ultra omnia. Hæc adnotavit sanctus Maximus, inquiens: Nota, quod neque divinitas substantia est Dei, sicut nec unum aliquid eorum quæ dicta sunt, neque contrariorum eis : quare nibil ipsorum est, pon enim sunt hæc substantia, sod gloria circa eum (3). Sic Sextus, ecclesiasticus philosophus, dixit, et Gregorius Theologus lib. 111 Theologiæ suz, quod neque divinitas (3), nec ingenitum, neque pateraitas substantiam Del significant. Observa præterea, quod neque Spiritus est, ut nos Spiritum cognoscimus, neque Filius est, neque Pater, ut nos Patrem et Filium cognoscimus ; illud enim : Ut nos cognoscimus, in omni negatione superiorum accipe; declarat autem, quod dici solet, secundum nostram cognitionem. Neque te moveat hoc caput, ut pates hunc divinum auctorem aliquid blaspheme dicere; propositum enim est ei demonstrare Deum nihil corum esse que sunt, sed esse supra omnia; etenim si ipse omnia produxit, quomodo potest esse aliquid eorum quæ sunt? Dixit autem, quod nec en quæ sunt, cognoscunt Deum causam omnium; at non cognoscere Deum, interitus plaue est. Verum statim idem exposuit quod dixerat, cum subjunxit : Quatenus ipse est, quod perinde est, ut si dicatur: Nihil ex fis que sunt, cognoscit Deum, quatenus est, id est substantiam ejus, quæ supra substantiam est, et quæ intelligi non potest, vel exsistentiam secondum quam exsistit. Dictum enim est, quod Nemo cognoscit Filium, nisi Pater; neque Patrem quis novit, nisi Filius 4. Ac rursus subjungit magnus Dionysius, et ait : Nemo cognoscit Filium, quatenus est, nec ipse Deus cognoscil ea quæ sunt, quatenus sunt, id est, non novit intendere mentem socundum sensum ad ea quæ sen-

## Scholia.

(1) Quaternes sunt 1d est, non cognoscit alia quat ans sunt in se ipsis, sed in se ipso, id est, is sua contais, in quatonnes species rerum sunt comprehensie, et multo excellentius in eo, quam in se ipsis sunt.

(2) Sed gloria circa sum. Non dixit gloria in eo, quæ est increata, id est, ipsa essentia, sed circa sum sunt, quæ ab eo creata sunt, ex quibus a nobis glorifectur et laudatur.

(3) Neque dipinitas substantiam Dei significat, ne-

que substantia Dei est. scilicet ut nos divinitatem cognoscientes ; cognoscimus enim divinitatem creatate in dis qui per participationem dicunter, sive angeli, sive homines sint ; hujusmodi autem divinitate creata, nec est, neque significat divinitatem Dei, que essentia, sive substantia ejus est ; sed potius divinitas, bonitas, sapientia, et cantera-ut nes cognoscimus ista, gloria sunt circa Deum, quia ab hisque ab eo creata sunt, glorificatur et celebratur.



## DECAS X. - DE DIVINA SIMPLICITATE.

glia sunt, nee ad substantias, quatenus substantiæ & fleri potest, ut quæ finita sunt, portranseant quod sunt : hoe enim non convenit Deo. Nos enim, qui homines sumus, ca quæ sensu percipiuntur, aut aspectu, aut gustatu, aut tactu, intelligimus quid sint: ea vero quæ sub intelligentiam cadunt, aut per disciplinam (1), aut doctrinam, aut per illuminationem cognoscimus. Deus autem nullo modo ex istis novit ca quæ sunt, sed potlus ex se ipso cognitionem omnium habet, hoc enim significat sabobscure Scriptura, quæ ait : Qui novit omnia aniequam fierent \*\*, guod quidem declarat, non secundum rationem productionis corum novisse ca Deum secundum sensum aut intelligentiam, sed potius supra omnem sensum et intelligentiam in se tantum intuens. Idem ibidem ; Quz sunt, inquit, id est creature, non possunt supra naturam suam ferri intelligendo : consentance igitur cum in se intuentur, divinam naturam ignorant secundum illud quod ipsa est ; sic igitur divina natura in se ipsam intuens, non novit in se esse creaturas secundum rationem substantiæ corum (2); hoc enim significavit eum dixit : Quatenus sunt, siquidem est supra omnia quæ sunt, et ipsum esse supra substautiam habet, aliter enim nemo dicet ignorare Deum creaturas suas. Ex quibus fit manifestum, quod unitas supra substantiam, ab omnibus abstracia est, et supra omnia est ; immensis enim mensuris, et quæ conferri non possunt, causæ supra effectus locantur (3), et eximuntur, et ab eis absunt, ut sape dictum est. Quomodo enim creaturæ, et facta, et quæcanque vocabulo entium significantur, conferri possunt cum natura, quæ ultra omnia est? Unde convenienter sibi, causa omnium non est unum corum quæ sunt, non dico quæcunque aliquis numeraverit, sed si quis cogitatione Ang vel, et ad itta que aitra secula sunt, refugeret, opiniones essent rationis apud nos inaniter quidem, ad illa quæ altra omnia sunt, proficiscentis; tantum vero a re distantis, quantum simulacrum a veritale, et domus ab eo qui cam fabricavit; et umbræ ab iis quæ sunt, et per se exsistunt. Non enim

infinitum est, quamvis mens multas infinitates reperiat, et secum reputet, nihilominus ab infinitate vera excidit, et tanquem cum umbra pugnare conviucitur attrectans ; sigut qui tenebris crassissimis involuti sunt, et in eis runnt. Ob hanc causam theologiam secundum negationem in multis valentiorem esse theologia affirmante demonstratum est; non quidem quod theologia ex negantibus magis Deum assequatur, et attingat (ex requo enim utraque aberrat a conjectura de Deo), sed quod theologia negana plus profiteatur nescire; qui enim dixit, quod nee unitas est Deus, propius accessit ad incomprehensam unitatem, quam qui posuit esse Deum unitatem secundum morem unitatum quæ nobis notæ sunt. Ut igitur summatine repetam que in hac Decade expasita sunt, demonstratum est a theologis, non oportera quarrere in unitate, quæ supra substantiam est, habitus et dispositiones, vel alia circa ipsam, que substantiam ejus compleant; sec aliqua in ea accidentia, neque differentias ad substantiam ejus pertinentes; neque quía ex se ipsa exsistere dicitur, ideirco oportet constituere ipsam esse sui causam, nec ponere aliud in ea esse substantiam, et aliud energiana, sive operationem : nec existimare operationem suam creatricem substantia secundum se carere, et non per se exsistere ; neo aliud esse suam substant'am, et alind suam bonitatem, et similiter in cateris ejusmodi; nec aliud esse substantiam summ, et allud cognitionem sui, et similiter in reliquis similibus; et omuia quæ in ea sunt, non differre a se ipsa; pec in ea posse reperiri principium, medium et finem, nec unitatem divinam, quæ est ύπέρθεος, id est, supra eos qui dicumur dii, esse substantiam; nec esse unitatem quæ vocatur, neque Trinitatem ab ullo cognitam : sed potius supra substantiam esse, et supra omnem veritatem, et supra omnem Trinitatem excogitatain vel assimilatam (4), et suprafomne unum tale abstractam esse. et ad eam accedi non posse. Recte igitur et quæ in

#### Scholia.

(1) Per disciplinam. Cum ex magistro discinus ; D nus, in libro De Spiritu saneto contra Macedonium, per doctrinam, cum nostro studio et industria sine magistro docemus ; per illuminationem, cum Bens revelat.

" Dan. XIII, 42.

(2) Secundum rationem substantio corum. Quia ipsa divina essentia est propria ratio substautiz cujusque creaturze in infinitum, perfectior quampropria ratio substantize in ipsa creatura.

(3) Causas dicit propter personas divinas, quæ sunt alioqui ana causa creaturarum, sicut una essentia.

(4) Supra omnem Trinitatena excogitatam, vel assi-milatam. Obsorvavit Monuel Calecos, in libro De Tri-nitate imagines, quas Patres exceptarunt ad assimilandum cas utcunque Trinitali. Gregorius Nazianzenus cum oculo fontis, et fonte, et fluvio comparat ; item com sole , ratio, lumine ; item cum monte av ouprious, id est, consideratione, anima, in quibus aon est divisio, vel sectio ; item cum triplici sole, et una luminis commistione ; Gregorius Nysse-

cum tribus lampadibus, quarum una flamma ; idem Gregorius Nyssenus, lu fibro De Trinitate, hæc tria dicit Esse in nobis, que sunt, vous, loyos, aveilua-Mens, inquit, parit rationem ; ratio movet wentem ; et neque mens sine ratione est, neque ratio sine mente ; similiter sine spiritu, qui est in vobis, nou exit ex mente ; hæc, inquit, sunt æqualis, et sepa-rari a se vicissim non possunt : sic, inquit, intelligendum est in Trinitate ; alii cum fonte. fluvio, et lacu ; cum igne, flamma et lumine ; Cyrillus cum radice, ramo et fructu ; idem cum digito, manu et brachio ; et alias cum ress, flore, et edore. In his omnibus reperinntur quedam inseparabilia a se mutuo, que assumuntur ad declarandum utcunque esse tres pernas inseparablles proprietatibus distinctas, et unius substanties, ita nt ab alio sumatur to dywordtor, id est, inseparabilitas, personarum ; ab alie to oucougiov, id est, consubstantialitas.



hac Decade sont, secundum expositionem materia- A ris partibus adesse, et ob eam causam continua et riam exposita sunt neque quidquam divinæ simplicitati deest. Convenienter autem huic inscriptioni de simplicitate divina tota Decas ad divinam simplicitatem contexta est apte ad duas antegressas decades, per propositiones enuntiantes ad infinitatem Dei procedens : signidem nulla infinitas ex iis que dicuntur, cum infinitate Dei æquabitur, nec enim infinitas materiæ, et carere cam forma et specie, cum infinitate Dei conferendum est (materia enim finitor et terminatur specie, et forma speciei, et hæc, species scilicet, et earum formæ, sunt termini et fines materiæ), nec infinitas corporis, quia corpus în infinitum dividi potest, infinitatem Dei dirimit, quippe cum in corpus dimensio, et divisio primum cadat; neque secundum primas qua- B litates, que in infinito insunt, infinitas Del comparanda est, quia in ipsis primum cernitur plus et minus ; neque rursus infinitum secundum generationem, et generationis perpetuitas retundit infinitatem Dei simpliciter, et incircumscripte circummeantis, et non ad instar circuli motionem habentis, que solummodo est cum fit; neque quidquam quod in coelo, et in mote ejus rotundo accidit (habet enim hie motus infinitatem propter infinitam potentiam Dei moventis), immobilem infinitatem Dei excludit : neque iufinitas universi temporis. quia actus ejus, quo metitar periodos corum quæ in tempore sunt, nunquam deficit, et numero est infinitus, infinitatem Dei coercet, quæ est supra ownem numerum, et omnem periodum : item im C uita, omnipotens, et effectrix omninum ; cui gloria mutabilem esse mentem et animam (scilicet a libertate arbitrii), et totam simul in omnibus sui corpo-

infinita facultate motus corporis gubernare, non progredietur ad infinitatem Dei, qui has facultates animæ insevit, nec innumerabilitas angelorum (millia enim millium, et decies centena millium astant throno magnificentiæ ejus \*\* ), neque perennitas sine dimensione, ac perinde infinitas vite eorum et immortalitatis, infinitatem Dei, que omnen numerum et omnem cogitationem vitæ continue superat, pertransibit : nec ipsum ævum, et infiniindo ejus omnibus nota et vulgata, que omnem infinitatem intellectilium continet, æque porrigetur ut infinitas Dei, qui illud produxit; creaum enim a Creatore infinitis mensuris superari notum est. Si igitur infinitas Del supraquam infinita aulli ex īstis infinitatibus simili cernitur, solus igitur est infinitus, fons infinitatis effector, qui est unum solum secundum substantiam bonum et infinitum, auf omnem infinitatem ex nihilo fecit. Etsi enim ille post Deum infinitates dicuntur, non tames sunt secundum substantiam infinitates, sed secundum mensuram tantum, et participationem, et infinitam multitudinem, et secundum vitam dimensione carentem, et secundum totam sui præsentian in totis, et id.qui quidem a causa sola effectrice, et non alio modo habent. Consentance igitur dictum est Deum esse ultra omnem infinitatem ; solus enim Deńs est essentia infinitus, et sola essentia, sive substantia Dei est simplex, et uniformis (a), et etpers qualitatis, et quieta, et seditione careas, infin sæcula sæculorum. Amen.

\* Dan. vir, 10.

(a) Quia est immutabilis secundum esse et secundum affectiones et operationes, quemodo non sut . augeli, licet habeant.

## INDEX SCRIPTORUM

## IN DECADIBUS CYPARISSIOT & CITATORUM.

Major numerus Decadem, minor caput denotat.

Abucara sive Carrarum episcopus. Vide infra, synodus contra Manichæos.

Anastasii Sinaltæ oratio de transfiguratione, VI, 4, 5, 7.

Anastasius Antiochenus libro, quod Deus est incircumscriptus, X, 4. In primo libro de nostris dogmatihus veritatis, VII, 9; 1X, 4; contra Monophy-itas, VIII, 10. Confutans opinionem Manichæorum Dionysium Alex. citat. id.

Andreas Cretensis in magnô canone, VI, 6.

Athanasius, I. 8 (Quæst. ad Antiochum, VIII, 8); II, 8; IX, 1, 2. Contra Arianos, VII, 1; IX, 7; libro primo, X, 4; secundo, VI, 8; VII, 5; IX, 6; tertio, III, 6, 7; VII, 4; quarte, IX, 8, 9: quinto, IX, 6, 8. Disp. Niczna contra Arianos, III, 6. Λόγψ χηρυχτιχώ in Annuntiationem B. Virginis, X, 8. Oratione, cujus initium : Omnibus vobis, qui in unum convenistis ; quo Patres Niceni recte usi sunt voce homousii, X, 1. Apologetico pro synodo Niczena, IV, 8; X, 1. De adventu Dei in carne, IX, 7. De Incarnatione Verbi, V, 9; IX, 3. Epist. ad Scrapionem, VII, 3, 4, 9; VIII, 2; IX, 5, 6, 9. Dialego Orthodoxi et Anomeri, IX, 4, 7; X, 4, 7; in Expositione-fidei in prima synodo ( symbolum intelligit ). 1X. 3. Disp. contra Arian. 1X, 6. Contra cos, qui serviunt verbis et non nominibus sacrarum litterarum, IX, 6.



Bartholomæus, apostolus, VI, 10, ex Dionysii c. 1, De mystica theol.

Basifius, II, 3; III, 4; IV, 8; V, 10; VI, 6; IX, 2; 1, X, 2. De Spiritu sancto, VII, 3. Capitibus de Spiritu sancto, IX, 7. Contra Eunomium, secundo, III, 5; IX, 5; X, 5; tertio, VII, 5; quarto, III, 5; IV, 4, 5, 6; IX, 5; quarto averaging trading, X, 9, capite 31; X, 5; quinto, averaging trading, X, 4. In Hexaemeron, VI, 1; VII, 8. Sermone de fide, IX, 4. In Psalmum xLIV, VI, 4. Orat. de principio Proverbiorum, III, 4. In moralibus, III, 7. Epist. ad Eustathium, IV, 7. Ad Gregorium fratrem, VII, 4, 5. Psalmo xxvisi in homilia moralium, VII, 8. In Psal. xxII, VII, 5; libro quinto ad Amphilochium, VII, 9. In illud: Attende tibi, VIII, 8. Epistola ad Terentium comitem, IX, 4. Ad Cæsarienses, IX, 7.

Chrysostomus, I, 3; III, 4; VI, 6, 9; VII, 4. flomilia 64, in Matthæum, III, 4. Homilia 56, VI, 4. In illud, In ipso vita erat, IX, 7. Homili 15, in Joannem, VIII, 8. Homilia 42, VI, 5, 6. In Epist. ad Corinth. hom. 29, VII, 5. Ad Ephesios hom. 13, VII, 5. Homilia de Eutropio, I, 6. Ad Theodorum lapsum VI, 4, 5; VIII, 8. Homilia de cruce, cujus initium, Quid dicam, X, 8. Explanans illud : Vidimus gloriam, VI, 6. Orat. de incomprehenso, VIII, 8. De transfiguratione, VI, 6. Oratione contra hæreticos et in petitionem Aliorum Zebedæi, VI, 8. In illud : Ex plonitudine ejus omnes accepimus, VII, 4. Oratione in laudem S. Joannis theologi, VIII, 6.

Clemens philosophus, V. 4.

Divinus Cosmas. VI, 4. Canone festi transügurationis, VI, 6, 7. In iis que in mediam Pentecosten canuntur, VI, 6.

Cyrillus Alex. III, 5; VIII, 40. In thesauris, 1V, 9; VII, 2, 3; IX, 6. Libro primo, 1X, 8; libro III, capite quarto, X, 9; libro xIV, IX, 6, 8, 40; libro xV, IX, 6; libro XIX, IX, 8; libro XXXI, X, 2; libro XXXII, X, 7, capite 33, IX, 5, 7; libro XXXIV, X, 7. Disserens de Spiritu sancto, VII, 2, 5, 5; IX, 6, 7. Explanatione in Lucam, VI, 4. Libro primo ad Hermiam, IX, 7. Libro quinto Dialogor. ad Hermiam, IX, 7. Libro septimo corum quos more dialogi scripsit, VI, 7. Libro septimo Dialogorum ad Hermiam, VII, 4; IX, 6; X, 5.

Cyrillus Hierosol. in Catechesibus, VII, 1, decima Catechesi, VI, 4.

Divinus Diadochus et silentii magister, VIII, 8. (Libro de perfectione spirituali citatur a Turriano scholiis ad X, 2. Episcopus Photices in Epiro, quem S. Maximus citare et sequi solet, libro aureo quæstionum de anima separata et angelis, quem inscripsit Apocalypsin, id.).

Dionysius Areopagita passim per totum opus. Theologus, VIII, 10.

Dionysius Alex. scholiis ad Dionysium Areopagitam, I, 4; Il, 2.

B. Ephræm oratione in transfigurationem, VI, 4.

S. Epiphanii Panaria, III, 4; V, 2. contra hæresin Marcosiorum, VIII, 10. Hæresi contra Ptolemaitas, X, 9.

Eunomius in iis quæ contra Basilium magnum scribit, X, 4.

Eusehius Cæsariensis, III, 4.

Euthymii dogmatica panoplia, III, 2.

Sanctus ac divinus Germanus in Expositione fidei, VIII, 10.

Gregornis, theologus, I, 3; IV, 8; VI, 7, 9. Libro primo de Filio, VIII, 4; IX, 5; X, 2, 3. Libro secundo, VI, 6. Orat. de Spiritu sancto, III, 4; VII, 5. Secundo de theologia libro, I, 6; II, 4, 5, 7, 8, 9; III, 4; VI, 6, 9; VIII, 8; IX, 3. Libro tertio Theologiæ suæ, X, 10. Disputans contra Eunomium, III, t. De divinitate ad Evagrium monachum, IV, 8; VII, 4. Oratione cum factus est presbyter, V, 9. De baptismo, VI, 3, 10; IX, 3. Ad Heronem, VI, 5. In sermone Epiphaniæ, IV, 4. Libro de statu episcoporum, III, 6. De constituendis episcopis, IX, 2, 5. In Natalem Domini, VI, 7; VIII. Oratione de bono ordine disserendi, VI, 5, 6. Secunda de pace, VII, 9. Tertia IX, 3. In Peutecosten, VII, 9. In laudem Gregorii Nysseni, IX, 7.

Gregorius Nyssenus, II, 5; IV, 8, 9; VII, 8, 40; IX, 1, 2, 4, 5. Orat. ad Pulcheriam, IX, 6. Contra Eunomium, IV, 5; V, 9; VIII, 6. Libro qui incipit *Prima quidem*, I, 6. Libro primo, V, 9; VII, 8; IX, 3, 6; X, 4, 5; capite XLI, X, 9; libro secundo, III, 5; V, 9. Contra Eunomium nono, IX, 4; decimo tertio, IV, 6; X, 4. Libro de Abrahamo, IX, 3. De vita Mosis, II, 8; VIII, 8. Explanatione Cantici canticor. IV, 3; VII, 4; IX, 7. X, 7. In illud, *Adveniat regnum tuum*, IX, 7, 9. Epist. ad Theophilum Alex. contra Apollinarium, VI, 6. Libro primo in Ecclesiasten, VI, 7. Explanatione beatitudinum, VIII, 8. Libro inscripto, Que sit Christiani professio, IX, 2. In Catechetico, IX, 5; X, 8.

S. Hierothei divina principia, VII, 2 ( ex Dionysio Areopag. ); hymni amatorii, VIII, 1.

Joannes Damascenus, III, 3; V, 9; VI, 6; VII, 4; VIII, 10; IX, 1; X, 1, 2, 3. Theologus, III, 7; IV, 8; VIII, 2. Divinissimus, VI, 4. In transfigurationem, VI, 4. Capite de Trinitate, IX, 9. Libri III de orthodoxa fide, caput 12, V, 9; caput 62, III, 4; caput 63, IX, 4. Canone in transfigurationem, VI, 7. Sermone inscripto De proprietatibus Christi, X, 4.

S. Justinus, philosophus et martyr, VIII, 10. Oratione de recta confessione, VIII, 1, 8. In lis quine Photius patriarcha ex eo recitat, IX, 4.

Sanctus Justus, V, 8. Ex Dionysio c. 11, De divinis nominibus.



(Leontius Byz. contra Aphthartodocetas, citatur in scholiis Turriani ad VIII, 9, auctor eruditius, lib. Contra Neutorium et Eutychen, ad IX, 9.)

( Mannel Calecas, libro De Trinitate citatur in Turriani scholiis, ad X, 10.)

S. Maximus ad Dionys. Areopagitam, 1, 1; III, 8, 9, etc. Explanatione subtili precationis, Pater noster, 1X, 3. In theologicis, 11, 5, 4, 6, 7, 9; V4, 9. Centuriæ 1, capite septimo, X, 9. Capite 38 et 39 centuriæ quintæ, VII, 5. Disp. contra Pyrrham, III, 5; V, 9; X, 4. In sententiis Gregorii theologi, III, 2; VIII, 1. Speculatione magis dilatata de transfiguratione, VI, 5. Basilius adnotstis a 8. Maximo de energia contra Monothelitas, III, 4. Libro, quod in Christo est rerum, id est substantiarum, differentia, X, 8. Capite 9 centuriæ quartæ de charitate, VII, 9. In centuriis theologicis, centur. 11. eapite tertio, X, 8; quarto, X, 7; septimo, VII, 10; cap. 42, *ibid.*; centuria prima, sap. 2, VIII, 1; cap. 35, VIII, 4; cap. 6 tertiæ centuriæ, VIII, 2. Octava Genturia, cap. 88, VIII, 4; cap. 87, VIII, 5. Centur. 11 de charitate, cap. 21, VIII, 5; cap. 27, VIII, 7; cap. 29, VIII, 9. Genturia yJ, cap. 84, VIII, 6. Centuria IV, cap. 4 et 4, IX, 10; cap. 8, X, 1; adnotatione extrinsecus posita ad caput 2 Centuriæ primæ, X, 4.

Phædo philosophus, infra in synodo.

Photius patriarcha guzzstionibus ad Amphikochluns quast. 75, VII, 1. Easdem citet Turrianes in scholiis ad VIII, 4.

Sadduczei, X, 1.

Sextus ecclesiastions philosophus, X, 10.

Sophronius, Hierosolymitanus, IX, 2.

Synodus 1 accumentica ex responsione Patrum ad philosophum, quam Euschins litteris mandavit, NI. 4. Disputstio contra Phædonem philosophum, que est in prime synode, IX, N.

Synodus habita contra Manichacos ab Abucara sive episcopo Carrarum (S. Archelao) en Panariis (S. Epiphanii), III, 4; V, 2.

Synodus a Theodoro Abucara contra Manichaeos habita, quæ fertur in jis quæ contra omnes hæreses scripta sunt, III, 5. Suspicor, Theodori nomen adjectum esse ab aliena manu, et enundem Archelaum atque Epiphanii Panaría intelligi.

Editio sanctæ et œcumenicæ tertiæ synodi, IX, S.

Confessio sanctæ et œcumenicæ sextæ synodi IX, 2.

Teuthes antiquissimus; qui nomina rebus imposuit, 1V, 6.

Theodorus Abucara, supra in synodo contra Manichæoa.

Theodorus Graptus, III, 7. Oratione contra Éusebium, VI, 4. Adversus Iconomachos, VI, 5; X, 4. Tractans dictum Basilii, X, 4.

Dictum est a theologis, in quinta et quarta decade initiarize expositionis divinorum nominum, VII, 6.

Divinus Theophanes, X. 3. In canticis suis, VII. 2.

Valentinus hæreticus, IX, 7.

## ANNO DOMINI MCCCLV.

# MATTHEUS CANTACUZENUS

# NOTITIA.

(Fabric., Biblioth. Graca ed. Harles, t. VII.p. 793.)

Maubsei Asanis Cantacuzeni (4), qui, Joannis Cantacuzeni filius, ab co pronuntiatus imperator coronatusque a Philotheo patriaroha a. 4354, sed prezimo anno captus a Joanne Paisodoge, imperatoris titulum exemptosunsuque patris depositi, in momen Atho secessit et monasticam viam amplexue patre sepresite decessit, Commentarius in Cantionn consiconus Grace et Latine prediti. Rome 1824, foi-, curis Vincentil Riccardi, Cherici Regularis. De ejus troubrationibus in Septentiam Salomonte et Montris salutaribus, quas collegiuse vel dictasto traditur, altili reperi.

\* HI Reg. 1v, 31. \* H Cor. x, 5.

# IN CANTICUM CANTICORUM SALOMONIS

**EXPOSITIO RELIGIOSISSIMI REGIS** 

# MATTHÆI CANTACUZENI.

('Interprete Vincentio Riccardo Cierico Regulari, )

#### **DPOOIMION.**

'00 navo por gones and the port since and πράγμασι λογίων, οδτω την διάνοιαν όψηλοξς, ώς - φάναι εχοδύν τους άρβητοις δοιχότα, σπουδήν τενα τολμέν ποιετσθαι. "Α γάρ, ώς ερωτικοίς δήθεν τονerakoper actaors, and is adapted to mapanas ונסות האומסוע ל אמשדיטטחללול המרל שנטש שטשלבpo; stvar τυγχόνειν πάντων άνθρώπων, πώς άν τις ouraito ash touran is kolfei tor igan origent φθέγγεσθαι; Άλλ' έπειδή περ ή του Θεού σοφία και δύναμις, δ συνάναρχος Λόγος του Πατρός, xal à dia the heretépan swinplan andpentos regordy, nat to nad hims show aradadow, evereldato πάσι λόγον διδόναι χατά το μέτρον της δοθείσης παρ' αύτου δυνάμεως, υπέρ ών αν τις έροιτο. ταύty to wai queis redappynotes, xal o pyot Nautos alzualaticovers air ronua sig the varone דסי אףוטדסי, דאי דשי אסיושי של סולי דב סטיבתדטץμένην τοίς λόγοις ανεπτύξαμεν θεωρίαν. Βί μεν ούν

(1) Vide Cangli CPolin Christianam, p. 261.

## PROCEMUM.

Non admodum mihi sani hominis 'esse videtur. semerario ausu studium aliquod in vatum interpretandis effatis, impendere, quorum adeo abstrusa sunt sensa, ut arcanis fere similiana sint. Qua enim sub involucro nimirum smaatium contexit cantionum, et obscuris omnino protulit verbis, is cui, Deo teste, omnibus contigit hominibus fore sapientiorem'': quonampacto os suum quispiam ad ea emplicanda poterit aperire? Verum enímvero cum Dei supientia ac virtus, conternum scilices Ratris Verbann, elque cosequale, propter nostrain salutem tota noëtra humanitete assumpta, factum homo; mandaverit conclis, pro accepta ab eo virtalis mensura, rationem reddere de gulbusvis e s uispiam interrogaset ; 'da nos sane 'virtute freti : In coplimitation others, 'ut 'Paulus alt, redigentes omnemintellectumin obsequium Christi" ; implicitam oraculorum contemplationem sermonibus hisce,



C

quord tieri poterit, explicabinus. Quod si sapien- A xatà thy tou goupo Evolav, xal i; av auto; netis hujus aperuero sententiam, ejusque oraculorum sensa fuero assecutus, ipsi Deo habenda erit gratia, qui sapientiam cunctis præbet hominibus: ac non præmeditari præcipit, quæ interrogati respondeant<sup>a</sup>. Sin secus longe ab ejus mente quas nos attigimus, contemplationes fore, sapiens adverterit, et ipsius sapientia ac prædictione indignam plane protulisse comtemplationem; sit in nos, quæso, qui ignorantes peccavimus, indulgens is qui sua humanitate erratis ignoscit nostris : cum ipee presertim propheta, ac sapiens, nos plane compulerit; nec enim gloriæ cupiditate tenti, hæc aggredi tentavimus, sed puris sincerisque cogitatis, horum duntaxat amore oraculorum compulsi : quibus, cum non secus ac lebeti contigerit, qui dum frigida B plenus aqua ingenti igne torretur, acri vi spiritus quæ in se contegebat, emittere cogitur, animi nostri sensa egerendo, explicare cogimur. Quocirca nemo nos inscitiæ vel temeritatis arguat, qui bæz ipsa ausi simus, sed nostro potius ignoscat constai, et Deum nobis omnium conscium, propitium reddat : qui enim tyrannica amoris vi premitur, concito præcipitique fertur impulsu. Cæterum probet Deus, benigneque accipiat quod pro viribus efficimus, et noster bic labor fauste feliciterque cedat. Deo gratus et acceptus.

## CANTICUM CANTICORUM, Quod est Salomoni,

## CAP. I.

1. Osculetur me ex osculis suis ; bona ubera tua super vinum

## SCHOLIA.

Salomonis nomen Hebrico sermone pacificam significat. Quocirca Davidis quoque filius Salomon, Spiritu sancto plenus, de pacífico Giristo prædixit, eumque Salomonem appellavit, dicens : Canticum canticorum, quod est Salomoni. Hoc est, eximins, ac celeris nostrorum bymnorum præstantior hymnus, pacifico dicaudus est Christo. Canticum enim canticorum eximius est, ac præstans Deo dictus hymnus, qui cæteros exsuperat. Cum autem is de rebus divinis sermouem faceret, unigeniti Verbi Dei potestatem invoravit, dicens : Osculeiur me ex osculis oris sui. D yevou; rou deou Adyou duvauiv inexalégaro, légur Prophetæ namque figuris, ut corum mos est, futura conantur exprimere. Cum itaque Dei Verbum verbis vellet exprimere, os protulit hominis, quo infirmitatem nostræ instauraret imbecillitatis : et a seipso argutam sapientemque exquisivit efficientem vim ac facultatem, siquidem osculatio, effectus actusque est, ac labiorum facultas, quam sane ubi assecutus est, de ecclesiis prædixit : Bona ubera tua super vinum. Ubera et lac efferens, nuper ad religionem genitos, povam hanc Sion, Dei nimirum filios, significavit, quos et meliores fore quam antiqua Hebrworum Ecclesia statuit. Super vinum

<sup>a</sup> Luc. xx1, 14.

προφήτευκε · χάρις τῷ χορηγοῦντι σοφίαν πάσιν άνθρώποις, Θεώ χαι μηδ άν προμελετάν άπερ έρωτώμενοι φθέγξαιντο προστάττοντι· εί δε ύψηλότερα, ών ήμεις άπτόμεθα θεωριών, ό σοφός διανενόητοι. ούδε ούτω παντάπασι της εχείνου σοφίας όμου χαί προφητείας άπρεπη τινα την θεωρίαν προύθέμεθα. Ιλεως δ' αν ήμεν είη ών και τυχέν ήγνοηκότες διημάρτομεν ο φιλανθρωπία χρώμενος επί τοις ήμῶν άγνοήμασιν, αύτοῦ τοῦ σοφοῦ και προφήτου πρό πάντων ήμιν και διά πάντων συναιρομένου. ούλ γάρ φιλοτιμίας Ενεκα ταῦτα τετολμήκαμεν, άλλ' έν τοις της χαρδίας άθολώτοις λογισμοις, τον τών λογίων χατέχουσιν Ερωτα · ολόν τις λέδης ύδατο; ύπερπλήρης τυγχάνων ψυχρού, πυρός τε τετυχηχώς σφοδρού, άναγχάζεται τὰ ένδον ύπο της τοῦ πνεύματος έχχενοῦν βίας το ήμιν οῦτω γινόμενος, σούς έν τη ψυχη λόγους έξω προάγειν βιάζεται. Τοιγάρτοι και μηδείς ήμιν εύήθειαν ή προπέτειαν τοίς τετολμημένοις έγκαλείτω · συγγινωσκέτω δέ μάλλον της έγχειρήσεως, και Θεόν ύπερ ήμων του παντός έργου συνίστορα παραγέτω · τυραννίς γάρ Ερωτος τάχ' αν και κατά κρημνού τον κεκρατημένον ώσειε. Πλήν χαι θεφ φίλον το χατά δύναμιν, και τό έν ήμιν πάθος μαχαριστόν όμου και φιλόθεον.

## **ΈλΣΜΑ ΑΣΜΔΤΟΝ,**

Ο έστι τῷ Σαλομών.

## KEØAA. A'.

Φιλησάτω με άπό φιλημάτων αυτού · άγαθοί μαστοί σου ύπέρ olror.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Τη "Εδραίδι διαλέκτψ τον elenrizor ή του Σαλομώνος σημαίνει φωνή. Ταύτη τοι και ό του Δαδίδ παίς Σαλομών, Πνεύματος άγίου πλησθείς, περί τοῦ εἰρηνιχοῦ Χριστοῦ προηγόρευσε, χαι Σολομώ α τούτον εχάλεσεν, είπών Ασμα φσμάτων, δ έστι τῷ Σολομών τουτέστι, τῶν ήμετέρων ύμνων, τίν έξαίρετον, και ύπερέχοντα ύμνον, άνηγητέον έστι τῷ εἰρηνικῷ Χριστῷ. ᾿Ασμα γάρ φσμάτων, 6 καθ' ύπεροχήν πρός Θεόν ύμνος έστιν. Έπει δέ περί θείων πραγμάτων ο λόγος αύτῷ, και την τοῦ μονο-Φιλησάτω με από φιλημάτων στόματος αύτου. Elo; yap bort rols spoghtaus supporting to pitλοντα πειράσθαι κηρύττειν. Βουλόμενος ούχουν Θεοῦ Λόγον είπειν, τὸ στόμα παρήνεγχεν φνθρωποπρεπώς, το ασθενές επανάγων της ήμετέρας alsohanne, xai thy an' abtou soutotixhy efections δύναμίν τε και ενέργειαν. Και γάρ ό φσπασμός ivipyera xai divaper xeediw ioriv. Enel di raiτης μετέλαδε, περί των έκκλησιών προηγόρευσε. 'Αγαθοί μαστοί σου. ὑπέρ olror. Μαστούς xal γάλα είπών, τους άρτιγενείς είς την εύσέδειαν την νέαν ταύτην Σιών, τὰ τοῦ Θεοῦ τέχνα ἐσήμα-



## 1601

## COMMENT. IN CANTICUM CANTIC.

Έχχλησίας υπέθετο. υπέρ οίναν δε επαγαγών, τόν έχ τοῦ ἀμπελῶνος χαρπὸν ἐδήλωσεν. Άμπελών δὲ ή των Έδραίων χαλείται συναγωγή.

#### ĂΣMA.

Καί όσμη μύρων σου υπέρ πάντα τα άρώuata.

## ΣΧΟΛΙΑ.

σμής μύρου μνησθείς, και τον κεχρισμένον έδήλωσε. Πάντες γάρ οί τοῦ νόμου βασιλείς τε χαί άρχιερείς της τοῦ έλαίου χρίσεως ήξιοῦντο. Ο δέ τής δόξης βασιλεύς και ύπερ των ήμετέρων άμαρτιών άρχιερεύς γεγονώς, και έαυτον είς θάνατον ύπέρ ύμων δούς Χριστός, ούκ έκ του φακού του έλαίου το χρίσμα έδέξατο · άλλά τα πάντα δια την ήμετέραν έχπληρών σωτηρίαν, βχπτιζόμενος τῷ παναγίω κέχριστο Πυεύματι έν είδει περιστεράς, έχ τοῦ Θεοῦ και Πατρός τοῦτο δεχόμενος, συμμαρτυρούσης της φωνής άνωθεν, ώσπερ και έν βιδλίω Ψαλμών γέγραπται · Διὰ τυῦτο ἔχρισέ σ'ε ο Θεός ό θεός σου Ελαιον άγαλλιάσεως παρά τούς μετόχους σου. Καί μετ' αύτον 'Πσαΐας βοά, λέγων . Ureυμα Kuplou έπ' έμέ, ου έrexer έχρισέ με. Kai dout uev t xalapwrepa xai voepà two uuρων έστι δύναμις. Είπων ούν, ότι 'Οσμή μύρου σου draθωτέρα έστιν ύπερ πάντα, τὰ άρώματα, την τού παναγίου Πνεύματος δύναμιν άγαθωτέραν άπέδε:ξε πασών είναι δυνάμεων. Ού γάρ ώσπερ έπι τούς λοιπούς των άρχιερέων το μύρον έκέχυτο, ούτω χαί έπι τον χατά την τάξιν Μελχισεδέχ ύπέρ C ήμῶν άρχιερέα, τὸ μέγα θῦμα Χριστόν άλλὰ τὸ Ινεύμα το άγιον προς αύτον έξ ούρανού χαταδάν, άντι πάσης ήρχεσεν αύτῷ χρίσεως.

#### \*Ą∑MA.

Μύρον έχχυθέν δroμά σου διά τοῦτο redriðeς ήγάπησάν σε. Είλκυσάν σε όπίσω σου είς όσμην μύρου σου δραμούμεν.

## ΣΧΟΛΙΑ.

Πολλών δντων τών χεχρισμένων, μόνος ό έμος Χριστό; την κλησιν έδέξατο · διά τουτο καί δνομα αίτου, μύρον έστιν έκχυνόμενον, ήτοι παυταχού ύπερπληρούμενον, και πάντα πληροῦν τη ἑαυτοῦ θεότητι. Άλλά χαι των παρθένων, δσαι χαθαραί ψυχαί, τοῦτον ήγάπησαν. Περί αὐτῶν φησι, Διά τούτο redrides ήγάπησαν σε. Ταυτόν γάρ έστι φάναι παρθένον και νεάνιδα, καθώς και έν Δευτερυνομίω γέγραπται. 'Edr τις βιαστής κοιμηθή μετά rearidos, έπιδότω τῷ πατρί τῆς reariδος έδδομήχοντα δίδραχμα άργυρίου. Καλ άγαπήσασαι αύτόν είλχυσάν σε όπίσω αύτοῦ. ήγουν ήχολούθησαν αύτῷ, ai μέν διά μαρτυρίου τελειωθείσαι, αί δε διά επιπόνου χαι συντονωτέpa; doxnoews. Onol yap, Ellxuoar os daiow cov, elç δσμήτ μύρου σου διαμούμεν · τουτέστιν, έν τη δυνάμει του Πνεύματός σου τελειωθησόμεθα· ἀποφαντικός γάρ ὁ λόγο;, κατὰ ἐμοῦ κρίσιν, ώς άπό των παρθένων ψυχών δηλονότι λεγόμενος.

\* Matth. m, 16. \* Psal. xLiv, 8. \* Isa. Lxi, 1. \* Deut. xxii, 28, 29. PATROL. GR. CLII.

vēv, cē; xai ayabwtépous tījs Ilakaiās tūv 'Espalwv A addens, vinez ostendit fructum. Vinea autem Synagoga vocatur llebræorum.

#### CANT.

Et odor unguentorum tuorum super omnia aromala.

#### SCHOLIA.

De unguenti odore mentionem faciens, cum qui unguento erat oblitus, expressit. Omnes enim legales tum reges, tum pontifices olei fuerant unctione decorati. At Rex gloriæ Christus, qui propter peccata nostra factus est Pontifex, et seipsum pro nobis tradidit in mortem, non ex olei lenticula unctionem recepit, sed omnia propter nostram explens salutem, baptizatus, sacrosancto unctus est spiritu in specie columbæ \*, eo a Deo, et Patre suscepto, coelestique vocis testimonio comprobatus, quemadmodum et in libro Psalmorum scriptum est : Propterea unxit te Deus, Deus tuus oleo latitia pra participibus tuis : et post eum clamat leaias dicens : Spiritus Domini super me, cujus causa unxit me . Et Odor quidem purissima, spiritualis, et a fæce separata, unguentorum est virtus. Cum itaque dixit : Odor unguenti tui melior est, quam omnia aromata, sacrosancti Spiritus virtutem demonstravit cunctis meliorem esse virtutibus. Non enim quemadmodum in reliquos pontifices, ita et in hunc secundum ordinem Melchisedech pro nobis Pontificem, magnamque victimam, Christum, unguentum effusum est : sed Spiritus sanctus ad ipsum de cœlo descendens, totius in eo unctionis vice suffectus esl.

#### CANT.

2, 3. Unguentum effusum nomen tuum. Ideo adolescentulæ dilexerunt te. Traxerunt te; post te, in odorem unguenti tui curremus.

## SCHOLIA.

Cum multi forent uncti, solus meus Christus uucti excepit vocabulum, idcirco et nomen ejus est, Unguentum effusum . quod nimirum ubique redundet, et omnia sua repleat divinitate. At quia virgines, nimirum quotquot purgati sunt an'mi : Ipsum dilexerunt, de illis dicit : Ideo adolescentulæ dilezerunt te. Liquet enim idem es e virginem, et adolescentulam, ex eo quod in Deuteronomio scriptum est : Si quis perstuprarcrit cdolescentulam, persolvet patri adolescentulæ septuaginta drachmas argenti 1. Et quæ dilexerunt cum traxerunt te. Post ipsum, videlicet, secutæ sunt cum, quadam consummatione martyrii, quædam vero daboriesa, jugique religiosa exercitatione vitæ. Dicit enim : Traxerunt te, post te, in odorem unguenti tui curremus: hoc est, in virtute spiritus tui perfectæ reddemur. Enuntiativus namque sermo est, meo quidem judicio, tanquam a virgineis uiique prolatus animis.

#### CANT.

Introduxit me Rex in promptuarium suum, exsultubi uus, et latabimur in te.

#### SCHOLIA.

Incerta videlicet, et occulta sapientiæ suæ manifestavit mihi . De scipso enim hoc dixit Salomon filius David, ea namque optime pernoscens, nobisque impertiens ad salutem, tanquam omnium nomine exsultabúndus, hymnis Dominum celebrat. Dicit enim : Exsultabimus, et lætabimur in te. CANT.

Diligemus ubern tua super vinum ; rectitudo dilexil 10.

#### · SCHOLIA .

Ubera tua, novàm videlicet discipulorum Ecclesiam. Super vineæ fructum. Antiquem nimirum, Ju- B daorum synagogam. Sed et omnes qui recto sunt corde, ipsum dilexerunt ; dicit enim : Rectitudo . d.lexit te.

#### CANT.

4. Nigra sum, et pulchra, filiæ Jerusalem, sicut labernacula Cedar, pellis Salomonis.

#### SCHOLIA.

Vehiti ex persona novæ discipulorum Ecclesiæ sermocinatur cum Jerusalem, et loquens cum filiabus ejus, et synagogis, contenta, ferventique voce dicit : O filiæ Jerusalem, pulchra anm, quamvia adhue meomprehensa decumbam; id eaim significat, Nigra sum ; et Rex pacificus requiescet in me, non secus ac dux in tentoriis, et in aulæis Salo- C mon. Gedar enim apud Hebræos Æthiopum significat ducem, quemadmodum Isaias dicit : Deficiet gloria filiorum Gedar \*. Ac rursus Deus ex ore Jeremiæ dicit filiis Israel : Mittite me ad Cedar, et discite si immutarunt gentes deos suos; populus auten mens immutavit gloriam suam 18. Pellis vero aulæa appellantur, quemadmodum idem rursus Jeremias dixit : Afflixit me tentorium, et divulsæ sunt pelles mea 11. Et David : Extendens calum sicut pellem 11.

## CANT.

5. Non intusamini, quod ego nigra sim ; quoniam non est intuitus me sol.

#### SCHOLIA.

Neque suspicemini, rursus ait, me penitus luce cassam esse. Nam etsi nondum verum Hlud in me apparuit lumen, apparebit tamen, et illustri gloria perfundar.

## CANT.

Filii matris meæ pugnaverunt contra me.

#### SCHOLIA.

Deinceps tanquam ex persona novæ discipulorum Ecclesiæ loquitur de Jerusalem, seque ab illa gravia perpessuram, clamat dicens : Filii matris meæ

Psal. L, 8. Isa. xxi, 16. 10 Jerom. 11, 10. 11 Jerem. 17, 20. 11 Psal. citi, 3.

Elshreynk us & Busilets els to tapeior atτοῦ, ἀγαλλιασώμεθα, καὶ εὐφρατθῶμετ ἐτ σοί. EXOMA.

Δηλαδή τα άδηλα, και τα πρύφια της σοφίας αύτου έδήλωσε μοι περί έαυτου γέρ τουτο ό του Δαδιδ είρηχε Σολομών · γνούς δε ταύτα χαλώς, χαί μεταδούς ήμιν επί σωτηρία ώς ύπερ πάντων εύφραινόμενος άνυμνεί τον Δεσπότην είρηχει γάρ, Έγαλλιασώμεθα, και εύχραrθώμεr ir σοι.

#### 'ΑΣΜΑ.

'Arashooper μασθούς σου υπέρ οίror εὐθύτης ηγάπησέ σε.

#### EXOAIA.

Μασθούς σου, την νέαν δηλονότι των μαθητών Έχχλησίαν. Υπέρ τον τοῦ ἀμπελῶνος καρπόν, την παλαιάν των Τουδαίων συναγωγήν. Άλλά χαι πάντες el sudsig τη χαρδία τουτον ήγάπησαν. φησί γαρ, Ευθύτης ήγάπησε σε.

#### \*а́Σма.

Mélairá elui xai xaln' evratéres 'lepovoaλημ, ώς σχηνώματα Κηδάρ, δέφρις Σολυμῶνος.

#### EXOAIA.

'Ως από τῆς νέας τῶν μαθητῶν Ἐκκλησίας πρός την Ιερούσαλημ διαλέγεται · και ταίς αύτης θυγαεράσι σε και συναγωγαϊς διαπρυσίως βοφ λέγουσα. D The Tepousathy Buyatepse, xalt elus, el xal Ετι έν αχαταληψία χαθεύδω. τοῦτο γάρ δηλοί δά rou, Médaird still rat is inol o signviris ave naiσεται βισιλεύς, ώς έν σκηνώμασιν ήγεμών, και έν καταπετάσμασι Σολομών. Το γάρ Κηδάρ παρ ·Εδραίοις του των Αιθιόπων ήγεμόνα δηλοί, ώ. Hoatas phois Extelyer & Extelyer A boga two vier i.n. δάρ. Και πάλιν δια στόματος Τερεμίου λέγει Κύpros tois viois 'lopath' 'Azoorellare as sig linδάρ, και μάθετε ει αλλάξουσιν δονη τούς θεούς αύτῶν · δ δε λαός μου ηλλάξατο την δόξαν αὐτου. Δέρρις δε το χαταπίτασμα προσηγόρευται, ώ; και αύτος πάλιν είρηκεν 'Ιερεμίας' Τεταλαιπώρηκέ μου ή σκηγή, και διεσκάσθησαν αι δέφρεις μου. xal & Δαδίδ · 'Ο έκτεινων τόν ούρανόν ώσει δέρþæ.

## ¥ĄΣMA.

Μή βλέψητε ότι έγώ είμι μεμελατωμένη, ότι παρέβλεψέ με ό ήλιος.

## EXOAIA.

Και μή υπολάδητε, πάλιν φησίν, δτι πάντη άφ2νής είμι, διά το μήπω φάναι έν έμοι το άληθινόν φῶς ἀλλὰ φανείται, καὶ δοξασθήσομαι.

#### 'AΣMA.

#### Υίοι μητρός μου έμαχέσαττο έτ έμοι.

ΣΧΟΛΙΑ.

"Ετι ώς έχ τῆς νέας τῶν μαθητῶν Ἐκκλησία; περί της 'Iepoucashu διαλέγεται, και τα παρ' έκείνη; πεισομένη δεινά, βοά, λέγουσα · Yiol μητρύς

Digitized by Google

Ispousatin apprepais to xal prannatels

1005

## ₹ĄΣMA.

\*Εθεντό με φυλάκισσαν èr άμπελωσιr · άμπελώνα έμον ούκ έφύλαξα.

## EXONIA.

Napertiphisav us, xal esoubevnoar er roic dunsλῶσιν, ἐνταζς συναγωγαζς αὐτοῦ δηλονότι. ᾿Αλλ' ὅπερ ούτοι πρός έμε πεποιήχεισαν, αύτό τοῦτο δικαίως διά την αύτων άγνωμοσύνην πείσονται · και ώσπερ εξουθένησάν με έν ταζς έαυτών συναγωγαζς, χάγώ έξουθενήσω αύτοὺς, ἐπιλάμψαντος ἐν ἐμωὶ τοῦ άληθινοῦνυμφίου Χριστοῦ, χαὶ ἐν ὑστέροις. Τοῦτο ό θεός πρός Ώσης είρηχε · Ados σεαυτώ γυναίχα πόρrηr, και texroπolησor έξ αύτης, διι έκπορrevoura έκποργεύσει ή τῶν 'Ιουδαίων συγαγω- B γή · διά τοῦτο ούκ ἔσται μου γυνή, κάγώ ούκ drhp αὐτῆς. 'Αλλά χαι ό Σωτηρ ἐν τοῖς Εὐαγγελίοις περί αύτων ούτως φησί. Πολλοί ήξουσιν άπό άrazolŵr και δυσμώr, και άraκlιθήσονται μετά Άδραάμ και Ίσαάκ και Ίακώδ, οι δέ υιοι τῆς βασιλείας έκδληθήσονται έξω. Έμον δε άμπελώνα ή τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησία την συναγωγήν τῶν Ἰουδαίων φησίν, ὡς συναγωγός οῦσα ἀμφοτέρων τών Διαθηχών, χαι ότι μαλλόν έστιν αύτή ή Παλαιά προσήχουσα, ώς τύπος ούσα ταύτης.

## \*дΣМА.

'Azdrysildr μοι, δr ήγάπησεr ή ψυζή μου. Πού ποιμαίνεις, πού ποιτάζεις; Έν μεσημβρία. EXOAIA.

'Ανωτέρω μέν εξρηται, ότι Nedrides ήγαπησαr σε, ήγουν αί χαθαραί των ψυχών · ένταῦθα δε ή τοῦ Χριστού Έχχλησία τον έαυτῆς ποιμένα ζητεί, χαί νυμφίον Χριστόν · ούπω γάρ έν άνθρώποις ών, όρώμενος δέ τῷ προφήτη μάλα έναργῶς, ὡς ῶν, ἐπισπεύδει την έαυτοῦ παρουσίαν, λέγουσα · Άπάγγειlor μοι, or ηγάπησεν ή ψυχή μου, ποῦ ποιμαίrsig, xat oux to tuol; troe o mounty o xados, o τιθείς την σαυτοῦ ψυχην ύπερ τῶν κατ' έμε σῶν προδάτων, ποῦ παρών τυγχάνεις, xal οὐ παραγίνη έμε συστήσων; Είθ' ώσπερ απολογούμενον ύποτιθείσα, Έν μεσημβρία, φησίν εν τοις χόλποις δηλονότι τοῦ Πατρός, και προαιωνίου φωτός. Οῦπω γάρ χαιρός της έμης παρουσίας, άλλ' είς τόν αίωνα ποιήσομαι έλεος, ώς ώμοσα Δαδίδ τῷ δούλψ μου.

#### \*ΑΣΜΑ.

Μή ποτε γένωμαι ώς περιδαλλομένη έπ' άγέλαις έτέρων μου.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Είρηται, ότι τὸ γενησόμενον τοῦ Χριστοῦ ποίμνιον, ό περιούτιος έαυτῷ λαός, τὸν έαυτοῦ νυμφίον χαλ ποιμένα ζητεί. Ἐπιποθεί γάρ την ἐαυτοῦ παρουσίαν βραδύνουσαν γενέσθαι, προστιθέν και την αιτίαν. Δέδοικε γάρ, μή ποτε ταίς των ετεροδόξων συναρπασθή διδαχαίς, και φησίν Μή ποτε τένωμαι ώς περιβα.λομένη έπ' άγέλαις ετέρων μου. "Ητοι μη

<sup>12</sup> Osee 1, 2, <sup>16</sup> Motth. vin, 11. <sup>18</sup> Joan. x, 14.

nou enazioarto er enoi vouteriu, ol ex the pugnaverunt contra me, hoc est, fili Jerusalem, pontifices nimirum, et scribæ.

## CANT.

Posuerunt me custodem in vineis : vineam meam non custodivi.

## SCHOLIA.

'Observaverunt me, et contempserunt me in vineis, in suis, inquam, synagogis. Verum quod ipsi in me patrarunt, illud ipsum jure merito propter perfidam eorum iniquitatem patientur: et sicut contempserunt me in synagogis suis, ita ego quoque contemnam eos, cum effulserit in-me, ac in eos qui destituti sunt, verus ille sponsus Christus. Idque. Deus per Oseam dixit : Sume tibi uxorem fornicationis, et fac tibi filios ex ea, queniam fornicans fornicabitur synagoga Judæorum ; ideireo non erit uxor mea, neque ego vir ejus 13, Ac etiam Salvator in Evangelio de eis ita ait: Multi venient ab oriente, et occidente, et recumbent cum Abrahum, Isaac et Jacob, filii autem regni ejicientur foras 1º. Dei Ecclesia appellat Judzorum synagogam vincam suam, quie quasi coacta, et compacta est ex duobus testamentis, imo potius cui vetus testomentum conjunctum est, eo quod typus ejus sit.

## CANT.

6. Renuntia mihi quem dilexit anima mea: ubi pascis ? ubi cubas ? In meridie.

#### SCHOLIA.

Paulo quidem ante dictum est a Adolescentulæ dilexerunt te, nimirum quæ purgato suat animo. Hic vero Christi Ecclesia suam quærit pastorem, ac sponsum Christum. Nondum enim ille erat in humanis, sed perquam perspicue a Propheta, non secus ac jam adesset, perspectus, suam ipsius unget revelandam præsentiam, dicens : Renuntia mihi quem dilexit anima mea : ubi pascis ? 18 et non in me : videlicet, o pastor houe, qui animam tuam ponis pro tuis ex me ovibus, ubinam ades, et non præsto es ad me confirmandam? mox tanquam se purgans respondet, ao subjungit : In meridie, iuquit : in Patris utique ac sempiterni luminis sinu. Nondum enim tempus est mei adventus, sed in D æternum misericordiam faciam, sicut juravi David servo meo 16.

## CANT.

Ne forte fiam tanquam colligata inter greges a me alienorum.

## SCHOLIA.

Dictum est futurum Christi ovile, acceptum aimirum sibi populum, suum quærere sponsom ac pastorem. Cunctabundam enim ejus præsentiam præsto exoptat esse, causamque intulit, quia nimirum timuit, ne forte alienis pravarum opinionum documentis deturbaretur mente, et ait : Ne forte fiam tanquam colligata inter greges a me alienorum.

16 Psal. LXXXVIII, 3.

Digitized by Google

Ne videlicet errabunda procul abducar a pastoritia A αποπλανηθιό της σής ποιμαντικής δυνάμεως, γένωtua ditione, et alterius evadam ovilis. Eos enim qui aliud quam Christi sentit Ecclesia sapiunt, alienos appellavit ; cæterum, uni sponso Christo se desponderi, supplex orat.

#### CANT,

7. Si te ipsam ignoras, o pulchra inter mulieres, egredere in in restigiis gregum, et pusce hædos inos in tabernaculis pastorum.

#### SCHOLIA.

Quoniam Dei Filium incarnandum perspicue prodixerat, et Christi Ecclesiam illius urgere adventum jam protulerat : ut cam consolaretur, futura d'lucide prævidens, illibatam Virginem eum perituram, in medium advocat, et omnem ad cam B convertit sermonem, et ait : Si te ipsam ignoras, o pulchra inter mu'ieres. Sive, quamvis te ipsam in præsens notam non feceris, co quod nondum tu nata sis, sal-Lom egredere tu, o pulchra et immaculata Virgo, in vestigiis, nimirum secundum gressum gregum. Prænoverat enim Salomon cam ex semine suo nascituram, ob id etiam Secondum vestigia inquit, egredere gregum, videlicet filiorum secundum sanguinem meorum, exorere, et pasce hædos tuos, nimirum que le sequenter virgines : in tabernaculis pastorum, in fundamento scilicet apostolorum, et prophetarum.

#### CANT.

8.Equæ meæ in curribus Pharaonis assimilavi te, C рголіта теа.

## SCHOLIA.

Ouoniam pacificum Christum vocaverat Salomonem, et jam ipse nomen hoc nactus fuerat, merito suz eque Virginem assimilavit : co quod, svper ipsam pacificus Rex Christus ascenderit. In curribus Pharaonis. Hebraea voce Exyptus peccatum præfigurat, cujus sane rex Pharao est, et ob id cam currui assimilavit Pharaonis : ntpote quæ vehiculum fuerit de peccato regnantis Christi. Proxina mea, videlicet ex semine meo nata, filia mea.

#### CANT .

9. Quam pulchræ fac æ sunt maxillæ tuæ sicut D turinris ?

#### SCHOLIA.

Obstruit ora eorum qui oraculorum vim depravare nituntur. Quia namque Virginem appellaverat equam, ne quis in ca arrogantiam et effrenem equi subesse ferociam disseminarct, subinde verecundiæ frænum in maxillis a ljecit, cum sicul turturis illins fore maxillas laudibus celebravit; et ideirco per exsuperantiam dixit : Quam pulchræ factæ sunt?

#### CANT.

## Collum tunn eicut monilia. SCHOLIA.

Equus, qui ex ferocia exsultabundus hinnit, pro-

μαι δε άλλων ποιμνίων. Τούς γέρ της του Χριστού Έκκλησίας άλλοτριόφρονας ετέρους εκάλετε. Τώ δε νυμφίο μόνο Χριστώ συνα μοσθηνα: καθικετεύει.

## 'ΑΣΜΑ.

Ear up grous osauthr & walk ir yuraitir. **Εξελθε σύ έν πτέργαις τών ποιμνίων, και ποι**μαινε τάς ερίφους σου επί σχηνώμασι τών ποιperwr.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Έπειδή τον του θεού Υίδν σαρχωθησόμενου σαφώς προείρηκε, και την του Χριστου Έκκλησίαν έπσπεύδουσαν την εχείνου παρουσίαν προήγαγεν ώ; εί; παραμυθίαν, χαι τὰ μέλλοντα λαμπρώς προγρ μενος, την έχεινον τεξομένην άγνην Παρθένον είς μέσον συγκαλείτας, και τον άπαντα περί αύτις ποιείται λόγον, και φησίν ' Ear μή γνώς σεαυthe n rall is yuraitir, fyouvel xal ut seauth νῦν γνώριμον ποιξς, διά το μήπω τεχθηναί σε· άλλ' ούν έξελθε σύ ή καλή και άμωμο; Παρθένο; έτ πτέργαις · τουτέστι, κατ' Ιχνος τῶν ποιμνίων. Προήδει γάρ αύτην έχ τοῦ σπέρματος αύτοῦ τεχθησομένην · διλ τοῦτο xai, Kar' Ιχνος, φησίν · έξε.lds τῶν ποιμνίων, ήτοι τῶν χαθ' αξματος ἐχγόνων ἐμυλ yevvilonei xal noipaire tàs epigous oou, tà; axiλουβούσα; σοι παρθένους έπι σκηνώμαςι τών aoyiérwr, hooi int to depente tov anosto) we xat ຄວະອຸກະພັນ.

## \*дΣМА.

Τῷ **Ιππφ μου έτ ἄρμασι Φαραώ ώ**μοίωσά σε, ή πλησίον μου.

#### ΣXOΛIA.

Επειδή τον είρηνικών Χριστόν Σολομώνα έχάλεσε, και αύτος δη ταύτην την κλησιν εκέκτητο, είκατως τη ίδια ίππφ την Παρθένον ώμοίωσε, δια το έπιδεδηκέναι έπ' αύτης τον είρηνικον βασιλέα Χρ: στόν. Έν άρμασι Φαραώ. Τη Έδραίων φωνη λ!γυπτος την άμαρτίαν δηλοί · όδε ταύτης βασιλεύων έστι Φαραώ. Διά τοῦτο και ταύτην ἄρμασιν ώμοίωσε Φαραώ · ότι έστιν δχημα του κατά της άμαρτίας βασιλεύσαντος Χριστού. Η πλησίον μου, ήγουν, ή έχ του σπέρματός μου γεννηθείσα, θυγάτηρ έμή.

#### ™AEMA.

Tl ώραιώθησαν al σιαγόνες σου ώς τρυγόνος ; ΣΧΟΛΙΑ.

Των βουλομένων κακουργείν την των λογίων δύ ναμιν έμφράττει το στόμα έπειδή γαρ ίππον τήν Παρθένον ώνόμασε, μή τις έν τούτοις το αύδαδις και όρμητικόν του Ιππου λαθών υποσπείρειε, τούντεύθεν και χαλινού ταίς σιαγόσιν ύποθείη δείσθαι, we truporoe the excirne standard animores . 9:3 τούτο xai μεθ' ύπερβολής, "Ira τι ώραιώθησαr; E. PT. XEV.

## \*AΣMA.

Τ άχηλός σου ώς δρμίσκοι. EXOAIA. Άλογωτέρως δ έπτος δρμών, έχτείνει τον τράχη



λου· έαυτον δε ταπεινών, στρέφει περί τε στέρνα, A tendit collum : remissus vero, el humilis, circa δίχην δρμίσχου φέρων αύτλν ώραζζωμενος. Έπει τοίνων και την παρθένον Μαρίαν είς Ιππον ώμοίωσε. ένδειχνύμενος μή ταύτη τον λογισμόν έαν έστάναι, επαναλαμβάνων το αύτης ταπεινόν χαι πρπου. δια του, 'Ο τράχηλός σου ώς όρμίσκοι, έδηλωσεν ότι μηδεμώς έπαιρομένης αύτής, άλλ' έν τη εύτης κοιλίε τον πάντων τηρούσης Θεόν.

#### \*ΑΣΜΛ.

Ομοιώμ**ιτα χρυσίου ποιήσομέν** σοι μετά στιγμάτων τοῦ ἀργυρίου, ἕως όὕ ὁ βασιλεὺς ἐν ἀναxlice abroù.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Την στάμνον δηλονότι, και το χρυσούν θυμιατήριον, χαί πάντα τα δια χρυσού χαι άργύρου χατασχευχσθέντα έν τε τη τοῦ μαρτυρίου σχηνή, χαι έν  ${f B}$ τῷ παρ' αύτοῦ οίκοδομηθέντι ναῷ τοῦ Θεοῦ· ταῦτα γ'ρ πάντα όμοιώματα χαί τύποι προϋπηρχον της άληθινής του Θεού χιδωτού · των δε άληθινων γεγονότων ούχ έτι χρεία των τοπιχών είρηχε γέρ, \*Εως οὖ ό βασιλεύς ἐr ἀraxλίσει αὐτοῦ· τουτέστι, μέχρις ότου το πέρας φθάσει της έμης προφητείας, και ό των άπάντων βασιλεύς Χριστός, έ Σωτήρ άναπεσείται έν τη της Παρθένου νηδύί.

\*AΣMA.

Νάρδος μου έδωχεν όσμην αυτού, απόδεσμος τῆς στακτῆς.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Έαυτοῦ ἄνω γινόμενος, ὡς παρεληλυθότα τὰ μέλλοντα ό σοφά; ύποτίθησε · χαλ τόν προφητευόμενον ο ένανθρωπήσειν Θεόν, ώς ένηνθρωπηχότα παράγει, xal φησί· Νάρδος μου έδωκεν όσμην αυτοῦ · ητοι σεσάρχωται, καί τὰ πάντα πεπλήρωχε τῆς αὐτοῦ δυνάμεως. 'Απόδεσμος της σταπτης ήγουν έχ παρθενιχών αίμάτων άπορραγείς βία · τῷ δυτι γάρ ή πανάμωμος Παρθένος της στακτής προσείρηται, ώ; ἐχ τῆς βίζης οῦσα τοῦ Ἱεσσαλ ἄνθος, χαλ πάντας εύωδιάζουσα πιστούς. Έδόθη γάρ αύτη δύναμις άνωθεν, και ή τοῦ παναγίου Πνεύματος χάρις έπεcxiasev auth.

## \*AΣMA.

Αδελφιδός μου έμοι αταμέσοτ των μαστών μου αύλισθήσεται.

## ΣΧΟΛΙΑ.

Έπειδη ό ταυτα λέγων Σολομών υίός έστι του Δοδ δ, αύτος δ' ο Δαδίδ την Παρθένον θυγατέρα xalei, λέγων · "Ακουσον, θύγατερ, xal los, xal xliror τό ούς σου · είχότως τον έξ έχείνης τεχθέντα υίδν άδελφιδοῦν προσηγόρευσεν. Αὐλισθήσεrai de, gysiv, drapesor twr pastwr pou, ev τιί; άρτιγενέσι πρής εύσέσειαν δηλονότι, και της παρά του Θεού δεομένοις τροφής, χαι μή έγχαυχωμέ οι, εν πιθοί σοφίας αύτων δια γαρ των μαστών την τών νέων εσημανεν ηλικίαν. Περί τούτων άπιχρυ; και ό τούτου πατήρ εξρηκεν · 'Er μέσφ 'Εκπλησίας ύμνήσω σε.

" Psal. KLIV, 11. 18 Psal. XXI, 23.

pectus ipsum inflectit, instar monilis illud ferens, decoremque ostentans. Cum igitur Virginem Mariam equo assimilaverit, ut ostenderet cam minime fuisse mente elatam, ejus repetit humilitatem, et mansuetudinem. Per collum ejus monilibus simile declaravit, ipsam plane minime elatam, sed in suo utero omnium Deum servasse.

#### CANT .

10. Similitudines auri faciemus tibi cum punctis argenteis, donec Rex (uerit in | recubitu' suo.

#### SCHOLIA.

Urnam videlicet, et aureum thuribulum, et omuia aurea, argenteaque vasa comparata, tam in tabernaculo testimonii quam in Dei templo ab ipsof ædificato; ea enim omnia, similitudines, et figuræ præexstitere veræ Dei arcæ; veritate vero accedente non opus erat amplius figuris; dixit enim : Donce Rex fuerit in recubitu suo, hoc est, donec terminus ipse meæ prophetiæ perficiatur et omnium rex Christus Salvator in ipso Virginis requiescat utero.

#### CANT.

11. Nardus meu dedit odorem suum, fasciculus. gulla.

## SCHOLIA.

Supra scipsum clatus, futura non secus ac præterita forent, supponit Sapiens ; et cum prophetæ prædixerint Deum hominem foturum, ipse quasi hominem jam factum in medium eum adducit, et dicit: Nardus mea dedit odorem suum, carnem videlicet assumpsit, omniaque sua virtuto replevit. Fasciculus guttæ est ex virginalibus sanguinibus pars abstracta præter leges naturæ ; ro enim vera omni ex parte inculpata Virgo, vocabulo guttæ prædicta est, quæ tanquam flos emanat e radice Jesse, omnesque fideles fragrantia replet. Data cubu fuit ei virtus ex alto, et sanctus Spiritus grafia eam obumbravit.

#### CANT.

10. Nepos ex sorore meus mihi in medio uberum mcorum, quasi in aula, commorabitar.

#### SCHOLIA.

Cum hæc dicat Salomon filins. David, qui ipsaar Virginem filiam appellat, dicens : Audi, filiu, el vile et inclina aurem tuan 17 : merito filium ex illa natum nepotem ex sorore appellavit. Commorabitur vero seu pernoctabit, dicit, in medio uberum meorun, quasi in aula, videlicet, tum inter nuper utique in religione genitos, tum inter cos, qui se in oratione cum Deo objectant, nec se extollunt in persuasione propriæ sapientiæ ; per ubera enim nuper genitorum designat ætatem ; de quibus ejus quoque pater dixit aporte : Infundio Forder 1 .... dabo le 18.

Digitized by Google

D

B

CANT.

13. Bolrus Cypri, nepos meus mihi in vineis En-Gaddi.

## SCHOLIA .

Sæpius Jerusalem, ejusque synagogam, vineam sacra nominavit Scriptura; postquam autem Salvator noster Jesus, propter nos nobis similis faetus, in Jerusalem homo natus est, ibique humanam in tempore sortitus est nativitatem, merito et vineæ botrus est ipse appellatus : verum nop ut reliqui Judæorum, illius pessumdatæ Jerusalem, sed En Gaddi : a quo loco et Jesum Navæ filium priorem asportasse racemum, scribitur, maturum. Gaddi enim locus est terræ promissionis præstantissimus, Deoque oppigneratus.

#### CANT.

44. Ecce pulchra propinqua mea, ecce pulchra, oculi tui columbæ.

#### SCHOLIA.

Ad magnum illud Dei humanam sumentis naturam intendens mysterium, et generatim hinc hominum futuram salutem, tanquam numine afflatus, exsultabundus Mariam Virginem, divinæ dispensationis officinam, beatam prædicans, eam pulchram esse pluribus in locis repetivit: quia habitaret in ca pulchritudinis auctor, Salvator Deus. Oculi tui columbæ, tanquam ea quæ in oculis nil habeat iniquitatis, sed omnia pura, omnia decore composita, ut ei fas erat, quæ hospitium jam erat effecta unigeniti Filli Dei.

### CANT.

## 15. Ecce vulcher es, nepos mi, et sane formosus. SCHOLIA.

Non tanquam ignarus interrogat, num pulcher sit nepos: nam qui fleri poterit, ut edoctus a patre, ac Propheta, cum esse speciosum forma præ filiis hominum, ita nunc in ipsius notitia hæreat? Absit 1 Sed voleus nobis id apertius demonstrare. prolatam interrogationem subjecta correctione compensat : addit enim postea, et sane formosus.

#### CANT.

#### Lectus noster umbrosus. SCHOLIA.

Hoc quoque Gabriel læto, faustoque nuntio de-D tulit Virgini, dicens: Virtus Altissimi obumbraout te <sup>19</sup>; et Isaias tanquam Dei Patrisque preco præcinuit, dicens: Ponam verbum meum in ore tuo, et sub umbra manus meæ obumbrabo te <sup>10</sup>. Lectum vero ipsam appellavit, quia in ea requievit pacificus Rex Christus. Lectum porro appellasse nostrum, ne mireris; mos enim Hebrieorum est in numero multitudinis efferre ea, que singularis sunt numeri. Vel etiam videtur concisa quædam sententia, a propheta numero prolata multitudinis. Lectus noster umbrosus, propter beatitudinem nolis in Evangelio promissam post Salvatoris incarna-

<sup>49</sup> Luc. 1, 35. <sup>20</sup> Psal. LI, 16.

. Βότρυς τῆς Κύπρου ἀδελφιδός μου έμοὶ ἐr ἀμπελῶσιν ἐr Γαδδεῖ.

## ΣΧΟΛΙΑ.

Πολλαχοῦ τὴν Ἱερουσαλήμ και ἐκείνης συναγωγὴν dμπελῶνα ἐνόμασεν ἡ Γραφή. Ἐπεί δὲ καὶ ὁ Σωτὴρ ἡμῶν, Ἱησοῦς δέ' ἡμᾶς καθ ἡμᾶς γενόμενος ἐν Ἱερουσαλήμ ἐνηνθρώπησε, καὶ αὐτόθεν τὴν ἔγχρονον ἕσχε γέννησιν · εἰκότως καὶ τοῦ ἀμπελῶνος βότρυς ἐνόμασται· οὐχ ὡς οἱ λοιποὶ δὲ τῶν Ἰουδαίων ἐν τῆ καταπατουμένῃ ταὐτῃ Ἱερουσαλήμ, ἀλλ' ἐν Γαδδεῖ, ἀφ' οῦ καὶ ὁ τοῦ Ναυῆ Ἱησοῦς τὸν βότρυν τὸν πρότερον ἐχομίσατο, γράφεται, πέπειρον. Γαδδεῖ γὰρ ὁ χρείττων τῆς ἐπαγγελίας καὶ ἀφωρισμένος τόπος ἐστὶ τῷ Θεῷ.

## 'ΑΣΜΑ.

'loov à xalà à xlnglor µou, boù à xalà, dybalµol σου περιστεραί.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Πρός τὸ μέγα τῆς ἐνανθρωπήσεως τοῦ Θεοῦ ἀπο-Ολέψας μυστήριον, καὶ τὴν τῶν ἀνθρώπων ἐχ ταύτης γενησομένην παγγενῆ σωτηρίαν, ῶσπερ ἕνθοὑφ' ἡδονῆς γενόμενος, τὸ τῆς οἰχονομίας ἐργαστήριον, τὴν Παρθένον μαχαρίζων Μαρίαν, καλὴν ταύτην είναι πεπολλαπλασίαχε, διὰ τὸ ἐνοικῆσαι ἐν αὐτῆ τὸν χαλοποιὸν σωτῆρα Θεόν. Όφθαλμοί σου περιστεραί· ὡς μηδὲν ἕχουσα πρὸ ὀφθαλμῶν αὐτῆς πρᾶγμα παρόνομον, ἀλλὰ τὰ πάντα χαθαρὰ, τὰ πάντα σεμνὰ, δοχείον γεγενημένη τοῦ μονογενοῦς Υἰοῦ τοῦ Θεοῦ.

## "AEMA,

'Ιδού εί καλός άδελφιδός μου, καί γε ώραϊος. ΣΧΟΛΙΑ.

Ούχ ώς άγνοῶν την ἐρώτησιν Εφερεν, Εἰ χαλός ἐστιν ὁ ἀδελφιδός · πῶς γὰρ, ἐν ἐδιδάχθη παρὰ τοῦ πατρὸς καὶ προφήτου ώραῖον εἶναι κάλλει παρὰ τοὺς υἰοὺς ἐτῶν ἀνθρώπῶν, οῦτως ἀν ἀμφίδαλε περὶ την αὐτοῦ γνῶσιν; "Απαγε! ἀλλ' ἡμἶν τοῦτο χαθαρώτερον δείξαι βουλόμενος, χολαστικῶς τὴν ἐρώτησιν Εφερε · μετὰ δὲ ταῦτά φησι · Kal γε ὡραῖος.

## ₹АΣМА.

## Προσκλίνη ήμων σύσκιος.

## ΣΧΟΛΙΑ-

Τοῦτο xaì Γαδριήλ εὐηγγελίσατο τῆ Παρθένψ, εἰπών · Δύταμις Υψίστου ἐπισκιάσει σοι · xal Ἡταΐας ὡς ἀπὸ τοῦ Θεοῦ xaὶ Πατρός ἐκήρυξε λέγων · Θήσω τ'r λόγοr μου εἰς τὸ στόμα σου, καὶ ὑπὸ τὴν σκιἀν τῆς χειρός μου σκεπάσω σε. Κλίνην δὲ ὠνόμασεν αὐτὴν, διὰ τὸ ἐπαναπαυθῆναι ἐν αὐτῆ τὸν εἰρηνικὸν βασιλέα Χριστόν. Ὅτι ἐἰ κλίνην ἡμῶν ὠνόμασε, μὴ θαυμάσης · Εθος γἀρ ἐστι τῆ τῶν Ἐδραίων φωνῆ πληθυντικῶς γράφειν τὰ ἐνικά · ῆ καὶ οῦτως · ὅσκεῖ γάρ τις περικοπὴ τῷ προφήτῃ, διὰ τοῦ πληθυντικῶς ἐκφέρεσθαι γίνεσθαι. Προσκλίνη ἡμῶν σύσκιος, τὴν διὰ τοῦ Εὐαγγελίου πρὸς ἡμῶς γεγεντμένην μαχαρίστητα μετὰ

· • •



## COMMENT. IN CANTICUM CANTIC.

δούσαν τά πέρατα, καί συσκιάσασαν πάντα πιστόν, αύχμψ. κατακαιόμενον το πρότερον απιστίας. Προσχλίνη δ' άν είχότως χαλοίτο διά την έν τούτω των παραδεχομένων μετά σχέσεως γενομένην άνάπαυλαν, και την παντός δχλου βιωτικού, και περιστάσεω; άλλης παντελή άχινησίαν · Ο γάρ ζυγός μου gonotos éver, angl, xal to popelor nou éla-9pć**r.** .

## "ĄΣMA.

Δοχοί ήμων χέδροι · φατνώματα ήμων χυπάρισo01.

## EXOAIA.

Αύτην την Παρθένον χλίνην και οίκον φνόμασεν ό Προφήτης, καθώς και εν ετέρφ λέγει. Η σορία ψ΄οδόμησεν έαυτη οίχον και υπήρεισε στύλους έττα. Τά έπτα του Πνεύματος δηλονότι χαρίσματα, ά τερ έχ κέδρων και χυπαρίσσων άνίστησι του του θεοῦ οἶχον στερρῶς περισφίγγοντα. "Η χαι οῦτως -Δοχοί ήμῶν χέδροι· φατνώματα ήμῶν χυχάρισσοι. τούτο μέν χαι διά το της νομοθεσίας των έντολών έδραζον όμου και άμετακίνητον · 'Ο ούραros yap, φησ!, και ή γη παρελεύσονται ol δε λόγοι μου ού μή παρέλθωσι τουτο δε και διά τό των δένδρων ύψίχομον, χαι εύθές, και άειθαλές. τοιούτον γάρ το Εύαγγέλιον, είς ύψος μέν τους αύτφ προσανέχοντας άρετων των θεοειδεστέρων επανάγον. εύθύτητα δ' άχρα:φνή χαι φιλοσοφίαν άσχειν αύτούς έχπαιδεύον · τέλος δ' άθανασίαν, και ζωής άπεράντου τούτοι; διηνέχειαν πραγματευόμενον. C

#### .KETAA B'.

#### ΎΑΣΜΑ.

'Εγώ άrθος του πεδίου, xpiror των ποιldðwr.

#### EXOAIA .

Συμβολιχώς είρηκε τοῦτο · ἐπειδή γጵρ έξ αὐτοῦ ό χαρπός τῆς ζωῆς άναφύεται, χαθώς ἐν τοἰς Εύαγγελίοις γέγραπται · έχ του Δαδίδ τον Σολομώνα, xal ix τούτου τον Ροδοάμ, και ούτω τούς λοιπούς γεγεννησθαι, άχρι κάι της του Θεου Λόγου σαρκώσεως · έαυτον άνθος είχότως ώνόμασε · δύο γάρ των Σολομώνων γεγενημένων, αύτοῦ τε χαί τοῦ εἰρηνιχοῦ βασιλέως Χριστοῦ, ὥσπερ έχ τῶν ἀνθέων ἀνα- η floribus nascuntur fructus, sic ex priori secundus φύονται οι χαρποί, ούτως έξ αύτου ό δεύτερος έγεννήθη Σολομών. Και ίνα μή τις περί αὐτοῦ νομίσειε λέγειν, έχεινον μέν χαρπόν, έαυτον δέ άνθος, χαί τών χοιλάδων χρίνον ώνόμασεν, ώς έχ τῆς όσφύος αύτοῦ των Χριστόν γεννηθέντα. Η και οῦτως 'Εγώ άνθος τοῦ πεδίου, πρίνον τῶν ποιλάδων, τουτέστιν, ώ; ταῦτα ὑπορέεύσω, λειτουργήσας τη φύσει τὰ πρέποντα, και ούκ αν φθάσαιμι, διά το του καιρού μήχος, χατιδείν την του Εύαγγελίου λαμπρότητα. Τρύτο και ό Συτήρ πρός τους μαθητάς φησι · Πολ-.lol προφήται, και βασιλείς επεθύμησαν ιδείν, απερ ύμεις βλέπετε, και ούκ είδον.

τιν του Σωτήρος ενανθρώπησιν, ώς πάντα περιλα- A tionem : que omnes pene terre fines complectitur : et quemlibet obumbrat fidelem, priori absumpto infidelitatis æstu. Lectus autem merito vocari potérit, propter requiem, guam illi capiunt, qui in hoc sæculo utcanque requiescant, et omnes hujus vitæ turbas, et quamlibet omnino afflictionem, sedate placideque ferunt : Jugum enim meum suave est, et onus meum leve, dicit Dominus \*\* .

#### CANT.

16. Trabes domorum nostrarum cedri, lacunaria nostra cypressi.

## SCHOLIA.

Ipsam Virginem lectum, et domum vocavit propheta. Quemadinodum et alibi dicit : Sapientia zdificavit sibi domum, et erexit columnas septem 32, septem videlicet Spiritus dona, quæ quidem ex cedris, et cupressis Del domum firme un lique constrictam, erigunt ; vel ita etiam : Trabes domorum nostrarum cedri, lacunaria' nostra cupressi, id Aquidem ` propter stabilem, simulque immutabilem.præceptorum sanctionem : Cælum, enim ait, et terra transibunt, verba autem mea non præteribunt 23. Tum etiam, quia arbores hujusmodi, elatas habent comas, et rectas, semperque vornantes; cujusmodi quippe est Evangelium, quod cos, qui sibi adhærent, in divinarum quidem sublime virtutum effert : ad rectitudinem vero sinceram, ipsamque philosophiam exercendam informat. Denique immortalitatem, vitæque perpetuæ diuturnitætem, els tribuit.

## CAPUT II.

#### CANT.

## 1. Ego flos campi, lilium convallium.

## SCHOLIA.

Figurate dixit istud, quandoquidem ex ipso fructus vitæ natus est, quemadmodum in Evangeliis scriptum est: Ex David Salomonem, et ex ipso Roboam, et sic reliquos exortos, usque ad incarnationem Verbi Dei; merito itaque se ipsum florem nominavit. Duo enim cum fuerint Salomones, ipse, et Christus Rex pacificus, quemadmodum ex est genitus Salomon. Ac ne quispiam de se ipso dixisse autumet, illum quidem fructum, se ipsum vero florem, et lilium convallium appellavit; eo quod ex femore ipsius natus sit Christus. Vel eliam aliter : Ego flos campi, lilium convallium : hoc est, quamvis ad hæc subrepere voluetim, naturæque decora obierim munia, Evangelii tamen splendorem conspicere ob temporis longinquitatem minime potui. Quod etiam Salvator ad discipulos dicit : Multi reges, et prophetæ desiderarunt videre, quæ vos videtis, et non viderunt 14 15.

<sup>21</sup> Matth. x1, 50. <sup>19</sup> Prov. 1x, 5. <sup>23</sup> Luc. xx1, 33. <sup>34 38</sup> Luc. x, 24.



#### CANT,

2. Sicut l'lium in medio spinarum, sic propinqua mea in medio filiarum.

#### SCHOLIA.

Post maledictionem ipsa terra amaritudinem hominibus peperit, spinasque produxit, at deleta prima maledictionis origine, et dulcedine prognata vitæ opus erat, et florem ante fructum nașci ex iis, quæ in tristitia erant, mulieribus : venerandam nimirum Virginem, quod ex ipsa fructus nasciturus esset vitæ. Quam lilium nominavit, dicens : Sicut lilium in medio spinarum, sic propinqua mea in medio filiurum mearum, hoc est, sola Virgo in medio earum, que in tristitia sușt filiarum Adam, gaudium, et læțitiam ex. Dei nunțio est consecuta.

#### CANT.

3. Sicut malum in medio lignorum sylvæ ; sic nepos meus in medio filiorum. In umbra ejus esse desideravi, et sedi, et fructus ejus dulcis in faucibus meis.

#### SCHOLIA.

Quemadmodum lignum vitæ in medio paradisi; sic et is qui ex filia David natus est Jesus in medio filiorum Adam; factus est eibus quidem pie sumentihus ipsum; damnatio autem petulanter, et impie attrectantibus eum. In umbra, inquit, ejus, esse desideravi, et sedi. Hoc est : Concupiu desiderare mandata tua <sup>16</sup>. Et sedi, videlicet eorum factus partic. ps. Et eorum fructus dulcis in faucibus meis. De quibus etiam divinus pater David antea dixerat : C Desiderabilia super aurum, et lapidem pretiosum multum; et dulciora super mel, et farum <sup>17</sup>.

#### CANT.

4, 5. Intraducite me in domum rini, ordinate in me charitatem. Firmate me in unguentis, stipate me in malis : quia vulnerata charitate ego sum.

## SCHOLIA.

Introducite me, inquit, in domum vini. In Ju-læorum videlicet templum. Sermo enim est illibatæ Virginis ad Judæos. Ipsa namque sola in Sancta sanctorum habuit domicilium, utpote purissimum Dei et Verbi tabernaculum. Ideirco et eorum quærit dilectionem. Quoniam autem paulo ante socrosanctum Spiritum nominaverat, Unguentum, com- D ternum vero D.i, et Patris Filiom, Malum in mecio lignorum, fisurate de duabus personis æternæ Trinitatis, et a qua vitæ principium est, prædixit. Ipsa enim Virgo Spiritum ejusdem cum Patre, et Filio substantiæ, cisque coæqualem, in se venire. nec non unigenitum Patris Filium carnem assumere implorat, dicens ; Quia vulnerata charitate ego sum, divino videlicet amore, non secus ac sagitta quæ hæreat in corde; ideirco et id assecuta est. Vel etiam aliter exponendum est : Firmate me in u-guentis : hoc est Dei, et Patris firmamento. Stipate me in malis : unigeniti nimirum Eilii presentia:

16 Psal cxin, 20. 17 Psal. xvii, 11,

Ός χρίνον έν μέσφ των άκανθών, ούτως ή πλησίον μου άνά μέσον των θυγατέρων.

## EXOAIA.

Μετά την άραν και η γη τάς άκάνθας εδλάστησε, πικρίαν άνθρώποις κυούσας. Έπει δ' ελύθη της άρας το άρχέγονον, και ό γλυκασμός της ζωής όνεδλάστησε, δέου και το άνθος προ αύτοῦ άναφυηναι έκ τῶν λελυπημένων γυναικῶν · ταύτη τος και την σεμνήν Παρθένον, ὡς ἐξ αὐτῆς ἀναζάμψαντα τον τῆς ζωῆς κορπόν· ην κρίνον ὡνόμασεν, εἰπών· 'Ως κριror ἐr μέσφ τῶν ἀκαθῶν, οῦτως ἡ πλησίον μου ἐr μέσψ τῶν θυγατέρων μου· τουτέστι, μόνη ἡ Παρθένο; ἐν μέσφ τῶν λελυπημένων τοῦ 'λδὰμ Β θυγατέρων τὴν χαράν διὰ τοῦ ἀγγέλου ἐδέξατο.

## °Ą∑MA.

Ος μηλογ έγ τοῖς ξύλοις τοῦ δρυμοῦ οῦτως ἀδελφιδός μου ἀrὰ μέσογ τῶγ υίῶγ. Ἐr τῆ σκιῆ ἀὐτοῦ ἐπεθύμησα, καὶ ἐκάθισα· καὶ ὁ καρ-- πὸς ἀὐτοῦ γλυκύς ἐγ τῷ λάρυγγί μου.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

<sup>2</sup>Ωσπερ τὸ τῆς ζωῆς ξύλον ἐν μέσψ τοῦ πιραδείσου, οὕτως xal ὁ ἐx τῆς θυγατρὸς τοῦ Δαδιὸ τεχθεις 'Ιησοῦς ἐν μέσψ τῶν υἰῶν 'Δδὰμ γέγονε, τρυφή μὲν τοἰς εὐσεδῶς τοῦτον μεταλαμδάνουσι, xρίμα ἐλ τοἰς προπετῶς xal ἀθέως προσαπτομένοις αὐτοῦ. Ἐr τῆ σχιῷ αὐτοῦ, φησὶν, ἐπεθύμησα xal ἐxά-Οισα· τουτέστιν, Εἰς ἐπιθυμίαν ἦlθον τῶν ἐrτοlῶν αὐτοῦ · xal ἐxάθισα, ῆγουν μετέσχον αὐτῶν xal ở χαρπός αὐτῶν γλυχὺς ἐr τῷ lάρυγγί μου. Περί τοῦτων xal ὁ θεοπάτωρ προέφησε Δαδίδ Ἐπιθυμητὰ ὑπέρ χρυσίον, xal λίθον τίμιον πολύ· και γλυχύτερα ὑπέρ μέλι καl χηρίον.

#### ₹ĄΣMA.

Είσαγάγετέ με είς οίκον τοῦ οίνου· τάξωτε ἐκ' ἐμέ ἀγάπην. Στηρίξατέ με ἐν μύροις· στιδάσατέ με ἐν μήλοις· ὅτι τετρωμένη ἀγάπης ἐγώ.

## ΣΧΟΛΙΑ.

Eloardreté µe, queiv, els olxor tou olrou. Els τον Ιουδαϊχόν δηλονότι ναόν έχ της Παρθένου γάρ arvns apos Joubalous & Jores. ausu tab how in τοις των άγίων Αγίοις έσχε την οίχησιν, ώς χαθαρωτάτη σχηνή τοῦ Θεοῦ χαὶ Λόγου. διά τοῦτο xal την έχείνων άγάπην ζητεί. Έπει δε άνωτέρω το πανάγιον Πνεύμα μύρον ώνόμασε, τον δε συναίδιον Υίδν τοῦ Θεοῦ xal Πατρός μη.lor êr μέσφ τῶr ξύλων, συμδολικώς περί των δύο προσώπων της ζωαρχικής και άθανάτου Τριάδος προείρηκεν. Αυτη γάρ ή Παρθένος το του Πατρός και Υιού όμουύσιον και σύνθρονον Πνεύμα έπιχαλείται έλθειν έν αύτή, χαί σαρχωθήναι τον μονογενή Υίδυ του Πατρό, και φησίν Οτι τετρωμένη αγάπης έιώ, τον θείον ότλονότ: έρωτα ψε βέλος έν τη χαρδία χατέχουσα. δια τούτο χαί ταύτης ήξίωτο. "Η χαι ούτως υίητέον" Στηρίξατέ με έν μύροις, τουτέστι τῷ τοῦ Θεοῦ xal Πατρός στηριγμώ. Στιβάσατέ με èr μήλοις ήτοι, τη του μονογενούς Υίου παρουσίη. "Οτι τετρω-



γίου Πνεύματο; επέλευσιν επ' έμέ.

## "АЕМА.

Εύώννμος αύτοῦ ἐr εῆ κεφαλῆ μου, καὶ ἡ δεξ à aùroū περιλήψεταl με.

## EXOAIA.

Συφέστατα Θε'ν είναι κάν τούτοις του έκ της Παρθένου τεχθησόμενον ό προφήτης προαγορεύει. χα φησίν ώς έχ τῆς άγνῆς τοῦ Λόγου μητρός. Εὐώνυμως αύτου έν τη κεφαλή μου, και ή δεξιά αύτου περιλήψεται με · ούτινος τιν δηλαδή τετρωμένη της άγάπης έγώ. ήτοι. Πανταχόθεν περ φυλαξάτω με. και διά μέν της εύωνύμου χειρός το άποσοξητικόν πάσης ήστινοσούν χαχίας επηθξατο τη έαυτης νεφαλή. ήγουν τῷ τῆς ψυχής λογιστιχῷ παρασχείν, διάδε της δεξιάς το φρουρητικου και συνεκτικου B τον άρετών χείρα γάρ άπλως θεού τό του Πατρός ×21 Ylou συναίδιου Πνεύμα ή Γραφή προσαγορεύει xalios xal à Swith rois loudalous qualv. El de ér δακτύλφ θεού έκδάλλω τὰ δαιμόνια, άρα έφθασεν έφ' ύμας ή βασιλεία τοῦ Θεοῦ· ήγουν έν Πνεύματι Θεού. Άλλά και έν βίδλφ Ψαλμών Δεξιά Κυρίου έποίησε δύταμιτ. δια τοῦτο xal Γαδριήλ δαπρυσίως βρά λέγων Πreũμa άγιοr έπελεύσεται έπι σέ, και δύναμις 'Υψίστου έπισκιάσει σοι.

## ΆΣΜΑ.

Όρ**χ**ισα ύμᾶς, θυγατέρες Ιερουσα.lhµ, έr ταῖς lozvosoi roù dypoñ · sar evelpars xal efevelρητε την άγάπην, έως αν θελήση.

#### EXOAIA.

Έπειδή προεώρα μετά πολυετίαν την προφητείαν όποδήσεσθαι, δρχώ προχαταλαμδάνει τὰς θυγατέρας Ίερουσαλήμ, ήτοι τούς έξ αύτης τεγθησομένους άρχιερείς τε xal γραμματείς· περί ων έν Εύαγγελίοις ο Βαπτιστής Ιωάννης γεννήματα έχιδνών προσηγόρευσεν "Ορκισα ύμας, θυγατέρες 'Ιερουcalinu er raig loguoroi rou appou. rourestiv, Όρχίζω ύμας έν τη δυνάμει τοῦ σαρχωθέντος Θεοῦ έκ τῆς Παρθένου. ταύτην γλρ άγρλν προσείρηκεν, ώς τον στάχυν βλαστήσασαν της ζωής. Έαν έγειphie xal efersiones the dranner hypour und an ποτε έθελησαι την παρούσαν προφητείαν άφανίσαι. όχλάσαντας έσως, διά το μετά πολλά ταύτην έτη. σομδήσεσθαι. Ότι & το προφητευόμενον απαν χατά το γράμμα και νόημα πρόκειται, εικότως, D 'Ear sysignes xal stersignes the dydane, starv ήτοι τούς δοχούντας ύμιν άγάπης είναι λόγους μήτ έχ τῶν γεγραμμένων ἀφανίσητε, μήτε τῆς μνήμης ύμων, Εως άν θελήση. μέχρις δτου δηλονότι ό διά τούτων προφητευόμενος έθελήση παραγίνεσθαι. προήδει γάο μετά τουτον πολλών τά γεγραμμένα λέγων άξιωθήσεσθαι ταύτη τοι και φυλαχθήναι μόν ν άξιοι, μέχρις ότου το προφητε όμενον τελεσθή-סדןדמנ,

## "ĄSMA.

Фพาท doe.1 gicov µav • oviog ทุ่นคเ สทุธิพีพ ह่สไ τά έρη, διαλλόμενος έπλ τούς βουνούς.

μένη άγάπης έγω. Κγουν επιποθώ την του πανα A Quiu vulnerata charitate ego sum : hoc est. concupisco sanctis imi super me Spiritus adventum.

CANT.

6. Lava ejus in capite meo, et dextera ipsius amplecteinr me.

#### SCHOLIA.

Apertissime Deum futurum eum, qui nascerctur cx Virgine, his quoque verbis propheta precinit, et veluti ex persona illibatæ Verbi matris dicit : Læva ejus in capite meo, et dextera ipsins amplectetur me. Illius inquam, cujus videlicet amore eram ego vulnerata. Quasi dica', Suo undique præsidio me protegat; et lævam quidem manum quæ prohibendi vim habet quodvis malum, in ipsius capite, in rationali videlicet animæ parte, ut imponat, precata est ; dexteram vero, effectricem scilicet, servatricemque vim præbeat virtutum. Clare enim Dei manum æqualem Patri et Filio Spiritum Scriptura appellat. Quemadmodum et Salvator Juda is dicit : Porro si in digito Dei ejicio dæmonia, profecto pervenit in vos regnum Dei 28, videlicet, in Spiritu Dei. Ac etiam in libro Psalmorum : Dextern Domini fecit virtutem \*\*. Ideirco et Gabriel porspicue clamat, dicens : Spiritus sanctus superveniet in te, et virtus Altissimi obumbrabit te 10.

#### CANT.

7. Adjuravi vos, filiæ Nierusalem, in viribus agrorum, si excitaveritis, et evigilare seceritis dilectam, donec voluerit.

#### SCHOLIA.

Ubi præviderat post multos annos prophetiam esse complendam, sacramento præoccupat filias Jurusalem, nascituros, videlicet ex ea sacerdotum principes, et scribas, quos in Evangeliis Joannes Baptista Genimina viperarum \*\* nuncupavit. Adju ravi vos, filiæ Ilierusalem, in viribus agri. Hoc est. Adjuro vos in virtute Dei, carnem sumpturi ex Virgine; hanc enim agrum esse prædixerat, utpote spicam vitæ germinaturam. Si excitaveritis, et evigilare feceritis dilectam. Videlicet : Nolite unquam præsentem hanc supprimere prophetiam, ne forte labantes concidatis quod multos post annos ipsa perficienda sit. Cum autem omnia vatum oracula interpretanda sint tum secondum litteram, tum secundum intelligentiam', merito dixit : Si excitaveritis, et evigilare feceritis dilectam, sermones vi lelicet qui vobis de dilecta esse videntur, nolite e Scriptuvis abolere : nullatenus e memoria vestra excidant, Donec voluerit, quoad videlicet is qui illis. prædictus est oraculis, adesse voluerit. Prænoverat enim in posterum multa oracula memoratu digna fore scribenda : atque ideo servari saltem censet, donec id, quod vatum oraculis prædictum es', opere compleatur.

#### CANT .

8. Vox nepotis mei, iste venit ; saltans super moules, saliens super colles.

17 Luc. x1, 20. 17 Psal. cvvii, 13. 17 Luc. 1, 33. 11 Luc. 11, 7.

Digitized by Google

#### SCHOLIA .

Lubricam Judæorum mentem Propheta prævidens, judicavit oportere non modo sacramento eorum compescere appetitiones, sed illius etlam timore, qui vatum prædicebatur oraculis, eorumdem reprimere animos : neve tædio affecti ægre ferrent. temporis longinquitatem spectantes, oportere tanquam ipsum jam præsenten eorum percellere animos, et dicit : Vox nepotis mei, ipse venit. Dictum est jam eo quod ex úlia David natus sit Christus, nepotem eum nuncupasse Salomon ; ipse enim Salvator in medio festivitatis die exclamavit, dicens : Ego sum lux mundi : qui sequitur me non manet in tenebris, sed habebit lumen vitæ \*\* .--- Saltans super montes, saliens super colles : duritiem peccati, animique elationem explodens pedibus, quemadmodum, B et prophetarum eximius dicit Isaias : Omnis vallis i uplebitur, et omnis mons et collis humiliabitur \*\*. lloc est, onue elatum, et dæmoniacum e medio tolletur, cum regnabit pacificus Christes.

#### CANT.

9. Similis est nepos meus capreæ, vel kinnulo cer. vorum, saliens in montibus Beshel.

#### SCHOLIA.

Ouemadmodum proprium est capreze, se ipsam tradere venatoribus pro filiorum libertate : sic et Salvator noster Jesus pro nobis se ipsum tradidit in mortem : quocirca assimilatur caprea, vel hin\_ nulo cervorum saltans in montibus Betkel : videlicet. idolorum evertens aras. In monte enim Bethel, sca- C her et exasperans ille Judæorum populus, sacrificia idolis obtulit.

#### CANT.

Ecce iste stellt post parietem nostrum, limis prospiciens oculis per fores, cernuus respiciens per retia.

#### SCHOLIA.

Humanam pro nobis a Deo Salvatore assumptam carnem Paristem nominavil; Post parietem vero nostrum, comitantes nimirum carnem, passiones reatus expertes, quas nobiscum communicavit, factus homo. Ut igitur paries obstat, quominus quæ in domo sunt, spectentur ; ita et Dei Verbi caro in seip-a occlusit ipsius divinitatem, quæ oculorum fugiel at obturum; adeo ut vix quodammodo, et quast per retia, apparuerit discipulis in monte Thabor D Cermus respiciens per retia. Ea nimirum quæ pro nobis in passione pertulit. In hisce enim maxime se Deum esse ostendit, sole quidem deficiente, luna præter opinionem subrepente, et petris scissis, ac mortuis e monumentis surgentibus: el, ut paucis absolvam, universo demonstrante se orbe, illius sensisse passionem.

#### CANT.

10-12. Respondet nepos meus, et dicit mihi : Exsurgr, veni, propinqua mea, formosa mea, columba mea. Quia ecce hiems præteriit, imber abiit, per se recessit. Flores visi sunt in terra, tempus incisionis prævenit.

<sup>41</sup> Joan. viii, 42. <sup>34</sup> Isa. xL. 4.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Το άστατον της γνώμης των Ιουδαίων προορών ο Προφήτης, ούχ έχρινε δείν μόνω τω δρχω τούτου; της όρμης επισχείν, άλλά και τω του προφητευομένου φόδω τούτων τὰς ψυχάς άναστείλαι, και μή πρός του χρόνου αποδλέψαντας, αποδυσπετησαι, αλλ' ώς ήδη παρόντα τουτον έχπλαγήναι. χαι φησί. Φωνή άδε. Ιφιδού μου. Ούτος ήκει Είρηται δή, ότι τον έχ της του Δαδίδ θυγατρός τεχθέντα Χριστόν άδελφιδόν ό Σολομών προσηγόρευσεν. Αύτος γαρό Σωτήρ έν μέσφ της εορτής Εχραξε λέγων Έιώ είμι τό φῶς τοῦ κόσμου· ό ἀκολουθῶr ἐμοί οὐ μή µeiry er ty oxotia, dll' ster to gost the Cune. Πηδών έχι τὰ δρη διαλλόμενος έχι τους βουνούς. τό τραχύ της άμαρτίας, χαι μετάωρον ύποτάσοων τοίς ποσί· καθώς και ό θαυμαστός έν τοίς προφήταις Hoatas φησι · Πάσα φάραγξ πληρωθήσεται, xal πār δρος xal βουνός ταπεινωθήσεται τουτίπι παν το έπηρμένον, και δαιμονιώδες έκ του μέσου άρθήσεται, βασιλεύσαντος του είρηνιχου Χριστου.

## TAEMA.

Ομοιός έστιν άδελφιδός μου τη δορχάδι ή νεδρφ έλάφων, πηδών έπι τα δρη Βεθήλ.

## EXOAIA.

"Δσπερ Ιδιόν έστι της δορχάδος, παραδιδόναι έαυτην τοίς θηρευταίς ύπερ της των τέχνων έλευθερίας ούτω χαι ό Σωτήρ ήμων Ίησους όπερ ήμων δαυτόν παρέδωχεν είς θάνατον · ταύτη τοι και εί δορχάδι ώμοίωται, ή **τε**δρῷ **ἐλάφωτ πη**δωτ izi τά όρη Βεθήλ . ήγουν τοὺς είδωλικοὺς ἀποπαύων βωμούς. Έν γάρ τῷ δρει Βεθηλ ό τραχύς τών Youbalwy dats tas Qualas tols elowdous apostosper.

## 'AEMA.

'Ιδού ούτος έστηχει όπίσω του τοίχου ήμών, παραχύπτων διά των θυρίδων, έγχύπτων διά των διχεύωτ.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Την δι' ήμας τῷ Σωτῆρι Θεῷ προσληφθείσαν σάρκα τοιχον ώνόμασεν. Οπίσω δε του τοίχου ήμων, ήγουν των έπακολοθούντων τη σαρχί άδιαδλήτων παθών, ών χεχοινώνηκε χαθ' ήμας γεγονώς άνθρωπος. Οσπερ σύν ό τοίχος χωλύει μη βλέπειν τά έν τῷ οίχω, ούτω και ή του Θεου Λόγου σαρξ αοράτω; έν αύτη περιέχλειε την έαυτοῦ θεότητα· άλλ' άμιδρώς πως, ώς δια θυρίδος, έφανερώθη τοίς μεθηταις έν τῷ δρει θαδώρ. Έγχυχτων διά τῶν δικτύων των ών ύπερ ήμων ύπέστη παθών δηλονότι. Oux Arrow yap xal by routous Beds bywerthern, ήλίου μέν έχλειποντος, σελήνης παρέ δόξαν ύποτρη χούσης, και πετρών βηγνυμένων, και νεκρών ix των μνημείων έγειρομένων, χαι συμπάσης χτίσεω; άπλως είπειν, αίσθησιν του πάθους παρεχομένης.

## ¥ĄΣMA.

Άποκρίτεται άδελφιδός μου, xal légei μοι. 'Ardora, ille in alnolor you, salt you, seριστεμά μου · ότι ίδοὺ ό χειμών παρή.ίθες · ό ύετος απηλθεν, έπορεύθη έαυτφ. Τὰ άνθη ώςθη έν τη τη καιρός της τομης έφθασεν.



#### ΣΧΟΛΙΑ.

Ού καθ' είρμον την του Θεού Λόγου σάρκωσιν ό Προφήτης έμφαίνει αλλ' ώς εδίδου τούτω το Πνεύμα τό άγιον. ποτέ μέν έαυτον παρεισάγιον περί ταύτης διαλεγόμενον, ποτέ δε την νέαν τοῦ Θεοῦ τῶν έθνῶν Έχχλησίαν · άλλοτε δε την ύπερευλογημένην του θεού Λόγου μητέρα · και άπλως είπειν έφ' έχάστων ένθους γινόμενος, παρήλλαττε την των προσώπων xal πραγμάτων Εμφασιν · ταύτη τοι xal μετά τό περί των παθημάτων δι' έαυτου μνησθηναι τά της γεννήσεως ώς άπό του μονογενούς Υίου του Θεού oliggeral, xai onoiv 'Ardora, elle, n alnolor μου τουτέστιν, 1 μητερ, καιρός έστι γεννηθηναί os לא דה זה בוֹך אמדסואקדוֹףוסא בעסט דסט סול סל אבγονότος βροτού · ό χαιρός γέρ παρηλθε του της Β άπιστίας χειμώνος, και ο ύετος απηλθεν . ήγουν ό τῆς είδωλομανίας χαταχλυσμός άμα ταζς πονηραζς πίπαυται πράξεσιν. Έπορεύθη έαυτῷ ήτοι, πανπλώς ήφάνισται: "Δφθη δέ τ**ὰ ἄν**θη έν τῆ γῆ· τοῦ τῆς διχαιοσύνης ήλίου λαμπρῶς την οἰχουμένην θερμάναντος και τός εὐώδεις ήμιν θεουργούς έντο-. λίς παρεσχηχότος. "Εφθακε δε και ο της τομής χαιρός, του δρέψασθαι δηλονότι τη έξαίρετα των άνιέων. 🛉 και έν ῷ ή τῆς κακίας ρίζα τμηθήσεται, ώς ό θαυμάσιος 'Αδδαχούμ είρηχεν · Έν τῷ έγγίζειν τα έτη επιγνωσθήση · έν τῷ παρείναι τόν καιρόν **άναδε**ιχθήση.

## 'AΣMA.

Φωνή της τρυγόνος ήκούσθη έν τη γη ήμων. ή συχή έξή**γεγκ**εν δλύνθους αύτῆς · al άμπελοι C cus prolulit grossos suos, vineæ florescunt, dederunt χυπρίζουσιν, έδωκαν δσμήν · dráστα, έλθέ, ή alnolor μου, καλή μου, περιστερά μου.

## EXOAIA.

Επειδή την βασιλικήν είρηκε παρουσίαν, άνάγκη πεμφθηναι και κήρυκα, και φησί Φωνή της τρυγύνος ήκούσθη έν τη γη ήμων του ώς τρυγών έν τή έρήμω βαδίζοντης, του έκ τής στείρας γεγεννημένου, τοῦ πρό καὶ τῆς γεννήσεω; τὸν Χριστὸν καrappeilantos • nepl ou ral ó Caupastos 'Hortas είρηχε, λέγων φωτή βοῶντος ἐτ τῆ ἐρήμφ Ετοιμάσατε την όδον τοῦ Κυρίου. Έξηνεγκε δὲ xaì ή συχή τους όλύνθους αύτης • ή δχαρπος έχχλη. sia των 'Ιουδαίων· τά περιττά και άνήνυτα τούτων συνέδρια. Εί γάρ και τους μαθητάς έκ των 'Εδραίων ίσμεν εχλελεγμένους, άλλα πάση σπουδή τα εχείνων πρότερον κατηργηκότε;, ούτως ετελειώθησαν, ώστε εί και έξ αύτων τούτους είποι τις άν, άλλ' ού τοις αύτων έξηχολούθησαν τρόποις, ούδε μετέσχον της έχ γένους αύτοις ποιάτητος. Είχότως οδν ούδε παίδε: αν αύτῶν χαλοίντο. ὡς γὰρ άχαρπος τὸ λοιπόν ουκή, παρλ Χριστού χαταραθέντες, έξηράνθησαν. al 15 19νών δε αμπελοι η νέα αυτη Σιών, ην χαι μετήνεγκεν ο Θεός έξ Αιγύπτου, της τυραννίδος δηλονότι τοῦ πιχροῦ Φαραώ. Κυπρίζουσι τοὺς πιerois, alrives xal Eduxar doutr, hou the did μαρτυρίου, την δι' άσχήσεως θειοτέραν ζωήν. Είθ' ώσπερ επαναλαμδάνων τον λόγον, 'Ardora, φτ.σ. ν,

" Habac. 11, 2. " Iso. x1, 3. " Matth. xxi, 19.

#### SCHOLIA.

Non composita serie, assumptionem carnis 3 Dec. Verbo propheta refert, sed ut ei dictabat Spiritus sanctus, modo quidem se ipsum introducens de ea disserentem : modo vero novam Dei ex gentijus coactam Ecclesiam : interdum autem longe omnium præclarissimam Dei Verbi Matrem, et ut paucis absolvam, divino afflatus numine, jugiter variabat, mutabatque personarum, rerumque speciem. Ex quo factum est, ut postquam ea quæ in passione portulerat memoraverit, quæ ad natalitia pertinent, veluti ex unigeniti Dei Filii persona exponat, ae dicat : Exsurge, veni, propinqua mea, hoc est : Tempils est, o mater, ut tu nascaris in terra, ut sis domicilium mihi, ex te nascituro mortali. Tempus cuim hiemis nimirum infidelitatis præteriit et imber abiit. videlicet, idololatrize eluvices, cum pravis pariter desilt operationibus. Per se recessit videlicet, penitus sublatus est. Visi sunt autem flores in terra, justitiæ Sole præclare orbem calefacionte terrarum, et suaviter fragrantia divina nobis, præcepta præbente. Provenit autem et incisionis tempus : videlicet metendi præclara florum bona, vel secandi vitiositatis radices, quemadmodum eximius dixit Habacuc : Accedentibus annis cognosceris ; et cum aderit lempus, ostenderis 34.

## CANT

12-13. Vox turturis audita est in terra nostra. Fiodorem : exsurge, veni, proxima mea, columba mea.

#### SCHOLIA.

Postquam regium exposuit adventum, necesse erat præmitti quoque præconem ; ideo dicit : Voz turturis audita est in terra nostra. Illius, inquam, qui instar turturis, perrexit in desertum ; qui ex sterili natus est; qui etlam ante suum ortum Christum annuntiarit; et de quo eximius locutus est Isaius, dieens : Vox clamantis in deserto. Parate viam Domini 22. Ficus porro protulit etiam grossos suos infructuosa nimirum Ecclesia Judæorum inania, et irrita sua concilia. Quamvis enim discipulos ex Hebræis scimus electos, ipsi nibilominus omni studie priora illorum Hebræorum opera reprobantes, adeo perfecti fuere, ut, etsi ex ipsis eos natos fuisso dicatur, non tamen illorum mores fuisse sectatos, constet, neque generis corum participasse qualitates, asseratur. Merilo itaque fili vocari nequeunt illorum, qui postea, tanquam infructuosa ficus, a Christo, maledicti, exaruerunt \*6. Vineæ antenn ex gentibus, nova hæc Sion, quam et transtulit Deus ex Ægyptiaca tyrannide, sævi nimirum Pharaonis; flores producunt fidelium; qui quidem dederunt etiam odorem, scilicet martyrii, vitam deviniorem exercentes. Deinde tanquam sermonem repetens : Ex urge, inquit, reni, prozima mea, formosa mea.



## MATTH.EI CANTACUZENI

columba mea, hoc est Purissimum te mihi donnici- A \$.108, Alyolor µou, xali µou, xepiorepá µou. lium volim. expedias, et reddas ; oportet enim sellam ante regium adornari adventum.

#### CANT.

14. Et veni tu, columba mea, in tegmine petræ, juxta propugnaculum; ostende mihi aspectum tuum, et fac me audire vocem tuam : quia pox tua suavis et aspecius iuus decorus.

## SCHOLIA.

Judzeorum quidem populus ut immundus a Deo est reprobatus ; Virgo vero omni ex parte labis expers, tanquam purissimum templum, in ipsius electa est domicilium, ad quam dicit : Veni tu, columba mea, in legmine petræ, juxta propugnaculum. Videlicet, Veni ut tu me carne vestias, quo perinde sim ac B coveri, particeps irreprehensibilium passionum. In tegnine petræ : super quam Christus ædificavit Eccle iam : ex qua figurate quoque sitientem potavit populum Moyses ille, qui etiam cum in monte Sing coram, Deo constitusset 37, ut ipsum Deum videret, protectus est a petra, a Christo nimirum, qui propter nos caro factus est. Quemadmodum etiam David suo pariter testimonio firmat dicens : Lapidem, quem reprobaverunt ædificantes, hic factus est in caput anguli 38. — Ostende mihi aspectum tuum, el fac me audire vocem tuam ; claram videlicet, apertam, et candidam mentem tuam, nullaque omnino foeda cogitatione inquinatam. Et fuc me audire tham rocem, illam, scilicet : Ecce ancilla Domini, C. Aut mihi secundum verbum tuum 39.

#### CANT

15. Capite nobis vulpes parvas, quæ demoliuntur vineas ; et vineæ nostræ florescunt.

## SCHOLLA.

Principes sacerdotum, et legis doctores : Qui devorant viduarum domos, simulantes longam orationem 10, ob fucatum, et dolosum ipsorum animum, in vulpium similitudinem eos introducit, ac dicit : Capite nobis vulpes parvas, huc est, Compescite, prohibete fucatam disciplinam, que corruptela est unimorum. Parvas autem vulpes cos ipsos appellat, utpote, qui neque magnum, neque sublime quidjuam de Deosentiant, soli vero litteræ, ac figuris tanquain pueri, adhæreseant. Quæ demoliuntur vi- D ucas : suas, inquam, ipsorum synagogas. Et vinca nostræ florescunt. Ac si dicerct-: Synagogæ-quidem Judzorum se ipsas demolitz sunt, ex Jaremiz prophetæ sententia, dicentis : Pastores multi demoliti sunt vineam meam'". Ecclesiæ vero ex gentilibus tidelibus florescunt, non secus ac botrus, populus nimirum, Deo acceptus.

#### CANT.

16. Frater meus mihi, et ego illi, qui pascit in liliis, donce aspiret diés, et amoveantur umbræ.

#### SCHOLIA.

Quem paulo ante filium ex filia David natum, ne-27 Erod. xxxiii, 22. 33 Psal. cxvii, 22. 39 Luc. 1, 38. 40 Luc. xx, 47. 41 Jerem. 11, 10.

τουτέστι το έμλν χσθαρώτατον οίχημα έτοιμάσθητι, γεννήθητι. δεί γέρ πρό της βασιλικής παρουτίας έτοιμασθηναι τον δίφρον.

## 'дΣМА.

Kal έλθε σύ, περιστερά μου, σχέπη τῆς πέτρας, έχόμενα τοῦ προτειχίσματος·δεὶξόν μοι τὴν δψιν σου, και ακούτισόν μοι την φωνήν σου, δειή φωνή σου ήδεία, κάι ή δψις σου ώραια.

## EXOAIA.

Ο μέν τῶν Ίρυδαίων λαός ὡς ἀκάθερτος έξεδλήθη παρά Θεού ή δε πανάμωμος Παρθένος, ετε χαθαρώτατος ούσα ναός, είς χατοιχίαν έαυτῷ ἀφώρισται, και φησί πρίς αύτήν 'Ελθέ σύ, περιστερά μου, έν σκέπη της πέτρας έχόμενα του προτειχίσματος ήγουν Έλθε ένεχα τοῦ περιδάλλεσθαί με σάρχα, χεχοινωνηχυίαν ώσαύτως δπασι τών άδια δλήτων παθών. Έν σκέπη της κέτρα; έν ή την Έχαλησίαν Χριστός ψχοδόμησεν εξ ής και Μωυσής συμδολιχώς τον λαόν διψώντα έπότισεν αύτος και έν τῷ δρει Σινα, προς θεοπτίαν έαυ τον παραστήσας Θεώ, υπό την πέτραν εσκεπάζετο, τον δι' ήμας σαρχωθέντα Χριστόν χαθώς χαι ό Δι-618 συμμαρτυρεί, λέγων· Λίθοr, or aπεδοχίμασαν ol olxodopourtes, outos erernon els regalhr γωνίας. Δείξόν μοι την δψιν σου, και ακούτισόν με την φωνήν σου. ήτοι την απεριχάλυπτόν σου χαί χαθαράν Εννοιαν, χαί μηδαμού λογισμών βύπου ξχουσαν. Καί ακούτισόν με την φωνήν σου, την, 'Ιδού ή δού 1η Κυρίου' γένοιτό μοι κατά τό ρημά σov.

## \*д∑ма.

Πιάσατε ήμιτ άλώπεχος μιχρούς, άφατζωτιας άμπελώνας και αι άμπελοι ήμων πυπρίζουσα.

## EXOAIA.

Τούς άρχιερείς, και διδασκάλους του νόμου, τούς zaτεσθίοντας τῶν χηρῶν τὰς olxias, xal προσειχομένους προφάσει μακρά, διά το άπατηλόν xal υπουλον αύτων της ψυχής, εις άλωπέκων είδο; μιτήνιγχε· xal φησ!, Πιάσατε ήμιτ άλώπεχας μ. προύς. τουτέστιν έπέσχετα, χωλύσατε της άπαιτλής χαί ψυγοφθόρου διδασχαλίας. Μιχρούς δ' αύτους προσείρηκεν, ώς μηδέν μέγα, μηδ' ύψηλον περί Θεοῦ διανοουμένους, γράμματι δε μόνφ xal τοις 🕬 ποις, ώσπερ παιδία, προσανέχοντας. 'Αφανίζοντας άμπελώνας. τὰς έχυτῶν δηλονότι συναγωγός. Kal ai äμπελοι ήμῶν πυπρίζουσιν. ήγουν ai μέν συναγωγαί των Ίρυδαίων ύπ' αύτων διώλοντο χατά τ παρά τοῦ προφήτου Ιερεμίου είρημένον. Ποιμέτες no.1.101 diégosipar tor dunsland you at it is έθνών έχχλησίαι πιστών χυπρίζουσιν, ώς βότρι, τόν περιούσιον λαόν τῷ Θεῷ.

#### 'ĄΣMA.

'Αδελφός μου έμοι, κάγώ αυτῷ ο ποιμαίνων έτ τοῖς κρίνοις, ἔως οῦ διαπνεύση ή ήμέρα, zai RINDOWOIN at Oxidi.

## EXOAIA.

Ον άνωτέρω έχ της Δαδίδ τεχθέντα υίδν άδελφι-



## COMMENT. IN CANTICUM CANTIC.

Gib uldy, stonxs, xal quol. Ade Apor pou epol, xajo αύτω. τουτέστιν, Αύτος έμοι την χάριν του Πνεύματος, xżyù την προχήρυξιν. 'Ο ποιμαίνων έν τοῖς χρίγοις. ήτοι, 'Ο έν αίνίγμασι νῦν, χαί τύποις, χαί προφήταις λαλών. Έως οῦ διαπνεύση ήμέρα, xal zirηθώσιr al σχιαί· τουτέστι, Μέχρις ότου φανερωθή ή εχείνου πρός άνθρώπους επιδημία, και σάρχωσις τουτο γάρ και ήμέρα; διαύγειάν φησι, κατά τό παρά του Σωτήρος είρημένον. Έγω φως είς τίν κόσμον έλήλυθα. Kal κινηθώσιν al σκιαί ήτοι, Παρέλθωσιν οι τύποι, και τα περί Χριστου αίνιγματωδώς τοις προφήταις είρημένα.

## \*ĄΣMA.

#### 'Απόστρεψον, όμοιώθητι σύ, άδελφέ μου, τῷ B δόρχωνι, ή νεδρφ έλάφων έπι δρη χοιλωμάτων. **EXUALA**.

'Αντί του, 'Επίφανον την σεαυτού παρουσίαν, x2) δμοιώθητι τῷ δόρχωνι· ήτοι, Υπόμεινον τον διά σταυρού θάνατον · ύποτάσσων το τραχύ της άμαρτίας, καθώς και άνωτέρω δεδήλωται

## KEΦ\Λ. Γ. "ĄYMA.

'Est the xolthe you is ruthe ithing or ηγάπησεν ή ψυχή μου· έζήτησα αύτόν, καί ούχ εύρον αύτόν εκάλεσα αιτέν, και ούχ υπήκουσε µov.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Διά τῆς κοίτης τὴν ἀχηδίαν ἐσήμανε. χαὶ ὅ φησιν C ό προφήτης Δαδίδ, Άκηδία κατέσχε με, ἀπό **ἀμαρτωλῶν τῶν ἐ**γχαταλιμπανόντων τὸν νόμον σου· τοῦτ' ἀν τις κατίδοι τοὺς μαθητάς πεπονθότας, ήνίχα το ανέσπερον φώς έν τῷ τάφψ έδυ πρός την נישא פגמטטשדשא משטטשאבמל המאומא. של דל מהגשא טאַא ensiv Ent notrny pou ir rukly ichenoa or ήγάπησεν ή ψυχή μου τουτέστιν, Άχηδιάσασα πρός την απέχθειαν των μιαιφόνων Ιουδαίων, ύπο σχότος χαι ού παρφησία έζητησα τον ηγαπημένον νυμφίον Χριστόν. Έξήτησα αυτόr, xal ούχ εδροπ έκάλεσα αὐτόν, χαὶ οὐχ ὑπήχουσέ μου· νῶν μέν ώς έν τάφω καταπαύσαντα τον δημιουργόν άπό τῶν τοῦ Εὐαγγελίου Εργων αὐτοῦ, μετὰ μιχρόν δὲ καὶ διὰ το άναστηναι ταύτη τοι και ούχ υπήκουσε των μαθητών χεχραγότων. Τοῦτο χαὶ Δαδίδ περί αὐτὸν εἰρη- D x: ·· Ἐκέκραξα, και ούκ ήν ο σώζων. ἐν νυκτί, xal oùx eiç åroıar êµol.

#### ΆΣΜΛ.

'Araστήσομαι δή, και κυκλώσω έτ τη πόλει, ir raig dropaig, xal ir raig Alarelaug, xal Enτήσω δη ήγάπησεη ή ψυχή μου. Έζητησα αύτόη, xal oùz súpor autór éxálsoa autór, xal oùz ύτη χουσέ μου. Εξροσάν με οι τηροῦντες, ci xuκλουντες er τη πόλει. Μή δη ήγάπησει ή ψυχή HOU BIOBTE;

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Πτοι τον ζωρδόχον τάφον. Ον νυκτός διά την των

44 Joan. XII, 46. 43 Psal. CXVIII, 55. 44 Psal. XXI, 3.

διν προσηγόρευσε, τον αύτον και άδελφον, ώς του Δx- A potem appellarat, eumdem nominavit et fratrem, uti filium David, et dicit : Frater meus mihi, et ego illi. Hoc est, Ille mihi gratiam Spiritus, et ego illi præconium longe ante deferam. Qui pascit in liliis; Qui nune videlicet in ænigmatibus, et figuris, atque prophetis loquitur. Doneç aspiret dies, et amoveantur umbræ; hoc est, Quousque manifesta fiat ejus ad homines accessio, carnisque assumptio. Id enim diei quoque splendorem appellat, ex Salvatoris sententia dicentis : Ego lax veni in mundum'a. --Et amoveantur umbræ : Recesserint, scilicet figuræ, et de Christo a prophetis per ænigmata dicta.

## CANT.

47. Revertere, similis esto tu, frater mi, capreæ, vel kinnulo cervorum super montes concavos.

## SCHOLIA.

Quasi diceret, Ostende tui ipsius præsentiam, et similis esto capreæ : per crucem nimirum, sustine mortem : duritiem, salebrasque peccati subige pedibusque calca : quemadmodum et paulo ante dee. claratum est.

## CAPUT III.

## CANT

4. In cubili meo in noctibus guæsivi quem dilexit anima mea : quæsivi eum, et non inveni : vocavi eum, et non obaudivit me.

## SCHOLIA.

Per cubile ipsam significavit acediam. Et quod David propheta affirmat : Acedia tenuit me pro peccatoribus derelinquentibus legem tuam \*\*; illud idem videre est, passos fuisse discipulos, quando lux illa, quæ vespere caret, occidens immersa sepulcro, ipsi insanum spectarunt crucifigentium furorem. Ex discipulorum itaque persona dicit : In cubili meo quæsivi quem diligit anima mea ; hoc est, Acedia sum affectus, non sine odio in Judzeos cæde pollutos tenebræ cum essent, nec fandi libertas foret, quæsivi dilectum sponsum Christam. Quæsivi eum, et non inveni; vocavi eum, et non obaudivit me, nunc quidem quasi requiescentem in sepulcro conditorem, ab operibus Evangelii ejus. Quia autem mox resurrecturus quoque erat, ideirco non obaudivit discipulos clamautes. Idque David de ipso dixit : Clamavi, et non erat Sulvator ; nocte, et non ad insipientiam mihi \*\*.

#### CANT.

2.3. Surgam jam, el circuibo in civitate, in foris, et in plateis, et quæram quem diligit anima mea. Quæsiri eum, et non inveni eum ; vocari ipsum, et non obaudivit me. Invenerunt me custodes, qui circumeunt in civilate: Num quem diligit anima me .:, vidistis ?

#### SCHOLIA.

Vitale, videlicet, sepulcrum : quod nocte, et non



## 1027

## MATTHÆI CANTACUZENI

die, ob Hebræorum furorem tum discipuli, tum A Espatuv pavízv, xal oux ev t pépp, of re patintal mulieres quæsierunt, ut ungerent Jesum. Ideo autem prædixit hoc sepulerum habiturum civitatem circumdatam ab eis, et fora, et plateas, quia postea undique ex terræ finibus accessuri erant ad ipsum, itemque pariter adoraturi; quod etiam dilectus ille dixit discipulus : Surrexit Petrus cum altero discipulo, et mulieribus, et cucurrerunt ad monumentum 48, sed quærentes, non invenerunt eum : surrexerat enim e sepulcro ipse Sol Justitiæ. Vocavi eum, et non chaudivit me; ut magis exæstuantem illorum ostenderet amorem. Alioquin, quonam pacto eos non audivisset is, qui ubique præsens adest? Invenerunt me custodes, qui circumeunt in civitate : angeli, videlicet, qui in lapide sedebant : Num quem dilexit anima mea, vidistis ? Id B xa8tµevot. Mh or hrannoer h yvxh µon, elders; per interrogationem prolatum est ab iis qui in sepolero quærebant, ut interrogationi buic illa respondeant ab angelo formata verba: Si Jesum Nazarenum quærilis crucifixum, non est hic, sed surrexit 44.

#### CANT.

 Perquam brevi recessi ab eis, quoad inveni quem dilexit anima mea ; tenui eum, et non dimisi, donec introducerem eum in domum matris meæ, et in cellam ejus, quæ concepit me.

#### SCHOLIA.

Paulo enim postquam recessit ab eis, ab angelis videlicet, respondentibus ad mulieres : Non est hic, sed surrexit; inventus est, quem dilexit anima C earum, quem sane primum hortulanum esse putarunt ; nox enim erat adhuc, et ait : Tenni enm, et non dimisi. Postquare enim cognoverunt ipsum esse Christum, quod dixisset ad illas, Maria, et salutasset illis verbis, Avete, accedentes, tenuerunt pedes ejus, et non dimiserunt eum, donec introduxeront eum: In domum matris mea, et in cellam ejus, quæ concepit me. Videlicet quousque compulerunt eum ut diceret : Noli me langere, nondum enim ascendi ad Patrem meum. Ite autom ad fratres meos, et disite illis : Ascendo ad Patrem meum. et l'atrem vestrum, et Deum meum, et Deum vestrum 47. Utique enim domus matris nostrie, et cella ejus, quæ nos concepit, supercoelestis sane n illa ejus habitatio est, et ad Deum suumque Pa-. trem reditus : et occultain, inaccessumque paterni ejus divinitatis sinus domicilium est.

#### CANT.

5. Adjurasi vos, filice Jerusaton, ne excitetus, et suscitetis dilectam, donec velit.

#### SCHOLIA

Mos est apud cantionum principes, post alia multa cantica, ipsas rursus repetere cantiones : veluti intercalaria quædam cantica cantoribus

48 Joan. xx, 2. 46 Marc. xvi, 6. 47 Joan. xx, 17.

κα) αί γυναϊκες έζήτουν μυρίσαι Ίτροῦν. Τοῦτον γάρ πόλιν χυχλουμένην όπ' αύτῶν προσείρηκε, χοι άγοράς και πλατεία; έχοντα, διά την εσύστερον έξ άπανταχοῦ τῶν περάτων τῆς Υῆς πρός αὐτὸν Ξφιξιν όμοῦ και προσκύνησεν. Τοῦτο και ό πεφιλημένος είρηχε μαθητής. Άνέστη Πέτρος σύν τῷ έτέρφ paonth, xal tais yuruiti, xal experior exi to μνημείον. Άλλα ζητούντες, ούχ εύρον αυτόν άλ τειλε γάρ έχ του τάφου ό τῆς διχαιοσύνης ήλιο;. Exclera autor, ral oby schoots you . in μάλλον τον αύτων έρωτα θερμότερον άποδείξη πώ; γλρ αν άλλως ούχ ύπήχουεν αύτων ο πανταχού παρών; Ευροσάν με οι τηρούντες, οι χυχλούντες έν τη πόλει. Οι άγγελοι δηλονότι, οι έν τῷ λθφ Τοῦτο κατ' ἐρώτησιν παρά τῶν ζητούντων ἐν τῶ τάφψ, ίνα ή πρός άπόχρισιν έπαγόμενον το παρέ του άγγέλου είρημένον. Εί 'Ιησούν ζητείτε for Najapyror, tor soraupwysror, our sour wos, all εγήγερται.

#### 'ĄΣMA.

'Ως μικρό**r öre κ**αρηλθοr άκ' αυτῶr, ἕως củ εδρον δν ήγάπησεν ή ψυχή μου. ἐχράτησα αίτόν, sal our doñra, ξως ου εισήγαγον autor sig σίπον μητρός μου, και εις ταμείον τής συλλα-Εούσης με.

## · ΣΧΟΛΙΑ.

Μετά γάρ το μιχρου παρελθείν άπ' αυτών, τών άγγέλων δηλονότι, των άποχρινομένων ταζς γυναιξίν, Ούκ έστιν ώδε, άλλ' έγήγερται εύρέθη δυ tyaπησεν αύτων ή ψυχή, δν το μεν πρώτον zal χητουbon einar nenomizacin. Err Jab not fin. zaf dular. Έχράτησα autor, και ουκ άφηκα ιπειδή γέρ έγνώκασιν αύτον είναι τον Χριστον, άπο τοῦ φίναι πρός αύτας, Maple, xal τῆς προσηγορίας τοῦ, Χαίpere προσελθοῦσαι, ἐχράτησαν τοὺς πόδας αὐτοῦ, χαὶ οὐχ ἀφῆχαν ἀὐτὸν, ἕως οὖ εἰσήγαγον αὐτόν. Εἰς οίκον μητρός μου, και εις ταμείον της συλιαδούσης με. έως ού ηνάγχασαν αύτον δηλονότι είπειν Μή μου απτεσθε. ούπω γαρ αναδέδηκα πρός τόν Πατέρα μου. Πορεύεσθε δέ πρός τούς άδελφούς μου, παί είπατε αὐτοῖς. ʿArabairω πρός τόν Πατέρα μου, xul Πατέρα ψμῶr, xal Θεόr μου, xal Osdr ύμων. οίχος γαρ αντιχρυς μητρός ήμων, xal ταμείον τῆς συλλαδούσης ήμας, ή ἐπουράνιός ἐστιν αύτοῦ χατοιχία, ή πρός τον Θεόν χαί Πατέρα αύτοῦ έπάνοδος. xal το χρύφιον, xal άδιεξίτητον των πατριχών αύτου χόλπων της θεότητος, οίχητήριον.

## "AΣMA.

Ορχισα ψμάς, θυγατέρες Ίερουσαλημ, ἐἀr treipnes nal étersiones enr dránner, sus de os-Inon-

## ΣΧΟΛΙΑ.

Έθος έστι τοις των άσμάτων έξάρχουσι μετά πολλά των ψδων έτερα τὰ αύτὰ πάλιν ἐπάδειν, οἶόν τινα επιψάλματα, χοινή τοις άδουσι παρεχομένοις

Digitized by Google

iniqueste - avertene 8' elontai, & onlos did tou- A promptis ad seclamandum, familiaria. Paulo auτων.

## AZMA.

Τίς αύτη ή arabairouσa and της έρήμου ώς στελέγη καπτού τεθυμιαμέτη σμύρτατ, και λιbaror, άπό πάντων κονιορτών μυρεψού;

## ΣΧΟΛΙΑ.

Έπειδή σαφέστατα το της οίχονομίας απαν έδή-. λωσε μυστήριον, από τῆς τοῦ Σωτήρος αρξάμενος γεννήσεως, χαί του πάθους, χαί του θανάτου, χαί της αναστάσεως, καθ' Εκαστον ήμιν υποθείς άφορμές, και οίον άπό της Κκκλησίας επάδων ταυτα, δηλαδή, ώς έπ' άλλοις και νῦν ἐνθους γενόμενος, και αύτην ταύτην την του Χριστου Έχχλησίαν έξυμνών. επάγει· Τίς αδτη ή άταβαίτουσα άπό τῆς έρήμου; Τή; 'Ιερουσαλήμ δηλονότι · ταύτην γάρ και ό Lopovias Extpayyoer 'Εγένετο έρημος πόλις Σιών · έχ ταύτης γάρ ώς άληθως έσχε την άρχην. 'Ως στελέχη, olovel xládou τινές άρτιφυείς. zaπroù. Τεθυμιαμένη σμύρταν, zal líburor, azo zarcar zorioptar upperov. zav zapicuáτων άπάντων τοῦ παναγίου Πνεύματος έμπεπλησμένη.

#### ¥ΑΣΜΑ.

Ήδού ή κλίνη τοῦ Σολομών εξήκοντα δυνατοι κύκ.ιω αυτής από δυνατών 'Ισραήλ.

Πάντες κατέχοντες ρομφαίαν, δεδιδαγμένοι πόλεμοr · arho poupalar auroū έπι μηρόr auτου, από θαμβους έν νυξίν.

## EXOAIA.

Πρλ; την Έχχλησίαν δειχτιχώς τούτο φησίν. Ίδου ή κλίνη του Σολομών. Έν έτέρω μέν την Παρθένον κλίνην ώνόμασεν. ένταῦθα δὲ τὸ την Ζωήν ύποδεξάμενον θειότατον μνημα, έν φ σωματιχώς ό ύπερούσιος Λόγος τοῦ χατά την πρόσλήψιν άνθρωπίνου των Εργων παυσάμενος, άνθρωποπρεπῶς κατετέθη, τὸν ὑπέρ ἡμῶν ὑπερφυά διακαρτερήσας θάνατον. Εξήκοντα δυνατοί κύκλω αύτης. Διά το πολυμερές τοῦ ἀριθμοῦ, τὴν τηνικαῦτα πρός Τουδαίους γεγενημένην περίστασιν δηλοί · πάντα γάρ λίθου χεχινήχασι πρός το δυνηθηναι συχοφαντήσαι την άνάστασιν του Σωτήρος το τοίνυν πολυσχεδές αύτῶν, και περισπούδαστον είς το πρός Πιdatov antéval, eig to althoal xoustudian, eig to σφραγίσαι τον τάφον, είς το έπιθείναι λίθον μέγαν σφόδρα τη θύρα του μνημείου · ταύτα πάντα δια τό πολυμερές τοῦ τοιούτου άριθμοῦ δείχνυσι. Πάντες πατέχοντες δομφαίας, δεδιδαγμένοι πόλεμον· drhp pougala aurou, και μηρόν αυτου. Τοιούτοι γάρ οί έχ τῆς χουστωδίας, χαι οῦτω τὰ πολεμιχά δεδιδαγμένοι. τοιούτοι δε και οι εκ των Ιουδαίων άμα τούτοις έπαγρυπνοῦντες, και κυκλοῦντες τον τάφον, άπο θάμδους έν νυξίν · άλλ' Εσχεν αύτούς δηλονότι θάμδος έν τῷ σχοτισθήναι, γεγονότας ώσεί vexpoils. Hertiguan App of est pomostas xatexonτες τη πραταιά χειρί του άναστάντος Χριστου, καθώς ό μέγας φησί Δαδίδ. Κύριος κραταιός και δυ**ra**τός · Κυριος πραταιός έν πολέμφ.

48 Isa. Lxiv, 10. 49 Sophon. 11, 15. 50 Matth. 28, 4. 53 Psal. xxiii, 8.

tem ante dictum est, quæ per hæc significentur.

#### CANT.

6. Quæest ista, quæasvendit e deserto, tanquam virgula fumi, quave redolet myrrham, et thus, ab omnium aromatum unquentario?

## SCHOLIA.

Postquam apertissime totius dispensationis patefecit mysterium, incipieus ab ipsius Salvatoris generatione, et passione, et morte, et resurrectione : sigillatim nobis eorum argumenta supponens : hæc ipsa plane, veluti ex persona Ecclesiæ, nune quoque perinde ac cætera, divino afflatus numine canens, ipsam etiam hanc Christi celebrans Ecclesiam, infert : Quænam ista est, quæ ascendit e deserto 48 ? videlicet, e Jerusalem, de qua sane Sophonias quoque more tragico canit : Facta est deserta civitas Sion \*\*: ex ea enim re veta principium habuit, Tanquam virgula : nimirunt. tanquam novella quædam germina fumi. Quæ redolet myrrham, et thus, ab omnium aromatum unguentario, quæ scilicet omni sanctissimi Spiritus gratia repletur.

## CANT.

7. Ecce lectus Salomonis, sexaginta fortes ambiunt eum, ex fortioribus Israel.

8. Omnes rhomphæam habentes, docti ad bellum : vir rhomphæam babens suam super semur suum, ob timorem noclarnam.

#### SCHOLIA.

Ad Ecclesiam per demonstrationem hoc dicit: Ecce lectus Sulomonis. Alio in loco Virginem lectum nominavit; hie autem divinissimum monumentum, quod Vitam suscepii, in quo supersubstantiale Verbum, per corpus ex assumpta humanitate, quiescens ab operibus, ut homo depositum est, morte, supra quam dici potest acerba, pro nobis fortiter tolerata. Sezaginta fortes ambiunt ipsum. Multiplici hoc numero, significatur illa tunc a Judæis facta custodia; nullum namque non moverunt lapidem, quo dolo malo Salvatoris inficiarentur resurrectionem. Ingens itaque eorum erat sollicitudo, et studium eundi ad Pilatum, petendi custodiam, signandi sepulcrum, apponendi saxum magnum valde ad ostium monumenti : quæ omnia per multiplicem bujusmodi numerum demonstrantur. Omnes rhomphæam habentes, docti ad bellum ; vir rhomphæam suam super femur suum. Ejusmodi enim erant illi, qui erant ad custodiam, ac ita ad bellica docti. Ejusmodi itidem erant Judæi, qui pariter cum illis pernoctabant, sepulcrum circumvallantes in orbem propter timorem nocturnum. Atqui tenuit utique eos timor, cum adhue noctis tenebræ essent: ita ut facti sint velut mortui 30. Victi namque fuere rhomphæas habentes a valida fortique manu Christi resurgentis, quémadmodum magnus ille inquit David : Dominat fortis, et potens, Dominus fortis in bello ".

12)

· Digitized by Google

C

#### CANT.

9, 10. Sellam fecit sibi ipsi rex Salomon ex lignis Libani. Columnas ejus fecit argentum, et reclinatorium ejus aureum : asceusum autem ejus purpuram, intimum ejus lapidibus constratum : charitatem a filiabus Jerusalem.

## SCHOLIA.

Hoc subinde dicit incisim : Sellam fecit sibi ipsi rex Salomon. Ex radice David sibi genitam Dei puellam, paulo quidem ante lectum, et domum nominavit; bic autem sellam, ipsa enim novem mensium spatio Deum omnium portavit in utero, hominem pro nobis factum, ex es carnem sumere haud dedignatum. Ex lignis Libani, hoc est, ex monte Dei, cui Virgo comparatur. Ipsa etenim est mons Dei, ex quo angularis ille lapis escisus est, Christus, et de qua divinus pater David dizerat : Eccer mons in quo beneplacitum est Deo, habitare in eo \*1. Reges quidem gentium, ligneis in sellis requiescunt, cœlorum autem rex Jesus, non in sella lignea, sed carnea ; ea autem erat filia David, Maria. Columnas ejus secit argentum, reclinatorium vero ejus aureum. Ignem declarans divinitatis ejus; et per argentum quidem splendor est significatus; per aurum vero, ignis et ardor, qui nequaquam ipsam offendit, quamvis habitaverit in ea. Idque Moyses per figurant vidit in monte Sina ardentem quidem rubum, non tamen deflagrantem \*\*. Ascensum ejus purpuram, quia tanquam rex sedit in ea. G ldeirco Persarum quoque reges, ei, utpote regi potentiori, munera obtulerunt. Intimum ejus lapidibus construtum, ex virgineis videlicet, puris sanguinibus assumpta carne. Per Intimum enim lapidibus constratum, clare illuxisse puritatem, et splendorem interioris in Virgine habitationis declaravit. Amorem a filiabus Jernsalem. Multæ enim ex Jerusalem sequentes ministrabant ei 32.

## CANT.

• 11. Egredimini, et videte, filie Sion, in rege Salomone coronam, qua coronavit eum mater sua in die desponsationis ejus, et in die lætitiz cordis ejus.

#### SCIIOLIA

Postquam hymnis celebravit Virginem Mariam, ad pristinam hie redit contemplationem. Quia szpins Christi appellaverat matrem Jerusalem, eo quod in ipsa Christus natus fuerit in tempore; 4lias quoque Sion, ut testes sint, advocat, dicens: Egredimini, videte, filiæ Sion, in rege Sulomone coronam, qua coronavit eum mater sua, spineam videlicet, quam ejus imposuit capiti. In die desponsutionis ejus, hoc est, in die, qua passus est; tune enim, tanquam sponsus uxorem duxit, castam nimirum ex gentibus Ecclesiam. Sepulerum autem

\*\* Fsal Lxvn, 17.

#### \*ΑΣΜλ.

Φορείον έποίησεν έαυτῷ ό βασιλεύς Σαλομών ἀπὸ ξύλων τοῦ Λιδάνου. Στύλους ἀιτοῦ έποίησεν ἀργύριον καὶ ἀνἀπλιτον ἀυτοῦ χρυδίον ἐπίδασιν ἀὐτοῦ περφύραν ἐντός ἀἰτοῦ λιθόστρωτον ἀγἀπην ἀπὸ θυγατέρων Ἱερουσαλήμ.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Μεταξύ τουτό φησιν ώς έν περιχοπή . Φορείον έποίησεν έαυτῷ ὁ βασιλεύς Σαλομών. Την έχ της ρίζης Δαδίδ τεχθείσαν αύτ. Θεόπαιδα αλίνην μέν άνωτέρω, χαί οίχον ώνόμασεν, ένταθα δέ φορείον · αύτη γάρ έν ένναμηνιαίω χρόνω τον πάντων Εφερε Θεόν, άνθρωπιχώς ύπερ ήμων έχ ταύτης σάρχι λαδείν χαταδεξάμενον. Άπο ξύλων του Λιδάνου. τουτέστιν έχ τοῦ δρους τοῦ Θεοῦ, ῷ ή Παρθένος ψμηίωται · αύτη γέρ δρο; Θεού, έξ οδ ό άχρογωνιαίζε λίθος ετμήθη Χριστός • περί ής και ό θεοπάτωο Δα-618 εξρηκεν. Ίδου το δρος, δ ηυδόκησεν ο θεύς πατοιπείν έν αύτφ. Οι μεν γάρ των εθνών βισιλείς έν ξυλίνοις έπαναπαύονται φορείοις • ό δέ των ούρα. νών βασιλεύς Ίησοῦς οῦχουν ἐν ξυλίνφ, ἀλλ' ἐν σαρχίνω. το ελ ξν ή του Δοδίδ θυγάτηρ Μαρία. Τοίς στύλους αύτοῦ ἐποίησεν ἀργύριον, ἀrάκλιτον δ αύτου χρυσίοτ. Τό πῦρ έμφαίνων τῆς αὐτοῦ θεί-דודיוכי אמן פול עלי דסט מפיעופוט לכקעמיב דל ששדוכדו. κόν, διά δε του χρυσού το πυρώδες και καυστικόν άλλ οίδαμῶς έλύπησεν αύτην, ένοιχήσας έν αύτη. Τοῦτο χαι Μωυσή; συμδολικώς είδεν έπι του δρους Σινά, καιομένην μέν την βάτον, άλλ' ού καταφλεγομένην. Έπίδασιν δ' κύτου πορφύραν. 'Ως βασιλεύς γάρ έκάθισεν έπ' αύτης · διά τοῦτο καί βασιλείς έκ Περσών τα δώρα τῷ μείζονι βασιλεί προσεκόμισαν. Έrτός αύτοῦ λιθόστρωτον. Έχ παρθενιχών άγνών αίμάτων δηλαδή σαρχωθείς. διά γάρ τη λιθόστρω-דטע לעדטה משידטש שמעצו הטוה שמי, דאי אמטבףמדהים και διαύγειαν της ένοικήσεως της Παρθένου έδηλωsev. 'Ardant dad ourateour 'Isoovoaling. al. λαί γαρ έκ της Ιερουσαλήμ ακολουθούσαι δηκόrovr autŵ.

#### 'ΑΣΜΑ.

Έξέλθετε, καί ίδετε, θυγατέρες Σιών ἐr τῷ βασιλεί Σαλομώς, ἐr στεφάνω, ῷ ἐστεφάνωσεν p aùtòr ἡ μήτηρ aùtoũ ἐr ἡμέρα ruμgeúσεως abτοῦ, καὶ ἐr ἡμέρα εὐφροσύνης καρδίας aùtoũ.

#### ΣΧΟΛΙΛ.

Μετά τὸ ἐξυμνῆσαι την Παρθένον Μαριάμ, εἰς την πρότερον ἐπανάγει ταῦτα θεωρίαν. Ἐπε δη την Ἱερουσαλημ μητέρα ἐκάλεσε πολλάκις τοῦ Χριστοῦ, ὡς ἐν αὐτῆ την ἐγχρονον ἐσχηχότος γέννησιν, καὶ τὰς τῆς Σιῶν θυγατέρας εἰς μαρτυρίαν καλεί λίγων Ἐξέλθετε, Ιδετε, θυγατέρες Σιῶν, ἐr τῷ βασιλεῖ Σαλομῶν, ἐr στεφάνῷ ῷ ἐστεφάιωσε αὐτζη ἡ μήτηρ αὐτοῦ. Των ἀκάνθινων δηλοιότι, ἐν τῇ ἑαυτοῦ κεφαλῃ περιέθηκαν. Ἐr ἡμέρα ruμφεύσεως αὐτοῦ. Τουτέστιν, ἐν ῇ τὸ πάθος ἐδέξατο· τότε γἐρ. ὡς νυμφίο;, ἐμνηστεύῦη τὴν ἑξ ἐθνῶν ἀγνὴν Ἐκ-

Digitized by Google

## COMMENT. IN CANTICUM CANTIC.

xal Δο616 εμαρτύρησε λέγων · Kal aυτός ώς ruμφίος εκπορευόμετος έκ παστοῦ αὐτοῦ · τοῦ τάcou δηλαδή έξερχόμενος. Kal έν ήμέρα εύφροσύrne rapolas aurov · iv aury yap euppavon & xap . δία αύτου, την δραχμην εύρών, ην άπώλεσεν.

## KEPAA. A'.

#### 'AΣMA.

'Ιδού ή zalh ή πlησίον μου· ίδου ή xalή . όφθαλμοί σου περιστεραί, έπτος της σιωπήσεώς σου.

### EXOAIA.

Έπανάληψις και αύθις των πρός την Παρθένον Maplau προφητειών, κατ' έπιφώνησιν δίκην έπιψάλματος. Είρηται δε άνωτέρω, Πλην τοῦ έκτος της σιωπήσεώς σου · τουτέστιν, έχτος «ής άκατα- Β ληψίας τοῦ τόχου σου · περιστεράν γάρ είπων, είχότως επήγαγε, δια το έχείνης πολύτεχνον, Έχτος τῆς άχαταληψίας τοῦ τόχου σου.

## ¥ĄΣMA.

Tolywud oov we atelau twr alver, al azezaλύφθησαν από τοῦ Γαλαάδ.

#### EXOAIA.

Κατά μέρος έξ άρχης άνωθεν τά της Παρθένου έγχωμιάζεται · ούχ ώς αί λοιπαλ δέ των παρθένων, τό χάλλος έν σώματι φέρουσαι, χαι ή του Δαδίδ παρθένος χεκόσμηται · άλλ' έν τη άμωμφ αυτής ψυχή, ώς κάλλος, τας άρετας έκέκτητο · ώς και Δαδίδ φηπ. Πασα ή δόξα θυγατρός τοῦ βασιλέως δσω- C ler.— Tolywyd gou ic drein tŵr alrŵr, al azeχαλύφθησαν από του Γαλαάδ: ού τάς έν σώματι דףוֹצָתָ בוֹסְקאָני, מֹאֹאמׁ זֹּזְי צי דאָ אַנּשְמאאָ מטידאָר ססtelsav coplav. 'Og drélat tŵr alyŵr. Aid tò dvwφερές τοῦ ζώου, καὶ πανταχοῦ ἐπιδραττόμενον. Αξ άπεκαλύφθησαν άπό τοῦ Γαλαάδ · τουτέστιν, &; ό πατριάρχης Ελαδεν Ίαχώδ, χωρισθείς έχ του Αάδαν. Όσπερ ούν ό πατριάρχης λαδών τας άγέλας. χαι πορευθείς έν Γαλαάδ, συνέτριψε τους ματαίους θεούς του Λάδαν · ούτω και ό Σωτηρ ήμων Ίησους διά τῆς ἐν τῆ χεφαλή δοθείσης τῆ Παρθένψ σοφίας την πλάνην των δαιμόνων κατήργησεν.

## \*AEMA.

'Οδόντες σου ώς άγέλαι των πεπαρμένων, al oai diexrovoa oùz eorir er avraig.

## ΣΧΟΛΙΑ.

Τούς όδόντας αύτης εις είδος άγελων ώμοίωσε, νεμομένου; χαι συντρίδοντας τα ποιηρά του διαδόλου ζιζάνια. 'Αγάλας δε είρηκε τάς άπό των έθνων Έχχλησίας, τὰς πρότερων μέν χτηνώδη τον βίον έχούσας, μετά ταυτα δε ύπο του άγαθου ποιμένος Xpistoù suvalpoistelsas ils iv, xal sopistelsas th του Πνεύματος χάριτι · al και την χόμην της κεφαλης απεκάρησαν, σφραγισθείσαι, και του θείου λουτρού καταξιωθείσαι του άγίου βαπτίσματος και routo istiv, 'Og dyélai tur nexappérar, al dré-

\*\*\*\*\* Psal. svin, 6. \*\* Luc. xv, 9. \*\* Psal. xLiv, 14. PATROL. GR. CLIL

xinolav. Or ob row raqov vupquva xalei, rouro & appellatum fuisse thalamum, David quoque testains est dicens : El ipse tanquam sponsus procedens de thalamo suo \$3+86 ; egrediens videlicet de sepulcro. Et in die lætitiæ cordis ejus, in en namque die tætatum est cor ejus, drachmam inveniens, quam perdiderat #7.

## CAPUT IV.

#### CANT.

1. Ecce pulchra proxima mea, ecce pulchra: oculi tui columbæ, extra taciturnitatem tuam.

#### SCHOLIA.

Repetitio est, ilerataque prædicijo eorum quæ de virgine Maria fuere dicta, per intercalarem acclamationis modulationem. Dictum porro est paulo aute : Præter silentium tuum, hoc est, præter incomprehensum tui partus mysterium. columbam enim inducens merito addit, ob magnam ejus partus fecunditatem : Extra incomprehensum partus tui mysterium.

#### CANT: -

Capillamentum tuum tanquam greges caprarum quæ revelatæ sunt a Galaad.

#### SCHOLIA.

Sigillatim supra a capite, quæ Virginis erant, summo præconio commendata sunt. Non enim sicut cæteræ virgines, quæ corporis pulchritudinem ostentant, ita et Virgo filia David exornata est : sed ineulpata ipsius anima, virtutes, pulchritudinis loco, possidebat, sicut dicit etiam ipse David : Omnis gloria filiæ Regis ab intus 88. — Capillamentum tuum tanquam greges caprarum quæ revelutæ sunt de Galaad; non de capillis corporis verba facit, sed de sapientia quæ capiti Virginis insederat. Tanquam greges caprarum, quia animal hoc alta petit, et ubique reptat et carpit. Quæ sunt revelater a Galaad, illæ nimirum, quas patriarcha lacob accepit, recessurus a Laban. Quemadmodum itaque patriarcha Jacob, acceptis capris, profectusque in Galaad, contrivit stultos Labani deos : sic et Salvator noster Jesus, per datam capiti Virginis sapientiam, errorem sustulit dæmonum.

## CANT.

2. Dentes tui sicut greges tonsarum, quæ ascendrébyvar dzó coù loucpoù. Al zãvat diduptivov- D derum de lavacro; omnes gemelle, et sterilis non est in eis.

#### SCHOLIA.

Speciei gregum assimilavit ipsins dentes, qui mandunt et conterunt pravas diaboli zizanias. Greges autem appellavit gentium Ecclesias; quæ primam quidem, pecudum vitam agebant, postea vero a bono Pastore Christo in unum coactæ fuerunt, et à Spiritus sancti gratia eruditæ : quæ et capitis comam totonderunt, signatæ, et divino sacri baptismatis fonte dignæ effectæ, idque hoc ipsum significat : Sicut greges tonsarum, quæ ascenderunt de lavacro; omnes gemellæ, et sterilis non est in eis.

Videlicet, non amplius sterilem, successionisque A byoar and rov lourpou · al naval didugedourae · serie expertem sortitæ vitam; tonsæ enim, et lavacro lotæ divino, fecundum jugi svorum filiorum serie sacri baptismatis reddidere fontem, semperque exstant gemellæ, præclaram animi contemplationem, præstantemque pariter operationem exercentes.

#### CANT.

3. Veluti linea fabri coccinea labia tua, el eloquium iuum decorum.

#### SCHOLIA.

Hoc est, non per intemperantiam, sine mensura. nee per imprudentiam, inscite loquebatur; sed non secus ac per coccineam fabri lineam is, qui fabri nuncupatur filius 30, Ecclesia opifez Chri-B stus, per beata inculpatæ Virginis labia, decoram illam emisit vocem : Ecce enim, ex hoc beatam me dicent omnes generationes \*\*.

## CANT.

Sicut fragmen mali punici mala tua, extra silentium tunm.

#### SCHOLIA.

Ruborem scilicet vultus ejus cortici mali punici similem esse perhibet; mala enim media pars est vultus. Vel, ex Virgine natum filium, Jesum. sicut etiam paulo ante, in medio lignorum silvæ pomura esse declaravit; et sicut coccini mali punici rubram induunt corticem, sic etiam Dei et Patris unigenitus Filius, induit formatam ex san- C guine carnem, de qua admirabundus Isaias dixerat: Quorsum rubra tibi sunt vestimenta, tanquam ex Bosor? Carnem utique per vestimenta rubra, obscuro sub involucro expressit. Extra quod de te siletur, incomprehensam scilicet partus tui rationem.

## CANT.

4. Collum tuum sicut turris David ædificata in Thalpioth; mille clypei pendent super sam, omnia missilia fortium.

## SCHOLIA.

Nominatim autem recensuit, Virginis quoque collum perinde esse ac Turris David ædificata in Thalpioth. Porro Thalpioth est arx Bethleem, que domus panis, Hebrzo interpretatur sermone ; panis D autem est Salvator noster Jesus, ut ipse dixit : Ego sum panis qui de cœlo descendi 42. Domus autem ipsius vocari poterit Virgo Maria. Merito itaque Virginis collum turrim in Thalpioth appellavit. Mille clypei pendent super eam, omnia fortium missilia : per bæc non obscure osteudit arcem in tuto fore, undique munitione vallatam, atque præsidio munitam; neceamomnino hostium patere insidiis. Ejusmodi porro erat illa quoque sanctior universis Mater Virgo : quæ nullis unquam fuit ,exposita insidiis, atque ab omni prorsus subdola versuti illius fraude aliena perstitit.

xal drexrouda oux Earer ir auraic . hyour, our Ετι τον άτακνον χαλ άδιάδοχον βίον λαχούσαι · χαρείσαι γάρ, και λουθείσαι τῷ θείφ λουτρῷ, πολύγονον την έαυτων έχ διαδοχής χολυμδήθραν ειργάσαντο. άει φαινόμεναι διδυμεύουσαι, το θεωρητικόν τζ ψυχής όμοῦ και πρακτικόν άπογεννώσαι περιφανίotata.

#### °а́Σма.

De craption rónniror relin oou, rai i dalid σου ώραία.

#### EXOAIA.

Τουτέστιν, ούχ άμέτρως, ούδ' άσυνέτως έφθέγγετο, άλλ' ώς αν διά σπάρτης χοχχινιζούσης, 5 τοῦ τέχτο-- rog προσαγορευθείς υίός, ό της Έκκλησίας δομήτωρ Χριστός, διά των μαχαρίων χειλίων της άμώμου Παρθένου την ώρα!αν επαφηχε φωνήν Ίδού γάρ άπό τοῦ rῦr μακαριοῦσί με sāsai ai rereal.

#### \*ΑΣΜΛ.

Ος λέπυρος ροᾶς μηλός σου, έπτος σιωπήσεώς oov.

## EXOAIA.

Ηγουν, τό τοῦ προσώπου σου ερύθημα βοάς φλοιφ προσεοικέναι φησί μηλον γάρ το μεσαίτατόν έστι τοῦ προσώπου. ή τον έξ αύτῆς τεχθέντα υίον Ίησουν ώς χαι άνωτέρω μηλον έν τοις ξύλοις τοῦ δρυμοῦ δεδήλωκε · και ώσπερ οι κόκκοι της ροιάς τολέπυρ» ερυθρόν περιδάλλονται, ούτω xal ό του Θεού xal Πατρός Υίός μονογενής ήμφιάσατο την αίματώδη σάρχα · πρό; ήν 'Ησαίας έχπληττόμενος έφασχεν ' "Ira τί σου έρυθρ<mark>α τα ιμάτια ώς έχ Βο</mark>σώρ; την σάρχα δηλαδή, διά το έρύθημα των ίματίων, αίνιττόμενος. Έχεος της σιωπήσεώς σου · τουτίστι της άχαταληψίας τοῦ τόχου σου.

## 'AΣMA.

έν Θαλπιώθ · χίλιοι θυρεοί πρέμανται έπ' αὐτόν. sāgai ai βolidzo tūr dvratūr.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Όνόμασε δε και τον αύτης τράχηλον ώς πίγιστ Δαδίδ φποδομημένον έν Θαλπιώθ. Καί Θαλπιώθ μέν ή της Βεθλεέμ έστιν άχρόπολις · οίχον δι άρτου τη Εδραίδι σημαίνει διαλέχτω. άρτος δέ έσιιν έ Σωτήρ ήμων Ίησοῦς, ώς αύτος άπεφήνατο 'Εγώ είμι ο άρτρς, ο έκ τοῦ οὐρανοῦ καταδάς. Οἶκος δ άν αύτοῦ χαλοίτο ή Παρθένος Μαρία. Είπότως ούν τον επείνης εράχηλον πύργον έν Θαλπιώθ προσηγόρευσε. Χίλιοι θυρεοί αρέματται έπ' αύτότ · πασα al Bollosc two duratur. the saverageder dia toτων της άχροπόλεως άσφάλειαν δεδήλωχε, χαι το έχυρόν τε και άπροσπέλαστον τοίς ταύτη βεδουλημένοις επιδουλεύειν. Τοιαύτη δε και ή πάντων άγιωτέρα μήτηρ Παρθένος · άνεπιδούλευτος γάρ καθάπαξ χαι άπροσπέλαστος πάσης ήστινοσοῦν ἐπιδουλῆς 🕬 πονηρού διαμεμένηχεν.

Matth. x11, 55. " Luc. 1, 48. " Isa. Lx11, 2, " Joan. vi, 41.



"AEMA...

Δύο μαστοί σου, ώς δύο τεδροίδίδυμοι δορκάδος, οι τεμόμετοι έτ πρίτοις.

## XXOAIA.

Οὐχ εἶπε, Δύο μαστοί σου, ὡς δύο μεστοί δορχάδος, ἀλλὰ, Δύο μαστοί σου, ὡς δύο κεδροί δίδυμος δορχάδος • ἐν' ἐντεῦθεν ἀναχθῶμεν, διὰ τῶν δύο νεδρῶν €ῶν διδύμων την χαθ' ἡμᾶς ταύτην νέαν δηλοῦσθαι Σιών. ὑμοίωται δὲ τοῖς ἐχείνης μαστοῖς, ὡς ἐξ αὐτῶν την ἀρχην τοῦ είναι λαχοῦσα • ἐθήλασε γἀρ ἰξ αὐτῶν τὴ ἀρχην τοῦ είναι λαχοῦσα • ἐθήλασε γἀρ ἰξ αὐτῶν τὸ προαιώνιον βρέφος τὸ γἀλα τῆς ἡμῶν ζωῆς. Οἰ κεμόμενοι ἐκ κρίκους. Τὴν ἐπιπόθησιν χαὶ προθυμίαν τῶν ἀρτιγενῶν πρὸς εὐσέδειαν διὰ τούτων δηλοί. Είωθε γἀρ πρὸς ταῖς πηγαῖς ἀναφύεσθαι τὰ χρίνα. Ταύτη τοι χαὶ ὁ θεοπάτωρ Δαδιδ εἴρηχεν. Οκ τρόπον ἐπιποθεῖ ἡ ἕλαφος ἐπὶ τὰς Β πηγὰς τῶν ἐδάτων, οῦτως ἐπιποθεῖ ἡ ψυχή μου πρὸς σἐ, ὁ Θεός.

#### "АЕМА.

"Εως διαπτεύση ή ήμέρα, και κιτηθώσιτ al στιαί.

#### EXOAIA.

'Aπόθεσις της κατά τουτο το μέρος φόης, κοινή το?ς βόουσιν άντιφωνουμένη.

## "ĄEMA.

Πορεύσομαι έμαυτῷ πρός τὸ όρος τῆς σμύρτης, παὶ πρόςτὸν βουνὸν τοῦ λιδάνου. "Ολη καλὴ ή πλησίον μου, καὶ μῶμος οὐκ ἕστιν ἐν σοί.

## ΣΧΟΛΙΑ,

Kal in isipy the Haplinov Bourdr , al boog ώνόμασε, και ενταύθα όρος της σμύρνης, και του C A:6drou Bourdr. Βουλόμενος ούν το ύψος της έχεινης δυνάμεω; διεξιέναι, Πορεύσομαι, φησίν, έμαυτῷ πρός τό δρος τῆς σμύρνης. Ταῦτα xal 'Hoatas Ustepov, Asure, and drabuper sig to boog Kuplou, Ral sig tor olyor tou Osou 'Iaxob' Ral dragge-Asi ήμιν την όδον αυτού, και πορευσόμεθα έν αύτη, περί ταύτης διαπρυσίως εφθέγγετο. Όρος δι σμύρτης, και βουτόν λιβατου, κατ' άμφω ταύτην είπεν, ώς χρηματίσασαν τοῦ θεανθρώπου Λόγου μητέρα και λισάνου μέν, ώς Θεού θυσιαζομένου βουνές, σμύρνης δέ, ώς βροτείαν σάρχα δι' ήμας παθητήν άνειληφότος, δρος ύπάρξασαν. Πορεύσομαι δε έμαυτῷ πρός τὸ δρος ήγουν, χατανοήσω, χαί πρός εμαυτόν άποσχοπεύσω της θεανδρικής του θεού Λόγου σαρχώσεως, χαι του χατ' αυτην μυστηρίου το όψος. Κατανοήσας δ' αύτην τῆς παγκοσμίου σωτηρίας ύπεράμωμον Θεοτόχον, ώς αίτίαν γεγενημένην, πρός αύτην διαπρυσίως έδόησεν · "Ολη καλή, ή πλησίον μου, και μώμος ούκ έστιν έν ποί.

## "А́ΣМА

Δεύρο ἀπὸ Αιδάνου, νύμφη · δεῦρο ἀπὸ Λιδάrou · ἐλεύση κάι διελεύση ἀπ' ἀρχῆς πίστεως, ἀπὸ πεφαλῆς Σανιείρ και 'Λερμών · ἀπὸ μαγδρῶν λεόντων, ἀπὸ ὀρέων παρδάλεων.

4 Psal. XLI, 21. 4 Isa. H. 3.

5. Duo ubera tua sicut duo hinnuli gemelli capren, qui pascuntur in tiliis.

#### SCHOLIA.

Non díxit, Duo ubera tua, sicut duo ubera capreze; sed, Duo ubera tua, sicut duo hinnuh gemetti capreze: ut hinc adduceremur, per duos hinnuhos gemellos clare novam hanc nostram significatam esse Sion. Assimilatur autem uberibus illius, quia ex ipsis vitze principium traxit; suxit enim ex ipsis zeteraus ille infans lac vitze nostrze. Qui pascuntur in kiliis. Ipsum pietatis desiderium, religionisque studium nuper genitorum, per hæc ipsa declarat. Siquidem secus ipsos fontes exoriri solent tilla; hinc quoque divinus pater David dixit: Quemadmodum desiderat cerva ad fontes aquarum, ita desiderat anima mea ad te, Deus <sup>19</sup>.

#### CANT.

6. Donec aspiret dies, et inclinentar umbra.

#### SCHOLAA.

Complexio est hujus odæ partis, canenti sponsæ respondens, quæ familiaris cantoribus est.

#### CANT.

6, 7. Vadam per me ipsum ad montem myrrhe, et ad collem thuris. Tota pulchrs, proxims usa, et macula non est in te.

#### SCHOLIA.

In alio quoque loco Virginem collem et montem, nominavit : at hic, montem myrrhu et collem thuris. Volens itaque altitudinem ipsius virtutis recensere, Vadam, inquit, me solo ad montem myrrhæ. Quæ Isaias ettam dicens postea : Venite, et ascendamus ad montem Domini, et ud domum Det Jacob, et annuntiabit nobis viam snam, et ambalatimus in ca ", de Virgine utique hac, divino succensus igne loquebatur. Utroque porro vocabule montis myrrhæ, et coltis thuris, cam ipsam significavit; quasi ex oraculo nuncupata foret Bei hominisque Verbi mater, utpote que collis quidem thuris esset, Dei nimirum immolati, mons vero myrrhæ, ejus nimirum, qui mortalem carnem propter nos patibilem assumpserit. Valam autem me solo, ad montem, videlicet, considerabo, et apud me ipsum contemplabor divinam humanamque Verbi Dei cum carne unionem, et ex ipsa, mysterii altitudinem. Considerans antem ipsam totius prorsus labis expertem Deiparam totius orbis causam fuisse salutis, ad ipsam divino succensus Spiritu exclamavit, dicens : En tota pulckra es, proxima mea, et macula non est in te.

#### CANT.

8. Veni a Libano, sponsa, veni a Libano; venies, et pervenies a vertice fidei, a capite Sanür et Aermon; a cubilibus leonum, a montibus pardorum.



#### SCHOLIA.

Umnis virtus et operatio sanctissimi Spiritus in beata Virgine babitavit. Quocirca propheta variislaudum nominibus ipsam celebravit : modo quidem appellans loctum, modo domum, et alibi aliter. llic vero sponsam nominans, dicit : Veni a Libano, sponsa. Quæ videlicet a Deo generationem habuisti, et tota Dei effecta es atque divina. Per Libanum autem hic quoque Doum intellexisse, Isaias in præsens suo approbet testimonio; ait enim : Gloria Libani data est ej.65 ; periude ac diceret, Ei cessit in sortem Libanus. Venies, et percenies a vertice fidei ; ac si diceret : Tu, qua sola fuisti, tanguam in vertice fidei, venies ad vitam, nec ad hujus vitas mala pervenies. Vel, A vertice fidei ventes, et nil fædum aut indiguum Deo ex le nato suspicaberis. Pervenies a capite Saniir, et Aermon. Hosce ad montes patriarcha confugit Jacob, quando persequeliatur eum Laban, contritis prius in Galaad ipsis dæmonum simulacris. Cum itaque laudibus guoque celebrarat Virginem, quæ debellaverat adversarii vim atque potentiam, et confugerat in altitudinem divinitatis, a montibus revoent, dicens : Veni a capite Saniir et Aermon, a cubilibus leonum, a montibus pardorum utpote quæ, cum ex regio genere et Judæorum synagogis descenderet, cappdomonum tamen depellarit vigleptiam, quandoquidem usque ad Christi, ex ipsa Virgine nati, adventum, pon secus ac agni a laqueis leonum, adversariorum nidam esse, per beatum Job, Deus ipse prædixit: Kcce munc adjacent libi bestige 66; et divinus pater David bestias arundinis nominavit "; atque iterum dicit : Ne tradas bestiis animam confitentem tibi.68. Et Isajas hoc modo de ipsa dixerat : Non erit ibi lee, neque ulla malarum bestiarum ascendet adversus cam \*\*. Virginam igitur ipsam, utpote quæ prima illerum cacedæmonum laqueos vitarat, a cubilibus leonum, et a montibus pardorum, scilicet a cacodamonum laqueis, corumque caveis et institutis, hue ut veniat vocat.

#### CANT.

• . \* ۰. .

, 9., Vulnerasij nes, saror nieg spousa, vulnerasij Ð nas, uno ab oculis tuis, in una colli tui insitione.

## SCHOLIA.

Iu cordibus nostris insevisti unius videlioet trinæ subsistentiæ Dei splendorem purissimum : uno enim, et in una dicens, ad theologicam nos elevat contemplationem. Sicut enim oculi, purissima sunt corporis pars, et collum est capitis finitima basis, ita et a puris considerationibus Virginis, et inconcussis firmisque ejus virginitatis basibus, in animum inducemus, unum Deum, trinum in personis, in una essentia fore adorandum.

#### EXOAIA.

Hảca Sivauic xal evépyeta tou mavayiou Avenueτος έν τη μαχαρία Παρθένω χατώσησε · του τη το χαι ό προφήτης ποιχίλοις αύτην έξύμνησεν όνόμασι . more uev xilvyv, chique se alxov, xai ev alloi; άλλα, ένταῦθα δὲ νύμφην όνομάζων, φησί · Δεῦρε ànd Albarov, rúµgy, h in Osoù dylover the yéveσιν έσχημυία, και όλη τε θεωμένη τυγχάνουσα. Ότι δέ διά τοῦ Λιδάνου κάνταῦθα Θεάν δεδέλωκεν. 'Hoatas παρών συμμαρτυρείτω. 'Εδόθη γάρ αυτφ. φηαίν, ή δόξα του Λιδάνου. 'Ωστν εί Ελεγεν. Αφώρισται αύτῷ είς χληρου ο Αίδανος. Βλεύση χαι διαλεύση άπ' άρχῆς πίστεως · άντι τοῦ, Σύ μόνη ώς ἀπ' ἀρχῆς τῆς πίστοως οῦσα ἐλεύση πρός του βίου, και των τούτου χακών, άπείρατος διελεύση • ή, από αρχης πίστεως έλεύση, και μηδέν ύπονοήσασα χαλεπόν, μηδ' άνάξιον sou mapa σοῦ τεχθέντος Θεοῦ. Διελεύση ἀπὸ κεραλής Σαrielp zal 'Aspuwr. 'Ex autois tois breath o matriάρχης έφυγαδεύθη Ίσχώδ διωχόμενος παρά τοῦ Λάδαν, συνθλάσας πρότερον έν Γαλαάδ τα όμοιώματα τών δαιμόνων. Έξυμνών ούν χαι την Παρθέvov, שָׁכ אַמדָבּוֹלָאָאָטעמע דַסַע מאידעמנונולייטע דוי פֿעיעμιν, xal φυγαδευθείσαν εν το ύψει της θεότητος, arb. των ορέων καλεί, λέγων Ακύρο από κεφαλής Eartsip xal 'Aspylar, dad pardowr lebrewr, ded לפלשר התפסלת לבשר י קדטו. גע שטע למסואנצטע אמדעיםμένη γένους, και των Ιουδαϊκών συνφγαιγών, ή των πονηρών δαιμόνων ή διαδράσμσα την επήρειαν. mirum hostium, vincti fueramus; quos bestias qui- C άχρι γάρ της παρουσίας του ταύτη τεχθέντος Χρι-דרסט, שׁך מָטאבר אַשט אבאָזשא געבלאָטאָאָראָש, אַשָּׁא אַאדיxeetityman stabien. One xas gubia dea 200 hanabiton Iwo & Deds aposelpyxee. Idoù rir aqoansereai σοι θηρία · και ό θεαπάτωρ Δαδίδ θηρία του παλάμου wvopaas . xal autic anes. Mh πapadigne role enplois yuxhr ékopoloroupérnr oor xel 'Hoatag ούτω περί αυτής είρηχεν · Ούκ δοται έχει λέων, ούδε των θηρίων των πονηρών οψ μη άναδη είς αύτήν · ώς ούν πρώτην την Παρθένον, τους έχείνων διαφυγούσαν δεσμούς, άπό μανδρών λεόντων πο opéwr napódilewr, htor two despiner exelver ret τῶν κατ' αὐτοὺς διαιτήσεων, αὐτήν δεῦρο καλεξ.

## AEMA.

'Εκαρδίωσας ήμας, άδελφή μου κύμωη, άκαρðlwoag typãg éri ázó óglaðyör oov, ér piğ ér-< θέματι τοῦ τραχήλου σου.</li>

#### EXOAIA.

Els ras xapolas juiov even xas the tou erbs τρισυποστάτου Θεοῦ δηλονότι χαθαρωτάτην διαύrecar. Ert rap xat ir us phase, els beetorizh ήμας ανήγαγεν έννοιαν. Ωσπερ δε οι ορθαλμοι το χαθαρώτατόν έστι τοῦ σώματος μόριον, ό δὲ τράχηλος ή τῆς χεφαλῆς προσεχής έδρα · οῦτω χαι ἀπὸ των χαθαρών λογισμών της Παρθένου, και τών άμεταχινήτων της παρθενίας αύτης έδράσεων, είς έννοιαν ήλθομεν ένα θεόν τρισυπόστατον έν μιζ προσxuvely oudig.

45 Isa. xxxv, 2. 46 Job x1, 10. 47 Psal. Lxvii, 31. 48 Psal. Lxxiii, 19. 49 Isa. xxxv, 9.

## 'AEMA.

Τι εχαλλιώθησαν μαστοί σου, άδελφή μου rύμφη! τι έχαλλιώθησαν μαστοί σου άπό olrov, ral dout imarlar oov izer sarra ta apamara.

#### EXOAIA.

Τούς την τροφήν του χέσμου θρεψαμένους μαστούς της Παρθένου, ούς ό των ήμερων έθήλασε Παλαιός έν ήλιχία τη βρεφική, Έκαλλιώθησαν, φησίν, άπό οίνου · τουτέστι καλλίους έγένοντο του καρπού των άμπελώνων της συνεγωγης των Ίου-Salwy. Als Si to, exalling our, thonses, to interδάλλον ένδειχνύμενος τῆς συγχρίσεως · άσυγχρίτως γάρ αύτη χαλλιωτέρα τυγχάνει των νομιχών έχείνων διατάζεων. Kal όσμη iparlwr σου ύπθρ πά<del>ντ</del>α τά άρώματα · ήχουν, ή ένοιχήσασά σοι του παναγίου Πνεύματος χάρις ύπερ πάσαν οδοα τυγχάνει πνευµמדואלי בטשפֿומסוי · סטטצ זעף סטרשה לי מטידה דט אאלρωμα της θεότητος ένοιχησαι εύδόχησεν, ώσπερ έν τοίς έτέροις ένοιχεί, ώς έχει τό · Ένοιχήσω έν αύτοῖς, xal έμπεριπατήσω · άλλ' ὑπερ πάντα · νοῦν καθ' υπόστασιν ήνώθη τη έξ αίτης προσληφθείση ליוֹם המףאו, דסט דמטדחה Ylou, אמו שנסט.

## "ĄΣMA.

**Κηρίον ἀποστάζουσι χείλη σου, νύμφη · μέλι** zal rala szó thr riwoodr oou · zul douh iyaτίων σου ώς όσμη Λιβάνου.

## ΣΧΟΛΙΑ.

Τουτέστι, πάντες οι λόγοι αυτης γλυχασμός, πάντες τρυφή xal ήδύτης. Γάλα xal μέλι ύπο την γλώσ- C omnes deliciæ sunt et susvitas. Lac et mel sub σαν αὐτῆς. Αῦτη γάρ ἐστιν ή ἀγαθή Υῆ, ή τὸν στάχυν βλαστήσασα της ζωής · περί ής ο Θεός συμδολικώς èvereΩato tῷ Mωσεl·Elσardrω ψμᾶς εἰς τῆr ắrathr, siç tậr þéovoar tála xal yéli. — Kal δσμή ίματίων σου ώς δσμή λιβάνου · άνωτέρω μέν ύπέρ πάντα τὰ άρώματα τέθειχεν, ένταῦθα δέ ώς δσμή λιβάτου. Ενα μαλλον το θεσειδές της ένοιχη τάσης αύτη χάριτος σαφέστερον αποδείξη.

## \*ASMA.

Κηπος κεκλεισμένος άδελφή μου νύμφη, κηπος κεκλεισμένος, πηγή έσφραγισμένη άποστο Aal σου παράδεισος μετά καρποῦ ἀκροδρύων • rápδος καί χρόκος, χάλαμος και πιτάμωμοr, μετά πάντων ξύλων τοῦ Λιβάνου · σμύρνα, άλόη, μετά πάντων πρώτων μύρων. Πηγή κήπων, godap D hortorum, puteus aque viventis, et fluentis a Libano. ύδατος ζώντος, και ροιζούντος άπό του Διδάνου.

## ΣΧΟΛΙΑ.

Η Παρθένος Χηπος Χεχλεισμένος τῷ προφήτη προσηγόρευται. Τουτο μέν, ώς το μηλον ανθήσασα της ζωής, τον Χριστόν · τουτο δε, xal διά το μετά τό τεχείν, πάλιν ούσα παρθένος. Δις δε τουτο εχφέρει, διά το της ψόης έναρμόνιον. Πηγή έσφραγισμένη · βρύσατα μέν το ύδωρ της άθανασίας, ώς χαι ό Σωτήρ είρηχεν · Έγώ είμι το ύδωρ το ζώς · xal 'Hoatas προεχήρυξεν · 'Art. ήσατε ύδωρ μετ' ευφροσύτης έκ των πηγών του σωτηρίου · μείγασα δε και αύθις παρθένος. Άποστολαί σου πα-

'10. Quam pulchræ factæ sunt mammæ tute, sorormea sponsa! quam pulchræ factæ sunt mammætuæ a vino, el odor vestimentorum tuorum supér omnia aromala.

#### SCHOLIA.

Virginis mamme, ipsam nutrientes mundi nutrimentum, et quæ Antiquus dierum in tenera suxit miste, pulchræ, inquit, factæ sunt a vino, hoc est, pulchriores factæ sunt, fructu vinearam synagogæ Jadæorum. Bis sutem idcirco, Pulchræ factæ sunt, inquit, ad demonstrandam magnam similitudinis exsuperantiam ; nam sine comparatione ulla, ipsa pulchrior est illis legalibus Judzorum constitutionibus. Et odor vestimentorum tuorum super omnià aromata : id est, gratia sanctissimi Spiritus, quæ habitat in te, omnem exsuperat spirantem fragrantiam. Non enim sic in ipsa plenitudo Divinitatis habitare voluit, quemadmodum in cæteris atils inhabitat, ut ibi scriptum est : Habitabo in eis, ét inambulabo 70, sed super omnem sensum in unam constitutus personam, sancia ex ca assumpla carne, Virginis Deique Filius.

#### CANT.

11. Favum distillant labia Iua, Sponsa : mel. et lac sub lingua tua : et odor vestimentorum tuorum sicut odor thuris.

#### SCHOLIA.

Hoc est, omnes Virginis sermones dulcede, lingua tua. Ipsa enim est terra bona, quue vita spicam protulit, de qua Deus, per figuram, Moyst in lege dixit : Introducam vos in terram beham, in terram fluentem ldc et mel 11.-Et odor vestimentorum tuorum, sicut odor thuris. Paulo quidem ante, super omnia, posuit, aromata ; hic autem, sicut odon thuris, ut in ipsa multo magis deiformem habitasse gratiam clarius demonstraret.

#### CANT.

12-15. Hertus conclusus sords men sponsa : horius conclusus, fons signatus. Emissiones tua paradisus, cum fructu nucum. Nardus et crocus, fistula et cinnamomum, cum amnibus lignis Libani; myrrha, alge cum omnibus primis un guentis. Fons-

#### SCHOLIÁ.

Virgo hortus conclusus a propheta est appellata. Hortus quidem, quia Christum, veluti vitæ pomum, germinavit. Conclusus vero, quia post partum. virgo etiam permansit. Bis autem hoc protulit ob cantus harmoniam. Fons signatus, scaturicus quidem aquam immortalitatis ; quemadmodum et Salvator dizit : Ego sum aqua viva ; et Isaias præcinuit : Haurielis aquam cum gaudio, de fontibus Salvatoris 13. Permansit nihilominus postea quoque virgo. Emissiones luce paradisus cum fructu nucum : grata

"Levit. xxvi, 12; I Cor. vi, 16. " Exod. 11, 17. " Joan. 1v, 10, 14.



# 1043

#### MATTHEI CANTACUZENI

C

nimirum, a Deo ad Virginem, per Gabrielem nun · A páðsioroc, μετά χαρπου άχροδρύων · ή διά του tium, missa. Ipsa namque paradisum re vera nobis reseravit, et dellcias fructuum illius ad vescendum apposuit. Nardus et crocus, fistula et cinnamomum, cum omnibus lignis Libani. Per emissiones numerato recenset præclaras gratias, quæ in ipsa habitarunt; præclariora autem eligit aromata, ut excellentem gratiarum fragrantiam, nobis hisce figuris exprimat. Myrrha alos, cum omnibus primis unguentis. Per myrrham quidem mortalem se esse declarat; per aloe vero ipsam queque, ut Evæ filiam,

1 suscepisse amaritudinem, sed non peperisse in doloribus, utpote que benedictionem recepisset, omnemque peperisset gratiæ plenitudinem, vel etiam,, propter servandi tuendique vim, ac sine pœnitentia traditionem charismatum sanctissimi Spiritus. Fons hortorum, puteus aquæ viventis, et fuentis a Libano. Fons quidem hortorum est in Virgine sacrosancti Spiritus gratia, quæ obumbravit eam propter redundantem divinitatis plenitudinem, quæ ubique adest, et omnia implet. Patens voro aqua viventis, el fuentis a Libano, propter profundam et investigabilem ipsius a Deo et Patre æternam processionem. Id enim existimo illis significasse verhis : Et fuentis a Libano.

#### CANT.

# 19. Exsurge Aquilo, et veni Auster, perfla hortum meum, et effuant aromata mea.

#### SCHOLIA.

Post enumeratam, per insumeram aromatum multitudinem, a Deo collatam Virgini virtutem, Exsurge, inquit, Aquilo, et voni, Auster. Reges gentium ad cam adorandam convocat ; utpote quæ in sinu suo verum contineret regem Christum : cos nimirum, qui Aquilonis ac Persiæ imperabant populis, et Æthiopiæ et Austri. Quemadmodum Isaias quoque, prævidens, elata voce protulit, dicens: Ecce isti de longe venient, ab Aquilone et mari; alii autom de terra Persarum 78. Divus etiam pater David dicit : Athiopia præveniet manum suam Deo : et venient legati ex Ægypto 14.- Perfla hortum meum. boc est, laudando, eam adorate. Et effuant aromata mos, videlicet, quæ ex ipsa apud nos facta sunt miracula, et magna beneficiorum jugiter in nobis D pevodrwoar dowpard pou . fiyouv, al it adris collatorum prodigia.

## CAPUT V. CANT.

4. Descendat nepos meus in hortum suum, et comedat fructum nucum suarum.

#### SCHOLIA.

Pernoscens propheta ex multis, quæ a Spiritu fuerat edoctus, Dei Verbi incarnationem, exoptat ipsam quamprimum fieri, et dicit: 'Descendat nepes meas in horium suum, hoc est, Acceleret

18 Isa. ILIX, 12. "" Psal. LIVII, 32.

ł

Γαδριήλ πρός αύτην παρά τοῦ Θεοῦ ἀγγελθείσε χαρά · αύτη γάρ τον παράδεισου ώς άληθως ημίν άνίφξε, και την τρυφήν των εκείνου χαρπών είς εύωχίαν παρέθηκε. Νάρδος και κρόκος, κάλαμος **και κινάμωμον μετά πάντων τῶν ξύλων** τοῦ λιδάνου · τάς διά των άποστολών ένοιχησάσας έν αύτη καλλοποιούς χάριτας έξαριθμείται, τα κρείττονα τών άρωμάτων καταλέγων, και διά τούτων την ύπερδάλλουσαν αύτῶν εὐωδίαν ήμιν παρεικάζων. Σμύρτα, **άλ**όη, μετά πάντων πρώτων μύρων. Διά μίν της σμύρνης, δτε βροτείαν είναι δεδήλωχε · διά δε της άλόης, ότι και αύτη, ώς της Εθας θυγάτηρ, την πιχρίαν έδέξατο · άλλ' ούχ έν λύπαις Ετεχε, την εύλογίαν απολαδούσα, και δλον το πλήρωμα της χαρός reroxula · 1 xal, dia to suvertixov xal aperaphinτον των γαρισμάτων τοῦ παναγίου Πνεύματος. Πηγή πήχων, φρέαρ θδατος ζώντος, xal βοιζούντος άπό τοῦ Λιβάνου. Πηγή μεν κήπων ή εν τη Παρθένω τοῦ παναγίου Πνεύματος επισκιάσασα χάρις, διά το ύπερπληρες της θεότητος, χαι το πανταχού παρείναι, και πάντα πληρούν. Φρέαρ δε δδατος Jurroc, nal portourros and rou Arbarov, dia to βαθύ και δυσεξερεύνητον της εαυτού παρά του θιού χαι τοῦ Πατρής άιδίου προόδου. τοῦτο γάρ οἶμει δηλοῦν τὸ, καὶ μοιζοῦντος ἀπὸ τοῦ Λιβάνου.

#### 'ΑΣΜΑ.

Έξεγέρθητι, Βορρά, και έρχου, Νότε, διάπτευσον χῆπόν μου, χαὶ ῥευσάτωσαν ἀρώματά μου. EXOAIA.

Μετά το έξαριθμησαι διά της των άρωμάτων άνα. μετρήσεως την επενεχθείσαν παρά Θεοῦ τη Παρθένω δύναμιν, Έξεγέρθητι, φησί, Βορρά, και έρχου, Νότε· τους των έθνων βασιλείς είς την έχείνης συγχαλείται προσχύνησιν, ώς τον άληθως βασιλέα έν τοίς χάλποις χατεγούσης Χριστόν · τους έν τῷ Βορβ δηλονότι, και τη Περσίδι κυριεύοντας των λαών, και εν Αίθιοπία xal Νότω· ώσπερ xal Hoatas, 'Ιδού ούτοι πόρρωθεν ήξουσιν από Βορρά θαλάσσης, άλλοι δέ έκ της της Περσών, προκατιδών άνε-6όησε. Και ό θεοπάτωρ Δαδίδ, Αιθιοπία προφθάσει χεϊρα, φησίν, αύτης τῷ Θεῷ, και ήξουσι πρέσδεις έξ Αιγύπτου.-Διάπτευσοτ κηπότμου· τουτέστι, Μετά alvéseus ταύτην προσχυνήσατε. Kal πρός ήμας γεγενημέναι θαυματουργίαι, χαι τά μεγάλα των χαθ' έχάστην εύεργεσιών έν ήμιν γινόμενα τεράστια.

#### KEØAA. E'. "AEMA.

Καταδήτω άδελφιδός μου είς κηπον αύτου, και φαγέτω καρπόν άκροδρύων αύτοῦ.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Κατανοήσας ό προφήτης έχ πολλών, ών όπο του Πνεύματο; έδεδίδακτη, την τοῦ Θεοῦ Λόγου σάρκωσιν, επισπεύδει ταύτην γενέσθαι, χαί φησι. Καιαδήτω άδελφιδός μου είς χηπον αύτοῦ· τουτίστι

Digitized by Google

Σπευσάτω καταδήναι είς τον έαυτοῦ κεκλεισμένου A descensum suum in ejus liorium conclusum, in χηπον, την ύπέραγνον Παρθένον, άφ' ής ό της άθαvacias avequin xaprós. Kal garérw xapror axpoδρύων αύτοῦ, ήγουν, Διδαξάτω την άλήθειαν, xal γενηθήτω το του Θεού χαι Πατρός αύτου θέλημα. 'Εμόν γαρ βρώμα, φησίν, ξστιν, Ινα ποιώ τό θέλημα τοῦ Πατρός μου, τοῦ ἐr οὐραrοῖς.

#### 'AΣMA.

Είση 10ον είς κήπόν μου, άδελφή μου νύμφη. έτρύγησα σμύρναν μου μετά άρωμάτων μου - ξγαγον άρτον μου μετά μέλιτός μου · Επιον οίνόν μου μετά γάλακτός μου. Φάγετε, οι πλησίον μου, nal ziere, zel μεθύσθητε, άδελφοί. Έτω παδεύδω, zal ή zapdla μου άγρυπτεϊ.

#### ZXOAIA.

Οσανεί γεγονότα τα ξμπροσθεν λέγει · xal fiv B έπέσπευδε τοῦ Σωτῆρος γενέσθαι συγχατάδασιν, ὡς ήδη γεγονυίαν διέξεισι, χαί φησι πρός την Παρθένον • Είσηλθον είς κηπόν μου, άδελφή μου νύμφη • τουτέστι, Γέγονεν ή έμη συγκατάδασις έν σοί. Έτρύγησα σμύρταν μετά άρωμάτων μου · ήγουν, "Ηνωσα τη σαρκί μου την έμην θεότητα, χαι των χατ' εύδοχίαν έμοι γεγονότων έδρεψάμην τους χαρπούς διά γάρ τῆς σμύρνης την σάρχα έδήλωσε, διά δε του άρώματος την θεότητα. "Εφαγον άρτον μου. μετά μέλιτός μου · δηλονότι, Το Εργον ετελείωσα, δούς το έμον σώμα είς βρώσιν. "Επιον οίνόν μου μετά γάλακτός μου . τό έμον αίμα είς πόσιν. μέλε γάρ και γάλα τον έξαίρετον άγιασμόν δηλοί. Φάγετε. οί πλησίον μου, οί έμοι φίλοι δηλονότι. "Ηγουν, Αάδετε, φάγετε, τοῦτό ἐστι τὸ σῶμά μου τὸ ὑπέρ G μών κλώμενον. Και πίετε, ήται, τό αζμά μου τό **ὑπέρ ὑμῶr καὶ πολλῶr ἐκχυrόμεror.**—Kalμεθύσθητε, άδελφοί · ήν έδοξε τοις πολλοίς τους μαθητάς πάσχοντας μέθην, μετά την είς αύτους τοῦ παναγίου Πνεύματος επέλευσιν. Έγω καθεύδω, και ή χαρδία μου άγρυπνεί · έγω μέν έν τῷ τάφω χαθεύδω δηλονότι, ή δε έμη θεότης άπαθης διέμει-YEY.

#### \*ΑΣΜΑ.

Φωνή άδελφιδου μου προύει έπι την θύpar.

#### EXOAIA.

Τούτο ώς από τῆς άγνῆς Παρθένου, καί φησιν. 'Η δια του Γαδριήλ φωνή του μονογενούς Ylou του D si diceret : Per Gubrielem vox unigenili Filii Dei Θεού χρούει έπ' έμέ, δηλονότι την θύραν, τουτέστι 🦯 pulsat od me, videlicet ad portam ; ad portam, . τήν κεκλεισμένην πύλην . ώς και Τεζεκιήλ φησιν. Η πύλη αυτη κεκλεισμένη έσται, και ούκ άνοιχθήσεται, zal ovdels où μη διέλθη δι' avrηs · zal Εσται χεχλεισμένη, διότι ο ήγούμενος ούτος χάθηται έπ' αύτην, τοῦ φυγεϊν άρτον.

#### "ĂΣMA.

"Aroiξόr μοι, άδελφή μου, ή πλησίοr μου, περιστερά μου, τελεία μου · δτι ή καφαλή μου έπλήσθη δρόσου, και οι βόστρυχοί μου ψεκάδων ruzedç.

75 Joan. 1v, 34. 14 Matth. xxvi, 26, 27. 17 Ezech. x14v, 2.

castissimam nimirum Virginem, ex qua immortalitatis ille natus est fructus. Et comedat fractum nucum suarum, scilicet veritatem doceat, ac flat Dei et Patris sui voluntas : Meus enim cibus, inquit, est, ut faciam voluntatem Patris mei, qui in cœlis est 78.

#### CANT.

1, 2. Intravi in hortum meum, soror mea sponsa; vindemiavi myrrham meam cum aromatibus meis; comedi panem meum cum melle meo; bibi vinum meum cum lacte meo ; comedite, propinqui mei, el bibile, el inebriamini, fratres. Ego dormio, el cor meum vigilat.

#### SCHOLIA.

Non secus ac jam facta forent superiora effert,. et carnis assumptionem, quam celerrime fieri exoptat, jam ut factam enarrat, et dicit ad Virginem : Intravi in hortum meum, soror mea, sponsa, hoc est, Meus in te, factus est descensus. Vindemiavi. myrrham cum aromatibus meis, videlicet, Copulavi carni meze divinitatem meam, et ex recta in me. voluntate factorum fructus decerpsi. Per myrrham. enim carnem significat, per aromata vero divinitatem. Comedi panem meum cum melle meo, videlicet. Opus perfeci, cum dedi corpus meum in cibum. Bibi vinum meum cum lacte meo, meum nimirum. sanguinem in potum; mel enim et lac eximium illud indicant sacrificium. Comedite, propinqui mei. mei videlicet amici. Ac si diceret : Accipite. comedite, hoc est corpus meum quod pro vobis immolatur, Et bibite, videlicet sanguinem meum qui. pro vobis et multis effunditur 16. — Et inebriamini, fratres, ebrietate, quam subijsse discipulos post. sacrósancti in eos adventum Spiritus plerisquevisum est. Ego dormio, et cor meum vigilat ; ego. quidem in sepulcro videlicet dormio, mea vero. divinitas impatibilis perstat.

#### CANT.

Vox nepotis mei pulsat ad januams

#### SCHOLIA.

Hoc tanquam a Virgine casta dictum profert, ac inquam, illam clausam, de qua Ezechiel quoque. dixit : Porta hæc clausa erit, et non aperielur, et nemo unquam transibit per eam, et erit clausa,quia hic ipse Dux sedebit in ea ad comedendum panem 11.

#### CANT.

Aperi mihi, soror mea, propinqua mea, columba mea, perseta mea : quia caput meum plenum est. rore, et cincinni mei guttis noclis.



#### SCHOLIA.

Tanquam ex persona unigeniti Filii dicit : Aperi mihi, soror mea, propingua mea : quæ me videlicet secundum carnem paries. Columba mea, perfecta mea : purissimum meum eximiumque vehiculum. Quia caput meum plenum est rore, et cincinni mei guttis noclis, hoc est, propter idololatriam, et dæmonum sacrificia, aliumque abominabilem eorum cultum. Hia enim re vera noctis erant opera. Caput meum plenum est rore. Ac si dicat, Cultus mihi debitus cessavit, ob innumeras illorum impietates. Et cincinni mei guttis : Mea videlicet inscrutabilia et profunda judicia petulanter despexerunt, sua corum dementia. Quapropter tempus adest, quo ca ipsa meo corrigam adventu. -

#### CANT.

3. Exspoliavi tunicam meam, quomodo induar Ila ? Lavi pedes meos, quonam pacto inquinabo illos ?

#### SCHOLIA.

Ex persona primi Adami hoc dicit : Cum tunica corruptionis experte et Immortali, ornamentisque innocentiæ essem indutus, carnem nactus crassiorem el mortalem, omnibusque obnoxiam affectionibus, Exui eam; quonam paçto induar illa? Post resurrectionem scilicet destruxi quod erat erassum et terrenum carnis assumptæ, illudque in priorem restitui gloriam. Nam ut homo, mortem quoque eum extimuisse, ex illo liquet : Pater, si c fieri polest, 'transeat a me culix iste 7%. — El quonam pacto induar illa ? dicit : Lavi pedes meos, quonam paoto inquinabo illos ? Videlicet, mundus cum sim a sordibus, quonam pacto tamquam peccatum perpetrarim, sum in cruce suspensus ? Vel etiam sic : Per pedes carnem significavit crassiorem ; quam et ante fpsum divinus pater David calceamentum spp llaverat. In Idumæam, inquit, extendam calceamentum meum ". Rt alio in loco : Adorabimus in loco, in quo steterunt pedes ejus \*\*, hoc est, in quo sumpta carne peragravit, carnemque ipsam divino suo lavit sanguine. Idcirco non opus est jam amplius in terris ad eam redire.

#### CANT.

#### 4. Nepos meus immisit manum suam ad foramen, el venter meus turbaius est super eum. SCHOLIA.

lloc est, is, qui ex avo meo descendens, filius, qui 2 me est genitus. Hune enim ipsum nepotem quoque appellavit, tanquam ex David et Salomone natum. Immisit manum suam ad foramen, el venter meus turbatus est super eum ; id est, misit ex suæ voluntatis placito, per Gabrielem, in me virtutem ipsius obumbrantem, quam manum appellat. Accedente vero angeli voce, cum altissimi Dei conciperem Verbum, Turbatus est super eum

\*\* Matth. xxvi, 59. \*\* Psal. cvii, 10. \*\* Psal. cxxxi. 7.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

'Ως άπό τοῦ μονογενοῦς Υίοῦ φησιν · Arolξor μοι, άδελφή μου, ή πλησίον μου ή εμε δηλονότι κατά σάρκα τεξομένη. Περιστερά μου, τελεία μου τό χαθαρώτατον έμοι χαι ύπερτελές δχημα. "Οτι ή κεφαλή μου έπλήσθη δρόσου, και οι βόστρυχοί μου ψεχάδων νυχτός. Τουτέστιν, ύπο τῆς είδωλομανίας, xal των xaτ' αύτά θυσιών, xal της άλλης πρός αύτα βδελυχτής λατρείας. Έργα γαρ ώς άληθώς ταῦτα νυχτός. Ἐπλήσθη ή κεφαλή μου δρόσου · ήτοι, 'Η πρός έμε λατρεία πέπαυται καταχλυσμῷ τῶν ἐχείνων ἀσεδειῶν. Kal ol βόστρυχοί nou yexdowr . frouv, To in incl anacaly area nal τό βάθος των χριμάτων μου έμπεπαρψνηται ταξ έχείνων άφροσύναις · ούχοῦν χαιρός, εἰς ἐπανόρθω-Β σιν των τοιούτων, παρουσίας της έμης.

#### ĄΣMA.

Έξεδυσάμην τόν χιτῶνά μου, και πῶς ἐνδύσομαι αυτός; ενιψάμης τους πόδας μου, χώς μολύνω αύτούς;

#### ΣΧΟΛΙΑ.

\*Εκ του πρώτου 'Αδάμ τουτό φησι Χιτώνα φθαρσίας (forte χιτών' άφθαρσίας) άπαθη, xal άνώλεθρον, τον της άναμαρτησίας ενδεδυμένος, σάρχα λαδών παχυτέραν, χαί θνητήν, χαί τοις κατ' αύτην απασιν υποκείμενος, Έξεδυσάμην αυτόν. πως ενδύσομαι αυτόν ; μετά την άνάστασιν δηλονότι άφθαρτήσας το παχύ και γεώδες της σαρχός πρόσλημμα, και είς την προτέραν ίπαναγαγών αύτο εύχλειαν ώς γέρ άνθρωπος, xal τόν θάνατον δειλιά · χατά το, Πάτερ, el δυraτόν, παρελθέτω τό ποτήριον τοῦτο ἀα' έμοῦ.— Kal πῶς ἐrδύσομαι aὐτόr; φησίν. Ἐrιψάμηr τούς πόδας μου πώς μολύνω αύτούς; ήγουν. Καθαρός εγινόμην από ρύπου · πώς ώς έμαρτίαν πεποιηχώς, έπι σταυρού άναρτηθώ; "Η χαι οδτως. Πόδας την παχυτέραν δεδήλωκε σάρκα • ήν και προ αύτου ύπόδημα εξρηκεν ό θεοπάτωρ Δαθίδ. Έπι την 'Ιδουμαίαr, φησίν, έκτενῶ τὸ ὑπόδημά μου. Καί έν έτέρψ · Προσχυνήσωμεν είς τόν τόπον, οδ έστησαν οι πόδες αύτοῦ τουτέστιν, ἐν ῷ τὴν σάρχα λαδών περιεπάτησε, χαι ενίψατο αύτην τῷ θείφ αύτοῦ αξματι · διατοῦτο ούχ Ετι χρεία λοιπόν χατ' αύτην έν τοίς γηίνοις άναστρέφεσθαι.

#### **₽**ΣMA.

D

Αδελφιδός μου απέστειλε χειρα αύτοῦ ἀπό της όπης, και ή κοιλία μου έθροήθη έπ' αυτόν. EXOAIA.

Τουτέστιν, ό έκ του έμου προπάτορος έμοι γεννηθεις υίος. τουτον γάρ και άδελφιδόν προσηγόρευσεν, ώς έκ τοῦ Δαδίδ και τοῦ Σαλομῶνος. Άλέστειλε χειρα αυτού άπό τῆς ἀπῆς · καὶ ή κοιλία μου έθροήθη έν αύτῷ. "Ηγουν, 'Απέστειλεν εύδοχήσας διὰ τοῦ Γαδριήλ την ἐπισχιάσασαν ἐν ἐμο? δύναμιν αύτοῦ ήν χαι χεῖρα όνομάζει. Έλθοῦσα δε ή παρά τοῦ ἀγγέλου φωνή, ἐν τῷ συλλαμδάνειν με του του υψίστου Θεού Λόγον, Έθροήθη έπ'



adror & rolla 400. Equos geo, Awe boras 401 A venter meus. Diritenim ; Quomodo hoc mihi erit. routo, east ardpa où rirwozw; Mabousa di the airiav, 'Ιδού ή δούλη Κυρίου, φησί, γένοιτό μοι κατά τὸ βημά σου.

## \*AΣMA.

Ατέστην έγω ανοίξαι τῷ άδελφιδῷ μου • χείείς μου έσταξαν σμύρναν· οι δάκτυλοί μου σι ύρταν πλήρη, έπι χείρας του κλείθρου. · EXOAIA.

Ο μέν άδελφιδός έπισπεύδων την έαυτου παρουslav, lv' ήμας, δι' άχραν άγαθότητα, των του πονηρού χειρών άφαρπάση, τοιούτοις τισίν έχρήσατο λόγοις. Η δέ πανάμωμος Παρθένος, αχούσασα την μαχαρίαν τοῦ ἀγγέλου φωνήν, 'Αγέστην ἐγώ, φηsiv, droiξαι τῷ άδελφιδῷ μου. Τουτέστι, Μετά τὸ δυσχεράναι, και φάναι πρός τον άγγελου. Πόθεν έσται μοι τούτο, έπει άνδρα ού γινώσχω; και την ήν πρός αύτην ό Γαδριήλ άπόχρισιν έποιήσατο . Πrevua arior έπελεύσεται έπί σέ, και δύναμις Ύψίστου έπισπιάσει σε, και την μετά ταῦτα πάντα συγκατάθεσιν τῆς πανάγνου, 'Ανέστην, φησιν, άνοίξαι τῷ άδελφιδῷ μου · μονονουχι τοῦτο λέγων · Ίδού ή δούλη Κυρίου, γένοιτό μοι κατά το βημά oou. - Al ysiphy you boratar outprar . Tyour άμα τη συγκαταθέσει και ή σάρκωσις ένηργείτο. διά μέν ούν της σμύρνης την βροτείαν δεδήλωκε σάρχα, διά δε των χειρών την τη χυήσει συνεργόν δύναμιν. Οι δάκτυλοί μου σμύρτατ πλήρη. Έχ περαλλήλλου το αύτο φησι. Πλήρη δε είπε, δειχνύς τήν κατά άλήθειαν έντελεστάτην σάρχωσιν τοῦ Σω- C τήρος, xa! ού xatà φαντασίαν. Έπι χείρας τοῦ xleiθρου · ήγουν, aj μέν ένεργητικαί δυνάμεις τή χυίσει χατά νόμον έγένοντο φύσεως • τά δέ πλείθρα τής παρθενίας ύπέρ φύσιν άλώδητα διατετήρηνται.

#### 'ĄΣMA.

 <sup>4</sup>Υνοιξα έγώ τῷ άδελφιδῷ μου · άδελφιδός μου παρη.108. Ψιιχή μου έξη 188r er λόγω αύτου.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Uroifa autų, φησίν ή Παρθένος · τουτέστιν, συνέλαδον αὐτόν. Πρόσχειται δὲ χάνταῦθα τὸ, ἐγώ, ώς xal άνωτέρω · 'Αrέστηr έγώ άroĩξαι · Ινα σαφῶς έμφαίνη άνευ άνδρός την ύπερ νούν γεγενήσθαι σύλληψιν. Μόνη δε ή αυτή ή Παρθένος αυτουργός της συλλήψεως γέγονεν. 'Αδελφιδός μου παρηλθεν . ήτοι, τον της ένανθρωπήσεως διανύσας χρόνον, χαί πάντα καθ' ήμας καλώς ύπουργήσας τῷ Θεῷ καί Πατρί, παρήλθεν έξ άνθρώπων έγένετο, τόν ύπερφυα άνθρωποπρεπώς διακχρτερήσας θάνατον. Ψυχή μου έξηλθεν έν λόγφ αύτου. τουτέστιν, έν τη φωνη αύτοῦ, ην χράξας έν τῷ σταυρῷ, ἀπέφυχε τὸ πνεύμα. Ψυχή μου έξηλθεν · λυποθυμήσασα, τά μητέρων παθούσα.

#### 'AΣMA.

Έζήτησα aùtòr, xal oùχ εδροr aùtór. 'Exálega autor, και ούχ ύπήκουσε μου·ευροσάν με

4 Luc. 1, 34. 33 ibid. 35. 33 ibid. 38.

quoniam virum non cognosco? Ubi vero causam didicit : Ecce, inquit, ancilla Domini, fiat mihi secundum verbum tuune \*1.

#### CANT.

5. Surrexi ego ut aperirem nepoti meo; manus meæ stillaverunt myrrham, digili mei myrrham plenam, super manus ad claustrum.

#### SCHOLIA.

Nepos guidem cum suum acceleraret adventum, ut nos, ob summam bonitatem, a cacodæmouis manibus liberaret, ejusmodi usus est sermonibus. Inculpata vero Virgo, cum faustam, felicemque audisset angeli vocem : Surrexi ego, dicit, ut uperirem meo nepoti. Hoc est : Post hæsitationem et interrogationem angelo factam : Unde hoc mihi erit, quoniam virum non cognosco? et post illam Gabrielis responsionem ad ipsam : Spiritus sanctus superveniet in te, et virtus Altissimi obumbrabit te\*\*, post hæc omnia, et purissimæ Virginis assensum et approbationem : Surrexi, inquit, ut aperirem nepoti meo, tantum non hoc dicens : Ecce ancilla Domini, fiat mihi secundum verbum tuum \*\*. - Manus meæ stillaverunt myrrham. Videlicet, assensione præstita, incarnatio pariter facta est. Per myrrham itaque mortalem significavit carnem ; per manus, virtutem partui cooperantem. Digiti mei myrrham plenam; idem fere diversis vocibus dicit. Plenam vero ait, quo demonstret perfectam veramque assumpsisse carnem, non autem per speciem et spectrum. Super manus claustri; videlicet, virtutes quidem operariæ ex naturæ lege deserviunt partui, Virginis vero claustra, supra naturam, illæsa fuere servata.

#### CANT.

6. Aperui ego nepoti meo; nepos meus discessit. Anima mea egressa est ad sermonem ejus.

#### SCHOLIA .

Aperui ipsi, dicit Virgo; hoe est, ipsum concepi. Addit autem hic quoquo verbum illud, Egò ; quemadmodum et paulo ante : Surrezi ego, ul aperirem; ut clare demonstret sine viro supra rationem cam factam fuisse conceptionem. Sola namque ipsa Vir-D go operatrix fuit conceptionis illius. Nepos meus discessit : cum nimirum humanas vitas peregisset tempus, et omnia quæ nostra sunt, optime perfecissel, juxta voluntatem Dei et Patris, tunc discessit, hoc est, ex hominibus recessit, postquam intolerandam secundum humanitatem pertulit necem. Anima meu egressa est ad sermonem ejus : hoc est, ad vocem ipsius, qua in cruce clamans emisit spiritum. Anima mea egressa est : animi ægritudinem passa sum, ut et matres perturbari solent.

#### CANT.

6, 7. Quasivi cum, et non inveni cum, vocavi cum, et non audivit me. Invenerant me custodes circumenus

,Digitized by Google

tes in civitate : percusserunt me, vulneraverunt me, A ol gúlazeç, ol zunlovreç ér tý zólet · ézdtulerunt theristrum meum custodes manium.

#### SCHOLIA.

Quasivi cum, et non inceni cum. Percurrit propheta tum bic, tum alibi concise pene, mysteriorum capita futuræ Verbi Dei in carne dispensationis. Repetens quoque de integro per capita sermonem, tanquam ex persona castæ Matris Domini, dicit : Quæsivi eum, et non inveni eum. Quod sane interpretari guidem poterit, guemadmodum ante dicium est, hoc verborum involucro eximiam Salvatoris in sepulcro requiem significari. Tunc enim eum quærens sacratissima mater, non invenit, Poterit id etiam quis intelligere de salutari Christi Asceu-R sione, post consummatam omnem carnis dispensationem. Cum enim eum ut hominem post Ascensionem quæreret, ut præsto esset, purissima Dei Puerpera, non invenit eum, neque ipsam audivit vocantem; quamvis ut-Deus cum ipsa foret, filialique simul et paterno affectu, quæ ipsius erant, gubernaret. Invenerant me custodes circumeantes in civitate. Videlicet, cum quærerem eumque invocarem, et Deum ex me sine semine natum esse contenderem : id non ferentibus ex invidentia principibus sacerdotum, qui videbantur legi præesse, gravia ab illis passa sum. Custodes antem appellari possunt legis pontifices Judzorum tunc, utpote qui soli litteræ adhærescentes, longe quidem aberant a sensu, qui in Illis inerat. Circumeuntes in civitate; C. hoc est, qui circa litteram, et in littera semper versantes, nihil excelsum de Deo sentiunt. Percusserunt me, videlicet, gravi me dolore affecerunt, cum mala palam inferrent Dei Ecclesiæ, expellentes discipulos, et Evangelii progressui obsistentes. Tulerunt theristrum meum, capitis videlicet ornamentum, piam nimirum de Deo, intelligentiam : quam quidem summo studio contenderunt ex ultimis terræ finibus, auferre, sed non valuerant, cum majori vi obsisteret virtus præconii Christi Salvatoris. Custodes manium, videlicet legem specie tonus servantes. Non enim dignum duxit illos custades esse civitatis, sed tantum mænium, sic utcunque positorum, et non ex Dei mente.

#### CANT .

8. Adjuravi vos, filiæ Jerusalem, in virtutibus et in viribus agri, si inveneritis nepotem meum, renuntiate ei quod vulnerata amore ego sum.

#### SCHOLIA.

Non eodem sensu, sacramento filias compellat Jerusalem, quo et prius jurejurando adegerat, sed hic filias Jerusalem sequentes Dominum vocat discipulas : quæ per martyrium vitæ curriculum versecerunt. Si inveneritis nepotem meum, renun-L'ate ei quod vulnerata amore ego sum. Non quod ejusmodi rei suum ipsius Filium et Dominum ignarum fore existimaverit, præcipit mulieribus suum erga depotem renuntient amorem : qui cnim fieri rafar pe, erpeuparioar pe fpar to depistor άπ' έμοῦ φύλακες τῶν τειχέων.

#### ΣXOAIA.

Έζήτησα αύτόν και ούχ εδρον αύτόν. Διεξελθών ό προφήτης και νῦν, και τν ετέροις, ὡς τν επιτομή, τά χατά την Ενσαρχον οίχονομίαν του Θεού Λόγου γενησόμενα μυστήρια, επαναχεφαλαιούμενο; χαι αύθις τον λόγον, ως έχ της άγνης του Κυρίου μητρό; φησιν 'Εζήτησα αυτόν, και ούχ εύρον αύτόν τοῦτο μέν ἄν τις ώσαν είρηται πρότερον έχλάδοι, την έν τῷ τάφω τοῦ Σωτῆρος αινίττεσθαι ύπερφυά χατάθεσιν · τηνιχαύτα γάρ ζητούσα τούτον ή πάναγνος Μήτηρ ούχ εύρεν. Τοῦτο δ' άν τις xal είς την σωτήριον μετά το πάσαν οίχονομίαν πεπληρώσθαι τοῦ Χριστοῦ ἀνάληψιν · ἀνθρωπιχώς γάρ μετά ταῦτα τοῦτον ζητοῦσα παρείναι ή ὑπεράμωμος του Θεού λοχεύτρια, ούχ εύρισχεν αύτόν · χαί χαλού σα ούχ ύπήχουεν. Η δε Θεός συνην αύτη • καί υίλως όμου και πατριχώς τα κατ' αύτην έχυδέρνα. Eðpoodr µs ol gólaxsç, ol xuxloürtsç ir ti πόλει . ήγουν, ζητούσα τούτον, και επικαλουμένη, χαί Θεόν έξ έμοῦ άνευ σποράς άνομολογοῦσα τεχθέντα, μή ένεγχόντων τον φθόνον των δοχούντων άρχιερέων τοῦ νόμου προεστάναι, ὑπέστην ὑπ' αὐτῶν δεινά. Φύλακες δ' αν καλοίντα τοῦ νόμου ol τηνιχαῦτα τῶν Ἰουδαίων ἀρχιερείς, ὡς τῷ γράμματι μόνω προσανέχοντες, πόρρω δε των εγκειμένων εννοιών εαυτούς απελαύνοντες. Οι κυκλούντες er τη πόλει, τουτέστιν, οι περί τα αύτα καί έν τοίς αύτοίς άει συστρεφόμενοι, και μηδεν ύψηλον περί Θεού διανοούμενοι. 'Επάταξάν με. ήγουν, ήλγυνάν με, έν οίς έπεδείχυντο δεινοίς πρός την τοῦ θεοῦ Έχχλησίαν, άπελαύνοντες τους μαθητάς, χαι τον δρόμον τοῦ Εὐαγγελίου χωλύοντες. Ηραν το θέριστρον άπ' έμοῦ, τὸν τῆς χεφαλῆς χόσμον δηλονότι, την εύσεδη περί Θεού διάνοιαν, ην έσπουδάκεισαν μέν έχ των περάτων της γης άφελειν, ούχ ήδυνήθησαν δε ύπερδαλλούση δυνάμει του χηρυττομένου Σωτήρος Χριστού. Φύλακες των τειχέων. ήγουν, τη δοχήσει τοῦ φυλάστειν τον νόμον οὐ γάρ άξιοι τούτους φύλαχας είναι πόλεως • άλλ' άπλῶς εών τειχέων τών ούτω πως χειμένων. χαί ού περί รพิง รอบ อิธอบ รังงอเพิง. D

#### 'AΣMA.

"Ωρκισα ύμας, θυγατέρες Ιερουσαλήμ, έν ταις δυνάμεσι καί έν ταις Ισχύσεσι του άγρου· έων evonte tor adelgidor pou, anurrellare autor δτιτετρωμένη άγάπης είμι έγώ.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Ούχ έπι την αύτην ξυνοιαν του αύτον παρήγαγεω δρχαν, όν χαι πρότερον ταίς θυγατράτι της 'Ιερουσαλήμ. άλλ' ένταῦθα θυγατέρας τῆς Ἱερουσολήμ τάς άχολουθησάσας τῷ Δεσπότη χαλεί μαθητρία; al και διά μαρτυρίου τον δρόμον ηνύκασιν. 'Ear ευρητε τόν άδελφιδόν μου, άπαγγείλατε αυτόν, δτι τετρωμένη άγάπης είμι έγώ. Ούχ ώς άγνουντα τ'ν έαυτης Υίδν και Δεσπότην, παρεγγυάται ταίς γυναιξι την ταύτης άγάπην πρός αυτόν άπαγγεί-



B

λαι· πώς γέρ αν ήγνδει, και πριν γενέσεως Εκαστα A poterat, ut ignoraret id is, qui etiam antequam είδώς; άλλά τον αύτον πόθον είς την εχείνου πίστιν έπαύξουσα. Ταύτη τοι και, 'Ear ευρητε, φησί · τουτieri, omouoácate súpsiv.

# \*AΣMA.

Ti doelgidoc oou and doelgidou, o rain er γυναιξί; τί αδελφιδός άπό άδελφιδου; ότι ούτως ώρχισας ήμᾶς.

#### **EXOAIA**.

🕰; άπὸ τῶν γυναιχῶν ή ἐρώτησις τῷ προφήτη : έθειται, καί φησι • ΤΙ άδελφιδός σου άπό άδελφι-Λοῦ; τουτέστι, τί διαφέρει ὁ Υἰός σου ἀπὸ τῶν ἄλλων שומי דשי זטימואשי, לדו שףאוסבן אעמן צה' מטדלי ;

#### 'AΣMA.

'Αδελφιδός μου λευχός, και πυρρός, έχλελοτισμένος από μυριάδων.

#### EXOAIA.

Διεγείρασα το πρόθυμον των γυναιχών ή πανάμωμος Παρθένος, ώστε δις έπανερωτάν αύτας περί φύ ταύτης υίοῦ, τίς τέ έστι, τί διαφέρει τών άλλων, χαθ' Εχαστον την απολογίαν ποιείται, χαί φησιν. Adelgibos pou leuxos xal suppos, exledoriσμένος άπό μυριάδων τά γνωριστικά της αύτου טולדודוכה טוא דשי דטוטידשי לבקוט שבודמו, שמסאיטיסמי Ο έν έμοι σαρχωθείς Υίος του Θεού Λευχός έστι xal xuppog. Τουτέστι, φώς νοερλν, xal πύρ äστεπιον χαί απρόσψαυστον · δια μέν γαρ του λευχού το λαμπρόν και φωτιστικόν εσήμανε, διά δε του πυβ- ε φού το άστεκτον και απρόσψαυστον της αύτου θεότητος. Έχλελογισμένος από μυριάδων ήγουν, έπλελεγμένος • περί αύτοῦ γάρ ο Θεός και Πατήρ διά στόματος Ήσαίου φησίν 'Ιδού ο παίς μου, or έξελεξάμηr, είς or ευδόχησεr ή ψυχή μου.

#### \*ΑΣΜΑ.

Κεφαλή αύτοῦ χρυσίον χεφάζ, βόστρυχοι aύτοῦ έλαταλ, μέλατες ώς κόραξ.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Η κεφαλή αύτοῦ χρυσίον έστι κεφάζ, τουτέστεν ή άνω αύτοῦ γέννησις απρόσψαυστος και νοερά. Πολλαχοῦ διά τοῦ χρυσοῦ ἐδήλωσε τοῦ πυρός την ινέργειαν. Αι δε βόστρυχοι αύτοῦ ἐ.laτal, μέ.lareç ώς χόραξ · τα άνωθεν δηλονότι της χεφαλης αύτου, τουτέστι τής θείας ύπάρξεως, άθεώρητα χαλάχατάληπτα. διά τοῦτο χαι μέλανα εἴρηχε. Τοῦτο χαι ό θεοπάτωρ Δαδίδ προηρμήνευσε, λέγων "Εθετο σχότος sic αποχρυφήν αύτου. διά του σχότους δηλονότι το αχατάπληπτον ειρηχώς.

## 'ΑΣΜΑ.

Ul όφθαλμοί αύτοῦ ώς περιστεραί, ἐπί πληρώματα ύδάτων.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Διά τοῦ τῆς περιστεράς όνόματος τὸ άχεραιόν τε xal παθαρόν έδήλωσε των αύτου όφθαλμων. Έπι πληρώμασιν ύδάτων· τουτέστι, πεπληρωμένων του άγίου Πνεύματος · πολλαχοῦ γάρ ή θεία Γραφή

<sup>44</sup> Isa. x111, 1. <sup>44</sup> Psal. xvir, 12.

nasceretur singula norat? sed quo hunc ipsum ad illius fidem animi affectum exaugeret. Quocirca dicit : Si inveneritis, idest, contendite, ut inveniatis.

#### CANT.

9. Qualis nepos tuus a nepote, pulchra in mulieribus? qualis nepos tuus a nepote? quia sic adjuranti nos.

#### SCHOLIA.

Tanquam a mulieribus interrogatio hæc foret, a propheta posita est. Dicit enim, Qualis nepos tuus a nepote? hoc est, in quo differt filius tuus a cæteris aliarum mulierum filiis, quia adjurasti nos per ipsum?

#### CANT.

10. Nepos mens candidus, et igneus, selectus es decem millibus.

#### SCHOLIA.

Excitato a purissima Virgine mulierum desiderio, ita ut semel atque iterum de suo interrogarent filio, quinam foret, et in quo a cæteris differret, ad singula respondet, et dicit : Nepos meus candidus est, et igneus, selectus ex decem millibus. Notiones ipsius divinitatis per ejusmodi enumeravit, dicens: Filius Dei, qui ex me carnem assumpsit, candidus est, et igneus, hoc est, Lux intellectualis est, et ignis intolerandus. Per candorem enim splendorem lucemque significavit; per ignem vero intolerandam nec attingendam ejus divinitatem. Selectus ex. decem millibus, sive, electus. De ipso enim Deus et Pater per os Isaiæ dicit : Ecce puer meus quem elegeram, in quem complacuit anima mea <sup>64</sup>.

#### CANT.

11. Caput ejus aurum cephaz, cincinni ejus crispi, nigri veluti corvus.

#### SCHOLIA.

Caput ejus aurum est cephas, hoc est, superna ipsius generatio est intellectualis, et qua attingi nequit. Aurum enim sæpe sæpius vim ignis significat. Cincinni autom ojus crispi, nigri voluti corvus. Quæ supera sunt, significavit, capitis ejus, hoc est divinæ ejus substantiæ, caque invisibilia et incomprehensa fore. Quocirca et nigra fore dixit. Quod itidem divinus pater David ante exposuerat, dicens : Posnit tenebras latibulum suum as . Qui per tenebras id utique quod comprehendi nequit expressit.

#### CANT.

12. Oculi ejus sicut columbæ, super plenitudines aquarum.

#### SCHOLIA.

Per hujus columbæ nomen simplicitatem atque puritatem oculorum ejus significavit, Super plenitudines aquarum, id est, qui repleti erant Spiritu sancto; passim enim divina Scriptura Spiritum

vator ipso declaravit : Qui credit in me, flumina sx ventre ejus fluent aquæ vivæ \*\*, videlicet sanctissimi Spiritus gratia. Itaque plenitudines aquarum intelligendi sunt ipsi Christi fideles. Quemadmodum Salomonis quoque pater David longe ante dixit : Oculi Domini super justos 87.

#### . CANT.

13. Maxillæ ejus sunt phialæ aromalis, producentes .ungnentaria.

#### SCHOLIA.

Quemadmodum phialæ aromatum ingentem fragrantiam præbent ils qui prope adsunt : sic et unigenitus Dei Filjus uberem in eum credentibus dixit, Spirium sanctum .

#### CANT.

Labià ejus lilia stillantia myrrham plenam.

1.

#### SCHOLIA.

Proistos sermones divinos per labla Salvatoris ad omnes et pro omnibus lilis stillartia myrrham appellafit : lilia guidem, propter fragramtiam planta, et quia ab omnibus deamantur; stil lastia vero myrrham plenam, propter vim abunde gufficienterque servandi, et continendi, et quia ubique colligunt, conservant, et confirmant cos qui suscipiunt Evangelium ; vel etiam ob difficilem et strigosam, asperamque, ut videtur, observationem mandatorum Dei. Angusta enim, inquit, el arcia est via, que ducit ad regnum colorum 89.

#### CANT.

14. Manus ejus tornatiles, aureæ, plenæ, strenuæ.

#### SCHOLIA.

Omnia, quæ propter nos in munde admirabilia Dei manu sunt facta, ejus plena sunt pulchritudine. Ecce enim, inquit, omnis pulekra valde ". Dum autem dixit : Manus ejas sornatiles, autew. aqualem in singulis elementis portionem desiguat, illorumque inter se connexionem. Plenæ, airduum. Ac si diceret: Divinz ejus erga nos par- D Licipantes pietatis et providenties.

#### CANT.

Venter ejus velati tabula eburnou super lapidem sapphiri.

#### SCHOLIA.

Apertissime in its quoque propheta demonstrat, se non de quovis homine verba facere. Nam cujus unquam invenietur venter, veluti tabula eburnea? Verum enimvere clare ostendit, se maximi cujuspiana ac summi Legislatoris nomen voluisse exprimere. Per ventrem itsque cor significavit;

sanctum aquam nominavit. Quemadmodum et Sal- A rd aytov IIveupa usup wvópase · xabwç xal auro; o Σωτήρ ένετείλατο 'Ο πιστεύων είς έμε, ποταμοι έπ της ποιλίας αύτοῦ βεύσουσιν υδατος ζώντος · δηλονότι, της του παναγίου Πνεύματος χάριτος. Ούχοῦν αὐτοὺς τοὺς τῷ Χριστῷ πεπιστευχότας πληρώματα φδάτων ύποληπτίον χαθώς προλαδών και ό τούτου πατήρε Γρηκε Δαδίδ · 'Ogθalμοί Κυρίου έπι δικαίους.

#### 'ΑΣΜΑ.

Σιαγόνες αύτοῦ ώς φιάλαι τοῦ ἀρώματος, ψύουσαι μυρεψικά. 🐪

#### EXOAIA.

**Ωσπερ αί των άρωμάτων φιάλαι πλείστην** δειν the simplan as bixonse told filicita linotheners. opin χαι ό μονογενής Υίος τοῦ Θεοῦ τοῖς πιστεύσαοιν sauctissimi Spiritus gratiam impertit. Accipite enim, B eic autov nouslav the tou navaylou Ilveupator γάριν μετέδωχε. Δάδοτε γάρ, φησί, Πτευμα åynor.

#### 'ΑΣΜΑ.

Χείλη αύτοῦ npira, ordčorra o poprar  $\pi \lambda \eta \rho \eta$ .

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Τούς διά τῶν χειλέων τοῦ Σωτήρος πρός ἄπαντας και ύπερ απάντων προφερομένους θεαρχικούς λόγους xpira στάζοντα σμύρναν προσηγόρευσε. κρίνα μέν διά το εύωδες του φυτού και πάσιν έπέραστον · στάζοντα δε σμόρναν αλήρη, διά τό συνεχτιχόν, και διαρκές, και πανταχόθεν έπέχον και στηρίζον τους παραδεχομένους το Εύαγγέλιον ή xal διά το πιχρόν χαι δοχούν σχληρόν του χατά Θεόν άπαγγέλματος. Η γάρ όδος ή άπάγουσα, φησίν, είς την βασιλείαν των ουρανών στενή καί τεθλιμμένη έστιν.

#### 'ΑΣΜΑ.

Χείρες αύτου τορνευταί, χρυσαί, πεπληρωμέ. rai, θαρσείς.

#### EXONIA.

Πάντα δια των χειρών του Θεου πρός ήμας γεγενημένα τοῦ χόσμου θαυμαστά πεπληρωμένα sist της παρ' αύτου χαλλονής. 'Ιδού γάρ, φησί, τά ndrra nalà Mar. Aid de rou gavai, Al zeiper υύτοῦ ropreital, χρυσαι, την έν έχάστω τών ετοιχείων Ισομοιρίαν δηλοϊ, και πρός άλληλα σύγχρασιν. Πεπληρωμέναι, θαρσείς · άντι που, μέτ οχα της παρ' αυτού προς ήμας θεοειδούς προ volaç.

#### <sup>™</sup>AΣMA.

Koulla abroŭ de Auflor elepártiror exi diθου σαπφείρου.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Σαφέστατα κάν τούτοις δείκνυσιν ό προφήτης. ώς ού περί τινος άνθρώπου διαλέγεται. τίνος γάρ άν εύρεθείη ή χοιλία ώς πυξίον έλεφάντινον; άλλ ή δήλον περί μεγίστου τινός, και τα μέγιστα νενομοθετηχότος, την προσηγορίαν εχτέθειται. Διά γούν tis xoilas the xapolae estuares, is o to drawn.

<sup>34</sup> Joan. vii, 38. <sup>47</sup> Psal. xxxiii, 16. <sup>48</sup> Joan. xx, 22. <sup>49</sup> Matth. vii, 14. <sup>50</sup> Gen. 1, 31.

#### 1055

#### COMMENT IN CANTICUM CANTIC.

έν τοίς Εύαγγελίοις φησίν. Ο άγαθός έκ του άγαθοῦ θησαυροῦ τῆς καρδίας αὐτοῦ ἐκθάλλει τα drabe . και ο πονηρός έκ του πονηρού θηcaupoù της καρδίας αυτού έκδάλλει τα πογηρά. - De suflor elegártiror . Atoi Bibliov, tous exπορευομένους έξ αύτοῦ θεοποιούς λόγους πάσεν άγαθοπρεπώς προτείνοντας αυτόν δηλαδή τον έκ της Σιών πεφοιτηχότα τῷ χόσμω σωτηριώδη νόμον . περί ου και ό θεοπάτωρ εξρηκε Δαδίδ · Τίς δώσες έπ Σιών τό σωτήριον τοῦ Ἱσραήλ; xal 'Asalas -Έκ Σιών έξελεύσεται νόμος. Ούδεις δε πρη αύτου, ή μετά αύτον, έχ της Σιών έξήνεγχε νόμον. ώσπερ δε διά των Μωσαϊχών πυξίων ό νόμος δέδοται τῷ παλαιῷ Ίσραήλ • ούτω χαι διά τῶν έχπορευομόνων έχ τῆς χοιλίας τοῦ σαρχωθέντος Υίοῦ του θεου ή χάρις και άλήθεια τοις πιστοίς. Έπι 2ίθου σαπφείρου. Τεθεμελιωμένα δηλονότι έπι τήν πέτραν. Σύ γάρ εί, φησί, Πέτρος, και έπι ταύτη τη πέτρα οίκοδομήσω μου την Έκκληolar.

#### \*AΣMA.

Κτήμαι αύτοῦ στῦλοι μαρμάριτοι, τεθεμελιωμένοι έπι βάσεις χρυσας.

#### EXOAIA.

Διά τούτων πάντων τ' άσφαλέ; και άπαρέγκλιτον τής του θεού Λόγου μονιμότητος δείχνυσι. Κνήμαι δέ, και όπίσθια, και τά άλλα άνθρωποπρεπώς περί αύτου τίθησε χατ' άναλογίαν των έν ήμεν μερῶν.

#### ·\*ĄΣMA.

Eldoc abrou we Albaroc extextor, we xéδροι. Φάρυγξ αυτοῦ γλυκασμός, και όλος έπο Ovula.

#### EXONIA.

Την εχείνου θεότητα είς είδος λιβάνου ώμοίωσε. θεφ γάρ μόνω λίδανο; άφιέρωται. Τά δέ έχ τοδ Ι φάρυγγος αύτοῦ ήδύτερά siσι παντός γλυχασμοῦ • τούτοις και ό Δασιδ ήδυνθείς, Γλυκύτερα, φησί, τὰ λόγια Κυρίου ὑπέρ μέλι καὶ κηρίοτ.— Καὶ ὅλος έπιθυμία. ήτοι αύτος ών τών έφετων άχρότης, χαί πρός δυ έρωτικώς of re θείοι νόες, και πάσαιδικαίων ψυχαί άνατείνονται.

#### "AZMA.

Ούτος άδελφιδός μου, και ούτος πλησίος μου, D θυγατέρες 'Ιερουσαλήμ.

#### EXOÁIA.

Άπόθεσις των κατά μέρος γνωρισμάτων της τοθ θεού Λόγου δι' ήμας άφράστου σαρχώσεως . έπειδή γέρ εξήτησαν αι από της Τερουσαλήμ, όποιος ών τυγχάνει, τα έχείνου ή μήτηρ άχριδως διεξελθούσα, επάγει· Τοιουτός έστιν άδε. εφιθός μου, και τοιούτος, οίον ύμιν είπον δηλονότι.

#### **"ĄEMA.**

Ποῦ ἀπῆλθεν ở ἀδελφιδός σου, ή xà.th ἐν τυraiξi; ποῦ ἀπῆλθεr ὁ ἀδελφιδός σου ; xai ζητήσομεν αυτέν μετά σου.

" Matth. XII, 35. " Psal XIII, 7. " Isa. 11, 3. " Mattin. XVI, 18. " Pasl. XVIII, 12.

τικόν της ψυχή; παρόν τυγχάνει · ώς και ό Σωτήρ A in quo intellectus anime residet. Quemadmodum etiam ipse Salvator in Evangelils dicit : Bonus homo de bono cordis sul thesauro proferi bona, et matus de mato · cordis sui shesauro profert mala »<sup>1</sup>. - Veluti tabula eburnea : sicut liber nimirum, ex quo proferuntur sermones a Deo instituti : quos omnibus, quæ sua est benignites, pelam proposuit ; ipsa videlicet lex ex Sion, mundo pro ejus saluto. insita. De qua divinus quoque pater David ait : Quis dabit ex. Sion salutare Israel 13 ? Et Isaiasdixit : De Sion exibit lex \*\*. Nemo autem ante ipsum, vel post ipsum ex Sion legem protulit. Porro quemadmodum per tabulas Mosaicas lex data est prisco illi populo Israel : sic et p r ea quæ emanarunt ex ventre incarnati Filii Dei, gratia et veritas credentibus data est. Super lapidem sappliri. Fundata videlicet supra petram. Tu enim es, inquit, Petrus, et super hanc petram ædificabo Ecclosiam meam ».

#### CANT.

15. Crura ejus columnæ marmoreæ, fundatæ super bases aureas.

#### SCHOLIA.

Per bæc omnia inconcuesam veramque D i Verbi in æternum manentis stæbifilatem demonstrat. Crura vero, et posteriora, et alia itidem humano more ei tribuit pro ratione carum quæ in c nobis sunt, partium.

#### CANT.

15, 16. Species ejus sicut libanus electus, sicut eedri. Guttur ejus dulcedo, et totus desiderium.

#### SCHOLIA.

·Divinitatem ejus specici assimilavit libani, quia soli Deo consecratur libanns. Que vero ex ipsius prodeunt gutture, suzviora sunt quavis dutcedine. Quibus David quoque delectatus, Dulciora, inquit, eloquia Domini super mel et farum \*\*. - Et totus desiderium. Ipse nimirum est desiderabilium summa et spez ; ad quem perumanter divinæ mentes et omnes anime junterum feruntar.

#### CANT.

•

Iste est nepos mens, et iste est propinquas meus, filiæ Jerusalem.

#### SCHOLIA.

Complexie corum est, quæ per partes coguésci possunt ineffabilis illius propter nos Incarnationis Verhi Dei ; quia enim quæsiorant filise Jerusalom, qualis esset, mater accurate illins revenuitis partilus, infert : Bjusmodi est nopos meus, Latis, inquam, qualem vobis rotuil.

#### CANT.

17. Que abiis nepos taus, e pulchrain mulieribus ? quo abiti nepos, tuns ? et quæremus sum tecum.



#### SCHOLIA.

Umpis virtus et operatio sanctissimi Spiritus in beata Virgine babitavit. Quocirca propheta variis laudum nominibus ipsam celebravit : modo quidem sppellans locium, modo domum, et alibi aiiter. llic vero sponsam nominans, dicit : Veni a Libano, sponsa. Quæ videlicet a Deo generationem habuisti, et tota Dei effecta es atque divina. Per Libenum autom hic quoque Doum intellexisse, Isaias in præsens suo approbet testimonio ; ait enim : Gloria Libani data est ci 65 ; perinde ac diceret, Ei cessit in sortem Libaaus. Venies, et percenies a vertice fidei ; ac si diceret : Tu, qua sola fuisti, tanquam in vertice fidei, vanies ad vitam, nec ad hujus vitas mala pervenies. Vel, A vertice fidei venies, et nil fædum aut indiguym Deo ex te nato suspicaberis. Pervenies a capite Saniir, et Aermon. Hosce ad montes patriarcha confugit Jacob, quando persequehatur eum Laban, contritis prius in Galaad ipsis dæmonum simulacris. Cum itaque laudibus quoque celebraret Virginem, quæ debellaverat adversarii vim atque potentiam, et confugerat in altitudinem divinitatis, a inoptabus revocat, dicens : Veni a capita Saniir et Aermon, a cubilibus leonum, a montibus pardorum utpote quæ, cum ex regio genere et Judæorum synagogis descenderet, cappdomonum tamen dehellerit vielentiam, grandoguidem usgue ad Christi, ex ipsa Virgine nati, adventum, uoa secus ac agni a laqueis leonum, adversariorum nidam esse, per beatam Joh, Deus ipse prædixit: Rece mune adjacent libi bestige !! ; et divinus pater David bestias arundinis nominavit "; atque iterum dicit : Ne tradas bestiis animam confitentem tibi 68, Et Isajas hoc modo de ipsa dixerat : Non erit ibi leq, neque ulla malarum bestiarum ascendet adversus cam \*\*. Virginam igitur ipsam, utpote quæ prima illerum caçodæmonum laqueos vitarat, a cubilibus loonum, et a montibus pardorum, scilicet a cacodamonum laqueis, corumque caveis et jastitutis, hue ut veniat vocat.

#### CANT.

, 9... Kulnerasis ngs, saror mea sponsa, vulnerasis Ð nas, uno ab oculis tuis, in una colli tui insitione.

#### SCHOLIA.

Iu cordibus nostris insevisti unius videlicet trinæ subsistentiæ Dei splendorem purissimum : uno enim, et in una dicens, ad theologicam nos elevat contemplationem. Sicut enim oculi, purissima sunt corporis pars, et callum est capitis finitima basis, ita et a puris considerationihus Virginis, et inconcussis firmisque ejus virginitatis basibus, in animum inducemus, unum Deum, trinum in personis, in una essentia fore adorandum.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Ηδσα δύναμις και ένέργεια του παναγίου Πνεύματος έν τη μαχαρία Παρθένω χατώκησε · ταύτη τι χαι ό προφήτης ποιχίλοις αύτην έξύμνησεν όνόμασι . more uer xdirny, addore se sinor, nai ir addois άλλα, ένταῦθα δὲ νόμφην όνομάζων, φησί Δεῦρο and Aildrov, rough, h in Osou dyloves the yeveσιν έσχηχυία, χαι όλη τε θεωμένη τυγχάνουσα. Ότι δέ διά τοῦ Λιδάνου κάνταῦθα Θεάν δεδέλωκεν. 'Ησαίας παρών συμμαρτυρείτω. 'Εδόθη γάρ αύτώ, φηαίν, ή δόξα τοῦ Λιδάνου. 'Ωσάν εἰ έλεγεν. 'Αφώρισται αύτῷ εἰς χληρον ὁ Αίδανος. Έλεύση xal dialevoy da' dorng alorews . avri tow. Du usin we da' dorne the alorews out distorn πρός τον βίον, και των τούτου κακών, απείρατος διελεύση. ή. από αρχής πίστοως έλεύση, xad μηδέν ύπονοήσας αχαλεπόν, μηδ' άνάξτον sou mapa σοῦ τεχθέντος Θεοῦ. Διελεύση ἀπό μεραλής Σαrielp xal 'Aspuwr. 'Ex adrois rols breain à marpiάρχης έφυγκδεύθη Ίσκώδ δωκχόμενος παρά του Λάδαν, συνθλάσας πρότερον **ε**ν Γαλαάδ τα όμοιώματα των δαιμόνων. Έξυμνων ούν χαι την Παρθέ-אסא, שכ אמדב למאאסטכמא דסט מאדנאבו גולאסט דאי שטאמμιν, xal φυγαδευθείσαν τν το ύψει της hestyros, and . τών όρέων καλεί, λέγων Ακύρο από κεφαλής Sarislo nal 'Aspuèr, àzò pardoür leórsur, àzò opswr xapodd 18wr . HTOL, Lx sou Basidexeu xasaraμένη γένους, και των Ιουδαϊχών συναγωγών, ή των πονηρών δαιμόνων ή διαδράσασα την επήρειαν mirum hostium, vincti fueramus : quos bestias qui- C axpr rap tas napousias tou taun texterne Xpe-דרסט, של בטאבל השט אבטובהא קפנלאטאוניאט איני איניא פאברκειμένων έχθρών · ούς και θηρία διά του μακαρίτου Iwo & Deds apparlogues. Idoù rir agganeireas σοι θηρία · xal ό θεοπάτωρ δαδιδ θηρία τοῦ παλάμου ώνόμασε · xal autic φησι · Mh παραδώης τοις enplois youghr stopologovyerny oor xal 'Healag ούτω περί αύτης είρηχεν · Ούκ δσται έχει λέων, ovoe tur anolar tur sornour of un draby ele αύτήν . ώς ούν πρώτην την Παρθένον, τους έχείνων διαφυγούσαν δεσμούς, άπό μανδρών λεόντων καλ opewr Rapoalewr, htor two desing exelywy the τών κατ' αύτους διαιτήσεων, αύτην δεύρο καλεί.

#### АУМА.

'Exapolwaac nuãc, doelon nov riven, inapdlwoag typãg éri àzd dysalywr oov, ér piệ érθέματι τοῦ τραχήλου σου.

#### EXOAIA.

Eis ras xapolas two internas the rou into τρισυποστάτου Θεού δηλονότι χαθαρωτάτην διαύyeiav. 'Erl yap xal er mig offers, els beologische ήμας ανήγαγεν έννοιαν. Ωσπερ δε οι όφθαλμοι το χαθαρώτατόν έστι τοῦ σώματος μόριον, ό δε τράχηλος ή τῆς χεφαλῆς προσεχής ἕδρα · οῦτω χαὶ ἀπὸ τών χαθαρών λογισμών της Παρθάνου, και τών άμεταχινήτων της παρθενίας αύτης έδράσεων, είς έννοιαν ήλθομεν ένα θεόν τρισυπόστατον έν μια προαχυνείν ούσία.

45 Isa. xxxv, 2. 46 Job x1, 10. 47 Psal. Lxvii, 31. 48 Psal. Lxxiii, 19. 49 Isa. xxxv, 9.

#### \*AEMA.

Τι εχαλλιώθησαν μαστοί σου, άδελφή μου νύμφη! τι έχαλλιώθησαν μαστοί σου άπό olrov, zal dout luarlor oov úzép zárra tá ápóyara.

#### EXONIA.

Τούς την τροφήν τοῦ χόσμου θρεψαμένους μαστούς της Παρθένου, ούς ό των ήμερων έθήλασε Παλαιός έν ήλιχία τη βρεφιχή, Έκαλλιώθησαν, φηsiv, dæd olnov · τουτέστι παλλίους έγένοντο του χαρπού τών άμπελώνων της συναγωγης των Ίουδαίων. Δις δε το, εκαιλιώθησαν, τθησιν, το ύπερ Editor indertruteros tis antroldens . aantroltus γάρ αύτη χαλλιωτέρα τυγχάνει των νομιχών έχείνων διατάξεων. Kal δσμή ipaziwr σου ύπερ πάττα τά άρώματα · ήγουν, ή ένοιχήσασά σοι του παναγίου Πνεύματος χάρις ύπερ πάσαν οδσα τυγχάνει πνευματιχήν εύωδίασιν • ούδε γάρ οδτως εν αύτη το πλήρωμα τῆς θεότητος ένοικῆσαι εὐδόκησεν, ὥσπερ ἐν τοίς έτέροις ένοιχεί, ώς έχει τό · Ένσικήσω έν αύτοῖς, και έμπερικατήσω • άλλ' ὑπέρ πάντα νοῦν καθ' δπόστασιν ήνώθη τη έξ αίτης προσληφθείση άγία σαρχί, τοῦ ταύτης Υίοῦ, χαι Θεοῦ.

#### "AΣMA.

Κηρίον αποστάζουσι χείλη σου, νύμφη · μέλι xal rala vzd thr rlwoodr oov · xul dout luaτίων σου ώς όσμη Λιβάνου.

#### EXOAIA.

Τουτέστι, πάντες οι λόγοι αύτης γλυκασμός, πάντες τρυφή χαι ήδύτης. Γάλα και μέλι ύπο την γλώσ- C σαν αύτης. Αδτη γάρ έστιν ή άγαθή γη, ή τον στάχον βλαστήσασα της ζωης · περί ης ο Θεός συμδολιχώς ένετείλατο τῷ Moosel · Eloardro ψμάς είς τῆν åraðhr, elç tñr þéovoar tála zal µéli. — Kal δσμή ίματίων σου ώς δσμή λιβάνου · άνωτέρω μέν ύπέρ πάντα τὰ άρώματα τέθειχεν, ένταῦθα δὲ ώς δσμή λιβάτου. Γνα μαλλον το θεσειδές της ένοιχητάσης αύτη χάριτος σαφέστερον αποδείξη.

# "<u>ASMA</u>.

Κῆπος κεκλεισμένος άδελφή μου νύμφη, πῆπος κεπλεισμένος, πηγή έσφραγισμένη άποστολαί σου παράδεισος μετά χαρποῦ ἀκροδρύων· rápoog nai πρόκος, πάλαμος nai πιτάμωμοr, μετά πάrτωr ξύλωr τοῦ Λιβάrou · σμύρra, άλόη, μετά πάντων πρώτων μύρων. Πηγή κήπων, godap D hortorum, puteus aque viventis, et fluentis a Libano. υδατος ζώντος, και ροιζούντος από του Διδάνου.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Η Παρθένος κηπο; κεκλεισμένος τῷ προφήτη προσηγόρευται. Τουτο μέν, ώς το μηλον άνθήσασα της ζωής, τον Χριστόν · τουτο δέ, χαι διά το μετά τό τεχείν, πάλιν ούσα παρθένος. Δίς δε τοῦτο εχφέρει, διά το της ψδης έναρμόνιον. Πηγή έσφραγισμένη · βρύσατα μέν το ύδωρ της άθανασίας, ώς χαι ό Σωτήρ είρηχεν · Έγώ είμι το ύδωρ το ζών · xal 'Hoatas προεχήρυξεν · 'Arthjoate υδωρ μετ' εύφροσύνης έχ τῶν πηγῶν τοῦ σωτηρίου · μείνασα δε xal qüθις παρθένος. Άποστολαί σου πα-

'10. Quam putchræ factæ sunt mammæ tuæ, sorormea sponsa! quam pulchræ factæ sunt mammætuæ a vino, et odor vestimentorum tuorum super omnis aromata.

#### SCHOLIA.

Virginis mamme, ipsam nutrientes mundi nutrimentum, et quæ Antiquus dierum in tenera suxit ætete, pulchræ, inquit, factæ sunt a vino, hoc est, pulchriores factæ sunt, fructu vinearum synagogæ Jadæorum. Bis autem idcirco, Pulchræ factæ sunt, inquit, ad demonstrandam magnam similitudinis .exsuperantiam ; nam sine comparatione ulla, ipsa pulchrior est illis legalibus Judæorum constitutionibus. Et odör vestimentorum tuorum super ömnia aromata : id est, gratia sanctissimi Spiritus, quæ habitat in te, omnem exsuperat spirantem fragrantiam. Non enim sic in ipsa plenitudo Divinitatis habitare voluit, quemadmodum in cæteris afils inhabitat, ut ibi scriptum est : Habitabo in els, ét inambulabo "", sed super omnem sensum in unam constitutus personam, sancta ex ca assumpta carne, Virginis Deique Filius.

#### CANT.

11. Favum distillant labia tua, Sponsa : mel. et lac sub lingua tua : et odor vestimentorum tuorum sicut odor thuris.

#### SCHOLIA.

Hoc est, omnes Virginis sermones dulcedo. omnes deliciæ sunt et susvitas. Lac et mel sub lingua tua. lpsa enim est terra bona, qua vita spicam protulit, de qua Deus, per figuram, Moyst in lege dixit : Introducam vos in terram benam, in terram fluentem ldc et mel 11.-Et odor vestimentorum tuorum, sicut odor thuris. Paulo quidem ante, super omnia, posuit, aromata ; hic autem, sicus odor thuris, ut in ipsa multo magis deiformem habitasse gratiam clarius demonstraret.

#### CANT.

12-15. Hortus conclusus sorot men sponsa ; hortus: conclusus, fons. signatus. Emissiones tua paradisus, cum fructu nucum. Nardus et crocus, fistula et cinnamomum, cum amnibus lignis Libani ; myrrha, alos cum omnibus primis un quentis. Fons-

#### SCHOLIA.

Virgo hortus conclusus a propheta est appellata. Hortus quidem, quia Christum, veluti vitæ pomum, germinavit. Conclusus vero, quia post partum. virgo etiam permansit. Bis autem hoc protulit ob cantus harmoniam. Fons signatus, scaturieus quidem aquam immortalitatis ; quemadmodum et Salvator dizit : Ego sum aqua viva ; et Isaias præcinuit : Haurietis aquam cum gaudio, de fontibus Salvatoris 78. Permansit nihilominus postea quoque virgo. Emissiones luce, paradisus cum fructu nueum : grai.a.

"Levit. xxvi, 12; I Cor. vi, 16. " Exod. in, 17. " Joan. iv, 10, 14.

C

nimirum, a Deo ad Virginem, per Gabrielem nun- A padeucoc, pera zapzov azpodpowr 1 dia 200 tium, missa, lpsa namque paradisum re vera nobis, reseravit, et delicias fructuum illius ad vescendum apposuit. Nardus et crocus, fistula et cinnamomum, cum omnibus lignis Libani. Per emissiones numerato recenset præclaras gratias, quæ in ipsa babitarunt; præclariora autem eligit aromata, ut excellentem gratiarum fragrantiam, nobis hisce figuris exprimat. Myrrha aloe, cum omnibus primis unguentis. Per myrrham quidem mortalem se esso declarat ; per alce vero ipsam queque, ut Evæ filiam, ¿ suscepisse amaritudinem, sed non peperisse in doloribus, utpote que benedictionem recepisset, omnemque peperisset gratiæ plenitudinem, vel etiam, propter servandi tuendique vim, ac sine pænitentia traditionem charismatum sanctissimi B Spiritus. Fons hartorum, puteus aquæ viventis, et fuentis a Libano. Fons quidem hortorum est in Virgine sacrosancti Spiritus gratia, quæ obumbravit cam propter redundantem divinitatis plenitudinem, quæ ubique adest, et omnia implet. Patens vero aqua viventis, et fuentis a Libano, propter profundam et investigabilem ipsius a Deo et Patre æternam processionem. Id enim existimo illis significasse verhis : Et fuentis a Libano.

#### CANT.

# 19. Exsurge Aquilo, et veni Auster, perfla hortum meum, et effuant aromata mea.

#### SCHOLIA.

Post enumeratam, per innumeram aromatum multitudinem, a Deo collatam Virgini virtutem. Exsurge, inquit, Aquilo, et voni, Auster. Reges gentium ad eam adorandam convocat ; utpote quæ in sinu suo verum contineret regem Christum : cos nimirum, qui Aquilonis ac Persiæ imperabant populis, et Æthiopiæ et Austri. Quemadmodum Isaias quoque, prævidens, elata voce protulit, dicens: Ecce isti de longe venient, ab Aquilone et mari; alii autem de terra Persarum 78. Divus etiam pater David dicit : Æthiopia præveniet manum suam Deo : et venient legati ex Ægypto 14.- Perfla hortum meum, hoc est, laudando, eam adorate. Et effuant aromata mon, videlicet, quæ ex ipsa apud nos facta sunt miracula, et magna beneficiorum jugiter in nobis D prodrwoar dowpard pou fiyouv, al it autic collatorum prodigia.

#### CAPUT V. CANT.

4. Descendat nepos mous in hortum suum, et comedat fructum nucum suarum.

#### SCHOLIA.

Pernoscens propheta ex multis, quæ a Spiritu fuerat edoctus, Dei Verbi incarnationem, exoptat ipsam quamprimum fieri, et dicit : Descendat nepes meas in horium suum, hoc est, Acceleret

14 Isa. ILIX, 12. "14 Psal. LIVH, 32.

ł

Γαδριήλ πρός αύτην παρά του Θεού άγγελθείσε χαρά · αύτη γάρ τον παράδεισον ώς άληθως ημίν άνέφξε, και την τρυφήν των εκείνου χαρπών είς εύωχίαν παρέθηκε. Νάρδος και κρόκος, καλαμος χαὶ χιτάμωμοτ μετὰ πάττωτ τῶτ ξύλωτ τοῦ λιδάνου · τάς διά τῶν ἀποστολῶν ἐνοικησάσας ἐν αὐτῆ χαλλοποιούς χάριτας έξαριθμείται, τα χρείττονα τῶν άρωμάτων καταλέγων, και διά τούτων την ύπερδάλλουσαν αύτῶν εύωδίαν ήμιν παρειχάζων. Σμύρτα, **άλ**όη, μετά πάντων πρώτων μύρων. Διά μέν τῆς σμύρνης, ότε βροτείαν είναι δεδήλωχε · διά δε της άλόης, ότι χαι αύτη, ώς της Εθας θυγάτηρ, την πιχρίαν εδέξατο · άλλ' ούχ εν λύπαις Ετεχε, την εύλογίαν απολαδούσα, και όλον το πλήρωμα της χαρός reroxula . i wal, did to suvertixby wal dustautlyτον των χαρισμάτων του παναγίου Πνεύματος. Πηγή πήπων, φρέαρ δδατος ζώντος, xal βοιζούντος άπό τοῦ Λιβάνου. Πηγή μέν κήπων ή έν τη Παρθένω τοῦ παναγίου Πνεύματος επισχιάσασα χάρις, διά το ύπερπλήρες τής θεότητος, xal to πανταχού παρείναι, χαι πάντα πληρούν. Φρέαρ δε ύδατος ζώντος, και βοιζούντος άπό του Λιβάνου, διά τό βαθύ και δυσεξερεύνηταν της έαυτου παρά του θεου χαί του Πατρός άζδίου προόδου. τουτο γάρ οίμαι δηλοῦν εὸ, καὶ βοιζοῦντος ἀπὸ τοῦ Λιβάνου.

#### <sup>•</sup>ΑΣΜΔ.

Έξεγέρθητι, Βοφρά, και έρχου, Νότε, διάπτευσοr χῆπότ μου, χαὶ ῥευσάτωσατ ἀρώματά μου. EXOAIA.

Μετά το έξαριθμησαι διά της των άρωμάτων άνα. μετρήσεως την έπενεχθείσαν παρά Θεού τη Παρθένφ δύναμιν, Έξεγέρθητι, φησί, Βορρά, και έρχου, Nore τους των έθνων βασιλείς είς την έχείνης συγχαλείται προσχύνησιν, ώς τον άληθως βασιλέα έν τοίς χόλποις χατεχούσης Χριστόν · τούς έν τῷ Βορο δηλονότι, χαι τη Περσίδι χυριεύοντας των λαών, χαι εν Αίθιοπία και Νότω· ώσπερ και Hoatas, 'Ιδού ούτοι πόρρωθεν ήξουσιν από Βορρά θαλάσσης, **άλλοι δέ** έκ τῆς τῆς Περσῶν, προκατιδών ἀνε-6όησε. Και ό θεοπάτωρ Δαδιδ, Αιθιοπία προφθάσει χείρα, φησίν, αὐτῆς τῷ Θεῷ, καὶ ήξουσι πρέσδεις ἐξ Αίγύπτου.—Διάπτευσοτ πῆπότμου· τουτέστι, Μετά alvégelog ταύτην προσχυνήσατε. Kal πρός ήμας γεγενημέναι θαυματουργίαι, και τά μεγάλα των χαθ' έχάστην εύεργεσιών έν ήμιν γινόμενα τεράστια.

#### КЕФАЛ. Е'. "AEMA.

Καταβήτω άδελφιδός μου είς κηπον αύτου, καί φαγέτω καρπόν άκροδρύων αύτοῦ.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Κατανοήσας ό προφήτης έχ πολλών, ών ύπο του Πνεύματο; έδεδίδαχτη, την τοῦ Θεοῦ Λόγου σάρχωσιν, επισπεύδει ταύτην γενέσθαι, xal φησι · Karaδήτω άδελφιδός μου είς κηπον αύτου · τουτίστι.

Σπευσάτω καταδήναι είς τον έαυτοῦ κεκλεισμένον A descensum suum in ejus hortum conclusum, in χήπον, την ύπέραγνον Παρθένον, άφ' ής ό της άθανασίας άνεφύη χαρπός. Και φαγέτω χαρπόν άχροδρύων αύτοῦ, ήγουν, Διδαξάτω την άληθειαν, xal γενηθήτω το του θεού και Πατρός αύτου θέλημα. 'Εμόν γάρ βρώμα, φησίν, έστιν, ίνα ποιώ τό θέλημα τοῦ Πατρός μου, τοῦ ἐr οὐραrοῖς.

#### ¥ĄΣMA.

Είση 10ον είς κηπόν μου, άδελφή μου νύμφη. έτρύγησα σμύρκαν μου μετά άρωμάτων μου · ε-· paror aptor μου μετά μέλιτός μου · Επιον οίνόν μου μετά γάλακτός μου. Φάγετε, οι πλησίον μου. xal xiere, zel μεθύσθητε, άδελφοί. Έγω χαδεύδω, zal ή χαρδία μου άγρυπτεϊ.

#### ZXOAIA.

**Ωσανεί γεγονότα τ**ά έμπροσθεν λέγει · xal fiv B έπέσπευδε τοῦ Σωτῆρος γενέσθαι συγκατάδασιν, ὡς βόη γεγονυίαν διέξεισι, καί φησι πρός την Παρθένον · Είσηλθοr είς κήπόν μου, άδελφή μου νύμφη · τουτέστι, Γέγονεν ή εμή συγκατάδασις εν σοί. Έτρύγησα σμύρτατ μετά άρωμάτωτ μου · ήγουν, "Ηνωσα τη σαρκί μου την έμην θεότητα, χαι τών χατ' εύδοχίαν έμοι γεγονότων έδρεψάμην τους χαρπούς διά γάρ της σμύρνης την σάρχα έδηλωσε, διά δέ τοῦ ἀρώματος τὴν θεότητα. Εφαγον άρτον μου. μετά μέλιτός μου · δηλονότι, Το Εργον ετελείωσα, δούς το έμον σώμα είς βρώσιν. Επισν οίνόν μου μετά γάλαπτός μου · τό εμόν αίμα είς πόσιν μέλε Yap xal Yala tov ifalpetov aylasuov onloi. Ødrete, οί πλησίον μου, οι έμοι φίλοι δηλονότι. "Ηγουν, Αάδετε, φάγετε, τοῦτό ἐστι τὸ σῶμά μου τὸ ὑπὲρ άμῶν κλώμενον. Kal πίετε, ήται, τὸ alμά μου τὸ δπέρ ύμῶν καὶ πολλῶν ἐκχυνόμενον.--- Kal μεθύσόητε, άδελφοί · ήν έδοξε τοις πολλοίς τους μαθητάς πάσχοντας μέθην, μετά την είς αύτους τοῦ παναγίου Πνεύματος επέλευσιν. Έγω χαθεύδω, χαί ή καρδία μου άγρυκνεί · έγώ μέν έν τῷ τάφω καθεύδω δηλονότι, ή δε εμή θεότης απαθής διέμει-**YEY**.

#### 'ΑΣΜΑ.

Φωτή άδελφιδοῦ μου προύει ἐπὶ τὴν θύoar.

#### EXOAIA.

Τούτο ώς από τῆς άγνῆς Παρθένου, χαί φησιν. Ή διά τοῦ Γαδριήλ φωνή τοῦ μονογενοῦς Υίοῦ τοῦ D si diceret : Per Gabrielem vox unigeniti Filii Dei την κεκλεισμένην πύλην · ώς και Ίεζεκιήλ φησιν · Η πύλη αύτη κεκλεισμένη έσται, καλούκ άνοιχθήσεται, και σύδεις ού μή διέλθη δι' αυτής · και έσται κεκλεισμένη, διότι ό ήγούμενος ούτος κάθηται έπ' αυτήν, τοῦ φυγεϊν άρτον.

#### 'ΑΣΜΑ.

Αγοιξόν μοι, άδελφή μου, ή πλησίον μου, πεοιστερά μου, τελεία μου · ότι ή καφαλή μου έπλήσθη δρόσου, και οι βόστρυχοί μου ψεκάδων suzróc.

<sup>78</sup> Joan. 1v, 34. <sup>14</sup> Matth. xxvi, 26, 27. <sup>17</sup> Exech. xLiv, 2.

castissimam nimirum Virginem, ex qua immortalitatis ille natus est fructus. Et comedat fructum nucum suarum, scilicet veritatem doccat, ac flat Dei et Patris sui voluntas : Meus enim cibus, inquit, est, ut faciam voluntatem Patris mei, qui in calis est 78.

#### CANT.

1, 2. Intravi in kortum meum, soror mea sponsa; vindemiavi myrrham meam cum aromatibus meis; comedi panem meum cum melle meo; bibi vinum meum cum lacte meo ; comedite, propinqui mei, el bibile, el inebriamini, fratres. Ego dormio, el cor meum vigilat.

#### SCHOLIA.

Non secus ac jam facta forent superiora effert,. et carnis assumptionem, quam celerrime fieri exoptat, jam ut factam enarrat, et dicitad Virginem : Intravi in hortum meum, soror mea, sponsa, hoc est, Meus in te factus est descensus. Vindemiavi. myrrham cum aromatibus meis, videlicet, Copulavi: carni meze divinitatem meam, et ex recta in me. voluntate factorum fructus decerpsi. Per myrrham. enim carnem significat, per aromata vero divinitatem. Comedi panem meum cum melle meo, videlicet, Opus perfeci, cum dedi corpus meum in cibum... Bibi vinum meum cum lacte meo, meum nimirum. sanguinem in potum; mel enim et lac eximium illud indicant sacrificium. Comedite, propinqui mei,. mei vldelicet amici. Ac si diceret : Accipite. comedite, hoc est corpus meum quod pro vobis immolatur. Et bibite, videlicet sanguinem meum qui. pro vobis el multis effunditur 16. — Et inebriamini, fratres, ebrietate, quam subijsse discipulos post. sacrosancti in eos adventum Spiritus plerisquevisum est. Ego dormio, et cor meum vigilat ; ego. quidem in sepulcro videlicet dormio, mea vero. divinitas impatibilis perstat.

#### CANT.

Vox nepotis mei pulsat ad januam.

#### SCHOLIA.

Hoc tanquam a Virgine casta dictum profert, ac Θεοῦ χρούει ἐπ' ἐμέ, δηλονότι την θύραν, τουτέστι, pulsat ad me, videlicet ad portam ; ad portam, inquam, illam clausam, de qua Ezechiel quoque dixit : Porta hæc clausa erit, et non aperietur, et nemo unquam transibit per eam, et erit clausa, quia hic ipse Dux sedebit in ea ad comedendum. panem ".

#### CANT.

Aperi mihi, soror mea, propinqua mea, columba mea, persecta mea : quia caput meum plenum est. rore, el cincinni mei guttis noclis.



#### SCHOLIA.

Tanquam ex persona unigeniti Filii dicit : Aperi mihi, soror mea, propinqua mea : quæ me videlicet secundum carnem paries. Columba mea, perfecta mea : purissimum meum eximiumque vehiculum. Quia caput meum plenum est rore, et cincinni mei guttis noctis, hoc est, propter idololatriam, et dæmonum sacrificia, aliumque abominabilem corum cultum. Illa enim re vera noctis erant opera. Caput meum plenum est rore. Ac si dicat, Cultus mihi debitus cessavit, ob innumeras illorum impietates. Et cincinni mei guttis : Mea videlicet inscrutabilia et profunda judicia petulanter despoxerunt, sua corum dementia. Quapropter tempus adest, quo ca ipsa meo corrigam adventu. 🕢

#### CANT.

3. Exspoligvi tunicam meam, quomodo induar Ila ? Lavi pedes meos, quonam pacto inquinabo illos ?

#### SCHOLIA.

Ex persona primi Adami hoc dicit : Cum tunica corruptionis experte et immortali, ornamentisque innocentiæ essem indutus, carnem nactus crassiorem el mortalem, omnibusque obnoxiam affectionibus, Exui eam; quonam paçto induar illa? Post resurrectionem scilicet destruxi quod erat erassum et terrenum carnis assumptæ, illudque in priorem restitui gloriam. Nam ut homo, mortem quoque eum extimuisse, ex illo liquet : Pater, si c feri potest, 'transeat a me culix iste 78. — El quonam pacto induar illa ? dicit : Lavi pedes meos, quonam paolo inquinabo illos ? Videlicet, mundus cum sim a sordibus, quonam pacto tamquam peccatum perpetrarim, sum in cruce suspensus ? Vel etiam sic : Per pedes carnem significavit crassiorem ; quam et ante fpsum divinus pater David calceamentum opp llaverat. In Idumæam, inquit, extendam calceamentum meum \*\*. Rt alio in loco : Adorabimus in loco, in quo steterunt pedes ejus \*\*, hoc est, in quo sumpta carne peragravit, carnemque ipsam divino suo lavit sanguine. Idcirco non opus est jam amplius in terris ad cam redire.

#### CANT.

#### 4. Nepos meus immisit manum suam ad foramen, el venler meus turbatus est super eum. SCHOLIA.

lloc est, is, qui ex avo meo descendens, filius, qui a me cst genitus. Hune enim ipsum nepotem quoque appellavit, tanquam ex David et Salomone natum. Immisit manum suam ad foramen, et venter meus turbatus est super eum ; id est, misit ex suæ voluntatis placito, per Gabrielem, in me virtutem ipsius obumbrantem, quam manum appellat. Accedente vero angeli voce, cum altissimi Dei conciperem Verbum, Turbatus est super eum

Matth. xxvi, 59. " Psal. cvii, 10. " Psal. cxxxi, 7.

#### EXOAIA.

'Ως από του μονογενούς Υίου φησιν 'Αγοιξόν μοι, άδελφή μου, ή πλησίον μου · ή έμε δηλονότι κατά σάρκα τεξομένη. Περιστερά μου, τελεία μου τό χαθαρώτατον έμοι χαι ύπερτελές δχηρα. "Οτι ή κεφαλή μου έπλησθη δρόσου, και ol βόστρυχοί μου ψεχάδων νυχτός. Τουτέστιν, όπο τῆς είδωλομανίας, και των κατ' αύτα θυσιών, και της άλλης πρός αύτὰ βόελυχτῆς λατρείας. Έργα γὰρ ὡς ἀληθώς ταῦτα νυχτός. Ἐπλήσθη ή κεφαλή μου δρόσου · ήτοι, 'Η πρός έμε λατρεία πέπαυται καταχλυσμώ των exclume acebaies. Kat of βόστρυχοί pou yexdowr . Hyouv, To iv suol axacadyatov xal τό βάθος των χριμάτων μου έμπεπαρψνηται ταίς έχείνων άφροσύναις · ούχοῦν χαιρός, είς έπανόρθω-Β σιν των τοιούτων, παρουσίας της έμης.

#### **ΑΣΜΑ.**

'Εξεδυσάμητ τοτ χιτωτά μου, και πως έτδυσομαι αύτός; ετιψάμης τούς πόδας μου, χώς μολύνω αύτούς;

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Έκ του πρώτου 'Αδάμ τουτό φησι Χιτώνα φθαρσίας (forte χιτών' άφθαρσίας) άπαθη, xal άνώλεθρον, τον της άναμαρτησίας ένδεδυμένος, σάρχα λαδών παχυτέραν, χαί θνητήν, χαί τοις χατ' αυτήν απασιν υποκείμενος, Έξεδυσάμην αυτόν. πως ενδύσομαι αυτόν ; μετά την ανάστασιν δηλονότι άφθαρτήσας το παχύ και γεώδες της σαρχός πρόσλημμα, χαι είς την προτέραν έπαναγαγών αύτο εύχλειαν ώς γ±ρ άνθρωπος, xal τόν θάνατον δειλιά · χατά τό, Πάτερ, εί δυraτόν, παρελθέτω τό ποτήριον τοῦτο ἀπ' έμοῦ. — Kal πῶς ἐrδύσομαι αὐτόr; φησίν. Ἐrιψάμηr τούς πόδας μου πως μολύνω αυτούς; ήγουν. Καθαρός έγινόμην άπο βύπου πώς ώς άμαρτίαν πεποιηχώς, έπι σταυρού άναρτηθώ; "Η χαι ούτως" Πόδας την παχυτέραν δεδήλωκε σάρκα • ήν και προ αύτοῦ ὑπόδημα εξρηχεν ὁ θεοπάτωρ Δαβίδ. Ἐπὶ τὴτ 'Ιδουμαίαν, φησίν, έχτενῶ τὸ ὑπόδημά μου. Καί έν έτέρψ. Προσχυνήσωμεν εlς τόν τόπον, οδ ξστησαν οι πόδες αύτοῦ τουτέστιν, ἐν ῷ τὴν σάρχα λαδών περιεπάτησε, χαλ ένίψατο αύτην τῷ θείω αύτοῦ αξματι · διατούτα ούχ Ετι χρεία λοιπόν χατ' αύτην έν τοίς γηίνοις άναστρέφεσθαι.

#### **⊈**ΣMA.

D

Αδελφιδός μου απέστειλε χειρα αύτοῦ ἀπὸ της όπης, και ή κοιλία μου έβροήθη έπ' aυτόr. EXOAIA.

Τουτέστιν, ό έχ τοῦ έμοῦ προπάτορος έμοι γεννηθείς υίος. τοῦτον γάρ χαι άδελφιδόν προσηγόρευσεν, ώς έκ του Δαδίδ και του Σαλομώνος. Άλεστειλε χειρα αύτου άπό της όπης και ή χοιλία μου έθροήθη έν αύτῷ. "Ηγουν, 'Απέστειλεν εύδοχήσας διά τοῦ Γαδριήλ την έπισχιάτασαν έν έμο? δύναμιν αύτοῦ • ήν και χείρα όνομάζει. Έλθοῦσα δε ή παρά του άγγέλου φωνή, εν τῷ συλλαμδάνειν με τον τοῦ ὑψίστου Θεοῦ Λόγον, Ἐθροήθη ἐπ'



autor & xoulla pou. "Equos yap, Muc Eoras por A venter mens. Dixitenim : Quomodo hoc mihi erit, touto, east ardpa où riviozu ; Mabousa de the aitiav, 'Ιδού ή δού λη Κυρίου, φησί, γένοιτό μοι κατά τὸ ῥημά σου.

#### \*AΣMA.

'Ariothr ind arollas τω άδελωιδώ μου · χείρές μου ξσταξαν σμύρναν· οι δάπτυλοί μου σι ύρταν πλήρη, έπι χείρας τοῦ κλείθρου. ·EXOAIA.

Ο μέν άδελφιδός έπισπεύδων την έαυτοῦ παρουsiav, iv' ήμας, δι' άχραν άγαθότητα, των τού πονηρού χειρών άφαρπάση, τοιούτοις τισίν έχρήσατο λόγοις. Η δέ πανάμωμος Παρθένος, ακούσασα την μαχαρίαν τοῦ ἀγγέλου φωνήν, 'Ατέστητ ἐγώ, ψηsiv, droiξaι τῷ άδελφιδῷ μου. Τουτέστι, Μετά το δυσχεράναι, και φάναι πρός τον άγγελου. Πόθεν έσται μοι τούτο, έπει άνδρα ού γινώσκω; και την ήν πρός αύτην ό Γαδριήλ απόχρισιν εποιήσατο . Πrevua arior έπελεύσεται έπι σέ, και δύruμις Ύψστου έπισπιάσει σε, και την μετά ταῦτα πάντα συγκατάθεσιν τῆς πανάγνου, 'Ανέστην, φησίν, άνοιξαι τῷ άδελφιδῷ μου · μονονουχί τοῦτο λέγων · Ιδού ή δούλη Κυρίου, γένοιτό μοι κατά το ρημά σου. - Αἰ χεῖρές μου ἔσταξαν σμύρναν · ήγους άμα τη συγκαταθέσει και ή σάρκωσις ένηργείτο. διά μέν ούν της σμύρνης την βροτείαν δεδήλωκε σάρχα, διά δε των χειρών την τη χυήσει συνεργόν δύναμιν. Οι δάκτυλοί μου σμύρτατ πλήρη. Έχ περαλλήλλου το αύτο φησι. Πλήρη δε είπε, δειχνύς τήν χατά άληθείαν έντελεστάτην σάρχωσιν του Σω- ε τήρος, xa! ού xatà φαντασίαν. Έπι χείρας τοῦ xlelθρου · ήγουν, aj μέν ένεργητικαι δυνάμεις τ - χυίσει κατά νόμον έγένοντο φύσεως • τά δε πλείθρα τής παρθενίας ύπέρ φύσιν άλώδητα διατετήρηνται.

'ĄΣMA.

Ήroiξa έγώ τῷ άδελφιδῷ μου · άδελφιδός μου παρη.108. Ψυχή μου έξη 10sr er λόγω αυτού.

## ΣΧΟΛΙΑ.

Uroifa autų, φησίν ή Παρθένος· τουτέστιν, συνέλαδον αύτόν. Πρόσκειται δε κάνταῦθα το, έγώ, ώς χαι άνωτέρω · Άγέστην έγώ άνοῖξαι · ίνα σαφῶς έμφαίνη άνευ άνδρός την ύπερ νουν γεγενήσθαι σύλληψιν. Μόνη δε ή αυτή ή Παρθένος αυτουργός της συλλήψεως γέγονεν. 'Αδελφιδός μου παρηλθεν · ήτοι, τον της ένανθρωπήσεως διανύσας χρόνον, χαί πάντα χαθ' ήμας χαλώς ύπουργήσας τῷ Θεῷ καί Πατρί, παρήλθεν έξ άνθρώπων έγένετο, του ύπερφυα άνθρωποπρεπώς διακχρτερήσας θάνατον. Ψυnh μου έξηλθεν έν λόγφ αύτοῦ · τουτέστιν, έν τη φωνή αύτοῦ, ήν χράξας ἐν τῷ σταυρῷ, ἀπέφυχε τὸ πνεῦμα. Ψυχή μου ἐξηλθεν · λυποθυμήσασα, τὰ μητέρων παθούσα.

#### 'ΑΣΜΑ.

Ἐζήτησα aὐτόr, xal ούχ εδροr aὐτόr. Ἐxáleoa autor, xai oùz ύπήχουσέ μου·ευροσάr με

<sup>41</sup> Luc. 1, 34. 33 ibid. 35. 33 ibid. 38.

quoniam virum non cognosco? Ubi vero causam didicit : Ecce, inquit, ancilla Domini, fiat mihi secundum verbum tuune 81.

#### CANT.

5. Surrexi ego ut aperirem nepoti meo; manus meæ stillaverunt myrrham, digiti mei myrrham plenam, super manus ad claustrum.

#### SCHOLIA.

Nepos quidem cum suum acceleraret adventum, ut nos, ob summam bonitatem, a cacodæmonis manibus liberaret, ejusmodi usus est sermonibus. Inculpata vero Virgo, cum faustam, felicemque audisset angeli vocem : Surrexi ego, dicit, ut aperirem meo nepoti. Hoc est : Post hæsitationem et interrogationem angelo factam : Unde hoc mihi erit. quoniam virum non cognosco? et post illam Gabrielis responsionem ad ipsam : Spiritus sanctus superveniet in te, et virtus Altissimi obumbrabit 1e 89, post hæc omnia, et purissimæ Virginis assensum et approbationem : Surrexi, inquit, ut aperirem nepoli meo, tantum non hoc dicens : Ecce ancilla Domini, fiat mihi secundum verbum tuum 83. - Manus meæ stillaverunt myrrham. Videlicet, assensione præstita, incarnatio pariter facta est. Per myrrham itaque mortalem significavit carnem ; per manus, virtutem partui cooperantem. Digiti mei myrrham plenum; idem fere diversis vocibus dicit. Plenam vero ait, quo demonstret perfectam veramque assumpsisse carnem, non autem per speciem et spectrum. Super manus claustri ; videlicet, virtutes quidem operariæ ex naturæ lege deserviunt partui, Virginis vero claustra, supra naturam, illæsa fuere servata.

#### CANT.

6. Aperui ego nepoti meo; nepos meus discessit. Anima mea egressa est ad sermonem ejus.

#### SCHOLIA .

Aperai, ipsi, dicit Virgo; hoe est, ipsum concepi. Addit autem hic quoquo verbum illud, Egò ; quemadmodum et paulo ante : Surrezi ego, ul aperirem: ut clare demonstret sine viro supra rationem cam factam fuisse conceptionem. Sola namque ipsa Vir-D go operatrix fuit conceptionis illius. Nepos meus diacessis ; cum nimirum humana vita peregisset tempus, et omnia quæ nostra sunt, optime perfecisset, juxta voluntatem Dei et Patris, tunc discessit, hoc est, ex hominibus recessit, postquam intolerandam secundum humanitatem pertulit necem, Anima men egressa est ad sermonem ejus : hoc est, ad vocem ipsius, qua in cruce clamans entisit spiritum. Anima mea egressa est : animi ægritudinem passa sum, ut et matres perturbari solent.

#### CANT.

6, 7. Quæsivi eum, ét non inveni eum, vocavi eum, et non audivit me. Invenerunt me custodes circumeun-

tulerunt theristrum meum custodes manium.

#### SCHOLIA.

Quarsivi eum, et non inreni eum. Percurrit propheta tum bic, tum allbi concise pene, mysteriorum capita futuræ Verbi Dei in carne dispensationis. Repetens quoque de integro per capita sermonem, tanquam ex persona castæ Matris Domini, dicit : Quæsivi eum, et non inveni eum. Quod sane interpretari quidem poterit, quemadmodum ante dictum est, hoc verborum involucro eximiam Salvatoris in sepulcro requiem significari. Tunc enim eum quærens sacratissima mater, noa invenit, Poterit id etiam quis intelligere de salutari Christi Ascensione, post consummatam omnem carnis dispensationem. Cam enim eum ut hominem post Ascensionem quæreret, ut præsto esset, purissima Dei Puerpera, non invenit eum, neque ipsam audivit vocantem; quamvis ut-Deus cum ipsa foret, filialique simul et paterno affectu, quæ ipsius erant, gubernaret. Invenerunt me custodes circumeuntes in civitate. Videlicet, cum quærerem eumque invocarem. et Deum ex me sine semine natum esse contenderem : id non ferentibus ex invidentia principibus sacerdotum, qui videbantur legi præesse, gravia ab illis passa sum. Custodes autem appellari possunt legis pontifices Judzorum tunc, utpote qui soli litteræ adhærescentes, longe guidem aberant a sensu, qui in illis inerat. Circumeuntes in civitate; C ry xolet, rouréctiv, ol mepl rà aura auta to rois boc est, qui circa litteram, et in littera semper versantes, nihil excelsum de Deo sentiunt. Percusserunt me, videlicet, gravi me dolore affecerunt, cum mala palam inferrent Dei Ecclesiæ, expellentes discipulos, et Evangelii progressui obsistentes. Tulerunt theristrum meum, capitis videlicet ornamentum, piam nimirum de Deo, intelligentiam : quam quidem summo studio contenderunt ex ultimis terræ finibus, auferre, sed non valuerant, cum majori vi obsisteret virtus præconii Christi Salvatoris. Custodes manium, videlicet legem specie tenus servantes. Non enim dignum duxit illos custodes case civitatis, sed tantum menium, sic utcunque positorum, et non ex Dei mente.

#### CANT .

8. Adjuravi vos, filiæ Jerusalem, in virtutibus et in viribus agri, si inveneritis nepotem meum, renuntiale ei quod vulnerata amore ego sum.

#### SCHOLIA.

Non codem sensu, sacramento filias compellat Jerusalem, quo et prius jurejurando adegerat, sed hic filias Jerusalem sequentes Dominum vocat Jiscipulas : quæ per mariyrium vitæ curriculum versecerunt. Si inveneritis nepotem meum, renun-L'ate ei quod vulnerata amore ego sum. Non quod cjusmodi rei suum ipsius Filium et Dominum ignarum fore existimaverit, præcipit mulieribus suum erga depotem renuntient amorem : qui enim fieri

tes in civitate : percusserunt me, vulneraverunt me, A ol gulazeç, ol zunlovreç er ty zolet ezdrator us, experientario ar us fipar to depictor άπ' έμοῦ φύλαχες τῶν τειχέων.

#### EXOAIA.

'Εζήτησα αύτόν και ούχ εδρον αύτον. Δαξελθών ό προφήτης και νῦν, και έν έτέροις, ὡς ἐν ἐπιτομή, τά κατά την Ενσαρχον οίχονομίαν του Θεού Λόγου γενησόμενα μυστήρια, επαναχεφαλαιούμενο; χαι αύθις τον λόγον, ώς έχ της άγνης του Κυρίου μητρό; φησιν 'Εζήτησα autor, zal ouz εδρον αύτόν · τοῦτο μέν ῶν τις ὡσὰν είρηται πρότερον έχλάδοι, την έν τῷ τάφω τοῦ Σωτήρος αίνίττεσθαι ύπερφυά χατάθεσιν · τηνιχαῦτα γάρ ζητοῦσα τοῦτον ή πάναγνος Μήτηρ ούχ εύρεν. Τοῦτο 8° αν τις xai sis the swithprov peta to advar oixovopian aradyρώσθαι του Χριστου άνάληψιν · άνθρωπικώς γάρ μετά ταῦτα τοῦτον ζητοῦσα παρείναι ή ὑπεράμωμος τοῦ Θεοῦ λοχεύτρια, οὐχ εὕρισκεν αὐτόν · xal xa-λοῦ συ ἀ τή κουεν. τ δε Θεός συνῆν αὐτῆ · xal υίζκως όμου και πατριχώς τα κατ' αύτην εχυθέρνα. Elpoodr µe ol golaxeç, ol xuxloürteç ir tỹ πόλει · ήγουν, ζητούσα τούτον, και έπικαλουμένη, χαι Θεόν έξ έμοῦ άνευ σποράς άνομολογοῦσα τεχθέντα, μή ένεγκόντων τον φθόνον των δοκούντων άρχιερέων τοῦ νόμου προεστάναι, ὑπέστην ὑπ' αὐτῶν δεινά. Φύλακες δ' αν χαλοίντα τοῦ νόμου οἱ τηνιχαῦτα τῶν Ἰουδαίων ἀρχιερείς, ὡς τῷ γράμματι μόνω προσανέγοντες, πόρρω δε των εγχειμένων έννοιῶν ἐαυτούς ἀπελαύνοντες. Οἰ κυκλοῦντες ἐr αύτοίς άει συστρεφόμενοι, χαι μηδέν ύψηλον περί Θεού διανρούμενοι. Έπαταξάν με. ήγουν, ήλγυνάν με, έν οίς επεδείχυντο δεινοίς πρός την του θεού Έχχλησίαν, απελαύνοντες τοὺς μαθητάς, χαι τον δρόμον τοῦ Εὐαγγελίου κωλύοντες. Ηραν το θέριστρον άπ' έμοῦ, τὸν τῆς χεφαλῆς χόσμον δηλογότι, την εύσεδη περί Θεού διάνοιαν, ην εσπουδάχεισαν μέν έχ των περάτων της γης άφελειν, ούχ ήδυνήθησαν δε ύπερδαλλούση δυνάμει του χηρυττομένου Σωτήρος Χριστού. Φύλακες των τειχέων. ήγουν, τη δοχήσει του φυλάστειν τον νόμον· οά γάρ άξιοι τούτους φύλαχας είναι πόλεως • άλλ' άπλῶς των τειχέων των ούτω πως χειμένων · χαί ού περί τών τοῦ Θεοῦ ἐννοιῶν. D

#### 'ĄΣMA.

"Ορκισα ύμας, θυγατέρες 'Ιερουσαλήμ, έν ταις δυνάμεσι καί έν ταις ισχύσεσι τοῦ ἀγροῦ· ἐἀr εύρητε τόν άδελφιδόν μου, άπαγγεί.lars autir δτιτετρωμένη άγάπης είμι έγώ.

## ΣΧΟΛΙΑ.

Ούκ έπι την αύτην ξυνοιαν τον αύτον παρήγαγεω όρχον, όν και πρότερον ταίς θυγατράσι της Ίερουσαλήμ. άλλ' ένταῦθα θυγατέρας τῆς 'ispousaλήμ τάς άχολουθησάσας τῷ Δεσπότη χαλεί μαθητρία; al και διά μαρτυρίου τον δρόμον ηνύκασιν. 'Ear suppre tor absigibor you, anarrellare autor, δτι τετρωμένη άγάπης είμι έγώ. Ούχ ώς άγκουντα τ'ν έαυτης Υίδν και Δεσπότην, παρεγγυάται ταίς γυναιξι την ταύτης άγάπην πρός αύτον άπαγγεί-



B

lat www. yip av hyvost, aat molv yeveseens Exasta A poterat, ut ignoraret id is, qui etiam antequam είδώς ; άλλά τον αύτον πόθον είς την έχείνου πίστιν έπαύξουσα. Ταύτη τοι xal, 'Ear ευρητε, φησί · τουτieri, omoubácate eúpelv.

#### \*AEMA.

Ti doelgibóg σου από αδελφιδού, ή καλή έν γυναιξί; τί αδελφιδός άπό άδελφιδού; ότι ούτως ώρχισας ήμας.

#### EXOAIA.

**Δ; άπό των γυναιχών ή έρώτησις τῷ** προφήτη :ίθειται, καί φησι · ΤΙ άδελφιδός σου άπό άδελφιδού; τουτέστι, τι διαφέρει ό Υίός σου άπο των άλλων υίών τών γυναίχων, ότι ώρχισας ήμας έπ' αύτόν;

#### 'ΑΣΜΑ.

Αδελφιδός μου λευχός, και πυρρός, έπλελογισμένος ἀπό μυριάδων.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Διεγείρασα το πρόθυμον των γυναιχών ή πανάμωμος Παρθένος, ώστε δίς έπανερωτάν αύτας περί του ταύτης υίου, τίς τέ έστι, τί διαφέρει των άλλων. χαθ' Εχαστον την άπολογίαν ποιείται, χαί φησιν . Αδελφιδός μου λευκός και πυρρός, εκλελογισμίνος άπό μυριάδων τά γνωριστικά τῆς αὐτοῦ θεότητος διά τών τοιούτων εξαριθμείται, φάσχουσα · Ο iv ipol σαρχωθείς Υίδς του Θεού Ιευχός έστι xal πυβρός. Τουτέστι, φώς νοερλν, xal πύρ άστεπον και απρόσψαυστον ·δια μέν γαρ του λευκού τό λαμπρόν και φωτιστικόν εσήμανε, διά δε του πυβ- C ρού το άστεκτον και άπρόσψαυστον της αύτου θεότητος. Έκλελογισμένος από μυριάδων . ήγουν, έπλελεγμένος · περί αύτοῦ γάρ ὁ Θεός καί Πατήρ διά στόματος 'Η satou φησίν · Ιδού δ παῖς μου, or έξελεξάμηr, είς or εύδόχησεr ή ψυχή μου.

# \*ĄΣMA.

Κεφαλή αύτοῦ χρυσίον χεφάζ, βόστρυχοι αύτοῦ έλαταὶ, μέλανες ὡς κόραξ.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Η κεφαλή αυτού χρυσίον έστι κεφάζ, τουτίστεν ή άνω αύτοῦ γέννησις άπρόσψαυστος χαί νοερά. Πολλαχοῦ διὰ τοῦ χρυσοῦ ἐδήλωσε τοῦ πυρός την ενέργειαν. Δι δè βόστρυχοι αύτοῦ έλαταὶ, μέλατες ώς χόραξ · τά άνωθεν δηλονότι της χεφαλής αύτου, τουτέστι τής θείας υπάρξεως, άθεώρητα και άκατάληπτα. διά τουτο χαι μέλανα είρηχε. Τουτο χαι ό θεοπάτωρ Δα628 προηρμήνευσε, λέγων "Εθετο σκότος sic αποκρυφήν αύτου. διά του σκότους δηλονότι το άχατάπληπτον είρηχώς.

#### \*ĄΣMA.

Ul ógðalµol aðroð ώς περιστεραl, έπl πληρώματα ύδάτων.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Διά τοῦ τῆς περιστεράς όνόματος τὸ ἀχέραιόν τε χαί παθαρόν έδήλωσε των αύτου όφθαλμών. Έπλ alnewpaoer voator toutiste, πεπληρωμένων του άγίου Πνεύματος · πολλαχοῦ γάρ ή θεία Γραφή

" Isa. XLII, 1. " Psal. XVII, 12.

nasceretur singula norat? sed quo hunc ipsum ad illius fidem animi affectum exaugeret. Quocirca dicit : Si invenerilis, idest, contendite, ut inveniatis.

#### CANT.

9. Qualis nepos tuus a nepote, pulchra in mulieribus? qualis nepos tuus a nepote? quia sic adjurasti 👘 nos.

#### SCHOLIA,

Tanquam a mulieribus interrogatio hæc foret, a propheta posita est. Dicit enim, Qualis nepos tuus a nepote? hoc est, in quo differt filius tuus a cæteris aliarum mulierum filiis, quia adjurasti nos per ipsum ?

#### CANT.

10. Nepos meus candidus, et igneus, selectus es decem millibus.

#### SCHOLIA.

Excitato a purissima Virgine mulierum desiderio, ita ut semel atque iterum de suo interrogarent filio, quinam foret, et in quo a cæteris differret, ad singula respondet, et dicit : Nepos meus candidus est, et igneus, selectus ex decem millibus. Notiones ipsius divinitatis per ejusmodi enumeravit, dicens: Filius Dei, qui ex me carnem assumpsit, candidus est, et igneus, hoc est, Lux intellectualis est, et ignis intolerandus. Per candorem enim splendorem lucemque significavit; per ignem vero intolerandam noc attingendam ejus divinitatem. Selectus ez. decem millibus, sive, electus. De ipso enim Deus et Pater per os Isaise dicit : Ecce puer meus quem elegeram, in quem complacuit anima mea \*\*.

#### CANT.

11. Caput ejus aurum cephas, cincinni ejus crispi, nigri veluti corvus.

## SCHOLIA.

Caput ejus aurum est cephas, hoc est, superna ipsius generatio est intellectualis, et que attingi nequit. Aurum enim sæpe sæpius vim ignis significat. Cincinni autom ojus crispi, nigri voluti corvus. Quæ sapera sunt, significavit, capitis ejus, hoc est divinæ ejus substantiæ, caque invisibilia et incomprehensa fore, Quocirca et nigra fore dixit. Quod itidem divinus pater David ante exposuerat, dicens : Posuit tenebras latibulum suum 45 . Qui per tenebras id utique quod comprehendi nequit expressit.

#### CANT.

- <u>-</u>---

12. Oculi ejus sicut columbæ, super plenitudines aquarum.

#### SCHOLIA.

Per hujus columbæ nomen simplicitatem atque puritatem oculorum ejus significavit, Super planitudines aquarum, id est, qui repleti erant Spiritu sancto; passim enim divina Scriptura Spiritum



sanctum aquam nominavit. Quemadmodum et Sal- A το άγιον Πνεύμα ύδωρ ώνόμασε · καθώς και αύτος ό vator ipso declaravit : Qui credit in me, flumina ex ventre ejus fluent aquæ vivæ \*\*, videlicet sanctissimi Spiritus gratia. Itaque plenitudines aquarum intelligendi sunt ipsi Christi fideles. Quemadmodum Salomonis quoque pater David longe ante disit : Oculi Domini super justos 87.

#### . CANT.

13. Maxillæ ejus sunt phialæ aromatis, producentes .ungnentaria.

#### SCHOLIA.

Quemadmodum phialæ aromatum ingentem fragrantlam præbent ils qui prope adsunt : sic et unigenitus Dei Filjus uberem in eum credentibus dixit, Spirium sauctum \*\* .

#### CANT.

Labià ejus lilia stillantia myrrham plenam.

#### SCHOLIA.

Prolatos sermones divinos per labia Salvatoria ad omnes et pro omnibus tilia stillantia myrrham appellafit : lilia quidem, propter fragramtiam plantes, et quia ab omnibus deamantur; stil. lastia vero myrrham plenam, propter vim abunde gufficienterque servandi, et continendi, et quia ubique colligunt, conservant, et confirmant cos qui suscipiunt Evangelium ; vel etiam ob difficilem et strigosam, asperamque, ut videtur, observstionem mandatorum Dei. Angusta enlin, inquit, el arcia est via, quæ ducit ad regnum cælorum \*\*.

#### CANT.

14. Manus ejus tornatiles, aureæ, plenæ, strenuæ.

#### SCHOLIA.

Omnia, quæ propter nos in mundo admirabilia Dei manu sunt facta, ejas plena sunt pulchritudine. Ecce enim, inquit, emmia puletra valde 10. Dum autem dixit : Manus ejus sornatiles, auren, aqualem in singulis elementis portionem desiguat, illorumque inter se connexionem. Plena, Alrenue. Ac si diceret: Divine ejus erga nos par- a xpasiv. Πεπληρωμέναι, θαρσείς · άντι του, μέτ Licipantes pietatis et providenties.

#### CANT.

Venter ejus velati tabula eburnou super lapidem sapphiri.

#### SCHOLIA.

Apertissime in lis quoque propheta demonstrat, se non de quovis homine verba facere. Nam eujus unquam invenietur venter, veluti tabula eburneal Verum chimvers clars ostendit, se maximi cojuspiana ac summi Legislatoris nomen voluisse exprissere. Per ventrem ilaque cor significavit;

Σωτήρ ενετείλατο 'Ο πιστεύων είς έμε, ποταμοί έκ τῆς κοιλίας αὐτοῦ ῥεύσουσιν ῦδατος ζώντος · δηλονότι, της του παναγίου Πνεύματος χάριτος. Ούχοῦν αὐτοὺς τοὺς τῷ Χριστῷ πεπιστευχότας πληρώματα ψδάτων ύποληπτίον χαθώς προλαδών και ό τούτου πατήρε [ρηκε Δαδίδ · 'Ogθalμοι Κυρίου έπι δικαίους.

#### \*ĄΣMA.

Σιαγόνες αύτοῦ ώς φιάλαι τοῦ ἀρώματος, ψύουσαι μυρεψικά. ΄΄

#### EXOAIA.

Ωσπερ al των άρωμάτων φιέλαι πλείστην δοην την εύωδίαν παρέχουσι τοις έγγιστα γινομένοις · οδτω χαι ό μονογενής Υίος του Θεού τοίς πιστεύσασιν sanctissimi Spiritus gratiam impertit. Accipite enim, B elc autov mlouslav the tou navaylou Ilveuparoc χάριν μετέδωχε. Λάδοτε γάρ, φησί, Πνεύμα arror.

#### 'ΑΣΜΑ.

nolva, ordčovca ouvorar Χείλη αύτοῦ πλήρη.

#### - ΣΧΟΛΙΑ.

Τούς διά των χειλέων του Σωτήρος πρός άπαντας και ύπερ απάντων προφερομένους θεαρχιπούς λόγους apira στάζοντα σμύρναν προσηγόρευσε. πρίγα μέν διά το εύωδες του φυτού και πάσινέπεραστον · στάζοντα δε σμώρναν πλήρη, διά το συνεκτικόν, και διαρκές; και πανταχόθεν έπέχον και στηρίζον τους παραδεχομένους το Εύαγγέλιον ή xal διά τὸ πιχρόν xal δοχοῦν σχληρον τοῦ xata Θεόν απαγγέλματος. Η γαρ όδος ή απάγουσα, φησίν, είς την βασιλείαν των ουρανών στενή καί τεθλιμμένη έστιν.

#### 'ΑΣΜΑ.

Χείρες αύτου τοργευταί, χρυσαί, πεπληρωμίrai, θαρσείς.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Πάντα δια των χειρών του Θεου πρός ήμας γεγενημένα τοῦ χόσμου θαυμαστὰ πεπληρωμένα sist της παρ' αύτοῦ χαλλονης. 'Ιδού γάρ, φησί, τά xárra xalà llar. Aid de tou gávai, Al zeipec αυτού roprevial, χρυσαί, την έν εχάστω τών ετοιχείων Ισομοιρίαν δηλοϊ, χαι πρός άλληλα σύγοχα της παρ' αύτοῦ πρός ήμας θεοειδοῦς προ volac.

#### \*ΑΣΜΑ.

Koula abtoŭ ώς πυξίον έλεφάντινον έπι liθου σαπφείρου.

#### EXOAIA.

Σαφέστατα κάν τούτοις δείκνυσιν ο προφήτης. ώς ού περί τινος άνθρώπου διαλέγεται. τίνος γάρ āv edpebely ή xochla ώς πυξίον ελεφάντινον; άλλ Hontow nept periorou rivos, xal tà periora vevoμοθετηχότος, την προσηγορίαν εχτέθειται. Διέγουν της χοιλία; την χαρδίαν εσήμανεν, εν ώ το διανοη-

- <sup>34</sup> Joan. vn, 38. 87 Psal. xxxiii, 16. 88 Joan. xx, 22. 89 Matth. vii, 14. 90 Gen. 1, 31.

# COMMENT IN CANTICUM CANTIC.

εν τοις Εύαγγελίοις φησίν. Ο άγαθός έκ τοῦ àγaθοῦ θησαυροῦ τῆς xapδlaς aὐτοῦ ἐxbállsı τά drabá · καί ο πονηρός έκ τοῦ πονηροῦ θησαυρού της παρδίας αυτού έπδάλλει τα πονηρά. - De suflor elegartiror . Atoi Bibliov, tobe exπορευομένους έξ αύτοῦ θεοποιούς λόγους πάσιν άγαθοπρεπώς προτείνοντας αύτον δηλαδή τον έκ της Σιών πεφοιτηχότα τῷ χόσμω σωτηριώδη νόμον. περί ού και ό θεοπάτωρ εξρηκε Δαδίδ. Τίς δώσες in Libertd owthpior tou Topan's; xal "Avatas -Έκ Σιών έξελεύσεται νόμος. Ούδεις δε πρη αύτου, ή μετά αύτου, έχ της Σιών έξήνεγχε νόμον. ώσπερ δε διά των Μωσαϊχών πυξίων ό νόμος δέδοται τῷ παλαιῷ Ίσραήλ • οῦτω χαὶ διὰ τῶν ἐχπορευομόνων έκ της κοιλίας του σαρκωθέντος Υίου του θεου ή χάρις και άλήθεια τοις πιστοίς. Έπλ 2ίθου σαπφείρου. Τεθεμελιωμένα δηλονότι έπι τήν πέτραν · Σύ γάρ εί, φησί, Πέτρος, και έπι ταύτη τη πέτρα οικοδομήσω μου την Έκκληolar.

#### <sup>\*</sup>ΑΣΜΑ.

Κτήμαι αύτοῦ στῦλοι μαρμάριτοι, τεθεμελιωμένοι έπι βάσεις χρυσας.

#### EXOAIA.

Διὰ τούτων πάντων τὸ ἀσφαλές και ἀπαρέγκλιτον τής του θεού Λόγου μονιμότητος δείχνυσι. Κνήμαι δέ, και δπίσθια, και τα άλλα άνθρωποπρεπώς περί αύτοῦ τίθησι χατ' ἀναλογίαν τῶν ἐν ήμζν μερῶν.

#### \*ΑΣΜΑ.

Eldos abrov ws Albaros extentos, ws neδροι. Φάρυγξ αύτοῦ γλυκασμός, και όλος έπιovula.

#### EXOAIA.

Την εχείνου θεότητα είς είδος λιδάνου ώμοίωσε. θεώ γάρ μόνω λίδανο; άφιέρωται. Τά δε έκ που Ι φάρυγγος αύτοῦ ήδύτερά είσι παντός γλυχασμοῦ • τούτοις και ό Δαθίδ ήδυνθείς, Γλυκύτερα, φησί, τὰ λόγια Κυρίου ὑπέρ μέλι καὶ κηρίοτ.— Καὶ ὅλος έπιθυμία· ήτοι αύτος ών τών έφετων άχρότης, καί πρός δν έρωτικῶς οί τε θείοι νόες, και πάσαι δικαίων ψυχαί άνατείνονται.

#### "AZMA.

Ούτος άδελφιδός μου, και ούτος πλησίοτ μου, D θυγατέρες 'Ιερουσαλήμ.

#### EXOAIA.

Απόθεσις των χατά μέρος γνωρισμάτων της του θεού Λόγου δι' ήμας άφράστου σαρχώσεως - έπειδή γάρ εξήτησαν αι από της Γερουσαλήμ, όποίος ών τυγγάνει, τα έχείνου ή μήτηρ άχριδως διεξελθούσα, επάγει · Τοιοῦτός έστιν άδελφιδός μου, xai roisūτος, οίον ύμιν είπον δηλονότε.

#### TAEMA.

Ποῦ ἀπηλθεν ὁ ἀδελφιδός σου, ή και ή ἐν τυrai El; ποῦ ἀπη 1θεr ὁ ἀθελφιδός σου; καί ζητήσομεν αυτίν μετά σου.

" Matth. x11, 35. " Paal x111, 7. " Isa. 11, 3. " Matth. xvi, 18. " Paal. xviu, 14.

τιχόν της ψυχή; παρόν τυγχάνει · ώς και ό Σωτήρ 🛦 in quo intellectus animæ residet. Quemadmodenn etiam ipse Salvator in Evangeliis dicit : Bonus homo de bono cordis sul thesauro profert bona, et malus de mato · cordis sui thesauro profert mala »1. — Veluti tabula eburnea : sicut liber nimirum, exquo proferuntur sermones a Deo instituti : quos omnibus, quæ'sua est benignitas, palam proposuit ; ipsa videlicet tex ex Sion, mundo pro ejus satute. insita. De qua divinus quoque pater David ait : Quis dabit ex. Sivn salutare Israel 13? Et Issias dixit : De Sion exibit lex \*\*. Nemo autem ante ipsum, vel post ipsum ex Sion legem protulit. Porro quemadmodum per tabulas Mosaicas lex data est prisco illi populo Israel : sic et p r ea quæ emanarunt ex ventre incarnati Filii Dei, gratia et veritas credentibus data est. Super lapidem sappleiri. Fundata videlicet supra petram. Tu enim es, inquit, Petrus, et super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam \*\*.

#### CANT.

15. Crura ejus columnæ marmoreæ, fundatæ super bases aureas.

#### **SCHOLIA.**

Per bæc omnin inconcussam veramque D i Verbi in ætornum manentis stabifilatem demonstrat. Crura vero, et posteriora, et alia itidem humano more ei tribuit pro ratione carum quæ in c nobis sunt, partium.

#### CANT.

15, 16. Species ejus sicut libanus electus, sicut cedri. Guttur ejus dulcedo, et totus desiderium.

#### SCHOLIA.

Divinitatem ejus speciei assimilavit libani, quia soli Deo consecratur libanns. Que vero ex ipsius prodeunt gutture, suzviora sunt quavis duicedine. Quibus David guoque delectatas, Dulciora, inquit, eloquia Domini super mel et farum \*\*. - Et totus desiderium. Ipse nimirum est desiderabilium summa et spex ; ad quem perumanter divinæ mentes et omnes minne justerum febunter.

#### CANT.

...

Iste est nepos mens, et iste est propinquue mens, filiæ Jerusalem.

#### SCHOLIA.

Complexie corum est, qua per partes cognopoi possunt ineffabilis illius propter nos Incarnationis Verhi Dei ; quia enim quæsierant fillæ Jerusalom, qualis essol, mater accurate illing revenuitis partilnes, infert : Bjusmodi est nopos meus, talis. inquam, qualem vobis retuil.

#### CANT.

17. Quo abiit nepos nus, o pulchra in mulieribus ? quo abiit nepos luns ? el quæremus sum tecum.



#### SCHOLIA.

Dei Verbi characteres optime edoctse mulieres, ac eliam ipsæ ejus amore sauciæ, ez ejusdem desiderio, dicunt: Quo abiit nepos tuus, o pulchra in mulieribus ? quo abiit nepos tuus ? Ex gaudii exsuperantia iterarunt interrogationem, vel ex canentium more, qui bis et supius eadem repetunt. Et queremus sum tecum : hoc est, Sequemur te, quecunque tandem ipsa contendes ad querendum eum ; nec curiose nimis indagabimus, quæ de ipse tibi sunt placita.

#### CAPUT VI. CANT.

1, 2. Nepos mens descendit in hortum suum ad B phialas aromatum, ut pascat in hortis, et lilia colligat. Ego meo nepoli, et nepos mens mihi, qui pascit in liliis.

#### SCHOLIA.

Supra a principio omnis prorsus labis expers mater de nepote apud eas narrationem instituit, dicitque eis : Interrogatis me, quo mens abiit nenepos? Nepos meus descendit in hortum suum \*\*, videlicet, e colo descendens, carnem ex me assumpsit. Ipsa enim est hortus ille signatus \*7. Ad pkialas aromatum : ad decendum ownem terram divina ipsius præcepta, et ad replendum totius orbis ambitum illorum fragrantia. Ut pascat in hortis, et lilla colliget : ut videlicet pastat ipsius C er zhzoic, zal oullereir zpira froi moualveir oves in pascuis collestibus, et introducat, et educat cas per ostium "; et ab eis colligat fructus, dilectionem nimirum, et misericordiam. Ego meo nepoti, et nepos mens mihi. Ego scilicet ei carnem præbui, et ipse mibi divinitatem. Qui pascit in liliis : qui videlicet illa docet, quæ ad paradisum et que in illo ad florum delicias spectant.

#### CANT.

5, 4. Pulchra es, propinqua mes, sicut beneplacitum, decora sicut Jerusalem, terribilis sicut castrorum ordines. Averte ocules tuos contra me, quia ili me evolare focerunt. D

#### SCHOLIA.

Commutatio hic fit moduli cantionis; et in principio quidem tanquam propheta, Virginis decantat laudes; hic autem, repente veluti afflatus Numine, cantum quasi ex alio attollit principio, et dicit : Pulchra as, propingua mea, sicul beneplacitum ; complacuit enim Deo et Patri, in ca nestri generis operari salutem. Decora sicut Jernselem, sive tanquam sacræ pacis causa, ipsiusque pacis conciliatrix, pacem omnibus præbuit. Terribilis sicut castrorum ordines, hoc est, supra omnem captum et rationem est in te ownium pulchritudinum or-

\*\* Cast. v, 17. " " Cant. av, 12. " Joan. 10, 1 seqg.

Τά περί του Θεού Λόγου γνωρίσματα άσφαλώς al γυναίχες μαθούσαι, και τρωθείσαι και αύται τώ έχείνου έρωτι, είς πόθον ήλθον αύτοῦ, χαί φασι. Ποῦ ἀπηλθεν ὁ ἀδελφιδός σου, ἡ xalų ἐν γυraiEl; ποῦ ἀπηλθεν ὁ ἀδέλφιδός σου; τῷ ὑπερδάλλοντι της χαράς διπλασιάσασαι την ερώτησιν, rollánic inavalaubáveiv. Kai Cirthooper abrir μετά σου · τουτέστιν, 'Αχολουθήσομέν σοι όπου άν αυτή απέλθης είς την εχείνου ζήτησιν · χαι ού πολυπραγμονήσομεν τά περί έχείνου σοι άρίexovia.

## KETAA. G'. "А́хма.

Αδελφιδός μου πατέδη είς πηπον σύτου, κ φιάλας τοῦ ἀρώματος, ποιμαίνειν ἐν κάποις, κὰ oullereir spira. 'Erb to adelgido pov, za o adelpidos pou epol · o soupairor er cois zol. rois.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Ανωθεν εξ άρχης πρός αύτας ή πανάμωμος μήτηρ την περί του άδελφιδου διήγησιν ποιείται, xal φησι πρός αύτάς · Έρωτατέ με, που άπηλθες ό άδελφιδός μου ; 'Ο άδελφιδός μου πατέδη είς אק אסי אטדסט י איסטי, אל טטףמיסט אמדמטאל, אימףχώθη έν έμοι · αύτη γάρ έστιν ό έσφραγισμένος χηπος. Είς φιάλας άρώματος είς τὸδιδάξαι πάστν την γην τάς θεουργούς αύτοῦ έντολάς, και πληρώσαι την οίχουμένην πάσαν της εύωδίας. Ποιμαίτειτ rà izuroù mrobara ini vouig oùpaviour, xal sica-זרוש מטידא, אמן לבמירוש לוא דקר טטףמר, אמן סטאאלγειν τούς παρ' αύτῶν χαρπούς, ήγουν, την άγάπην χαι τον έλεον. Έγω τῷ άδελφιδῷ μου, και ό άδειgidoς μου έμοι· ήτοι, Έγω τούτω την σάρχα παρέσχον, xal autos euol the Ofersiv. 'O xoipalwar in toic solvoic. o orogenme guyagh to mpl του παραδείσου και της έν αύτο των άνθίων ະຍຸບອຸທິດ.

#### °ĄΣMA,

Kalh si, i zinglor pou, is cideria, ispala is 'Ιερουσαλήμ, θάμβος ώς τεταγμέναι · ἀπόστρεψον δφθαλμούς σου aserarclor μου · ότι αύτολ arestépwodr με.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Αλλαγμα της κατά τουτο το μέρος ψόης · xal Εναρξις των πρός την Παρθένον ώς άπο του προγή. του εγχωμίων · αίφνης γάρ, ώσπερ ενθους γενήμεμενος, την ψόην ώς εξ άλλης άρχης άνατείνεται, ral gyou Kaly sl, & zlycior pou, we sudoria. η ύδόκησε γάρ έν αύτη ό Θεός και Πατήρ, την του γένους ήμῶν σωτηρίαν έργέζεσθει. Doala ώς Ispouraling . Trouv, we ispas siptions airia, xai πασιν αύτης είρηνοπαρόχως πρόξενος. Θάμβος ώς ceraquéras · τουτέστιν, ύπερ πάντα νοῦν xal λόγαν ל אמדת כו דשט מהמידשט אמאשט סטטדמבנג אמו בטמף-

# COMMENT. IN CANTICUM CANTIC.

μενώς όρψης έμε, και τά κατ' έμε διεξάγοις, ώς αν αύτη βούλοιο. "Οτι αυτοί ανεπτέρωσαν με· άντι του, ΟΙ σοι όφθαλμοι είς ταύτην άνεδίδασάν με την προφητείαν, και το κατ' αύτην ύψος, των σών θεάσασθαι μεγαλείων.

#### <sup>\*</sup>ΑΣΜΑ.

Tpixwyd σου ώς άγέλαι τῶr alyῶr, al dregdνησαν από τοῦ Γαλαάδ. Όδόντες σου ὡς ἀγέ-.lai των κεκαρμένων, al drébnoar dad του λυυτρού, αί πάσαι διδυμαίνουσαι · καί άτεκνούσα oùn Eorir èr aùraig. De onaprior nónniror relin oov, ral & lalid oov wpala. Og lezvροτ ροας μηλότ σου, εκτός της σιωπήσεώς σov.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Απερ νῦν κατά μέρος δίεξεισι τῶν ἐγκωμίων, χαι άνωτέρω εξρηται ωσπερ επφδόν τινα τη μαχαρία Παρθένω επάδων & χαι πρότερον.

## ĂΣMA.

Έξήχοντά είσι βασίλισσαι, χαλ όγδοήχοντα salanal, sal rearides, we our ectir apiouss μία έστι τη μητρί αυτής, έχλεχτή έστι τη τεχούση αυτήr. Elδοσαr αυτήr θυγατέρες, καί μαχαρισύσιτ αυτήτ βασίλισσαι καί γε καλαnal, nal alrécoucir autrir.

## ΣΚΟΛΙΑ.

'Ως αφ' έτέρας και αύθις αρχής την φόην ποιεί- C ru, xal pyou · 'EEnxorra elou Baolhiovai, nal droonnorta nalazal, nal redridec, ar our έστιν άριθμός το ύπερδάλλον άσυγχρίτως της παναμώμου μητρός και διά τούτων ενδεικνύμενος δ προφήτης, πρός τὰς έξ άπασῶν γυναιχῶν, τῷ έαυτης Υίφ και θεφ δι' έπιγνώσεως αύτφ συναφθήσεσθαι προσδοχωμένας, την σύγχρισιν ποιούμενο;, είς μέσον αύτας παράγει, και τάξεις αύτῶν, και άξίας ειχότως έξαριθμείται. Και τάς πιστευσάσας μέν τῷ νυμφίω Χριστῷ, διὰ μαρτυρίου δὲ τελειωθείσας πρός τον έχείνου Ερωτα, βασιλίσσας άπολαλεί, τῷ έξηχοντα ταύτας ἀριθμῷ, διὰ την ἐχ τελείου τελειοτάτην της φύσεως αύτων προκοπην, ένδειχνύμενος • τάς δε ώσαύτως πεπιστευχυίας, συγγινομένας δ' αύτῷ δι' έπιπονοτέρου χαι σχληροῦ βίου, χαι τοῦ τῆς ἀσχήσεως χατὰ Θέον ἐξηρημένου, παλλακές προσείρηκε. τῷ δγδοήκοντα ταύτας άριθμῷ τελειών, διά την έν τούτω έκδεδηκότος και άσφαλοῦς τῆς xaτὰ τὸ ἐπάγγελμα συναφείας τελειοτάτην της φύσεως αύτων προχοπήν. Τάς δ' άπαξ διά του θείου βαπτίσματος και μόνον Χριστώ συναφθείσας, είκότως νεάνιδας ύπερ άριθμόν εκάλεσε, διά το πολύχουν αύτών, και γης έξηπλωμένον είς απαντα τά πέρατα. Τοσαύται γάρ αξ πιστεύουσαι. Μία έσει τη μητρί αύτης, έκλεκτή τη τεκούση αύτήν · άντι του, Έχ στείρας το πρότερον ούσης της Αννης μία αυτη διά προσευχής γεγέννηται, μεθ' ήν ούχ Εστιν άριθμησαι και λοιπήν, έχλελεγμένη τη γεννησάση αυτήν πατρίδι, μαλλον δε πρό χαταδολής χόσμου έχλελεγμένη τῷ Θεῷ είς κατοιχίαν

postla. Ogsaluol oou anerarclor pov. Eles ed- A dinata compositio, et concinna constitutio. Oculi tui contra me : utinam benigne me conspicias, et quæ sunt in me regas, sicut tibi placuerit. Quis illi me evolare secerunt. Ac si diçeret : Oculi tui in hanc me elèvarunt prophetiam, ut ca tuarum magnitudinum contempler excellentiam.

#### CANT.

4-6. Capillamentum tuum sicut greges caprarum quæ apparuerunt e Galaad. Dentes tui sicut greges tonsarum, quæ ascenderunt de lavacro: omnes gemellæ, et sterilis non est inter illas. Veluti veslis soccinea labia tua, et eloquentia tua decora. Sicut cortex mali punici gena tua, extra quod in ta silet.

#### SCHOLIA.

Quas nunc vicissim per partes recenset laudes, eas quoque paulo ante decantaverat. Est instar cantus cujusdam repetiti, qui casdem quas et prius B. Virginis recinat laudes.

#### CANT.

7, 8. Sexaginta sunt regine, et octoginta concubinæ, et adolescentulæ quarum non est numerus. lina est matri suce; electa est genitrici suce; viderunt cam filice, et beabunt cam reginee et concubinæ, et laudabunt eam.

#### SCHOLIA.

Tanquam ex altero rursus exordio cantionem orditur, ac dicit : Sexaginta sunt reginar, et octoginta concubinæ, et adolescentulæ quarum non est numerus. Excellentiam sine comparatione matris, omnis prorsus labis expertis, propheta ex his comparate demonstrat mulieribus, eam conferens cum exteris mulieribus, quæ, ut cum eis Dei Virginisque Filius mentis cognitione copularetur, exspectabant : easque in medium adducit, et carum tum numerum, tum dignitates pro dignitate enumerat. Et eas quidem, quæ Ch'risto crediderant sponso, ac per martyrium jam illius effectæ sunt amore perfectæ, reginas appellat, numero ille sexageno demonstrans perfectissimum uberrimumque ex earum naturæ perfectione profectum. Eas vero, quze ila crediderunt, ut ei sint conjunctæ, seligentes laboriosam et avsteram religionisvitam, in divinisque rebus exercitationem, concubinas nuncupavit, octogesimo illas numero pérfectas declarans, propter perfectissimum naturas earum ex firma stabilique conjunctione in hoc proposito ac voto profectum. Copulatas autem semel tantum Christo per baptismum divinum merito adolescentulas præter numerum appellavit, ob illarum multitudinem, ac etiam quia repleant ounes fines terra. Cumque tot tantieque sint credentes animæ : Una est matri suæ, electa genitrici suæ. Ac si diceret, Ex sterili prius cum esset Anna, una ipsa per preces genita fuit, post quam non est aliquam aliam recensere. Electa patriæ, quæ illam generarat, vel potius, ante mundi constitution in

Digitized by Google

# B

#### SCHOLIA.

Dei Verbi characteres optime edoctte mulieres, ne etiam ipsen ejus amore saucize, ex ejusdem desiderio, dicunt: Quo abiit nepos tuus, o pulchra in mulieribus? quo abiit nepos tuus? Ex gaudii exsuperantia iterarun; interrogationem, vel ex canentium more, qui bis et szepius eadem repetant. Et quaremus sum tecum: hoc est, Sequemar te, quocunque tandem ipsa contendes ad quærendum eum; nec curiose nimis indagabimus, quæ de ipse tihi sunt placita.

#### CAPUT VI. CANT.

f. 2. Nepos meus descendit in hortum suum ad B phialas aromatum, ut pascat in hortis, et lilia colligat. Ego meo nepoli, et nepos meus mihi, qui pascit in liliis.

#### SCHOLIA.

Supra a principio omnis prorsus labis expers mater de nepote apud eas narrationem instituit, dicitque eis : Interrogatis me, quo meus abiit nenepos? Nepos meus descendit in hortum suum \*\*, videlicet, e colo descendens, carnem ex me assumpsit. Ipsa enim est hortus ille signatus \*1. Ad phialas aromatum : ad decendum ownem terram divina ipsius præcepta, et ad replendum totius orbis ambitum illorum fragrantia. Ut pascat in hertis, et lilia colligat : ut videlicet pascat ipsius C oves in pascuis collestibus, et introducat, et educat cas per ostium "; et ab eis colligat fructus, dilectionem nimirum, et misericordiam. Ego meo nepoti, et nepos mens mihi. Ego scilicet ei carnem præbui, et ipse mihi divinitatem. Qui pascit in litils : qui videlicet illa docet, quæ ad paradisum et qua in illo ad florum delicias spectant.

#### CANT.

5, L Pulchra es, propinqua mes, sicut beneplacitum, decora sicut Jerusalem, terribilis sicut castrorum ordines. Averte ocules tuos contra me, quia illi me evolare focerunt.

#### SCHOLIA,

Commutatio bic fit moduä cantionis; et in principio quidem tanquam propheta, Virginis decantat laudes; hic autem, repente veluti afflatus Numine, cantum quasi ex alio attollit principio, et dicit: Pulchra es, propingua mea, sicut beneplacitum; complacuit enim Deo et Patri, in ea nostri generis operari salutem. Decora sicut Jerusalem, sive tanquam sacræ pacis causa, ipsiusque pacis conciliatrix, pacem omnibus præbuit. Terribilis sicut castroram ordines, hoc est, supra omnem captum et rationem est in te omnium pulchritudinum or-

\*\* Cant. v, 17. " \*7 Cant. IV, 12. \*\* Joan. 10, 1 seqq.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Τά περί τοῦ Θεοῦ Λόγου γνωρίσματα ἀσφαλῶς al γυναίχες μαθοῦσαι, καὶ τρωθεῖσαι καὶ αὐταὶ τῷ ἐκείνου ἔρωτι, εἰς πόθον ἡλθον αὐτοῦ, καὶ φασ: Ποῦ ἀπῆλθεν ὁ ἀδελφιθός σου, ἡ καλἡ ἐν γυναιξί; ποῦ ἀπῆλθεν ὁ ἀδέλφιθός σου; τῷ ὑπιρ-Ϭάλλοντι τῆς χαράς διπλασιάσασαι τὴν ἐρώτησιν, ἡ καὶ ὡς ἔθος ἐστὶ τοἰς ặδουσι, ὅἰς τὰ αὐτὰ καὶ πολλάκις ἐπαναλαμβάνειν. Καὶ ζητήσομεν αὐτὰ μετὰ σοῦ · τουτέστιν, ᾿Ακολουθήσομέν σοι ἀπου ἀν αὐτὴ ἀπέλθῃς εἰς τὴν ἐκείνου ζήτησιν · καὶ οὐ πολυπραγμενήσομεν τὰ περὶ ἐκείνου σοὶ ἐρίεκοντα.

## кефал. (т'. "Аема.

'Αδελφιδός μου κατέδη εἰς κῆπον κὐτοῦ, ἀς φιάλας τοῦ ἀρώματος, ποιμαίνειν ἐν κήποις, κὰ συλλέγειν κρῖνα. Ἐνὰ τῷ ἀδελφιδῷ μου, καὶ ἐ ἀδελφιδός μου έμοι · ὁ ποιμαίνων ἐν τοῖς κρίνοις.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Ανωθεν έξ άρχης πρός αύτας ή πανάμωμος μήτηρ την περί του άδελφιδού διήγησιν moultai, χαί φησι πρός αύτάς · Έρωτατέ με, που άπηλθες ό άδελφιδός μου; 'Ο άδελφιδός μου κατέδη είς NOR BUTOU . BYOUN, 15 OUPANOU XATABAS, 134Pχώθη έν έμοι. αύτη γάρ έστιν ό έσφραγισμένος χήπος. Είς φιάλας αρώματος είς το διδάξαι πάστν την γήν τάς θεουργούς αύτοῦ έντολάς, xai πληρώσαι την οίχουμένην πάσαν της εύωδίας. Ποιμαίτειτ er núzoic, nal oullereir noira . htoi noipalveir tà sautoù n-voata ini vouis oùpavious, zai eled-זבוי מטיבל, אמן בבמיבוי סוא דקר טטףמר, אמן סטאליγειν τούς παρ' αύτῶν χαρπούς, ήγουν, την άγάπην xal sov Eleov. 'Eyw rŵ dôelyidŵ µou, xal ó dôelgiboς μου έμοι· ήτοι, Έγω τούτω την σάρχα παρέσχον, και αύτος έμοι την θέωσιν. 'Ο ποιμαίrur ir roic xpirose & didasxur dyrady ta mpi του παραδείσου και της έν αύτω των άνθίων τρυφής.

#### "ДЕМА.

Kalh εί, ή πλησίος μου, ώς εύδεκία, ώροια ώς 'Ιερουσαλήμ, θάμβος ώς τεταγμέται · ἀπόστρεψος όφβαλμούς σου ἀπεταττίος μου · ὅτι αὐτιί ἀrεπτέρωσάς με.

D

#### ΣΧΟΛΙΑ.

"Αλλαγμα τῆς χατὰ τοῦτο τὸ μέρος ψόῆς · xal Εναρξις τῶν πρός τὴν Παρθένον ὡς ἀπὸ τοῦ προγήτου ἐγχωμίων · αίφνης γὰρ, ῶσπερ Ενθους γενίμεμενος, τὴν ψόὴν ὡς ἐξ άλλης ἀρχῆς ἀνατείνεται, χαί φησι · Καλή εἶ, ἡ πλησίον μου, ὡς εὐδοχία · ηὐδόχησε γὰρ ἐν αὐτῆ ὁ Θεὸς καὶ Πατήρ, τὴν τῶ γένους ἡμῶν σωτηρίαν ἐργάζεσθει. 'Ωραία ὡς 'Ispoυσαλήμ · ἡγουν, ὡς ἰεράς εἰρήνης αἰτία, xal πάσιν αὐτῆς εἰρηνοπαρόχως πρόξενος. Θάμδος ὡς σεταγμέναι · τουτέστιν, ὑπὲρ πάντα νοῦν xal λίγαν ἡ χατὰ σὲ τῶν ἀπάντων χαλῶν σύνταξις καὶ εὐαρ-



postla. Opdaluol oou azerartlor pov. Elle ed- A dinata compositio, et conciena constitutio, Oculi μενώς όρψης έμε, και τά κατ' έμε διεξάγοις, ώς αν αυτή βούλοιο. "Οτι αυτοί areπτέρωσαν με. άντι τοῦ, ΟΙ σοι όφθαλμοι είς ταύτην άνεδίδασάν με την προφητείαν, και το κατ' αυτην ύψος, των σών θεάσασθαι μεγαλείων.

#### ΆΣΜΑ.

Τρίχωμά σου ώς άγέλαι τῶr alyῶr, al άrεφάνησαν από τοῦ Γαλαάδ. Όδόντες σου ώς άγέ-.lai τῶν κεκαρμένων, al ἀνέβησαν ἀπό τοῦ λυυτρού, al zācai διδυμαίνουσαι · καί άτεκνούσα ούκ Εστιν έν αύταις. 'Ως σπαρτίον κόκκινον χείλη σου, καί ή λαλιά σου ώραία. 'Ως λέπυρον βοας μηλόν σου, εκτός της σιωπήσεώς oov. B

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Άπερ νῦν κατά μέρος δίεξεισι τῶν ἐγκωμίων, χαι άνωτέρω είρηται ωσπερ επωδόν τινα τη μαχαρία Παρθένω επάδων & χαί πρότερον.

#### 'ΑΣΜΑ.

Εξήκοντά είσι βασίλισσαι, και όγδοήκοντα nalana), nai reárides, wr oùn Eorir ápidµós. μία έστι τῷ μητρί αὐτῆς, ἐχλεχτή έστι τῷ τεzovon authr. Eldosar authr suratess, sal μαχαριούσιτ αύτητ βασίλισσαι καί γε παλαnal, xal alréσουσιr aùthr.

#### ΣΚΟΛΙΑ.

'Ως ἀφ' ἐτέρας καὶ αῦθις ἀρχῆς τὴν ψδὴν ποιεί- C ται, xal φησι · 'Εξήχοντά είσι βασίλισσαι, καί δγδοήκοντα παλακαί, και reárideς, ών ούκ έστιν άριθμός. το ύπερδάλλον άσυγχρίτως τῆς παναμώμου μητρός και διά τούτων ενδεικνύμενος ό προφήτης, πρός τάς έξ άπασῶν γυναιχῶν, τῷ έαυτης Υίφ και Θεφ δι' έπιγνώσεως αύτφ συναφθήσεσθαι προσδοχωμένας, την σύγχρισιν ποιούμενο;, είς μέσον αύτας παράγει, και τάξεις αύτῶν, και άξίας είχότως έξαριθμείται. Και τάς πιστευσάσας μέν τῷ νυμφίψ Χριστῷ, διὰ μαρτυρίου δὲ τελειωθείσας πρός τόν έχείνου Ερωτα, βασιλίσσας άπολαλεί, τῷ έξηχοντα ταύτας ἀριθμῷ, διὰ την έχ τελείου τελειοτάτην της φύσεως αύτων προκοπην, ένδειχνύμενος . τάς δε ώσαύτως πεπιστευχυίας, συγγινομέ-Ð νας δ' αύτῷ δι' ἐπιπονοτέρου και σκληρού βίου, και τοῦ τῆς ἀσχήσεως χατὰ Θέὸν ἐξηρημένου, παλλακάς προσείρηκε. τῷ δγδοήκοντα ταύτας άριθμῷ τελειών, διά την έν τούτω έχδεδηχότος χαί άσφαλοῦς τῆς xatà τὸ ἐπάγγελμα συναφείας τελειοτάτην της φύσεως αύτων προχαπήν. Τάς δ' άπαξ διά τοῦ θείου βαπτίσματος και μόνον Χριστώ συναφθείσας, είκότως νεάνιδας ύπερ άριθμον έκάλεσε, διά το πολύχουν αύτών, και γης έξηπλωμένον είς απαντα τά πέρατα. Τοσαύται γάρ αξ πιστεύουσαι. Μία έστι τη μητρί αύτης, έκλεκτή τη τεκούση αύτήν · αντί του, Έχ στείρας το πρότερον ούσης της Αννης μία αυτη διά προσευχής γεγέννηται, μεθ' ήν ούχ Εστιν άριθμησαι και λοιπήν, έχλελεγμένη τη γεννησάση αυτήν πατρίδι, μάλλον δε πρό χαταδολής κόσμου εκλελεγμένη τω Θεώ είς κατοικίαν

tui contra me : utinam benigne me conspicias, et quæ sunt in me regas, sicut tibi placuerit. Quia illi me evolare secerunt. Ac si diçeret : Oculi tui in hanc me elevarunt prophetiam, ut ea tuarum magnitudinum contempler excellentiam.

#### CANT.

4-6. Capillamentum tuum sicut greges caprarum quas apparuerunt e Galaad. Dentes tui sicut greges tonsarum, quæ ascenderunt de lavacro: omnes gemellæ, et sterilis non est inter illas. Veluti vestis soccinea labia tua, et eloquentia tua decora. Sicut cortex mali punici gena tua, extra quod in te silet.

#### SCHOLIA.

Quas nunc vicissim per partes recenset laudes, eas quoque paulo ante decantaverat. Est instar cantus cujusdam repetiti, qui easdem quas et prins B. Virginis recinat laudes.

#### CANT.

7, 8. Sexaginta sunt reginæ, et octoginta concubinæ, et adolescentulæ quarum non est numerus. Una est matri suæ; electa est genitrici suæ; viderunt eam filice, et beabunt eam regine et concubinæ, et laudabunt eam.

#### SCHOLIA.

Tanquam ex altero rursus exordio cantionem orditur, ac dicit : Sexaginta sunt reginar, et octoginta concubinæ, et adolescentulæ quarum non est numerus. Excellentiam sine comparatione matris, omnis prorsus labis expertis, propheta ex his comparate demonstrat mulieribus, eam conferens cum exteris mulieribus, quæ, ut cum eis Dei Virginisque Filius mentis cognitione copularetur, exspectabant : easque in medium adducit, et earum tum numerum, tum dignitates pro dignitate enumerat. Et eas quidem, quæ Christo crediderant sponso, ac per martyrium jam illius effectæ sunt amore perfectæ, reginas appellat, numero illo sexageno demonstrans perfectissimum uberrimumque ex earum naturæ perfectione profectum. Eas vero, quæ ita crediderunt, ut ei sint conjunctæ, seligentes laboriosam et avsteram religionis vitam, in divinisque rebus exercitationem, concubinas nuncupavit, octogesimo illas numero perfectas declarans, propter perfectissimum naturas earum ex firma stabilique conjunctione in hoc proposito ac voto profectum. Copulatas autem semel tantum Christo per baptismum divinum merito adolescentulas præter numerum appellavit, ob illarum multitudinem, ac etiam quia repleant ounes fines terra. Cumque tot tantaque sint credentes animæ: Una est matri suæ, electa genitrici suæ. Ac si diceret, Ex sterili prius cum esset Anna, una ipsa per preces genita fuit, post quam non est aliquam aliam recensere. Electa patriæ, quæ illam generarat, vel potius, ante mundi constitution im

1062

matri suze Evze, et post cam ex natis ab Eva altera reperiri nequit. Viderunt cam filice, et beabunt eam ; regina et concubina laudabunt eam. Ac si aporto dicerce : Ecce onim ex hoc nunc beatam me dicent omnes generationes \*\* .

#### CANT.

9. Qua ista se inflectens quasi aurora, pulchra ut luna, electa ut sol, pavor ut castrorum ordines?

#### SCHOLIA.

Stupore perculsus ab excellentia illibate Matris Verbi Dei, Quænam ista est? inquit. Perinde ac diceret : Quam magna ista est, quæ se inflectit ut aurora ! Quemadmodum enim, lumine solis accedente, nocturnæ recedunt tenebræ, sic ad puræ B Virginis sploudorem peccati recesserunt tenebræ. Pulchra ut luna; in ipsa enim Sol justitize posuit tabernaculum snum, communicans ei divinum suum et inexplicabile lumen. Electa at sol. Non absurdum est eamdem et luuain dici et solem : solem quidem eo quod Dei et Patris susceperit Verbum; qui est lux perfecta, et quæ præter modum exuberat sicut est in suo corpore sol; lunam vero propter cant etiam, quam ex ipso participavit, claritatem. Pavor nt castrorum ordines. Ac si diceret, Stupore percellit contemplatio ordinis, quo in ea hæc sunt disposita.

#### CANT.

10, 11. In hortum nucis descendi, ut viderem genimina torrentis; ut viderem si floruisset vinea, si foruissent mata punica; illic dabo ubera mea tibi. Nescivit anima mea. Possit me currus Aminadab.

#### SCHOLIA.

Hortum nucis. Ipsius matrem omnis labis experyem, hisce quoque verbis expressit. Quemadmodum enim ex virga nucis Aaron stipes pullulavit, sicut at scriptum est in Deuteronomio: Ecce virga Aaron germinavit in domum Levi, et protufit german, et efforuit flores, et germinavit nuces 1 : ita etiam solida virga Virgo ex tribu Juda germinavit. Dicit autem : In hortum nucis descendi, ac si diceret : Meum descensum feci, cum homo factus sum, carnemque assumpsi ex semper virgine matre mea. D Non secus ac a Salvatore concise per expositionem hac dicta forent, propheta exposuit. Ut viderem genimina torrentis. Per genimina torrentis lapsam hominum naturam significat; quam David quoque, sub verborum involucro significavit, dicens : Torrentem pertransivit anima nostra \*, lapsa videlicet in peccati profluvium. Ut viderem si flovuissent mala punica. Genus scilicet humanum a me, instar arboris ficulneze, primo satum, et affabre venusteque formatum ad producendos fructus. Si vinea floruisset, Judæorum præsertim Synagoga. Ibi dabo ubera mea tibi; perinde ac diceret : lbi, in

\* Luc. 1, 48. 1 Num. xvii, 5. \* Psal. xxii, 4.

electa Deo in domicilium soum, unica exsistens A tautų · µía τις ούσα τη μητρί αυτής Εδα · xai µto' אי סטיא צמדו מבטדב אמי דשי בל מטדאך דבצטבוששי אב. δείν. Είδοσαr αυτήr θυγατέρες, και μακαριοῦσιν αυτήν βασίλισσαι, και παλακαι airécousir φύτής. "Αντιχρυς · 'Ιδού γάρ άπο του τυς μαχαριούσι με πάσαι al γενεαί.

#### "ĄSMA.

Τίς αῦτη ή ἐκκυπτουσα ώσεὶ ὅρθρος. καλή ὡς σελήνη, έκλεκτη ώς ο ηλιος, θάμθος ώς τεταjuérai;

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Έχπλαγείς πρός το ύπερδάλλον της άχράντου τοῦ Θεοῦ Λόγου μητρός, Τίς αῦτη; φησί · ἀντί τοῦ, "Οση μεγάλη! Η έκκύπτουσα ώσει δρθρος. Οσπερ γάρ τοῦ ήλιαχοῦ φωτός έλθόντος, τὸ νυχτερινόν ἀφανίζεται σχότος · ούτω χαι της άγνης λαμψάσης Παρθένου, τό τῆς ἀμαρτίας διαλέλυται σχότος. Καλή ὡς σελήνη. Έν αύτη γάρ ό της διχαιοσύνης "Ηλιο; ένσχηνοί, μεταδούς αύτή του θείου χαι άπλέτου φωτός αύτου. Έκλεκτή ώς ο ήλιος. Ούκ άπεικός την αύτην και σελήνην και ήλων φάναι • τούτο μέν, διά τό δεδέχθαι τόν τοῦ Θεού και Πατρός Λόγον, τό ύπερπληρες και τέλειον φώς, ώσπερ έν δίσκφ ήλιον · τοῦτο δέ, και διά την ήν έξ αύτοῦ μετέσχε λαμπρότητα. Θάμδος ώς τεταγμένω. Άντι του, Εχπληξίς έστιν ίδειν όπως έν αύτη ταυτα τέταxtai.

#### **ΆΣΜ**Α.

Elcuñzor zapúac zatébny, idsir ir gerráµazı rou zeiµdopou losir el fronver n ajıselog, si hrongar al poal. Έκει δώσω τους μαστούς μού σοι. Ούκ έγνω ή ψυχή μου. "Εθετό με δρματα 'Αμιναδάδ.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Κηπον χαρύας την ύπεράμωμον αύτοῦ μητέρα κάν τούτοις είρηκεν. "Ωσπερ γάρ έκ τῆς τοῦ Άαρών βάδδου χαρύας στελέχη έδλάστησε, χαθώς χαι ίν τῷ Δευτερονομίω γέγραπται. Ιζού έδ.λάστησε έά. όδα 'Ααρών είς οίκον Δεόι, και έξηνεγκε βλαστόν, και εξήνθησεν ανθη, και εδλάστησε κάρυα. ούτω και ή της ίσχυος ράδδος Παρθένος έκ της Ιούδα φυλής άνεδλάστησε. Καί φησιν, Είς κήπον καρύας κατέδην άντι του, Την έμην εποίησα συγκατάδασιν ένανθρωπήσας, και σάρκα λαδών έκ της άει παρθένου μητρό; μου. 'Ως γαρ από του Σωτηρο την περιχοπήν ταύτην είρησθαι τίθησιν ο προφήτης. 'Ιδείν έν γεννήματι τοῦ χειμάρρου. Γεννήμετα χειμάρρου την όλισθήσασαν των άνθρώπων βούλεται φύσιν · ταύτην και ό Δαδιδ αινιττόμενος, Χειμαφόον διη λθεν ή ψυχή ήμων, είρηχε την ύποπεσούσιν δηλαδή τῷ κατακλυσμῷ τῆς ἀμαρτίας. Ίδειν εί hronour al poal. Ητοι, ή χαταθληθείσα ύπ' έμου δίκην συκής γενεά των άνθρώπων, και καλλιεργηθείσα πρός τὸ ποιῆσαι χαρπούς. Εἰ ἦνθησεν ψ άμπελος, έξαιρέτως ή των Ιουδαίων συναγωγή. Έχει δώσω τους μασθούς μού σοι · άντι του, Έν

λαδή, τους μασθούς μου, την εμήν συνάφειαν. ην ηύδόκησα άνευ σποράς έχ σοῦ προελθείν πρός το πηγάσαι τῷ χόσμφ τὰ σωτηριώδη μου διδάγματα. Ούχ έγνω ή ψυχή μου · ώσανει έλεγε · Πόθεν μοι τούτο έσται, έπει άνδρα ου γινώσχω; ώς έχ της Παρθένου γάρ άγνης ό λόγος και αύθις έσχημάτι σται. "Εθετό με άρματα 'Αμιναδάδ. Την μετά ταύτα συγκατάθεσιν της Παρθένου δηλοί. Άμιταδάδ γάρ 'Εδραϊστί εύδοχία πατρός είληπται · άντί του ηυδόχησεν έν έμοι ό Θεός χαι Πατήρ, δχημα γεγεννήσθαι του μονογενούς αύτου Λόγου.

#### \*ΑΣΜΑ.

Έπίστρεφε, επίστρεφε ή Σουλαμιτις · επίστρεφε, έπιστρεφε. Τι όψόμεθα έν σοί; ΣΧΟΛΙΑ.

Ος άφ' έτέρας τινός περιχοπής την άρχην ποιείται • χαί ωσπερ άποφαινομένους τινάς επάγει, χαί διαπληχτιζομένους, εί τοιαῦτά τινα γενήσεται · χαί φασίν, Έπίστρεφε ή Σουλαμίτις · τριχώς την αύτης επιστροφήν άναχαλουμένους διά το βαθύ χαι άποχρουστιχόν τῆς ἐρωτήσεως. Σουλαμῖτις δὲ ἡ είρηνική αν καλοίτο, και έκ τοῦ σπέρματος τοῦ Σλομώντος χαταγομένη. Τι δψόμεθα ir ool; Ti συμ-6ήσεταί σοι, δηλονότι, xal el γενήσεται ταυτα;

# KEØAA. Z'.

'AΣMA.

ΤΙ δψεσθε έν τη Σουλαμίτιδι, ή έρχομένη ώς χοροί των παρεμβολών; Τί ώραιώθησαν διαβήματά σου ir ύποδήμασι, θύγατερ `Aμιradå6;

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Πρός την πορ' έχείνων έπηρεαστικήν ζήτησιν τον λόγον επήγαγε κατά απόκρισιν · Τι δώεσθε έν τη Σουλαμίτιδι, ή έρχομέτη ώς χοροί τῶτ παρεμ-Galar; Movovouxi λέγων, El xai πεπήρωνται ύμων οι δφθαλμοί; ώς χαι Πσατας συμμαρτυρών, έφησεν· Έχάμμυσαγ αὐτῶν τοὺς ὀφθαλμοὺς, Ιra μή ίδωσι. Ταύτη τοι και τά τοιαυτα επηρεάζοντες άποφαίνεσθε; 'Αλλ' ούν ή ερχομένη ταϊς ούρανίοις εφαμιλλάται τάξεσιν. Είθ' ώσπερ άποχρουόμενος τό δυσέντευχτον τούτων, χαι ούδ' άν πείθοιντο, χάν όπολά τινα πρός αύτους διεξέλθοι, αύτους μέν οίμώζειν άφηχε μαχρά · πρός δε την Παρθένον χαι αύθι; iπιστραφείς· Τί ώραιώθησαν, φησί, διαδήματά σου ir ύποδήμασι; τουτίστι, Πω; ούτω; al προχοπαί των άρετων σου χατευθύνθησαν έν σαρχί ούσαι; διαδήματα γάρ τάς άρετας ύποληπτέον. ώς xal o rourou marho elonxe, Hapà Kuplou ra dia**δήματα άτθρώπου κατευθύτεται.** Θύγατερ 'Αμιradáb. 'Afia δηλαδή της εύδοχίας του θεού χαι Πα-Tpó;.

#### 'ΑΣΜΑ.

Ρυθμοί μηρών σου δμοιοι όρμίσκοις έργον τεχτίτου.

#### ΣXOAIA.

Διά των μηρών τον έξ αύτης τεχθησόμενον Σω-

Luc. 1, 34. 4 Isa. vi, 9. 4 Psal. XXXVI, 23. PATROL. GR. CLII.

αύτη τη συναγωγη Δώσω σοι, τη έμε τεχούση δη- A ipsa synagoga, Dabo, tibi nimirum, que mea eris genitrix, ubera mea; meam incarnationem, quam arrisit mihi, sine semine ex te fieri ; ut mundum, perenni meorum latice salutarium irrigarem documentorum. Nescivit anima mea; ac si diceret: Unde hoc mihi erit, quoniam virum non cognosco ?? Veluti enim ex persona illibatæ Virginis, postea sermo efformatur. Posuit me currus Aminadab: Virginis post hæc assensum, significat. Aminadab enim Hebraice voluntas, seu beneplacitum Patris, interpretatur. Ac si diceret, ex suæ voluntatis benep'acito Deus et Pater, currum me fecit unigeniti Verbi sui.

#### CANT.

12. Revertere, revertere Sulamitis, revertere, re-B vertere. Quid in te inspiciemus ?

#### SCHOLIA.

Tanquam ex altera quadam sectione exorditur : et quosdam veluti enuntiantes introducit, quosque hæc ipsa futura stupore perculerit, ac dicant : Revertere Sulamitis. Ter, ut ipsa revertatur, repetunt ; propter profunditatem interrogationis, quæ respondendi vim adimit. Sulamitis autem pacifica vocari potest, atque ex Salomonis semine nata. Quidnam in te inspiciemus? Ac si dicerent : Quidnam tibi continget etiam si talia evenient?

# CAPUT VII.

#### CANT.

1. Quid videbitis in Sulamite, quæ venit sicut chori Tastrametantium ? quam decori sunt gressus C tui in calceamentis, o filia Aminadab I

#### SCHOLIA.

Ad infesta illorum postulata respondens, hunc protulit sermonem : Quidnam videbitis in Sulamite, quæ venit tanquam chori castrametantium ? Tantum! non dicens, num cæcutientes sunt oculi vestri ? sicut et Isaias testatur, dicens : Clauserunt oculos suos ut non viderent\*. Qui hac etiam via hæc ipsa eludentes, quæstionem proponitis? Verum enimvero, quæ venit, similis est agminibus cœlestibus. Deinde tanquam refellens illorum duritiem, et pertinaciam, cum ipsis nibll persuadere potuisset ex iis quæ apud ipsos disseruerat, cos quidem longe dimisit, ut non leves luant poenas. Ad Virginem vero iterum etiani conversus: Quam decori, inquit, sunt gressus tui in calceamentis ? Hoc est : Quonam pacto adeo in te virtutum profectus sauste feliciterque cesserunt. cum in carne degas? Gressus enim virtutes interpretautur, quemadmodum et hujus pater dixit : A Domino gressus hominis dirigentur \*. Filia Aminadab: dignum videlicet delicium, quod Deo et Patri sit cordi.

#### CANT.

Noduli feminum tuorum similes monilibus, opus manuum artificis.

#### SCHOLIA.

Per femina, nasciturum ex Virgine Salvatorem,



ļ

clare significavit, idque olim patriarchw Jacob de- A τηρα δεδήλωχε · τουτο και δ΄ πάλαι τῷ πατριάρχη monstratum fuit ab angelo", quid illum ad certamen luctæ excitans ejus femina tetigit indicans ex illa carne nasciturum Dei Filium unigenitum. Dicit itaque : Moduli feminum tuorum similes sunt monilibus; videlicet, Qui carnem ex te suscepturus est Deus, immobile sigillum est Dei, et Patris. Sicut enim inquit optimi artifices signacula effingunt, exemplaribus perquam simillima; eodem modo et unigenitus Dei Filius, immobile sigillum, perquam simillima plane est, Patris imago.

#### CANT.

2. Umbilicus tuus crater tornatilis, non egens misto; venter tuus cumulus tritici, vallatus in liliis.

#### SCHOLIA.

Ad magnum pro nobis- dispensationis mysterium Salvatoris, propheta oculos conjiciens, ait ad Virginem : Umbilicus tuus crater tornatilis; videlicet, Ex te natus Dei Filius, crater est, suum pro nostra salute, effundens sanguinem. Non egens misto; ex quo enim Salvator noster Verbum caro factum est, et suum sanguinem in potum fidelibus dedit : ex eo, inquam, tempore, crater non defuit in Ecclesiis, quæ sunt ubique terrarum. Quinimo impletur quotidie sacris incruentis sacrificiis, vitali, et divino sanguine. Venter tuus cumulus est tritici; revera enim, ipsa cœlestem nobis panem peperit; de quo quicunque comederil non morielur'. Quo C αύτη τον ούράνιον ημιν άρτον άποτέτοκεν έξού autem modo non erit tritici cumulus, quæ singulis diebus, fideles replet abunde supernaturali illo pane, qui absolute ab ipsa emanavit? Vallatus in liliis, undique divinis munita dogmatibus, doctrinisque Christi Dei, qui carnem ex ipsa sumpsit.

#### CANT.

3. Duo ubera tua, sicut duo hinnuli gemelli capreæ.

#### SCHOLIA.

De hujusmodi supra dilucide actum est.

#### CANT.

#### 4. Collum tuum sicut turris eburnea.

#### SCHOLIA.

Turris quidem eburnea, juxta historiam, inter- D jecta est inter civitatem Jerusalem, et inter ijus civitatis arcem, Bethleem, eam magnus crexit David ; cui Virginis collum simile dixit, propter prohitatem, et rectitudinem, et quod omni foret undique gratia perfusum.

#### CANT.

Oculi tui sicut stagna in Esebon, in portis filiæ multorum.

#### SCHOLIA.

Esebon apud Hebraos, cogitationes significat, Dicit igitur : Oculi tui tanquam stagna in Esebon : videliect purum putum tuæ virginitatis mysterium.

• Gen.xxxu, 1 seqq. 7 Joan. vi, 50.

Ίαχῶδ όφθεις άγγελος, χαι πρός συμπλοχήν αύτον άναστήσας πάλης, ήψατο των εχείνου μηρών, την έξ έχείνου σάρχωσιν τοῦ μονογενοῦς ἐμφαίνων Υίοῦ τοῦ Θεοῦ. Φησὶ τοίνυν · 'Ρυθμοί μηρῶν σου δμοωι όρμίσκοις · ήγουν, 'Ο έκ σοῦ σαρκωθησόμενο; Θεός ή μή κινουμένη σφραγίς έστι του Θεού καλ Πατρός. "Ωσπερ γάρ, φησίν, οι τών τεχνιτών άριστοι άπαραλλάχτους τάς σφραγίδας των άρχετύπων ποιούνται, ούτω χαι ό-μονογενής Γίος του θεου, ή μή χινούμενη σφραγίς, απαραλλαχτός έστιν είχών του Πατρός.

#### 'ΑΣΜΑ.

'Ομφαλός σου κρατήρ τος revtoς, μη ύστερού. μενος κράμα· κοιλία σου θημωνία σίτου, πεgparpérn er xplroic.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Πρός το μέγα τῆς ὑπέρ ήμῶν οἰχονομίας μυστήριον τοῦ Σωτήρος ἀφορῶν ὁ Προφήτης πρός την Παρθένον φησίν 'Ομφαλός σου πρατήρ τοργευτός · ήγουν, 'Ο έχ σοῦ τεχθείς Υίος τοῦ Θεοῦ χρατήρ έστι προχέων το έαυτοῦ αίμα ὑπέρ τῆς ἡμῶν σωτηρίας. Μή ύστερούμενος πράμα. Έξότου γάρ ό Σωτήρ ήμων ένηνθρώπησε Λόγος, και το έαυτοῦ αίμα είς πόσιν δέδωχε τοις πιστοί; • έξ έχείνου χαιρού ού διέλιπεν ό χρατήρ έν ταζς άπανταχού γή; Έχχλησίαις μή πληρούσθαι ταίς χαθ' ήμέραν τών ίερέων άναιμάχτοις θυσίαις τοῦ ζωοποιοῦ χαί θείου αίματο;. Κοιλία σου θημωνία σίτου · Εντω; γέρ πας ό τρώγων ού θνήσχει. Πώς δε ού θημωνία σίτου ή καθ' ήμέραν άρδεύουσα τοις πιστοίς του έξ αύτης τελεσφορηθέντος ύπερφυοῦς άρτου; Πεφραγμένη έν κρίνοις · πανταχόθεν περιφρουρουμένη τοί; θείοις δόγμασι και διδάγμασι του έξ αυτής σαρχωθέντος Χριστοῦ τοῦ Θεοῦ.

#### 'ĄΣMA.

. Δύο μαστοί σου, ώς δύο κεδροί δίδυμοι δορnadoc.

EXOAIA.

Περί τούτου άνωτέρω δεδήλωται.

## <sup>¶</sup>AΣMA.

Τράχηλός σου ώς πύργος έλεφάντικος.

#### EXOAIA.

Πύργος ίστορικώς μέν έλεφάντινός έστιν ό μεσιτεύων τη τε πόλει 'Ιερουσαλήμ και τη εκείνης άκροπόλει Βηθλεέμ, δυ ο μέγας άνέστησε Δαδίδ. τούτω τον της Παρθένου παρείχασε τράχηλον, δά τό εύεργόν, και δρθιον, και πρός άπαντα κεχιpropéver.

#### 'A∑MA.

'Οφθαλμοί σου ώς λίμται έτ 'Εσεδώτ, έτ πύλαις θυγατρός πολλών.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Έσεδών παρ' Έδραίοις του; λογισμούς δηλοί. Φησί τοίνων, ΟΙ όφθαλμοί σου ώς λίμπαι έτ 'Εσεδών • ήγουν, Το χαθαρόν της σης παρθενία; μυστή-



ριον έν πλήθεσιν ύπερδάλλουσι λογισμοζηχείσεται. A a multis excelsisque cogitationibus celebrabitur. Έν πύλαις, έν έξόδοις, και πλατείαις ένυμνηθήσεται δηλονότι. Θυγατρός παλλών της έξ 'Αδάμ μέχρι και Ίωακείμ, κατά τον θείον Λουκάν.

#### \*ΑΣΜΛ.

Μυχτήρ σου ώς πύργος τοῦ Λιδάνου, σχοπεύων πρόσωπον Δαμασκοῦ.

#### EXONIA.

Δαμασκός χύσιν ,αίματος τη Εδραίδι σημαίνει διαλέκτω, ώς και όθαυμαστός έν προφήταις "Hoatas φησί. Πρίν ή γνώναι το παιδίον naleir πατέρα ή μητέρα, λήψεται δύναμιν Δαμασχού ήτοι, Την δι' αίμάτων χύσιν, την έν ταζς θυσίαις γινομένην, λήψεται, χρατήσει, χατάσχοι. Έλαδε γάρ παρά τών Μάγων τηνιχαῦτα την διά τοῦ Λιβάνου θυσίαν, B χαί τάς δι' αξματος γινομένας θυσίας χατέπαυσε. Διά γοῦν τοῦ μυχτῆρος ἐνταῦθα την όσφραντιχην έδήλωσε δύναμιν. Τῷ δὲ φάναι. Ώς πύργος τοῦ A 16 drov, to beceibe; autif;, xal xabapov, xal xatωχυρωμένον έπι χρηπίσι θείαις. Σκοπεύων πρόσωπον Δαμασκού ήγουν, την περιφάνειαν την γενομένην έν ταζς χύσεσ: τῶν αίμάτων, χαι τάς χατά ταῦτα θυσίας σχοπεύων πρός τὸ ἀφανίσαι δηλονότι.

# \*А́ΣМА.

Κεφαλή σου έπι σέ ώς Κάρμηλος και πλόκιον χεφαλής σου ώς πορφύρα. Βασιλεύς δεδεμένος ir napadpopais.

#### **EXOAIA.**

Κεφαλή πάντων έστιν ο Χριστός. ώς φησιν ο G 'Απόστολος. "Ηντινα τοίνυν ύποληπτέον χεφαλήν της Παρθένου, είτε την έαυτης, είτε τον έξ αύτης τεχθέντα Σωτήρα Χριστόν, επίγνωσιν είναι φησιν ό Προφήτης. Κάρμηλος γάρ επίγνωσις λέγεται ώς xal 'Hoatas εφθέγξατο 'Εδόθη αὐτῷ δόξα τοῦ Καρμήλου και έν έτέρφ πάλιν Δικαιοσύνη έν τφ Καρμήλφ κατοικήσει. Καί πλόκιον κεφαλής σου, ώς πορφύρα ήγουν, ό της χεφαλής αύτης πλόπαμος. Ή καί, ὄν περιέθηκαν έξ άκανθών τη ταύτη; κεφαλή τῷ Σωτήρι Χριστῷ. Βασιλεύς δεδεμένος έν παραδρομαζς. Περιέθηκαν άν αύτον. φησί, τον πλόχαμον ώς πορφύραν τινά έπι τῆς χεςαλής. Βασιλεύς έν παραδρομαζο ήγουν, έν Ιππηλασίαις, έν θεάτροις. "Η, χαι δν ο Σωτήρ περι- Ď εδάλετο, τον άχάνθινον δηλαδή στέφανον έν ήμέρα εύφροσύνης αύτου, και καθ' ήν το κατά του δια-Εόλου ανήγειρε τρόπαιον.

#### 'ĄΣMA.

Τί ώραιώθης, και τι ήδύνθης άγαπητή έν τρυφαίς σου;

#### EXOAIA.

Ίνα τι ώραιώθης; άντι του, Ωραιοτέρα πάντων εγένου· xallvz τι ήδύνθης; άντι τοῦ, Ἡδυτέρα πάντων εγένου. Άγαπητή έν τρυφαίς σου. Τό τοίς σοίς έγχύπτειν διηγήμασι, και τά παρ' αύτῶν χαρπουσθαι θαυμάσια, άγαπητόν έπτιν.

\* Isa. viii, 4. \* Ephes iv, 15. \*\* Isa. xxxv, 2. \*\* Isa. xxxir, 16. \*\* Joan. xix, 2.

In portis, nimirum, et in viis, et in plateis laudes canentur. Filiæ multorum, iltorum nempe, qui fuerunt ab Adam usque ad Joakim; secundum divum Lucam.

#### CANT.

Nasus luus sicut turris Libani, prospiciens faciem Damasci.

#### SCROLIA.

Damascus, sanguinis (usionem, flebræorum significat idioma, quemadmodum et celebris ille inter prophetas, dicit, Isaias: Antequam sciat puer vocars patrem, vel matrem, auferet virtutem Damasci\*, eam nimirum, quæ tunc in sacrificiis inerat per sanguinis fusionem accipiet, oblinebit, et occupabit. Tum demum, cum accepit a Magis thuris sacrificium, et quæ per, sanguinem fieri solebant sacrificia, cessare fecit. Per nasum autem hoc in loco. odorariam virtutem significat. Dum vero dieit: Sicut turris Libani, formam Virginis divinam, et inviolatam, ac firmatam super fundamenta divina. Prospiciens faciem Damasci, videlicet, prospectum quaquaversus ad sanguinis fusionem faciens : ut videlicet, animum intendat ad cætera quoque ojusmodi tollenda sacrificia.

#### CANT.

5. Caput tuum in te est tanquam Carmelus; et coma capilis tui vincla, languam purpura. Kex vinctus in curriculis.

#### SCHOLIA.

Caput omnium est Christus, sicut dicit Apostolus . Sive igitur de capite interpretetur, nimirum ipsius Virginis; sive de capite ex ea nati Salvatoris Christi; pro agnitione illud accipit propheta. Carmelus enim, agnitionem significat. Quemadmodum et Isaias locutus est : Gloria Carmeli data est ei 10. Etalibi rursus : Justitia in Carmelo habitabit 11. Et plexa coma capitis tui, sicut purpura; videlicet, vincti virginei capitis crines. Vel corona, quam plectentes e spinis circumposuerunt capiti ejus 13, Salvatori nimirum Christo. Rex vinctus in curriculis. Circumposuerunt namque ei, inquit, plectentes coronam tanquam purpuram quamdam in capite. Rexin curriculis ; in agitationibus, videlicet, equorum, in theatris. Vel etiam, qua vinctus quoque fuit Salvator, spinea nimirum corona, in die lætitiæ ipsius, et propter quam adversus diabolum erexit tropæum.

#### CANT.

6. Quam decora, quamve suavis dilecta tuis in deliciis? 🕔

#### SCHOLIA.

Quid decora dixi ? imo cunctis formosior es. Et quid suaris dixi? imo suavior es universis. Dilecta tuis in deliciis. Sermones namque tuosjanimo prono excipere, et fructus, qui ex eis oriuntur, percipera admirabiles, amabile est.

£070

#### CANT.

7-9. Magnitudo tua similis est palmæ, ut ubera tua botris. Dixi, Ascendam in palmam, potiar cacuminum ejus, et jam erunt ubera tua sicut botri vineæ; et odor narium tuarum sicut mala. Et guttur tuum, sicut vinum bonum, recte progrediens meo nepoli, et labiis, et dentibus accommodatum.

#### SCHOLIA.

Magnitudinem virtutum Virginis formæ palmæ similem esse perhibet, quemadinodum divinus quoque Pater David in libro Psalmorum dixit : Justus ut palma forebit 13. Ejus autem ubera botrum appellavit; poculum videlicet spirituale, quo utique fideles potantur. Inquit autem : Díxi, Ascendam in palmam, potiar cacuminum ejus ; ac si diceret : As- B cendam in altas de te contemplationes, et considerabo quæ in te sunt mysteria. Et jam erunt ubera tua, sicut botri vinea. Ipsa enim est vinea vera, quæ botrum pobis protulit Christum. Hanc namque ut par est, propheta costemplans, laudibus ornavit : tum ab ascensu palmæ, tum, cum potiri cacuminum ejus asserat ; conjiciendo oculos ad Virginem parituram Salvatorem Christum, ipsiusque uberibus infantem æternum lactaturam. Et odor narium tuarum sicut mala; videlicet cessare faciet idolorum sacrificia, et corum vice incruentum suavis fragrantiæ, introducet sacrificium; nec enim jam amplius est nidor odorarius in sacrificiis. Et guttur tuum sicut vinum bonum; id est, Ex te est vitæ dul- G cedo scaturiens. Tanquam vinum bonum, quod recte progreditur nepoti meo. Salvatoris namque divinissimum sanguinem pro nobis, et pro multis effusum, per vinum recte progrediens nobis apertissime significavit. Accommodatum labiis, et dentibus: utpote penetrans adusque medullas, et ossa ; divini namque poculi sumptio, iis qui digne accedunt, omnem corum exhilarat sensum. Vel cliam suavissima ques ex Virginis gutture promuntur verba, tanquam viuum bonum exhilarant cor credentium, incarnato ex ipsa Del Filio.

#### CANT.

#### 10. Ego nepoti meo: et in me ejus est conversio.

#### SCIIOLIA.

Complexio ex parte cantionis est. Ego, inquit, meo nepoti, et in me ejus est conversio; ac si diceret: Ego in purissimum ei vehiculum me ipsam composui et super me ejus est conversio; per affectum nimirum filialem, facta est ad me conversio ipsius.

#### CANT.

11-13. Veni, nepos mi, exeamus in agrum, commorestur in villis. Mane surgamus ad vineas ; videamus si floruerit vinea. Floruit germen, floruerunt mala punica, illic dabo ubera mea tibi. Mandragoræ dete-

13 Psal. xci, 15.

#### "ĄΣMA.

Τὸ μέγεθός σευ ὡμοιώθη τῷ φοίrικι, καὶ οἰ μαστοί σου τοῖς βότρυσι. Εἶπα, 'Αναδήσομαι έν τῷ φοίrικι, κρατήσω τῶν ὑψέων αὐτοῦ, καὶ ξσονται δὴ μαστοί σου ὡς βότρυες τῆς ἀμπέλου, καὶ ὀσμὴ βινῶν σου ὡς μῆλα, καὶ ᠔ λάρυγξ σου ὡς οἶνος, ἀγαθὸς πορευόμενος τῷ ἀδελφιδῷ, εἰς εὐθύτητα, ἰκανούμενος χείλεσι καὶ ὀδοῦσικ.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Τό μέγεθος των άρετων της Παρθένου είς φοίνιχος είδος ώμοίωσεν, ώς χαι έν βίδλφ Ψαλμών όθεοπάτωρ Δαδίδ εξρηκε · Δίκαιος ώς φοίτιξ άτθήσει. Τούς δέ γε ταύτης μαστούς βότρυα ώνδμασε τούς τό πνευματικόν πόμα δηλαδή ποτίζοντας τούς πιστούς. Φήσι τοίνυν Είπα, 'Arabήσομαι έr τῷ golrixi, χρατήσω τῶν ψψέων αύτοῦ· ἀντί τοῦ, 'Δναδήσομαι έν τῶν ὑψηλῶν κατά σὲ θεωριῶν, και κατιvotow to iv sol pustipla. Kal Ecortal of pastol σου ώς βότρυες της άμπέλου · αύτη γάρ έστιν ή δμπελος ή άληθινή, ή βλαστήσασα τον βότρυν ήμιν Χριστόν. Ταύτην γάρ ώς είχος την θεωρίαν ο Προφήτης έχομίσατο άπό τοῦ άναδηναι έν τῷ φοίνιχι, χαὶ χρατήσαι των ύψέων αύτου, κατιδείν την Παρθένου τεξομένην τον Σωτήρα Χριστόν, και τούς αύτης μαστούς, τούς το προαιώνιον θηλάσαντας βρέφος. Kal όσμη βινών σου, ώς μηλα· ήτοι, χαταπιύσιι τάς είδωλικάς θυσίας, και άντι εκείνων παραγαγείν την άναίμακτον και εύώδη θυσίαν. ούδε γάρ κνισσών Ετι δοφρησις έν ταίς θυσίαις. Και ό λάρυτξ σου ώς οίνος άγαθός τουτέστιν, ό έχ σοῦ ἀναβλαστήσας γλυχασμός της ζωής, 'Ως οίνος έστιν άγαθός, πορευόμενος τῷ άδελφιδῷ μου είς εὐθύτητα. τό γάρ του Σωτήρος θειότατον αίμα, το ύπερ ήμων χαξ πολλών έχχυνόμενον, διά τοῦ ἐχπορευομένου οίνου είς εύθύτητα σαφέστατα ήμιν δεδήλωκεν. Ίκανού. μενος χείλεσι, και όδοῦσιν άντι τοῦ διικνούμενος μέχρι μυελών και όστέων. Το γάρ της θείας μεταλήψεως θεουργόν ποτήριον τοις άξιως προσιούσι πάσαν εύφραίνει την τούτων αίσθησιν. "Η χαι τά έχ τοῦ λάμυγγος αὐτῆς ῆδιστα ἐήματα, ὡς οἶνος ἀγα· Obs, suppalvours the xapolar nensoreuxizor to it αύτῆς σαρχωθέντι Ϊἰῷ τοῦ Θεοῦ.

#### "д∑МА.

'Ε΄τώ τῷ ἀδελφιδῷ μου · καὶ ἐκ' ἐμὲ ἡ ἐκι-D στροφή αὐτοῦ.

#### EXOAIA.

\*Απόθεσες τῆς κατά τοῦτο τὸ μέρος ψδῆς. Έτὼ, φησὶ, τῷ ἀδε.ἰφιδῷ μου, καὶ ἐκ' ἐμὲ ἡ ἐκιστροφὴ αὐτοῦ · ἀντὶ τοῦ, Ἐγὼ εἰς καθαρώτατον οἶκημα ἐμαυτὴν τούτῳ παρεσκεύασα, καὶ ἐκ' ἐμὲ ἡ ἐπιστροφὴ αὐτοῦ. «Ήτοι, ἡ κατὰ διάθεσιν υἰκὴν γινο. μένη πρὸ; μὲ ἐπιστροφὴ αὐτοῦ.

#### 'ĄΣMA.

'Ελθέ, άδελφιζέ μου · έξέλθωμεν είς άγρόν' αύλισθώμεν έν χώμαις. 'Ορθρίσωμεν είς άμπελώνας· ίδωμεν εί ήνθησεν ή άμπελος. "Ηνθησεν ό χυπρισμός· ήνθησαν al poal. Έκει δώσω τούς



parrois pou rol. Ol pardpardoai souxar do phr A runi odorem, el in portis nostris omnia fructuum gexal exi digais huñr adrea età dixodova réa nera tum nova, tum vetera, nepos mi, servavi tibi. xpès salqià, doslavidé pou, érhonod ros.

#### ΣΧΟΛΙΑ.-

'Ως άπό τῆς Παρθένου χαι αύθις την ψόην ποιείται, καί φησιν 'Ελθέ, άδελφιδέ μου. Ποίησον την cautou suyxatábasiv · ¿Eklowyer elc dypór · sby χόσμου δηλαδή, δυ ό Σωτήρ παραγέγουε σώσαι. Αύλισθώμεν έν χώμαις άντι τοῦ ἐν ταίς πόλεσι, ταίς το χήρυγμα παραδεξαμέναις. Όρθρίσωμαν είς αμπελώνας · είς τὰς Ιουδαίων συναγωγάς δηλαδή ταύτην γάρ και Πσαίας, ό άμπελών Κυρίου Σαδαώθ οίκος τοῦ Ίσραήλ έστι, προείρηκεν. "Ιδωμπ εί ήνθησεν ή άμπελος. ήγουν, ή τούτων συνεγωγή. ήνθησεν ό χυπρισμός, έχ παραλλήλου το αύτό. χυπρισμός γάρ ό πεπανθείς της άμπέλου βότρυς Β έστίν· έπι μέν τῆς συναγωγῆς τῶν Ἰουδαίων δισταχτιχώς, Εί ήνθησε, φησίν έν τούτοις 52 άποçαντιχώς, ήνθησεν ό χυπρισμός, al έξ έθνων δηλοvote Exxingiae. "Hrangar al poal. Oi dià paptopiou τελειωθέντες, και τῷ έαυτῶν φοινιχθέντες αίματι. Έχει δώσω τους μαστούς μού σοι · τουτέστιν, Έν ταύτη τη Έκκλησία ή θεία σου ένανθρώπησις ύμνηθήσεται, και έπαναπαυθήσεται το σον έν έμοι δνομα. Οί ματδραγόραι έδωκαν όσμήν και των έν άδη ποιείται μνήμην δια ταύτης της βοτάνης, άνθρωποειδή την ρίζαν έχούσης, και τη γη κατακεχωσμένην. "Ηγουν, Καιρός ήχει τούς χατεχομένους τῷ ἄδη ήλευθερῶσθαι τοῦ Σωτῆρος xal μέχρι τούτων διά θανάτου συγκαταδάντος. Και έπι θύραις 6 ήμῶν zárta tả άχρόδρυα. Έγγύς έστι δηλονότι ό xarbos the emetholic . we was adred to Emetho tok μαθηταί; ένετείλατο, λέγων· "Orar lonrs thr συχῆr, καὶ πάντα τὰ δένδρα, ὅτι οἱ κλάδοι αὐτῶr rérurtai áxulol, xai tà gúlla aùtür èxgún. έγγύς έστιν έπι θύραις. Νέα πρός παλαιά, άδελgiốt μου, έτήρησά σοι· άντι τοῦ, Και άπο τῆς παλαιάς Διαθήκης πολλούς σοι προσήξα, τηρήσασα τούς περί έμου προφητευσαμένους, και τούς έκ τῆς Νέας ταύτης άπειροπλασίους σοι, δι' έμε πεπιστευχότας, άδελφιδέ μου.

#### "Ą∑ма.

. CAPUT VIII.

Τίς δώη σε, άδελφιδέ μου, θηλάζοντα μαστούς μητρός σου; Εύροῦσά σε ἕξω, φιλήσω σε, xal γε οὐχ ἑξουδενώσουσί με. Παραλήψομαι σε, xal εἰσάξω σε εἰς οἰχον μητρός μου, xal εἰς ταμείον τῆς συλλαβούσης με. Ποτιῶ σε ἀπὸ οἰνου τοῦ μυρεψικοῦ, ἀπὸ νάματος ῥοῶν μου.

#### ΣΧΟΛΙΑ-

Την τοῦ Σωτῆρος ἐνανθρώπησιν διάφορον οιεξελθῶν ὁ προρήτης, καὶ ταύτην, ὡς εἰκὸς, ἀνυμνήσας, οὐχ ἦττον καὶ νῦν τὰ αὐτὰ πάλιν διέξεισι. Καὶ τἰς δώη σε, ἀδελφιδέ μου, θηλάζοντα μαστοὺς μητρός σου; φησίν, ἀντὶ τοῦ, Τἰς οὖτος σκαιὸς καὶ ἀπαίδευτος, ὅς εἰς τὴν σὴν ἐνανθρώπησιν, ὑπὲρ τῆς τοῦ κόσμου σωτηρίας γεγενημένην, βλασφήμους ἂν ἀποδοίη λόγους; Εὐροῦσὰ σε ἔξω, φιλήσω σε:

44 Matth. xxiv, 32, 33.

#### SCHOLIA.

Tanquam ex Virginis persona, rursus quoque orditar cantum, et dicit : Veni, nepos mi. Tuum fac descensum. Exeamus in agrum, in mundum videlicet, ad quem Salvator accessit, ut salvaret. Commoremur in villis; id est, in civitatibus præconium suscipientibus. Mane surgamus ad vincas ; ad Judæorum videlicet synagogas; vineam namque Domini Sabaoth, ejus domum Israel esse Isaias quoque prædixit: Videamus si floruerit vinca : germen namque, illorum nimirum Synagoga, floruit; idem enim significant. Nam maturus germinis flos vineæ, botrus est. Aliter quoque de Synagoga quidem hæsitabunde dicit : Si floruerit. De cæteris vero asseveranter profert. Floruit germen ; Ecclesia, videlicet, ex gentibus. Floruerunt mala punica. Qui per martyrium per-Secti redditi sunt, proprioque purpurati sanguine. Dabo tibi illic ubera mea; id est, in ipsa Ecclesia divinitas tua inbumanata, iaudibus celebrabitur, nomenque tuum acquiescet in me. Mandragoræ dederunt odorem; illorum etiam, qui ad inferos descenderant, facit hic mentionem. Per hanc herbam, quæ in radice humanam refert formam, quæve radices in terra defossas habet, tempus adesse significat, in inferos defossos, liberandi, Salvatore eo usque eliam per mortem descendente. Et in portis nostris omnia fructuum genera, prope videlicet, est tempus salutis. Quemadmodnm et ipse Salvator discipulis in lege, dixit.: Cum videritis ficum, el omnes arbores suos producentes ramos teneros, nec non et ipsorum folia nata, prope est in januis 15. -- Nova el vetera, nepos mi, servavi libi. Ac perinde dicerst tum veteri ex Testamento, multos tibi adduxi, cos servans, qui de me vaticinati sunt; tum ex novo quoque hoc testamentoper me quamplurimos in te credentes, nepos mi.

#### CANT.

1, 2. Quis det le, nevos mi, luce sugentem ubera matris ? Inveniens le foris osculabor le, et sane non floccifacient me. Apprehendam te, et introducam te in domum matris meæ, et in cellam ejus, que concepit me. Potabo te vino condito, de latice malorum punicorum meorum.

#### SCHOLIA.

Salvatoris præstantia in humanis ensrrata a propheta, ipsaque incarnatione, - ut par est, laudibus celebrata, non minus hic quoque eadem rursus recenset, ac dicit : Quis det te, nepos mi, tuæ sugentem ubera matris? Ac si expostulans diceret : Quis adeo nebulo est, et imperitus, qui tuam incarnationem, pro mundi salute factam, blasphemis insectari poterit verbis? Inveniens te foris osculabor



# • MATTHÆL CANTACUZENI

le; hoc est, etiam ante tuam ex me incarnatio- A avet tou, Kat not effe offe the submous, nem, cum in sancta sanctorum degerem, victumque ab angelo susciperem, non minus in te osculandi desiderio, perseverabam. Et sane non floccifacient me; qui' videlicet. sana mente, reclaque ratione constant. Apprehendam te, et introducam te in domum matris meæ, et in cellam ejus, quæ concepit me. Ac si diceret : Fiet in me conceptio tui, et habitabis in me. Id namque significat : Introducam se in domum matris meæ, et in cellam ejus, quæ concepit me; nimirum, super naturæ leges, in meo eris ulero. Polabo le vino condito, de latice malorum punicorum, hor est, cum te in meo concepero utero, ex virgineis meis sanguinibus, impertiar tibi carnem meam, quæ omnem terrarum orbem, B tua suavis odoris præsentia, perfundet.

## CANT.

3. Læva ejus sub capits meo, et dextera ipsius amplexabitur me.

#### SCHOLIA.

lo multis familiariter concessa canentibus repetitio, quæ de more ab eis fleri solet.

#### CANT.

4. Adjuravi voz, filiæ Jerusalom, per vires, et per forsitudines agri, utquid suscitatis, et quare surgere facitis dilectam ? donea utique voluerit.

#### SCHOLIA.

Exordium vicisaim in parte cantionis familiariter concessum canentibus ; neque enim solum clausu- C las, complexionesque cantionum, verum etiam ipsa corum principia ii qui præcinunt jugiter recinentes occinunt, dictum est antem paulo ante quid obscura hæc innuant. Præter quod illie quidem : Ne forte suscitetis dicit, et surgere faciatis. Hic vero : Ut quid suscitatis et quare surgere facitis? merito ilaque quasi rebus ipsis fatentibus, adversus invidum Judzorum populum, indignabundus aperte inaultat, et asseveranter subjicit : Utquid suscilatis, el surgere facilis dilectom?

#### CANT.

5, 6. Quæ est ista, quæ ascendit chndida ut flos, suo innixa nepoli? sub pomi arbore excitavi te, ibi peperit te mater tua. Pone me ut signaculum super cor tuum, ut signaculum super brachium tuum: quia potons est ut mors dilectio ; durus sicut infernus zelus.

#### SCHOLIA.

Ex sapientis, et prophetæ persona sermonem præsentis cantionis bujus, credendum est esse prohatum ; dicit onim : Que est ista, que ascendit ; ex radice scilicet, veluti ramus quidam gratia refertus. Candida id est pura et non inquinata, Lavabis enim me, inquit, et super nivem dealbabor 18. Sno inniza nepoti ; prædicit eam nimirum aliquando Christum Salvatorem parituram, et cum in manibus cum gestabit, tune illi erit innixa. Sub pomi

\* Psal. L, 9

rols two dylaw dylaws evolation then, and trought εισδεχομένη παρά τοῦ άγγελου, ούχ ήστον είς έπιθυμίαν τοῦ φιλήσειν σε διετέλουν. Καί γε ούκ έξουδενώσουσί με· οι τον λογισμόν εβέωμένον Exorres, onlowers. Mapaly popul or, ral stadew σε εις οίπον μητρός μου, και εις ταμείον τής συλλαδούσης με. Άντι τοῦ, Γενήσεται ἐν ἐμοί ή authingle cou, nat evolutions is that. Touro yes δη) οι διά του. Είσαξω σε είς οίχον μητρός μου, al sic rapeior της συλλαδούσης με · ήγουν. Υπερφυώς είς την εμήν νηδύν. Ποτιώ σε, από οίνου του μυρεψικου, άπο νάματος φοών μου. τουτέστι, Κυοφορωμένω μεταδώσω σοι έχ των έμων παρθενικών αιμάτων, της έμης σαρχός, την πάσαν נטשטומסמסון כאי זוֹש דון במטדון תמפטטטוע.

#### "ASMA.

Ευώνυμος αύτοῦ ὑπὸ τὴν πεφαλήν μου, xal ή δεξιά αυτοῦ περιλήψεταί με.

#### EXOAIA.

Έπανάληψις, ώσπερ είώθει ποιείν έν πολλοί; χοινή τοίς άδουσι, επιχορηγουμένη.

#### 'ΑΣΜΑ.

Όρχισα φμάς, θυγατέρες Ίερουσαλήμ, έr ταις δυτάμεσι, zal èr ταις ισχύσεσι του άγρου, ti evelopete, nai ti egerelpete thr drann; iwc ar ouldon.

#### EXOAIA.

'Αρχή της κατά τουτο το μέρος φόης, χοινή τοις άδουσιν ανεγειρομένη. Ούδε γαρ μόνον τας αποθέσεις των ώδων οι τρύτων εξάρχοντες χοινή παρέχωσιν άντιφωνείσθαι, άλλά και τές ένάρξεις αὐτῶν. Είρηται δ' άνωτέρω, & διά τούτων αίνίττεται · πλήν ixel uiv, 'Bar irelphes, opsi, xai élerelphes. ivravoa de, Ti évelpere, xai ri égevelpere, proiv. Είκός ούν, ως όμολογουμένων δντων των πραγμάτων, χαι τοῦ φθονεροῦ λαοῦ τῶν 'Ιουδαίων λαμπρώς επιδασχαίνοντος αποφαντιχώς, τι έγειρετε, και τι EEsrelpere thr drannr; Snotleeral.

#### \*AΣMA.

Tic autη ή drabalrovoa lelevzaroiopérn, έπιστηριζομένη έπι τόν άδελφιδόν αύτης; ύπό μή tor \$5 ήγειρά σε, έκει ώδίνησε σε ή τεχούσά D σε. Θές με ώς σφραγίδα έπι την παρδίαν σου, ώς opparida isi tor spaziora oov · oti spataia we θάνατος άγάπη · σχληρός ώς άδης ζηλος.

#### EXOAIA.

Έχ τοῦ σοφοῦ, χαι Προφήτου τὸν λόγον τῆς παρούσης ψόῆς ὑποληπτέον ἐστιν ἀνατείνεσθαι, καί onge · Tis aven n arabatrovoa · ex sis euis ρίζης δηλονότι, olovel τις χλάδος χαριέστατος. Λε-Asuxaroiopstry, avel του xabapa, xal apoluveo. II.lursic us yap, onsi, zal isto ziora leleuzarθήσομαι. Έπιστηριζομένη έπι την άδειφιδόν αύτης · ώς ήδη τέξασαν τον Σωτηρα Χριστόν, προσαγορεύε. · και τοῦτον ταί; χεροι κατέχουσα,

1076



# COMMENT. IN CANTICA CANTIC.

γειρά σε · άντι τοῦ, Δι' αὐτὸ τοῦτο ἐκ τῆς ἐμῆς όσφύος γεγέννηκά σε, ίνα το της ζωής άνθήσης μηλον. Έκει ώδινησέ σε ή τεχοῦσά σε ήτοι, δια την αυτην αιτίαν. Θές με ώς σφραγίδα έπι την παρδίαν σου. Τουτέςτιν, Είθε άνεξάλειπτον άγοις, έμε κατέχουσα έν τη καρδία σου. 'Ος σφραγίδα έπι τόν βραχίονά σου · έν τη δυνάμει σου, δηλονότι, έμε συνέχουσα, οίονεί τι σόν εσφραγισμένον πρόδατον. Οτι πραταιά ώς θάνατος άγάπη. ήγουν, "Η σή πρός έμε άγάπη χραταιοτέρα έστι και θανάτου. Ποπερ γάρ οι είς άδην πεμφθέντες ού βηδίως παλινοστούσιν, άλλά χραταιώς παρ' έχεινου κατέχονται · ούτω δηλονότι και ή σή πρό; έμε άγάπη χραταιώς συνέχει ώσπερ βάνατος. "Η χαί, Του θανάτου με έξαρπάζει πρός άγήρω ζωήν έπα. νάγουσα. Σκληρός ώς άδης ζηλος ό δε ζηλο;, άντι του, ή άποστροφή σου και το νεμεσήσαι τοίς έμοζς, σχληρον υπάρχει. 'Ως φοης, ήτοι, το χείριστον χαι επωδυνότατον ύπάρχει μου.

#### 'ΑΣΜΑ.

Περίπτερα αύτῆς περίπτερα πυρός φλόγες αὐτης. Ιδωρ πολύ ου δυνήσεται σδέσαι την άγάπην · καl ποταμοί ού συγκλείσουσιν αυτήν. Έαν δφ arhp τèr πάντα βlor aυτοῦ ἐr τῷ ἀγάπη, ἐξουδενώσει ἐξουδενώσουσιν αὐτόν.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Και έν τούτοις το ύψηλον και μετέωρον της παναμώμου Παρθένου δείχνυσιν ό Πρόφήτης · χαί ούχ άπλως μέχρι τινός ίσταται · άλλά και των Σεραφίμ C δείχνύσιν αύτην άγιωτέραν · χαί φησι · Περίπτερα αυτής περίπτερα πυρός φλόγες αντί του, Η ταύτης δωροφορία, και προσχύνησις ταυτα γάρ αύτης τα περίπτερα πυρός φλόγες είσιν · ώσανεί, εί Ελεγεν, 'Επικάθηται των Σεραφίμ, και αύτων των ύπερτάτων νόων, εγκόλπιον φέρουσα τον Δημιουργόν, και Κτίστην τοῦ παντός. Υδωρ πολύ ού δινήσεται σδέσαι την άγάπην. "Ητοι, της ίσα και θεψ δορυφορουμένης ύπο των λειτουργούντων αυτώ · ούτοι γάρ άν είεν και πυρός φλόγες, ώς ό Δαδίδ φησιν 'Ο πυιών τους άγγελους αυτού πreύματα, καί τούς λειτουργούς αυτοῦ, πυρός gloru. Την ούν άγάπην ταύτην ού δυνήσεται σθέσαι ύδωρ πολύ · τουτέστιν, αι έναντίαι δυνάμεις. Εί τάρ οι τῷ Θεῷ λειτουργοῦντες πυρός είσι φλόγες, οι αντιχείμενοι τῷ τούτου προστάγματι **ύδωρ αν είεν τούτους · χαι ό Δαδιδ** ύδωρ άνυπόσταsov xadel, ώς φησι· "Αρα διηλθεν ή ψυχή ήμων το υδωρ το άνυπόστατον. Καί ποταμοί ου συγ-\*Aeloovoir aurnr. Καν ραδιουργοί τινες ώσι δηλονότι, και σφοδρώς ήμιν επιτιθέμενοι, οι της ζωής ήμων άντίπαλοι δαίμονες. Ούτως έάλω της πρός την Παρθένον άγάπης ό Προφήτης, και ούτως αύτην ήγάσατο . καί ταῦτα μετά τοσαύτας αὐτῷ γενεάς **υστερον** προσδοχωμένην αύτην τεχθήσεσθαι. Έλα δφ άνήρτον πάντα βίον αὐτοῦ ἐν τῆ ἀγάπη έξουδενώσει έξουδενώσουσιν αυτόν. 'Αντί τοῦ,

44 Psal. cm, '4. 17 Psal. Cxxm, 5.

εποτηριζομένην τε επ' αυτόν. Υπό μήλον έξη- A arbore excitavi te ; pro eo quod est, ldcirco ex lumbis meis te genui, ut vitæ pomum produceres. Ibi peperit te mater tva; propter eamdem nimirum causam. Pone me uli signaculum, super cor tuum, id est : Utinam ita agas, ut indelebili modo me in tuo detineas corde. Sicut signaculum super brachium tuum, in tua videlicet potentia me contineas, non secus ac unum aliquod ex signatis tuis pecudibus. Quía potens est ut mors dilectio : Tuus videlicet in me amor, morte etiam ipsa potentior est; quemadmodum enim qui in inferna sunt demissi, haud facile revertuntur, sed magna vi arcte stricteque apud inferos detinentur : sic nimirum, tua quoque in me dilectio, non secus ac mors magna me vi arcte continet. Vel etiam : A morte me abripias, ad vitam deducens incorruptam. Durus sicut infernus zelus; zelus vero, id est, te a meo averso populo, eique succensente dura res est. Sicut infer-

#### CANT.

nus; videlicet, gravissima res est, et summum,

ingentemque mihi dolorem, affert.

6, 7. Pinnæ ipsius quæ in orbem sunt, pinnæignis flammæ ejus. Aqua multa non poterit exstinguere dilectionem, et fluming non concludent eam ; si dederit vir omnem suam vitam pro dilectione, illum nihili pendent.

#### SCHOLIA.

In his quoque sublimem, celsamque inculpatæ Virginis præstantiam, propheta demoustrat; noc simpliciter in aliquo quodam loco, cam constituit, sed Seraphinis sanctiorem esse pronuntiat, et dicit: Pinnæ quæ ipsius in orbem sunt, pinnæ flammæ ignis. Ac si diceret: Satellitium, quod eam comitatur, et cultus; hæ namque pinnæ sunt ejus in orbem flammæ ignis. Perinde ac diceret, Sedit super Seraphim, et super ipsas supremas intelligentias, in sinu ferens opificem, et conditorem universi. Aqua multa non poterit exstinguere dilectionem. Tanquam æquali cum Deo satellitio stipata, ab ejusdem nimirum ipsius ministris. Isti non sunt flammæ ignis, quemadmodum David quoque dicit : Qui facit angelos suos, spiritus. Et ministros suos, flammam ignis 16. Hanc igitur ejus dilectionem non poterit exstinguere aqua multa; hoc est contrariæ potestates. Si enim Dei ministri flammæ sunt ignis, qui Dei adversantur imperio, aqua dici possunt, quos sane adversarios aquam intolerabilem David vocat, cum dicit : Forsitan pertransisset anima nostra aquam intolerabilem 17. Et flumina non concludent ipsam. Licet facinorosi utique et veteratores quidam sint, et valde nobis insidientur, vitæque nostræ adversentur dæmones. Adeo Propheta erat Virginis amore captus, sicque ipsam venerabatur. Idque cum post innumeras ab ipso futuras generationes, nascitura exspectaretur Virgo. Si dederit vir suam omnem vitum pro dilectione, nihil pendent illum ; hoc est, sunt adeo cacodæmones invidi, ho-

#### 1078



hostes, ut si vir egerit suam omnem vitam in dilectione, ipsum despicantes, in uibilum redigere conentur.

#### CANT.

8,9. Soror nostra parva est, et . ubera non habet ; auid faciemus sorori nostræ in die, qua sermo erit ad ipsam ? Si murus est, adificabimus super ipsum propugnacula argentea ; et si porta est, impingemus, in ipsam tabulam cedrinam.

#### SCHOLIA.

Quasi ex alio interciso cantu exorditur : et tanquam ad prophetize finem accedens, dicit : Soror nostra parra est, et ubera non habet; qux, s vielicet ex Patre meo mascitura est filia. Hanc enim suam B vocat sororem. Parva est, et ubera non habet, nondum enim idonea scilicet, est, ad concipiendum. Quid faciemus sorori nostræ in die, qua erit sermo ad eam ? Sermo nimirum, Gabrielis angeli. Si murus est, ædificabimus super ipsam propugnacula argentea; hoc est : Si el parva est, et non idonca ad concipiendum, saltem accelerabinus ædificium, ipsamque instaurare conabimur, non secus ac murum propugnaculis carentem. Nec simplicia ipsi apposnit propugnacula, sed argentea, purissimas scilicet cogitationes, et instar argenti, mentem nostram, principem animæ partem, collustrantes. Ipsa enim revera est cœlestis Jerusalem, super quam propugnacula, Ecclesiæ opifex Christus, ædificavit, de qua c et Isaias dicit : Ecce in manibus meis ego descrips; muros tuos, et coram me es semper. Et si porta est, describamus in ipsam tabulam cedrinam 18. Adeo enim propheta præstolabatur Domini adventum, ut si porta deficiet, videlicet, quia nondum ad pubertatis devenerit annos. Describemus, inquit, in ipsam, tabulam cedrinam, hoc est, Replehimus ipsam cogitationibus divinarum rationum, quas nulla exedunt adulterina et spuria dogmata.

#### CANT.

10. Ego murus, et ubera mea turres. Ego eram in oculis ipoius inveniens pacem.

#### SCHOLIA.

Complexio est cantionem claudens, quæ propositæ a propheta quæstioni, quod parva esset, respondet. Tunc enim in Sancta sanctorum ipsam degentem viderat, et ad concipiendum minime idoneam. Responsum est igitur, veluti a Virgine matre : Ego, inquit, murus, et ubera mea turres ; idest, non sicut tu censes parva sum, sed murus sum in altitudinem usque cœli videlicet, erectus, et ad ipsum plane cœli cacumen se extendens. Et ubera mea turres; munitiones nimirum, et civitates, in quibus suam regiam firmet omnium

48 Isa. xL, 16.

minumque osores, et legis amoris repugnantes A Ούτως είσιν οι δαίμονες φθυνερο), και μισάνθρωποι. και τῷ θεσμῷ τῆς ἀγάπης ἀντικαθιστάμενοι, δει, έαν δῷ άνηρ τον πάντα βίον αύτοῦ έν τη άγάπη. έξουδενώσει έξουδενώσουσιν αύτάν.

#### 'AΣMA.

Η άδελφή ήμῶν μιχρά, και μαστούς ούκ έχει τι ποιήσομεν τη άδελρη ήμων έν ήμέρη,  $\tilde{\eta}$  ar  $AaA\eta \theta \tilde{\eta}$  ir  $a\dot{v}\tau \tilde{\eta}$ ; El  $\tau s$   $\tilde{z}$   $\phi c$  is  $\tau$  , olxoδομήσομεν έπ' αύτην έπάλξεις άργυρας και εί θύρα έστι, διαγράψομεν έκ' αύτην σανίδα κε-Epirnr.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

·Ως έξ άλλης περιχοπης της ψδης άρχεται · xal τό πέρας της προφητείας ώσπερ επαναλαμδάνων φησίν · Η άδελφή ήμων μικρά, και μαστούς ούκ έχει. "Ητοι, ή έκ τοῦ πατρός έμοι γεννηθησομένη θυγάτηρ άδελφην γάρ αύτοῦ χαλεί. Μιχρά έστι, καί μαστούς ούκ έχει. Ούπω γάρ έπιτηδεία δηλονότι πρός ούλληψιν. Τι ποιήσομεν τη άδειφη ήμῶν ἐν ήμέρα, ἦ ἂν λαληθή ἐν αὐτή; 'Ο παιὰ τοῦ ἀγγέλου δηλαδή λόγος. Εἰ τειχός ἐστιν, οίκοδομήσομες έπ' αυτής έπαλξεις άργυρας . Έγουν. Εί και σμικρά έστι, και άνεπιτηδεία πρός σύλληψιν, άλλά ούν έπισπεύσομεν άνοικοδομήσαι, xal άποχαταστήσαι ταύτην ώσπερ έλλείπον τείχος επάλξεων και ού τάς άπλας επιτιθέναι ταύτη επάλξεις, άλλα άργυρας. ήτοι χαθαρωτάτας εννοίας, και δίκην άργύρου το ήγεμογικον ήμων περιλαμπούσας. Αύτη γάρ έστιν ώς άληθως ή ούράνως Ίερουσαλήμ, ὑπέρ ῆς τὰς ἐπάλξεις ὁ τῆς Ἐκκλησίας δομήτωρ Χρισιός ψχοδόμησε περί ής χαι Beala; φησίν 'Ιδού έπι των χειρών μου έζωγράφησά σου τὰ τείχη και ενώπιόν μου εί δια παντός. Kal εl θύρα έστι, διαγράψομεν έπ' αυτην σαrida xedpirnr ούτως ο Προφήτης επισπεύδει την του Δεσπότου παρουσίαν, και εί θύρα έστιν έλλειπής. δηλυνότι, διά τὸ ἄνηδον, διαγράψομεν, φησίν, ės' authr varida nedpirnr. Toutistiv, 'Avaπληρώσομεν αύτην έννοίαις λογισμών θειοτέρων. χαί μή βιδρωσχομέ, ων χιδόήλοις τισί χαι νόθως δόγμασιν.

#### \*AΣMA.

Έγώ τείχος, και οι μαστοί μου πύργοι. Έγώ ήμητ έτ όφθαλμοῖς αὐτοῦ, εὐρίσχουσα εἰρή-Dryr.

#### EXOAIA.

'Απόθεσις της ψόης πρός προτεθείσαν τῷ Προφήτη άμφισδήτησιν, ότι μιχρά έστιν. Έν γάρ τοίς Αγίοις τῶν άγίων ἐνδιαιτωμένην αὐτήν ἐώρα τηνιχαύτα, και πρός το συλλαδείν αύτην άνεπιτηδείαν. 'Απόχρισις ώς έχ τῆς Παρθένου μητρός. 'Εγώ, φτοί, τείχος, και οι μαστοί μου πύργοι • ήγουν, Ούχ ώς σύ ύπολαμβάνεις, μιχρά είμι, άλλά τείχος είς ούρανών ύψος ήρμένον, δηλονότι, χαλ πρός αύτην άντιχρυς διήχον την τοῦ οὐρανοῦ χορυφήν. Kal ci μαστοί μου πύργοι · άντι τοῦ, όχυρώματα, xi πωεις είς κατοικητήριου του παμδασιλέως Χρι-

σα είρήνην . ήτοι πρό όφθαλμῶν αύτοῦ ἀεὶ χειμένη, και πρό καταδολής κόσμου την του μυστηρίου πρός έμε άχραν αὐτοῦ συγχατάδασιν προορίσαντος. Ευρίσχουσα ειρήνην. χάριν δηλαδή και παβήησίαν πρός αύτόν.

# ₹АΣМА.

'Aμπελώr έγενήθη τῷ Σαλομώr èr Beelaμών έδωπε τον άμπελώνα αύτου τοις τηρουσιν. 'Arho οίσει έν καρπῷ αὐτοῦ χιλίους άργυρίου. ' Δμπελών μου έμος ένωπιόν μου ol χίλιοι τῷ Σαλομῶνι, και οι διακόσιοι τοῖς τηροῦσι τόν παρπόν αύτοῦ.

#### SXOAIA.

Της μέν πρός την Παρθένον προφητείας, και της τοῦ Σωτήρος έξ αύτης ένανθρωπήσεως, χαί τοῦ R πάθεος, και της άναστάσεως, ίκανως πρός άπόδειξιν, διά πολλών των ψδών έν πολλοίς του λόγου ένεστήσατο • νῦν δὲ ὡς ἐν ἐπιλόγψ περί τῆς νέας Έχχλησίας την προφητείαν ποιείται, ώσπερ χαι έν τη άρχη περί ταύτην μεμνημόνευχε, χαί φητιν. 'Αμπελών έγενήθη του Σαλομών έν Βεελαμών. 'Αντί του, 'Η νέα Έχχλησία τῷ εἰρηνιχῷ Χριστῷ. Hept raiting xal 'Hoatag anolv' 'Auneliar evernθη τῷ ήγαπημένω. Εδωχε τόν άμπελῶνα αὐτοῦ τοῖς τηροῦσιν . ήτοι, μετὰ τὸ περιποιήσασθαι αὐτον τῷ οίκειο αίματι. "Εδωκε τοῦς τηροῦσι. Μαθηταίς, τοίς μάρτυσι, τοίς διδασχάλοις. Αύτοι γάρ αν είεν οι φυλάσσοντες την του Χριστού Έχχλησίαν, οι των τοῦ Εὐαγγελίου δογμάτων άχραιφνείς C φύλαχες. Άγηρ οίσει έγ χαρπφ αύτοῦ χιλίους dorupiou. Ούτω γάρ το xfipuyua πεπολλαπλασίασται, ώς ού μόνον είς έξήχοντα, χαλ έχατόν, άλλά χαι είς χιλίου; προδάν, των διαυγεστάτων διζαγμάτων όμοῦ και δογμάτων πάσιν άφορμάς παρασχίν. 'Αμπελών μου έμος ένώπιση μου ώς āv si Ελεγεν· Οί δφθαλμοί μου έπι δικαίους, xal τὰ ὦτά μου είς δέησιτ αὐτῶτ. Ώς ἀπὸ τοῦ Σωτήρος γαρ Χριστού, πρός την Έχχλησίαν είρηται, αντιχρυς φέσχοντο; Έγω είμι μεθ ήμων πάσας τὰς ημέρας, ἕως τῆς συντελείας τοῦ αίῶνος. Οι χίλιοι τῷ Σαλομών, και οι διακόσιοι τοῖς τηροῦαι τόν χαρπόν αὐτοῦ. Οὐ γὰρ ἀδάπανον το Εύαγγέλιον, ούδ' άμισθον, άλλά πεπολλαπλασίαστο μέν το Εύαγγέλιον είς πάσαν την οίχου- D rum suorum.

μένην ήπη των θεοχηρύχων άποστόλων. Έλαδε δ' Έχαστος αύτων έχατονταπλασίονας τούς μισθούς, ύπερ δη χεχοπίαχε.

#### \*ASMA.

Ο καθήμενος έν κήποις, έταιροι προσσχόντες, της φωνης σου άχούτισόν με.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Ασυνδέτως ταυτα έχφέρει, διά τη είωθος έν ταίς εύχαίς, και μάλιστα δταν γνησίως ταύταις προσχείμεθα. Ούτω γάρ φαμεν, Θεέ μου, Σωτήρ μου, θεοτόχε, παντάνασσα, άγιοι πάντες, δειοι, xal Sixator. Euxtrad; Edtiv & hoyog, xal olovel tig άπόπαυσις των ώδων άντι του, είθε άχουτίζοι; με

<sup>19</sup> Isa. v, i. <sup>10</sup> Psal. xxxiii, 16. <sup>11</sup> Matth. xxvi.i, 20.

#### CANT.

11, 12. Vinea facta est Salomoni in Beelamon; dedit vineam suam custodibus. Vir solvet in fruetu ejus mille argenteos. Vinea mea mihi in conspectu meo : mille Salomoni, et ducenti custodibus frustus ejus.

#### SCHOLIA.

Cum de prophetia quidem Virginis, deque Salvatore ex ipsa incarnando, et de passione ac resurrectione, ut ea demonstraret abunde, multis cantionibus, per multa argumenta sermonem instituisset, nunc sane velut in epilogo, de nova Ecclesia prophetiam affert, eodem plane modo, quo et in principio de ea memoraverat. Dicitque : Vinea facta est Salomoni, in Beelamon ; videlicet Ecclesia nova pacifico Christo, de qua Isaias quoque dicit: Vinea facto est dilecto 1º. Dedit vineam suam custodibus; videlicet, postquam eam sibi suo comparavit sanguine; dedit custodibus, discipulis nimirum, martyribus et doctoribus, Isti enim dici possunt custodes Ecclesiæ Christi, qui sunt evangelicorum dogmatum custodes incorrupti. Vir solvet in fructu ejus mille argenteos ; adeo namque præconium ipsius excrevit, ut non modosexagesimum aut centesimum, sed etiam millesimum fructum percipiendi, præclarårum doctrinarum pariter, ac dogmatum. omnibus præbuerit occasiones. Vinea mea mihi in conspectu meo; ac si diceret : Oculi mei super justos, et aures meæ ad preses eorum 10. Non secus enim ac a Salvatore Christo ad Ecclesiam prolatum est, perspicue dicente : Ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem sæculi<sup>31.</sup> Mille Salomoni, et ducenti custodibus fructus ejus. Non enim fenoris expers Evangelium est, neque mercede caret, sed multum ubique terrarum excrevit Evangelium sub apostolis Dei præconibus ; receperunt autem singuli eorum centuplum pro mercede labo-

#### CANT.

13. Qui habitas in hortis, amici intendentes sunt ; vocem tuam fac me audire.

#### SCHOLIA,

Sine conjunctione hæc ipsa profert, nostro supplicantium more, et maxime quando ex animo supplicationibus innitimur. Sic enim dicimus : Deus meus, Salvator meus, Deipara regina omnium, sancti omnes, innocentes, et justi. Sermo est optautis, ac precantis, et quasi finem Canticis imponentis,



# MATTHÆI CANTACUZENI IN SAPIBNTIAM SALOMONIS

tuam, qui sedes in bortis, qui nimirum incerta, occultaque cordium inspicis, et nostris insides mentibus. Hortos enim animarum nostrarum cogitata esse dixit, progerminantia instar olearum in cordibus nostris ; quod Isajas etiam de Deo dicit : Veluti hortus sua semina producit 12 : videlicet, in animis nostris ipsius facta præcepta germina producentia pietatis. Amici intendentes : ac si diceret : Ouiconque ante Christum, et post Christum Christo me reconciliare vultis, verissimi amici, fundite, quæso, pro me preces, pro me inquam, præsentis operis causa apud eum fundite, qui a me prophetatus est Christus.

#### CANT.

14. Fug2, nepos mi, el assimilare caprea, vel hinnulo cervorum super montes concavos.

#### SCHOLIA.

Per epiphónema hæc protulit verba propheta, ad absolutam perfectionem ultimæ partis cantos ; quod familiare est iis, qui occinentes alteri respondent, ac loquuntur. Et paulo quidem ante precatus est nepotem descendere. At bic, Fuge, inquit, nepos mi ; veluti diceret : Quemadmodum cum tibi placuit, homo factus es; et cum jam omnia optime tua dispensatione perfeceris, omnemque cacodæmonis potentiam per passionem, et crucem, et mortem, et resurrectionem prorsus sustuleris, ascende et nunc ad Patrem, et fac, in dextera ipsius C sedens, judicium. Et assimilare capreæ, vel hunnulo cervorum; pro eo, quod est : Et nos ne relinguas, sicut caprea non relinquit filios suos; est enim animal amans, ut par est, filiorum. Assimilare igitur capreæ, commorans, videlicet, nobiscum ; vel ei, quæ præsto adest, hinnulo cervorum, veluti filio suo. Tu enim dixisti : Non relinguam vos orphanos 13. Super wontes concavos, boc est. Bos fovens, et ad pascua educens cœlestia. Vel : Fuge, nepos mi, super montes concavos, in sinu Dei Patrisque tui. Montes concavos, dixit, propter ipsorum altitudinem, et investigandi eos difficultatem, ac profunditatem, et quia inaccessi sunt.

Finis arcani sensus canticorum præstantis Salomonis, quem prieclarus, ac sapiens explicavit Rex Matthæus.

23 Isa. LXI, 11. <sup>33</sup> Joan. xiv. 18.

ac si diceret : Utinam me faceres audire vocem A τῆς φωνῆς σου δ xx0 ήμενος έν xήποις, δ τὰ ἄδηλα και τι κρύφια τῆς καρδίας καθορών, και ἐπικαθήμενος ταις έννοίαις ήμῶν. Κήπους γάρ τὰ διανοήματα των ψυχών ήμων είρηχε, δίχην λαχάνων άνα**δλαστάνοντα έν ται; χαρδίαι; ήμῶν. Τοῦτο χαι** 'Hoatas περί θεοῦ φησιν. Ώς κῆπος τὰ σπέρματα αύτου έχφύει· ήγουν, al έν ταις ήμῶν ψυχαίς έχείνου σπειρόμεναι έντολαί, χαι έχούουσαι του; βλαστούς της εύσεδείας. Έταιροι προσεχύντες, ήτοι δσοι πρό τοῦ Χριστοῦ χαὶ μετὰ Χριστὸν αὐτῷ εὐηρεστηχότες έμοι, γνησιώτατοι φίλοι, συνάρασθέ μοι εύχας ύπερ έμου, τῷ προφητευομένψ δηλονότε πέμποντες Χριστῷ τῆς παρούσης ἔνεκα ἐγχειρήσεως.

#### \*ΑΣΜΑ.

Φύγε άδελφιδέ μου, και όμοιώθητι τη δορκάδι, η τῷ κεδρῷ τῶκ έλάφων έπι τὰ δρη κοι**λ**ωμάτω**γ**.

#### ΣΧΟΛΙΑ.

Έπιφωνηματιχώς τον λόγον ο Προφήτης, χατά τελείαν απόπαυσιν της ψδης, χοινή τοι, αντιφωνοῦσι παρέσχε φθέγγεσθαι. Καὶ ἀνωτέρω μέν καταδήναι έπηύχετο τον άδελφιδόν ένταῦθα δέ, φύγε, φησίν, άδελφιδέ μου ήγουν, ώς ηὐδόχησας ένανθρωπήσας, χαι τά πάντα χαλώς οίχονομήσας, χαι πάσαν την τοῦ πονηροῦ δύναμιν διὰ τοῦ πάθους, χαι του σταυρου, χαι του θανάτου, χαι της άναστάσεως είς τέλος έξαφανίσας. "Ανελθε νῶν χαί πρός τον Πατέρα, χαί συνεδρίαζε, χαθήμενος έν δεξια τούτω. Και σμοιώθητι τη δορκάδι, ή νεξρώ έλάφων άντι του, και ήμων μη άφίστασο, ωσπερ ή δορχάς ού διαλείπει τα έαυτης τέχνα, φιλότεχνον γάρ, ώς είχος, το ζώον. Όμοιώθητι γούν τη δορxάδι· συνών ήμεν δηλονότι· ή, xat xatà σύνεσιν, ixein τῷ reopų τωr ėλagur, htor τῷ έαυτης τέχνφ. Σύ γάρ είπας, Ούκ έάσω υμας ορφανούς. Έπι τα δρη κοιλωμάτων αντί τοῦ άφανώ; ήμας περιέπων, και διεξάγων έπι νομάς ούρανίους. "Η, Φύγε, άδελφιδέ μου, έπι τά δρη χοιλωμάτων, τούς χόλπους τοῦ Θεοῦ χαὶ Πατρός αὐτοῦ. "Ορη χοιλωμάτων είρηκε, διά το ύψηλου, και δυσεξερεύνητου, χαί βαθύ, χαί χρύφιον αύτών.

Τέρμα νόου χρυπτοῦ ἀοῖδῶν Σαλομῶνος ἀγαθοῦ, όν περίδοζος έφηνε σοφός βασιλεύς Ματθαΐος.

Matthæi Cantacuzeni fragmenta in Sophiam Salomonis Græce et Latine edidit Ang. Maius in notis ad Nicephori CP. patriarebæ Antirrheticos libros adversus Copronymum. Vide tomum nostrum C, coll. 395, 411, 418, 447, 489.



# **CPOLITANORUM PATRIARCHARUM**

DIPLOMATA, SYNODICÆ CONSTITUTIONES, EPISTOLÆ,

# AB ANNO MCCCX AD ANNUM 1372.

(Acta Patriarchatus Cpolitani, in codd. mss. Ribliothecas Palarinas Vindobon.)

# JOANNES GLYCIS.

#### ΚΩΔΙΚΙΟΝ ΤΩΝ ΣΥΝΟΔΙΚΩΝ ΠΑΡΑΣΗΜΕΙΩΣΕΩΝ

#### γεγονός

#### ΕΠΙ ΤΩΝ ΗΜΕΡΩΝ ΤΟΥ ΠΑΝΑΓΙΩΤΑΤΟΥ ΠΑΤΡΙΑΡΧΟΥ ΚΥΡ ΙΩΑΝΝΟΥ ΤΟΥ ΓΑΥΚΕΟΣ (1).

#### Ad solium patriarchale evectus, patriarcham Ma- Α γνησίου άρχιερέως και πατριάρχου, εύδοχοῦντος δὲ gues Antiochies Constantinopulim vocat.

† Πιττάχιον πατριαρχιχόν πρός τον 'Αντιοχείας.

+ 'Αγιώτατε δέσποτα πατριάρχα θεουπόλεως Μεγάλης 'Αντιοχείας και πάσης 'Ανατολής, εν άγιω Πνεύματι άγαπητε άδελφε και συλλειτουργέ. Τά της x20' ήμας άγίας του Θεού Έχχλησίας χαι τά του πατριαρχιχού θρόνου της βασιλίδος ταύτης τών πόλεων δτε πρό χαιρού έν στερήσει γεγόνασιν άρχιερέως και πατρ:άρχου, Εφθασε πάντως γνωρίσαι ή άγιότης σου. "Ηδη δε γνωρίζομεν και δηλον ποιούμεν αύτη, ώς εύδοχία χαι χάριτι του Θεού χατά την μεγάλην βουλήν χαι οίχονομίαν τών χριμάτων αύτου προσελάβετο και έκάλεσεν ήμας είς την λειτουργίαν και ύπηρεσίαν αύτου, και κατέστησεν έπι του R πατριαρχικού θρόνου της θεοδοξάστου ταύτης Κωνσταντινδυπόλεως. "Ότι γοῦν χαι ό χατά την άγιδτητά σου ύψηλλς τής θεουπόλεως 'Αντιοχείας θρόνος στερούμενος ήν πρό χαιροῦ χατά τον δμοιον τρόπον

(1) Joannes Glycis, Byzantinus, e logotheta dromi sive cursus publici, patriarcha CP. ab ann. 1316 ad 1320, quo abdicavit patriarchatum, et in Cyriotissæ monasterium se abdidit. Hoe Joanne magistro Atticæ eloquentim usum se esse fatchur Nicephoras Gregoras, qui lib. vui Hist., c. 11, ejus Testamentum sive Testamenti potius Proæmium affert, cujus se auctorem non obscure prodit. Synodicon, ne recipiatur ad judicium excommunicatus, citatur a Nic. Commeno, pag. 285 Prænot. mysta-Rog. In codice regio Paris. 3229, teste Boivino, pag. 767, notis ad Gregoram, exstant opuscula duo ejusdem fere et argumenti et styli, quorum prius C inscribitur : Τοῦ πατριάρχου 1..άννου τοῦ Γλύχεος ἡ παραίτησι; τοῦ πατριαρχείου, patriarchatus abdi-

τοῦ Θεοῦ ἀπέλαδε την σην ἀγιότητα, οῦπω δὲ ἔφθασεν ή άγιότης σου χαταλαδείν περί τα ένταῦθα μέρη xalei; the adelyinty sureleets builder xal xoiveνίαν τη χαθ' ήμας άγία του θεου Έχχλησία, κατά routo te xal di' allas tivàs avayxalas xphoeis xal αίτίας ηύδόχησεν ήδη ό χράτιστος και άγιός μου αύτοχράτωρ, ό παρ 2 Θεοῦ προστάτης και κραταιό; πρόμαχος και έπι πασι συνέριθος και βοηθός διάπυρος και φροντιστής άδιάλειπτος των εκκλησιών αύτοῦ, xal τοῦτο τὸ xalòv ἐνεργήσαι διὰ βασιλικῶν γραμμάτων, το προσχαλέσασθαι δηλονότι την σήν άγιότητα είς τά ένταῦθα · και τοίνυν και ήμείς σύν πολλή τούτο τη πνευματική εύφροσύνη και τη κατά θεδν ήδονή προσδεξάμενοι άσμενοι καί πρόθυμοι διά τών παρόντων γραμμάτων και αύτοι τλ καθ' ήμας τε δηλοποιούμεν, ώς είρηται, χαί τον πόθον της σής έπιδημίας ούκ όλίγον δντα είς το έμφανές παριστώμεν. Έργον τοίνυν το άπο τοῦδε και τῆς σῆς ἐστιν

catio. Alterum : Toū abroū πατριάρχου όπομνηστικόν εἰς τὸν βασιλέα τὸν ἄγιον · Commonitorium ad sanctum imperatorem, Michaelem Palæologum De Grammatica ejus, quæ ms. servatur in variis bibliothecis, jam feci mentionem volum. VII, p.g. 45 [S. vol. VI, p. 344, nov. ed. Aid. cod. Monac. 101, sub cujus finem comparet Jo. Glycæ (Γλύκεος) De recta constructione (a). V. Hardt. in Aretini Beyträgen, etc., ann. 1804, part. vi, p. 42. (HABL.)] Narrationem legationis in Armeniam susceplæ, quam laudot idem Gregoras lib. vi, p. 120, intercidisse dolendum est. Joannem Glycam De vanitate vitæ, quam inter editos scriptores Græcos Cangius in Glossario Græco commemorat, haud vidi. FABR C.

(a) Hunc librum nuper edidit A:b. Jahnius, Bernas-Ilelvetius.



έτοιμότητα έπιδείξαι χαι βουληθήναι χόπου τε ύπεριδείν και μήχους και πόνων και δυσγερείας της έν τῷ μέσφ xai σπεῦσαι ἐπί τε τῷ τοῖς θείοις αύτοκράτορσι και βασιλεύσιν ήμων έντυχείν και ήμας άδελφιχώς συγγενέσθαι χαί πνευματιχώς εύφρανθηναι χαι χοινήν την δόξαν άναπέμψαι Θεώ. Οντως γάρ, άγιώτατε δέσποτα, άληθής έστι χαι σφόδρα άληθης ό προφητικός και Δαυϊτικός λόγος ώς Ούδέν τοις άδελφοις και μάλιστα τοις κατά πνεύμα ούτε κάλλιον ούτε χαριέστερον και τερπνότερον révoito, dll' à tò natoineir èni tò autò, diamavτός μέν και άδιαστάτως τοίς γνώμαις και τοίς όρθοίς δόγμασι και φρονήμασιν, ότε δε των δυνατών έστι, καί τοίς σώμασι και τη κατά πρόσωπον δψει xal όμιλία · elς τοῦτο γάρ xal τόπος xal διάστημα xal al xatà tàs exclusins loiai prelai avoition χαι άνεύθυνον και άλυπον ποιούσε πολλάκις και την διάστασιν. Νῦν δε τοῦ καιροῦ διδόντος και τοῦ Θεοῦ μάλιστα εύδοχούντος χαί συνεργούντος μή βραδυνάτω μηδ' άναδαλέσθω ή άγιότης σου, άλλά καταλα**δέτω** την ήμων άποπληρώσων xal την έαυτης τη του Θεού χάριτι έφεσιν.

#### IL Patriarchæ Hierosolymorum nuntiat se solium patriarchale ascendisse.

. + 'Αγιώτατε δέσποτα, άρχιποιμήν των θείων 'Ιεφ.σολύμων, πατριάρχα της άγίας Σιών, εν άγίω Πνεύματι άγαπητέ άδελφέ και συλλειτουργέ, ούκ ανήχοον ύπολαμδάνομεν διαμείναι την αγιότητά σου τῆς περί τῶν καθ' ήμα; πραγμάτων άποκαταστασεως, άλλ' έξ ίχανοῦ άναμαθείν ίσως, ὅπως τὰ χαθ' ήμας προέδη εύδοχία χαι χάριτι του πανταγάθου και πανοικτίρμονος Θεού, και ώς αύτου νεύσει και βουλήσει και οίκονομία της άρρήτου σοφίας αύτου έπι τον πατριαρχικών τουτον άνηχθημεν θρόνον της θεοδοξάστου χαί βασιλίδος των πόλεων. Όπερ ούν ίσως συνέδη χαι τη άγιότητί σου τοῦ μή γράψαι μέχρι νῶν πρός ήμας αίτιον, τοῦτ' αὐτὸ καὶ ήμιν τοῦ μή γράμματα διαπέμψαι τη άγιότητί σου την αίτίαν προύζένησεν · ην δέ, ώς Εγωγε οίμαι, και άμφοτέροις το χώλυμα ή του τόπου διάστασις έπι πλείστον ούτω διαιρούσα τά καθ' ήμας σωματικώς και μαχράν άλλήλων άπείργουσα, εί χαι τῷ πνεύματι θεοῦ χάριτι καί τη κατά Θεόν κοινωνία ούδεν άλληλων ούδ' όπωσοῦν διιστάμεθα. Οῦτως ήμεῖς τῆ περί τὴν D σήν άγιότητα πληροφορία χαι πρίν γράψαι και πρίσ γράμματα δέξασθαι παρ' αύτης συνδεδέμεθα πνευματικώς πρός αύτην, και άδιαστάτως έχομεν, μηδέν · μήτε τοῦ βραχέος χαιροῦ πληροφορειν μή δυναμένου βεδαίως, μήτε του τοπιχού διαστήματος ήμας έν τη κατά Θεόν άγάπη διαιρούντος και διαστέλλοντος. Ού μιχρύν γάρ ήν έμπύρευμα, θειότατε δέσποτα, πρός τον belov πόθον και τον πνευματικόν έρωτα δυνάμενον έχχαῦσαι ήμας ή πρό χαιροῦ περί κά ένταθθα γενομένη διατριδή της σής άγιότητος, dil' in the dilyne ourousias nat outling nat beas ήμων έχείνης είς πολλήν ήμας έχίνησας την χατά θιών πληροφορίαν, είς πολλήν την πνευματικήν και θερμήν διάθετιν. Πάλαι τοίνον ποθούντες και γράμ-

άγιότητος την παρ' έαυτης πρός το χαλόν τουτο Α μασι τα περί ήμων δηλωσαι τη ση άγιότητι, ούχ Εφθημεν τούτο διαπράξασθαι, παρά της είρημένης χωλυθέντες, νών δε πρέσδεων βασιλικών αύτόθι καταλαμδανόντων και ήμεις το είκος δι' αύτων πληρούμεν χαι γράφομεν, άμα μέν τά καθ' έαυτού;, ώς Εφημεν, δηλοῦντες, είδότες, ώς ήδέως και ή σή άγιότης τά περί της των ώδε άποκαταστάσεως άκούserai. Ti yap av xai ein rois úynhois xai xara si τελείοις του Θεού ποιμέσι χαι Ιεράρχαις άχουσμα χαριέστερον και τερπνότερον ή το περί της καταστάσεως και εύσταθείας των εκκλησιών του θεού άχούειν; άμα δε χαι την σην άγιότητα πρό; τά ίσε έχχαλούμενοι γράμματα, άναμανθάνειν σπεύδοντες, δπως Θεου χάριτι και τά των αύτόθι έκκλησιών xal τά των ύπ' αύτάς Χριστιανών έχουσι πράγματα. όταν γάρ καλώς έχοντα και άνέσεως άπολαύοντα ταύτε ήμεν αγγέλλωνται και γνωρίζωνται, μάρτος ήμεν ό χαρδιογνώστης γίνεται, δση; εύθυμίας, δσης τέρψεως, δσης της πνευματικής ήδονής ύπερ τούτου χατεμπ. πλάμεθα. Διά τοῦτο δη χαι γράμμασι τλ περί τούτων ήμιν δηλωθήτω παρά της σης άγιότητος · είς πολλήν γάρ έσόμεθα την χατά Θεόν ήμιν τέρψιν χαί άποδογήν, και είς το έξης δε αύθις δια παντός μή διαλιμπανέτω σου ή άγιότης τα αύτα ποιούσα xal γράμμασι την πρός ήμας διάθεσιν και κοινωνίαν σημαίνουσα, μάλλον δέ χαι τοίς πράγμασιν, ίπει xal fueis of usvor role praumativ, all' Eci xal iv τοι; μείζοσι και δντως ύψηλοις των καθ' ήμας πρ:γμάτων, έν ταις άρρήτοι; δηλαδή και θείαις άγιστείας χαί μυσταγωγίαις τοῦ, παναγιστάτου χαί, σεπτοτάτου Βήξαλος και άποδεδώκαμεν βήματος και άποδιδόαμεν τά τῆς lepā; χοινωνίας χατά τὸ Εθος τῆ σῆ ά ε/της ,ώ; χαί τη εύσεδεία χαι πίστει χαι τοις ίεροις δόγμασιν όμογνωμονούντες χαι όμοφρονούντες χαί συνορθούξούντες έν πάσι τη του Θεού φιλανθρωπία και χάριτι.

#### III. Jura et privilegia monasterii Mesopotami con. firmal. (Initium deest.)

†... xal τάξις άποδοθήσεται, xal ταῦτα αὐτῆς τά έπίγεια συνέχειν ώσπερ λέγεται δυναμένης xal τά ούράνια, άλλως τε και το διά πάσης ήπλώσθαι της 'Ρωμαίων γης τα της μεγάλης ταύτης 'Exxitσίας του Θεού δίκαια, δύο ταύτα χαί μέγιστα μαρτυρεί τό τε πάντα τλ τών έχχλησιών, ταυτό δ' είπειν xal τά τῶν Χριστιανῶν, εἰς αὐτήν την πρώτην xal μεγίστην του Θεού Έκκλησίαν ανάγκην έχειν τον άει γρόνον βλέπειν και άποτείνεσθαι, και έτι το τοίς έχ Θεού βασιλεύσι χαι το άρχειν έχειθεν παραλαδούσι και περισώζουσιν εύνοικώς ύποπίπτειν και ύποσπόνδως έχειν και ύποτάττεσθαι. ταῦτα γ<sup>3</sup>ρ θεοῦ νόμος ὁ ἄνωθεν, ταῦτα παρὰ πάντων χρέα τῶς Basideŭsi xelpeva xal tij 'Exxdijsla Ocoù, toutou και στοιχείν όφείλουσι και πειθαρχείν καθάποξ πάν άπανταχή Χριστιανικόν σύστημα καί συνάθροισμα. Καί ταύτα μέν ούτως και βέλτιον έσκέφθαι ταύτη και μή αν άλλως έχειν δοκεί · έπει δε οι τοιούτοι Μεσοποταμίται μοναχοί και τοῦτο τῆς ἡμῶν ἐδιήθησαν μετριότητος επιδ: δαιώσαι τε xal xpaτūvai χαι τὰ αύτοζς προσόντα σιγίλλια χαι λοιπά διχαιώματα, διχαίαν ώς είχος τρησαμένη και προσδεξαμένη

1087

ταύτα διά του παρόντος αύτης ύπομνήματο; ή μετριότης ήμων και επισκήπτει και βούλεται πάντη χεχτησθαι ταύτα το άπαράθραυστόν τε χαι άπερίτρεπτον και βεδαίας είναι τάς περιλήψεις και διαστίξεις αύτων, όθεν χαι τών είρημένων χάριν χαι sig ini nası xal napa navzwy avevoyinsta; xal h παρούσα της ήμων μετριότητος εξετέθη υπόμνησις, όφείλουσα τη διαληφθείση σεδασμία του Μεσοποτάμου μονή περιείναι είς διηνεκή την άσφάλειαν.

+ Elzer ή υπογραφή τό · Ιωάντης έλέφ Θεοῦ άρχιεπίσποπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας "Ρώμης, και σικουμετικός πατριάρχης.

#### IV. Synodus patriarchæ confert reditus quatuor sedium metropolitanarum.

ίσμεν μάλιστα των πάντων άναγχαιότατον, την περί τούς τεχάντας στοργήν χαι το μηδέν αύτων προτιμάν και προτιθέναι τούς έξ αύτων, άλλά πάντα τάλλα τούτων νομίζειν δεύτερα και πάνθ' ένδς, της πρός αύτους εύνοίας τε χαι σπουδης, άντισταθμώντας φαίνεσθαι και άνταξιούντας, άτε δη και του μεγίστου πάντων αίτίους, τῆς είς τὸ φῶς προόδου, γεγενημένου; αύτοις και διά τούτου και των άλλων πάντων ών έντεῦθεν ἀπίλαυσαν μετά Θεοῦ την χτῆαν παρασχόντας και την αιτίαν. Ει δ' επί των σωματικών άναγκαίως ταύτα συντηρείσθαι όφείλεται, πολλώ μάλλον άν έπι των πνευματικών όφειλομένως Exerv xal mpd; avay ny ely yiveolar ta torauta xal πασι τράποις κρατείν. Βούλεται δε ό λόγος, ότι τη C μητρί των έχχλησιών, τη άγιωτάτη δηλαδή Μεγάλη τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησία, ἦσαν μέν οὐκ όλίγαι πρόσθεν ai πρόσοδοι, xal άδρως είχεν ου μόνον των είς χρείαν ήκόντων, άλλά και τοῦ πολλοϊς και διά πολλών τών τρόπων ένδεως έχουσιν έπαρχειν · έπει δ' ή τών πραγμάτων σύγχυσις χαι άνωμαλία χαι ή περι ταύτα του χρόνου και της έναντίας φοράς άλλοίωσις xal μεταδολή xal αύτῶν δή τῶν Ἐxxλησίας ήψατο και είς στενότητα και ύφεσιν των προσόδων ήγαγεν, ήν μέν των είχότων χαί παρ' ήμων αύτών, έχαστον τών ύπ' αύτην τελούντων άρχιερέων συνεισφέρειν τι και άφορμας διδόναι του εύπορείν ώς μητρί τη τοῦ Θεοῦ ἀγία Μεγάλη Ἐκκλησία, τὸ ὅὲ μή εὐγνωμόνως έχειν μηδέ χοινή τη ψήφφ χαι προμηθείς τά δυνατά και προνοείν αύτης και συναίρεσθαι έν τι η των άτοπωτάτων έδόχει χαι πόρρω της χαθ' ήμας πνευματικής και γνώμης και διακρίσεως. Διά ταυτα χαι χοινή διασχεψάμενοι πάντες οι τον τής ιερας αυνόδου συμπληρούντες θειότατον σύλλογον δείν Εγνωμεν και έψηφισάμεθα, έπει έν τῷ παρόντι εύρηνται γνησίων λειπόμεναι άρχιερέων τινές των ύπό την πατρίτρχικην περιωπην μητροπόλεων, ύποκείσθαι τη άγία του Θεού Μεγάλη Έκκλησία και πληρούν τάς έν αύτη χρείας διά των έξ αύτων προσοδημάτων, την άγιωτάτην μητρόπολιν Κυζίκου άνευ της ίδιοποιηθείσης τρίτης μερίδος έξ αύτης, έφ' έτέρα χρεία των άναγχαίων ούση χαι άπαραιτήτων και ταύτη, έτι δε ύποκείσθαι μετά της τοιαύτης μητροπόλεως και την άγιωτάτην άρχιεπ. ικοπήν

και την έπα τούτοις αύτων αίτησιν έπιχυροί και Α Προιχονήσου, ώσαύτως ύποκείσθαι και την άγιωτάτην μητρόπολιν Φιλιππουπόλεως, άλλα δη και την τής Τραίανου πό) εως μετά των ύπ' αύτάς έπισχοπών, δθεν καί καθέξει τές τοιαύτας άγιωτάτας Έκκλησίας χατά την ήμετέραν ψηφον χαι διάγνωσιν ό παναγιώτατος ήμων δεσπότης ό οίχουμενιχός πατριάρ**χης έφ' δρ**ψ τῆς olxelaς,ζωῆς xal ἀρχιερατεία·, xal ούδεμία τις Έσται παρ' ούδενος μεταδολή περί την τοιαύτην συνοδικήν ήμων πραξινή μετάθεσις και άλλοίωσις τῆς περί τούτων ψήφου κάι γνώμης ήμῶν. Εί μέντοι ό έχ θεοῦ χραταιός χαὶ ἄγιος ήμῶν αύθέντης και βασιλεύ;, ό της άγίας Έκκλησίας φροντιστής και κηδεμών έν πασι και προνοητής, κρείττόν τι και μείζον κατά την έαυτοῦ περιτά καλά πάντα πρόθεσιν χαί την ύπερ της Έχχλησία; απου-† Είπερ τι των απαραιτήτων xal τοῦτο χρέος Β δην έθελησει ές υστερον ύπερ αύτης χαταπράξαι και επιδείξασθαι, εξέσται πάντως τα πρείττω σύν θεῷ xal μείζω περί αὐτῆς xal βουλεύεσθαι xal διαπράττεσθαι, τὰ δὲ νῦν ἡμῖν δεδογμένα ×ρατήσει και στερχθήσεται άμετάτρεπτα, και συμπροχωρήσει σωζόμενα τη ζωή χαι άρχιερατεία, ώς είρηται, του παναγιωτάτου δεσπότου ήμων του οίχουμενιχού πατριάρχου. Της γάρ ύπερ τούτων άσφαλείας χαί βεδαιώσεως Ενεχεν χαι ή παρούσα Εγγραφος συνοδιχή πράξις γεγονυία παρ' ήμῶν εξεδόθη ταζς οιχείαις ήμων ύπογραφαίς πιστωθείσα τε χαί χατασφαλισθείσα κατά μηνα Ιούλιον της ένισταμένης τρισχαιδεχάτης επινεμήσεως του ,ςω' είχοστου τρίτου

> έτους. Είχε και ύπογραφάς. † 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Ήρακλείας Ίωἀrνης τη παρούση πράξει συναινέσας υπέγραψα.

> † Ο ταπεινός μητροπολίτης Σάρδεων Γρηγόριος καί αυτός υπέγραψα.

> + 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Νιχομηδείας Κύριλλος και αυτός υπέγραψα.

> † Ο ταπεικός μητροπολίτης και υπέρτιμος 'Αγαθοπόλεως 'Ιγνάτιος.

> † 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Moreubaolae ύπέρτιμος και έξαρχος πάσης Πελυποινήσου Σωσρόγιος. ΄

> + 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Ποrτοηρακ.le'aç zal vzépripog 'Iwarrng.

> + Ο ταπεινός μητροπολίτης θεουπόλεως Προύσης και υπέρτιμος Νικόλαος.

† 'Ο μητροπολίτης Περγάμου, πρόεδρος Alrov και υπέρτιμος Άρσένιος.

† 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Παλαιών Πατρών, έξαρχος πάσης 'Αχαίας και υπέρταμος Μιχαήλ.

† Όταπεινός μητροπολίτης Σεφφών και ύπέρτιμος Νικόλαος.

† Ο ταπεινός μητροπολίτης Φιλίππων καί ύπέρτιμος Καλλίπικος.

† Όταπεινός μητροπολίτης Χριστουπόλεως και υπέρτιμος 'Ιερόθεος.

† 'Ο μητροπολίτη; Δυββαχίου και υπέρτιμος Γρηγόριος.

† Ο μητροπολίτης Μιτυλίνης Διονύσιος.

† °Ο ταπεινός μητροπολίτη; Μηθύμνης καί ύπέρτιμος Μαλαχίας.

† 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Διδυμοτείχου και Α δέδηκεν, ώς τη ήμῶν μετριότητι προκαθημένη συνυπέρτιμος Θεόδουλος.

+ Ο ταπεινός άρχιεπίσποπος Βιζύης Νικό-Jaoc.

† Ο ταπεινός άρχιεπίσχοπος Klov Γρηγόριος. † 'Ο ταπεινός άρχιεπίσκοπος Γαρέλλης Παυlog.

Ο ταπεινός άρχιεπίσχοπος Βρύσεως Γεράσιμος.

+ Ο ταπεινός άρχιεπίσκοπος Λοπαδίου και Melitouπόleως Ίωarrixιος.

V. Monachos monasteriorum Batopedii et Esphigmeni in Monte Sancto monet, ut lites componant.

+ 'Ως απόλοιτο έξ ανθρώπων ή τοῦ πλείονος Εφεσις xai ή πρός άλλήλους στάσις, ή το μέγα xai τίμιον σώμα Χριστοῦ, τοὺς ἑξ αὐτοῦ δηλονότι Χριστοῦ Β χαί ύπ' αύτῷ συναρμοττομένους και ταττομένους διαιρούσα και διακόπτουσα και τά oixela μέλη σπιράττειν πείθουσα ώς άλλότρια • ούτω γάρ αν ή είρήνη, τό παρά πάντων έπαινούμενον άγαθόν, ό χοινός άπο Χριστού κλήρος, το θείον μελέτημα και καλλώπισμα έν άπασιν έτηρείτο και οδποτε άπελείπετο. Έχρην μέν ούν είδότας απαντας αχριδώς ώς Θεού xai two below trybs, et of dei to meison einer, xat υίοι Θιού, όσοι το της είρηνης καλον ασπαζόμενοι φαίνονται, τῷ δὲ ἐναντίφ τη στάσει ἀπεχθανόμενοι, xal ώ; είρηνη και άγάπη και το τοιαύτα ό Θεός ήμῶν δνομάζεται, ήμιν πάντως παρέχων και διά τών όνομάτων μεταποιείσθαι τούτων των άρετων, στέργειν αύτην χαι πάντα ελάττω του ταύτης άγαθου τίθεσθαι και τών μεν όχληρών καταφρονείν, της δ' έν αύτοις περιεργίας, και του πολυπραγμονείν τοις βουλομένοις έξίστασθαι, και πάντα τά τοιαῦτα άπλῶς ήγείσθαι κατά τον θείου 'Απόστολου σκύβαλα, ώστε αύτην δη την είρηνην και δι' αύτης την έκείνης κληροδότην και χορηγόν κερδήσαι Χριστόν, ώνησαμένους πάντως τῶν μιχρῶν χαὶ φθαρησομένων τὰ μεγάλα χαί μή λυόμενα. Έπει δε τοσούτον ζοχυσεν ό του γένους ήμων άπ' άρχης έχθρος και πολέμιος, οί; αύτος σιασιάσαι τολμήσας και ύπερ την άξιαν άρθηναι τραχηλιάσας έφάνη κατέναντι Θεού παντοκράτορο; καί τῆς ἀντικειμένη; γενέσθαι μοίρας, ώστε πολλούς τών νῦν πείθειν όμονοίας μέν καί τοῦ ταύτης όλιγωρείν χαλού, του δ' έναντίου, ώ το της στάσεως δυομα πρόσεστι, περιέχεσθαι. Το δέ έτι η ρήσαι, el γε καl els το έξής του τοιούτου άγρου α τούτων δεινότερον, ότι μή μόνον έν άνθρώποις έπτοημένοις περί την του κόσμου τουδε σκηνήν και μηδέν έχ της έξω περιπλανήσεως ταυτό τοῦτο διενεργείν, άλλ' ήδη και πολλοίς των μοναχών, οίς κόσμος χαι τά έν κόσμω σταυροῦσθαι όφείλεται, δέον ήμας έτοιμους είναι πρός τές αύτου μεθοδείας άνθίστασθαι και πάντας πείθειν μή τοι; τούτου σοφιστικοι; άλίrzestai dedeáspasiy, el dé ti; xal stásis ex pixpoψυχίας συμδή, ταύτην σπουδείως δτι μάλιστα άποτίθεσθαι, εἰρήνην δὲ ἀντιλαμδάνειν και την έχ ταύτης εύστάθει χν. Οίον γάρ όη και τοίς κατά το "Αγιον Όρος του Αθω άσχουμένοις μοναχοίς έν τη σεδασμία βασιλική μονή της ύπεράγνου Δεσποίνης και θεομήτορος και έπικεκλημένη του Βατοπεδίου συμ-

obixing of in the xat' ant of the Aynor "Opog etfa. σμία βασιλική μονή του Δεσπότου Σωτήρος Χριστου χαι επεκεκλημένη του 'Εσφιγμένου ασκούμενοι μοvaxol aptime avégepou. 'Appie tie Estis idaix's . πλησίον της του Βατοπεδίου μονής έξ άμνημονεύτων χρόνων ήδη ανήχων τη κατ' αυτούς τοιαύτη μονή. δι' δν πολλάχις άμφιδολίαι τινές και διενέξεις έφδασαν γενέσθαι μεταξύ των είρημένων δύο μονών και συνεχείς έγχλήσεις, πειρωμένων των μοναχών της σεδασμίας μονής του Βατοπεδίου χατασχείν τον τοιουτον άγρζη κατ' ούδεν έτερον, άλλ' ή ότι δη π $λ_{7}$ σιάζει τη κατ' αύτους τοιαύτη μονή, ώς έντεθεν ολομένων προσήχειν αύτη, ώστε χαι πολλήν την διενόχλησιν και επίθεσιν τους έν τη του Έσφιγμένου μονή έχ των τοιούτων υφίστασθαι Βατοπεδηνών, κίντεῦθεν και εἰς στάσιν τὸ πράγμα χωρήσαι και μάχης και τόλμης έργα κατ' άλλήλων του; μοναχού; διαπράξασθαι, χαίτοι πολλάκις αύτῶν δη τῶν Βατοπεδηνών Ικανώς αποκρουσθέντων δια τοπικών χρίσεών τε και έξετάσεων, αύτους δε δμω; ούδαμώς ήρεμείν, άλλα πρό τινος ήδη χαιρού και τινας ιόκ όλίγους των Βατοπεδηνών παρ' ούδεν το της εύταξίας ποιησαμένους χαλόν έν αύταις ταις νηστίμος των ήμερων έπι του άγρου άτάπτως έπενεχθηνει τοις 'Εσφιγμενίταις μοναχοίς και πλείστα μέν τών έν αύτῷ έχτεμείν έλαϊχών δένδρων, των έχεισε δέ οίχιών τάς μέν χατασπάσαι και καταδαλείνεις γήν. tas of bestar unbes unbarajoura . or, a rai avent ρον οι της του 'Εσφιγμένου μονής, xal identifymer συνοδικής ήμων διαγνώσεως, την ζημίαν επιδοώμε νοι και τά παλαιγενή τούτων έγγραρα και τά τών χρίσεων σημειώματα, έτι γε μήν χαι τά έπι τούτος σεπτά βασιλικά προστάγματα έμφανίζοντες. Έπε δε έδει παρείναι και άπολογείσθαι και το μέρος της σεδασμίας του Βατοπεδίου μονής, παρήν ο τε κιθηγούμενος αύτων μετά χαί τινων έχ της μονή; έχχρίτων μοναχών, και τών είρημένων έπακροώμενος, έλεγε μέν και αύτος,. ούτω ταύτα συμδηναι και ές τόσον προελθείν τα της στάσεως, ού μήν δε είδήσει דטידטי א זישאָא דע דטומטדע זצעינסטער, מאל טאאן דיי έχ του τυχόντο; και άπροσπτου πραχθηναι τουτί παρά των είς τουτο όρμηθέντων μοναχών, έτι & ισχυρίζετο, και έπι πλείον τα της στάσεω; προγοτου Έσφιγμένου καθέξουσιν · άπαιτούμενο; δέ ύπλ της ήμων μετριότητος και εί τι περι τούτων έχει S.x2lioua Eupavisai, ouser ous sym eiger imobilia η έμφανίσαι, εί μή μόνον επέφερεν, ότι πλησιάζει, ώς δή και άνωθεν είπομεν, τη κατ' αύτους τοιαύη μονή ό άγρος, και διά το έγγιστα είναι και ένουσθα τοίς δικαίοις αύτων άμα και προσήκειν αύτη. " μετριότης τοίνυν ήμων μετά των περί αύτην μρατάτων άρχιερέων τοῦ Ἡρακλείας, τοῦ Σάρδεων, 🕬 Νιχομηδείας, του Μονεμδασίας, του Ποντοηραχλείς, του Προύσης, του Περγάμου, του Παλαιών Πατρών, τοῦ Σερρών, τοῦ Φιλίππων, τοῦ Χριστουπόλεως, τοῦ Δυββαχίου, τοῦ Μιτυλήνης, τοῦ Μηθύμνης, τοῦ Διδυμυτείχου και των ιερωτάτων άρχιεπισκόπων του

# SYNODICÆ CONSTITUTIONES.

διέγνω και άπεφήνατο επειδή χρόνοι παρηλθον πλείστοι xal el; τὸ ἀμνημόνευτον σχεδὸν ቫχοντες, ἐξ ου τον άγρον οι έν τη του Έσφιγμένου μονή κατείχόν τε και ένέμοντο, και παλαιγενή δικαιώματα ένεφάνισαν χαί σεπτά βασιλικά προστάγματα, τοίς δικαιώμασιν ές ύστερον είς έδρασμον επακολουθήσαντα, βεδαιούντα τη μονή τό τε έπι τῷ άγρῷ παντάπασιν ανενόχλητον, έτι δε και την χρησιν της αρδείας τοῦ ἐχείσε ὕδατος αὐτῆ ἀπονέμοντα χατὰ την ήδη προδάσαν περί τούτου xploiv πρότερον τοπικήν, διά ταῦτα δίχαιον είναι χατέχειν χαι νέμεσθαι χαι είς το έξης τους έν τη όηθείση μονή του 'Εσφιγμένου τόν τοιούτον άγρόν, και μή εύρίσκειν παρά του μέρους της δηλωθείσης μονής του Βατοπεδίου τούτου ένεχεν δυναστείαν την τυχούσαν ή διενόχλησιν, μήτε Β έπ' αύτη δη τη νομη και κατοχή του άγρου και τη άνέχαθεν περιοχή αύτου, μήτε έπι τη χρήσει της άρδείας τοῦ εἰρημένου ὕδατος, Ετι δὲ ἀνοικοδομήσαι τούς Βατοπεδηνούς τά πυρποληθέντα και καταδληθέντα οἰχήματα παρ' αὐτῶν ή τὴν ἐπ' αὐτοῖς χαὶ τὴν άλλην άπασαν άποδούναι ζημίαν, χαθώς αν διαγνοίεν τά περί τῆς ζημίας οι την περί τούτου άνατεθέντες παρ' ήμῶν ποιήσασθαι διάγνωσιν , όφείλουσι γλρ εμφανιζομένου τοῦ παρόντος τῆς ἡμῶν μετριότητος ύπομνήματος συνέλευσιν ποιήσασθαι χατά την έπι τοις τοιούτοις χρατούσαν έν τῷ Ορει τάξιν τε χαί συνήθειαν ο τε είς την τοῦ Πρώτου ένοχην άνατεθησόμενος των έχείσε σεδασμίων μανών, άλλά δη και οί λοιποί τιμιώτατοι καθηγούμενοι C των έν τῷ αὐτῷ Όρει σεμνοτέρων μονῶν χαι λοιποί τινες των έχείσε τιμίων και πνευματικών άνδρών, χαι ποιήσασθαι, ώς διεταξάμεθα, την διάγνωσιν χαι · εχτίμησιν της έν τῷ άγρῷ γενομένης παρά τῶν Βατοπεδηνών ζημίας και ίκανοποιησαι ταύτην, δν είρηται τρόπον, πρός τὸ μέρος τῆς τοῦ Ἐσφιγμένου μονής · πλην ούτω μέν την νιχώσαν είληφεν ή του "Εσφιγμένου μονή χαι την δεσποτείαν έχειν έψήφισται τοῦ ἀγροῦ, Ετι δὲ ἀπολαθείν xai την ἐν τῷ άγρῷ γενομένην αύτοις ζημίαν παρά τῶν Βατοπεδηνών. 'Αλλ' επειδή, ανθρώπους δντας τους έν ταζ είρημέναις τοῦ Βατοπεδίου και τοῦ Ἐσφιγμένου μοναίς, ούδεν άπειχός χαι πάλιν τι τών τοιούτων έχ μιχροψυχία; παθείν, χαι τούτο είωθε συμδαίνειν ώς τά πολλά, έπει και φύσει πρόχειρον ή κακία και D αρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώπολύς έπι το χειρου ό ρούς η μάλλου πλατείά τις, εύαγγελιχώς είπειν, ή είς αύτην ίδος και εύρύχωρος, και χρη πασιν άνθρώποις, μοναχοίς γε μην μάλιστα, άτε κόσμω νεχρωθείσι και κοσμικοίς, μηδεμίαν διδόναι τῷ πονηρῷ πάροδον, άλλά παρούσαν μέν είρηνην περιέπειν, άπουσαν δε άναχαλείσθαι πάση οπουδή, χαι πάντα έλάττω ήγεζοθαι της έν Χριστῷ όμονοίας χτήματά τε χαί πράγματα · έπεί ούν ούτω ταύτα χαί ούδεν ούτω περιποιητόν είς όμόνοιαν ώς τό περιαιρείσθαι τάς ύποχειμένας χαι έρεθιζούσας είς το χαχόν άφορμάς, δείν έγνω χαι διά τούτο ή μητριότης ήμων, ώς αν οι την ειρημένην έξέτασιν και Ικάνωσιν ταχθέντες ποιησαι τίμιοι και πνευματικοί άνδρες, ύπομνήσαντες του; έν άμφοτέ-

Βιζύης, τοῦ Κίου, τοῦ Γαρέλλης xal τοῦ Βρύσεως Α ραις ταἴς μοναῖς τὸ τῆς εἰρήνης ὄσον xalòv xal ὄσον αύ καχόν τό της ταραχής τε και διαστάσεως και πάσιν οίς είχος περί τούτων πρός αύτους χρησάμενοι λόγοις, πάσαν επιμέλειαν ποιήσαιντο 'και σπουδήν, ώστε ένί γε τῷ τρόπψ είς χαταλλαγάς αύτους έμδιδάσαι και την είς το έξης μνηστεύσαι είρηνικην 🦂 έπι τῷ πράγματι χατάστασιν χαι πείσαι τους τοιούτους, εί δυνατόν, ή πράσει ή άνταλλαγή τη πρεπούση και ή αν οι του Έσφιγμένου αρέσκοιντο, την έπι τῷ άγρῷ διάλυσιν ποιήσασθαι τῶν ὀχλήσεων, χαταδεξαμένων δηλονότι των τοῦ Ἐτφιγμένου 🧃 πωλησαι ή άνταλλάξαι πρός του; Βατοπεδηνούς τόν τοιούτον άγρον, έπειδη χαι οι Βατοπεδηνοι, ει βούλοιντο τού ζητουμένου επιτυχείν, εχανή δφείλουσε χρήσασθαι τη συγχαταδάσει, ώστε πείσαι χαι έφελχόσασθαι τους έν τη του Έσφιγμένου μονή προθύμως σχείν και αύτοθελώ; πρός ή την πρασινή την άνταλλαγήν τοῦ άγροῦ χαι τοῦ οίχείου αὐτοῖς ἐχγωρήσαι διχαίου. Εί δ' άρα μη ούτω ταύτα προδαίη, μηδε πειθόμενοι φαίνοιντο επί τη συμδάσει οι του Έσφιγμένου, τότε δη πάντως έξ άνάγχης χατά το δίχαιον στερχθήσεται χαὶ διαμενεί ἐπ' ἀμφοτέραις xal els to ésis taïs povais i nadaia ent to apo νομή και συνήθεια, και ούτε παρά την κοινήν του Ορους τάξιν χαι διατύπωσιν ένεργήσουσιν οι τών άμφοτέρων μονών πρός άλλήλους έπι τῷ τοιούτψ άγρῷ, ῶστε ή ζῶα ἐπεισάγειν ή ἕτερόν τι ποιείν παρά τά χοινή χρατήσαντα του "Ορους Εθιμα, ούτε μήν παρά την ίδίαν αύτῷ συνήθειαν την έχ παλαιών κών χρόνων έν αύτοις τηρηθείσαν διαπράξονταί τι, άλλά μενούσι πρός άλλήλους απρόσχοποι, χαί άρχεobhoovrai ini rol; tauruv loloi; xal xabapu; avhχουσιν αύτοίς, μηδεμίαν του λοιπού προσάγοντες άφορμήν, έπει το μή έμμένον τούτοις έξ άμφοτέρων τών μερών τη πρεπούση χαθυπαχθήσεται ζημία χαί εύθύνη βαρεία υποπεσείται πνευματική. Των γάρ είρημένων χάριν και της είς το έξης διαμονής αύτών τε καί βεδαιώσεως και το παρόν υπομνηματώδες γράμμα της ήμων μετριότητος έκτεθέν και τη ύπογραφή και σφραγίδι αυτής πιστωθέν έπεδόθη τώ μέρει της σεδασμίας βασιλικής μονής του Δεσπότου Σωτήρης Χριστού τής έπιχεχλημένης του Έσφιγμένου είς διηνεχή την άσφάλειαν. Μηνί Ίουλίω ινδ. ιγ'.

> † Είχε ή υπογραφή το · Ιωάντης έλέφ Θεου μης, και οικουμενικός πατριάρχης.

# VI. Synodus absolvit monachum Ignatium monasterii sanctæ Annæ. (Initium deest.)

.... και ήρώτησα αύτον, και άπελογήσατο προ; .... [ά]πλοϊχῷ λόγψ και έξ ἀγάπης οῦτω;, ὅτι ὁ Θεόφιλος έχεινος, ώς ήλθεν είς την Ανατολην, ώνομασεν έαυτον Ίεροσολυμίτην, και είχεν έκ τούτου φήμην μεγάλην, χαι Εδλεπον έχεινον πολλοί ώ; χαλόν άνθρωπον. 'Απήλθον ούν χάγώ, χαι είδον αύτον. καί ώμίλησα πρός όλίγον · υστερον δέ, ώς έγνώσθη, ότι ούχ έστιν "Ιεροσόλυμίτης, άλλ" ό χατάρατος Θεόφιλος, κατήργησαν και άνεθεμάτισαν πάντες αύτζν. χαί έγω δε όμοίως χατήργησα χαί άνεθεμάτισα αύτόν. Ταῦτά μοι είπεν ở χῦρ Ίγνάτιος έντος τῆς

1094

θεια, χαί πλέον ού γινώσχω. Ο μέντοι μοναχό; Ίγνάτιος περών και άκροώμενος άνέφερε και αύτός, ώς πατρίδα μέν έσχε την 'Αθαναίδα, έφυ δέ πατέρων τα Χριστιανών πρεσδευόντων και εύσεδη την του γένους άνωθεν έλχόντων σειράν, της ηλιχίας δε δωδέκατον έτος άγων ύπο παιδευτή τω άνεψιώ τοῦ ἀρχειρατεύοντος ἐκιίσε τὰ θεία ἐδιδάσκετο γράμματα, ῷ δη και δόξαν κατά μοναχούς άποκείρασθαι και άποχειραμένω μέντοι έν τη περι το Ατραμύτιον μονή των άγίων θεοπατόρων Ίωαχειμ και Αννης ήχολούθησε και ούτος, και του μοναχικού κατά την αύτην μονην ήξίωται σχήματο;. Μιτά χρόνους δέ τρείς έχειθεν έξελθόντι χαι είς τι μονύδριον περί την αύτην 'Αθαναίδα, τῷ τοιούτψ μοναχῷ Ίγνατίψ διαφέρον έχ γονιχίτητος, συνην χαί συνδιήγεν αύτῷ, έξαμηνιαίον δε χαιρόν είς τό αὐτό μονύδριον άμφω διαδιδάσαντες άχηχόασιν έχ φήμης έπιστηναί τινα τῷ τόπψ μοναχόν, χαλούμενον Σεραπίωνα 'Ιεροσολυμίτην και έν τῷ Σιναίψ δρει άσκήσαντα, καί έντυχών αύτῷ ό ἰερομόναχος Κύριλλος (ούτω γάρ ό του επισκόπου άνεψιο; μετωνόμασται) και υποστρέψας πολύς ην επαινέτης εχείνου, το εύστροφόν τε της γλώττης και την πλοκην του λόyou xat to mpby aperty smoulator relets to baiματι. Είτα πρός την αύτῶν μονην έχεινον χαταλαδόντα είδε.τ... χαι ό τοιοῦτος μοναχός Ίγνάτιος, χαι δεύτερον πάλιν είδε πεμφθείς πρός αύτον προααγορείας χάριν παρά τοῦ φηθέντος Κυρίλλου. Είτα χάχείνος τους ίδίους μαθητάς άντιπροσαγορεύσον- C τας αύτῷ έξαπέστει)ε, τους αύτους δε χαί πρός τον χατζύχην, δειλιών γάρ ην ίδειν τουτον, μη έντευθεν. δστις έστι, φανεριοθείη, πληροφορίαν δε δμως λαδών τοῦ μή έγνωσμένος αὐτῷ εἶναι ἐνέτυχε τούτω δή τῷ χατζύκη. "Επειτα μαθών, και τους περί την μονήν των Σανίδων τόπους επιτηδειοτέρους είς άναχώρησιν είναι χαι των χοσμιχών θορύδων άπηλλαγμένους και έπιστηναι αύτοις βουλόμενος, ζητών ήν τον αύτῷ συνοδεύσοντα, χαι έπει αύτος δη ούτος ό 'ίγνάτιος είχε τινα χατεπείγουσαν χρείαν επί τῷ βιδλίον τι λαβείν έχείθεν χαι μεταγράψαι τῷ είς έχχλησίαρχον άρτίως εύρισχομένω της αύτης του Πιπερά μονής μοναχώ 'Αρχαδίω, συνώδευσε τον τρόπου τοῦτον ἐχείνω, πλην, χαταντησάντων ἀμφοτέρων εἰς την δηλωθείσαν των Σανίδων μονην, δέδωχεν είδη - D σιν ό βηθείς Ίγνάτιος περί τούτου τῷ χρηματίσαντι καθηγουμένω της αύτη; μονης εκείνω κυρ Άγάθωνι, άνδρι τη θεία έξησχημένω, χαι την έπιδημίαν έχείνου ό αύτος χῦρ Άγάθων διά την χρατούσαν ύπερ αύτου φήμην αποδεξάμενος, προσείπε μέν αύτον ήδέως και προσεφθέγξατο, κατενόησε δέ δμω; έχείνον έξ ών ήχουε λέγοντά τε και έγκαυχώμενον μηδέν πνευματικόν έχειν, άλλά τοις ματαίοις έτι φέρειν επιχάσχουσαν την ψυχην φιλοτιμίας χαί φιλοδόξίας πάθει της έπι τοις λόγοις και του δι' αύτών σεμνύνεσθαι ένισχόμενον. Πλην έκείθεν μεταδάντες είς τὸ Χαρίορος τῷ φαινομένψ μέν, ὡς αὐτὸς έλεγεν, ίνα τούς έχεισε διαφερομένους τη Έχχλησία ίδη χαι των παρ' αύτων λεγομένων έπαχούση, άπο

Αγίας Σοφίας και πλέον ούδέν. Αυτη έστιν ή άλη- Α ξένης δηθεν έλθων, και μή γινώσκων τάς των σχανδαλιζόντων δήθεν αύτους άφορμάς, τη δ' άληθεία έπ τω εύρειν τον ύποχωρήσαντα πρό μιχρού έχ τών αύτοῦ μαθητών, ὡς ῦστερον δέδεικται. Elsfiei γάρ σύτλν Εννοια, μή φανερωθή ύπ' αύτου, όμω; παραδαλών έν αύτοις και εύρών τον ζητούμενον, προς την 'Αθαναίδα πάλιν ύπέστρεφε μετ' αύτου. Υποστρέφοντα δε κατέσχον περί που το Άτραμύτιον. οίτενες έχ των βασελιχών παραμονών έζητουν χαί άνηρεύνων αύτον άποσταλέντες έπι τούτω λαδείν έπειγόμενοι. Ενθαιδή και φανερού γεγονότος, αύτιν έχείνου είναι του θεοστυγή και άπόδλητου και άποκεκηρυγμένου Θεόφιλον, ό μου 1χος 'Ιγνάτιος, προσελθών και έξυδρίσας ώς άπατεώνα και πλάνον και άν εθέματι καθυποδαλών ύπό παρουσία και του πρωτοψάλτου της εχκλησίας 'Ατραμυτίου, Ετι νῶν περιόντος τῷ βίψ και τη νήσψ Μιτυλήνη ένδιατρίδουτος, είς την ίδίαν αύθις έπανηλθε μουήν την της 'Αγίας "Αννης. Έν αύτη γάρ ην μετά τοῦ εἰρημένου Κυρίλου χατηντηχώς, ώς εξρηται, χαι διάγων, ένδι δή και εύρων τον μοναχόν Θεοδόσιον, ός έστι διέπων ήδη τα της ενταύθα σεδασμίας μονής του άγωυ Άνδρέου, ανήγγειλε τα περί τούτου αύτῷ. Μετά τρεξ δε μηνας εχείθεν ύποχωρήσας και πρός το Άγιον Ορος τοῦ Αθω χαταλαδών, συνῆν τῷ τιμιωτάτφίν μοναχοίς χῦρ Γερμανῷ τῷ Φιλαρέτιο χρόνων δόη παρελθόντων έξ εχείνου είχοσε δύο. Και έχτοτε ούχ εδρηταιούδε ώπται ύπό τινος ούδε καταμεμαρτύρηται τῷ χαχίστω Θεοφίλω τρόπω οἰωδήτινι έντυχών, ώστε ή έἰς όμιλίαν αὐτῷ συνελθεϊν ή χοινωνίαν δλως σχείν τινα πρός αύτόν, έως έν τοίς ζώσιν έχείνος ξν. Τοιαύτην και ό τοιοῦτος μοναχός γνάτιος την άναφορλη ποιησάμενος μάρτυρας είς παράστασιν προεδάλετο άπο μέν της είρημένης μονής της 'Αγίας "Αννης'τούς εύρισχομένους έν τη τοιαύτη του Πιπερά μονή, τόν τε δηλωθέντα έκκλησίαρχον αυτής τον Άρχάδιον, τον Κάλλιστον, τον Νίχανδρον. τον Νέστορα, τον Κύριλλον και τον Υάκινθον, άπο δε της μονής των Ζυγανών έχ γειτόνων ούσης τη τής Αγίας Αννης μονή, τούς εύρισχομένους έν τη του Mupehalou μονή, τον ήγουμενικώς αυτής προίστάμενον τιμιώτατον έν μοναχοίς χῦρ Γαλαχτίωνα, τλ μοναχόν Θεοδόσιον, τον Μαχάριον, τον Δωρόδεο., τον Γεννάδιον χαι τους διαληφθέντας, τόν τε μυναχών Θεοστήρικτον τον χατζύκην και τον μοναχον Θειδόσιον τόν είνοῦχον. "Ων δη χαι μαρτυρησάντων ούτω χαι μή άλλω; έχειν τὰ εἰρημένα διέγνωμεν χαι ἀπεφηνάμεθα, άθωον παντάπασιν έχ τοῦ είρημένου έγχλήματός τυγχάνειν τον δηλωθέντα μοναχόν Ίγνά. τιον ού μόνον, ότι μή είδως τῷ θεοστυγεί έχείνο everuxe xal emt spist povais huepais exclut our ώδευσε, ποιουμένω την είρημένην όδοιπορίαν, άλλα χαι πολλώ μαλλον, ότι γνωσθέντα τουτον χαι άνεθε. μάτισε και άπεκήρυξε, και έξ έκείνου άποδεδημένον έχει και άνομολογεί και της άγίας του θεου Έχχλησίας άλλότριον, δθεν χαι ούδεμίαν άπο της τοιαύτη; χατηγορίας Εξει το άπο τονώε μέμψιν \$ χατάγνωσιν ο αυτός μοναχής Ίγνάτιος, αλία ώς άν γκλητον και ένα των όρθοδ/ξων και εύσεδων και

1096

τών γνησίων τῆς Ἐκκλησίας υἰῶν, ῶσπερ δῆτα καὶ Δ εἰς γάμον ἢ εὐλόγησιν ἔννομον ἀνασχόμενος συνελείναι διέγνωσται Θεοῦ χάριτι, πάντες αὐτὸν προσδέξονται καὶ πάσης αὐτῷ τῆς ὁφειλομένης Χριστιανικῆς κοινωνίας ἀκωλύτως καὶ μετὰ πληροφορίας καθαράς μεταδώσουσι καὶ συμμεθέξουσιν. 'Υπερ τούτου γάρ καὶ τῆς ἐπὶ τούτψ ἀσραλείας καὶ τὸ παρὸν γράμμα ἡμῶν συνοδικῶς τῆς ὑποθέσεως ἑξετασθείσης καὶ διαγνωσθείσης ἐπεδόθη τῷ εἰρημένψ μοναχῷ 'Υγνατέφ ὑποσημανθεν καὶ ταῖς ἡμετέραις ὑπογραφαίς καὶ ἀπολυθεν μηνὶ Σεπτεδρίφ ἰνδ. ιδ.

+ 'O 'Hpazzelaç 'Iwarras

1097

ό Νιχομηδείας Κύριλλος

- o Xalznooroc Orobouloc
- ό Γαγγρών Κωνσταντίνος
- ό Προύσης Νιχόλαος
- δ Παλαιών Πατρών Μιχαή.
- ο Φιλίππων Καλλίνικος

ο Δυρραχίου Γρηγοριος

o Melerizov 'Iwarry

- ο Διδυμοτείχου Θεόδουλος
- δ Κίου Γρηγόριος
- δ Λοπαδίου Ίωαννίκιος
- ό Μηδείας Νίφων
- ό Σάρδεων Γρηγόριος
- δ Νικαίας Πέτρος
- δ Θεσσαλογίκης Γερεμίας
- 6 flortonpaxislag 'Iwarrng
- δ Περγάμου 'Αρσένιος
- ο Σερρών Νικόλαος
- δ Χριστουπόλεως Ίερόθεος
- δ Μαυλήνης Διονύσιος
- **ό Μηθύμτης Μαλ**αχίας
- ο Βιζύης Νικόλαος
- **δ Γαρέλλ**ης Παύλος
- ό Νυμφαίου Θεόδουλος.

VII. Synodus dirimit controversium matrimonialem.

+ 'Ανέφερεν έπι της ήμων μετριότητος προχαθημένης συνοδικώς ό άπο των παιδοπούλων του κρατίστου και άγίου μου αύτοκράτορος Κωνσταντίνος ό Παλάτης, ώς ή έκ τῆς αὐτῆς αὐτῷ χώρας οῦσα τοῦ Μελενίχου . . . ή 'Αλαμανίνα χαλουμένη συνεφώνησε λαδείν δι' έγχολπίων είς γαμβρόν έπι τη ιδία θυγατρί τον Ταρχανειώτην Γεώργιον, δε δή και ίδων την χόρην ούχ όλίγα βεδλαμμένην μέρη τοῦ σώμα- D τος περί τε τό πρόσωπον δηλαδή και θάτερον τών opoaluw, Eri ob xal taç yelpaç, dielusev autixa τούς τοκούτους δεσμούς ήν δε χατέλιπεν εχείνος, άπάτη μετ' έχείνον χρησαμένη συνέδησε τούτω δι' άρραδώνων νυχτός, μη συμπραξάντων έπι τούτιρ μηδέ συναινεσάντων των γονέων αύτου, μηδέ γνόντων, δι' ήν aislav ό ρηθείς Ταρχανειώτης την μεθ' έαυτου διέλυσε συμφωνίαν, ώς ύστερον έγνώσθη. είτα γνούς ούτος την άπάτην, άπέστερξεν αυτίχα τό τοιούτου συνοικέσιον. Καλ πειρώμενος τέλεον άποφυγείν, έμπεσών δε χαι είς μίσος πρός την χόρην και μη δυνάμενος όλως συνοικήσαι μετ' αύτης, άπηλλοτριώθη και έξέφυγε παντελώς άπό του τοιούτου τόπου, και απηλθεν είς μέρος αλλότριον, μηδέ

# PATROL. GR. CLII.

Delv uera the yuvaixbe, worte xal ent tessapsiv hon χρόνοι; φυγές ήν των olxelwv xel των 'Pwyalχών όρίων. Νύν δε επανελθών χαι έτι αποστόργω; Exwy xal plass xatexoperos xata tis yuvaixos άδιαλλάκτω και φόνον άπειλων και παν εί τι χείρι-סדסי אמדת דקב זעטמואלב ספלטפו, כו מימיאמשלה דאי μετ' αύτης συνοίχησιν, ήτήσατο διαγνώσεως τυχείν συνοδικής παρά της ήμων μετριότητος, προσθείς χαί ώς έπεδούλευσε τη ζωή τούτου διά μαγγανείας τε και λοιπῆς καχουργίας ή πενθερά μετά τῆς αὐτοῦ γυναικός, ἐπεί μή Εδλεπον αὐτόν συντιθέμενον τή έπι τούτω γαμική πράξει. όθεν και διέγνω ή μετριότης ήμων μετά των περί αυτήν ίερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Ἡραχλείας, τοῦ Σάρδεων, τοῦ Νιχο-Β μηδείας, τοῦ Νικαίας, τοῦ Χαλκηδόνος, τοῦ Μονεμδασίας, τοῦ Ποντοηρακλείας, τοῦ Προύσης, τοῦ Περγάμου, τοῦ Παλαιῶν Πατρῶν, τοῦ Σερρῶν, τοῦ Χρι στουπόλεως, του Δυρραχίου, του Μελενίκου, του Μηθύμνης, του Διδυμοτείχου, του Κίου και του Γαρέλλης, δείν είναι διά τάς ειρημένας αιτίας το τοιούτον συνοικέσιον διαστάσει λυβήναι, το μέν διά το μή συμπράξαι τούς γονείς του είρημένου Παλάτου έπι τῷ τοιούτψ συνοικεσίψ, τὸ δὲ καὶ διὰ τὸ ἐπὶ τραούτοις χρόνοις χρατήσαν χατά τής γυναιχός του άνδρός άκατάλλακτον μέσος, και έτι γε δι' ήν, ώς ό Παλάτης Ισχυρίζετο, προφανώς την πενθεράν ένεργησαε κακουργίαν διά μαγγανείας είς επιδουλήν της ζωής αύτοῦ, δι' ήν και φόνον άντηπείλει τη γυναικί.

C "Egovtai tolvuv to and toude digenuevoi of padeτες, και έκάτερος είς έτερον, καθώς αν θελήση, μεταθήσεται γάμον αχωλύτως. Εί γάρ, χαι μή τινος αίτίας ούσης τη γυναικί, ίκανον άν ην μόνον πρός דאי טומלבטלני אמדע שטויטון, טדו וא אמן טו יטיבון συνήνεσαν τοῦ ἀνδρὸς, πολλῷ μάλλον ἂν και χρονίου μίσους δντος χαί των άλλων αιτιών, νομίμως άρμόσειε τά της διαζεύξεως. Έπει δε άνηνέχθη τη ήμῶν μετριότητι καί ώς ούτος δή ο Παλάτης, παρ' όσον τη πενθερική αύτου οίκία ενδιέτριψε, λαδών καί τινα τών χαταγραφέντων αύτῷ εἰς προίχα πραγμάτων, εν τη άποφυγη αύτοῦ συνεπιφερόμενος άνάλωσε, δείν έγνω και περί τούτου ή μετριότης ήμων μετά της περί αύτην ίερας συνόδου χαί άπεφήνατο. ίχανωθηναι πρός το μέρος της γυναιχός, όσον άν παρ' αύτου άγαιρεθέν χαι άναλωθέν φανείη, χαι άποδοθηναι παρά του μέρους του είρημένου Παλάτου xal τῶν πατρόθεν άνηχόντων αὐτῷ πραγμάτων χατλ τό άνελλιπές, χαθά χαι έπι τούτω Εγγραφον έποιήσαντο υπόσχεσιν οι παρατυχόντες ένταυθα τη κρίσει άπό των γνησίων του αύτου Παλάτου, έν ή δη ύποσχέσει παρ' αύτῶν χαθωμολόγηται χαι ύπέσχηtal xai tà xatà vóµous ti Yuveixi avixovta èni ti προικί άποδοθηναι, και όφείλουσιν, ώς ύπέσχηνται, χαί άποδοθηναι. Ταῦτα μέντοι όφείλει πράξαι, ώστε xal είς πέρας έξενεχθηναι, ό ίερώτατος μητρυπολίτης Μελενίκου, ὑπέρτιμος, ἐν ἀγίφ Πνεύματι ἀγιπητός άδελφός της ήμων μετριότητος και συλλειτουργός, ώς xal άμφοτέρων των μερων ύπο την ένορίαν αύτου δντων και ώς προειδώς τα της ύποθέ-

σεως και συνδικάσας ήμιν και συναποφηνάμενος. Δάγίου μου αύτοκράτορος, μεγάλη παπίκινα, γνησιω. Τούτου γέρ χάριν έπιδέδοται τῷ διαληφθέντι Κωνσταντίνω τῷ Παλάτη και τὸ παρών γράμμα τῆς εύγενεστάτη κυρά Εύδολία ή Νεστογγόνισεα ένήήμῶν μετριότητος.

#### VIII. Episcopum Chii a clericis suis accusatum in jus vocat.

+ Θεοφιλέστατε επίσχοπε Χίου, χάρις είη χαι είρήνη παρί Θεού τη ση Ιερότητι. Γραφή άπεστάλη παρά των κληρικών της κατά σε τοιαύτης άγιωτάτης έπισχοπής, αίτιάματα διαλαμδάνουσα χαθαπτόμενα της θεοφιλείας σου χαί συνοδιχής δεόμενα εξετάσειώς τε χαί διαγνώσεως. Παρεγγυάται ούν τή Ceópitela σου ή μετριότης ήμῶν xaratabelv ένταθθα επι τῷ ἀπολογήσασθαι ταῦτα δη τὰ χινηθέντα χατ' αδτής αίτιάματα, Έως εύθετός έστι περί του πλούν 🔒 wal emichosios & xaipis. El yap un anavensne, xal μόνοι οι τά τοιαθτα αιτιάματα κινούντες κληρικοί καταλάδωσιν, ούκέτι γράμμα δέξη της ήμων μετριότητο; έτερόν σε πρός τὰ ώδε μεταχαλούμενον, άλλὰ το παρόν έσται σοι καί άντι δευτέρου και τρίτου μηνύματος, καί συνοδική απύφασις έξενεχθήσεται έπι σοι ώ, φυγοδιχοῦντι, κατά την των Γερών χανόνων απριδή παρατήρησιν. Δια τούτο δή και καταλαδέτω ή σή θεοφίλεια προσλαδούσα μεθ' έαυτης καί ελν χαρτοφύλακα τῆς σῆ; άγιωτάτη; Έκκλησίας, ώς αν και ούτος απολογήσηται, απερ κατ' αύτοῦ παρά των τοιούτων χληριχών έχινήθησαν αίτιάματα. 'Η γάρις του Θεού είη μετά της θεοφιλείας σου.

1X. Clerico's insulte Chii in synodum vocat, nt accusationem contra episcopum comparatam probent.

† Εύλαδέστατοι κληρικοί της κατά την νήσον Χίον άγιωτάτης έπισχο πῆς, σύ τε οἰχονόμε, σύ πρω-• τέχδιχε, σύ πρεσθύτερε Νικήτα βεστάρχα, χαί σύ Λέον Καλόθετε, άγαπητά χατά Κύριον τέχνα της ήμων μετριότητος, ή γραφή ύμων διεκομίσθη και άνεγνώσθη τη ήμῶν μετριότητι, ήτις και διελάμδανεν αίτιάματα χατά του θεοφιλεστάτου έπισχόπου της καθ' ύμπ; τοιαύτης άγιωτάτης 'Εκκλησίας και τού χαρτοφύλακος του Πετζιμέντου, δεόμενα συνοδιχῆς ἐξετάσεώς τε και διαγνώσεως. Έγραψεν οῦν ή μετριότης ήμῶν, ένα καταλάδη ένταῦθα ὁ τοιοῦτος ύμῶν ἀρχιερεύς μετά τοῦ αὐτοῦ χαρτοφύλακος, καὶ άπιλογήσονται άμφάτεροι, περί ωι έγχαλούνται. Παρακελεύεται δε καταλαδείν και ύμας επί τῷ άπ. D ελέγξαι καί παραστήσαι τούτοις τα τοιαύτα έγκληματα · εί δ' ίσως ού βούλονται άπαντή ται, καταλάδετε ύμεζς, ίνα συνοδική απόφασις έπι τούτοις ώς φυγοδιχοῦσιν ἐξενεχθῆ χατὰ τὴν τῶν Γερῶν χανόνων άκριδη παρατήρησιν. Η χάρις του Θεού είη μεθ' ύμων.

X. Synodus metropolitæ Philipporum mandut, ut simul cum archiepiscopo Dramæ causam guamdam dijudicet.

† Ίερώτατε μητροπολίτα Φιλίππων, υπέρτιμε, άγαπητέ χατά Κύριον άδελφέ τῆς ήμῶν μετριότητος και συλλειτουργέ, χάρις είη και εἰρήνη παρά Θεοῦ τῆ σῆ ἰερότητι. Ἡ θεἰα τοῦ χρατίστου και

τάτη κατά πνεύμα θυγάτης της ήμων μετριότητος, εύγενεστάτη χυρά Εύδολία ή Νεστογγόνισσα άνήverxe ouvooix@s דון לאשי שבדףומדוד, ש: מעבטוב ודי χαι είσεποιήσατό τινα χόρην έπταετη, χαι έπιμελώς άνέτρεφε ταύτην έπι χρόνοις ίκανοίς, και δία γνη. σίαν παίδα σχεδόν Εστεργεν, ώς και ούκ όλίγα πρέγματα καταπιστεύσαι αύτη, τα μέν είς ποραχαταθή. κην, τά δέ ίνα ύπέρ προικός αύτη δώσει, ήνίκα συζεύξη ταύτην κατά νόμου; άνδρι ή δέ, ώσπερ έπιλαθομένη των πρός αύτην έχείνης εύεργεσιών. rols evarious autho hueldato, xal anauladeusasa ού μόνον διέδαλε ταύτην και περιέσυρε και ιπιδούλως έξουθένησεν, άλλά και άνδρα παρά γνώμην αύτης ήγάγετο, και τὰ τοιαύτα πράγματα έτι κατέχει παρ' έαυτη. "Πν χάριν και έδεήθη ή αιςή μεγάλη παπίαινα της ήμων μετριότητος ώσιε έπανασωθηναι πάλιν ταυτα αύτη, δι' ην έπεδε ξατο ή είρημένη άχαριστίαν και επίσουλον γνώμην πρός αύτήν. Διέγνω τοίνυν ή μετριότη; ήμων μετάτων περί αύτην εερωτάτων άρχιερέων, του 'Πρακλεία;, τοῦ Σάρδεων, τοῦ Νιχομηδείας, τοῦ Νιχαίας, τῶ Χαλκηδόνος, τοῦ Θεσσαλονίκης, τοῦ Μονεμδασία;, τού Ποντοηρακλείας, τοῦ Προύσης, τοῦ Περγάμου, του Παλαιών Πατρών, του Σερρών, του Χριστουπόλεως, τοῦ Δυρδαχίου, τοῦ Μυτιλήνης, τοῦ Μηθύμνης, του Διδυμοτείχου, του Βιζύης, του Κίου, του Farehlys xal tou Mydelas, dixalar elvai the altyσιν τῆς τοιαύτης μεγάλης παπιαίνης, ölev xal biκαίωσε, προηγουμένως μέν λαβείν την είρημένην C μεγάλην παπίαιναν έχ της τοιαύτης γυναιχός, δεα παρακαταθήκης και φυλακής χάριν ταύτη κοτεπ:στεύσατο, είτα έξέτασιν γενέσθαι, εί χαχώς ούτω διετέθη πρός αύτην έχείνη, χαι ταῦτα δη τὰ άτιμι χαί άχάριστα έτόλμησεν έπ' αύτη άντι της όφειλομένης εύγνωμοσύνης, και τούτων άληθώς έχειν άναφανέντων απολαδείν αύτην και δσα είς προϊκαδύναι πρός εχείνην προέθετο, επεί παρά γνώμην αύτης, μετά του δείξαι και την τοσαύτην άγνωμο. σύνην, έλαδε τον άνδρα, δν αύτοδούλως έσχε. Π2ρ2δηλαί σου τοίνυν εξ Ιερότητι ή μετριότης ήμων προσλαθέσθαι και τον Ιερώτατον άρχιεπίσκοπο Δράμας, άγαπητ)ν ήμων χατά Κύριον άδελφδυ χα! συλλειτουργόν, χαί άμα τούτω την υπόθεσιν έξιτάσαι, και εχούσης ταύτης, ώς άνηνέχθη, πραξαι καί οίχονομήσαι, ώστε άπολαδείν ταύτην δή την μεγάλην παπίαιναν και όσα προικός χάριν δούναι πρά έκείνην ύπέσχετο · καταδικάζεται γάρ ύπο των 4/ μων ή τοιαύτη γυνή έκπεσείν της τοιαύτης χάριτας xai boonews, to use wis ent to source exceptional πην έαυτης εύεργέτιν, το δε και ώς παρ' είδησιν αύτῆς ἀγαγομένη τὸν ἄνδρα. Γενέσθω τοίνυν, Χαθώ; ή μετριότης ήμων παραδηλοί σου τη ιερότητι διά του παρόντος γράμματος, δ xal άντιστραφήτω το μέρει της διαληφθείσης θείας του xpariatou xal άγίου μου αύτοκράτορος, μεγάλης παπιαίνης δι' άσφάλεταν. 11 χάρις του Θεού είη μετά της σής LEPOTITOS.

# feri metropolim Lacedæmoniorum per adjunctionem.

1101

+ Ούχ άνεγχλήτους χρινεί τις των άπάντων ήμα;, μή πάντα τρόπον προθυμουμένους προμηθείας άξιοῦν τούς τε άλλους έν χρεία δντας της δυνατής. χαι μάλιστά γε δσοι της χρείας ούχ έξω μένουσιν. έκ των συμπληρούντων την καθ' ήμας ίεραν σύνοδον, άγαπητών ήμών χατά Κύριον άδελφών χαι συλλειτουργών. Εί γάρ αύτοι μέν πάση κατά χρέος σπουδή τών πνευματικών άγώνων και πόνων, έφ' ols av deor, huiv ouvartilhortar, hueis de un xara τό είχός άπαν αύτῶν προνοησόμεθα, πάντως άν μιχρά φροντίζειν δόξαιμεν του χαλού, τά προσήχοντα τούτοις μή άντεισφέροντες. Δηλοί δε ό λόγος, סדו לא דאי מטדאי אדי דסוג אסודסוג אמד' מטדאי מסצוב-  ${f B}$ ρεύσι σπουδήν συμδαλλόμενό; έστιν έπι τοίς προπειμένοις ήμιν ίεροις έργοις και πράγμασι πρός τοις άλλοις των άδελφών και ό ιερώτατος μητροπολίτης Παλαιών Πατρών και ύπέρτιμος, ούκ εύπόρως δε δμως τών πρό; αύτάρχειαν έχων εύρηται, ένθεν τοι και άναγκαίον ή μετριότης ήμων είναι και προσήχον ενόμισε, φροντίσει τούτου χαί προμηθεύσασθαι. Καί γε χοινή ψήφω τε χαι γνώμη της όμηγύρεως των περί ήμας ιερωτάτων άρχιερέων, του 'Ηραχλείας, τοῦ Σάρδεων, τοῦ Νιχομηδείας, τοῦ Νιχαίας, τοῦ Χαλκηδόνος, τοῦ Θεοσαλονίκης, τοῦ Μονεμβασίας, του Ποντοηρακλείας, του Προύσης, του Περγάμου, τοῦ Σερρών, τοῦ 'Αμάστριδος, τοῦ Φιλίππων, τοῦ Χριστου πόλεως, τοῦ Μιτυλήνης, τοῦ Μηθύμνης, C τοῦ Δυββαχίου, τοῦ Διδυμοτείχου, τοῦ Βιζύης, τοῦ Κίου, τοῦ Λοπαδίου, τοῦ Νυμφαίου και τοῦ Μηδείας, διέγνω xal xateπράξατο μετ' αύτῶν, xatà λόγον έπιδόσεως παρασχείν τούτιρ δή τῷ ίερωτάτω άρχιερεί την άγιωτάτην τῶν Λαχεδαιμονίων μητρόπολιν, τό μέν τι ώς σχολάζουσαν, τὸ δέ τι και ού μακρέν άφισταμένην τῆς χατ' αὐτὸν τοιαύτης άγιωτάτης Έχχλησίας, ίν' ούτω και βαδίως έχοι τον έν άμφοτέραις Χριστώνυμον τοῦ Κυρίου λαδν διιθύνειν χαί πρός την σωτηρίαν χειραγωγείν. Καθέξει τοίνον ό βηθείς Ιερώτατος μητροπολίτης Παλαιών Πατρών, υπέρτιμος και έξαρχος πάσης 'Ayatas, ταύτην δή την άγιωτίτην Έχχλησίαν χαι τά έν αύτη πάντα, xal èn' doein; Efer lepoupyeis es auri xal diaxóνους προδιδάζειν xal πρεσδυτέρους, έτι δε xal ήγου- D γεγέννημαι, τον δε Γίον του Θεού του προαιώμένους έγχαθιστάναι, χαι άπλώς των έχείνης πάντων μεθέξει, σσα γε και γνήσιος ασχιερεύς, άνευ μέντοι της τοῦ έροῦ συνθρόνου έγχαθιδρύσεως. Οθεν δφείλουσιν οι τε πληριχοι της δηλωθείσης άγιωτάτης Ἐκκλησίας τῶν Λακεδαιμονίων καὶ οἱ ὑπὸ την ένορίαν ταύτης τελούντες και πνευματικήν έπιχράτειαν ίερωμένοι, μονάζοντες και το λοιπόν Χριστώνυμον πλήρωμα ύποδέξασθαι τουτον, ώς προσήκει, και διά πάσης άγειν αίδοῦς και τιμῆς, καί γε την χαθήχουσαν ύποταγήν τούτω χαί εύπείθειαν άπονέμειν, ώς άρχιερεί αύτῶν καί πατρίκαι διδασκάλψ πνευματικώ, έφ' οίς αν ύπ' αύτου νουθετοίντο χαι έπιτάττοιντο πρός σωτηρίαν συντείνουσε των ψυχών αύτών. Έπι τούτφ γάρ και ή παρούσα συνο-

1 Synodus metropolitæ Antiquarum Patrarum con- A δική πράξις της ήμων μετριότητος, τη ύπογραφή τῆς ἡμῶν μετριότητος πιστωθείσα, εἰς ἀσφάλειαν έπιδέδοται.

#### XII. Gregorius, patriarcha Alexandriæ, profitetur orthodoxam fidem.

+ Έπει χρίμασιν οίς οίδε Θεός είς το μέγα της παιριαρχίας ανήχθην αξίωμα, και πατριάρχης 'Αλεξανδρείας τετίμημαι, τον της ήμων ομολογίας έχτίθημι λίδελλον, χαλ πρός τόν χράτιστον έχπέμπω τοῦτον καὶ ἅγιόν μου αὐτοχράτορα, ὄν καὶ προστάξαι παρακαλώ τῷ άγιωτάτω έμφανισθηναι καί οίχουμενικώ πατριάρχη και τη περί αύτων θεία και ιεύά απλορώ. οπεω λαύ αν και εις τορέ ετίδοπέ πάντας τη της έμης άληθους όμολογίας χαι άσφαλους διαθήσεται.

† Πιστεύω είς ένα Θεόν Πατέρα παντοχράτορα. ποιητήν ούρανοῦ χαι γῆς, όρατῶν τε πάντων χαι άοράτων, καί είς Ένα Κύριον Ίησοῦν Χριστόν, τόν Υίδν τοῦ θεοῦ τόν μονογενη, τόν έχ τοῦ Πατρό; γεννηθέντα πρό πάντων των αλώνων, φως έχ φωτός, Θεόν άληθινόν έχ Θεοῦ άληθινοῦ, γεννηθέντα, οὐ ποιηθέντα, όμοούσιον τῷ Πατρί, δι' οῦ τὰ πάντα ἐγένετο, τον δι' ήμας τους άνθρώπους χαι διά την ήμετέραν σωτηρίαν χατελθόντα έχ τῶν ουρανῶν χαί σαρχωθέντα έχ Πνεύματος άγίου και Μαρίας της Παρθένου και ένανθρωπήσαντα, σταυρωθέντα τε ύπέρ ήμῶν ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου, χαὶ παθόντα χαὶ ταφέντα καί άναστάντα έκ νεκρών τη τρίτη ήμέρα χατά τάς Γραφάς, χαι άνελθώντα είς τους ούρανους καί καθεζόμενον έκ δεξιών του Πατρός και πάλιν έρχόμενον μετάδόξης χρίναι ζώντας χαι νεχρούς. ού τῆς βασιλεία; οὐχ ἔσται τέλος, χαι εἰς τὸ Πνεῦμα τό άγιον, τό Κύριον, τό ζωοποιοῦν, τὸ ἐχ τοῦ Πατρός έχπορευόμενον, τό σύν Πατρί χαι Υίφ συμπροσχυνούμενον χαι συνδοξαζόμενον, το λαλήσαν διά των προφητών είς μίαν άγίαν χαθολιχήν χαί. άποστολικήν Έκκλησίαν. Όμολογῶ ἐν βάπτισμα είς άφεσαν άμαρτιών, προσδοχώ άνάστασιν νεχρών καί ζωήν του μέλλοντος αίωνος. 'Αμήν. Πρός τούτοις όμολογῶ Θεόν τον Πατέρα, Θεόν του Υίου, Θεόν τό Πνεύμα τό άγιον, έν τρισί τελείαις υποστάσεσι Eva Osby navréheiov, èv piž obsíg xal Destriti tpel; ύποστάσεις ύφεστώσας χαθ' έαυτάς, είς άς χα! βε**δάπτισμαι καί τετελεί**ωμαι καί πνευματικώς άνανιον Λόγον, τον Κύριον ήμῶν Πησούν Χριστον, τλν διά σπλάγχνα οίκτιρμών και φιλανθρωπίαν άμετρου χαι άνείχαστον εύδοχία Πατρός διδίου χαι συνεργία τοῦ παναγίου Πνεύματος επί σωτηρία χατελθόντα τοῦ γένους ήμῶν και σάρκα λαδόντα δίχα θελήματος άνδρός και σποράς έκ των πανάγνων και άγίων αίμάτων της παναμώμου θεοτόχου χαι άειπαρθένου Μαρίας, και διπλούν έκ γαστρός αύτης όμολογώ προελθείν, Θελν όμοῦ το xal άνθρωπον, τέλειον έλον θεότητι, ού γάρ έτράπη τοῦθ' ὅπερ χαί ῆν. τέλειον τον αύτον άνθρωπότητι. ου γάρ ετράπη τοῦς ὅπερ προσείληφεν, τον αὐτον ἕνα τη ὑποστάσει έν δύο φύσεσι, γνωριζόμενον ένεργείαι; τε καί θελήσεσιν, έν αζς έδρασε καταλλήνω; τά τε

# JOANNIS GLYCIS CP. PATRIARCH/B

Πατρός άρρητως εκπορευδμενών Πνεύμα πανάγιον και έν Υίψ όμολογῶ άναπαύεσθαι και Πνεῦμα τούτου και είναι και λέγεσθαι, ώς αύτῷ τείκαι τῷ Πατρί συμφυές και όμότιμου. Ταξς δ' άγίαις και οίxoupevixals entà survisois enchevos tas belas xat εεράς είχόνας σχετιχώς προσχυνώ χαι ααπάζομαι, την του Κυρίου δηλονότι και Θεού και Σωτήρος ήμων Ίησου Χριστού, της αύτου τε πανάγνου Μητρός και Θεοτόκου, των αποστόλων, προφητών και μαρτύρων και πάντων των άπ' αιώνος εύαρεστησάντων αύτῷ, έξαιτούμενος ταίς πρεσδείαις αύτῶν Ωεων είναι μοι τό θείον χαι χατευθύνον έν άπασι, προσπτύσσομαι πίστει και φόδω άσπάζομαι και τα άγια λείψανα τούτων, ώς χάριτος θείας ανάπλεα, πάσαν βίδλον θεόπνευστον της Παλαιά; Διαθήκης και της Β Καινής αποδεχομαι και ασπάζομαι, έτι γε μήν και τούς βίους και τα συγγράμματα των θεσπεσίων Πατέρων και διδισκάλων και άσκητών. Πρό; δε τώ θείφ βαπτίσματι και τό μοναχικόν σχήμα ύψηλόν τε , είναι όμολογώ και έπηρμένον και διτως άγγελικόν χαι πάστις άμαρτίας χαθαρτιχόν διά της τελείας έπιδιώσεως. Καί ίνα συντόμω; είπω, οι απόστολοι, ώ; ε ιδαξαν, οι μάρτυρες, ώς ώμολόγησαν, οι προφήται, ώς προεχήρυξαν, οἱ διδάσχαλοι, ὡς ἑδογμάτισαν, ή δρθόδοξος πίστις, ώ; εχρατύνθη, ή άγια και ζωαρχική Τριάς, ώς έδράδευσεν, οῦτως πιστεύω οῦτως όμολογῶ, οῦτω: Χηρύττω, δεχόμενο; Χαί στέργων και άσπαζόμενος έκ μέσης ψυχής τὰς άγίας και οίκουμενικάς έπτα συνόδους, Ετι δε και τάς κατά τόπους όρθοιόξως γεγενημένας, άλλα μήν και όσα οι έν ταύταις άγιοι Πατέρες ήμῶν χαι διδάσχαλοι, θείω χινούμενοι Πνεύματι, έδέξαντό τε xal Εστερξαν, άποβαλλόμενος χαι υποδάλλων τῷ ἀναθέματι και παν δσον ἀπεδάλοντο και άνεθεμάτισαν, πρός δε και πάσαν αίρετικήν κοινωνίαν και πλάνην, αύτοις επόμενος τοις άγίοις και θεοφόροις Πατράσιν ήμων. Ταύτη τη ύμολογία συνέζησα, ταύτη και συζήσω τη του Θεού φιλανθρωπίτ και χάριτι · μετ' αύτης ευ οίδα και απελεύσομαι, τῷ άδεκάστιφ και θείφ βήματι έχείνο παραστησόμενο;, δι' αύτης και των αιωνίων ελπίζω τυχείν άγαθώ, ών γένοιτο πάντας επιτυχείν πρεσδείαις της ύπερευλογημένης Δεσποίνης ήμων θεοτόκου και άειπαρθένου Μαρίας, των θεοειδών άγγελων χαι πάντων των άγίων. Άμήν.

+ Είχεν ή υπογγαφή. Γρηγυριος έλέψ θεου πάππας και πατριάρχης 'Αλεξανδρείας, Αίγύπτου, Λιθύης, Πενταπόλεως και πάσης Αίθιοπiuς.

XIII. Patriarcha Joannes respondet ad professionem filei Greyorii, patriarchæ Alexandriæ, invitans eum ut Gpolim veniat.

† Αγιώτατε δέσποτα, πάππα xal πατριάρχα Αλεξανδρείας, Πενταπόλεως, Λιγύπτου, Λιδύης και πάσης Αιθιοπίας, εν άγίφ Πνεύματι άγαπητε άδελφε και συλλειτουργέ, ώς χαλόν το Εθος και ό νόμος μαχάριο; ό ται; χαθ' ήμα; χαί πρώται; των έχχλη. σιών τοῦ Θεοῦ άνωθεν ἐς δεῦρο χρατήσας χαι τοῖς τε πρό ήμων και έτι τοις άνω έργοι τε και χρόνο

θεία και τά άνθρώπινα. "Ετι γε μήν και το έκ τοῦ A βεδαιωθείς και ές ήμας έκείθεν παραπεμοθείς & τε γάρ παλαιότης του νόμου και το διά τοσούτου σεμνόν τοῦ έθου; και ένεργόν το πολυωρελές αύτοῦ ταις έχχλη είαις του Θεού δείχνυσι χαι παρίστησιν. ή τε παραχολουθούσα χαι έμφανώς παρισταμένη του πράγματος ώφέλεια έπι πολύ του χρόνου χαί το χράτος αύτῷ συνέστησεν, ώστε έχατέρωθεν ήμι, τουτο και τηρητέον και σπουδαστέον και έπι των Εργων δείχνυσθαι άξιον. Τίς δη ούτος ήμιν ό νόμκ. χαι όποδον άρα το τοις γράμμασι δηλούμενον έθος. χαί δθεν την άρχην λασόν διά πολλών των μίσων είς ήμας κάτεισιν; Ούδεν Ετερον, άγιώτατε δέσκοτς, ούδε πάλαι μεν κείμενον, νων δε περ' ήμων, οία δή τους άλλους λανθάνον, είς το μέσον προενεχθέν χαί φανέν, άλλ' αύτό δή τουτο, δ χαλώ; έπισταμένη και ή ση άγιστης πρό τινος ήδη καιρού πρός ήμα; χατεπράξατο χαι ένήργησεν. Έφθασε γάρ πρός την ήμῶν πάντων άδελφότητα τὸν ἐαυτῆς ἑξαποστείλαια λίδελλον και τρανώσασα δι' αύτοῦ και εί; προύπτον fuir xal de fuñe rol; rade roobeisa to radade αύτης θεού γάριτι και ακίδδηλον και πάσης όρθοίοξίας εχόμενον περί Θεού φρόνημα, όν δη λίδειλοι και άναγνόντες και μετά της πρεπούσης άδελφικής και πνευματικής δεξάμενοι διαθέσεως και τά iv αύτῷ καταμαθόντες εύσεδῶς και θεαρέστως έχοντα και όρθοδόξως τα της σής όμολογίας άνακηρύττοντα, Θεώ τε την χάριν χαι την εύχαριστίαν αποδεδώ-. χαμεν, τῷ τὴν αύτοῦ Ἐκκλησίαν εἰς ἐν οἰκοδομούντι και συνάγοντε τῆς πίστεως φρόνημα και καταργού» τι πάσας τὰς τοῦ πονηροῦ μηγανάς χαι χατατομίς. χαι τη αγιότητί σου την όφειλομένην άδελφιχήν χι! εραρχικήν κοινωνίαν άπεπληρώσαμεν, το μνημόσυνον αύτης κατά το έκκλησιαστικών Εθος έν ταξ χαθ ήμας leporsdeorlais άδελφιχώς δεξάμενοι χαί άνακηρύττεσθαι μετά τῆς λοιπῆς ήμῶν πατριαρχιχης άδελφότητος αποτάξαντες. Ην ούν ήμιν κατά σχοπόν, εύθύς άμα το τά τράμματα της σης δίξασθαι άγιότητος και ήμας άντεπιθείναι τα [sa xs], δπως Εσχομεν πρός τε τὰ αύτης γράμματα και τόν λίδελλον, παραστήσαι και διά γραμμάτων δηλώτα. του καιρού δε μη παρασχόντο; το εύθετον, νύν, ότο Εξεστι, και γράφσμεν και δηλοποιούμεν πρό; την σην άγιότητα, καί παριστώμεν και αύτοι τα τού ήμετέρου φρονήματος, ώς όμογνωμονούμεν Θεού D χάριτι xal τῷ λιδέλλφ xatà πάντα άρεσκόμεθα, έπειδή της όρθοτάτης ήν έγόμειος διανοίας τών τος Πατράδι και ήμιν πρεσδευομένων δογμάτων. Είη τοίνον εύλογητός ό Θεός και Σωτήρ ήμῶν, ό φιλάνθρωπος Κύριος, 🜢 χατά τὸ πολὺ αὐτοῦ έλεος εἰ; ταύτην την χάριν της άδελφικής όμονοίας χαταστήaa; thug?. Laiboner of rat suendbarrowega ei goerφική σου συμπνοία και του ταυτώ του φρονήματος, άγιώτατε δέσποτα, ώστε και ποθούμεν έντεύθεν και δι' έφέσεως πλείστης έχομεν, ώσπερ τῷ πνεύματι ουτω δή και τη σωματική και τοπική παρουεία άλλήλοις συναφθήναι και είς έν γενέσθαι και τώ θώ χοινήν την παρ' ήμων όφειλομένην λειτουργίαν χοι μυσταγωγίαν τελέσαι. Ού μόνον δε τουτο ημίν δ:2 σπουδής και πόθου κατά το προσήκον γίνεται, άλλά

1103



χράτωρ, • των χαλών άπάντων διάπυρος έραστης, ό των έχαλησιών του Θεού και πρόμαχος και προνοητής και ζηλωτής και σπουδαστής άκατάπαυστος, ηύδόκησεν ήδη μετά των άλλων και τουτο τή ήμων άδελφότητι χαταπράξασθαι, ώστε την της άγιότητός σου είς τά ένταῦθα ἐπιδημίαν και ἐκζητῆσαι xal είς πέρας έλθειν ποιησαι θεού χάριτι, xal το!νυν βασιλικά μετά των έρχομένων πρέσδεων έπέμφθησαν ήδη γράμματα και σεπτά προστάγματα. τήν τῆς σῆς ἀγιότητος ἄφιξιν οἰκονομοῦντα. Καὶ αύτην δε έχχαλούμεθα την άγιότητά σου, δπερ elδότες και ήμεζς, ώς άσμένως και αυτή ή ση άγιότης χαι θελήσει χαι έπισπεύσει, όμως τῷ τοῦ πράγματο; χινούμενοι πόθω χαι δια των παρόντων γραμμάτων επεγείρομεν την περί το χαλόν τουτο σπουδην B χαί προθυμίαν της σής άγιότητος, χαι άξιουμεν άύχνως χαί προθύμως, είς δσον ξνεστι, της πρός τά ώδε φερούσης άψασθαι. Εσται γάρ τοῦτο πλείστης μέν και της κατά Θεόν ήμιν εύφροσύνης αίτιον, πλείστης δε μαλλον και τῷ κρατίστω και άγιω μου αύτοχράτορι άποδοχής άξιον, το δε μείζον, δτι χαί είς δόξαν έσται τοῦτο τῶν εὐσεδῶν χαὶ τοῦ γένους τών Χριστιανών. όταν γάρ αι του Θεου εχχλησίαι όμοφρίνως έχωσι και συμδατικώς, και οί τα πρώτα φέροντες τῆς αὐτῶν ποιμαντικῆς ἐξουσίας παρά Θεού όμοφρόνως έχωσι καί τά πάντα κοινωνικώς, τότε xal ο πολέμιος του γένους των Χριστιανών, ο άντικείμενος Σατάν, βάλλεται και τιτρώσκεται και τῶν σχανδάλων ἀφίσταται καὶ ὑποχωρεί, ἐπιλάμπει δε το της είρηνης και όμοφροσύνης καλόν, και το Χριστώνυμον άπαν πλήρωμα σχιρτά και άγάλλεται, χαί ώς ύφ' ένι χορῷ κοινήν άναπέμπει την δοξολο. ylav Ozo, oi' he xal huele, we xopuqalou xal apynγοί του τοσούτου χαλού χαι άρχιποιμένες θεού χάριτι μεγάλας και τάς άμοιδός παρ' αύτοῦ ἐκδεχόμεθα, ών γένοιτο και επιτυχείν ήμας και συνευφρανθήναι πνευματιχώς, νῦν μέν τῆ κατά σώμα ταύτη έπιδημία και ένοποιήσει της σης άγιότητος των μυστιχών χαρίτων χαί δμα τών χατά θέαν χαί όμιλίαν άλλήλοις συναπολαύσαντας, έσύστερον δέ χεί έν τοίς άπεράντως διαιωνίζουσι των παρά της μαχαρίας χαι όμοουσίου χαι άγαθοδώρου Τριάδος έλλάμψεων άξιωθέντας (ei μέν μέγα τοῦτο xai ὑπέρ ήμας, είη δε δμως τη εχείθεν φιλανθρωπία χαι χά- D ριτι), και φωτοειδών έκει και άκηράτων τέρψεων συμμετασχόντας πάσι τοίς θεαρέστως την τού Θεού ποίμνην κατά τὸ αὐτοῦ βούλημα διιθύνασιν, ὧν τή εύαγει μερίδι και ήμας ό πανάγαθος συνέταξε Κύριος.

1105

XIV. Synodus quosdam ecclesiasticos condemnat.

+ Κρρτθη έξ άχοης χαι μέχρι τοῦ έχ Θεοῦ βασιλέως έφθασεν, ότι δη τελουμένης της παννύχου στάσειος έν τη έορτη του μεγάλου έν άγίοις Πατρός ήμῶν του Χρυσοστόμου συνήν μετά των ήμφιεσμένων την leparixty oroliv xal ris ex ris osbaoulas Basiliκής του Προδρόμου μονής τον του διακόνου βαθμόν έχων χαλούμενος Θαλάσσιος, έμπροσθεν χαι έγγιστά τινος ιερομονάχου Ιστάμενος, όνομαζομένου Ίωαννικίου, ού δή και τόν νοῦν τοἰς ψαλλομένοις προτέ-

μα τῷ ώραρίω τούτου ὑφείλετο μέρος τι έχείθεν άποτεμών μετά μιχρόν δε ό διάχονος ούτος, αίσθόμενος τοῦ τολμήματος, πολύ ήν όχλων έχεινου χαι πρός την απόδοσιν του χλαπέντος έχδιαζόμενος, του δε μηδεν ύφελέσθαι διατεινομένου, ό του Προιχονήσου έχείνου άδελφός, ό ίερομόναχος Λουχάς πλητίον εύρισχόμενος χαι τον δχλον άχηχοώς, επείπερ είχε τινα πρό χρόνων είδως ιερομόναχον άλόντα έπι xλοπή lepatixoù φελωνίου xal επιτραχηλίου, τοῦτον ἐχείνον είναι ὑπώπτευσε, χαὶ λέγων δι:τείνετο ζητηθηναι τον τοιούτον, ός δη χαι ζητηθείς εύρηται ου μέντοι ήν έχεινος ο το ώραριον ύφελόμενος, άλλά το μέν ώράριον εύρηται παρά τῷ σύνεγγυς ίσταμένω ίερομονάχω, ούτος δε ευρηται χατασιγάζων χαί παραινών, μή ξχδηλα γενέσθαι τά της κλοπης. Τούτων δε γενομένων και εις τές ήμων ύστερον παραγενομένων ξκοάς, Ετι δε ζητηθέντων χαί τῶν μοναχῶν χατά τάχος όρισμῷ χαί προσταγή του χρατίστου και άγίου μου αύτοχράτορος περί τά τοιαύτα ζήλφ θείφ και σπουδή μεγίστη χρωμένου πανταχή και σφοδρώς αύτου κατά των τοιούτων φερομένου, συλλαμδάνονται, και πρός το καθ' ήμας Ιερόν συνοδιχόν διχαστήριον άγονται. Έξετάζει τοίνυν τά τοιαύτα τούτων εγκλήματα ή μετριότης ήμων μετά των περί αύτην Ιερωτάτων άρχιερίων, xal εύροῦσι τούτους, τον μέν έξελεγχθέντα ύπο τοῦ αύτοῦ διαχόνου ώς ἀποτεμόντα χχὶ ἀφελόμενον τὸ κλαπέν μέρος τοῦ ώραρίου, τλν δε Εx τε τοῦ το:ούτου Ιερομονάχου Λουχά χαι τοῦ ἀπολέσαντος τὰ είρημένα πρεσδυτέρου τοῦ . . . . . Ιερατιχῶς εξυπηρετούντος τῷ θείψ ναῷ τῆς ἀγίας τοῦ Θεοῦ Χαὶ Σωτήρος ήμων αναλήψεω;, δθεν δη και ταυτα εκλάπησαν, έξελεγχόμενον όμοίως, ώς πρότερον μέν άφείλετο τούτου φελώνιον χαι έπιτραγήλιον, χαι άλόντα έπι τη τούτων κλοπή προφανώς, τότε έ μετά τῆς γενομένης χλοπῆς τοῦ ώραρίου χατασιγάζειν και άποκρύπτειν πειρώμενον και πείθοντα, κατεδίχασεν αύτῶν τῆς ἰερωσύνης χαθαίρεσιν, ὡς ἀληθώς ένεχομένων τοις τοιούτοις έγχλήμασι της χλοπῆς. Εί γάρ ὁ άλοὺς κλοπῆ τινος οὐκ ἀφιερωμένου Θεῷ πράγματος άπογυμνοῦται κατά τὸν άποστολιχόν χανόνα της Ιερωσύνης άσυμπαθώς, πολλώ μάλλον αν είη προσήχων τη τοιαύτη καταδίχη ό φωραθείς τε και κρατηθείς είς ίερων πραγμάτων χλοπήν. "Εσονται τριγαρούν οι τοιούτοι το άπο τουδε αποτετμημένοι του των ίερέων χορού. Έπει δέ χαι όλχ τοῦ χάστρου τοῦ Νιχητιάτου πρεσδύτερος Θεόδωρος ό 'Ραδηνός, ώσπερ επιλαθόμενος πρέσδυς πρός Θεόν ύπερ των έξ αύτου ότι Θεού βασιλέων όφείλων είναι, τη πρός αύτους δυσνοία άντήσας έχίvyce ylwscav paralav xal xeldy oddia xal blac. φημίαν και άδικίαν είς το βασίλειον ύψος ελάλησε, περιιών άλλοτρίας πόλεις, είτα και ένταῦθα έπανι-שׁי קיטובב דא סדלעת אתו לביצבוי, אי בדףבשבי לא דקב τοιαύτης δυσνοίας ίόν. ώς χαλ αύτον συνοδιχώς παριστάμενον και έξεταζήμενον και δίχα τινός έλέγχοντος άνομολογήσαι τα τοιαύτα, άτινα και ήμεις άκοαίς άπαράδεκτα χρίναντες ούδε προφέρειν δέον

1106

ούδ' έχτιθέναι ήγησάμεθα, χαθαιρέσει χαί τουτον Α χοσι ύπέρπυρα, χρατήσαι δέ χαι έγεργηθήναι έγ σύν πάση δίκη και ψήφω προσηκούση ύπεδάλομεν. Ταῦτα έλαλήθη και ἐπράχθη προκαθημένης τῆς ήμῶν μετριότητος συνοδιχώς χαθ' ήμέραν δευτέραν του Δεχεμβρίου μηνός της ιδ' ίνδ. Και χατεστρώθη δι' είδησιν.

#### XV. Monachus quidam Joannicius promittit se amplius sacra non esse celebraturum.

† Έγώ μοναχός Ιωανίκειος υπόσχομαι διά της παρούσης μου έγγράφου άσφαλίας, έπει ἕπραξα άνόσιον Εργου καί άφηρέθην την Ειροσύνην μου, άπό τοῦδε κε είς το έξης ού μή γυρεύσω, ίνα καί πάλην ιερουργίσαι. Εί δί ποτε φοραθο είς τοῦτο την εμφάνιαν της παρούσης μου εγγράφου άσφάλιαν, ίνα είμι ύπεύθηνος τι διχαία χρίση της . άγίας του Θιού Έκκλησίας. Διά γάρ τουτο κε Β νος .... συνέζευξε την ίδίαν θυγατέρα νομίμω; τήν παρούσαν μου έγγραφον άσφάλιαν πεπίηκα.

+ 'Ο έν μογαχοῖς έλάχιστος Ίωανγίχιος.

# XVI. Synodus tres controversias dirimit.

+ Ι. Παρέστη τη ήμων μετριότητι προκαθημένη συνοδικώς ό άπο της Κίου Ίωάννης ό Καλεστής, και άνέφερεν ώς φωραθείσα ή τούτου σύζυγος όμιλήσαι άλλοτρίψ άνδρι και έλεγχομένη περι τούτου και έξεταζομένη άνωμολόγησε την μοιχείαν, και άσφάλειαν έξέθετο Εγγραφον, ΐνα μηδόλω; μετά ταῦτά ποτε άναζητήση συνοικήσαι αὐτῷ, εί γε μόνον παρ' αύτοῦ τὰ διαφέροντα προιχόθεν αὐτη λήψεται. Μέντοι χαλ άποδούς ούτος την προϊχα πασαν αύτη διήγεν επί τέσσαρσι χρόνοις χαθ' έαυτον, νυν δέ προφασιζομένη ή τοιαύτη γυνή άποστερει- 6 σθαι και έτέρων προικώων αύτης υπερπύρων ε!χοσι, χαθέλχει τοῦτον χαι ἐχδιάζεται πρός την έχείνων άπόδοσιν. ή δή χαι αύτη ή γυνή παρούσα τῷ δικαστηρίψ και τῶν εἰρημένων άκροωμένη διετείνετο μάτην χαι ψευδώς ύπο του άνδρο; διαθάλλεσθαι, ότι δή άνωμολόγησεν άλωναι μοιχεία, του δε μάρτυρα; ίχανού; παραστήσαντος, έφ'ών τε αύτη έχουσα το τοιούτον άνωμολόγησεν ξγχλημα, και δι' ών απέχειν τούτου έγγράφως έξησφαλίσατο, διαδεδαιωσαμένων άληθώς ταύτη παρ' αύτου χρεωστείτθαι και τά τοιαῦτα ὑπέρπυρα. Όμως ή μετριότης ήμων και ούτω δείν έγνω απόπειραν αύτοίς προσαγαγείν και άνάγκην, ίνα και αύθις την μετ' άλλήλων δέξωνται συνείκησιν, έπει μή προφανές ήν D άποδοθήναι προότης ύπερπύρων λιτρών έπια 🗄 τό ξγχλημα ούδε διά μαρτύρων έμφανώς συνιστάμενον, καί δτι παντάπασιν άπηρνείτο και αύθις ή γυνή τό μή έχοῦσα άνομολογήσαι τά περί τούτου. "Οτι δε αύτῷ δη τῷ ἀνδρι τὰ τῆς μοιχείας ὡς ἀληθη έν τη ψυχη έφθασαν εμπαγηναι και βεσαιωθηναι, έξ ών παρά της γυναιχός ήχουσεν αύτην άνομολογουμένην, και ούδεν ούδ' δλως ην εντεύθεν μετατι-Οέμενος, άλλά μάλλον και είς μίσο; ην έμπεπτωχώς άχατάλλαχτον, έν τῷ μέρει δὲ χαὶ αἰτὴ παρητείτο καί άπεστρέφετο την μετά τούτου συνοίκησιν ώς άτιμυποιού και δεδοικυία, ώς μή τι και κατά της ζωής αύτης τολμήσοι θαναιηρόν και επικίνδυνον, διέγνω συνοδιχώς ή μετριότης ήμων διά ταῦτα, άποδούναι μέν τον άνδρα τη γυναικί τα βηθέντα εί-

autois eis rehos xai the Bidgeugie did te to avatal. λακτον αύτων μίσος και διά την έκούσιον αύτων έπι דסססטידסוב אףטיסוב לומסדמסוי, שהדב אשו עודל דל מהםδούναι την άνδρα τα είρημένα υπέρπυρα πρης αι. την όφεΩει ό τοιοῦτος χαί είς τὸ έξῆς ίδίως διάγειν και έτέραν, εί γε βούλοιτο, γυναίκα έαυτῷ άγαγέ. σθαι. Τούτου γάρ χάριν επιδέδοται πρός αύτον χαί τό παρόν γράμμα τῆς ήμῶν μετριότητος.

+ Είχε τό· Μηνί Δεκεμβρίω ird. ιδ.

 † 'Αναφορά γέγονεν έπι της ήμων μετριότη. τος προκαθημένης συνοδικώς παρά του άπι της θεοσώστου πόλεως Θεσσαλονίκης σεδαστού κύρ Γρηγορίου τοῦ Μοσχοπούλου, ὡς ὁ Κουρουλάκης ἐκείάνδρί κατά πρώτον συνοικέσιον τῷ Μαγατηνώ, :.: πράγματα προικός χάριν αύτῷ κατεγράψαιο ύπερπύρων τιμώμενα λιτρών δεχαέξ. Του γαμδρού α τελευτήσαντος έπι παιδί θήλει, ήγάγετο Ετερον ίτ' αύτη, τον Πατρίκιον, συμφωνήσα; και έτέρας λίτρας τέσσαρας πρό; ταις δεχαέξ αύτῷ δοῦναι, χαι δού; μόνας έκ των είκοσε λίτρα; πέντε, τές λοιπέ; κά την έγγόνην κατείχε παρ' ξαυτφ. Είτα ελειτώρ γησε το χρεών ή γυνή, παίδας δύο καταλιπούσα, και τούτων μετ' αύτην τον βίον άπολεπόντων δ'πτηρ ούτος δη ό Πατρίχιος είς δεύτερον συνοιχέσιον Ελαδεν έαυτῷ γυναϊχα, την Ουγατέρα τοῦ Μοσγοπούλου, ού δή και τελευτήσαντος άδιαθέτου xal απαιδος, δτι μή ίκανα έκείνου ευρηνται πράγματα, ώς αν έκ τούτων έκανωθείη το όφειλόμενον κπά νόμους υπόδολον της προικός περιισταμένης εί; λίτρας έπτά πρός ταϊς είχοσιν, έδεήθη ό τοιούτος Μοσχέπουλος Ικανωθήναι αύτω το λοιποζόμενω κατά νόμους άπό των άνηκόντων τοις παιτί κατί πληρονομίαν των μητρώων πραγμάτων, ώς λογιζό μενος άνήκειν ταυτα τω πατρί μετά την των πιίδων αύτοῦ τελευτήν. Παρόν δὲ τῷ δικαστηρίψκαι τό μέρος τοῦ Κουρουλάκη και άκροώμενον τῆς πιρ τούτου άναφοράς του Μοσχοπούλου, ταυτά μέν χίκείνος συνωμολόγει, προσετίθει δε δμως, ότι περίτ έτι τῷ βίω ή μάμμη, ή του Κουρουλάκη δηλονίτι γυνή, μετά το τελευτήσαι τους παίδας, προσεπιγέ ρει χαί ώς άπό των τοιούτων πραγμάτων έφθασα έγγόνη τοῦ Κουρουλάχη, μεθ' ῶν χαὶ ἐτέραν ποστητα λαδούσα συνεζεύχθη κατά νόμους άνδρι, και έπι τούτοις εζήτει γενέσθαι διάγνωσιν της ήμων μετριότητος. Διέγνω τοίνυν ή μετριότης ήμων μτί των περί αύτην ίερωτάτων άρχιερέων, του ήρ. κλείας, του Σάρδεων, του Νικομηδείας, του Νικαίο. τοῦ Χαλατζόδνος, τοῦ Θεσσαλονίαης, τοῦ Μουεμία σίας, τού Ποντοηραχλείας, του Προύσης, του Περγίμου, τοῦ Παλαιών Πατρών, τοῦ Σερρών, τοῦ Χρ στουπόλεως, τοῦ Δυβραχίου, τοῦ Μιτυλήνης, το Βιζύης, τοῦ Κίου, τοῦ Γαρέλλης και τοῦ Μηδιίτε δείν είναι την άποκατάστασιν και διαίρετιν των τοιούτων πραγμάτων κατά την της Νεαράς γενάοθαι διαταγήν, επειδή, ώς εξοηται, επέζη τών παι-



δων τοῦ το:ούτου Πατριχίου ἀποθανόντων ἡ τούτων Α ταλέγηται, αὐτός δὲ, ὥσπερ ἐπιλαβόμενος, δέζωχεν μάμμη, ή τοῦ Κουρουλάχη γυνή, δθεν και ἀπεφή. νατο, ώς έπει τη τοῦ Κουρουλάχη ἐγγόνη τη έχ τοῦ πρώτου άνδρός τής θυγατρός αύτοῦ ἔφθασε δοθηναι ή άνήχουσα μερίς άνελλιπῶς, μάλλον δέ χαλ μετά πλεονασμού τινος άπό των μητρώων αύτης πραγμάτων, τά έναπολειφθέντα από των αύτων πραγμάτων της θυγατρός τοῦ Κουρουλάκη και εύρισχόμενα παρά τῷ μέρει αύτοῦ ένωθηναι χαί συμποσωθηναι μετά της ποσότητος των πέντε λιτρών; ΄αι τῷ Πατριχίψ ἐδόθησαν, ὡς εἴρηται, εἶτα δια!ρεσιν γε έσθαι τών τοιούτων πραγμάτων εl; μερ!δας τρωίς και κατά την διαταγήν της Νεαράς την μέν μίαν μερίδα περιελθείν τῷ μέρει τοῦ Πατριχίου ώς άπό της χληρονομίας των παίδων αύτῷ άνήχουσαν, ώστε άπο της τοιαύτης μερίδος χαι B σεως τῷ υἰῷ αύτοῦ, τῷ άνδρι δηλουέτι της αὐτής των ετέρων ιδίων αύτοῦ πραγμάτων χαι την ιχάνωσιν του υποδόλου γενέσθαι τώ μέρει της γυναικός αύτου, τῆς θυγατρός δηλονότι του Μοσχοπούλου, άπό δε των ετέρων δύο μερίδων μεν την μίαν περιελθείν τῷ μέρει τῆς ἐπιζησάσης μάμμης τῶν παίδων του Πατρικίου, την δε ετέραν τρίτην μερίδα διανεμηθήναι ύπερ των ψυχών των είρημένων παίδων τοῦ Πατρικίου και τῆς μητρός αὐτῶν, γενέσθαι μέντοι την διανέμησιν παρά της κατά την αύτην Οσόσωστον πόλιν Θεσσαλονίκης άγιωτάτης Έκκλησίας, είδήσει και άμφοτέρων των μερών. Έπει δε τι αύτο μέρος τοῦ Κουρουλάκη και περί ζευγηλατείου λόγον έχίνησεν, ώς έξωνήθη τοῦτο παρά τοῦ Πατριχίου έχ των προιχώων της γυναιχός ύπερπύρων, διέγνωσται, ίνα καί τοιούτον ζευγηλατείον, εί όμο- G λογουμένως άπό των τοιούτων ύπερπύρων της πρωχός έξωνήθη, είπερ βούλεται έντεῦθεν δέξασθαι τὸ μέρος τοῦ Κουρουλάχη τὸ τοιοῦτον ζευγηλατείον είς την άνήχουσαν αύτῷ μερίδα, γένηται έν προτιμήσει χαί δέξηται τοῦτο, εἰς ὅσην ἀν ποσότητα ἀναφανείη έξωνηθέν, εί δ' ίσως πλεονάζοι και το τίμημα του τοιούτου ζευγηλατείου πλείονος εύρισκόμενον ποσότητος παρά την άνήκουσαν τῷ μέρει τοῦ Κουρουλάκη μερίδα, άντιστραφείη παρά του αύτου μέρους τοῦ Κουρουλάκη ή πλεονάζουσα άπὸ τοῦ τιμήματος ποσότης. Έπι τούτφ γάρ και το παρόν συνοδικέν γράμμα της ήμων μετριότητος τῷ διαληφθέντι μέρει τοῦ Κουρουλάχη εἰς ἀσφάλειαν ἐπιδέbora ..

+ Είχε τό; Μητί Δεκεμβρίω ίτδ. ιδ.

III. + 'Εφίστανται τῷ xa0' ήμας ἰερῷ συνοδικῷ δικαστηρίψ ή τε δούκαινα κυρά Θεοδώρα ή Βαλσαμίνα χαί ή νύμφη ταύτης χυρά Εύδοχία ή Φιλανθρωπηνή, και ήτησαντο άντικριθήναι, περί ής είχον διενέξεως έπί τινι ζευγηλατείω, Χαλχοτουδίω χαλουμένω · καί πρώτω; μέν άνήνεγκεν ή Βαλσαμίνα, ώς ό πατήρ αύτης έχεινος ό "Αγγελος κατεγράψατο είς προίκα σύν άλλοις πράγμασι καί το τοιούτον ζευγηλατείον αύτη, είτα καταντήσαυτος του πατρός αύτη; είς στενότητα βιωτικής κοδερνήσεω; λόγω παρέσχεν, ώς δή πατρί τούτω νέμεσθαι το ήμισυ του τοιούτου ζευγηλατείου, έστ' άν τοις ζωσι συγκα-

είς προίκα τοῦτο κατ' έξουσίαν τη έγγονη αύτοῦ τη θυγατρί της είρημένης Φιλανθρωπηνής, όθεν καί έστιν έξ έχείνου τόν τρόπον τοῦτον ἀποστερουμένη τοῦ προιχόθεν άνήχοντος αὐτή τοῦδε χτήματος. Παρούσα δε χαι ή τοιαύτη Φιλανθρωπηνή άνέφερεν, ώς τέταχται μέν παρά του πατρός παν το ζευγηλατείον τοῦτο είς προίχα πρός αύτην δή την Βαλσαμίναν δοθήναι, μέλλόντος έπ' αύτή γαμδρον άγαγέσθαι τον του ύπερτίμου υίον, πρίν όλ δμω; το τοιούτον συνοιχέσιον τελεσθήναι, άνετράπη, χαί χατογράψη μόνον πρός αύτην το ήμισυ τούτου, και ήν ό πατήρ is include xatigure to steppy filled and vertices μετά τοῦ ἐν αὐτῷ ἀμπελίου, προιχοδοτήσας μετά ταύτα και γην ζευγαρίου ένος έκ του τοιούτου ήμί-Φιλανθρωπινής. Μεθ' Ιχανούς χρόνους είς ταύτο γνώμης έλθών τῷ έπὶ θυγατρί γαμδρῷ αύτῆς τῷ Χει) α συνέπραξε μετ' αύτοῦ και δια γραμμάτων εχύρωσεν, έχειν μέν τούτον δή τον γαμβρίν την άνήχουσαν τῷ πάππφ μερίδα και δεσπόζειν αύτζς, παρέχειν δε άντ' έχείνης τούτου τα προς ζωήν αύτου και παντοίαν άλλην χυδέρνησιν άχρι τέλους της αύτοῦ βιοτής. Και επεκράτησεν ή τοιαύτη πραξις στερχθείσα μέχρι και τελευτής του τοιούτου 'Αγγέλου. "Ομως και μέλλων τελευτάν ό αύτος "Αγγελος, ή σφαλίσατο χαι ενδιαθήχως, ένα μηδείς τῷ γαμδρῷ τώδε γένηταί ποτε δι' δχλου έπι τη κατοχή της τοιαύτης μερίδος έχείνου και χυριότητι, την μέντοι έτέραν μερίδα προσεμαρτύρησε και ήσφαλίσατο χατέχεσθαι χαί αύθις παρά της είρημένης θυγατρός αύτου, της Βαλσαμίνης δηλονάτι. Ταύτα ούν άνενέγκασα ή είρημένη Φιλανθρωπηνή, ένεφάνισεν εί; παράστασιν χαι τό πρός τον άνδρα ταύτης του πατρός σύμφωνον και την μετά του γαμδρου αυτής Erypapov suppovlav xal the dialhyne excives. H μέντοι γε δηλωθείσα Βαλσαμίνα απαιτουμένη προτείναι και αυτή το ίδιον σύμφωνον είς δικαίωσιν έαυτης ή παραστήσαι, εί έκράτησε και ένεμήθη και την ήμίσειαν μερίδα του ζευγηλατείου την ύπο το πατρί μετά το προιχοδοτηθηναι αύτην την λοιπήν ήμίσειαν, νομήν μέν τινα ού παρέστη 🐱, γράμμα δε μόνον ένεφάνισεν ώς δη σύμφωνον, φέρον μέν προταγάς άνωθεν γεγραμμένας του τε πατρός και λα:-D πων προσγενών, ώσπερ είθισται, πλην αμάρτυρον χάτωθεν χαι άδέδαιον χαι μήτε υπογραφή τινος έτέρου πιστούμενον, μήτε αύτοῦ δη τοῦ γράψαντος ταδελλίωνος, και ταύτα όντος και τούτου έν παλλοίς κατεγνωσμένου, ώ; πεπλασμένα και ψευδή έν τοις παρ' αύτοῦ σημειουμένοις συμφώνοις έγγράφοντο; xal διά τοῦτο xal ἀργίαν χαταδιχασθέντος τῆς τοιαύτης ταδουλλαρικής ύπουργίας. Διά ταῦτα δη καί διέγνω ή μετριότης ήμων μετά των περί αύτην

Ιερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Ἡραπλείας, τοῦ Σάρδουν, τοῦ Νιχομηδείας, τοῦ Νιχαίας, τοῦ Χαλαηδόνος, τοῦ Θεσσαλονίχης, τοῦ Μονεμδασίας τοῦ Προύσης, τοῦ Περγάμου, τοῦ Σερρῶν, τοῦ Χριστουπόλεως, τοῦ Δυβραχίου, τοῦ Μιτυλήνης, τοῦ Βιζύης, τοῦ Κίου, τοῦ Γαρέλ).ης, και τοῦ Μηδείας, κατέχειν μέν και

1110

είς τὸ ἐξῆς τὸν γαμδρόν τῆς δηλωθείσης Φιλανθρω- Α λαοῖς ἰερουργείν και καθιστζιν διακόνους και πρεπηνής χαι την συγατέρα αύτης την παρά του πάππου περιελθούσαν αύτοζς μερίδα ήμίσειαν του διαληφθέντος ζευγηλατείου μετά τοῦ ἐχείσε ἀμπελίου, ώσπερ δητα και ές δεύρο κατείχε, και έπ' άδείας Exerv ent raity navra, ocamep ent role loine of γνήσιοι δεσπόται παρά των θείων νόμων προτρέ. πονται διαπράττεσθαι, το δέ γε μέρος τῆς Βαλσαμίνης απέχειν όχλειν τούτους χάριν της τοιαύτης μερίδος, ώς μηδέν μηδόλως έχον δίχαιον έπ' αύτή, χαθώ; άναδέδειχται, δθεν χαλ ήσυχάσει τοῦ λοιποῦ και ού πειράσεταί ποτε όχλησαι περί τούτου το μέρος τοῦ τοιούτου γαμδροῦ και τῆς θυγατρός τῆς Φιλανθρωπηνής έπι τη αύτου διακατοχή και νομή, διδιχαιωμένων αύτων παρά των νόμων χαι έξ ών προέτεινον δικαιωμάτων. Έπι τοῦτο γάρ και το Β παρόν συνοδιχόν γράμμα τῆς ήμῶν μετριότητος εί; την είσεπειτα άσφάλειαν αύτοι; επιδέδοται.

+ Elge to Mari  $\Delta excutoply$  ind. id.

XVII. Sunodus episcopum Sinopes a sede sua expulsum præponit ecclesiis Sidæ, Sylæi et Leontopoleos, que propter incursiones infidelium antistitibus careni.

+ Μαπρός μέν χρόνος, έξ οῦ οὐ γέγονε τη άγιωτάτη μητροπόλει Σίδης άρχιερεύς, το δ' αίτιον, ότι δη έπι τοσούτον ύπερίσχυσε το δεινόν, και ούκ άσφαλής ή είς τὰ έχεζσε φέρουσα χατέστη έχ τῆς τών άλλοφύλων έθνων επιθέσεως πλην ή μετριότης ήμῶν ὀφειλομένως έχουσα και τοις μαχράν έχ τῶν ύπο την χαθ' ήμας άγιωτάτην Έχχλησίαν τελούντων G του κατά ψυχήν συμφέροντος προμήθειαν ώς δυνατον έπιδείχνυσθαι, και διά φροντίδος θεμένη, δπως αν και ό ύπο την τοιαύτην μητρόπολιν Χριστώνυμο; τοῦ Κυρίου λαὸς πνευματικήν ἐπίσκεψιν έχη, ἐπείπερ εδρε του θεοφιλέστατου επίσκοπου Σινώπης έχτοπισθέντα τῆς λαγούσης αὐτὸν χαὶ ταύτη ένσχήψαντος έκ μακρού και ύπερισχύσαντος τού δεινού, olxovoula ponsauling, he of ourflows rate of mod ήμων οίκονομούντες ήσαν έν περιστατουμέναις έχxλησίαις, άλλαχη τε και κατ' αύτην την άγιωτάτην μητρόπολιν Σίδης, χοινή γνώμη και των περι αύτην ίερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Ἡραχλείας, τοῦ Σάρδεων του Νιχομηδείας, του Μονεμδασίας, του Ποντοηραχλείας, τοῦ Προύσης, τοῦ Περγάμου, τοῦ Παλαιῶν Πατρών, του Σερρών, του Φιλίππων, του Χριστουπόλεως, τοῦ Δυρβαχίου, τοῦ Μιτυλήνης, τοῦ Μηθύμνης, τοῦ Διδυμοτείχου, τοῦ Βιζύης, τοῦ Κίου xat τοῦ Γαρέλλης, άδειαν αύτῷ δέδωχε χαι προέτρεψεν, άρχιερατικώς διεξάγειν τον Χριστιανικόν πάντα λαόν, όσος τε έν τη ένορία της μητροπόλεω; χαί δσος έν τη έπαρχία ταύτη; εύρίσκεται · ώσαύτως προέτρεψε συνοδικώς ή μετριότης ήμων τούτψ δή τῷ θεοφιλεστάτω έπισκόπω Σινώπης άρχιερατικώς προίστασθαι και τοῦ ὑπὸ την άγιωτάτην τοῦ Συλαίου μητρόπολιν και του ύπο την άγιωτάτην άρχιεπιακοπήν της Λεοντοπόλεω; εδρ:σχομένου Χριστωνύμου λαού, ώς των τοιούτων Έχχλησιών έν στενότητι και όλιγότητι τοῦ Χριστιανικοῦ λαοῦ γεγονυιών, > pluage Peou, aua or xal ev tol; autor Oeloig

σδυτέρους και πάντων άπλως μετέχειν των έφειμέ νων γνησίοις άρχιερεύσιν, άνευ μέντοι της του προδιδάζειν και χειροτονείν επισκόπους και της των Ιερών συνθρόνων έγχαθιδρύσεως. Όφείλουτι τοίνυν πάντες οι ύπο την πνευματικήν επικράτειαν χαί διοίχησιν των είρημένων έχχλησιών εύρισχόμενοι Χριστιανοί δέξασθαι τον είρημένον βεοφιλέστα. τον επίσχοπου Σινώπης ώς άρχιερέα αύτων χαί Exerv pobs autor right advant xal unaxons xal evπείθειαν, έφ' οίς αν έχη πρός αύτους διδάσχειν είς σωτηρίαν συντείνουσε των ψυχών αύτων. έπει γόρ ούτοι μέσον έθνων, ώ; εξρηται, εύρίσχονται, χαί χρήζουσιν όδηγοῦ μάλιστα και χειραγωγοῦ πρός τά άρέσκοντα τῷ θεῷ, και έχουσιν ήδη τον παρί τῆς ήμων μετριότητος χαι της περί αύτην lepa; ourόδου πεμφθέντα πρός αύτους τοιούτου άρχιερέα, δέξονται πάντες τα παρ' αύτοῦ διδασχόμενα θεοφιλη, χαι ψυχωφελή, και των κακών και παροργιζόντων Θεόν αποφεύξονται, βεδαίως γινώσχοντε;, δτι ό άντιπράξων τούτω και έναντιωθησόμενος έξ αὐτῶν, έφ' οίς μέλλει πρός αύτους διδάσχειν είς ώγέλειαν τών ψυχών αύτων άφορωσιν, είς την ήμων μετριότητα και την άγίαν σύνοδον τά της έναντιώσεως διαπράξεται, προτρέψασαν τούτω άρχιερατιχώς ποιμαίνειν αύτούς. δθεν και πάντες ούτοι τα καθ' έαυτούς τῷ τοιούτψ άρχιερεί άναθήσουσι, και τῆς φωνής αύτοῦ ἀχούσουσι μόνου, ὅδηγούσης πρός τές ζωηφόρους της σωτηρίας νομάς και αποτρεπούση: έχ τῶν ἐπιδούλων χαὶ σφαλερῶν, ὡς ἂν ἐν τῷ χαιρῷ τής μελλούσης άνταποδόσεως εύρωσι παρά Χριστώ του άληθινου Θεού τα αιώνια εκείνα και άφθαρτα drabd, & proluase role dranhoases autor in the χής και τάς σεπτάς αύτοῦ φυλάξασιν έντολάς.

XVIII. Synodus episcopum Zeli proponit metropoli Amasiæ, quæ ob dominationem Persarum din carebal untistice.

+ Tois λαχούσι προεδρεύειν λαού xal εls olxoróμους είναι ψυχών τοῦτ' άν είη πάντως έναργές γνώρισμα, μή μόνον τοίς έγγυς των οπ' αύτου; τελούντων τοῦ χατά ψυχήν συμφέροντος προμήθεων έπιδείχνυσθαι, άλλά χαι τοι; μαχράν μάλιστα χαί μέσον άλλοφύλων οίχούσιν έθνων χαι ύφορωμένοι; έχ τοῦ σχεδόν έχείθεν τόν ψυχιχόν χίνδυνον, έπει D xal άνάγχη πάσα των άνα χείρας μάλλον το xivoνεύον απολέσθαι μέρος αναζητείν και την σωτηρίαν έχείνω περιποιείσθαι και πραγματεύεσθαι. Οίοι δή τυγχάνουσιν δντες και οι ύπο την άγιωτάτην πνευματιχώς τελούντες της 'Αμασείας μητρόπολιν · xil γάρ ούτοι γράμματα πρός την ήμων έξαπέστειλαν μετριότητα διαλαμδάνοντα, ότι δή της κατ' αυτούς τοιαύτης 'Εχχλησίας έξ ίχανων χρόνων γνησίου άρχιερέως έστερημένης, δι' άπερ έχείσε τῷ χρόκο συνέδησαν δυσχερή. Είχον μέν και οδτω; αρχιερέα α!sticaadar, excl de xad' únepoochy úneployuse so δεινών έχ της χατιχούσης τούτους Περσιχής τυρανίδος, ώς μηδε τον εσόμενον άρχιερέα εύμαρώς ή xal όπωσοῦν ἐπιστῆναι δυνηθῆναι ἐχείσε, ἀλλά χαὶ τῷ γενομένω και επιστάντι συναντήσειν τα πράγματα

μένα πνευματιχόν χαι διδάσχαλον δοθήναι αύτοις τόν θεοφιλέστατον επίσκοπον Ζήλου, της αύτης δυτα μητροπόλεως έπίσχοπον, χαι γεννηθέντα χαι τραφέντα παρ' αύτοζς και δή και έργω διαφόρως τούτων ύπερζηλώσαντα και επιτηδείως έχοντα τα πλείω τών άνιαρών άναστέλλειν. Η μετριότης οῦν ἡμῶν, άναμαθοῦσα παρ' ἀνδρῶν ἀξιοπίστων, ἀληθῆ τυγχάνειν τά πεμφθέντα τοιαῦτα γράμματα πρός αὐτήν, χοινώς συνδιασχεψαμένη τοίς περί αύτην ίερωτάτοις άρχιερεύσι, τῷ 'Πρακλείας, τῷ Σάρδεων, τῷ Νικομηδείας, τῷ Movepbasias, τῷ Ποντοηραχλείας, τῷ Προύσης, τῷ Περγάμου, τῷ Παλαιῶν Πατρῶν, τῷ Σερρών, τῷ Φιλίππων, τῷ Χριστουπόλεως, τῷ Δυρραχίου, τῷ Μιτυλήνης, τῷ Μηθύμνης, τῷ Διδυμοτείyou, to Biguris, to Klou wal to Fapilling, incines B eupe xal addore suvidu; oixo: oules is ixxdyslars περιστατουμέναις γενέσθαι παρά των πρό ήμων, δέδωχεν άδειαν χαι προέτρεψεν ήδη μετά της περι αύτην ispaç συνόδου τούτω δη τω θεοφιλεστάτω έπισχόπψ Ζήλου, προίστασθαι άρχιερατιχώς χαί διεξάγειν τον Χριστιανικόν πάντα λαόν, όσος τε έν τη ένορία της είρημένης μητροπόλεως χαι όσος έν τη έπαρχία ταύτης εύρίσχεται, ώστε δη χαί έν τώ θείφ ναφ της αυτής μητροπόλεως ίερουργείν αυτόν χαί καθιστάν πρεσδυτέρους και διακόνους και πάντων άπλῶς μετέχειν τῶν ἐφειμένων γνησίοις άρχιερεύσεν, άνου μέντοι του προδιδάζειν χαι γειροτονείν έπισχόπους χαι της τοῦ Ιεροῦ συνθρόνου έγχαθιδρύσεως. Όφείλει τοίνυν παζ ό ύπο την πνευματικήν άνάχρισιν της τοιαύτης Έχχλησίας εύρισχόμενος τοῦ Κυρίου λαός, ἰερωμένοι, μονάζοντες χαὶ λοιπο!, δέξασθαι τον δηλωθέντα Οεοφιλέστατον επίσχοπον Ζήλου ώς άρχιερέα αύτῶν καὶ έχειν πρός αύτον τιμήν πάσαν και ύπακοήν και εύπείθειαν, έφ' οίς αν έχη πρός αύτους διδάσχειν είς σωτηρίαν συντείνουσι των ψυχών αύτών. Έπει γάρ ούτοι μέσον έθνών, ώς είρηται, εύρίσχονται, χαί χρήζουσιν άναγχαίως όδηγοῦ μάλιστα χαι χειραγωγοῦ πρός τά άρέσκοντα τῷ Θεῷ, καὶ ἔχουσιν ῆδη τον παρά της ημών μετριότητος και της περ! αυτην lepds συνόδου πεμφθέντα πρός αύτους τοιούτον άρχιερέα, δέξονται πάντες τὰ παρ' αύτοῦ διδασχόμενα θεοφιλῆ χαι ψυγωφελή, και των χαχών και παροξυνόντων Θεόν αποστήσονται, βεδαίως γινώσχοντες, ότι ό. άν- η τιπράξων τούτω και έναντιωθησόμενος έξ αύτών, έφ' οίς μέλλει πρός αύτους διδάσκειν είς ώφέλειαν των ψυχών αύτών άφορώσεν, είς την ήμων μετριότητα xal την άγίαν σύνοδον τα της έναντιώσεως δ.απράξεται, την τούτω προτρέψασαν άρχιερατιχώ; ποιμαίνειν αύτούς. δθεν και τά καθ' έαυτούς πάν-דב: סטדסו דש מטדש לרצוברבל לאמטאמטטטי, אמן דאָר φωνής αύτου άχούσουσι μόνου, όδηγούσης πρός τάς ζωηφόρους τῆς σωτηρία; νομάς και άποτρεπούσης έπ των έπιδούλων και σφαλερών, ώς τν έν τῷ καιρῷ της μελλούσης άνταποδότεως εύρωσι παρά Χριστού τοῦ άληθινοῦ Θεοῦ τά σίώνια χοί ἄφθαρτα άγαθά, & ήτοίμασε τοίς άγαπήσασιν αύτον έχ ψυχης και τάς σεπτάς αύτοῦ φυλάξασιν έντολάς.

1113

# xaxū; περιουσία των δυσχερών, έδεήθησαν είς ποι- Α XIX. Joannes notum facit fidelibus metropolis Myμένα πνευματικόν και διδάσκαλον δοθήναι αύτοζς του θεοφιλέστατον έπίσκοπου Ζήλου, εξε αύτξε Kurne

+ Εύλαδέστατοι χληρικοί τῆς άγιωτάτης τῶν Μυρέων μητροπόλεως και ό ύπο την επαρχίαν ταύτης χαι έπιχράτειαν λοιπός άπας τοῦ Κυρίου λαός, άγαπητά κατά Κύριον τέκνα τῆς ήμῶν μετριότητο;, χάριν, είρηνην, Ελεος και εύλογίαν, έτι δε και ψυχικήν σωτηρίαν έπεύχεται ύμιν έκ Θεού ή μετριότης ήμῶν. Ο ἀπὸ τῶν αὐτόθι παρών πρεσδύτερος Μιχαήλ ό "Αρχων άνέφερε πρός την ήμων μετριότητα, ότι σκανδαλίζονταί τινες έπ' αύτώ τε καί έτέροις πρεσδυτέροις, διο έχειροτονήθησαν παρά τοῦ Θεοφιλεστάτου έπισκόπου Κυάνων, δν έχειροτόvycev & Aouxág exelvog apprepric revolution in th χαθ' ύμας τοιαύτη έχχλησία χατά τον χαιρόν της έκκλησιαστικής έκείνης συγχύσεως και ταραχής. Τούτο γούν γινώσκετε πάντες, ότι δια την ακίαν ταύτην ούχ έχουσιν έμποδισμόν είς την Ιερωσύνην αύτών οι τοιούτοι πρεσδύτεροι • ή γάρ Έκκλησία τοῦ θεοῦ xatà λόγον οἰχονομίας xal διαχρίσεως xal χατά τρόπους, ούς οίδεν αύτη, χαι ένεργεί έν τοίς τοιούτοις κατά καιρούς, συνεγώρησε τότε και ένέδωχεν Ιερουργείν και πράττειν άκωλύτως τα ίερατιχά τούς χειροτονηθέντας παρά τοῦ δηλωθέντος Λουχα έπι ώφελεία χαι άγιασμψ χαι χαταρτισμώ τοῦ αὐτόθι Χριστιανικοῦ λαοῦ, και ἐπεί παρά τῆς άγίας τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησίας συνεχωρήθησαν καὶ άπελύθησαν, ούδεις όφείλει έχειν άμφιδολίαν τινά χαι δισταγμόν είς τούτους, άλλα όφείλουσι δέχεσθαι πάντες αύτους και προσέρχεσθαι ώς Ιερεύσι Θεού χαι άγιάζεσθαι ύπ' αύτῶν, εί μή τινες τούτων έτερον έμπόδιον έχουσι τῆς ἰερωσύνης χωλῦον. Ἐπεὶ δὲ άνέφερεν ό είρημένος πρεσδύτερος ό Αρχων, δτι εύρίσχεται χατέχων την άγιωτάτην έπισχοπην του Στενοῦ, παραχελεύεται ή μετριότης ήμῶν, ἴνα χατέχη xal έτι ταύτην, xal δέχωνται xal τιμώσιν αύτον πάντες οι exelos Χριστιανοί, και πείθωνται τούτφ και ύπακούωσιν, έφ' οίς αν ούτος έχη πρός αύτους δ.δάσχειν χαι παρχινείν άφορῶσιν είς τε ώφέλειαν τών ψυχών αύτων και σύστασιν και συντήρησιν των έχχλησιαστιχών διχαίων. 'Αφέμενοι οὖν τών σχανδάλων, οίτινες σχανδαλίζονται, είρηνευέτωσαν χαί δεχέσθωσαν του τοιούτον πρεσδύτερον χαί τους έτέρους, χαθώς παρακελεύεται ή μετριότης ήμων δια τοῦ παρόντος αὐτῆς γράμματος, ὅ xal ἀφείλει προσείναι τῷ ήηθέντι πρεσδυτέρψ Μιχαήλ τῷ Αρχοντι είς άσφάλειαν.

#### XX. Synodus dirimit controversiam.

† Παρέστη τη ήμῶν μετριότητι προχαθημένη συνοδιχῶς ό ἀπὸ τοῦ xάστρου τοῦ Πελαδαρίου Ἰωάννης ὁ Σαγιτῶς, καὶ ἀνέφερεν, ὡς, τῆς μητρὸς αὐτοῦ χήρας οῦσης καὶ ἀπροστάτου, δυναστεία χρησάμενος ὁ Φορδηνὸς ἐχεῖνος χατέσχε καὶ ἰδιοποιήσατο χωράφιον γονικόθεν διαφέρον αὐτῷ, καὶ δέδωκε πρὸς αὐτὴν ἕτερον γυναικός τινος Γαδαλίνης κιλουμένης, ἡν είχεν ὑπὸ τὴν ἐαυτοῦ παροικίαν, καὶ ἦν ἐπὶ χρόνοις ἰκανοῖς, ἐρημία τοῦ κωλύοντο, κατέχων τε דם עשףמשוטי דטע מטרטע צמיודם, באבו אמו טעדין יצשτάτης ήλιχίας τηνιχαύτα ετύγχανεν του τοιούτου δέ Φορδηνοῦ παρελθόντος άντεκρίθησαν έπι τοῦ πατριαρχεύσαντος πρό ήμών ή τοιαύτη Γαδαλίνα και ό ρηθείς Σαγιτάς, xal έχ συνοδικής άποφάσεως ύπεξέστη ούτος τη γυναιχί ταύτη του χωραφίου αύτής, επιλαδόμενος δε αύτος τοῦ οίχείου μετεποιήσατο τοῦτο εἰς ἀμπέλιον. Εἶτα ἡνώχλησέ τις αὐτῷ περί τοῦ τοιούτου κτήματος πρεσδύτερος Στέφανος, χαλούμενος ό Μεσημδρηνός, ός είχε νύμφην έπι τώ υλώ αύτοῦ την τοῦ Μιχαήλ θυγατέρα, ἀναχαλούμενος αύτῷ, ὡς εἰς προίκα ταύτη καταγραφέν. Καὶ άναδραμόντων άμφοτέρων ένταῦθα ἐπὶ τῷ άντιχριθήναι συνοδιχώς χαι άναφοράν ποιησαμένων της ύποθέσεως, ούκ άνέμεινεν ό τοιούτο; πρεσσύτερο; χρίσιν έπ' αύτή λαδείν χαι άπόφασιν, άλλ' ύποχωρήσας και καταλαδών, Ενθα το άμπέλιον, άνέσπασε τὰ φυτευθέντα παρὰ τοῦ εἰρημένου Σαγιτα χλήματα, ών χάριν και έδεήθη της ήμων μετριότητος ό αύτος Σαγιτάς, φέρων άνα χείρας και το δικαιούν αύτον τῆς συνοδικῆς διαγνώσεως γράμμα, προδαλλόμενός τε και μάρτυρα τον ιερώτατον μητροπολίτην Προύσης, ὑπέρτιμον, άγαπητὸν χατὰ Κύριον άδελφὸν τῆς ήμων μετριότητος και συλλειτουργόν, ού δη και βεδαιωσαμένου, δτι έπιστας τῷ τοιούτω..... Finis deest.

# XXI. Synodus revocul decretum per quod cura ani-marum in Ecclesia Leontopoleos demandabatur episcopo Sinopes, proponitque eidem Ecclesiæ me- c tropolitam Pisidire.

† Έφθασεν ού πρό πολλοῦ τινος ή μετριότης ήμων άναθέσθαι τῷ θεοφιλεστάτω έπισχόπω Σινώπης διαγνώσει και ψήφω συνοδική την τε άγιωτάτην μητρόπολιν Σίδης και την άγιωτάτην μητρόπολιν Συλαίου, ώς αν κατέχη τε και έπισκοπικώς αύτάς διεξάγη, άτε δη γνησίων άρχιερέων έχ μαχρού χηρευούσας, ώς παρά τῶν ἀθέων ἐθνῶν χαταχυριευθείσας, παραχωρήσει Θεού, άμα δε καί διά το καί τούτον έξ Ιχανού στερηθηναι της οίχείας επισχοπης, ώς τινων έχει συμδάντων πραγμάτων, ών Ένεκεν ούδ' δλω; αύτῷ συμφέρουσα ήν ή πρός -τά έχείσε επάνοδος, συνεξητήσατο μέντοι ό τοιούτος Σινώπης χαι την άγιωτάτην άρχιεπισχοπήν χατέχειν Λεοντοπόλεως. Ή μετριότης ούν ήμῶν μετά τῶν περί αύ- D την λερωτάτων φρχιερέων, ώς της άγιωτάτης μητροπόλεως Πισιδίας άρχιερέως άμοιρούσης τῷ τότε, ή μάλιστα γειτονιάζειν την τοιαύτην άρχιεπισχοπήν Αροντοπόλεως νῶν Εγνωμεν, ἐτέρου τότε μηδενός παραδείξαντος ήμιν, ώς έχει το πράγμα, και τοῦτο συγκατενεύσαμεν ἐκείνω τοῦ συμφέροντος ένεχεν του ύπ' αυτήν Χριστωνύμου λαου, και δή και γράμματι ταῦτα ἐπεκυρώσαμεν. Άλλά νῦν ήδη ό Ιεριώτατος μητροπολίτης Πισιδίας, άγαπητός χατά Κύριον άδελφός τῆς ήμῶν μετριότητος χαί σιλλειτουργός, κῦρ Γρηγόριος και ἕτερο:, ἀκριδώς είδότες τὰ τοῦ τόπου, διασαφοῦσιν ήμιν τὰ τοῦ πράγματος καί τά του τόπου ώς έχει, καί ώς πολλών μέν ήμερων διαστήματι, δυσχερείαις τε έθνι-

και νεμόμενος σύν τῷ ιδίψ ἀδελφῷ Μιχαήλ τοῦτο δή Α καί; ὁ Σινώπης ἐπίσκοπος τῆς εἰρημένης ἀρχιεπισκοπή; διείργεται Λεοντοπόλεως, έν ταις είρημέναις έχχλησίαις μέλλων διατρίδειν, τή τε Σίδης και τοῦ Συλαίου, και ούκ αν έκείνω δυνατόν είη, εί μή και πάνυ τοι δυσχερές τον ύπο την Λεοντόπολιν έπισχο. πείν τοῦ Κυρίου λαόν χαὶ τὰ εἰχότα πνευματιχώ, αύτοῦ προμηθεύεσθαι, τῆ κατ' αὐτὸν δὲ μάλιστο τούτον άγιωτάτη μητροπόλει Πισιδίας Εγγιστα πάντη διάχειται ή αυτή Λεοντόπολις, χάντευθεν αύτῷ μάλλον τῶν άλλων ή τῶν ἐχεῖσε θεοσεδών ψυχών κηδεμονία τε και κυδέρνησις Εσται βαδία. "Ω; ούν ούτως έχει το άληθές, επληροφορήθημεν, και θείω ζήλω κινηθέντα πρός τουτο τόν άρχιερέα χατενοήσαμεν, μεταδολήν Εσχε τὰ τῆς γνώμη; ήμιν πρός το αρμοδιώτερον και συμφερώτερον, και διά τούτο αφελέσθαι μέν τον Σινώπης την άρχιεπισχοπήν Λεουτοπόλεως απεφηνάμεθα ψήφω χοινή, τῷ βηθέντι δε Ιερωτάτω μητροπολίτη Πισιδία; την αύτῆς τε και πάντων τῶν ὑπ' αὐτὴν τελούντων ποιμαντικήν άνατιθέσμεν διεξαγωγήν διά τοῦ παρόντος συνοδικού γράμματος, δση δηλονότε τοις όμοίω τρόπω χηρευούσας κατέχουσιν εκκλησίας εφείται, άνευ μέντοι της τοῦ ἰεροῦ συνθρόνου ἐγχαθιδρύσεως. 'Αξιώτερον γαρ είς τοῦτο κρίνομεν του Σινώπης αύτον δη τουτον τον Ιερώτατον μητροπολίτην Ηισιδίας και ώς πολλῷ πλησιέστερον εκείνου πρός την Λεοντόπολιν εύρισχόμενον, ώς δεδήλωται, χάν τούτω πλείονος εύπορούντα δυνάμεως είς πνευματικήν επιστασίαν των εχεί φιλοχρίστων, χαι ότι τῷ τοιούτω μάλλον, ώς τῆς ἰεράς μεγάλης συνόδου τελούντ:, την προεδρίαν τησδε της εχχλησίας ήγησάμεθα προσήχειν, ένθεν τοι και ό μεν Σινώπης της κατοχής έχοτήσεται ήδη της ρηθείσης άγιωτάτης άρχιεπισχοπῆς Λεοντοπίλεως, ταἶς εἰρημέναις ἀγιωτάταις έχχλησίαις ταύταις αρχουμενος χατά το γεγονός αύτῷ γράμμα, άντιλήψεται δε τη άπο τοῦδε xai φροντιεί των είς σωτηρίαν τεινόντων του ύπο την διαληφθείσαν άρχιεπισχοπήν Χριστωνύμου πληςώματος, και των αύτης ππάντων δικαίων κατά το άνηχον μεθέξει δ Ιερώτατος μητροπολίτης Πισιδίας. Οί μέντοι ύπο την τοι αύτην Έχκλησίαν Λεοντοπόλεως τελούντες όφείλουσιν ύποδέξασθαι αύτον άσμένως, μηδεμίαν πρός τούτον άπείθειαν ένδειξάμενοι ή διχόνοιαν έχοντές τινα διά το πρός τον Σινώπης προδάν γράμμα, ὑποταγήσονταί δε μαλλον τῷ ἀρχιερε? τῷδε Πισιδίας, και ούς εύήκοον αύτῷ υποθήσουσιν έπι πασιν, οίς αν πρός αύτους έχη λέγειν εις δόξαν μεν άφορωσι Θεού, ψυχικήν δ' αύτων σωτηρίαν και των της άγίας Έχχλησίας διχαίων σύστασιν. Έπι τούτψ γάρ χαι το παρόν συνοδιχόν γράμμα γεγονός τῷ ἰερωτάτψ μητροπολίτη Πισιδίας και υπερτίμψ χυρ Γρηγορίω παρά της ήμων μετριότητος επιδέδοται είς άσφάλειαν.

+ Είχε τό · Δεπεμδρίω Ιτδ. ιδ'.

# XXII. Synodus condemnat duas clericos.

† Μηνί δεχαμδρίω ίνδ. ιδ' τμ/ρα Παρασχευή έχινήθησαν αίτιάματα κατά πρεσδυτέρου του "Υκλέως, έν μέν, ώς μετά το έπρουργήσαι αύτον έν το θείο



# SYNODIC & CONSTITUTIONES.

1118

Γεωργίου τοῦ ἀπὸ τῶν Μαμουδέρτων, εἰσῆλθεν ἐχείσε χύων, χα! τών παρατυχόντων άπελαυνόντων αύτόν είπε τολμηρώς πάντη και άναιδώς φωνήν έξω τελούσαν τη; Χριστιανικής όλως χαταστάσεως ό τοιούτος πρεσθύτερος · "Αφετε αύτον, ότι το ε προσέλθετε > ξχουσε, χα! είσηλθε. Δεύτερον, ότι μέλλοντος γενέσθαι άγιασμοῦ έν τῷ τοιούτο ναῷ ἐχομίσθη τούτου χάριν σκάφη μεγάλη, και ίδων ο αψτός πρεσθίτερος το μέγεθος τῆς τοιαύτης σχάφης, τελεσθέντος τοῦ ἀγιασμοῦ εἶπε μετὰ τῆς ὑμοίας ἀναιδείας ότι, 'Από τοῦ νῦν εἰσάξατε καὶ χοἰρον ἐν αὐτῆ. Καὶ τρίτον ώς Ιερέως τινός χαλουμένου.... σχάνδαλα Εχοντος μετ' αύτοῦ τε χαὶ ἐτέρων ἐτόλμησεν είπειν ότι Σὲ οὐ τοῦ παναγίου Πνεύματος ἡ χάρις ἐχειροτόνησεν, Σλλ' ή τοῦ διαδόλου. Ταῦτα δὲ ἐμαρτύραντο άληθώς έχειν οι συγκληρικοί του είρημένου πρεσδυτέρου. - Διὰ τοῦτο καὶ κατεδίκασεν αὐτὸν ή μετριότης ήμῶν μετά τῶν περλαύτην ίερωτάτων άρχιερέων, τοῦ 'Ηρακλείας, τοῦ Σάρδεων, τοῦ Νιχαίας, τοῦ Χαλκηδόνος, τοῦ Μονεμδασίας, τοῦ Γαγγρῶν, τοῦ Ποντοηρακλείας, τοῦ Προύσης, τοῦ Περγάμου, τοῦ Σεβόῶν, τοῦ Χριστουπόλεως, τοῦ Δυββαχίου, του Μιτυλήνης, του Βιζύης και του Μηδείας, καθηρημένου τοῦ λοιποῦ τυγχάνειν χαι ἀπηλλοτριωμένον τοῦ τῶν Ιερέων χοροῦ, μείζονα λογισαμένη χαί xplvasa the events elon menors defens today xal άδιαφορίαν χαχίστην χαλ άσυνειδησίαν πάθους τινός προφανούς τών σωματιχών, έπει xal μείζονα τά ένοιχουρούντα τη ψυχη πάθη, δι' ής τῷ Θεῷ την C σης αύθις και ταραττούσης τάς τῶν έχατέρων συνειλογικήν λατρείαν προσφέρομεν των σωματικών μολυσμών, δταν δηλονότι πρός την εύσέδειαν και είς αύτο το θείον άπο ψυχής χαι των έχειθεν λογισμών xal λόγων xata γνώμην άμαρτάνωμεν, ώστε xal έπειδή των τοινύτων λόγων έξελεγχομένων χαι μαρσυρουμένων και της καταδίκης κατά του ειπόνιος έζενηνεγμένη; ... άρχιερέων. Ην δε οδτος ό της Κίου άρχιεπίσχοπος... την έν τοι; βηθείσι λόγοις άμαρτίαν εποιείτο, και συγγνώμης ήξίου τον [είπόντ2] τη ήμων μετριότητι χαι τη περί αυτην ίερα χαι Οε α συνόδω κατά Οςίον ζηλον βάρους [έπιτιμήσεως]... άξιος. Και μέντοι και ούκ άπεσχόμεθα τή θερμότητι του ζήλου... χάριτι Θεου μετά το πρέπου και ά τκου επιθέσθαι. Και τούτω βάρος τῆς έπιτιμήσεω, ώς αν διά τούτου και του άποτεταγμέ- D νου χαιροῦ τὸ τῆς, ἐφ' οἶ; οὐχ ἔδει, συγγνώμης άποτρίψαιτο αιτίαμα.

Τῷ αὐτῷ μηνὶ, ἡμέρι δευτέρι, ἐχινήθησαν aἰτιάματα καί κατά του εύρισκομένου έν τη σεδασμία μονή του άγίου μεγαλομάρτυρος και μυροδλύτου Δημητρίου και έπικεκλημένη των Παλαιολόγων ιερομονάχου Θεοδοσίου, χαι εξεταζομένων τούτων χαί τενων ήδη και φανερουμένων, αυτός προλαθών παρητήσατο και ώμολόγησεν άποθέσθαι τά της ίερωσύνης, ανάξιον ταύτης έαυτον είναι διαβεδαιωσάμενο; ενώπιον της ήμων μετριότητο; xal των άναγεγραμμένων ίερωτάτων άρχιερέων, δθεν χαί έστέρχθη ή το:αύτη ψήφος χατ' αύτοῦ.

ναφ του άγlou μεγαλομάρτυρος και τροπαιοφόρου A XXIII. Joannes metropolitam Thessalonices jubet dissentientibus clericis pænas ecclasiasticas imponere.

> † Ιερώτατε μητροπολίτα Θεσσαλονίκης, υπέρτιμε και έξαρχε πάστις Αετταλίας, έν άγιω Πνεύματε άγαπητε άδελφε της ήμων μετριότητος και συλλειτουργέ, χάρις είη και είρηνη παρά Θεου τη ση ίεροτητι. Έπειδη. ότε εύδοχία τοῦ παναγάθου χαί ε!ρηνοδότου Θεοῦ οἱ ἀπὸ τῶν διαφερομένων πρότερον άδελφῶν ώμονόησαν χαι συνῆλθον είς την χοινωνίαν καί ἕνωσιν τῆς ἀγίας τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησίας, μετά τών άλλων χεφαλαίων των τότε λαληθέντων χαι συμφωνηθέντων επί τῷ τὰ τῆς είρηνης τελεσθηναι χάριτι Θεού, έλαλήθη ύστερον χαι ετάχθη χαι τούτο ίνα δηλονότι διά τάς έν τῷ μεταξύ χρόνψ της διαφοράς και έχθρας γενομένας, οία δη τά άνθρώπινα πρός άμφότερα τὰ μέρη παρ' ἀλλήλων αίτίας οὐ καλάς και μέμψεις τὰ μή δντα μηδε τάληθη κατ' άλλήλων ύπο τῆς φιλονειχίας χαι διαφοράς πλαττόντων καί συχοφαντούντων καί ύθριστικώς κατηγορούντων, επιταχθή και δοθή δια τουτο είς αμφότερα τά μέρη κανών τις και πνευματική επιτίμησις, ώστε διά τῆς τοιαύτης ἐπιτιμήσεως, εί τι και προσετρίδη έχ των είρημένων αίτιων έχατέρω των μερών άμαρτήματος αίτιον, λυθείη και τοῦτο, και άπαλλαγώσι παντάπασιν οι έξ έχατέρου μέρους άδελφοί της έντεῦθεν μέμψεως, και καθαρόν το της είρήνης επιλάμψειε φώς είς αύτούς, μηδεμιάς επισκοτούσης έχ μιχροψυχίας άφορμης χαι συνθολούδήσεις, ές δή τρόπος της Έκκλησίας ένηργήθη τότε χαι επράχθη έντοις άλλοις, έν δε τη μεγαλαπόλει Θεσσαλονίκης και τη ένορία της κατά σέ άγιωτάτης Έχχλησίας ούχ έφθασεν ένεργηθηναι διά τδ μή ευρίσκεοθαι έν αυτή γνήσιον άρχιερέα. 'Αρτίως μέντοι χάριτι και φιλανθρωπία Θεού (άποκατέστης) και καταλαμδάνεις την τοιαύτην άγιωτάτην Εχχλησίαν γνήσιος ποιμήν χαι άρχιερεύς... επιτρέπει (ή μετριότης) ήμων διά τοῦ παρόντος γράμματος άμα τη περί (αύτην ίερα χαί θεία συνόδω), καταλαθών έχεισε είς την χατά σε τοιαύτην άγιωτάτην Έχχλησίαν... ωσιν οι έχεισε εύρισχόμενοι, υπο των διαφερομένων πρότερον άδελφων έχπληρωθηναι χαί ένεργηθηναι είς άμφότερα τά μέρη την τοιαύτην τάξιν τοῦ ἐπιτιμίου, χαθώς χαὶ ἐξ ἀρχῆς ἐτάχθη παρά τῆς άγίας τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησίας ἐνταύθα, δέξη και οίχονομήσης γενέσθαι και εκπληρωθήναι τοῦτο, χαθώς είρηται, διὰ τὰς ἀναγεγραμμένας αίτίας. Είδ' ίσως αναβάλλονται τουτο χατά τινα τρόπον, έάσης τα περί τούτου καί σύ, ώς ούδεν ούδαμῶ; ούδε ούτω παραδλαπτομένης το παράπαν τής μετά των όμονοειν αίρουμένων άδελφων είρηνη:, χάριτι του παντοδυνάμου και φιλανθρώπου και είρηνάρχου Θεοῦ.

+ Είχε τό · Μηνί 'larovaply irð. ιδ'.

XXIV. Synodus dirimit controversiam de harcditate.

+ Παρέστη τη ήμων μετριότητι προχαθημένη συνοδικώς ή από της χώρας των Αννακοσίων Μα-

ρία ή τοῦ Γαδριήλ, xal ἀνέφερεν, ὡς ἀνδρα xaτὰ Α πρός την χρείαν ἐξαρχείν, την δυνοτην προμήθειαν νόμους είχε τινα Θεόδωρον, καλούμενον τον Μαμάτζην, χαι τούτου τον βίον απολιπόντος. επί παιδί ούχ ήθέλησε δευτέροις όμιλησαι γάμοις, άλλ' έστιν έν σωφροσύνη διάγουσα χαι της ψυχής φροντίζουσα τοῦ ἀνδρός. Εἶτα μετὰ δεχαπέντε νῦν χρόνους χαί του παιδός τελευτήσαντος πειρώνται οι ανδράδελφοι ταύτην άφελέσθαι, ήν έχείνω δη τω υίω αύτης άνηχουσαν μερίδα παρέσχον έχ τοῦ περιελθόντος τούτοις χτήματος από χληρονομίας τοῦ πατρός αύτῶν, άδιαθέτου το χρεών λειτουργήσαντος, ού χάριν και έδεήθη της ήμων μετριότητος. Παρόντες δέ τῷ δικαστηρίψ και οι τοιοῦτοι ἀνδράδελφοι, και τά είρημένα της νύμφης ταύτης δή της Μαρίας διεξιούσης άχούοντες, ταυτά μέν ήσαν χαί αύτοι συνομολογούντες, διετείνοντο δε δμως έν τψ μέρει, B δούναι τούτους πρής τον άνεψιον την τοιαύτην μερίδα xal διxalous είναι πάλιν, έχεινου παρελθόντος, ταύτην λαδείν. Διέγνω ούν ή μετριότης ήμων μετά τών περί αύτην εερωτάτων άρχιερέων, του Ηραxλείας, τοῦ Σάρδεων, τοῦ Νιχομηδείας, τοῦ Νιχαίας, του Χαλκηδόνος, του Μονεμβασίας, του Προύσης, τοῦ Περγάμου, τοῦ Σερμών, τοῦ Χριστουπόλεως, τοῦ Δυρραχίου, τοῦ Μιτυλήνης, τοῦ Βιζύης, τοῦ Κίου χαί τοῦ Μηδείας, μή Εχειν όλως έχ τῶν ἰερῶν νόμων δικαιολογίαν τους ανδραδέλφους έπι τη δηλωθείση μερίδι · έπει γάρ τοῦ πατρός αὐτῶν Ιδιον ῆν τό χτημα, χαί ώς τό πρόσωπον φέροντι του άδελφου δεδώχασι xal τῷ ἀνεψιῷ τὸ ἀνῆχον, ούχ οῦτοι δίχαιol είσι κατ' αύτούς τους θείους νόμους άναζητείν τούτο χληρονομείν, άλλ' έξει την τούτου χληρονομίαν είς άναφαίρετον ή έχείνου μήτηρ, δι' δν δη χαι τα τοῦ άνερος έχληρονόμησε.... πράγματα, όθεν χαι όφείλουσι παύσεσθαι οί τοιούτοι ανδράδελφοι δι' δχλου... τούτου χάριν αύτήν. Διά γάρ τουτο χαι το παρόν συνοδικόν γράμμα της ήμων μετριότητος (τη διαληφθείση) Μαρία τη τοῦ Γαδριήλ είς ἀσφάλειαν έπιδέδοται.

+ Elxs ....

# XXV. Synodus metropolitæ Chalcedonis confert archiepiscopatum Maroneæ per adjunctionem.

+ Προσήχου έργου άρα τοίς λαχούσιν άρχειν χαί ιδιαίτατον μάλιστα των συνδιαφερόντων αύτοις τάς D int the apphe pourious, ip' ois anarraine potζουσε προμηθεύεσθαι και άνενδεεί; καθιστάν πραγματευομένοις τον τρόπον τουτον και οίκονομουμένοι; to Exclusion Exerviences xal antéxon xal revvalor περί τάς προχειμένας χαι φροντίδας χαι έργασίας, ώστ' είναι και ίκανούς και προθύμους συναγωνιστάς καί συλλή πτορας, έπει τῶν συναιρομένων άμελουμένων ανάγκη πάσα και αύτους τό γ' έξ έκείνων μέρος έλλελείφθαι της προσηχούσης σπουδής. Ταυτά τοι xal ή μετριότης ήμων, ώς έν τι των μάλιστα είχότων, μάλλον δε και άναγκαιοτάτων έν σπουδή τή προσηκούση σύν Θεῷ τίθεται, και φροντίδος ού της έλαχίστης άξιοι, ώστε τοις μή ίχανώς έχουσιν έχ των περί αυτήν Ιερωτάτων δρχιερέων έσυτοις τά

έπιδείχνυσθαι και το ένδέον άναπληρούν, ίν' ούτα και αύτοι άνενδότω έχωσι προθυμέα συνεφάπτεσθαι και συναντιλαμδάνεσθαι τών πνευματικών άγώνων αύτη. Τοιούτος δη ών τυγχάνει και ό Ιερώτατος μητροπολίτης Χαλκηδόνος, ὑπέρτιμο, ἐν ἀγίφ Πνεύματι άγαπητός άδελφός τῆς ήμῶν μετριότητος xal συλλειτουργός, πολύ μέν κάν τοις καιρίοις το παρ' εαυτού χρήσιμον παρεχόμενος. Εχων δε δμως ενδεώς τῆς προσηχούσης αὐταρχείας αὐτῷ. Μέντοι χα!, ὡς προσήχε, προμηθευσαμένη τούτου ή μετριότης ή. μών χοινή ψήφω χαι χρίσει χαι τών περι αύτην Ιερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Ἡρακλείας, τοῦ Σάρδεων, τοῦ Νιχομηδείας, τοῦ Νιχαίας, τοῦ Μονεμβασίας, τοῦ Ποντοηρακλείας, τοῦ Προύσης. Περγάμου, τοῦ Μύρων, τοῦ Χριστουπόλεως, τοῦ Δυβραχίου, τοῦ Μιτυλήνης, τοῦ Βιζύης, τοῦ Κίου καὶ τοῦ Μηδείας, παρέσχεν αύτῷ κατὰ λόγον ἐπιδόσεως τὴν ἀγιωτάτην άρχιεπισχοπήν Μαρωνείας, δθεν χαί χαθέξει αύτην ό αύτος ἰερώτατος μητροπολίτης Χαλκηδόνος και ύπέρτιμος και τα ύπ' αύτην πάντα, και έπ' άδείας έξει ιερουργείν εν αύτη χαι διαχόνους προδι**δάζειν** καλ πρεσδυτέρους, Ετι δέ καλ ήγουμένους δγκαθιστάν, και άπλως των έκείνης πάντων μεθέξει, δια γε και γνήσιος άρχιερεύς, άνευ μέντοι της του ερού συνθρόνου εγκαθιδρύσεως. Όθεν όφείλουσα οί τε κληρικοί της δηλωθείσης άγιωτάτης Έκκλησίας Mapuvelag xal ol úπο την ένορίαν ταύτης τελούντες και πνευματικήν επικράτειαν, Γερωμένοι, μονάζοντες και το λοιπον Χριστώνυμον πλήρωμα, δέξασθαι τοῦτον χαὶ διὰ πάσης άγειν αἰδοῦς χαι τιμής χαι την προσήχουσαν υποταγήν τούτψ xal εύπείθειαν άπονέμειν ώς άρχιερεί αύτών xal πατρί και διδασκάλω πνευματικώ, έφ' οίς αν ύπ' αύτοῦ νουθετοίντο xal ἐπιτάττοιντο πρός σωτηρίαν συντείνουσι των ψυχών αύτων. Έπι τούτω γ2ρ και το παρόν συνοδικόν γράμμα της ήμων μετριότητος τούτω δη τῷ διαληφθέντι Ιερωτάτω μητροπολίτη Χαλαηδόνος και ύπερτίμω, εν άγιω Πνεύματι άγαπητῷ ἀδελφῷ τῆς ήμῶν μετριότητος xal συλλειτουργώ, είς ασφάλειαν επιδέδοται.

#### XXVI. Synodus concedi: nt duo lectores promoveantur ad diaconorúm gradum.

Ι. + Μηνί Φεδρουαρίω ίνδ. ιδ' έδέησε τω άπο της χώρας των Μαμουδέρτων Μιχαήλ τῷ Σγουρανῷ είς άναγνώστην εύρισχομένω προδιδασθήναι είς τόν τοῦ διαχόνου βαθμόν, χαι ἐχινήθη λόγο; συνοδιχώς, ώς πρό τρ.ών ήδη χρόνων προσηλθε τῷ Ιερωτάτψ μητροπολίτη Νικομηδείας, υπερτίμψ και έξάρχα πάσης Βιθυνίας, έπι τῷ σφραγισθηναι είς άναγνώστην παρ' αύτοῦ, και ὅτι μή είχε μαρτυρίας ἐγ γράφους, χαθώς νενόμισται, ούχ έτυχε τοῦ αίτουμένου · ζητήσας δέ τους είδότας τα χατ' αύτον χληριχούς τοῦ θείου ναοῦ τοῦ άγίου μεγαλομάρτυρο; x21 sponatogópou Γεωργίου, ώς αν ούτοι δώσουσι μαρτυρίας ύπερ αύτου, τα πρώτα μεν ούκ εποίησαν τουτο, είπόντες πολς τον αυτλν ιερώτατον μητροπολίτην Νιχομηδείας, έχειν έξ άκοης, ότι σταυρικ.υς



# 1121

ļ

δεσμούς ό τοιεύτο; Σγουρανό; έθετο έπι τῷ λαδείν Α έπι πλέον άχριδώσασθαι την υπόθεσιν, μετεχλήθηείς γυναίχα την θυγατέρα τοῦ χαλουμένου Γαληνοῦ. "East δε ό φηθείς Ιερώτατος μητροπολίτης Νιχομηδείας μετεχαλέσατο τον τοιούτον Γαληνόν χαι έπιτιμίω βαρύνας, μή άποχρύψαι το άληθές, έσχεν άνομολογήσαντα, χινηθήναι μεν λόγους περί τούτου, μή μέντοι και σταυρικούς προδήναι δεσμούς, στιπερ ή χόρη χρόνων ήν έξ τηνιχαῦτα χαι ό άνηρ δέχα. Τότε μαρτυρίας έχθεμένων των τοιούτων **χληριχών** γέγονεν άναγνώστης έχχλησιαστική προτροπή, ού προεδιδάσθη δέ γε και είς διάκονον, ότι μή χρόνων ήν κατά νόμου; είκοιε πέντε. Νύν δέ αίτησαμένου τούτου τον τοιούτον προδιδασμόν έχίmaan of autol adaptat to signustor Eradaua, ast δτι ταυτα ούτως έχει, διεδεδαιώσατο μέν παρών τη συνόδω ούτος δη ό εερώτατος μητροπολίτης Νικομηδείας, ένεφανίσθησαν xal al μαρτυρίαι των αύτων **χληριχών** παρά του δεξαμένου ταύτας χαι δόντος την προτροπήν χατά το χρατούν έχχλησιαστιχόν Εθος. Είτά τις έχ των αύτων χληριχων διάχονος Θεόδωρο; ό Δραγιλανός χαλούμενος έχίνησεν Έτερον Εγκλημα, ότι γείτονα έχων τον δηλωθέντα Σγουρανον ηρώτησεν αύτον έτι μόνους άρραδώνας έχοντα μετά της idlas γυναιχός, πώς διαναπαύεται els τά πενθερικά αύτοῦ, ό δὲ πρός αύτὸν εἶπε, μή φροντίδα έχειν περί τούτου, έπείπερ έφθασε μιγήναι τη τοιαύτη γυναικί αύτοῦ. Καί άπαρνουμένου τούτου δή τοῦ Σγουρανοῦ, τὸν τοιοῦτον λόγον είπειν, προ**σ**αλλομένου δε άμα την Μουζαλώνισσαν xal την Θεοδηγίναν πρός μαρτυρίαν τοῦ παρθένον εύρεθη- C ναι την χόρην έν τῷ τοῦ γάμου χαιρῷ, ἐπεί μή δυνατώς είχον αύται τούτου χάριν πρός την σύνοδον άπαντησαι, διεμηνύθησαν μετά τοῦ ἐντιμοτάτου ἐχχλησιαστιχού του Καδαλλαροπούλου, χαι διεδεδαιώσαντο, ότι ού παρήσαν τελουμένου του γάμου, άλλά τενες γυναίκες αύτων, ών δη και μετακληθεισών, έπετράπη ό Ιερώτατος άρχιεπίσχοπος Βιζύης έρωτήσαι ταύτας μετ' άσφαλείας της προσηχούσης άμα τοίς εντιμοτάτοις εχχλησιαστιχοίς, τῷ τε άρχοντε τών μοναστηρίων τῷ Παραδείσφ και τῷ Καδαλλαροπούλφ, και διαδεδαιωσαμένων τούτων, παρθένω μιγήναι τον δηλωθέντα Σγουρανόν τη χόρη, ώς xal napovoas ravitas ideiv the the napoevlas naράστασιν, έδιχαιώθη συνοδιχώς ό είρημένος Σγουρανός προδιδασθηναι άχωλύτω; είς τον τής διαχονίας D την άδελφιχην πληρούντας κόμηγυριν χαι βοηθείας βαθμόν.

II. + Τῷ αύτῷ μηνὶ έδέησε και τῷ Καρδαληνῷ Θεοδώρω εξ άναγνώστου προδιδασθήναι είς τον της διαχονίας βαθμόν, χαι χινηθέντος λόγου είπειν τινα γυναίχα μιγήναι τουτον αύτή, παρέστη συνοδιχώς ό αύτος Καρδαληνός, χαι άνέφερεν, ώς πρό τριών ήδη χρόνων ήτήσατο τον τοιούτον προδιδασμόν, xat τότε ελάλησε την τοιαύτην χατηγορίαν κατ' αύτου ή solaity γυνή. Έξετάσεως δε γενομένης απηλέγχin ύπο μαρτύρων του τε Ίωάννου του Κουτούφαρι και τοῦ Κωνσταπῆ, μάτην τούτου χατηγορησαι, χαι εί; παράστασιν των είρημένων ένεφάνισε γράμμα του τῷ τότε χαιρῷ πατριαρχεύοντος. Πλην έπει δέον ην

σαν είς την σύνοδον και οι αυτοι μάρτυρες και ή αύτή γυνή, χαι συνωμολόγησαν τα αύτά. Είτα έπετράπη έρωτησαι την αύτην γυναίχα ό ιερώτατος μητροπολίτης Προύσης και όπέρτιμος, ή δή και έρωτηθείσα παρ' αύτοῦ και έπιτιμίψ ὑποδληθείσα άνωμολόγησε, ψευδώς χατειπείν του τοιούτου Καρδαληνού, χινηθήναι δε πρός τούτο, το μεν ξρωτι τού λαδείν αύτον είς άνδρα, το δε και ύποδολή της θείας αύτοῦ τῆς Θεοδωροπουλίνης, ήν δη και αὐτην ὁ αὐτός ιερώτατο; μητροπολίτης Προύσης και υπέρτιμος έπετράπη έρωτησαι σύν τῷ άρχοντι τῶν μοναστηρίων τῷ Παραδείσψ μετά άσφαλείας της προσηχούσης, και έρωτηθείσης ταύτης ύπ' αύτοῦ και διαδεδαιωσαμένης, ότι σχάνδαλον μέν είχε μετά της δηλωθείσης γυναικός περί τινος βιωτικής ύποθέσεω;, ούχ ὑπέδαλε δε εχείνην χατά τῆς ὑπολήβεω; κατηγορησαι του άνεψιου, ότε μηδε σύνοιδε τι κατά της υπολήψεω; αυτοῦ. Όθεν χαι έδιχαιώθη χαι ούτος συνοδικώς, προδιδασθηναι άκωλύτως είς τον της διαχονίας βαθμόν.

# XXVII. Synodus metropolitæ Dyrrhachii confert metropolim Selymbrics per adjunctionem.

+ Και τοῦτο δὲ άρα τοῦ διχαίου τε χαι χαθήχοντος είπερ άλλο τι πέφυχεν είναι, τούς πνευματιχήν έγχεχειρισμένους έπιστασίαν άνενδεώς έχειν χαλ Ιχανώς, δσα γε πρός χρείαν ήχει τοῦ σώματος, ίν ούτως αύτοί τε μή περί τα έξωθεν ασχόλως έχοντες ένι τούτω και μόνω σχολάζοντες σύν πάση είεν σπουδή, δπως την έμπεπιστευμένην αύτοίς φροντίδα και έπιμέλειαν τῶν ψυχῶν καλῶς και ὡς προσήχόν έστι διιθύνωσι, προσέτι δε και ετέροις [ώς . ei]xd; δύναιντο έπαρχείν, οΰ; άπόρως περί τόν βίου ό χρόνος έχειν ήνάγχασεν .... άλλά του γε προτέρου καί καθ' αύτούς μη άποτυγχάνει των άναγχαιοτάτων πάντως έστιν, ούχοῦν χαί τινας τῶν περί ήμας Ιερωτάτων άρχιερέων) ένδεως των πρός τδ αύταρχες έχοντας χαι μήθ' αύτοις μήθ' έτέροις έπαρ-אבוֹע פֿטעמעגיעסטג, מֿדב דקָג בא דשע אמז' מטינטטר מיושτάτων έχχλησιών προσόδου φθάσαντας έστερησθαι, της του καιρού δυσχερείας ώς ούκ έχρην άπολαύσαντας, προμηθείας άξιοῦν ή μετριότης ήμῶν βούλεται. Πόθεν γάρ άλλοθεν χρεών εύ πάσχειν τούς ίχανής μεταλαγχάνειν ή περ' ήμῶν τῶν τὰ κοινά σύν αύτοΙς και πνευματικά πραττόντων και συνεργούς αύτους έπι τοις άναγκαιστάτοις φέρειν λαχόντων τη έχ θεού χάριτι, ούς ούτε αίμα ούτε μήν σλρξ, άλλά το Πνεύμα το άγιον τελεώσαν όμου χαί γρίσαν είς την πνευματικήν συνήψεν άδελφότητα; τουτον δη τον τρόπον και τῷ ιερωτάτω μητροπο. λίτη Δυρραχίου, υπερτίμφ, άγαπητῷ κατά Κύριον άδελφῷ τῆς ήμῶν μετριότητος xal συλλειτουργῷ, άπορουμένψ περί τὰ άναγχαία, την άγκωτάτην μητρόπολιν Σηλυδρίας χηρεύουσαν ήδη και δεομένην τοῦ ἐπιστατήσοντος ἀπονέμομεν κατὰ λόγον ἐπιδόσεως χοινή ψήφω των Ιερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Ηρακλείας, του Σάρδεων, του Νικομηδείας, του

Ποντοηρακλείας, τοῦ Προύσης, τοῦ Περγάμου, τοῦ Μύρων, τοῦ Χριστουπόλεως, τοῦ Μιτυλήνης, τοῦ 'Αμάστριδος, τοῦ Βιζύης, τοῦ Γαρέλλης, τοῦ Νυμφαίου και τοῦ Μηδείας, ὡς ἂν αὐτὸς μὲν ἐπικουρίαν έχείθεν έξει, ών έστιν επιδεής, ό δε χατ' έχείνην λαός τῆς παρά τοῦδε διδασχαλίας ἐπαπολαύων ἐπιτυγχάνη και τῆς κατά ψυχήν ώφελείας, και πρός τά χρείττω όσημέραι προχόπτη τη του Θεού χάριτι. Καθέξει τοίνυν ό αύτὸς Ιερώτατος μητροπολίτης Δυβραχίου και υπέρτιμος την τοιαύτην άγιωτάτην έχχλησίαν Σηλυδρίας και τά ύπ' αύτην πάντα, και έπ' άδείας έξει ίερουργείν έν αύτη και διακόνους προδιδάζειν και πρεσδυτέρους, έτι δε και ήγουμένους έγχαθισταν, χαι άπλώς των έχείνης πάντων μεθέξει, δσα γε καί γνήσιος άρχιερεύς, άνευ μέντοι της Β τείν τούς μισθούς ό πρός τοῦτο χωρείν βιαζόμετοῦ ἰεροῦ συνθρόνου ἐγχαθιδρύσεως. Οθεν όφείλουσιν οί τε κληρικοί της δηλωθείση; άγιωτάτης έχχλησίας και οι ύπό την ένορίαν ταύτης τελούντες χαι πνέυματικήν επικράτειαν, εερωμένοι, μονάζοντες χαί το λοιπόν Χριστώνυμον πλήρωμα δέξασθαι τοῦτον καὶ διὰ πάσης ἄγειν αίδοῦς καὶ τιμῆς χαι την προσήχουσαν ύποταγην τούτω χαι εύπείθειαν άπονέμειν ώς άρχιερεί αύτων και πατρί και διδασχάλω πνευματιχώ, έφ' οίς ύπ' αύτου νουθετοίντο πρός σωτηρίαν συντείνουσε τῶν ψυχῶν αὐτῶν. Έπι τούτω γάρ και τ) παρόν συνοδικόν γράμμα της ήμων μετριότητος τούτιο δή τω διαληφθέντι ιερωτάτω μητροπολίτη Δυρόαχίου, υπερτίμω, άγαπητώ χατά Κύριον άδελφῷ τῆς ήμῶν μετριότητος χαι συλλειτουργώ, είς ασφάλειαν επιδέδοται.

+ Είχε το · Μηγί 'Απριλλίψ ίνδ. ιδ'.

#### XXVIR. Joannes metropolitam Melenici in jus vocal.

+ Ιερώτατε μητροπολίτα Μελενίχου χαι ύπέρτιμε, έν άγίφ Πνεύματι άγαπητε άδελφε της ήμων μετριότητος και συλλειτουργέ, χάρις είη και είρηνη παρά θεοῦ τῆ σῆ ἰερότητι. Κληρικοί κινες τῆς κατά σε εχχλησίας, ό σακελλάριος, ό σχευοφύλαξ και ό χαρτοφύλαξ μετά πρεσδυτέρου τινός 'Αλεξίου, χαλουμένου τοῦ 'Υαλέα, ἐνεφάνισαν λιθέλλου γράμμα συνοδιχώς τη ήμων μετριότητι, φέροντος αίτιάματα χαθαπτόμενα της εερότητός σου και δια τούτο δεόμενα έξετάσεως. Και παραδηλοί τη ιερότητί σου ή μετριότης ήμῶν καταλαδείν ένταῦθα ἐπὶ τῷ ἀπολογήσασθαι περί των τοιούτων αίτιαμάτων διά τριών άπάρτι μηνών. Μή γούν βραδύνη έπι πλέον ή ίερότης σου, άλλ' ώς άναγχαίας ούσης χαι άπαραιτήτου της εξετάσεως χαταλαδέτω δία του τοσούτου χαιροῦ, ἕνα δώσει λόγον περί τῶν τοιούτων αἰτιαμάτων. Η χάρις τοῦ Θεοῦ είη μετά τῆς σῆς Ιερότητος.

+ Elye to · Mnrl 'Axpilliw iro.  $i\delta'$ .

# XXIX. Synodus archiepiscopo Nymphæi a sede sua pulso dat episcopalum Verci.

† Και άλλοις μέν, αν μή προνοείν γένηται των αύτοις τι και κατά μικρόν προστκόντων, ούκ αν ούτοί γε διαγένοιντο, ώστε δη μή είς πολλήν τινα την

Νικαίας, του Χαλκηδόνος, του Μονεμδασίας, του Α ώμότητα εγκληθήναι, παρ' ήμεν δε καλώς δι έγοι. τον επανηρημένον αυτόν ήμιν του Εύαγγελίου ζυγόν χαι τῷ ἀρότρφ τοῦ θείου λόγου τὰς τῶν πιστῶν γεηπονούντα χαρδίας χαι τη θεία άλωνι τα πολλά ένιδρώσαντα χαί ίχανώς αύτη προσταλαιπωρήσαντα ούτω δή πεφιμώσθαι και τη ένδεία των άναγχαίων xaram: έζεσθαι; αν δ' ούτος αύ xal χρόνφ πολλώ χαι γήρα χαι πόνψ και πολλοί; τοι; κινδύνοι; ίγχαρτερήση, χαί ταῦθ' ὑπέρ ή; αὐτῷ ποίμνη; ὁ Χριστός κατεπίστευσε, τών είκότων αν γένοιτο, εί μή παντί τρόπω τό ένδεες αύτῷ θεραπεύσαι σπουδίο. μεν ; πολλοῦ γε και δεί. 'Αλλ' ει μεν άλλως τε την έχ τοῦ εὐχεροῦς ή ἀχινδύνως ή ὅπως ποτ' ἀν βου. ληθείη τις τώ της άρχιερωσύνης πράγματι γοησθαι, κίν ούτω μάλα διχαίως Ικανούς είχεν άπαινος, . . . . δε αύ μη εθέλειν διδόναι, ώς το είκος, ένην το άνέγκλητον. Τοῦ πράγματος δε οῦτο δυσχερούς δυτος, ώς μηδέ τινας οδους τε δυτας τουτ φέρειν, έστι που δίχαιον άλλοις τοῦτο ἐπιφορτίζειν, ήμιν δέ μηδέ τους μισθούς γούν των πόνων έπιμετρείν αύτοις έθέλειν, δπόση δύναμις; διά έξι ταυτα δυσχερούς ούτω λαχόντος του άρχιερατικώς, ώς εξρηται, προστατείν, καί γε ήμεις άμοιδά; τῶν πόνων διδόναι έθέλοντες τα δίχαια ποιούντες εσόμεθα, τοίς δέ γε λαμδάνουσιν έσείτα: δη το άνέγχλητον, Κοινήν τινα ταύτην γνώμην ή μετριότης ήμων ixθεμένη σύναμα τοις περί αύτην Ιερωτάτοις άρχιε. ρεύσι, τῷ Πραχλείας, τῷ Σάρδεων, τῷ Νιχομηδείας, τῷ Νιχαίας, τῷ Χαλχηδόνος, τῷ Μονεμό2-C σίας, τῷ Ποντοτραχλείας, τῷ Προύσης, τῷ Περγίμου, τῷ Χριστουπόλεως, τῷ Δυββαχίου, τῷ Βιζύης και τῷ Κίου, δείν Εγνω, ὡς ἀν τὸν ἰερώτατον ἀρχιεπίσχοπον Νυμφαίου, άγαπητόν κατά Κύριον άδελφόν αύτης και συλλειτουργόν, άνδρα γερειών τε και δντα έμφρονα και πολλοίς τοίς πόνοις έγχερτερήσαντα καί γε της λαχούσης αποξενωθέντα δί την εξ άμαρτιών γενομένην επήρειαν και ώς σχολάζοντα εύρισχόμενον, πρόεδρον αύθις άποκατι στήσαι της άγιωτάτης άργιεπισχοπής Δέρχου, έπειδή και αύτη μέχρι και ές το νύν άφ' ίκινύ γνησίου άρχιερέως έστέρηται. Καί γε το άπο τοῦδε καθέξει αύτην και τα ύπ' αύτην πάντα, και έπ' άδείας έξει Ιερουργείν έν αύτη και διακόνους προ-D διδάζειν και πρεσδυτέρους, έτι δε και ήγουμίνου; έγχαθιστάν, χαι άπλῶς τῶν ἐχείνης πάντων μιθίξει, όσα γε και γνήσιος άρχιερεύς, άνευ μέντοι της τοῦ ίεροῦ συνθρόνου έγχαθιδρύσεως. "Οθεν ὀφείλα» σιν οί τε κληρικοί της δηλωθείσης άγιωτάτη; άρχιπισκοπής Δέρκου και οι υπό την ένορίον ταύτη; τελούντες και πνευματικήν επικράτειαν, Γερωμένα, μονάζοντες και το λοιπόν Χριστώνυμον πλήρωμα δέξασθαι τοῦτον καί δια πάσης άγειν αίδοῦς καί τιμή; χαί την προσήχουσαν ύποταγην τούτω χα! εύπειθειαν απονέμειν, ώς αρχιερεί αύτῶν και πατρί και διδασκάλω πνευματικώ, έφ' οίς αν ύπ' ατου νουθετοίντο πρός σωτηρίαν συντείνουτι τών ψυχών αύτων. Έπι τούτω γάρ και το ταρόν συντ δικύν γράμμα της ήμων μετριότητος τούτω δη 🐨



i:poratų άρχιεπισκόπο Νυμφαίου είς άσφάλειαν Α ήμων, άσφαλεστέραν ώσανεί πραγματευομένη την επιδέδοται. Εξέτασιν της υποθέσεως θέσθαι, Εγνω δειν άχροάσα-

+ Eixe to Myri 'Axpillip ird. id.

# XXX. Synodus dirimit quasdam controversias.

1. + Παρέστη τη ήμων μετριότητι προχαθημένη συνοδιχώς ή άπο τῆς Λαχεδαιμονίας μοναχή Εύφροσύνη ή Mapevia, xal ανέφερεν, ώς έχουσα χοινώς μετά του χρηματίσαντος επισκόπου Κερνίτζης του Μαλωταρά εχείνου έχ γονιχότητος σεπτήν είχονα της υπεράγνου δεσποίνης και Θεομήτορος της 'Οδηγητρίας, συμμετείχεν έπ' ίσης αύτῷ και των προσόδων των έχ ταύτης δη της θείας είχονος χαι των άνατεθειμένων χτημάτων αύτη · είτα του αύτου Μαλωταρά μετά χρόνους ίχανού; πειραθέντο; ἐπέχεινα της ημιστίας μερίδος λαμδάνειν έξ έχατέρων, άν- Β τεχρίθη τούτω διαφόρως αύτη. Καί Εταξε μέν ή χρίσις την αύτην, ήνπερ χαι πρότερον, έχειν άμφοτέρους έπι σούτοις χοινωνίαν τε χαι Ισότητα, έχείνος....τά χτήματα.... χατείχεν ίδίως αύτά χαι ένέμετο, προεδρεύοντος τηνιχαύτα του χρηματίσαντος Κρήτη; έν τη έχεισε άγιωτάτη μητροπόλει, χαί στέρξαντος άμα χαί αύτοῦ . . . . . γράμματι . . αύτοῦ έμφανιοθέντι παρά της μοναχής, δς δή μετά ταῦτα ύπ. . . . . . . . . . της αυτης έχχληcias, ageilero in the povazãe tautas the totautan σεπτην είχόνα, χαί μετ' όλίγον έλθων είς μετάμελον άντέστρεψεν έχείνην πάλιν αυτή. Μέντοι χαί επιλαδομένη ή τοιαύτη μοναχή της αύτης είκονος C άνηγειρεν έπ' δνόματι ταύτης θείον ναόν, ού μιχράν σπουδήν και χείρα πρός τοῦτο συμβαλομένου και του περιποθήτου ανεψιού του χρατίστου χαί άγίου μου αύτοχράτορος, χῦρ 'Ανδρονίχου Παλαιολόγου. του 'Ασάνη, είς χεφαλήν έν τη Πελοποννήσω τυγχάνοντος, χαί χατείχε τουτον, μισθουμένη πρεοδυτέρους και αποδιδούσα δι' εχείνων την οφειλομένην Ιερατικήν ύπηρεσίαν αύτῷ. 'Αρτίω; δε ό εἰς πρόεδρον τῆς εἰρημένης ἐχχλησίας εὐρισχόμενο; ἰερώτατος μητροπολίτης Παλαιών Πατρών, υπέρτιμος καί εξαρχος πάσης Άχαΐας, άγαπητός κατά Κύριον άδελφός και συλλειτουργός της ημών μετριότητος, έξ υποδολής και ούτος των αυτών κληρικών άφελόμενος την είχονα τηνδε διά το φθάσαι χατασχε-Οζναι ταύτην, ώς είρηται, παρά τοῦ χρηματίσαντος D Κρήτης, είς πρόεδρον εύρισχομένου της τοιαύτης άγιωτάτης μητροπόλεως Λαχεδαιμονίας, χατέχει παρ' έαυτψ. Υπέρ ής και έδεήθη της ήμων μετριότητος ή μοναχή, εμφανίσασα και το δικαιούν αυτήν γράμμα τῆς χρίσεω;, προδαλλομένη το χαλ μάρτυρας ίχανους έχ των έχείσε, τόν τε σεδαστόν χῦρ Μανουήλ τὸν Στεφανίτην, τὸν σεδαστὸν τὸν Καλοδίκην, τον σεθαστον χῦρ Θεόδωρον τον Λακασαν, θείδωρου του Μαυρόπαπαν χαί Θεόδωρου του Σγουρομάλλην, και διεδεδαιώσαντο μέν ούτοι, μετακληθέντες πρός την σύνοδον, ότι δη γονικόθεν περιηλθεν ή τε είχων και τα κτήματα τη τοιαύτη μουαχή και τω βιθέντι Μαλωταρξ, και ή πρόσοδος άμφοτέρων έξ Ισου τούτοις συνεμερίζετο. Πλην ή μετριότης

έξέτασιν της υποθέσεως θέσθαι, Εγνω δειν άχροάσασθαι καί αύτοῦ δη τοῦ χρηματίσαντος Κρήτης. Κσί γε τούτου μετακληθέντος και έρωτηθέντος συνοδιχώς χαι τάς μαρτυρίας των είρημένων πιστωσαμένου, διέγνωσται τη ήμων μετριότητι και τοίς περί αύτην Ιερωτάτοις άρχιερεύσι, τώ Πρακλείας, τῷ Σάρδεων, τῷ Νικομηδείας, τῷ Νικαίας, τῷ Χαλχηδόνος, τῷ Μονεμδασίας, τῷ Ποντοηραχλείας, τῷ Προύσης, τῷ Περγάμου, τῷ Χριατουπόλεως, τῷ Δυββαχίου, τῷ Βιζύης, τῷ Κίου και τῷ Μηδείας. έπανελθεϊν την δηλωθεϊσαν σεπτηνείχόνα της ύπερ· άγνου Δεσποίνης χαι θεομήτορος της Όδηγητρίας τῷ εἰς ὄνομα ταύτης ἀνεγερθέντι θείψ ναῷ παρά τής είρημένης μοναχής συνδρομή χαι συγχροτήσει, ώς είρηται, τοῦ αὐτοῦ περιποθήτου ἀνεψιοῦ τοῦ χρατίστου χαλ άγίου μου αύτοχράτορος, χαλώς τδ πρότερον . . . . εξ ήμισείας των προσόδων και των κτημάτων αύτης τα μέρη αμφότερα, τό τε της είρημένης μοναχής Μαρινίας χαι τό τοῦ Μαλωταρά, και μηδεμίαν έπι τη κατοχή τούτων εύρίσκειν δχλησιν παρά τοῦ κατά τον τόπον άρχιερέω; ή παρ' ετέρου τινός, δθεν ό ιερώτατο; μητροπολίτης Παλαιών Πατρών χαι ύπερτιμος, οφειλομένως Εχων στέργειν τα χαλώς ήμιν δοχούντα χαλ τή συνόδω, άνασώσει την είχόνα ταύτην πρός τόν είρημένου θείου ναόν, και ούκ έπι πλέον καθέξει ταύτην παρ' έαυτῷ, τῆ ἐμφανεία τῆς παρούσης συνοδικής διαγνώσεως της ήμων μετριότητος, ήτις επιδέδοται τη διαληφθείση μοναχή Μαρινία είς την περί τούτου άσφάλειαν.

+ Είχε τό · Μηνί 'Απριλλίφ irð. ιδ'.

11. + Παρέστη τη ήμων μετριότητι προκαθημένη συνοδιχώς ό του Φελάτου υίδς Γεώργιος ό Παπαδόπουλος, και ανέφερεν, ώς ο Διοσιερηνός Γεώργιος συνέζευξεν είς γυναϊχα την ίδίαν Ουγατέρα χατά νόμους αυτώ, και πράγματα συνεφώνησε προ.κός χάριν, ότα δητα και κατεγράψατο, και άναγκαζόμενος ύπ' αύτοῦ δοῦναι πρός αύτλν την προίχα χαι μή έχων άπεπέμψατο τοῦτον τῆς τοιαύτης αὐτοῦ θυγατρός, και ήγάγετο γαμδρόν Ετερον έπ' αύτη. αίχμαλώτου παρά τοις έχθροις τούτου εύρισχομένου. Παρών δε τῷ δικαστηρίψ και ό αύτος Διοσιερτινός. και άκροώμενος των είρημένων διετείνετο, ώς ού δι' ἕνδειαν τῆς προικός, άλλά διά τὸ ἐκτραπηναι τίν τοιούτον Παπαδόπουλον είς μοχθηράν γνώμην έπι τοτούτου, ώς καταλείψαντα την γυναϊκα έπι χρόνοις ίχανοίς άσωτεύεσθαι και τόπους έκ τόπων άμείδειν και κλοπή διαφόρως άλωναι ού μόνον άλλων πριγμάτων, άλλά και ίερών και άνατεθειμένων Θεώ, χύντεύθεν χατειρχθήναι και άλλοίαις υποθληθήναι χαχώσεοι και άδιόρθωτον μείναι, και άποδείξες και παραστήσας ούτως έχοντα ό αύτος Διοσιερηνός τά χατ' αύτοῦ εἰρημένα εἰς ἀλήθειαν, ὡς χαὶ αὐτὸν μή δυνηθήναι έξαρνον παντελώς γενέσθαι του μή τοιούτοις άλῶναι άτοπήμασιν, ήτήσατό γε καλ ελαδε διαζύχιον παρά τῆς άγιωτάτης έχχλησίας Κυζίχου, προτροπή του πατριαρχεύσαντος πρό ήμων, έπι-

Digitized by Google

τά τοιαῦτα ἐγχλήματα πρό χρόνων ήδη πέντε χαί άληθη εύρόντος και την διάζευξιν αποφηναμένου, εξ ού δη και ετέρω ανδρί την θυγατέρα συν [ηψεν] αύτου, διατεινάμενος ένώπιον της ήμων μετριότητος χαι της περι αύτην iepā; χαι θείας συνόδου ο είρημένος Διοσιερηνός και παραστήσας ούτοις έχοντα είς άλήθειαν, ένεφάνισεν είς παρά[στασιν] το του διαζυγίου γράμμα. Και άναμαθούσα και έκ τούτου ή μετριότης ήμων, δτι δή έπι τοις είρημένοις έγχλήμασι προέδησαν τα της διαζεύξεως, διέγνω xal άπεφήνατο μετά των περί αύτην ίερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Ἡρακλείας, τοῦ Σάρδεων, τοῦ Νικομηδείας, τοῦ Νιχαίας, τοῦ Χαλχηδόνος, τοῦ Προύσης, τοῦ Περγάμου, τοῦ Χριστουπόλεω;, τοῦ Δυβραχίου, τοῦ Βιζύης, τοῦ Κίου xal τοῦ Μηδείας, τὸ στέργειν Εχειν χατά νόμους αύτην δη την διάζευξιν χαι τον τοιούτον Παπαδόπουλον χαθ' έαυτον μένειν χαι μή δι' δχλου το σύνολον γίνεσθαι τούτω δη τῶ Διοσιερηνῷ, ὡς αίτιον αὐτὸν γεγονότα τῆς διαζεύξεως. Είτα προεδάλετο ο δηλωθείς Ηαπαδόπουλο; χαί δτι πράγματα ίδίως αύτῷ διαφέροντα κατέχονται παρά του τοιούτου Διοσιερηνου, και ην άπαιτών ταυτα, έξείπε δέ και παρέστησεν ό αύτος Διοσιερηνός, τραχηλέαν μόνην αύτοῦ μητρικήν εύρίσκεσθαι παρ αύτῷ, ἡν δέδωχεν ό πατήρ τοῦ εἰρημένου Παπαδοπούλου πρός την θυγατέρα τούτου χατά λόγον θεωρέτρου, άνθ' ών δέδωχεν ούτος χαρισμάτων αύτῷ. Καί διέγνωσται συνοδικώς τη ήμων μετριότητι, είναι και περί της τοιαύτης ύποθέσεως αύτλν άνε- C νόχλητον έχ τούτου δη τοῦ Παπαδοπούλου, έπειδη κατά λόγον θεωρέτρου έδόθη ή τοιαύτη τραχηλέα, χαι πάλιν άντεδόθη sav έτερα χαρίσματα χατά την συνήθειεν παρά τούτου. Είς γάρ την περί τούτου άσφάλειαν επιδέδοται πρός αύτόν χαι τό παρόν συνυδιχόν γράμμα της ήμων μετριότητος.

+ Elze to · Myri 'Azpulliw ird. 18'.

+ 111. Παρέστη τη ήμων μετριότητι προκαθημένη συνοδικώς ή άπο της Βιζύης χήρα γυνή, είρημένη ή τοῦ Καλωτοῦ, xal ἀνέφερεν, ὡς ἀνήρ τις ἐχ τῶν έχείσε Θεόδωρος, χαλούμενος ό Σπαταλάς, είς δεύτερου ταύτην άγαγδμενος συνοιχέσιον, παίδας δύο γεγέννηχεν έξ αύτης, χαι άδιαθέτου τούτου τον βίου άπολιπόντος, οί έχ της πρώτης γυναικός έχείνου D άντικριθήναι τούτω συνοδικώς, ώς αν ή συνοιχήση παίδες, χαίπερ έχοντες την μητριχήν αύτῶν προίχα, δμως, προφασιζόμενοι έχείνης άποστερείσθαι, χατέσχον πάντα τα πατρῷα τούτων πράγματα, xal ού βούλονται άνατώσαι και ταύτη τά προικόθεν διαφέροντα χαί δσα είχεν έτερα έπέχεινα της προιχός άνήχοντα κατά νόμους αύτη, άλλά δη χαι τάς πρός αύτην τοῦ ἀνδρὸς χάριτας. Παρόντες δὲ τῷ διχαστηplu xal ol autol naldes xal the untputs the signμένα διεξιούσης άχούοντες, διετείνοντο μέν, μηδόλως λαδείν τὰ τῆς μητρός αὐτῶν πράγματα, συνωμολόγουν δε τά πατρικά κατασχείν, τά μέν ύπερ της αναπληρώσεως των μητρώων πραγμάτων αύτών, τά δε και ώς ύποκείμενα τη παρ' αύτοι; εύρισχομένη προνοία και δουλείαν όφείλοντα. Είτα έξε-

στάντος τῷ τόπφ διά τινα χρείαν και έξετάσαντος Α ταζόμενοι και άκριδολογούμενοι περί των τοιούτων μητρικών αύτών πραγμάτων, άκούσαντες & xal ότι τοπική έξετάσει άνερευνηθήσεται και εύρεθήσεrai i aligera, ivayxasonsav xal averedornsav d דסנסטדסו המולפר, ואבוע מעבאאותה דאי שחדף:אאי מטדשי προίκα. Και γούν διέγνωσται τη ήμων μετριότη: χαί τοι; περί αύτην εερωτάτοις άρχιερεύτι, τψ Ηραχλείας, τῷ Νιχομηδείας, τῷ Περγάμου, τῷ Χριστουπόλεως, τῷ Δυρραχίου, τῷ Β:ζύης, τῷ Κίω χαι τω Μηδείας, δούναι την είρημένην μητρυιάν τόν της άποχρυδης δρχον, είτα άποδοθηναι πρός αύτην άπο των χαθευρισχομένων πραγμάτων τούς προγόνους την προίχα ταύτης χαι τά έχτο; της προικός ανήχοντα ταύτη χατά νόμους και τα πιρά τοῦ ἀνδρὸς αὐτῆ ἀποχαρισθέντα, τὰ λοιπὰ δὲ, εἰ μὲν edevidepá elow ex doudelaç, deadijuze xara doyou xinpovoulas xal encuepiconnvai mpos robs ereponaλείς άδελφούς, τους έξ άμφοτέρων δηλονότι των γυvaixov, el de únoxelpeva douhela, xartxerv xal obτως έχεινα έπ' ίσης αύτους, χαι άποδιδόναι έξ ίσου την ανήχουσαν δουλείαν ύπερ αύτων. Μέντοι καί ליטפחה דחה שחדףטומה דלי דרה מהטאףטלחה ליףאטי, γενήσεται έπι τοίς χαθευρισχομένοις πράγμαση, δκερ ή παρούσα συνοδική διάγνωσις άποφαίνεται, όφείλοντος και του Ιερωτάτου άρχιεπισκόπου Βιζύης, έν άγίω Πνεύματι άγαπητοῦ άδελφοῦ τῆς ήμων μετριότητος και συλλειτουργού, οίκονομήσαι, ώστε ταῦτα λαδείν ἐπὶ τοίς διεγνωσμένοις ἀποχατάστασιν. Έπι τούτω γάρ και το παρόν γράμμα τή; ήμῶν μετριότητος τη διαληφθείση χήρα γυναικί, είρημένη τη τοῦ Καλωτοῦ, εἰς ἀσφάλειαν ἐπιδέδοται.

+ Elze to Mari Mate, ird. id.

Ιν. + 'Ανέφερε τη ήμῶν μετριότητι προχαθημέψ συνοδικώς ό σεδαστός κῦρ Εὐστάθιος ό Κίνναμος, ὡς ό έπι θυγατρί αύτοῦ ό Νοστόγγος πρό δύο γρόνων ήδη ταύτην δη την αύτου σύζυγον άπολιπών έξ οιδεμιάς εύλόγου αίτίας, ούδέπω πρός την μετ' αύτης συνοίκησιν έπανηλθε, φθάσας δε καταγάλωσε και τά πλείονα τῶν προιχοδοτηθέντων αὐτῷ πραγμάτων, ἐν οίς και άμπέλιον ην και οίκήματα, άπερ δη οίκήματα είς ενέχυρον δέδωχε, υπέρπυρα διαχόσια δανεισάμενος, καί τινας έξωνησάμενος τόπους μετά τών εύρισκομένων περί αύτους οίκημάτων. Και έδεήδη πάλιν τη αύτοῦ γυναιχί, η χαν άνασωθωσι ταύτη τά είς ένέχυρον δοθέντα, το άμπέλιον δηλονότι xil ti οίκήματα, δως αν ό ανήρ, των άλλοτρίων αποστάς. την αύτοῦ στέρξη σύζυγον · δθεν ήμετέρα χαι συνδική προτροπή διαμηνύεται μέν και ό αύτος Νοστόγγος και δις και τρίς, ώστε άπαντήσαι πρός το δικαστήριον και απολογήσασθαι. Μη βουληθέντο; δι δμως ούδ' είς άπαξ άπαντησαι, ή μετριότης ήμῶν χοινή γνώμη των περί αύτην ιερωτάτων άρχιερέων, του 'Ηρακλείας, του Σάρδεων, του Νικομηδείας, του Περγάμου, του Χριστουπόλεως, του Δυρόαχίου, τοῦ Βιζύης, τοῦ Κίου xai τοῦ Μηδείaς, άδειαν δίδωχε τῷ δηλωθέντι σεδαστῷ τῷ Κιννάμφ διαπράσασθαι τους τόπους, ούς ό ρηθείς γαμδρός αυτοδ

1127

έζωνήσατο, χαθώς είρηται, διά των ύπερπύρων, Α παρά του ίερωτάτων μητρατικτου Ν. .... 20 έπερ έλαδεν ύπερ των προιχώων όσπητίων αύτοῦ, δούς ταύτα ένεχυριχώς σύν τοις περί αύτούς εύρισχομένοις οίχήμασιν, χαι τον τρόπιν τουτον άνασώσαι τη θυγατρί τα βηθέντα προιχώα ταύτης olχήματα καί το άμπέλιον έπι τῷ κατέχεσθαι παρ' αύτης ταύτα, μέχρις άν, ώς είρηται, ο άνήρ πρός αύτην έπανέλθη. Ούδεις τοίνον έμποδών τούτω γενήσεται νομίμως ταῦτα πιπράσχοντι, άλλ' ἐάσουσιν αύτον πάντες άνεμποδίστως την τούτων πράσιν ποιήσασθαι. Τούτου γάρ χάριν επιδέλοται τῷ διαληφθέντι σεδαστῷ Χῦρ Εὐσταθίο τῷ Κιννάμο και τό παρόν γράμμα της ήμῶν μετριότητος.

+ Elye to . Myri Maty ird. id.

#### XXXI. Joannes metropolitam Attaliæ vetat in alienis B diæcesibus jura episcopalia exercere.

+ Ιερώτατε μητροπολίτα 'Ατταλείας χαι δπέρτιμε, έν άγίω Πνεύματι άγαπητε άδελφε της ήμῶν μετριότητος και συλλειτουργε, χάρις είη και είρήνη παρά Θεοῦ τη ση ιερότητι. Η μετριότης ήμῶν έγνώρισεν, ότι, διό εύρίσχοντο αί αὐτόθι ἐχχλησίαι μή έχουσαι γνησίους άρχιερείς, εύρες άδειαν και ifipyn and the ivoplas sou, xal lepoppartels xal ένεργείς τά των άρχιερέων είς τάς ένορίας των άλλων έχχλησιών, χαι τοῦτο οὐδεν Ενι χανονιχόν ούδε δίχαιον, ζνα γίνηται παρά σου. χαι έπειδή έχειροτονήθη και καταλαμδάνει και άρχιερεύς είς την άγιωτάτην μητρόπολιν Μύρων, και άπεστάλησαν και Έτεροι άρχιερείς είς τός αύτόθι έκκλησίας, ywpelode els exactos xal apxelode els the idian C evoplar, xal under mapex fairing xai lepompartig είς άλλης εχχλησίας ένορίαν, ότι τοῦτο έἰς χαταδίκην και εύθύνην σε φέρει κανονικήν, και έλν ούδεν παύσης του ποιείν τα τοιαύτα, άπερ είσιν έξω τών χανόνων, μέλλεις χαταδιχασθηναι και εύθυνθηναι παρά τῆς ἡμῶν μετριότητος χαὶ τῆς θείας χαὶ ἀεράς συνόδου κανονικώς. Διά τουτο και συντήρου και ποίει άπό του νυν, χαθώς παραδηλοί πρός την ίερότητά σου ή μετριότης ήμῶν. Η χάρις τοῦ θεού είη μετά σού.

+ Elze to Myrl Maty Ird. id.

#### XXXII. Synodus electionem episcopi Macræ et Libysii irritam facit.

† 'BREISh έγνώρισεν ή μετριότης ήμων, ώς δ D ύποψήφιος, δ; εύρίσχεται χρατών την άγιωτάτην έπισκοπήν Μάκρης και Λιδυσίου, ητις ευρίσκεται ύπο την άγιωτάτην μητρόπολιν Μύρων, ούδλν πράττει χανογεχώς και Χριστιανικώς είς τον τοιούτον τόπον, άλλα και ώς ήλθεν ενταύθα είς την βασιλεύουσαν πόλιν, άνεφάνη δόλιος και άνυπόληπτος είς τούς έχ Θεού εύσεδεστάτους χαι άγίους βασιλείς, παραχελεύεται ή μετριάτης ήμων μετά της πέρι αύτην ίερας και θείας συνόδου, ίνα μηδόλως έγη ένοχην πνευματικήν είς την τοιαύτην επισκοπήν Μάχρης και Λιθυσίου, μηδί παραδέχωνται τουτον ci ixeise Χριστιανοί, άλλά σχολάση και παύση και άπέχη τέλεον άπο της τοιαύτη; έπισχοπης, όπως γενηται γνήσιος άρχιερεύς και επίσκοπος είς αύτην

PATROL. GR. CLII.

arialy al mareive the exerce everyour and מדומעוצלע hadu. Telvur zzi ipelie: הדיילים: 24. 2.5% דאי המאסטנגע פעיים באיש האשראלינידים איזי איזי איזי סדון עמו ונחולל מאדוליון כמו לואון בין שבידוי. עקבוריוז: לב orephan xal ouvenpriou xal a exeise Apistiavo. δσον περί τούτου πνευματικώς διορ. εται μετά της θείας συνόδου ή μετριότης ήμων.

+ Elze to Mnri Maty iro. 10.

#### XXXIII. Joannes metropolitæ Melenici in jus vocato concedit dilationem termini.

+ Ιερώτατε μητροπολίτα Μελενίκου και έπέρτιμε, έν άγίω Πνεύματι άγαπητε άδελφε της ήμων μετριότητος και συλλειτουργε, χάρις είη και είρηνη παρά Θεοῦ τῆ σῆ ἰερότητι. Ἡ γραφή τῆς σῆς ίερότητος διεχομέσθη πρός την ήμων μετριότητα, χα άναγνωσθείσα έγνώρισεν, δσα δι' αύτης παρεδήλους, ήγουν δπως μετά πολλής προθυμίας έδούλετο ή Ιερότης σου χαταλαδείν ένταῦθα ἐπὶ τῷ άπολογίαν δούναι και άποσκευάσασθαι τὰ κατ' αύτής λαληθέντα συνοδιχώς, διεχωλύθη δε δμως ύπό τινος ένσκηψάσης τῷ σώματι αὐτῆς ἀσθενείας, και παρεδήλους και έζήτεις, ώς άν γένηται τις διά τοῦτο ύπέρθεσις, και παρέλθη ό καιρός του θέρους, και χατά το φθινόπωρον χαταλάδης ένταῦθα, ὡς συντελούντος είς τούτο και του καιρού. Έδέξατο γούν τοῦτο ή μετριότης ήμων, και παραδηλοί πρός την εερότητά σου, ώς αν, επεί ύπ' άσθενείας χωλύεται erein i leporns oou xal tolautns dolevelas axivnσίαν παντελή παρεχομένης, προσχαρτερήση αύτόθι, και διαδιδά τη τον του θέρους καιρόν, σπουδάση δε και διαγωνίσηται ελθείν δι' όλου τοῦ Σεπτεμόρίου μηνός χωρίς άναδολής και ύπερθέσεως οιασδήτινο,. δθεν και ποιησάτω ή Ιερότης σου, καθά παραδηλούμεν αύτή. ή χάρις του Θεου είη μετά της σης ίερότητος.

+ Elys to Mnri Maty ird. 18.

#### XXXIV. Synodus absolvit presbyterum Garianum Bogomilorum hæreseos accusatum.

† 'Ο lepώτατος μητροπολίτη; Ηρακλείας, πρόεδρος των ύπερτίμων και έξαρχος πάσης Θράκης και Μακεδονίας, έν άγίω Πνεύματι άγαπητος άδελφός της ήμων μετριότητος χαί συλλειτουργός, ένεφάνισε σύνοδιχώς τη ήμων μετριότητι γραφήν τινος έκ τῆς χώρας τοῦ Παμφύλου Μανουήλ, καλουμένου τοῦ Χαλκεωπούλου, πρός τὸν εἰς Ενοχον εὐρισκόμενον των περί την Χαριούπολιν δημοσίων πραγμάτων τόν Βλαστάριον, διαλαμδάνουσαν μετά των άλλων περί τινος ίερέως χαι ταῦτα ό δὲ παππάς Γαριάνος ήλθεν είς τους Πατερίνους, και έδωκαν αύτον ύπέρπυρα πεντήχοντα και άλογον, και έγένετο είς μετ' αύτούς. Είτα απήρε δισχοποτήριον άργυρούν και χουλιάριον και τον μαγαρισμόν αύτών, και άπέδρασεν, έχει δε τον μαγαρισμόν είς το σχιάδειον αύτοῦ. Καὶ τῆς τοιαύτης ἀναγνωσθείσης γραφής παρέστη ό τοιοῦτος πρεσδύτερος, xal avégepev, εξ 'Ανατολής μέν όρμηθήναι, φύναι δέ και τραφήναι

36

άνωθεν έλχόντων σειράν, ταξς έπιθέσεσι όε των έχθρών αύτόθεν μεταναστεύσας περ: ήει, τόπους έκ τόπων σύν γυναικί και τέκνοις άμείδων και ζητών κατοικήσαι, ένθα δυνατόν ήν αύτῷ και τοίς ὑπ' αὐτόν τά πρός ζωήν έχειν, έπει χατήπειγεν αύτον έν τώ μέρει και ή επιχρατούσα τηνικαύτα του σίτου χαλεπή Ενδεια. Άναμαθών δέ, ότι και άμφότερα κατά τον τοῦ Ποκοδίκου τόπον εὐρήσει, ἐφίσταται έχείσε, χαί τινας ήμέρας διαδιδάσας, έπείπερ γέγονεν αύτῷ φανερά παρά τινων ή πλάνη των είς τον τοιούτον τόπον εύρισχομένων Βωγομίλων, ύποχωρεί χαι περί τινα μέρη τῆς Χαριουπόλεως χατοιχεί. Και έπι χρόνοις ήδη έννέα ταύτη ένδιατρίδοντι, οίδείς ποτέ τι κατά της εύσεδείας αύτοῦ προσέτριψεν αυτώ ξγκλημα, νῦν δὲ ὁ διαληφθείς Χαλκεώπουλο;, έχ πολλού πρός αύτον άπεχθώς έχων, έπει φθάσας άνέμαθε παρ' αύτου, ότι δή έπέστη ποτέ το τοιούτο τόπω του Ποχοδίχου, τά άλλα τε, όπόσα δεδήλωται έν τη γραφή, κατηγόρησε κατ' αύτοῦ και Παναγίαν φέροντος δεδεσμημένην ύπο την χαλύπτραν της αύτου χεφαλής άπο των μερών τής 'Ανατολής, διέδα)ε και είπεν, ού τοῦτο είναι, ὅπερ τιν, ἀλλ' Ετερόν τε σύμδολον και μίασμα της των Βωγομίλων αιρέσεω;. Ο τοίνυν Βλαστάριος, έξετάσας τοπιχώς την οπόθεσιν χαλ χαθέλχων τον αύτον Χαλχεώπουλον, δούναι παράστασιν τούτου δή τοῦ ἐγκλήματος, εῦρε μή δυνάμενον είς τουτο παράστασιν δουναί τινα χαί απόδειξιν, αλλά προδαλλόμενον έχ τινος Τζιοπούλου λεγομένου άχοῦται, όσα δῆτα χαί έγραψε. Καί ταῦτα 🤉 δη άνενέγχας ό δηλωθείς πρεσδύτερος έδεήθη άμε μεταχληθήναι τον τοιούτον Τζιόπουλον καί συνοδιχώς γενέσθαι τον περί του τοιούτου εγκλήματος Ελεγχου. Γίνεται τοιγαρούν μετάχλητος ένταύθα χαι ό αύτος Τζιόπουλος, και μετά της προσηκούσης άσφαλείας έρωτηθείς άναχαλύψαι χαί άνομολογήσαι παν, δσον χατά τοῦ τοιούτου πρεσδυτέρου σύνοιδεν άχριδώς, διεδεδαιώσατο μεμνήσθαι πρό χρόνων έννέα έπιστηναι τῷ εἰρημένω τόπω τοῦ Ποχοδίχου natà ypelav tivà xal ideiv autov iv typepais tiste αύτοῦ που ἐνδιατρίδοντα, Επειτα δὲ, ὡς πρὸ ἑνὸς ήδη χρόνου συμ**δέ**δηχεν, έχείθεν άφελέσθαι πρεσδύτερόν τινα πράγματα χαί άποφυγείν, έξ: ίπε τώ Χαλχεωπούλψ τά περί τούτου, και ός αύτον κατηνάγχασε διαδαλείν, τούτον έχείνον είναι τον πρεσδύ- D στος Καδαλλάριος και άκροώμενος των είρημένων, τερον, και μισθόν ύπερ της τοιαύτης διαδολής λαδείν παρ' αύτοῦ, τὰ ήμίση τῆς ίδίας αὐτοῦ περιουσίας. Ούτως ούν του είρημένου μαρτυρή σαντος Τζιοπούλου, μάτην ανεφάνη διαδληθείς ό πρεσδύτερος. Εί μέν γάρ μή χατά χρείαν άναγχαίαν χαι χατεπείγουσαν επέστη τῷ τοιούτω τόπψ τοῦ Πυκοδίχου, χαι επ' όλίγον αὐτόθι προσχαρτερήσας ὑπεχώρησεν, ήνίχα τῆς πλάνης ήσθετο, χαί οὐχέτι το ἀπ' ἐχείνου δπέστρεψεν έχεισε, είχεν αν και ύποψίαν δουναί τινα της τοιαύτης χατηγορίας, έπειδή δε ύπο της χατεπειγούσης αυτόν ένδείας έπεδήμησεν εί, τον τοιούτον τόπον, μεθό δε ήσθετο της πλάνης, ύπεχώρησεν εχείθεν, χαι ούδεν ευρέθη δλως μετά ταυτα έπανελθών είς αύτδν, άνεφάνη δε το πλέον, και στι

παρά φιλοχρίστων γονέων και εύσεδη την του γένους Α άπο κακίας και προαποκειμένης έχθρα; έκινήθη είς την κατά τούτου διαδολήν ό δηλωθείς Χαλκεώπου. λος, και από ταύτης ψχονόμησε διαδληθηνει τουτον χαί είς τὰ χλαπέντα πράγματα παρ' έτέρου τινός ίερέως, έτι δέ άνεφάνη χαὶ ὡς τὸ ὑπὸ τὴν χαλύπτρεν αύτοῦ δεδεσμημένον οὐχ ῆν, ὅπερ ἐχείνος διέδαλε xal είπε σύμδολον είναι της των Βωγομίλων alpéσεως, άλλά Παναγία ήν χρατουμένη χαί παρ' αύτοῦ χατά την των πολλών συνήθειαν πρό χρόνων ούχ όλίγων, έξ ών συνέδη και άλλοίωσιν τινα γενέσθαι TOU ELOOUS adths, w; tives xal addot two nelpan έχόντων τούτου διεδεδαιώσαντο, οθκέτι χώραν έποψίας έντεῦθεν δίδωσιν, ὡς ὁ ῥηθεὶς πρισδύτερος ένισχημένος έστι τῷ τοιούτω έγκλήματι. Όθεν δη χαι διέγνωσται τη ήμων μετριότητι χαι τοις περι αύτην ερωτάτοις άρχιερεύσι, τῷ Ηρακλείας, τῷ Σάρδεων, τῷ Νιχομηδείας, τῷ Μονεμδασίας, τῷ Ποντοηρακλείας, τῷ Περγάμου, τῷ Χριστουπόλεω;, τῷ Δυρραχίου, τῷ ἀρχιεπισκόπω Κίου, τῷ Λήμνου, τῷ Ξανθείας xal τῷ Νυμφαίου, άθῶον είναι τοῦτον δή τον πρεσθύτερον του προστριδέντος αύτῷ έγκλήματος, ώστε δη χαι την ιερωσύνην αύτου μετιέναι xal everyelv. Kal γούν δέξονται πάντες τούτον xal ώ; ερεί θεού προσελεύσονται και των θείων άγιασμάτων άδιστάκτω γνώμη δι' αύτοῦ μεταλήψονται, χαθά χαί συνοδιχώς αύτον ή μετριότης ήμων έδιχαίωσε. Τούτου γάρ χάριν επιδέδοται πρός αύτον καλ το παρόν γράμμα της ήμων μετριότητος.

+ Elys to Mari 'lour/w lrd. id.

# XXXV. Synodus dirimit quasdam controversias.

Ι. + Παρέστη τη ήμων μετριότητι προκαθημένη συνοδιχώς ό οίχείος τῷ χρατίστω χαὶ άγίω μου εὐτοχράτορι χῦρ Θεόδωρος ὁ Βαδουσχωμίτης, χαί άνέφερεν, ώς ό έπι θυγατρί γαμδρό; αύτοῦ χῦρ Υωάννης δ Καδαλλάριος έπι τρισι παισιν άφήλιξι τζν βίου απέλιπεν, είτα και της γυναικός έκείνου τελευτησάσης πειράται ό ταύτης ανδράδελφος, οίχειος τῷ χρατίστω χαι άγίω μου αύτοχράτορι, χῦρ Βασίλειος ό Καδαλλάριος, χρατείν και έχειν ώρ' έαυτον την ανήχουσαν έχεινω μεριδα έχ τοῦ γονιχόθεν διαφέροντος χτήματος άμφοτέροις, λόγψ δηθεν τῶν αύτων παίδων, ού χάριν και έδεήθη ο αύτος Βεδουσκωμίτης άντικριθηναι αύτῷ. Παρών δε και ό τοιδιετείνετο μή χέρδου; Ενεχεν έαυτοῦ βούλεσθαι τὸ έπ: δάλλον μέρος τῷ άδελφῷ διοικείν, άλλ' ίνα μή παρά τούτου δή τοῦ Βαθουσκωμίτου αι εκείθεν πρόσobor avalianceuro, he evenes airine hoherto the ήμῶν μετριότητα προμηθεύσασθαι, και τά μητρικί τών παίδων πράγματα παρ' έτέρου τινός των γνησίω; πρός αύτους έχόντων χατέγεσθαι χαι φυλάττεσθαι. "Οθεν και διέγνω ή μετριότης ήμων μετί τών περί αύτην ίερωτάτων άρχιερέων, του 'Ηραχλείας, του Περγάμου, του Χριστουπόλεως, του Δυρραχίου, του Άμαςτριδος, του Ατμνου και του Ξανθείας, κατέχειν μέν τον δηλωθέντα Βαδουσκωμίτην το πατρικόν κεήμα των έγγόνων αύτου προτ:μότερον και δικαιότερον παρά των νόμων κρινόμε-



٠,

νον έπι τη διεξαγωγή τούτου και διοικήσει, ώς Α μιανίτου άντικριθήναι αύτη συνοδικώς έπι της ήμων χαθ' αίμα πλέον του Καδαλλαρίου αυτοί; προσήχοντα, χαι γνησίως ύπερπονείν της εχείνου συστά-מנשה, xal topoous Exerv xal tairnphras דשי לב מטיτοῦ δή τοῦ κτήματος προσοδευσμένων, τόν τε έν πατριαρχικοίς άρχουσεν άρχοντα των μοναστηρίων τόν Παράδεισον και τόν έντεμότατον διάκονον τόν Σέμνωνος, ώστε και περιττεύοι από της προσόδου τοιούτων κτημάτων φυλάττεοθαι άκαινοτόμητον λόγω των τοιούτων παίδων, δούναι δε τον τοιούτον Βαδουσκωμίτην και τα εύρισκόμενα μητρικά τούτων πράγματα, χαθώς έδέξαντο χαί συνέθεντο χαί άμφότεροι πρός την πενθεράν αύτοῦ, σεδαστην την Εύφημιανήν, ώστε συντηρείσθαι παρ' αύτης έχεινα, έως äv ol παίδες ήλιχίας ίχανης άψωνται χαι άμφοτέρων έπιλάδωνται, των τε πατριχών δηλαδή χαί Β των μητριχών. Ούχέτι τοίνυν ό βηθείς Καδαλλάριος πειράσεται δι' δχλου τῷ Βαδουσκωμίτη γενέσθαι γάριν των άνηχόντων τῷ τοισύτφ γαμβρῷ, άλλ' άφέξεται τούτων διά παντός, άποδούς και όσαπερ άφείλετο δεκαιώματα τῆς νύμφη; αύτοῦ, πρὸς την δηλωθείσαν Εύφημιανήν, ή δή χατεπιστεύθη χαι ή των πραγμάτων εχείνης συντήρησι;. Είς γάρ την περί τούτου άσφάλειαν επιδέδοται τῷ διαληφθέντι Βαδουσχωμίτη και το παρόν γράμμα της ήμων με-TRIOTITO;.

1133

+ Elze to Myri Yourly Iro. 15.

II. + Παρέστη τη ήμων μετριότητι προκαθημένη συνοδιχώς ό μοναχός Γρηγόριος, χαι άνέφερεν, ώ; χατ' έπιτροπήν της άδελφης αυτού της συζύγου του C πανσεδάστου σεδαστού οίχείου τῷ χρατίστω χαι άγίω μου αύτοχράτορι χῦρ Ἰωάννου τοῦ Πολεμιανίτου έξωνήσατο χάριν τούτων οίχήματα παρά της Αύτωρειανής συναινέσει και των παίδων αύτης είς ύπέρπυρα πενταχόσια πεντήχοντα, προδάντο; επί τούτφ και πρατηρίου γράμματος, ώς νενόμισται, έξ ών δη ύπερπύρων μόνα πρό; αύτην χαταδαλλόμενος τετραχόσια, υπερέθετο χαι τα λοιπά άποδουναι, ήνίχα ίδη ταύτην έχείθεν ύποχωρήσασαν. Είτα άναμαθών, ότι τα ήμίση των τοιούτων οίχημάτων του υίου της αυτης ετύγχανον Αυτωρειανής, είς προίχα ταῦτα χαταγραψαμένης αὐτῷ, χαὶ διεπράθησαν παρ' αύτου πρότερον πρός τον άρχοντα Ιωάννην, γέγονεν αύτη δι' δχλου, της δε ύπο δικασταίς αίρετοίς, τῷ τε D σεδαστώ xup .... τῷ Ispaxity xal τῷ Σεδαστειανῷ, ἀντιχριθείσης τῷδε τῷ άρχοντι, δεδιχαίωται μέν ούτος κατέχειν τα πραθέντα πρός αύτον οίκήματα, πλήν μετά ταῦτα συνέθετο λαδείν τὰ ἀνήχοντα ἐαυτῷ χαι ύπεχστηναι τούτων τῷ μέρει τοῦ αύτοῦ πανσε δάστου σεδαστοῦ τοῦ Πολεμιανίτου, καὶ λαθών ύπεχώρησεν. Η μέντοι ρηθείσα Αύτωρειανή, μη στέρξασα την κρίσιν τεύτην άντεκρίθη και έπι του βασιλικού σεχρέτου τῷ τοιούτω άρχοντι και την αύτην λαδούσα κακείθεν απόφασιν, υπέσχετο μέν ύποχωρήσαι μετά μιχρόν των είρημένων οίχημάτων, ώσανει δε της ύποσχέσεως επιλαθομένη, ετι κατέχει ταῦτα δυναστικῶς, ῶν χάριν και έδεήθη το μέρος τοῦ αὐτοῦ πανσεδάστου σεδαστοῦ τοῦ Πολε1134

μετριότητος, εμφανίσαν είς την των είρημένων παράστασιν και το πρατήριον γράμμα ταύτης δη της Δύτωρειανής και το πρός τον υίον αύτης σύμφωνον, περιέγον μετά των άλλων και τά ήμίση των αύτων οικημά:ων, έτι δε και το πρός τον αύτον άρχοντα γεγονό; πρατήριον γράμμα. Παρούσα δέ τψ χαθ' ήμας ίερφ συνοδιχώ διχαστηρίω χαι ή τοιαύτη Αύτωρειανή και των είρημένων άκροωμένη, συμπαρόντος άμα χαι τοῦ εἰρημένου άρχοντος, διετείνετο πρώτον μέν δόλφ χλαπείσαν αύτην συνθέσθαι πρός την πράσιν, και μηδά συνειδότος του μέρους αύτης δοθήναι τά φηθέντα ύπέρπυρα πρός τον άρχοντα παρά του μέρους του πανσεβάστου σεβαστού του Πολεμιανίτου. Άπήλεγξε δε ταύτην ούκ άληθως ταυτα προδάλλεσθαι το της πράσεως γράμμα έμφανισθέν και άναγνωσθέν είς έπήκοον, ού μόνον, δτι έφερε την ταύτης προταγήν ίδιόχειρον, άλλ' δτι καλ πεπιστωμένον ήν μαρτύρων Ιχανών ύποσημασίαις και ταδελλίωνος παρόντων και διαδεδαιουμένων μή βιασθηναι ταύτην, άλλ' αύθαιρέτω γνώμη χινηθείσαν χυρώσαι και άσφαλίσασθαι τα της πράσεως. Είτα έφ' έτέραν αίτίαν ετράπετο, ότι δη πρός βουλήσεως είχε προσκληρώσαι τὰ οἰκήματα ταῦτα τη ίδία θυγατρί μετά παρέλευσεν έαυτης, δ όη και αύτο ούκ άληθώς έχειν άνεφαίνετο. Είπερ γάρ τοιαύτην είχε βουλήν, έδει πάντως ταύτην έδσαι άνεχποίητα τλ τοιαύτα οίχήματα, ότ: δε ταύτα πέπραχε, δήλον ότι σκηψις ήν αυτή τα της ειρημένης αιτίας και πρόφασις. Διά ταυτα δή και διέγνω ή μετριότης ήμών μετά τῶν περί αὐ:ἡν ἰερωτάτων ἀρχιερέων, τοῦ Ηραχλείας, του Μονεμδασίας, του Περγάμου, του Χριστουπόλεως, τοῦ Δυρραχίου και τοῦ ἀρχιεπισκόπου Σανθείας, την μέν Αδτωρειανήν απέχειν των πραθέντων οίκημάτων παρ' αύτής τε καί τοῦ ταύτης υίου και μήτ' αύτην, μήτε τινά των γνησίων του μέρους αυτής δι' δχλου περί τουτων γενέσθαι τῷ δηλωθέντι πανσεδάστω σεδαστῷ τῷ Πολεμιανίτη, δικείου χώραν όλως έκ τῶν νόμων ούκ ξχοντας σοῦ όχλείν, τοῦτον δὲ χατέχειν ταῦτα xal νέμεσθαι xas' έξουσίαν καί έπ' άδείας έχειν ποιείν έπ' αύτοίς, δααπερ οί θείοι νόμοι ώς γνησίω δεσπότη τούτων αύτώ διδόασι, κατά την περίληψιν δηλαδή του πρατηρίου γράμματος έχόμενα προδάντος τών αύτών θείων νόμων. Τούτου γάρ χάριν επιδέδοται τῷ μέρει τοῦ διαληφθέντος πανσεδάστου σεδαστού του Πολεμιανίτου και τό παρόν γράμμα της ήμων μετριότητος.

† Είχε τό· Μηγί Δύγούστω irð. 18.

#### XXXVI. Synodus dirimit quasdam controversias.

1. + Παρέστη τη ήμων μετριότητι προκαθημένη συνοδιχώς ό έπι θυγατρί γαμδρός τοῦ Χριστοφόρου ό Θεοδωράκης, και άνέφερεν, ώς ούτος όη ό πενθερός αύτοῦ τὰ μέν τῶν ῶν συνεφώνησε προικός χάρ:ν πραγμάτων δέδωχε πρός αύτον, τα δε χατέχου ούχ αποδίδωσιν, ού χάριν και έδεήθη άντικριθήναι αύτῷ. Διαμηνύεται τοίνυν και ό ρηθείς πενθερός αύτου άπαντήσαι πρός το δικαστήριον και άπολογήσασθαι, τίνι τρόπφ ούχ άποδίδωσιν αύτφ, έξ όλο.

# JOANNIS GLYCIS CP. PATRIARCHÆ

έσχυσεν ύπό άσθενείας έμποδισθείς, πέπομφε δέ γράμμα ύπογραφή αύτοῦ πεπιστωμένον, δπερ και είς επήχοον άναγνωσθεν διελάμδανεν, ώς μόνα τεσσαράκοντα πέσσαρα ύπέρπυρα λοι πάζεται τῷ τοιούτψ γαμδρῷ αύτοῦ ἀπὸ τῆς προικὸς, ἄπερ καὶ ούκ ἀποδίδωσιν ώς μή εύπορών, ύπισχνείτο δε διά του τοιούτου γράμματος, ώς εί μέν δυνατός γένηται άποφλήσαι και ταῦτα, ἔως ἔτι περίεστι, καλόν · εί δ' Ισως φθάσας τελευτήσει τον βίον, ίνα η προτιμότερος ό τοιούτος γαμβρός αύτου ίχανωθηναι από της χαθευρεθείσης αύτῷ περιουσίας και τὰ τοιαῦτα τεσσαραχοντατέσσαρα ὑπέρπυρα. Έπι γοῦν ἐγνώρισεν ή μετριότης ήμων, ώς απόρως έχει νύν κατά άλήθειαν είς την των ύπερπύρων άπόδοσιν ό δηλωθεις Χριστοφόρος, Εχρινε μετά των περί αύτην ίερωτάτων άρχιερέων τοῦ Ἡρακλείας, τοῦ Περγάμου, του Χριστουπόλεως, του Δυβραχίου και του άρχιεπισχόπου Σανθείας, γενέσθαι κατά την τοιαύτην τούτου ύπόσχεσιν, δθεν και ούδαμῶς όφείλει πειράσασθαι είς άθέτησιν χαι άνατροπήν χωρήσαι τής τοιαύτης συμφωνίας αύτοῦ, ἀλλ' ἀποδώσει μέν τῷ γαμδρῷ αὐτοῦ xal τὰ δηλωθέντα τεσσαραχοντατέσσαρα της προικός υπέρπυρα, είπερ δυνατώς έξει άποδούναι αύτά · είδ' ού, προτιμηθήσεται ούτος δή ό γαμδρός αύτοῦ μετά την έχείνου τελευτην, ῶστε ίχανωθηναι τά λοιπαζόμενα της προιχός υπέρπυρα άπό των εύρεθέντων έχείνω πραγμάτων, μηδενός όφείλοντος έμποδών γενέσθαι τούτω είς την των τοκούτων ύπερπύρων έχάνωσιν τη έμφανεία του παρόντος συνοδικοῦ γράμματος τῆς ἡμῶν μετριότητος, επιδοθέντος αύτῷ είς την περί τούτου άσφάie:av.

# + Είχε τό · Μηνί 'Οχτωδρίφ irð. ιε.

11. + Παρίστη τῷ καθ' ήμας Ιερῷ συνοδικῷ δικαστηρίω ό Έξάκουστος Μανουήλ, και άνέφερεν, ώς είχεν εί; γυναίκα νομίμως την θυγατέρα του πρεσθυτέρου Πανωραίου τοῦ Τζυμισχη, και διεζεύχθη ταύτης πρός άλλοτρίους Ερωτας εχχλινάσης, διχαιω--beig διά συνοδιχοῦ γράμματος τοῦ πατριαρχεύσαντος πρό ήμῶν ἀποχερδήσαι και την προίκα πάσαν αύτης, μέντοι και απεκέρδησεν. Είτα δυναστεία γρησάμενος ό τοιοῦτος πρεσδύτερος ἐπελάδετο τῶν τη πατριαρχική κρίσει δοθέντων οίκημάτων αύτῷ D -sic avanitpwow μερικήν της αύτης προικός, και επι τρισίν ήδη χρόνοι; χατέχει, ών χάριν χαι έδεήθη της ήμῶν μετριότητος ο αύτος Έξάχουστος, φέρων άνα χείρας και το το:ούτον συνοδικόν γράμμα. παρών δε και ό δηλωθεις πρεσδύτερος και άκροώμενος ποῦ ποιούτου Έξακούστου τὰ εἰρημένα διεξιόντος, · Φλλα επ' Ελλοις προφασιζόμενος ήν, ετι δε και ώς τής γυναικός είς μοναστήριον είσελθειν βουλομένης παι κατά μοναχά; άποκαρηναι κατέχει τά τοιαύτα υλήματα έπι τῷ προσενεγχείν αύτα τῷ μοναστηρίφ, δυ φ αποχαρήναι συνέθετο αύτη. "Οθεν χαι Εχρίνεν ή μετριότης ήμων σύναμα τοις περί αύτην ίερωτάτοις άρχιερεύσιν ύπεξαιρεθήναι άπό των τοιούτων οίχημάτων τὰ οίχήματα, άτινα έφθασαν διατιμηθη-

κλήρου τὰ τῆς προικός. 'Ο δὲ ἀπαντῆσαι μὲν οὐχ Α ναι εἰς ὑπέρπυρα πεντήκοντα, καὶ δοθῆναι ὑπὲρ ξοχυσεν ὑπὸ ἀσθενείας ἐμποδισθεὶς, πέπομφε δὲ τῆς γυναιχός, εἰς ἡν αῦτη μονἡν ἀποκαρῆναι συνίφάμμα ὑπογραφῆ αὐτοῦ πεπιστωμένον, ὅπερ καὶ εἰς ἐπήχοον ἀναγνωσθὲν διελάμβανεν, ὡς μόνα τεσσαράποντα κέσσαρα ὑπέρπυρα λοιπάζεται τῷ τοιούτψ γαμδρῷ αὐτοῦ ἀπὸ τῆς προιχός, ἄπερ καὶ οὐχ ἀποδίδωσιν ψς μὴ εὐπορῶν, ὑπισχνεῖτο δὲ διὰ τοῦ τοιούτου γράμματος, ὡς εἰ μὲν δυνατός γένηται ἀποφλῆσαι καὶ τάῦτα, ἔως ἔτι περίεστι, καλόν · εἰ δ' Ισως ψθάσας τελευτήσει τὸν βίον, Γνα ῇ προτιμότερος ὁ τοιοῦτος γαμβρὸς αὐτοῦ ἰχανωθῆναι ἀπὸ τῆς καθευρεθείσης αὐτῷ περιουσίας καὶ τὰ τοιαῦτα τεστοραχοντατέσσαρα ὑπέρπυρα. Ἐπὶ γοῦν ἐγνώριτον ἡ μετριότης ἡμῶν, ὡς ἀπόρῶς ἔχει νῦν χατὰ ἀλήθειαν εἰς τὴν τῶν ὑπερπύρων ἀπόδοῦν ◊ ὅπλω-

+ Είχε τό · Μηνί 'Οκτωδρίφ irð. u'.

III. + Παρέστη τη ημών μετριότητι προκαθημένη συνοδιχώς ό "Αγγελος Ιωάννης, χαι ανέφερεν, ώς ή μήτηρ αύτοῦ τελευτῶσα διέθετο xal διένειμε τὰ xaθευρεθέντα αύτη πράγματα τηνιχαῦτα πρός τοῦτον δη xal modf rous doinoùs maidas aurñs, ènapñxede xal άμπέλιόν τι έαυτῆς πρός τὸν αὐτάδελφον τούτου, τὸν Αγγελον Κωνσταντίνου - Επειτα τελευτών και αύτος δή ό Αγγελος Κωνσταντίνος χαι μήτε γυναίχα μήτε παίδας έχων έπαφήχε πρός τοῦτον τὸ τοιοῦτον άμπέλιον και εί τι έτερον είχεν, υπό μάρτυσι, τῷ τι υίῷ τοῦ πανσεβάστου σεδαστοῦ οἰχείου τῷ χρατίστω και άγίω μου αύτοκράτορι πραίτωρος του δήμου. τῷ 'Palán Δημητρίω, xal τῷ πρεσδυτέρω Ιωάνη τῷ Άγαπητῷ, ἐπεί ηὐρίσχετο εἰς ταξείδιον έντὸ; χατέργου μετά τοῦ δηλωθέντος πραίτωρο; τοῦ δήμου, και ούκ ήδυνήθη-ποιήσαι διαθήκην · διαναστάς δε ό έπ' άδελφή γαμδρός αύτοῦ Φωχας ό Σπαντουνής, άντιποιείται του τοιούτου άμπελίου, συγχληρονομείν διατεινόμενος έπι τοίς τοιούτοις πράγμασι, χαι έδεήθη τούτου χάριν ό δηλωθείς Αγγελο, αντικριθηναι τῷ τοιούτφ Σπαντουνή. Παρών δε xal αύτος χαι άχούων των παρά τοῦ Άγγελου είρημενων, τά πρώτα μέν Ελεγεν, άμφιδάλλειν περί τών μαρτύρων, εί άληθεύουσιν, ώς ό Αγγελος Κωνσταντίνος τελευτών έπαφήχε πρός τούτον δη τόν αύτάδελφον αύτοῦ, τὸν "Αγγελον Ίωάννην, τὰ χαθευρεθέντα αὐτῷ πράγματα, χαὶ ἐζήτει δέξασθαι αύτους βάρος επιτιμίου, εφ' φ το άληθες άνομολογήσουσιν, ο δη και δεξαμένων και πιστωσαμένων τά περί τούτου, έρωτηθέντος δε χαι του ειρημένου πανσεβάστου σεδαστού πραίτωρος τοῦ δήμου xal άνομολογήσαντος, άληθως έχειν, δσον δ τε υίος αύτοῦ χαὶ ὁ πρεσθύτερος ἐμαρτύρησεν, ἐτέραν ἕπειτα exinger arwin, we i outure router deduxe daνειακώς τη μητρί ταύτης, άφ' ών έπροικοδοιήθη πραγμάτων ύπέρπυρα έχατὸν, χαὶ τελευτῶσα έχείνη τά καθευρεθέντα αυτή πράγματα διανέμουσα, οδόδν έμνησθη και περί των τοιούτων ύπερπύρων, καί έζήτει λαθείν έντεθθεν το τοιούτον άμπέλιον. Έπεί δε απητήθη δουναι παράστασιν της ποιαύτης ύποθέσεως, παράστασιν μέν έτέραν ούδεν ζοχυσεν άποδούναι, ένεφάνισε δε γράμμα της πενθεράς αύτου,

1135

C

αύτης της Σπαντουνίνης ύπέρπυρα έχατον είς ποσότητα τῆς προιχός τῆς αὐταδέλφης αὐτῆς τῆς Χρυσολωρίνης, ούδεν δε διελάμδανε το τοιουτον γράμμα, ώς χατά λόγον δανείου δέδωχε τά τοιαῦτα ὑπέρπυρα, ίνα πάλιν άποδοθώσιν αὐτῆ. Τούτουοῦν οῦτως άναφανέντος έχρινεν ή μετριότης ήμων μετά των περί αύτην ίερωτάτων άρχιερίων, τοῦ Θεσσαλονίκης, τοῦ Μελιτινής, τοῦ Γαγγρῶν, τοῦ Ποντοηραχλείας, τοῦ Πηγῶν, τοῦ Βερροίας, τοῦ Χριστουπόλεως, τοῦ Δυρραχίου, τοῦ Μετυλήνης, τοῦ Ῥωσίου, τοῦ Βεζύης, τοῦ Μεσήνης xat τοῦ Ξανβείας, ίνα γένηται μὲν προηγουμένως ό"Αγγελος Ιωάννης έν κατοχή και χυριότητι τοῦ τοιούτου άμπελίου χα! των λοιπών πραγμάτων του δηλωθέντος αύταδέλφου αύτοῦ, ἐπειδή ἐμαρτυρήθη xal άπεδείχθη, καθώς εξρηται, ότι έπαφηχεν αυτά πρός Β τούτον. Επειτα, είπερ παραστήσει ο είρημένος Φωχας ό Σπαντουνής, ώς δανειαχώς έδόθησαν παρά דאק דטימוצלך מטדסט דא דמטדוק עודףל דל בוףאעושם έχατον υπέρπυρα έπι το πάλιν άποδοθηναι προς eŭrhy παρ' exelvyς, άποδοθώσι τότε xal ixavuduouv αύτη τα τοιαύτα ύπέρπυρα παρά των όλων χληρονόμων της μητρός αύτης. Καί γουν χαθέξει τό τοιούτον άμπέλιον και τὰ λοιπά πράγματα ὁ δηλωθεις Αγγελος, και κατ' έξουσίαν αὐτά νεμηθήσεται. παρ' ούδενός εύρειν όφείλων έμποδισμόν τινα έπι τη κατοχή τούτων και χυριότητι. Είς γάρ την-περί τούτου άσφάλειαν έπιδέδοται αύτῷ xal το παρόν συνοδιχόν γράμμα της ήμων μετριότητος.

+ Elxs to Myri ..... 1ro. 18.

# XXXVII. Synodus metropolitæ Christopoleos confert metropolim Dramæ per adjunctionem.

† Οι λαχόντες προεδρεύειν xal είς έφόρους είναι xal οίχονόμους ψυχών άνάγχην έχουσι χατεπείγουσαν, άξιοῦν ὡς δυνατὸν προμηθείας τῶν πρὸς τὸ ζην έπιτηδείων ούχ εύποροῦντας τοὺς τῶν πνευματιχῶν άγώνων συνεφαπτομένους αύτοίς χαι τάς εχχλησιαστιχάς φροντίδας συνδιαφέροντας, ώστε δη χαι την χείρα σύνδρομον έχοντας τη βουλήσει πρός μόνον βλέπειν απερισπάστως το σπουδαζόμενον. Προμηθώς γαρ πρός έχείνους διατιθέμενος χαι χορηγούντες τά δέοντα, έαυτούς εδ ποιούσιν, έπει τον τρόπον τούτον και την προεδρίαν επαληθεύουφαν και το καθ' έαυτούς έργον εύοδον έξουσι. Βούλεται δε ό λόγος, D ότι δη ό Ιερώτατος μητροπολίτης Χριστουπόλεως και ύπέρτιμος, εν άγίφ Πνεύματι άγαπητός άδελφός της ήμων μετριότητος χαί συλλειτουργός, πολύ τό χρήσιμον έπι τοις άνα χείρας ήμιν συμδαλλόμενος, ούχ έχει χαι την λαχούσαν τούτον συμβαλλομένην τά πρός χρείαν άρχούντως χατά το του χρησίμου μέτρον αυτώ, και δέον εγνώκαμεν επιδούναί τινα τούτω βοήθειαν του ένδέοντος • μέντοι χαί συνδιασπεψαμένη ή μετριότης ήμῶν τοίς περί σύτην ερωτάτοις άρχιερεύσι, τῷ 'Ηραχλείας, τῷ Ποντοηραχλείας, τῷ Μονεμδασίας, τῷ Γαγγρών, τῷ Πηγών, τῷ Βερροίας, τῷ Δυρραχίου, τῷ Μιτυλήνης, τῷ 'Ρωσίου χαι τῷ Μεσήνης, πέπραχεν έχειν αὐτὸν χατά λόγον επιδόσεως την άγιωτάτην άρχιεπισκο-

δηλούν, δτι έδόθη πρός αύτην παρά της θυγατρός Α πην Δράμας, xal τοίνον άναδέξεται ταύτην ούτος. χαι πάντα ένεργήσει έν αύτη, χειροθεσίας δηλαδή πρεσδυτέρων και διακόνων και τάλλα, δσα κανονιχώς άρχιερεύσιν έφείται, πλήν της του ίερου συνθρόνου έγχαθιδρύσεως, τιμήσουσί τε τουτον χαδ διευλαδηθήσονται και ό ύπο την τοιαύτην έκκληstav xlipos re xal lads, dea di xal apprepta auτών χαι πνευματιχόν πατέρα χαι διδάσχαλον, ύπείfouri re xal neibapyhrours xal to' ole av in' aurou νουθετοίντο και επιτάττοιντο είς σωτηρίαν αφορώσιν αύτων. Τούτου γλρ χάριν χαι το παρέν επιδόδοταε γράμμα τῷ ἰερωτάτω μητροπολίτη Χριστουπόλεως. δπερτίμφ xal προέδρφ της άγιωτάτης άχιεπισκοπής Δράμας, άγαπητῷ κατά Κύριον άδελφῷ και συλλειτουργώ της ήμων μετριότητος.

# + Elze to . Myrl Maty Ire. e.

# XXXVIII. Synodus Callisto, electo metropolitæ Amasiæ, dat episcopatum Limniorum.

+ 'Ο δέ χρόνος άει το έαυτοῦ ποιῶν έν τοι; γε Rhelatois weelpwy to byta xal pediotds, xal the της 'Auaselas άγιωτάτην μητρόπολιν έν άφανεί κατέστησε σχήματι, περιφανή και ηύξημένην εύρών · υπό γάρ της των έθνων καταδρομής αυτή παντάπασιν έστένωται και ήρήμωται κρίμασιν όββήτοις Θεού, και πρός δ νύν όραται, κατέστη, ώστ' έν απόρφ νῦν είναι τοις θεωμένοις ή σχοπουμένοις; εl xal την άρχην έν μητροπόλεως μέρει διέλαμπεν. Ούτω τὰ πράγματα μεθιστάν οίδεν ο χρόνος χαι άλλοιοῦν και τῶν καθ' ήμας τουτωνί κατακαυγάσθαι xal περιγίνεσθαι. Και δή έξ !xavoũ τινο; τό Χριστιανικόν έκείσε πλήρωμα, όσοι δηλαδή περιελείφθησαν, και περιλειφθέντες ούχ ύπεσύρησαν τοις έπηρεάζουσιν έθνεσι και κατάρχουσιν, άνεπίσκοπον ήν και πνευματικού ποιμένος έστερημένον και της έντεῦθεν διδασκαλίας και ώφελείας. Ού μην άλλ' εί xal το τοῦ χρόνου χρημα τοιοῦτόν ἐατι, xal το τοῦ πανδαμάτορος δνομα δια τοῦτο ἐκληρώσατο, ἀλλ' ο γε των χρόνων ποιητής Κύριος, ού της δόξης δριον ούδεν, ούδε της δυνάμεως, βασιλείς εύσεδείς τή έαυτοῦ κληρονομία παρέχων είσφέρει, και ποιμένας τοις μεγίστοις θρόνοις έγχαθιστα, τών τε ψυχών προϊσταμένους και τών πραγμάτων, ίν' έντεῦθεν, άπερ ό χρόνος χατέσεισε, χαί ών χαταδρομήν κακώς ποιών ένεδείξατο, ταυτα διά της τούτων Exixouplas to xal apovolas els to appalov avtixarasthon synus xal to aliwha, xantenden the ix τοῦ χρόνου περί τὰ πράγματα δυσχέρειαν χαί φθοpay of mept to apelitor allolways and overaals ύποδέξηται. Και όη σπουίη τη περί ταῦτα xal εὐδοχία τοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αυτοχράτορος, έτι δε χρίσει και εχλογή της ήμων μετριότητος και ψήφω τῆς περί ήμας ίερας χαι θείας συνόδου ή περί ταύτα προμήθεια χατεπράχθη. Τον γάρ εύλαδέστατον Ιερομόναχον χῦρ Κάλλιστον, ἀρετῆς ὄντα πλήρη χαι της άρχιερεύσι λοιπης χοσμιότητος πρεπούσης, μητροπολίτην 'Αμασείας προχειρισάμενοι πεποιήχαμεν. Έπει δε τό γε νῦν είναι παραδαλείν. έχείσε και δι' έαυτοῦ τὰ τῆδε πγευματικῶς επισκέπτε τθαι

1140

δεξαμένω διά την είρημένην των άσεδων του τόπου χαταδρομήν χαι επίθεσιν, ετερόν τινα τρόπου ούδε τούτον άσυντελή, άλλ' αύτῷ τε και τη έαυτοῦ ποίμνη dusited if is the madiate the population remeituede. Τοιγαρούν και γνώμη και θελήσει θεοφιλεί και σπουδή του περιποθήτου άνεψιού τοῦ χρατίστου χαι έγίου μου αύτοχράτορος, ποθεινοτάτου υίοῦ τῆς ήμῶν μετριότητος, αὐθέντου τῆς Τραπεζοῦντος, του μεγάλου Κομνηνού, την έν τη τοιαύτη γώρα αύτου έπισκοπήν των Λιμνίων, ούσαν μέν ύπο τήν τοιαύτην μητρόπολιν Άμασείας, τελούσαν δε έν stephsel apprepring xal did toute wal tou on' abτην Χριστωνύμου λαού της έντεύθεν ώφελείας έσreprintivou, to the responsive defautive the 'Anaoelas, ús elphrai, exõedúxaµév re xal enerpéyaµev B διά τε το πάντη ένδεες της τοιαύτης μητροπόλεως 'Apacelac xal to tou xatapyovtog Edvoug exelos μάλιστα δυσπαράδεκτον, ώστε καθήσθαι μέν καί διάγειν τον τοιούτον Ιερώτατον μητροπολίτην έν αύτη τη των Λιμνίων άγιωτάτη έπι σκοπή, τόν τε έχείσε Χριστιανιχόν λαόν άρχιερατιχώς ποιμαίνειν xal bedriouv, to more swriplan elegyouperon kal טוטמשאטידם, ובאסטאינוע דב בי מטדה, מאבט דאָר דטש Lepoù συνθρόνου έγχαθιδρύσεως, xal διαχόνους προδιδάζειν καί πρεσδυτέρους και πάντα τάλλα πράττειν, δσα και τῷ γνησίφ άρχιερείδίδοται και νομίζεται, άπέρχεσθαι δέ, ότε έξεστιν αύτῷ χαλ δίδωσιν 6 καιρός, και είς την Άμάσειαν, και ποιμαίνειν τούς έν αύτη τον δμοιον τρόπον και πάντα καθόλου πράττειν, όσα τοις γνησίοις μητροπολίταις οι θείοι  ${f G}$ χαι ιεροι κανόνες ενδιδόασιν. Καθέξει τοίνων ό αύτός ιερώτατος μητροπολίτης 'Αμασείας την το: αύτην άγιωτάτην έπισχοπήν τών Λιμνίων χεί πάντα sà ủn' authy, xai ifu èn ábeiac, worrep eleptai, Ιεροπρακτείν έν αύτη, ώστε και διακόνους προδιδάζειν και πρεσδυτέρους, έτι γε μην ώς δυνατόν χαι τά έν τη άγιωτάτη μητροπόλει 'Αμασείας προσ-צמטללבנו, שה זיאסיסה דאה דטובטידאה מאמשדמדאה באצאאolas apprepeus, ober xal operhouser of te xhapened της δηλωθείσης άγ:ωτάτης μητροπόλεως 'Αμασείας, οί τε της ώπ' αύτην άγιωτάτης επισχοπής των Αιμνίων και οι ύπο τάς ενορίας πούτων πελούντες, lepwyevos te nat pováčovtes nat to doinov Apieráνομον πλήρωμα δέξασθαι τοῦτον χαιρούσαις ψυχαίς D zal dia nasys areev aldous zai tiuns zal the sportχουσαν ύποταγήν τε χαι εύπείθειαν απονέμειν τούτω, ώς άργιερεί αύτών και πατρί και διδασκάλω πγευματιχῷ, ἐφ' οίς ἀν ὑπ' αὐτοῦ διδάσχοιντο πρός σωτηρίαν συντείνουσι. Έπι τούτω γάρ και τό παρόν συνοδιχόν της ήμων μετριότητος γράμμα τούτω όη τω διαληφθέντι leputátu μητροπολίτη 'Αμασείας, άγαπητῷ κατὰ Κύριον άδελφῷ και συλλειτουργῷ τῆς ήμων μετριότητος, είς άσφάλειαν επιδέδοται.

+ Elze to Mari Toulia ird. 15.

#### XXXIX. Synodus archiepiscopo Messenes confert metropolim Arcadiopoleos per adjunctionem.

γ Καί τούς των θρεμμάτων έρωμεν ποιμένας, όπόταν μή κατά πληθο; των βοσκημάτων ήγωνται,

ούχ ένῆν τούτω δη τῷ την χειροτονίαν παρ' ήμῶν Α χαί πλείω προσλαμδάνειν ζητούντας. Γι' αύτοί τε ποιμένες δι' άξιολόγου τι ῦ πλήθους χαλοίντο, χαί δμ' έχοιεν άπολαύειν ίχανῆς τῆς ἐχ τῶν ποιμαινομέ νων προσόδου και της των εκείθεν καραών εύφορία. zal ebenvlac, el 5' ent opev abrev exervor apayuaτεύονται τὰ τῆς εὐπορίας αθτῶν οῦτω χαὶ προμηθείας, πώς ούχ αν ή τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησία κήδοιτο τῶν έαυτης ποιμένων και πλείστά γε κήδοιτο, ίν άμα sal the sata tobropa thoutoner apostropian sal τής αύτων διαίτης έντεῦθεν εύπορίαν άνενδεά; Δίπαιον και γέρ σχολάζοντας αύτους περί την τών muhaisohtenne aboutiga xas the aprole watersel-סמי לשי שטישי להועלונמי לשי ללש אמדמשבאסטידמן έχ γε των πονουμένων ού μόνον τά πρός τον βίον ίχανώς αύτούς έχειν, άλλά χαι τοίς άλλοις προσεπαρχείν έχειν, οίς άπορίαν ό χρόνος επήνεγκε βίου. ού γάρ έχ παρέργου τοις άληθώς ποιμέσιν έμέλησεν. δπως τούς όπο χρείαις τισι δεδουλωμένους έλευθέ-פטור מוידשי לצטובי אמטקמויבוי, אנאא דטע אמידטר דטעדם דון שידמו, אמן דמ פמטדשי אמף' סטטפי דוטנידמו אףאכ τό πάσι τοις ύπ' αύτους τελούσι πάντων τών παλλίστων γίνεσθαι βραδευταί. Ούτω γάρ αν και τούς έλλους προτρέποιεν έπι τον των χαλών ζήλον του καθ' έαυτούς όποδείγματι οξα τινί βιαία Ελξει, πρός τά τῷ θεῷ δοχοῦντα χαταρτύοντες χαι προσάγονsec. Kai ti bel xal' Exactor dereur, à two un noγία -πολιορχουμένων ποιμένων έναφόεται, ναών ποιήσεις, ἰερέων διαπρεπείς κόσμοι, σεπτών είκόνων x2 άναθημάτων φιλετιμία, πτωχοτροφίαι xal ξένων ύποδογαί μεθ' Ιλαράς εύθυμίας γινόμεναι; ταύτα και πολλῷ πλείω παρῆκω 🕆 λόγος τὰ τῶν εύπορούντων προστατών και ποιμενων, εί δε ποινή τις εύχληρία γίνεται του ποιμνίου ή του ποιμένος αύπορία, τοδμπαλεν ή σπάνις δεινόν και πέρα παντός γε δεινοῦ · ενα γάρ τάλλα παρῶμεν, παρά μέν τοίς συνειδόσιν αύτῷ την πενίαν έτερα ὑφίσταται τά έγχλήματα, παρά δε τοις μή τάς ψήφους ήχριδωplong redeplever, all' in two sixotion and a daven boxur ut Exervoitos, peideabar de, pupla of xal βλασφημείται, ό δε τον Χριστόν γυμνόν ού περιδάλλων, ό δε πεινώντα μή τρέφων και όσα δή έφεξης εναιδίζονται οι μή έπαρχοῦντας πρός τοὺς ἐν χρεία xal dervals anopless. Taura in xai i perpioting ήμων συνεχώς καθ' έαυτην άνελίττουσα ούκ άνασχετόν ήγήσατο και τὸν ἰερώτατον ἀρχιεπίσκοπον Μεσήνης, άγαπητον χατά Κύριον άδελφον χαί συλλειτουργόν της ήμων μετριότητος, περιοράν του καθ' ήμέραν βίου απορούμενον, ανδρα πρόφιμον δνεα έχ παιδός των έχχλησιαστικών θεσμών χαι πολλούς έδρώτας ύπενεγχόντα χαλ μόχθου;, ένεσχολούμενου ταίς περί την Έχχλησίον διαχονίαις, άλλ' ώς ένδυ περί αύτοῦ γνησίως φροντίσασα, τόρον εῦρεν ἐπavophisastas the sat' abov Everas issinglas προσθήχη, περί ού και κοινωσαμένη τοις ιερωτάτοις άρχιερεύσι, τῷ Χαλκηδόνος, τῷ Θεσσαλονίκης, τῷ Μελιτινής, τῷ Γαγγρών, τῷ Ποντοπρακλείας, τῷ Προύσης, τῷ Πηγών, τῷ Βεφροίας, τῷ Σερρών, τῷ Φιλίππων, τῷ Χριστουπόλεως, τῷ Δυρραχίου, τῷ Μιτυλήνης, τῷ 'Ρωσίου, τῷ 'Απρω, τῷ Καυχασίου,

εφ Μηδείας, συσπεύδοντας αύτους Εσχε και συμπράττοντας, δθεν και κοινή τη περί τούτου ψήφφ την άγιωτάτην μητρόπολιν Άρχαδιουπόλεως χατά λόγον έπιδόσεως αύτῷ απονέμομεν, ως αν ούτος μέν την δυνατην επιχουρίαν εχείθεν πορίζηται, ό δε κατ' έκείνην lepedς και λαός της παρά τοῦδε διδασκαλίας έπαπολεύων πάσαν έπιδιδοίη την κατά ψυγην ώφέλειαν και την ές τα κρείττω προκοπην και βελτίωσιν Χριστού χάριτι. Καθέξει τοίνυν ό αύτος ερώτατος άρχιεπίσχοπος Μεσήνης την τοιαύτην έγιωτάτην έχχλησίαν 'Αρχαδιουπόλεως χαί τα ύπ' αύτην πάντα, και έπ' άδείας έξει Ιερουργείν έν αύ-ή και διακόνους προδιδάζειν και πρεσδυτέρους, έτι δε και ήγουμένους εγκαθιστάν, και άπλως των εκείaven mereor ent rou lebon annobonon stangionσεω:, δθεν όφείλουσαν οί τε πληριποί της δηλωθείone driverdeing exchipilae xet of ond the evoplas ταύτης τελούντες και πνευματικήν επικράτειαν, leρωμένοι, μονάζοντες και το λοιπόν Χριστώνυμον πλήρωμα δέξασθαι τούτον και διά πάσης άγειν αίδοῦς και τιμῆς και την προσήκουσαν ὑποταγήν τούτφ και εύπείθειαν άπονέμειν ώς άρχιερεί αύτῶν καί πατρί και διδασκάλφ πνευματικώ, το οίς ύπ' αύτοῦ νουθετοίντο πρός σωτηρίαν συντείνουσι των ψυχών αύτων. Έπι τούτω γ2ρ xal το παρόν συνοδικόν της ήμων μετριότητος γράμμα τούτω δη τω διαληφθέντι ερωτάτω άρχιεπισκόπω Μεσήνης, άγαπητῷ κατὰ Κύριον άδελφιῷ καὶ συλ-גנידטיףץ דוֹך אָשָשׁי שדר הולדעדט;, כוּב מסקמאבומי C tπιδίδοται.

+ Είχε το Μηνί Αυγούστω irô. u.

#### XL. Synodus metropolitæ Heracleæ Ponsicæ confert episcopatum Amyelii per adjunctionem.

+ Έπειδήπερ έν χρίσει τοὺς λόγους και ήμεις τῶν πραγμάτων οίκονομείν ελάχομεν τη τού θεού χάpiti, vépeir te xal Bio:xeir Er ye tois aveupatixois. ώς χρη, Εχαστα χαι διά πάντων ώς είπειν σώζει» τά πρόσφορα, χρεών δήπου μή έν παρέργω τίθεσθαι τούτο, μηδ' έφ' ένι τών πραγμάτων άγειν το είχος, άλλ' ώσπερ βασάνω των πρακτέων τους λόγους τη xρίσει προσάγοντας, είς Εργον αύτίπα δή Επειτα προάγειν. Εί ούν τού; γε άλλους και ούχ ή πτον, όσοι D κατά γένος μάλιστα προσήκουσε, προνοίας έξω ποιείσθαι έπ' Εσχατα σχληρότητος και άσυμπαθείας ήχει, ή που τούς γε τῷ αὐτῷ τελεωθέντας χρίσματι καί τῷ αύτῷ συναφθέντας πνεύματι, τῶν άναγκαιοτάτων αν είη πάση; άξιουν χηδεμονίας, παρ' δσον χαι χρείττων ή του πνεύματος της έξ αίματος συναφείας. Έκει μέν γάρ ίσως σχληρότητα γνώμης καταγνωσθείς τις, είτα άπηλθεν ές τοσούτον αύτώ της χαταδίχης όρισθείσης, ένταῦθα δὲ πρός τούτοις χαι δίχας έφλήσει παρά τῷ τὰ τῆς δίχονομίας πιστεύσαντι, εί δυνάμενος χείρα βοηθείας παρέχεσθαι, Επειτα ραστώνη δεδωχώς το πράγμα, τη βία συνωθείσθαι τον άδελφον συγχεχώρηκεν. Οδτω μέντοι ταύτα παρ' ήμεν νομιζόμενα χαί σπουδάζεται τό

τῷ Λιτβάδων, τῷ Βιζύης, τῷ Σανθείας. τῷ Κῶ x2 Α γε εἰς δύναμιν παντοίοις xai τρόποις xai πράγμασι. Και τοίνον, έπειδή τισι τών περι ήμα; Ιερωτάτων άρχιερέων έν ούχ έλαχίστη πενία χαι τῶν άναγ. χαίων στερήσει χατενεχθήναι συνέδη πάσης σχεδου προσόδου τών κατ' αύτους έκκλησιών άποκλειθεζσι τη του χρόνου κακότητι, χείρα βοηθείας ορέγειν των πάνυ είχότων ή μετριότης ήμων χρίνει και γάρ αν είη κοινόν αμφοτέρων τοῦτό γε προμήθεια, αύτων τε δή, πρός ους γίνεται, και αύ των ύπ' αυτοίς ποιμνίων, ώς έντεῦθεν μιᾶς ἀφορμῆς διττήν γίνεσθαι την δνησιν, μητ ενταύθα περιγραφομένην χάχείσε ω; το είχος διαδαίνουσαν. Ος γάρ πονηρώς διατεθείσης της χεφαλής άνάγχη μεταλαγχάνειν και τάλλα του σώματος μέλη του πάθους, ούτω δή χάνταῦθα χεφαλῆς λόγον Εγοντες χαι ποιμαίνειν λανης πάντων μεθέξει, δσα και γνήσιος άρχιερεύς, Β χύντε; πρός γε δή το ύπ αύτοις έχαστοι ποίμνιον, δυσχερώς λίαν έξουσιν ώφελείν τινας, εί σφοδρά τις πενία χατέχει δίχην νεχρώσεως τοίς αύτων βουλήμασί τε καί πράγμασι βιαίως έμπίπτουσα, τούτο δέ ού μιχρόν τῷ ποιμνίψ βλάδος. "Επειτα οῦτ' ἔστιν ένταῦθα λέγειν, ὡ; ἀσυντελής ἡ τῶν ἕξωθεν εὐπορία τοίς τά του πνεύματος ένεργούσιν, εί μή τις φαίη και την ψυχην σώματος άνευ άρετας έργάζεσθαι δύνασθαι. Η πῶς ούχ ἂν χαλχός ήχῶν τοις ἀκούουσι λογισθείη κατά την θείον Απόστολον, όπότε λόγω μόνω φιλοσοφοίη τα της ελεημοσύνης έγχώμια, πράγμασιν ούχ έχων τους τύπους τοις λόγοις συν-" άδοντας χαθυπογράφειν; Καλ πανταγόθεν χατίδοι άν τις μεγάλην οδσαν την των πραγμάτων συντέλειαν, πλήν ούχ δσα την χρείαν ύπερβαίνει, έπει εά γε της χρείας έντος χαχίσειεν αν των εύφρονούντων ούδείς. Οδτω τοίνυν τοις καθ' ήμας πράγμασι προσέχοντες και ταϊσδε ταίς ψήφοις τα τοιαύτα προσάγοντες, τών άπεικότων κρίνομεν, ύφ' ήμων άμελεξοθαί τε και περιοράσθαι, εί τις των ήμετέρων έν Κυρίω άδελφων τῷ τῆς πενία; χαταδύεται χύματι. Ούχουν ούδ' άμελείται το γούν έφ' ήμιν ούδείς όστις άξιος, άλλά τῆς προσηχούσης Εκαστος μεταλαγχάνει προμηθείας και βοηθείας · ίδου γάρ και ό ερώτατος μητροπολίτης Ποντοηρακλείας καί ύπέρτιμος, έν άγίω Πνεύματι άγαπητος άδελφος και συλλειτουργός, λόγφ και βίου εμπρέπων σεμνότητε και της άρετης πλουτών τα κάλλιστα, ούδενος αν τω τέως έδειτη εί χαθ αύτον ήν διάγων, νυν δε, έπειδή προστασίαν έστιν έγχεχειρισμένο; λαού, και πολλή τις τούτω ανάχειται φρονείς, άξιος αν είη χαι τών είς χρείαν ήχόντων επαπολαύειν, ίν' αύτός τε έαυτῷ έπαρχῶν εξη ταίς πυχνείς ένδημίαις τε χαί άποδημίαις κοπτόμενος τής του οίχείου ποιμνίου ώφελείας Ένεκα και έτέρας, ώς ένου ώφέλιμος Έσθ' δτε φαίνοιτο. Ταῦτ' ἄρα χαι την περιέχουσαν αύτον Ενδειαν έτέρας έχχλησίας έπιθήκη θεραπεύσαι διέγνωμεν, άναλόγως τῷ πάθει την Γασιν έπιφέρουτες. Ποία γάρ αν είη πρεπωδεστέρα προμήθεια ποιμένι απορουμένω περί τα χρειώδη ή ποιμνίου επαύξησις; Την τοίνον άγιωτάτην επισκοπην την έπονομαζομένην Αμύχλιον, την ύποχειμένην ταζ Παλαιαί; Πάτραις, χηρεύουσαν ήδη χρόνου ίκανδυ χαι δεομένην του διδάξοντος χαι πρός τάς χρείττους.

νομάς όδηγήσοντος τον έν αύτη Χριστώνυμον λαίν, 🛦 ποιούντων αύτά τη τοῦ άρχιερίως παραινέσει χαί διδόαμεν αύτῷ χατά λόγον ἐπιδόσεως χοινή ψήφφ τῶν περί ήμας ίερωτάτων άρχιερέων τοῦ Ήραxlelaç, τοῦ Χαλκηδόνος, τοῦ ᾿Αδριανουπόλεως, τοῦ Μελιτινής, τοῦ Μονεμβασίας, τοῦ Γαγγρών, τοῦ Προύσης, τοῦ Πηγῶν, τοῦ Βεββοίας, τοῦ Σεββῶν, τοῦ Φιλίππων, τοῦ Δυβραχίου, τοῦ Μιτυλήνης, τοῦ 'Ρωσίου, τοῦ "Αποω, τοῦ Καυχασίου, τοῦ Βιζύης, τοῦ Μεσήνης, τοῦ Ξανθείας, τοῦ Κῶ καὶ τοῦ Μηδείας, ώς αν αύτος μέν βοηθείας εχείθεν επιτυγγάνοι τινός, έφ' οίς έν χρεία χαθέστηχεν, ό δε χατ' έχείνην λαός τη τούτου προσσχόντες διδασχαλία χαί ύποθήκη των καλών ώφελοίντο περί ψυχήν, και έπανάγοιντο όσημέραι πρός την είς τα χρείττω έπίδοσιν, συνάρσει και εύδοκία Θεού. Καθέξει τοίνυν ό αύτος ίερώτατος μητροπολίτης Ποντοηραχλείας Β και υπέρτιμος την είρημένην άγιωτάτην επισκοπην του 'Αμυχλίου μετά πάντων των ύπ' αύτην, χαι έπ' άδείας έξει ίερουργείν έν αύτη χαι διαχόνους προδιbageiv xal. ... Finis deest.

#### XLI. Synodus jubet examinari causas ecclesiasticas in metropoli Sugdreæ.

. . . . . . . (oi)χοδομήσαι μέλλοντες θείους ναούς. Οι δε χατέστησαν αύτά εις τούς πρό χρόνων φθάσαντας άνεγερθήναι, ώς είρηται, ναούς, χαί Εχτοτε ίδιοποιούνται αύτούς ώς πατριαρχικούς. Άνέφερε και ώς πρό χρόνων συνέδη εξοικισθηναί τινα των χωρίων της ένορίας αύτοῦ έχ της τῶν Ταταρίων έπιδρομῆς, έπανελθόντων δε πάλιν είς αὐτά τῶν εποίχων αύτῶν χαι χατοιχησάντων έν αύτοις, άπηλθον οί έξαρχοι τοῦ ἰερωτάτου μητροπολίτου Γοτθίας και υπερτίμου, και εποίησαν έν τοις τοιούτοις χωρίοις σταυροπήγια της μητροπόλεως Γοτθίας, και έχτοτε άπαιτούσιν αύτοι παρά των εποίχων των τοιούτων χωρίων και το κανανικόν, δσον όφείλεται πρός το μέρος της μητροπόλεως Σουγδαίας, και έζήτησαν έπι τούτοις τυχείν αυνοδικής διαγνώσεως. Έκρινε τοίνον ή μετριότης ήμων μετά των περί αυτήν **ξερωτάτων** φρχιερέων, τοῦ 'Ηραχλείας, τοῦ Νιχαίας, του Φιλαδελφείας, του Προύσης, του Πηγών, του Σεφρών, του Αυρραχίου, του Ατταλείας και του Μεσήνης, ίνα γένηται τοπικώς δι' επιστασίας τών πλησιοχωρούντων άρχιερέων έξέτασις, παρείναι έφείλοντος τη τοιαύτη έξετάσει και του Ιερωτάτου D άρχιερέως Γοτθίας, και ώς εύρεθωσιν έχοντα είς άλήθειαν τα των τοιούτων ύποθέσεων, σημειωθη παρ' αύτῶν και πεμφθή τὸ σημείωμα ἐνταῦθα, καί ξπειτα γένηται, δσον άναφανή δίχαιον άπο της συνοδικής διαγνώσεως. Άνατιθέαμεν δε τα περί πούτου τοίς ίερωτάτοις άρχιερεύσι και ύπερτίμοις, τῷ Άλανίας, τῷ Βιτζίνης και τῷ Ζηκχίας και Μαrpayor, of sh xai apeldouais evenungsat sig ton έχείσε τόπον χαι άποπληρώσαι τα της συνοδιχής ταύτης και ήμετέρας διαγνώσεως. Έπει δε άνέφερεν ό αύτος ίερώτατος άρχιερεύς Σουγδαίας, ώς προδαίνουσιν είς την ένορίαν αύτοῦ συνοιχέσια χεχωλυμένα παρά των θείων και φιλευσεδών νόμων, τά μεν έξ είματος, τά δε έξ άγχιστείας, μή πειθαμένων των

συμδουλή, όφείλουσιν οι τοιουτοι ίερώτατοι άρχιερείς ποιησαι έπιφώνησιν πρός τον έχείσε Χριστιανικόν λαόν. ώς αν μηδέν τολμωσί τι τοιούτον, δτι είς χρίμα και άπώλειαν ένι τῆς ψυχῆς αὐτῶν, και οὐδεν όφείλουσι παραχούειν τοῦ γνησίου αὐτῶν ἀρχιερέως, ούτε έπι τοίς τοιούτοις, ούτε έπι τοίς άλλοις, οίς λέγει πρός αύτους είς ώφέλειαν των ψυχών αυτών. άλλά και είτι συνοικέσιον εύρίσκεται, όφείλει διασπασθήναι. Είς γάρ την περί τούτου άσφάλειαν καί τό παρόν συνοδικόν γράμμα της ήμων μετριότητος άπολέλυται.

+ Είχε τό · Μηrί . . . . . Irô. α.

XLII. Synodus respondet ad petitionem metropolitee. Attaliæ de pravis moribus qui in ejus diæcesi invaluerunt.

† 'Ο ιερώτατος μητροπολίτη; 'Ατταλείας x2l υπέρτιμος, εν άγίω Πνεύματι άγαπητός άδελφός τῆς ήμῶν μετριότητος και συλλειτουργός, άνέφερεν είς την χαθ' ήμας ίεραν χαι θείαν σύνοδον, ώς τινες τών χληριχών της κατ' αύτον τοιαύτης μητροπόλεως χαι τών έχείσε χοσμιχών άνθρώπων έφθασαν άναδέξααθαί τινα από των μοναστηρίων της αύτης μητροπόλεως, ώσαύτως χαί τινας άπο των ύπ' αύτην θείων ναών έχδοθέντων χαί τών τοιούτων μοναστηρίων χαί τών ναών παρά τών κατά καιρούς άρχιερέων της αύτῆς άγιωτάτης ἐχχλησίας χατά σχοπόν τοῦ ἐπιμελείας παρ' αύτῶν άξιοῦσθαι χαὶ περιποιήσεως είς τό συνίστασθαι χαι βελτιούσθαι αύτά, διέδη δε ή κατοχή τούτων και sig τους άποι όνους των τοιούτων χληριχών χαι χοσμιχών άνθρώπων, χατά μιχρόν δε έπι τοσούτον κατήντησαν εί; ερήμωσιν τά τοιαύτα μοναστήρια χαι οι ναοι έξ άμελείας αύτων, ώς μηζε μοναχούς έχειν οίκήτορας, και τά κτήματα δε αύτῶν τὰ μεν διεπράθησαν παρά τῶν τοιούτων κληρικών και κοσμικών ανθρώπων, τα δε κατέχουσεν έτ: χαι νέμονται αύτοι, χαι τάς έξ αύτῶν ἀποχερδαίνουσι προσόδους. 'Ανέφερε χαι ώς τινες τών τοπικών γυναιξί κατά νόμους συναπτόμενοι καί της συμφωνηθείσης πρός αύτους προικός άποδιδομένης βιάζονται και καταναγκάζουσιν, ίνα τὰ μέν τῶν προιχιμαίων πραγμάτων δίδωνται πρός αύτους χατά λόγον ξενίου, τά δε προιχοδοτώνται ταζς γυναιξί, xal el sunsi mporedeurisat the guvalxa xal άπαιτηθήναι την προίκα, άντιστρέφηται μόνον το χαταγραφέν ύπερ προικώς, το δε επέχεινα πράγμα έναπομένη αύτοις άναπαίτητον ώς ξενίου λόγφ δοθέν πρός αύτους, ώστε χαι έπεχράτησεν ή τοιαύτη συνήθεια, και ένεργείται παραλόγως, μή βουλομένων άλλως συνάπτεσθαι είς γάμον των πρός τουτο έρχομένων άνδρών, χάντεῦθεν ἀναγχαζόμενοι οἱ τὰς Bylelas Exortes maldas xal ut Exortes allow mpds γάμον συνάπτειν αύτας, ζημιοῦνται τα μεγάλα παρά την των νόμων διαταγήν, στερούμενοι των οίχείων, χαλ έζήτησεν. έπι τούτοις συνοδικής τυχείν διαγνώσεως. Εχρινεν ούν ή μετριότης ήμων μετά των περί αύτην ιερωτάτων άρχιερέων, τοῦ 'Ηραχλείας, τοῦ Νιχαίας. τοῦ Φιλαδελφείας, τοῦ Προύσης, τοῦ Πηγῶν, τοῦ Σερρών, τοῦ Δυρραχίου, τοῦ Άλανίας xai τοῦ

# SYNODICE CONSTITUTIONES.

μοναστηρίων χαι των ναών επ' άδείας έχειν τον δηλωθέντα Ιερώτατον τῆς Ατταλείας ἀρχιερέα ἀπησπάσαι τοῦτα ἀπὸ τῶν κατεχόντων αὐτὰ κληρικῶν xal xοσμικών άνθρώπων και σπουδάσαι και έπιμεληθηναι, ώστε χαταστήσαι και αποδείξαι πάλιν τα τοιαυτα μοναστήρια καταγώγια μοναχών, άνασωσαί τε αύτοις, έτι δε και τοις τοιούτοις θείοις ναοίς και τά κτήματα αύτῶν, όσα Εφθασαν διαπραθήναι, ώς είρηται, παρά τῶν χατεχόντων αὐτά, ἄδιχον γάρ ἕνι χαί μέγα επιφέρον το χρίμα ταις ψυχαίς των χατεχόντων ταῦτα, τὸ ἐπὶ λύμη καὶ καινοτομία καὶ βλάδη των προσόντων τοίς τοιούτοις μοναστηρίοις xal tols vaois xataxupieveiv xal deamoseiv xal xatέχειν αύτά • τὰ γὰρ δπαξ ἀφιερωθέντα τῷ Θεῷ άπαρεγχείρητα δια τηρείσθαι όφείλουσι και άμείω : α, Β ού μόνον παρά των άναδεχομένων τοιουτοτρόπως αύτα, άλλα και των οίχοθεν συνιστώντων και προστιθέντων και καθάπαξ προσαγόντων τα προσόντα αύτοις. Περί δε των γινομένων, ώς δεδήλωται, συναλλαγμάτων και συνοικεσίων διέγνω και άπεφήvato if petpidens their here the nept autivity lepas και θείας συνόδου, άχυρον είναι την γενομένη» παράλογον και άτοπον συνήθειαν και άδέβαιον, Ένθα προδή, και όπότε συμδή τελευτησάσης της γυναικός άπαιτείσθαι τὰ τῆς προιχός πράγματα, ἀποδίδοσθαι ταύτα άπό του μέρους του άνδρος έξ όλοκλήρου κατά τους θείους και φιλευσεδείς νόμους, μηδέν τε όφείλοντος χατέχειν χαι άποχερδαίνειν έξ αύτῶν, ὡς χατά λόγον ξενίου δοθέν, άτε παραλόγου παντελώς ούσης της τοιαύτης πράξεως, και δια τούτο το άχυρον όφειλούσης έχειν είς άπαν το έξης. Έπει δέ άνέφερεν ό τοιούτος Ιερώτατος άρχιερεύς Άτταλείας και ώς Εφθασάν τινες άδίκω τρόπω και πλεονεκτικῷ ίδιοποιήσασθαι τον έπισυναγόμενον κηρόν και το Ελαιον είς τον έχεισε θείον ναον της χατ' αύτον μητροπόλεως, έτι δε χαι την άπο των διαφερόντων τῷ τοιούτω ναῷ ἐργαστηριαχῶν οἰχημάτων και την άφ' έτέρου τινός τρόπου πρόσοδον eig tou totoutou belou vadu xat xatexetu xal avallσχειν ταύτην είς ίδίας αύτῶν χρείας, ἐχράτησε δὲ δμως πάλιν την τοιαύτην πρόσοδον ο πρό τούτου άρχιερεύς και οι κληρικοι της τοιαύτης μητροπόλεως, και εταξαν, ίνα κατέχηται ίδίως και φυλάσση. ται, χαι το μεν αναλίσχηται εις λυχνοχαίαν του τοιούτου θείου ναοῦ, τὸ δὲ ὑπόλοιπον εἰς περιποίησιν αύτου και σύστασιν και βελτίωσιν, παρακελεύεται ή μετριότης ήμῶν μετά τῆς περί αὐτήν lepa; xai θείας συνόδου, ίνα χαι είς το έξης επισυνάγηται χαι φυλάσσηται ή τοιαύτη πρόσοδος παρά άνθρώπων χρησίμων χληριχών, οδς αν διαχρίνη χαι τάξη ό χατά χαιρούς άρχιερεύς, ώς τῆς φυλαχῆς χαί συντηρήσεως τῆς τοιαύτης προσόδου την φροντίδα έχειν όρείλοντος τοῦ τοιούτου ἀρχιερέως μετά και είδησεως τών χληριχών, χαι μηδείς τών τοιούτων χ)ηριχών ή τις έτερος έπ' άδείας έχη Ιδιοποιείσθαι χαί άναλίσκεικ αύτην είς ίδίας αύτοῦ χρείας, άλλ' άναλίσχηται είς λυχνοχαίαν χαι περιποίησιν του τοιούτου θείου ναού. Όσαύτως, έπειδη έγνώρισεν ή μετριό-

Μεσήνης, περί μέν των έχδοθέντων, ώς είρηται, A της ήμων και ώς έπτά τινες των προδαθμιωτέρων πρεσδυτέρων του χλήρου της τοιαύτης μητροπόλεως 'Artaleias άντιποιούνται της τεταγμένης άχολουθίας τοῦ εύχελαίου, ῶστε παρ' αύτῶν μόνων έχτελείσθαι την τοιαύτην άχολουθίαν χαι μη παρ' άλλων τινών πρεσδυτέρων, τῷ λόγω, ὅτι ἕφθασε ταχθηναι τουτο πρό χρόνων παρά του τῷ τότε άργιερέως της τοιαύτης μητροπόλεως, και ταυτα μετ' όλίγον πάλιν άχυρωθέντος τούτου διά πατριαρχιχοῦ γράμματος, δπερ ένεφανίσθη και τη ήμων μετριότητι, παραχελεύεται ή μετριότης ήμων, ίνα του λοιπού χα) είς το έξης παύσωνται οι τοιούτοι πρεσδύτεροι τοῦ ἀντιποιεἴσθαι τῆς τοιαύτης ἀχολουθίας τοῦ εύχελαίου, ὡς διαφερούσης καὶ ἀνηκούσης ίδίως αύτοις, και μή παρ' αύτων μόνων έκτεληται τα της τοιαύτη; αχολουθίας, αλλα (παρά των) πρεσδυτέρων, ου; αν θελήση και προσκαλέσηται εκαστος των βουλομένων έχτελειν τον τοιούτον άγιασμον, έπει και επιτίμιον ήπείληται τοίς τοιούτοις πρεσδυτέροις, εί πάλιν αύτοι μόνοι ένεργείν τα της τοιαύτης άχολουθίας πειραθήσονται. Έπι τούτω γάρ και τό παρδν συνοδιχόν γράμμα τῆς ἡμῶν μετριότητος άπολέλυται.

#### † Είχε τό · Μητί..... irð. α'.

XLIII. Synodus metropolitæ Larissensi, qui ob bellum suam diæcesin ingredi non potest, permitit ut jura episcopalia exerceat in episcopatu Charmænes.

+ Έπειδη δ Ιερώτατος μητροπολίτης Λαρίσσης, δπέρτιμος, έν άγίω Πνεύματι άγαπητός άδελφός της ημών μετριότητος χαι συλλειτουργός. Εγραψε xal avriver xev els the xal huds lepar xal belar σύνοδον, ώς έχ τῆς ἐπισυμδάσης εἰς τὸν ἐχείσε τόπον συγχύσεως χαι άνωμαλίας άπό της μάχης έμποδίζεται, χαι ούδεν έχει έπ' άδείας χαταλαδείν είς την λαγούσαν αύτον άγιωτάτην μητρόπολιν Λαρίσσης και ευρίσκεσθαι και διάγειν έν αυτή και τά έφειμένα τούτψ άρχιερατιχώς διαπράττεσθαι, άπήλθε δε διά τουτο και εύρισκεται είς την ύπ' αύτον άγιωτάτην έπισχοπήν Χαρμαίνης, έν στερήσει εύρισχομένην άρχιερέως γνησίου, και έζήτησεν, ίνα έπιτραπή συνοδιχώς, ώστε πρός χαιρόν, μέχρις άν δηλονότι τά τῆς μάχης διαλυθῆ, και εἰρηνική πάλιν χατάστασις είς τον έχεισε γένηται τόπον, έν τη D τοιαύτη της Χαρμαίνης επισχοπή διάγειν χαι τα τη άρχιερωσύνη αὐτοῦ ἀνήχοντα διαπράττεσθαι, διέγνω ή μετριότης ήμῶν σύναμα τοίς περί αύτην ίερωτάτοις άρχιερεῦσι, τῷ Ἡραχλείας, τῷ Σάρδεων, τῷ Νικαίας, τῷ Χαλκηδόνος, τῷ Φιλαδελφείας, τῷ Μελιτηνής, τῷ Ποντοηραχλείας, τῷ Πηγῶν, τῷ Δυβραχίου, τῷ "Απρω, τῷ Μεσήνης χαι τῷ ὑποψηφίω Μελενίκου, δέον είναι διά την άνάγκην των έχεισε πραγμάτων και τους βουλομένους ιεράσθαι και κατά την τάξιν προίγεσθαι την εχχλησιαστιχήν, εύρίσχεσθαι τον δηλωθέντα Ιερώτατον άρχιερέα Λαρίασης έν τη είρημένη έπισχοπή της Χαρμαίνης, έως αν ειρηνική πάλιν κατάστασις γένηται εις τον τοιουτον τόπον, και ιερουργείν εν αύτη και χειροτονίας διαχόνων χαί πρεσδυτέρων χαι τάλλα, δοα έφείται

άρχιδρατικώς αύτῷ διαπράττεσθαι, ἀπέχειν ἀρείλοντα μόνον τῆς τοῦ ἰεροῦ συνθρόνου ἐγκαθιδρύσεως. "Εσται τοίνυν διάγων καὶ πράττων τὰ εἰρημένα ἐν τῆ τοιαύτῃ ἐπισχοπῃ κατὰ τὴν ευνοδικὴν ταύτην καὶ ἡμετέραν διάγνωσιν · ἐπὶ τούτῷ γὰρ ἐπιδέδοται αὐτῷ καὶ τὸ παρὸν γράμμα τῆς ἡμῶν μετριότητος δι' ἀσφάλειαν.

+ Είχε το. Μητί Αυγούστω irô. α.

XLIV. Synodus metropolitæ Prusæ mandat, ut inspiciat metropolim 'Apameæ et monasterium patriarchale Agaurorum.

† Η μετριότης ήμων προμηθευομένη όμοῦ μέν τοῦ ἰερωτάτου μητροπολίτου Προύσης και ὑπερτίμου, άγαπητοῦ χατά Κύριον άδελφοῦ αύτῆς χαί συλλειτουργού, ώς αν μή άπόρως έχη τών είς χρείαν ήχόντων αύτῷ, εἰς τοῦτο συνελαυνόμενος ὑπὸ τῆς B τών πραγμάτων άνωμαλίας, όμοῦ δὲ προνοουμένη xal rou iv rn ivopla rns yerrviasouons rn xar' auτον έχχλησία άγιωτάτης μητροπόλεως 'Απαμείας εύρισχομένου Χριστιανιχοῦ λαοῦ, ώστε καλ αὐτοὺς όρχιερατικής επισκέψωως απολαύειν και ώφελείας. παρακελεύεται γνώμη χοινή των περί αύτην ίερωτάτων άρχιερίων χαι ύπερτίμων, του Ηρακλείας, τοῦ Σάρδεων, τοῦ Νιχαίας, τοῦ Χαλκηδόνος, τοῦ Φιλαδελφείας, τοῦ Μελιτηνῆς, τοῦ Γαγγρῶν, τοῦ Ποντοηραχλείας, του Πηγών, του Σερρών, του Δυρραχίου, τοῦ Μιτυλήνης, ποῦ 🗛πρω, τοῦ ἀρχιεπισχόπου Μεσήνης και των υποψηφίων Σμύρνης και Μελενίχου, είναι την τοιαύτην ένορίαν της δηλωθείσης μητροπόλεως Άπαμείας ύπο την πνευματικήν επίσκεψιν και ανάκρισιν τοῦ διαληφθέντος isρωτάτου μητροπολίτου Προύσης και ύπερτίμου και ό τ' αύτῷ ποιμένι τοὺς ἐν αὐτῆ εὐρισχομένους Ιερείς, μονάζοντάς τε και λαϊκούς διεξάγεσθαι και καταρτίζεσθαι πρός τά πγευματικά και λυσιτελή και σωτήρια, άναγνώστας τε παρ' αύτοῦ χαι ὑποδιαχόνους και διακόνους και ερείς έξ αύτων προδιδάζεσθαι τούς τη κανονική δοχιμασία προχρινομένους. Ωσάύτως παραχελεύεται ή μετριότης ήμων χατέχειν τον αύτον έερώτατον άρχιερέα Προύσης και την έν τ τοιαύτη θεουπόλει Προύση διαχειμένην σεδασμίαν πατριαρχικήν μονήν, την έπ' δνόματι τιμωμένην τοῦ ἀσίου Εὐστρατίου χαὶ ἐπιχεχλημένην τῶν Άγαὐρων, μεθ' ών αύτη χέχτηται διχαίων χαι προνομίων. "Οθεν όφείλουσι και οι έν αύτη μοναχοι, Ετι δέ και n οί έν τη ένορία της δηλωθείσης άγιωτάτης μητροπόλεως 'Απαμείας ίεριζ, μονάζοντές τε και λαϊκοι την πρέπουσαν αίδώ και ύποταγην και εύπείθειαν άπονέμειν τῷ τοιούτψ Ιερωτάτψ άρχιερεί, ώς πατρί αύτων και διδασκάλφ πνευματικώ, και τοις πρός αύτούς παρά τούτου λεγομένοις έπ' ώφελεία των οίχείων ψυχών υπείχειν χαι πειθαρχείν, όφείλοντος χαι αύτοῦ δή τοῦ ιερωτάτου ἀρχιερέως φροντίζειν χαι έπ:μελείσθαι, ώστε διαγωγής αύτους έχεσθαι θεοφιλούς, έν φροντίδι τε τίθεσθαι και την της είρήμένης σεδασμίας μονής σύστασιν και βελτίωσιν, ώστε έχειν και τους έν αύτη μοναχούς τα πρός ζωάρχειαν αύτῶν χαί την άλλην χυδέρνησιν, ἔχειν δε και αύτον από της τοιαύτης μονής την δυνατήν

άρχιερατικώς σύτῷ διαπράττεσθαι, ἀπέχειν όφεί- Α κει ἐνδεχομένην πυδέρνησιν. Εἰς γἀρ τὴν περί τούλοντα μόνον τῆς τοῦ ἰεροῦ συνθρόνου ἐγκαθιδρύ- του ἀεφάλειαν ἐπιδέδοται αὐτῷ και ἡ παροῦσα συνσεως. Ἐσται τοίνου διάγων και πράτων τὰ εἰρη- οδικὴ πράξις τῆς ἡμῶν μετριότητος.

† Elzs τό · Mηrl 'Ozzwóply Irð. 5.

#### XLV. Synodus Theodosio, metropolitæ Melitenes, confert metropolim Keltzenes per adjunctionem.

+ Έδει μέν πάντως και των εύλογωτάτων ήν άρα, τάς πάλαι των έχχλησιών είς έπισχοπάς τε χα: μητροπόλεις ταχθείσας χαι ύφ' ένι ποιμένι χαι διδασχάλω τούτων έκαστην δγεσθαι τυπωθείσας, την άρίστην ταυτηνί σώζειν τάξιν και μόνην αύτην τήν γε λαχούσαν Εκαστον των ποιμένων έν φροντίδι woregene ubo? if abelien as ynaitery grefalein. έπει δε ή δι' άμαρείαν των πραγμάτων άνωμαλία xal sa της εχχλησιαστικής εύταξίας χαι ενθέου τήσδε τυπώσεως έν ούκ όλίγαις των τε πόλεων καί γωρών άνέτροψε και συνέχεεν, σι της καθόλου καθεξής Έχχλησίας αδθις προσιάται του χαλού χαί συνοίροντος ποιούμενοι πρόνοιαν, ώς εγχωρούν ήν, ίασιν ταύτην τοίς επικειμένοις επινενοήκατε, καί ώρίσαντο δεύτερον, δ φασι, πλούν, ίν' οί καθ' οίστ-טאָדוים דףלחסי מימיצאך בוב דט סעטאמלבוי סטיבאמטליτες, ἀφ' ἦς προέστησαν ἐκκλησίας, ἢ μικροῦ τινος ίσως λεψάνου της κατ' αύτούς ποίμνης ύπολειφθέν-דפר סער' מטדסן פומצטעבטעעט בערבטעבע במטדסטר בעטבוז των χροιωδών οζοί τε δντες, ούθ' έτέροις παρέχειν, έτέρας εχχλησίας προσθήχη λαμδάνοιεν την προμήθειαν, είπερ ίκανώτατοι μάλιστα τύχοιεν δντες ούτοι έργοις όμοῦ τε και λόγοις, οἶς ἀν όμιλῶσι, πρός τον ίσον της θεοσεδείας ζηλου τούτους ένάγειν xzl πολιτεύεσθαι πείθειν άμέμπτως. Τοζς τοίνυν ούτω τυπωθείσι και όρισθείσι καλώς και ήμεις έξακολουθούντε; τῷ Ιερωτάτω μητροπολίτη Μελιτηνῆς, ὑπερτίμφ, εν άγίφ Πνεύματι άγαπητῷ άδελφῷ της ήμών μετριότητος και συλλειτουργώ, κώρ Θεοδοσίω, ούκ εύπόρως μέν έχοντι τῶν πρός χρείαν διά το την κατ' αύτον εκκλησίαν ύπο Βαρβάροις προ πολλού γεγονέναι και είσετι νῶν κατάρχεσθαι και κυκλοῦσθαι, Ιχανώς δη έχοντι Θεού χάριτι και άμα προθύμως, τούς μέν οίχείους της πίστεως ταίς παρ' έαυτου διδασχαλίαις χρατύνειν και προάγειν έπι το χρείττον, το δ' άλλότριον προσλαμδάνεσθαι τη κατά Χριστον άγωγή μεταπλάττοντα και μορφούντα, την άγιωτάτην μητρόπολιν Κελτζηνής κατά λόγον έπιboarme nemotren lingth say fiber sorny ena webs ήμας Ιερωτάτων αρχιερέων, του Ήρακλείας, πο Σάρδεων, τοῦ Χαλχηδόνος, τοῦ Νιχαίας, τοῦ Φιλαδελφείας, τοῦ Γαγγρῶν, τοῦ Ποντοηραχλείας, τοῦ Προύσης, τοῦ Πηγῶν, τοῦ Σερρῶν, τοῦ Δυρραχίου, του Μιτυλήνης, του Άπρω, του Άτταλείας, του Μεσήνης χαι των ύποψηφίων Σμύρνης χαι Μελενίχου, ώς αν προηγουμένως μεν της έν άπασι θεαρέστου πολιτείας τοῦ ὑπ' αὐτὴν λαοῦ φροντίζη xal προμηθεύηται διδασχαλίαις ταζς διά τρόπων χαι λόγων είς ταύτην ένάγων, έπειτα χαί τινος συντελείας και κυδερνήσεως έντεῦθεν αὐτὸς εὐποροίη. Καθέξει τοίνου ό αύτος ιερώτατος μητροπολίτης Μελιτηνής και ύπέρτιμο; την τοιαύτην μητρόπολιν

# SYNODIC/B CONSTITUTIONES.

Κελτζηνής μετά των ύπ' αύτην πάντων, και επ' Α λοιποίς όμοίοις ναοίς όνομαστι άναφέρεσθαί τε και άδείας έξει ίερουργείν έν αύτη, άναγνώστας το χαί ύποδιαχόνους και διακόνους και lepels προδιδάζειν. ετι δέ και ήγουμένους έγκαθιστάν και άπλώς των exciting martur medifes, ore net griding raising מסצוברבטה. לעבט אלאטא דון דמי וברסי שעאטראיטי גיπαθιδρύσεως. Όφείλουσι δέ και οι εύρισχόμενοι κληρικοί της δηλωθείσης άγιωτάτης μητροπόλεως Kedt (nung xal of and the trapylas raiting xal אינטאמדואלט לאוא אינאר דבאסטעדבר לבףטאליטו, אסνάζοντος και το λοιπόν άπαν Χριστώνυμον πλήρωμα δέξασθαι τοῦτον καὶ διὰ πάσης άγειν αἰδοῦς xal remains and the anticouran stratagine and conciθειαν αποδιδόναι αύτψ, όσα δή και άρχιερεί γνησίω xal πατρί αύτών xal διδασχάλφ πνευματικώ. Έπελ μέντοι τοῦ πάλαι δη άφωσεωμένου άρχιερατιχοῦ χα- Β θίσματος έστέρηται ύπό των έθνων ή διειλημμένη άγιατάτη μητρόπολες Κελτζηνής, οδαε μήν Ετερον **χτήμα είς κατοικίαν** άρχιερε! προσήκον ύπολέλειπται ταύτη, κατασχείν έφείλει δ βηθείς έερώτατος μητροπολίτης Μελιτηνής είς κάθισμα έαυτῷ την ύπ' αυτην άγιωτάτην μητρόπολιν Κελιζηνής τετα-THENDA DEGAGHIER HONDA DAN FUR SAGATE THE OTEDάγνου Δεσποίνης και Θεομήνορος πιμωμένην και έπιχεκλημένην του ΚΙ, παρά μηδενός των άπάντων πωλυσμενος είς τουτο. Έπι τούτω γάρ παι το παρόν συνοδικόν γράμμα τῷ διαληφθέντι ίερωτάτω μητροπολίτη Μελιτηνής και προέδρω Κελτζηνής δι' άσφάλειαν επιδέδοται,

11:9

# + Elys to Mnrl Oxtubplu Ird. B.

KLVI. Synodus Theodosio , metropolitæ Meljtenes, committit inspectionem jurium patriarchalium in quibusdam ecclesiis.

+ "Η μετριότης ήμων δια τοῦ παρόντος γράμματος άνατίθησι τῷ Ιερωτάτψ μητροπολίτη Μελιτηνής, ύπερτίμω, έν άγίω Πνεύματι άγαπητῷ άδελφῷ τῆς ήμῶν μετριότητος και συλλειτουργῷ και προέδρω Κελτζηνής, κύρ Θεοδοσίφ, την επίσκεψιν και διεξαγωγήν των πατριαρχικών δικαίων των έν ταίς Ινορίαις τῶν ἀγιωτάτων μητροπόλεων, τῆς Νεοχαισαρείας δηλονότι, τῆς Καμάχου και ἧς προεδρεύειν παρ' ήμων τέτακται, Κελτζηνής, έτι δè και τής άγιωτάτης άρχιεπισχοπης Κολωνείας, ώς χαλώς Θεού γάριτι διοιχείν ταῦτα χαι τῆς ἀνηχούσης ἀξιοῦν έπιμελείας ίχανῶς έχοντι, πολλών τε άλλων ένεχεν, D και δή και του πλησιοχωρείν τάς τοι τύτας ενορίας εών ρηθεισών άγιωτάτων έχχλησιών τη χατ' αύτον άγιωτάτη μητροπόλει Μελιτηνής και είδησιν έχειν αύτον άχριδή των έχείσε · έπιλήψεται τοίνυν ό δηλωθείς ιερώτατος μητροπολίτης Μελιτήνης xet ύπέρτ:μος τῶν ἐν ταζς τοιαύταις ἐπιρχίαις πατριαργικών δικαίων χανογικώς έπιτηρών και διενεργών ταύτα εξάρχου τρόπον και δικαίψ της ήμων μετριότητος. φροντίζων προηγουμένως μέν, μή ένεργείσθαί τι ίξω της Χριστιανικής καταστάσεως, άλλά πίντα κατά τους έπικρατήσαντας θεσμούς και τάς έγγράφους διατυπώσεις προδαίνειν, έπειτα τον πατριαρχικώς της άγιωτάτης του Θεου Έκκλησίας προϊστάμενον έν ταίς πετριαρχικαίς μοναίς και τοίς

μνημονεύεσθαι, και τάς παρεμπιπτούσας δέ έκκλησταστικάς και πνεθματικάς ύποθέσεις έν τοϊς τοιούrois uovastiplois xal rols vaols nap' autou routou εξετάζεσθαί τε και διορθούσθαι, μηδενός των άπάντων, Ιερωμένων, φημί, μοναζόντων χαί των λοιπών Χριστωνύμων, άλλ' ούδ' αύτῶν τῶν ἐν ταῖς εἰρημέναις άγωτάταις έχχλησίαις άρχιερατευόντων, έν άγίω Πνεύματε άγαπητών άδελφών της ήμών μεεριότητος και συλλειτουργών, έπ' άδείας έξόντων παρεμποδίσαι ή διενοχλήσαι αύτον κατά τι έπι τή διενεργεία και επιτηρήσει των εκείσε πατριαρχικών διχαίων, ως είρηται, άλλά παντοίως μάλλον άὐτῷ συνεργείν χαι την άνατεθειμένην ταύτην διάκονίαν αύτῷ ποιείν εύκατόρθωτον. ΕΙ δ' ίσως συμbain xal τινα των τοιούτων άρχιερέων πρός Θελν μεταστήναι το χρεών λειτουργήσαντα, γνώμη χοινή και συνδιασκέψει των ύπολοίπων πλησιοχώρων άργιερέων όφείλει έχλέγεσθαι άνθρωπος άπό του τής κατ' έκεξνον έκκλησίας κλήρου 🜢 άρμοδιώτερος τη οίκονομία τε και διεξαγωγή των της τοιαύτης έχninglag dinalwy nat equalizational eig to tauta διενεργείν, είθ' ούτως εχλογή γίνεσθαι άνθρώπου έτέρου ίχανοῦ χαι άξίου είς το τῆς άρχιερωσύνης άξίωμα, μηδέν έχοντος έναντίωμα και κώλυμα πρός τούτο, και αποστέλλεσθαι ένταῦθα μετά γράμματος χαι μαρτυρίας τοῦ τοιούτου έερωτάτου μητροπολίτου Μελιτηνής και των πλησιοχωρούντων Ιερωτάτων έργιερέων, ώστε έμφανίζεσθαι τη θεία και ίερα συνόδω και άποχαθίστασθαι είς άρχιερέα τῆς έχκλη-£ σίας της στερηθείσης του ίδίου ποιμένος. Έτι δέ έχγωρούμεν αύτῷ δη τῷ ίερωτάτω μητροπολίτη Medicing xal the xard the evoplar the dayouthe αύτον άγιωτάτης έχχλησίας διαχειμένην σεδασμίαν πατριαρχικήν μονήν, την έπικεκλημένην τοῦ Συριχά. έφοραν και έξαρχικώς έπισκέπτεσθαι, καθώς και τά άλλα πατριαρχικά δίκαια. Έπι τούτψ γάρ και τό παρόν γράμμα τῆς ήμῶν μετριότητος γεγονός τῷ διαληφθέντι ίερωτάτω μητροπολίτη Μελιτηνής, υπερτίμφ, έν άγίψ Πνεύματι άγαπητῷ άδελφῷ τῆς ημών μετριότητος χαί συλλειτουργώ χαι προέδρω

# + Eize to $\cdot$ Mnrl $\cdot$ Oxtuboly bro. $\beta$ .

Κελτζηνής, χῦρ Θεοδοσίψ, ἐπιδέδοται.

#### KLVH. Synodus confirmat exemptionem monasteris patriarchalis Marmarianorum a potestate episcopi Larissensis.

+ "Εν τι καί τουτο τών ούχ έπαινουμένων, όπόταν τις περί πραγμάτων πολλάχις μέν άμφισδητη θέντων, πολλάχις δε διαχριθέντων και κατά του δίκαιον λόγον άποταχθέντων και καταστάντων, είτα είδως περί τούτων δίχας πάλιν έτέρας έπάγειν βιά- . ζηται, ταίς άρχαιοτέραις νεωτέρας αύτος προσεπαύξων και προστιθείς τάς αύτου. Ούτος γάρ ούδεν πλέον ποιείν πάντως βούλεται, τοιαύτα χινών, ή πράγματα διακενής παρέχειν έαυτῷ το καί τοίς rourwy koopiévou; dinastais nal npirais · kdei nal γάρ είδότα τά πάλαι περί αύτων διαχριθέντα χαί χαταστάντα μή ζηλοῦν ὲθέλειν τοὺς πρὸ αὐτοῦ ἀλλοτρίων έρωντας, άλλ' άρχεισθαι και τά δόξαντα στέρ-

άν δι' αίωνος άπέραντα πουσίεν οι ταῦτα προηρημένοι, είπερ των πρό αύτων πολλάχις χαι άποχρώνwww. dixxoauevous xal ayouroauevous of xadefig aet τοίς όμοίοις έμμένοιεν χαί πειοώντο τον ίσον τρόπον διενοχλείν. "Ο δή καθοράται συμδαίνον και έπι τή μεταξύ νων υποθέσει του τε ιερωτάτου μητροπολίτου Λαρίσσης, ύπερτίμου, κατά πνεῦμα άδελφού χαι συλλειτουργού της ήμων μετριότητος, χαι τών Μαρμαριανιτών μοναχών. Ούτος και γάρ ό Ιερώτατος μητροπολίτης, πρότερον μέν ταυτησί της μονής ήγουμενιχώς προϊστάμενος, και είδως όπόσα αύτη κέκτηται δικαιώματα (ταύτα δ' είσι χρυσό**δουλλοι λόγοι κα! πατριαρχικά ύπομνήματα), ύπο** την περιωπήν της χαθ' ήμας άγιωτάτης του Θεού Μεγάλης Έχκλησίας τελείν την μονήν επιτάττοντα, άτε δή έπι σταυροπηγίω πατριαρχικώ άνιδρυθείσαν, ό δε και ούτω τοίς μοναχοίς δι' δχλου καθίσταται. άρτι μέν της των Λαρισσαίων άρχιερατιχώς ήγεισθαι λαχών μητροπόλεως, αύτίκα όλ και τοίς είρημένοις δικαιώμασιν έντυχών και τούτοις σίονεί τισι χέντροις πρός την της μονής ύπονυττόμενος έφεσιν και την δεσποτείαν έαυτῷ πειρώμενος κατακτάσθαι, ταύτην αύτην ύποτάττεσθαι τη μητροπόλει ζητών και τους έν αυτή μοναχούς · άνακρίνεσθαί τε χαι χανογιχώς ύπ' αύτοῦ διεξάγεσθαι. Διά τοῦτο xal τινας αύτοῦ μοναχούς πρός την χαθ' ήμας θείαν χαι ίεραν σύνοδον άντιχριθησομένους τοις Μαρμαριανίταις εκπέμπει. Και δη παραστάντες ούτοι συνοδικώς προχαθημένης της ήμών μετριότητος, προέ- C τον χυρ Μιχαήλ έχεινον τον δεσπότην πρός συναίτειναν μέν δικαίωμα τη μητροπόλει γεγονός παρά του την έχειτε χώραν τῷ τότε χατ' έξουσίαν αύθεντικήν διέποντος, τοῦ δεσπότου ἐκείνου κῦρ Μιχαήλ, ώς μεταξύ και τότε του τε της μητροπόλεως μέρους χαι της είρημένης μονής άμφισδητήσεως χαι διενέξεως κατεχούσης περί αὐτῆς δη τῆς μονῆς ὑπὸ την μητρόπολιν άγεσθαι του χατ' αύτην άρχιερέως άξιοῦντός τε χαί διχαιοῦντος. Καί μέντοι χαί χρ!σεως έπι τούτω γενομένης παρά τοῦ Γοριανίτου εχείνου ύπο τῷ δεσπότη τελούντος χαι τα τοιαύτα έξυπηρετούντος, έτι δε και αύτου του δεσπότου χυρ Μιχαήλ τῷ είρημένω γράμματι και δικαιώματι τά της χρίσεως βεδαιούντος · προέτεινον οι του Λαρίασης και χρυσόδουλλον έτερον τοῦ βασιλέως τοῦ πατρός του χρατίστου και άγίου μου αύτοχράτορος, τά της ύποθέσεως έν ύστέρψ και αυτό έπιδεδαιουν και τή Λαρίσσης την της μονής επιστηρίζον αύθις δεσπετείαν πνευματικήν και επιτροπήν. Και ήσαν μεν τά τοιαύτα διχαιώματα, ώς ούτω γε άχούσαι, ίσχυρά τη Λαρίσση; και άναντιρρητα, πρίν γε μήν τά των Μαρμαριανιτών sig μέσον ένεχθηναι και έμφανίζεσθαι, χαίτοι γε ούχ αύτά τά χύρια διχαιώματα εμφανίζοντες ήσαν οι τοῦ Λαρίσσης, άλλὰ τῶν πρωτοτύπων ζσα, ώς αύτων δη των πρωτοτύπων ύπ άλλοις, ώς Εφασαν, εύρισχομένων, ούτω τοῦ χαιροῦ σχεδιάσαντος · άλλά ταῦτα μέν οἱ τοῦ Λαρίσσης προτείνοντες ήσαν, ώς εξοηται, και έπι τούτοις το παν Ισχυριζόμενοι. Προεχόμισαν δε δμως και οί Μαρμαριανίται τά προσόντα τη μονή δικαιώματα,

γειν και μηδόλως ταράττειν μηδί διενοχλείν. Η γέρ 🛦 και κατά μέρος και ταῦτα ὑπανεγνώσθησαν, πολλά τε δντα και τά τῆς ὑποθέσεως ἐξαρχῆς διιώντα και Eri ralaitépus állus ént diraiúsei the postic the μνήμην ποιούμετα, χρυσοδούλλων δηλονότι παρέ των αοιδίμων γεγονότων βασιλέων, τοῦ τε χῦρ Ἰσααχίου χαι τοῦ αὐταδέλφου αὐτοῦ, χῦρ ἀλεξίου, έτι δε και πατριαρχικών ύπομνημάτων και λοιπών διχαιωμάτων, έν οίς δη τοίς προχομισθείσι δηλαδή παρ' αύτων δικαιώμασι και γράμμα προσην έτερον τοῦ διαληφθέντος δεσπότου, Χῦρ Μιχαήλ, τὸ προγεγονός τη μητροπόλει άνατρέπον και άναιροῦν, xal την, δθεν τούτο προέδη, αιτίαν καθαρώς παριστών, έχ ψεύδους δηλονότι χαι άπάτης τη του Γοριανίτου χρίσει συσκευασθέν, άμα δέ και δηλοποιούν, ώς κατά ζήτησιν αύτοῦ δη τοῦ δεσπότου και παράκλησιν έπι διορθώσει της ύποθέσεως χαι το τοῦ ἀοιδίμου βασιλέως χῦρ Ἰωάννου χρυσόδουλλον έπι άναιρέσει και άχυρώσει του προτέρου αύτου χρυσοδούλλου τη μονή προέδη, άτε δη της άληθείας χαθαρώς αίθριασάσης χαί των τη μονή προσάντων διχαιωμάτων έσύστερον άναφανέντων, ύπο της τοῦ καιροῦ άνωμαλίας το πρότερον άφανισθέντων και έπι μαχρόν συμδάν αύτά χρύπτεσθαι, έτι γε μήν και του μυροδλύτου και θαυματοδρύτου Δημητρίου μη awaσχετόν ποιησαμένου τα της άληθείας είς τέλος έν άφανεί χρύπτεσθαι, άλλα θαυμάσιόν τινα τρόπον, μαλλον δε αυτώ συνήθη και πρέποντα φοδήτροις τισί και φάσμασι και εκδειματώσεσιν έν τούτοις και νόσων επαγωγαίς και ποικίλοις τισί τοιούτοις σθησιν άγαγόντος, ώς ού καλώς άρα τῷ τοῦ Λαρίασης μέρει την της υποθέσεως διχαίωσιν δια του είρημένου γράμματος ποιησάμενον. Έπι τούτοις μέντοι πάσι και ύπομνήματα πατριαργικά τών έν μαχαρία τη λήξει πατριαρχών, του τε χυρ Γερμανοῦ καὶ τοῦ κῦρ Μανουήλ, παρά τῶν μοναχῶν προχομισθέντα χαι άναγνωσθέντα χαι ταύτα ήσαν μέν άριδήλως παριστώντα σύν τόζς λοιποζς διχαιώμασι της μονης, δπως τε και δθεν το έξ άρχης ή της μονης πνευματική δεσποτεία και χυριότης τη πατριαρχική προσήκουσα μεγαλειότητι διετέλεσεν, ήσαν δε και δι' έπιτιμίων φρικωδεστάτων τῷ δικαίψ την Ισχύν άπονέμοντα. Το δε ήν, μηδαμώς ύφ' ετέρη nore desnorely xal avexplored revenuering to the D μονής γενέσθαι το σύνολον, άλλ' ή μόνη τη πατριαρχική περιωπή προσηρμόσθαι δια παντός xal ταύτη μόνη είς τον έξης απαντα χρόνον ύποχύπτειν xal ὑποτάττεσθαι xal τοῦ πατριαρχικοῦ μόνου ποιείσθαι άναφοράν δνόματος χατά το παλαιον διχαίωμα, βασιλικήν ούσαν άμα καί πατριαρχικήν. Τούτοις ήμεις απασιν αχριδώς προσσχόντες χαι την του δικαίου ροπήν τοις είρημένοις τρόποις και δικαιώμασιν όλοσχερώς απονενεμημένην κατανοήσαντες τη μονή, τῷ διχαίω και αυτοι την νιχωσαν ψητον κατά τό προσήχου αποδεδώχαμεν. Μέντοι χαί παραχελεύεται xal διατάττεται έν άγίω Πνεύματι ή μετριότης ήμων μετά της περί αυτην θείας xal lepag συνόδου χαι όμηγύρεως των εερωτάτων χαι άρχιρέων, το στέργον έχειν χαι ένεργον τα διειλημμένα

1152

ψιν βααιλιχήν και πατριαρχιχήν χάν τῷ έξης χαι διηνεκεί χρόνο και είναι και όνομάζεσθαι την τοιαύτην τῶν Μαρμαριάνων μονήν, ἀπέχειν δὲ ταύτης τόν τε νῶν μητροπολίτην Λαρίσσης χαι τοὺς μετ' αύτον την εχχλησίαν ταύτην αναδεξομένους άρχιερείς, έτι δε και τον πλησιοχωρούντα της Χαρμαίνης επίσχοπον, ατε μηδαμόθεν μηδ' αύτον έπί τισιν όλως τών της μονης δικαιούμενον, ύφορασθαι όφείλοντας την επηρτημένην πανονικήν παταδίκην τοις ούκ έμμένουσι τοίς όρίοις αύτῶν χαι τῶν άλλοτρίων χατιπεμδαίνουσι. Διό και έσται μένουσα ή τοιαύτη μονή, έφ' ής τέτακται τὸ ἀπαρχής τάξεώ; τε και ίδιότητος, και ύπο την καθ' ήμας άγιωτάτην του Θεού Μεγάλην 'Εχχλησίαν δηλόνοτι συναριθμουμένη χαι τατrouévy povalc, écovrai dè époles; aury xai ol napà τοῦ μέρους ταύτη; άνεγερθέντες θείοι ναοί, xal δσοι είς τὸ ἑξῆς ἀνεγερθήσονται χατὰ τὸν ἐχεῖσε τόπον χαὶ τὸ ὅρια τῶν μετοχίων τῆς μονῆς καὶ λοιπῶν κτημίτων, παρά μηδενός και των έν αύτοις ιερατεύειν μιλλόντων την αναχρισιν έχειν όφειλόντων χαλ έξέτασιν, άλλ' ή μόνον παρά των ύπο της πατριαρχικής μεγαλειότητος είς την των έκεισε έξαρχικών δωίχησιν άποστελλομένων χατά το προσον άνέχαθεν τή άγία τοῦ θεοῦ Ἐκκλησία προνόμιον. Καὶ οὐδείς ούδέποτε πειραθήναι όφείλει ούχ άρχιερεύς, ού χοσμικήν άξίαν έπανηρημένος, ούχ ἕτερός τις τῶν άπάντων είς άνατροπήν και άθέτησιν χωρήσαι τών τη μονή προσόντων τοιούτων διχαιωμάτων χαι προνορίων, ώς τη των Λαρισσαίων μητροπόλει ύποθεί- C ναε αύτην ή έτέρα δεσποτεία ύπαγαγείν, πλην, ώ; είρηται πολλάχις, της πατριαρχιχής · χατά παντός γάρ τοῦ διαπράξασθαι τοῦτο πειραθέντος την αὐτην ίπετίμη τιν τοῦ άφορισμοῦ ἐν άγίφ Πνεύματι, ήτις ίν τοίς πρότερον άπολυθείσιν ύπομνήμασιν ύπέρ τῆς μονής επιφέρεται, και ή μετριότης ήμων επανατείνεται δια του παρόντο; αύτης ύπομνηματώδους σημειώματος, γεγονότος κατά μηνα 'Οκτώδριον της β' έπενεμήσεως του ,ςωχς' δτους.

+ Elze. . . . . . . . .

# XLVIII. Andronicus II Palæologus metropolitæ Aprorum confert locum Euchætorum.

+ Των προσηχόντων ή βασιλεία μου χρίνει του; καθ' ότιοῦν εὐδοχιμοῦντας βασιλικῶν άπολαύειν χαρίτων και άμοιδών έπει γάρ οίκειότατον μέν, είπερ άλλο τι, τοίς έχ Θεοῦ βασιλεύειν λαχοῦσι χαί τό τους ύπηχόους εύ ποιείν κατά μίμησιν του δεδωκότος το βασιλεύειν, αν και το των ύπηκόων Εσθ' ότε συντρέχη χαι την της εύποιίας βοπην ούχ άνασοδη διά των έργων, ραδίως αν έχατέροις έχτελοίτο τα δέοντα, τοίς μέν δηλαδή το εύεργετείν διχαίως, τοίς δ' αὐ ὑπηχόρις τὸ τῶν εὐεργεσιῶν ἀχωλύτως έπιτυγχάνειν Επειτα και των ατόπων αν είη, τους μέν έπι τοις Όλυμπικοίς νικώντας έπάθλων άμα και γερών άξιούσθαι των προσηχόντων, τους δέ γε παρ' ήμιν χρησίμους άναφαινομένους τοι; πράγματι πόρμω μένειν της οφειλομένης παραχωρείσθαι τιμής. Εί ούν, ώ, εξρηται, τών προσηχόν-

<sub>τῆς</sub> μονῆς δικαιώματα καὶ κατὰ τὴν αὐτῶν περίλη- 🗛 των και δικαίων ἐστὶ, τοὺς ἐν τοῖς πράγμασιν εὐδοκιμούντας των βασιλικών ούκ άμοιρειν χαρίτων, ών κατ' άρετην πνευματικήν ή εύδοκίμησις, άξία; άντιμετρείσθαι τάς παρά βασιλέως τιμάς τε καί χάριτας αύτοζς, τοῦτο δε και τῶν σφόδρα άναγκαίων είη αν, επειδή πρός ψυχήν διαδαίνει το της εύδοχιμήσεως ένταῦθα χάλλιστον, χαι διά τοῦτο πλείον χαί τό της τιμής ύπερέχον όφείλεται τοίς χατ' άρετην TVEUMATIXAV EDOOXLAOUGIN & TOIS Xal' ONTIVA ON TOOπου · καί τοίνυν και άλλα πολλά μέν τυγχάνουσιν, άπερ ήμεις δια της έχ Θεού δοθείσης ήμιν βασιλείας χεκτήμεθα τὰ προνόμια και δικαιώματα πρός την του θεου άγίαν Έχχλησίαν, ών άπάντων Ενεχα όπόσην ποιούμεθα την φροντίδα και την σπουδην, τδ προσήχον έχάστοις επιτιθέναι τέλος, και όποϊον τον ζήλου τρέφομεν τη του Θεού χάριτι ύπερ ταύτης δη τῆς Ἐκκλησίας, ὡς ἀν διασώζοιντο καὶ διατηροίντο **καύτη χαλῶς τε χαὶ ὡς Θεῷ** φίλον, ὄσα εἰς σύστασιν, ὄσα είς καλλανήν τε και εύχοσμίαν και όσα είς το τής εύσεδείας άφορφ χράτος, άγνοείν οίμαι των άπάντων ούδένα. "Ενδ'όμως, ώς εξρηται, χαί τουτο, ών χέχτηται ή βασιλεία ήμῶν έν τοῖς έχχλησιαστιχοῖς προνομίων, τό ούς αν βούληται των Ιερωτάτων αρχιερέων, μείζοσιν άξίαις τιμφν και άπο ταπεινοτέρων πρός ύψηλοτέρους προδιδάζειν θρόνους διά το της άρετης αδέσιμον καί σεδάσμιον. Έπειδη τοίνυν και τίν ίερώτατον μητροπολίτην Άπρω και ύπέρτιμον εδρεν ή βασιλεία μου άνδρα λόγφ και άρετή κεκοσιημένον, πλήρη τε παιδείας και πνευματικής συνέσεως, κάντεῦθεν ἀφέλιμον ὄντα τοἰς ἐντυγχάνουσε τά γε ές ψυχήν, χαι πρός τούτοις εύνοιαν είλιχρινή δειχνύοντα πρός την βασιλείαν μου, τη προσηχούση τοῦτον τιμή και τῷ τῆς καθέδρας προδιδασμῷ άμείδεσθαι δίχαιον ή βασιλεία μου χρίνει (τιμάσθαι γάρ the aperty was the mpenousar emerses tight notλαχώς αν είη τών χαλών χαι έπαινουμένων), έπίδοσίν τε γάρ ού μιχράν τενα χαθ' έρυτην αύτη λαμδάνει της πρεπούσης τιμής επιτυγγάνουσα, και πρός γε μήν πρός τον όμοιον διανίστησι ζηλον τούς ταύτης αποδέοντας · τοίνυν και εύδοκει και διορίζεται ή βασιλεία μου διά τοῦ παρόντος προστάγματος, ἐπέχειν τον δηλωθέντα Ιερώτατον μητροπολίτην Άπρω χαι όπέρτιμον τόν τόπον τοῦ Εὐχαίτων χαι άπολαύειν τῆς ἀνηκούσης τῷ τοιούτω θρόνω τιμῆς ἕν τε ταίς κατά την θείαν και Ιεράν σύνοδον συνάξεσιν, έν τε στάσεσι και καθέδραις και ταζς λοιπαζς συνελεύσεσι, και άπλως είπειν πάντων των όπω σδήποτε άνηχόντων, ώς είρηται, τῷ θρόνφ τοῦ Εύχαίτων μετά πάσης άδείας το άπο τουδε μετέχειν χαί άπολαύειν αύτζν, έφ' ψ και ό άγιώτατό; μου δεσπότης, ό οίχουμενικός πατριάρχης, στέρξει και αποδέξεται τοῦτο μετά τῆς περί αὐτὸν θείας και ίερα; όμηγύρεως τῶν Ιερωτάτων ἀρχιερέων, και ἐχθήσει χάριν τούτου καί πραξιν συνοδικήν ταυτά ταιτα διαλαμδά. νουσαν, άπερ και ό της βασιλείας μου όρισμός. Διά γάρ τοῦτο χαί το παρόν τῆς βασιλείας μου έγεγόνει αύτῷ πρόσταγμα.

> † Είχε δι' έρυθρῶν γραμμάτων τῆς θείας καὶ βασιλικής χειρός τό · Μηνί Νοεμερίω ire. β.

# XLIX. Synodus confirmat gratiam imperialem con- A L. Synodus confert metropolitæ Smyruensi episcopa cessam metropolitæ Aprorum. tum Chii per adjunctionem.

+ Τό του κρατίστου και άγίου μου αύτοκράτορος περί τά χαλά φιλότιμον χαί το του τρόπου εύπεδε; και έτι το της γνώμης αύτου φιλόθεον ίσασι μέν πάντες, δσοι τη αύτοχρατορική και κυδερνητική πηδαλιουγία αύτοῦ διιθύνονται, ίσασι δε πάντες και ώς πολλην περί την τοῦ Θεοῦ άγίαν Ἐκκλησίαν ἐνδείχνυται την διάθεσιν και στοργήν, ώς έξειναι λέγειν αύτον και μετά του προφήτου παρρησιασάμε. νον, δτι 'Ο ζήλος τοῦ οίχου σου χατέφαγέ με · καί μαρτύρια μέν άλλα πολλά τε χαι μέγιστα τούτων Εδειξέ το καλ del δείκνυσε προάγων το καλ ποράγων ό χρόνος, έφ' ου την της αυτοχρατορίας περιεδάλετο θεόθεν άρχην, ούχ ήττον δε και όπερ καλώς τε και θεοφιλώς κάν τῷ παρόντι έδουλεύσατό τε και B διεπράξατο · είδώς γάρ, ώς τά μέγιστα συντείνουσε aphy the alrodoutly the sumperselay had nothering της εχχλησιαστικής καταστάσεως ανόρες άρετην πλουτούντες και πνευματικήν σύνεσιν, εί που τοιούνον έφεύροι τινά, ταζ άντχούσαις αύτον δεξιούται whale xet eseptediaic, apportered, toute his xat πην άρετην τιμών τα χαθήχοντα, τουτο δε χαι πρός νον δμοιου ζήλου της αρετής δυάγων τους άλλους, έργοις αύτοις άτεχνώς, ού μόνοις λόγοις πρός την τών χαλών χτήσιν δπαντα; προτρεπόμενος. Έπειδη ούν εδρε και τον ιερώτατον μητροπολίτην "Απρω και θπέρτιμον, έν άγίω Πνεύμστι άγαπητον άδελφου της ημών μετριότητο; χαι συλλειτουργόν, λόγψ χαι άρετή χαι πολιτείας σεμνότητι χαλλυνόμενον, εύδόχησε διά θείοι και σεπτοῦ προστάγματο; και ήξίωσεν αύτον μείζονος τιμής, παρακελευσάμενος επίγειν αύτον άπό γε τοῦ νῦν τον τόπον τοῦ Εύχαίτων και πάντων των άνηκόντων τώ τοιούτω θρόνω μετέγειν μετά πάσης άδεία;, ού δη θείου και σεπτού προστάγματος είς επήχοον άναγνωσθέντος της ήμων μετριότητος και της περί αυτην θείας και iepd; συνόδου των ερωτάτων άρχιερέων, δείν εγνωμεν χαί πράξιν έχτεθηναι συνοδιχήν παρ' ήμων, άχολούθως τῷ σεπτῷ καί θείψ προστάγματι τοῦ κρατίστου και άγίου μου αύτοχράτορος. τοίνυν και περαχελεύεται ή μετριότης ήμων μετά της περί αύτην θείας και ίερας όμηγύρεως των ίερωτάτων άρχιερέων διά τῆς παρούσης συνοδικῆς πράξεως, όσα δή και ό κράτιστος και άγιός μου αύτοκράτωρ φθάσας, ώς είρηται, διά σεπτού προστάγματος διωρίσατο έπι τῷ ιερωτάτψ μητροπολίτη "Απρω και ύπερτίμφ, άγαπητῷ κατά Κύριον ἀδελφῷ ήμῶν καὶ συλλειτουργώ, ώστε δηλονότι έπέχειν αύτον το άπο τουδε τον τόπον του Εύχαίτων και πάντων άπλως μετέχειν και άπολαύειν των άνηκόντων τῷ τοιούτο θρόνιο, Εν τε ταίς χατά την θείαν χαι ιεράν σύνοδον συνάξεσιν, έν τε στάσεσι και καθέδραις και ύπογραφαί, και ταίς λοιπαί; τάξεσι και συνηθείαις, **πατά την περίληψιν του γεγονότος αυτώ θείου και** σεπτοῦ προστάγματος τοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αύτοχράτορος. Έπι τούτψ γάρ χαι ή παρούσα συνοδική πράξις έγεγόνει αύτῷ παρά τῆς ήμῶν με-TPIOTT, TO;.

+ Elze to Mnri Nospheriq Iro. B'

+ 'H the tou Osou 'Exxinalas laybe aftentos xal άνάλωτος έν δπασι πέφυχεν. οδτε γέρ γρόνος ό πάντα άλλάττων και μετατιθείς καταχαυχάται τού-The ral mepsylvetas, out impediovers allow by θρωποι και λυμαίνεσθαι τοι; δόγμασι προθυμούμεvo: · διανύουσα δ' αθτη και περώσα τον αίωνα άπιστος, ώσπερεί και παντός άνωτέρα δλέθρου, διαγίνιται χαί χαθίσταται. Τών γάρ χαθ' ήμας πραγμάτων άλλοτε άλλως χινουμένων χαί φερομένων, μόνης π raity; allour dispit; xal areheurytov in mi abrou diauéver. Kal to altion of tou deou sal Inτήρος φωνή χραταιοτάτην χαι ασάλευτον μέγρι παντός έσεσθαι άποφηναμένη, χαί μηδ' άν ποι μηδ' αύτας τας του άδου πύλας κατισχύσειν δυνήσεια ταύτης, είτε έθνη χατατρέχοντα τάς φδου κώλε; υποληπτέον, είτε τους κατά καιρόν διώκτας και τπιμούντας, σύ μήν άλλά και δόξασα καθυφείναι μι χρόν της ενούσης ίσχύος xaf τινα των oixilan if επηρείας αποδαλείν, αύθις Ετερα έξ εαυτής πρ δάλλει xal διανίστησι, τά πεπονηκότα των μιρών εντεύθεν σοςώς Ιωμένη και προς την της ελότητο; aptimore the burathe populations descraptions. Ο δή κάν τῷ παρόντι και διανενοήμεθα και διεπραξάμεθα · την γαρ άγιωτάτην μητρόπολιν Σμύρνης ύπο των βαρδάρων όποια δη τά του χρόνου κατεχοnevy xal xuxiounevy, iva ut to ispor the deγιερέων χατάλογον ό έχθρος ώς έλλείποντα χαί μί-אסטה סוֹסי פֿקפוֹפבני אפו דוים אססבוופי דאי פאלאנייי όνειδίση του θρόνου, οι της χαθόλου Έχχλησίας προστατείν λαχόντις ήμεις και του πληρώματα αυτής προνοούμενοι, ψήφω της περ! ήμας αύτος ίερας και θείας συνόδου έπι τη είρημένη μητραίλει Σμύρνης άρχιερέα του Ηνεύματος χρίσματι דבאבסוסטףץוֹסמעדבה הבשטווֹאמעבי, מֹפְבדוֹה xal ouviσεως δντα πλήρη και χειραγιογήσαι περατραπέντα χαι πλανηθέντας και επιστρέψαι πρός θεοσέδειο ίχανώτατον, τών έχείσε έχθρών δσον ούχ είς μ κρίν έπικουρία Θεού άπελαθέντων και άπωσθέντων, άρτίως γε μήν δμως. Γνα και τών κατά χρείαν μή άποροίη, άλλ' άρχούντως έχοι τον δυνατίν τρίπη x21 ixavão ev rois avayxalois, the aquetativis. sxonthy Xlou & perpioting hundy xplace xoing rat D γνώμη των. άγιωτάτων άρχιερέων, του Σάρδεων. του Χαλκηδόνο;, του Φιλαδελφείας, του Μελιτηνή: του Γαγγρών, του Παντοτρακλείας, του Πρώση: τοῦ Πηγῶν, τοῦ Σερρῶν, τοῦ Δυρραχίου, τοῦ Μαν λήνης, τοῦ "Απρω, τοῦ και τον τόπον επέχονος 5 Εύχαίτων, του Μεθύμνης, του Μελενίκου xai Mit σήνης, τῷ τοιούτω μερωτάτω μητροπολίτη Σμύρτ κατά λόγον επιδίσεως παρέχομέν τε και νέμομα ev orephoes xal rating relover yundlow apx span ούδ' φποκειμένην τῷ 'Ρόδου διά την συμθάσεν έν μαλίαν και σύγχυσια, ώς αν αύτος μεν εκείε שמאנף בלפקדתו, דוץצמיאו דשי שי בי צרבות אבלוה: nev, o de nar' excirny lads did the source offer λίας πνευματικώς ώφελοίντο, και πρός τά λυσι:." xal σωτήρια καλώς διεξάγοιντο xal προκόπτου. Καθέξει τοίνυν δ αύτος ιερώτατος μητροπολίτο

Σμύρνης xal δπέρτιμος την τοιαύτην άγκοτατην A μειζόνων τινών έντεῦθεν xal γνησίων τών δωρεών έπισχοπην Χίου και τα ύπ' αύτην πάντα, και έπ' άδείας έξει ίερουργείν έν αύτή και διακόνους προδιδάζειν και πρεσδυτέρους, έτι δε και ήγουμένους έγχαθισταν, χαι άπλῶς τῶν ἐχείνης πάντων μεθέξει, όσα χαι γνήσιος άρχιερεύς, άνευ μέντοι της τοῦ Ιερού συνθρόνου έγκαθιδρύσεως. Όθεν όφείλουσιν οί τε κληρικοί της δηλωθείσης άγιωτάτης έπισκοπης και οι ύπό την ενορίαν ταύτης τελούντες και πνευματικήν επικράτειαν, εερωμένοι, μονάζουτες και το λοιπόν Χριστώνυμον πλήρωμα δέξασθαι τοῦtov xal did másny ayerv aldous "xal tinns xal the προσή χουσαν ύποταγήν τούτω και εύπείθειαν άπονέμειν, ώς άρχιερεί αύτῶν καὶ πατρί καὶ διδασκάλψ πνευματικώ, έφ' οίς ύπ' αύτου νουθετοίντο πρός в σωτηρίαν συντείνουσι των ψυχών αύτων. Έπε τούτω γάρ καί το παρόν συνοδικόν γράμμα της ήμων μετριότητος τούτφ δη τῷ διαληφθέντι ερωτάτφ μητροπολίτη Σμύρνης και ύπερείμω, άγαπητώ κασά Κύριον άδελφῷ τῆς ήμῶν μετριότητος και συλλειτουργώ, είς άσφάλειαν επιδέδοται.

1157

# Ll. Synodus confirmat imperatoris mandatum, quo episcopatus Joanninorum in metropolim erigitur.

† Ούχ έστιν είπειν, δεα τον άει χρόνον έχάστοτε ό χράτιστος καί διγιό; μου αύτοκράτωρ φιλοτιμίας γέμοντα και φιλανθρωπίας παρέχεται πρός τους υπηχόους και έκπληροι. Ού μόνον γάρ άρετην άνδρες πλουτούντες ή πολεμικής έμπειρίας δντες έν μετοχή, τετυχήχασιν έπαξίων χαι των γερών, άλλά και πόλεις όλαι και πολιτειών είδη και βίων και C ριθμούμενοι τῷ τῶν μητροπολιτῶν και ὑπερτίμων μετρίως έν τισιν εύδοχιμηχότα χάλλιστα χαί ώς ούκ άν τις ήλπισε, και ηδξηνται παρ' αύτοῦ και τετέμηνται, πλέον λαδόντα ή δαον έξ έαυτῶν ἐπεδείξαντο φέροντα, έχ δυείν αίτιων έν τούτο πάντως γινόμενον και δεικνύμενον, έκ τε δηλονότι της πάντα aploty; xal belag, ws elneiv, xal yvwung xal quσεως τοῦ χρατίστου χαὶ άγίου μου αὐτοχράτορος, τά χελά τιμάν χαι άνυψοῦν έγνωχυίας, χαι τῆς ένούσης αύθις αύτῷ μεγαλονοίας τε και σοφίας, ώστε τους άλλους έθέλειν εντεύθεν ζηλούν χαι μιμείσθαι τοίς όμοίοις προσχαρτερούντας και πόνοις אם: מישטוב אמניט, בודבף אמו דשי ושטי יבףשט המידשב ustivery idédoiev. El dé tist nal duosày ilevéveto μετασχείν τικος άγαθοῦ, ὥσπερ΄δή πολλάχι; έξεγένετο, μηδέν τι παρ' έαυτῶν εἰσαγαγοῦσι μηδ' έπι- D der Eamévors, éviore d' év noddois máddov éviors rab πεπαρωνηχόσε χαλ άμαρτήσασιν, ή μετριότης ήμων παντό; μάλλαν οίδε περιουσία φιλανθρωπίας γενόμενον, και ότοι ότι μετέχουσιν όλως σίμαι λογισμού και φρονήσεως, ακριδώς Ιτασιν. ΕΙ δ' ούτω πάντες εύεργεσιών χαι γερών απολαύουσιν, ώσπερ ε[ρηται, οφαιλομένως εύνσοῦντες και το καλον έργαζομενοι, ci γε ôn πολύν hôn χρόνον της του 'Ρωμαϊχού σχοινίσματος όλομελείας άποββαγέντες και άποπλανηθέντες, νών δ' εύδαχία Θεού, του τα έσχορπισμένα συνάγοντος και άνακαλουμένου τά πλανηθέντα, τώ παντί σώματι και ένωθέντες γνησίως και άρμοσθέντες, πώς ούκ έν υρού μοίρα νέον έπανήκοντος και διασωθέντος λογισθήσονται και ταχθήσονται και

επιτεύξονται ; Τα γαρ Ιωάννινα πρότερον μεν επισχοπή των ύπο την άγιωτάτην μητρόπολιν Ναυπάκτου τελούσα, νύν δ' ύπο τῷ γνησίω δεσπότη, τῷ πρατίστω και άγιω μου αύτοκράτορι, και τη καθόλου άγιωτάτη καί φυλακτική μάνδρα τη τοῦ Θεοῦ Έχχλησία ώσπερει πλανηθέν πρόδατον ένσηχασθείσα και γενομένη, των όρέων, οίς διέτριδε, και τών έρημιών άποστάσα, ο τε χράτιστος χαι δγιός μου αύτοχράτωρ, άποδεξάμενος αύτην της επί το χρείττον έπιστροφής χαι προνοίας σεπτῷ προστάγματε αύτοῦ εἰς μητρόπολιν τὸ ἀπὸ τοῦδε καὶ εἰς τὸ εξής είναι τε και όνομάζεσθαι προήγαγε και τετίμηκε καί τον άρχιερατικώς αύτης προστησόμενον τής του μητροπολίτου χαι ύπερτίμου χλήσεως χαι τιμής απολαύειν αεί. Πρός γαρ τοίς άλλοις προνομίοις, άπερ ή βοσιλική περιωπή κέκτηται, καί τοῦτ' έχει, άς άν βούληται δηλονότι των έχχλησιών τιμάν και άπό έλάττονος προδιδάζειν είς κρεϊττον άξίωμα. 'Αχολούθως ούν χαι ή μετριότης ήμων τώ ποιούτω σεπτώ προστάγματι του χρατίστου χαί άγίου μου αυτοχράτορος, δώρον άμα ολόν τι και αύτη έπεισόδιον τη δηλωθείση άγιωτάτη έπισκοπή σών 'Ιωαννίνων χαρίσασθαι θέλουσα, την παρούσαν συνοδικήν πραξιν εκτίθησι, δι' ής τιμασθαι ταύτην τῷ τῆς μητροπόλεως άξιώματι συγκαταπράττει καί συνεργάζεται, δ και προσέσται αύτη το άπο τουδε elç dinvéxeiav. Kal tolvuv xal ol èv autif èmixnρυχθησόμενοι άρχιερείς μέχρι παντός έσονται συνασυντάγματι και των ίσων αύτοις επαπολαύοντες τιμών έν τε συνοδικαίς συνελεύσεσεν, έν έκκλησιαστικαίς άθροίσεσε και ταίς υπουδήποτε γενομέναις συναγωγαζ. Είς γάρδιαιωνίζουσαν άσφάλειαν έσται τη των Ίωαννίνων έχχλησία ή παρούσα συνοδική πράξις έπι τῷ, ὡς εἴρηται, και είναι και όνομάζεσθαι ταύτην μητρόπολιν.

#### LII. Elenchus possessionum patriarchalium in insula Lemno et apud Varnam.

I. † Τά έν τη νήσφ Λήμνφ πατριαρχικά.

+ Οι άγιοι Θεόδωροι. Έν τη τοποθεσία του Φαν... ό άγιος 'Αντώνιος. 'Η άγία Μαρίνα, 'Ο τοῦ Πριόρου ναός. Οι άγιοι Άνάργυροι είς την Νάχισσαν. Ο άγιος Κύρικος. Ο άγιος Συμεών. Το Πτέριν. Ο άγιο; Γεώργιο;. Τά Καλύδια τοῦ 'Ρωσοπούλου. Τό Σωληνάριον. Η άγία Μελιτηνή. Η άγία Σοφία. Ο άγιος Παντελεήμων. 'Ο άγιος 'Ανδρόνικος. Τά περί την άγίαν Μελιτηνήν χωρία τοῦ Βισσίνου, τοῦ Σχανδάλη, και τὰ λοιπά. Η μονή τῆς Χλόης. Ο άγιος Νιχόλαο; τοῦ Τζάχαλη, τοῦ Καλίτζιχα, τοῦ Μελαχρηνοῦ εἰς την Μέλισσαν. 'Ο τοῦ Μάρτυρος ναὸς εἰς τό Κατάφυλλον. 'Ο έγιος Κωνσταντίνος είς τό Θάνος. Η μονή τοῦ Παντοκράτοροςι Ο Χριστός ό Σωτήρ έν τῷ Παλαιολάχριο.

#### 11. + Τά περ' την Βάρναν πατριαρχικά καστέλλια.

+ 'Η Κάρναδα. 'Η Κρανέα. Τα Κελλία ήτοι το Λυκοστόμιω. Τὰ Γεράνια. Η Δρύστρα. Η Γαλιάγρα.

# ESAIAS.

# ΚΩΔΙΚΙΟΝ ΤΩΝ ΣΥΝΟΔΙΚΩΝ ΠΑΡΑΣΗΜΕΙΩΣΕΩΝ

# ΓΕΓΟΝΟΣ ΕΠΙ ΤΩΝ ΗΜΕΡΩΝ ΤΟΥ ΠΑΝΑΓΙΩΤΑΤΟΥ ΗΜΩΝ ΔΕΣΠΟΤΟΥ ΚΑΙ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΥ **MATPIAPXOY KYP HEAIOY.**

# 'Εξ ότου ο τιμιώτατος χαρτοφύλαξ τής άγιωτάτης Μεγάλης του Θεου 'Εκκλησίας κατυπερετιμότατος κῦρ Γρηγόριος ὁ Κουτάλης τῷ τοῦ χαρτοφύλακος ὀφφικίψ ἐτιμήθη.

Esaias Gregorio patriarchæ Alexandriæ notum Α τέρων πάντως άμαρτιῶν, ἐπιπλέον πιέζοιντο και fucit se solium patriarchale ascendisse.
 χαταπονοίντο τῶ Βάρει και τῆ γανώσει τῶ

+ 'Αγιώτατε δέσποτα, πάππα χαί πατριάρχα Αλεξανδρείας, Πενταπόλεως, Αιγύπτου, Λιδύης χαί πάσης Αίθιςπίας, κατά Κύριον άγαπητε άδελφε και συλλειτουργέ, εί χαι πρό καιροῦ ή καθ' ήμας καθολική και αποστολική άγία τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησία ἐχήρευε ποιμένος, χαθάπερ οίμαι χαι την σην ού διέλαθεν άγιότητα, άλλ' εύδοχία νῶν τοῦ τά πάντα βαθέως και σοφώς οίκονομούντο; Θεού έξηλέγημεν ήμεΙ; ήδη, χρίμασιν άπορρήτοις αύτοῦ, και την προστασίαν της τοιαύτης άγιωτάτης Έκκλησίας ένεχειρίσθημεν, έξ έαυτῶν μέν τὸ ίχανὸν οὐχ ἔχοντις πρός τηλικούτον ύψος και τοσαύτης προστασίας μέγεθος, τή δε τοῦ Πνεύματος τεθαρρηχότες χάριτι χαι τη των έχιεξαμένων ήμας άρετη χαι ψήφω Β της πίστεως, τοῦτο γράφομεν χαι λέγομεν πρός υπείξαντες, όθεν και καιρού εύθέτου λαδόμενοι, ώς τών τοῦ χρατίστου χαὶ άγίου μου αὐτοχράτορος πρέσδεων εύμοιρήσαντες τον έχπλουν ήδη ποιουμένων αύτόθι, ού δέον έχρίναμεν μή δηλα θέσθαι τά περί ήμῶν ταῦτα τῆ σῃ ἀγιότητι. Ἐρρῶσθαι τοίνον τὴν σήν άγιότητα εύχόμεθα έν Κυρίω είς περιποίησιν και οίχοδομήν τοῦ αὐτόθι Χριστωνύμου λαοῦ, καὶ πρός τὰς ὑπὲρ ἡμᾶς εὐχὰς αὐτὴν ἐκκαλούμεθα, ώστε διεξάγεσθαι το έγχειρισθέν ήμιν ποίμνιον χαί οίχονομείσθαι πρός το αύτοῦ θείον θέλημα και πρός άποδοχήν και άρέσκειαν της άφάτου αύτοῦ άγαθότητος. Ημείς μέν ούν ένδιαθέτως έχοντες πρός την σην άγιότητα και της ταύτης έξηρτημένοι πνευματικής άγάπης και άδελφικής συμπνοίας και όμο-C solaç, καί ταῦτα δη τὰ γράμματα πέμπομεν και εἰς το έξης έτι πέμψομεν, τοῦ Θεοῦ τοῦτο παρεχομένου χαι εύδοχούντος, αύτο δε τούτο χαι την σην άγιότητα πρό; ήμας ποιείν άξιοῦμεν ' τοῦτο γάρ οὐ μόνον είς αποδοχήν θεού και των ύφ' ήμας ποιμαινομένων διόρθωσιν και οίκοδομήν έστι και άσφάλειαν. alla xal ei; apéoxecav xal hosviv tou xpatistou · και άγίου μου αύτοχράτορος, ού πνοή και τρυφή τό την άγίαν τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησίαν όρξιν αὐξομένην καὶ χραταιουμένην έν όμονοία της πίστεως, των όρθων πάντως και είλικρινών έχομένην δογμάτων, και τούrou deiqua capès xal ádda uév ndeista dogou xal θαύματο, δντως άξια, μετά μέντοι των άλλων χαί οί κατ' έτος αψτόθι τε και άπανταχοῦ γῆς άποστελκόμενοι πρέσδεις ύπερ των εχχλησιών του Θεου χαι D τής τοῦ Χριστιανιχοῦ λαοῦ οἰχοδομή, τε χαὶ συστάσεω, ώς αν μή, δι' ήν ύπομένουσι δουλείαν έξ ήμε-

καταπονοίντο τῷ βάρει και τη χακώσει των xateχόντων, μή μόνον εί; ταῦτα δή τὰ σωματικά, όλλά xal eig auta ye on ta th; xad' hudg miotew; avay. χαία χαι χαιριώτατα, ώστε χοινή χαι ήμας δίου ύπερεύχεσθαι, χαρίζεσθαι τοῦτον τη τοῦ θεοῦ Έχ. xynala ent maxpois rois erear boudor xal aurépitor και πρόμαχον όχυρόν, κατά γνώμην αύτῷ τῶν πριγμάτων χυδερνωμένων και διεξαγομένων άχυμάντως χα! γαληνώς και άμα εύθύμως και μετά πλείστης δσης της ήδονής, συναιρομένης είς τοῦτο της εύτοῦ του Θεού χάριτος. Περί μέντοι της χρατησέση; iv τή Έχχλησία χανονιχής συνηθείας χαι παραδόσως, τοῦ δίδοσθαι δηλονότι παρά τών καθ' ήμας έρχαρέων και πατριαρχών πρός άλληλους τον λίδελλον την σην άγιότητα, ότι ή άγιότης sou έφθασε xal xaτέλαδεν ένταῦθα και έγνώρισεν άκριδῶς τὸ άκραιφνέστατον καλ καθαρώτατον σέδας τοῦ κρατίπου και άγίου μου αυτοκράτορος, και δπως έχει περί τά όρθα δόγματα ή άγία βασιλεία αύτοῦ άσφαλῶ; και όρθως διά της χάριτος του Θεου, όμοίως ιπληροφορήθη το χαθαρόν χαι όρθον χαι άχίδδηλον δόγμε χαι σέδας του πρό ήμων πατριαρχεύσαντος. Οίαν ούν πληροφορίαν έσχε καλ έχει περί τε του χρατίστου και άγίου μου αύτοκράτορος, ώς είριται, ή άγιότης σου καί περί τοῦ πρό ήμῶν πατριαρχεύσαντος, τοιαύτην έχέτω άναμφίδολον και περί ήμών, ότι ούτω φρονούμεν χαι πιστεύομεν, ώς έξέθενω και παραδεδώκασιν οί άγιοι άπάστολοι, και ώς παρέλαδεν άρχηθεν ή άγια του Θεου Έκκλησία, και ούτω και τους ύφ' ήμας πιστεύειν και διδάσχομεν χαί φρονείν πείθομεν. 'Ο δε ταίς ήμων παρακλήstσιν επιχαμπτόμενος Κύριος δια της αυτού αγαθότηto; eig uev our controc was our partour of αη άγιότητι έπι τοίς ύπερ της ποίμνης της σής πίvers, superious toutous and sis to superio and στών τῷ κουφισμῷ τῆς έξ αύτοῦ παρακλήσεως, δοίη δέ και καιρόν, ώστε της διά των γραμμάτων άποστάντας όμιλίας τε και ένώσεως αύτοπροσώπο; άλλήλους θεάσασθαι και κοινή λειτουργήσαντας auto tà beia xai pustina, imatiou xai redention άπολαυσαι της έντευθεν ήδονης, πρεσδείαις της ύπεραμώμου και πανυπεράγνου μητρός αύτου.

II. Imperator archiepiscopatum Bryseos erigit in metropolim.

† 'Η βασιλεία μου διά τῆς τοῦ θεοῦ χάριτο; άνι»



θεν λαδούσα άδειαν και Ενδοσιν άπο της άγίας του Α παντοίοις άρετων είδεσι κομώντα, και τό όλον εί-Θεού Έχχλησίας είς πλείονα τιμήν επαίρειν χαί προδιδάζειν, δσας αν των άγίων εχχλησιών διαχρίνοι άρμοζούσας πρός τοῦτο, θεσπίζει χαι νῦν διά τοῦ παρύντος προστάγματος, είναι και εύρίσκεσθαι την άγιωτάτην άρχιεπισχοπήν Βρύσεως είς μητρόπολιν καί συναπολαύειν τον έν αύτη εύρισχόμενον ιερώτατον άρχιερέα τοις λοιποίς ιερωτάτοις μητροπολίταις τῆς θείας και ἰεράς μεγάλης συνόδου τῆς αὐτῆς χλήσεώς τε χαι τιμῆς χατά πάντα τρόπον, ῆς χαι ούτοι μετέχουσιν, δθεν χαι νῦν μέν ἀφείλει τυγχάνειν τής τοιαύτης τάξεώς τε χαί τιμής ό ίερώτατος μητροπολίτης Βρύσεως και υπέρτιμος, καθεξής δέ έσται τοῦτο χατά τὸν ίσον τρόπον χαὶ εἰς τοὺς μετ] αύτον μέλλοντας εύρίσχεσθαι κατά καιρούς είς γνηhow? Brucewe, are on xal to espaiov xal austaxiνητον όφείλοντος έχειν τοῦ παρά τῆς βασιλείας μου γεγονότος έπὶ τῆ τοιαύτη άγιωτάτη ἐκκλησία προδιδασμοῦ. Τούτου και χάριν έγένετο και ἀπελύθη χαι το παρόν της βασιλείας μου πρόσταγμα.

+ Είχε το · Μητί Δεχεμδρίφ Ιτδ. ζ δι' έρυθρῶτ γραμμάτων της βασιλικής και θείας χειρός.

# NI. Esaias confirmat privilegium, per quod imperator archiep scopatum Bryseos in metropolim erexit.

† Άλλά πῶς ἄν τις τῷ λόγψ περιλαδείν δυνατός γένοιτο τές παρά του χρατίστου χαι άγίου μου αύσοχράτορος γινομένας έχάστοτε τοις ύπηχόοις εύεργεσίας και δωρεάς; Κρείττω γάρ ταῦτα και ἀριθμοῦ και την λόγου δύναμιν υπερδαίνουσιν, ώστε xal χαλώς άν είη ποιών ό λόγος χαι έαυτῷ προσηχόντως, έχφεύγων την των τοιούτων έγχείρησιν, χαί ούχ έθέλων ώσπερ τοι; άδυνάτοις επιχειρείν, χαι ών ούδαμῶς αν έφίχοιτο. "Αλλοι μέν ούν άλλως. πρόσφορόν γε μήν έχάστω κατά τον ένόντα τρέπου αύτοις την εύεργεσίαν μετέλαδον, και ούδαμώ, ούκ Εστιν ούδεις, ός έν τοις κατ' αύτον εύδοκιμήσας φανείς ούχ άναλόγου και της άμοιδης επευμοίρησεν. άπλῶς δ' είπειν, και πάσι τοις τε προεισενεγκούσι τι χατόρθωμα και τοις μή τοιούτοις χοινόν ό βασιλεύς άγαθόν, ίδία τε καί κοινή πάντων εύεργέτης, Θεόν χάνταῦθα μιμούμενος, "Αλλοι μέν οῦν άλλως, ῶσπερ Εφθημεν είπόντες, των έχείθεν απέλαυσαν χαρίτων, άνδράσι δε θείοις, άρετην άσπαζομένοις, λαού τε η διά τόῦτο προεδρίαν και ψυχών οίκονομίαν λαχούσι, και επιδειξαμένοις εν πολλοίς όσοις τα της αύτων άρετῆς, πρός ταις άλλαις βασιλιχαις φιλοτιμίαις χαι δωρεαίς εξεγένετο χάχείνο, χαθέδρας δηλονότι μείζονο; και ύψηλοτέρας επιτυγχάνειν αύτου;, ίν ώσπερ έκ της άρετης και του τρόπου, ούτω δη και άπό του θρόνου και της άρχης το επίσημον έχοιεν. Τοιούτοις ήδη τετίμηται προδιδασμοίς και σεμνώμασι βασιλικώ προνομίω και ό ιερώτατος άρχιεπίσκοπο; Βρύσεως, είς μητροπολίτην ύπέρτιμον xal τιμηθείς και προδιδασθείς, και είς την λαχούσαν αύτον ταύτην άγιωτάτην έχχλησίαν της Βρύσεως διαδιδάσας τα της τιμής είς αίωνα τον έξη; άπαντα, καί μάλα είκότως · σρχιερέα γάρ αύτη πλουτήσασα, PATROL. GR. CLII.

πείν, πάσι τοίς χαλοί; χαι θεοφίλοις βρύοντα, χλήρον δι' αυτόν ήδη την τιμήν ταύτην έλαδεν άναφαίρετον. Τοῦ ἐπὶ τούτψ τοίνυν ἀπολυθέντος σεπτοῦ προστάγματος τη χαθ' ήμας ίερα χαι θεία συνόδω έπαναγνωσθέντος έν έπηχόψ, συνοδιχώς χαί ή μετριότης ήμῶν διαχελεύεται, συναριθμεζσθαι μετά τῶν λοιπῶν μητροπόλεων ἀπάρτι έξν αὐτὴν ἀγιωτάτην ἐχκλησίαν Βρύσεως και τον Ιερώτατον ταύτης άρχιερέα μητροπολίτην, άλλά δή και υπέρτιμον είναι τέ και χαλείσθαι, διαδαίνειν δε χατά τον δμοιον τρόπον την τοιαύτην τιμήν, τήν τε δηλαδή του μητροπολίτου, προσέτι δε και την τοῦ ὑπερτίμου, και πρός τοὺς μέλλοντας χειροτονείσθαι άρχιερείς έν αύτη, καθώς ό τε χράτιστος και άγιός μου αυτοχράτωρ διορίζεσίους άρχιερείς τῆς τοιαύτης άγιωτάτης μητροπό- Β ται, xal xatà την xpathsasav èv τοίς τοιούτοις έxχλησιαστικήν τάξιν και συνήθειαν. Έπι τούτω γάρ χαι το παρόν συνοδιχόν γράμμα της ήμων μετριότητο; άπολέλυται.

> † Είχε το • Μητί Δεκεμδρίω Ιτδ. ζ διά της πατριαρχικής και θείας χειρός.

#### IV. Synodus dirimit duas controversias.

Ι. + Μηνί Μαρτίω, κγ ήμέρα, Παρασκευή, Ινδ. ζ, προχαθημένου τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν δεσπότου τοῦ οἰχουμενιχοῦ πατριάρχου ἐν τοἰς χατά τὸν ἄγιον θεοφύλακτον κελλίοις αύτοῦ, συνεδριαζόντων τῆ μεγάλη άγιωσύνη αύτοῦ και Ιερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Σάρδεων, ὑπερτίμου χαὶ ἑξάρχου πάσης Αυδία-, Γρηγορίου, τοῦ Χαλχιδόνος, ὑπερτίμου καὶ προέδρου Μαρωνείας, Θεοδούλου, τοῦ Μελιτηνῆς xal ύπερτίμου, Θεοδοσίου, τοῦ Πισιδίας χαὶ ὑπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Δυρραχίου χαι ὑπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Μιτυλήνης και ὑπερτίμου, Διονυσίου, τοῦ Διδυμοτείχου και ύπερτίμου, Θεοδούλου, τοῦ "Απρω, ύπερτίμου και τον τόπον επέχοντος του Εύχαίτων, "Ιωσήφ, του Μηθύμνης "και υπερτίμου, Μαλαχίου, τοῦ ἀρχιεπισκόπου Δέρκου, Λουκά, και τοῦ ὑποψη~ φίου Μαδύτων, παρισταμένων χαι θεοφιλεστάτων δεσποτιχών άρχόντων.

† Παρέστη τη ήμῶν μετριότητι προχαθημένη συνοδιχώς ό Μελαγχρηνός 'Ανδρόνιχος, χαι ανήνεγχεν, ώς είσεποίησε και υίοθέτησε τινα κόρην, και όσα χα! γνησίαν έαυτοῦ θυγατέρα Εστεργε ταύτην, χαί έπιμελείας ήξίου, πέμπτον δέ τῆς ήλιχίας ἕτος αὐτης άνυσύσης, έθετο διάσ ταυρικών δεσμών μετά τινος από της ύήσου του Πρίγκιπος 'Ιωάννου, καλουμένου τοῦ Χασολόγρου, άγαγέσθαι γαμδρόν ἐπ' αύτη τον τούτου υίον, Εννατον της ήλικίας άγοντα χρόνον, και τών τοιούτων δεσμών παρά των αύτών γονέων προδάντων, μη συναινεσάντων δηλονότι μηδε προταξάντων εν τούτοις άμφοτέρων τούτων, του τε γαμδρού και της χόρης, άτε του μέν έν τη τοιαύτη νήσω του Πρίγκιπος την οίκησιν ποιουμένου, της δ' έν τη θεοδοξάστω, θεομεγαλύντω χαί θεοφυλάκτω Κωνσταντινουπόλοι εύρισκομένης, συνεις ό ταδελλίων την τοσαύτην της χόρης άνηδότητα, ώς παρά τῶν θείων νόμων παντάπασιν άπηγορευμένην, μετά μίαν ήμέραν διέλυσε τούτους, 37

#### 1163

ESALE CP. PATRIARCHE

Νομίμου δε ήλιχίας άψαμένην αυτήν συνήρμοσε τινι άναγνώστη Ματθαίψ, τῷ Θαλασσηνῷ χαλουμένω, χαι δεήσαν ήδη τούτω είς ιερωσύνην προδιδασθήναι έδε ήθη διαγνώσεως της ήμων μετριότητος, έμφανίσας και τόδε το γράμμα των δεσμών, δπερ άληθώς. άνεφάνη όδελισθέν ύπο τοῦ αύτοῦ ταδελλίωνος. Διέγνωσται τοίνυν συνοδιχώς τη ήμων μετριότητι και τοις περι αύτην Ιερωτάτοις άρχιερεύσι, μηζένα ξχειν έντεῦθεν έμποδισμόν τόν σύτον άναγνώστην είς τον τοιούτον προδιδασμόν, το μέν, ότι πενταετης ήν ή κόρη, καθώς μετά πολλήν και άκριδη την έξέτασιν άποδέδειχται, χαί οὐ δεχτιχή έρώτων έτύγχανε κατά την των θείων γόμων διαταγήν, έννέα χρόνων δντος και τοῦ γαμδροῦ, τὸ δὲ και ὅτι οὐδόλως συνήνεσαν ούδε προέταξαν έν τῷ τοιούτω των δε- Β σμών γράμματι ούτός τε και ή κόρη, άλλά μακράν άπ' άλλήλων δντων αύτῶν, ὡς δεδήλωται, οἱ γονεῖς μόνοι προέταξαν, κάντεῦθεν και τά τῶν αὐτῶν δεσμών διαλυθέντων ύπό τοῦ ταδελλίωνος μετά μίαν ήμέραν διά το της πράξεως άπηγορευμένον άχυρα xal acustata xplvetal. "Over xal de underde tou προσισταμένου δνεος, εδιχαίωσε συνοδιχώς ή μετριότης ήμων τον τοιούτον άναγνώστην είς το τῆς ερωσύνης λειτούργημα. Μέντοι και προδιδασθήσεται άχωλύτως τη έμφανεία του παρόντος συνοδιχού γράμματος. Ταῦτα παρεκδληθέντα ἀπὸ τῶν ἡμερησίων συνοδιχών παρασημειώσεων χαί τη ύπογραφή και σφραγίδι του τιμιωτάτου χαρτοφύλακος πιστω-Berra Encoden unvi xal ivo. tois noorerpaumevous, c έτους ,5" ω" τριαχοστού δευτέρου.

11. + Μηνι 'Απριλλίω xe', ivo. 5', προχαθημένου · τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν δεσπότου τοῦ οἰχουμενιχοῦ πατριάρχου έν τοίς κατά τον άγιον θεοφύλακτον κελλίοις αύτοῦ, συνεδριαζόντων τη μεγάλη άγιωσύνη αύτοῦ xal ispurátur ἀρχιερέων, τοῦ Πισιδίας xal ύπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Δυρραχίου xal ὑπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Μιτυλήνης xal ὑπερτίμου, Διονυσίου, τοῦ Διδυμοτείχου και ὑπερτίμου, Θεοδούλου. τοῦ "Απρω, ὑπερτίμου καὶ τὸν τόπον ἐπέχοντο; τοῦ Εύχαίτων, Ίωσήφ, τοῦ Μηθύμνης και ὑπερτίμου, Μαλαχίου, και του ύποψηφίου Μαδύτων, παρισταμένων και θεοφιλεστάτων δεσποτικών άρχόντων.

† Φθάνει μέν ό άπο της θεοσώστου πόλεως Θεσ- D σαλονίκης σεδαστός κύρ Κωνσταντίνος ό Μουζάλων έξωνήσασθαί τινα θίχήματα έν τη τοιχύτη πόλει εύρισκόμενα και σύνεγγυς όντα των οίκημάτων του Κεφαλά Νιχολάου, χαι βελτιώσεις έξ οίχείων έπι τούτοις ποιήσαι. Αισθόμενος δε του πεπραγμένου ό αύτος Κεφαλάς και άντικριθείς τούτω, δεδικαίωται שׁב האחסומסדאך אודם אטעפטר באו דה בבשטאקסבו מטדשע, χαι άντιστρέψας τούτφ, όσον τε την άρχην χατεδάλετο τίμημα ύπερ τούτων, χαι όσαπερ άνάλωσεν Ένεχεν τών τοιούτων βελτιώσεων, ὑπέρπυρα δηλαδη έκατον έννεντμοντα τρία, έπελάδετο τῶν αὐτῶν οἰκημάτων, ὑπεχατάντος τούτων αὐτῷ τοῦδε τοῦ Μουζάλωνος, ώς και ίδιον καυτοῦ γράμμα τούτου χάριν έχθέσθαι ύπο ταδελλίωνί τε χαι μάρτυσιν ίχανοις,

μήπως τοῦ γαμδροῦ είς δψιν όλω; έλθόντο; αὐτῆ, Α έτι γε μην και δι' έτέρου γράμματος αὐτοῦ συμφωνήσαντος δούναι πρός αύτον και εποίκιον, μέγρις άν την έν αύτοις χαθευρεθείσαν ύλην αθτού άλλαχόσε μεταχομίση. Και ήν μέν ό τοιούτος Κεφαλάς άνενόχλητος διαμένων έπι τοίς τοιούτοις οιχήμασιν, δν δη τρόπον και δεδικαίωται. Της των πραγμάτων δε γενομένης συγχύσεω;, άφορμής έντευθεν δεξάμενος ό δηλωθείς Μουζάλων, ώς εύρισπομένου δη. θεν τοῦ βηθέντος Κεφαλά μετὰ τοῦ Κασανδρηνοῦ, και αίτίας συμπλάσας κατ' αύτοῦ ἐπορίσατο σεπτόν πρόσταγμα χατά την έαυτου άναφοράν, ώστε δη χαί πάλιν έν κατοχή τυγχάνειν των αύτων οίκημάτων, xal to an' ixelyou anostepeitat to pepos toude tou Κεφαλά τον βίον άπολιπόντος των τε τοιούτων έχατον έννενήχοντα τριών ύπερπύρων χαι τών είρημένων οίχημάτων, άδιχούμενον παρ' αύτοῦ, οῦ χάριν χαι έδεηθη διαγνώσεως της ήμων μετριότητος, έμφανίσαν χαι τά παρά τοῦ είρημένου Μουζάλωνο; προβάντα γράμματα. Διέγνωσται ούν συνοδιχώς τ] ήμῶν μετριότητι, είναι xal είς το έξης έπειλημμένον των τοιούτων οίχημάτων το μέρο; τοῦδε τοῦ Κεφαλά, καθώς άπό της κρίσεως δεδικαίωται, προτιμηθέντος τούτου έπι τη έξωνήσει αύτων ώς πλησιαστοῦ xatà νόμους, xal ἀποδεδωκότος τῷ Μουζάλωνι דמניזם מון דם באמדטי בישביאאסידה דףום טהוףהטףם טהוף τε τοῦ παρ' αὐτόῦ χαταβληθέντος τιμήματο; τῶν οίχημάτων και των αύτων βελτιώσεων, ώς δεδήλωται, έπείπερ άποχλείεται πάσα θύρα διχαιολογίας αύτῷ, ὥστε περί τούτων χινείν δχλησιν. ἐχρῆν γἀρ αύτον και μεγάλως εύθυνθηναι και των ύπερ των τοιούτων οίχημάτων έχπεσείν ύπερπύρων, ώς ix ψευδοῦς ἀναφορᾶς αίτίας χατά τοῦ ἔηλωθέντος πλεσάμενον Κεφαλά χαι πόνων χαι άναλωμάτων ούχ όλίγων αύτῷ παρά τον τοῦ διχαίου λόγον γενόμενον αίτιον, δθεν χαί τά παρ' αύτῷ δή τῷ Μουζάλωνι па́чта біхаіш́µата ахора хаі а́прахтя Есочтаі хсі ώς μηδέ την άρχην γεγονότα. Το δέ γε μέρος τοῦ ρηθέντος Κεφαλά έσται καλ είς το έξης έν κατοχή και δεσποτεία και χυριότητι των αύτων οίκημάτων, μηδεμίαν εύρίσχον χαταδυναστείαν ή διενόχλησιν παρ' αύτοῦ, ἀντιστρέψαντος χαὶ δσα χατέχει παρ' έαυτῷ διχαιώματα, άνήχοντα τῷ τοιούτω μέρει τοῦ Κεφαλά, έφ' ή και ό ιερώτατος μητροπολίτης Θεσσαλονίκης, ὑπέρτιμος καὶ έξαρχος πάσης Θετταλίας, έν άγίω Πνεύματι άγαπητός άδελφός και συλλειτουργός της ήμων μετριότητος, άναδέξεται τα πιρί τούτου, και δεφενδεύσει τόδε το μέρος του Κεψε. ά χατά την συνοδιχήν ταύτην χαλ ήμετέραν διάγνωσιν. Εί γάρ μή παύσεται τὸ ἀπὸ τοῦδε ὁ δηλωθεὶς Μουζάλων ενοχλείν περί των τοιούτων οίχημάτων, χαί ούδε έχοτήσεται παντάπασι τῆς αύτῶν χατοχῆς, τῷ παρά της ήμων μετριότητος επιτιμίω ύποδληθήσεται, ώς προδήλως τῷ διχαίφ εναντιούμενος. Ταῦτα παρεχδληθέντα άπό των ήμερησίων συνοδιχών παρασημειώσεων, και τη ύπογραφή και σφραγίδι του τιμιωτάτου χαρτοφύλαχος βεδαιωθέντα χαι πιστωθέντα έπεδόθη μηνί χαι ίνδ. τοίς προγεγραμμένοις έτους "ς ··· ω·· τριαχοστού δευτέρου.

Digitized by Google

#### V. Esaias dirimit controversiam.

† Περώτατε μετροπολίτα Θεσσαλονίκης, ύπέρτιμε και έξαρχε πάσης Θετταλίας, εν άγίω Πνεύματι άγαπητε άδελφε της ήμων μετριότητος xat συλλειτουργέ, γάρις είη και είρηνη παρά θεοῦ τῆ σή Ιερότητι. Ο άπο της τοιαύτης θεοσώστου πόλεως Ματθαίος δ Συναδηνός ύπέμνησε πρός την ήμων μετριότητα, ώς ή πρός μητρός αύτου θεία συνεζεύχθη κατά πρώτον συγοικέσιον νομίμως άνδρ. τῷ Συραπούλω, Εχουσα και προικός χάριν πράγματα, δσα και τῷ συμφώνο αὐτῆς περιείληπται. Έν τῷ χαιρῷ δὲ τῆς τῶν πραγμάτων συγχύσεως έδανείσατο ό τοιοῦτος άνηρ αὐτῆς ὑπέρπυρα, ὄσα δῆτα και εδανείσατο, και μή έχοντος αύτοῦ έξ οικείων άποδούναι τὰ όφειλόμενα πρός τοὺς δανειστάς, πειρώνται ούτοι χατασχείν χαι διαπωλήσαι τά προι- Β χύθεν αὐτῆ διαφέροντα πράγματα, οῦ χάριν χαὶ έδεήθη διαγνώσεως της ήμων μετριότητος. Ούτως ούν εχούσης της υποθέτεως, διέγνωσται συνοδιχώς τη ήμων μετριότητι, μή ένέχεσθαι την αύτην Συροπουλίναν έχ των προιχώων πραγμάτων αύτης άποδιδόναι το τοῦ ἀνδρός δφλημα, ἐπείπερ οἱ θείοι νόμοι παντός χρέους το της προιχός τιθέασι προτιμότερον • φύλαχα γάρ αύτῆς ἐφιστῶσι τὸν ἄνδρα, ούχ ένα παν το κατά γνώμην έπι ταύτη ποιή, άλλ' ολά τινα παριχαταθήκην τούτω καταπιστεύονται έπι τῷ ἀνελάττωτον και ἀμείωτον αὐτὴν συντηρείν, ώστε δή και πάλιν δεήσαν άντιστρέφειν τοίς κληρονόμοις · όθεν και παραδηλοί σου τη Ιερότητι, ώς άν ίχανωθείη μέν πρότερον ή ρηθείσα σύζυγος τοῦ τοιούτου Συροπούλου την προίκα ταύτης ανελλιπή μετά των άνηχόντων αύτη χατά νόμους διχαίων χαί των λεγατευθέντων πρός της μητρός, οί δέ γε τοιούτοι δανεισται άφέξονται δι' δχλου γίνεσθαι ταύτη χάριν τών προιχώων πραγμάτων αύτης, ώς μηδεμίαν μετοχήν έπι τούτοις έχοντος έχ των νόμων τουδε του Συροπούλου, ώς εξρηται. Τοίνον και γενέοθω, καθώς ή μετριότης ήμων παραδηλοί τη σή εερότητι διά τοῦ παρόντος γράμματο;, ο xal άντιστραφήτω τῷ διαληφθέντι Συναδηνῷ δι' ἀσφάλειαν. Ερρωσο, κατά Κύριον άγαπητε άδελφε της ήμῶν μετριότητος και συλλειτουργέ.

+ Elzs to Myri Maty ird, S.

#### V1. Synodus dirimit quasdam controversios.

Ι. † Μηνί Μαίψ, θ' ήμέρπ, Τετράδι, ινδ. ζ', προκαθημένου τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν δεσπότου τ:ῦ οἰπουμενικόῦ πατριάρχου ἐν τοῖς κατά τὸν ἄγιον Θεοφύλακτον κελλίοις αὐτοῦ, συνεδριαζόντων τῃ μεγάλῃ ἀγιωσύνῃ αὐτοῦ καὶ ἰερωτάτων ἀρχιερέων, τοῦ Κυζίκου, ὑπερτίμου καὶ ἰερωτάτων ἀρχιερέων, τοῦ Κυζίκου, ὑπερτίμου καὶ ἰερῶτάτων ἀρχιερέων, τοῦ Κυζίκου, ὑπερτίμου καὶ ἰερῶτάτων ἀρχιερέων, τοῦ Κυζίκου, ὑπερτίμου καὶ ἰερῶτάτων, ὑπερτίμου καὶ ἐξάρχου πάσης Λυδίας, Γρηγορίου, τοῦ Χαλκηδόνης, ὑπερτίμου καὶ προέδρου Μαρωνείας, Θεοδούλου, τοῦ Μελιτηνῆς καὶ ὑπερτίμου, Βοοδοσίου, τοῦ Προύσης καὶ ὑπερτίμου, Νικολάου, τοῦ Πηγῶν καὶ ἰιπρίου, ὑπερτίμου καὶ προέδρου Γάνου, Κωνσταντίνου, τοῦ Πισιδίας καὶ ὑπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Δυβραχίου καὶ ὑπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Σμύρνης

Α και ύπερτίμου, Ξενοφώντος, τοῦ Μιτυλήνης και ύπερτίμου, Διονυσίου, τοῦ Διδυμοτείχου και ύπερτίμου, Θεοδούλου, τοῦ Λακεδαιμονίας και ὑπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ "Απρω, ὑπερτίμου και τόν τόπον ἐπέχοντος τοῦ Εὐχαίτων, Ἰωσήφ, τοῦ Μηθύμνης και ὑπερτίμου, Μαλαχίου, και τοῦ ὑποψηφίου Μαδότων, παρισταμένων και θεοφιλεστάτων. δεσποτικῶν ἀρχόντων.

† Παρέστη τη ήμων μετριότητι προκαθημένη συνοδιχώς ό ίερομόναχος χῦρ Νίχανδρος, χαι άνέφερεν, ώ; πρό χρόνων ήδη τριῶν εύρισχόμενος δ τιμιώτατος έν μοναχοίς χῦρ Μαχάριος ὁ Ταρχανειώτης είς προϊστάμενον τῆς σεδασμίας μονῆς τῆς ἐπ' όνόματι τιμωμένης τῆς άγίας τοῦ Χριστοῦ ἀναστάσεως, είδήσει xal του χτήτορος ταύτης, του μεγάλου λογοθέτου έχείνου, χαι των έν αὐτῆ μοναχών, παραδέδωχε τούτω δια γράμματος αύτοῦ άγχιστά πη τῆς τοιαύτης μονῆς τόπον τινά, δσος κατά μέρος ἐν τῷ τοιούτψ αὐτοῦ περιλαμδάνεται γράμματι, τάξας, ώς ἂν διδῷ πρός τὸ μέρος αὐτῆς οῦτος κατ' ἔτος ύπέρπυρα τρία πρός τῷ ήμίσει, και άνεγείρη εν τῷδε τῷ τόπψ θείον ναόν, και κελλία περί αύτο. avaxtion, laby te xal the belae lapeaxa tou ariou Τωάννου τοῦ Κατασάδδα, Ετι τε χαί την σεπτήν είχονα του άγίου μεγαλομάρτυρος και τροπαιοφό. ρου Γεωργίου και επικεκλημένου Καταδιώτου. εί δ' ίσως ού βουληθώσιν οι μοναχεί στέρξαι τηνώς την πράξιν, άντιστραφώσι πρός αύτον, όσα άν παρά τούτου άναλωθείη. Και τῷ τοιούτω γράμματι τῆς εχδόσεως θαρρήσας ούτος δη ό Ιερομόναχος χῦρ Νίxavopoç inebale xelpa דה beogelei mpobises autoo, χα) οίχείοις πόνοις χαι άναλώματιν έξ αύτων χρηπίδων άνήγειρε θείον ναόν, και κελλία περί αύτον συνεστήσατο, χοί χρυσίνους δίχα πρός την μονήν δέδωχεν, ήνίχα την άρχην έπελάδετο τούδε του τόπου. Του κτήτορος δέ, του μεγάλου δηλαδή λογοθέτου, μιχρά φροντίσαντος του γράμματο; χαι είς άνατροπήν αύτοῦ χωρήσεντος και άθέτησιν, κατεχαλάσθη μέν ο ναθς παρ' έχείνου και τι είβημένα χελλία, ή δε τούτων ύλη είσήχθη εν τη δηλωθείση port, xai th àn' excluse estiv à clonplevos isportoναχος άποστερούμενος των οίχείων φναλωμάτων, οδ. χάριν και έδεήθη της ήμων μετριότητος, έμφανίσας και το της πρός αύτον έχδισεως γράμμα του τοιούτου τιμιωτάτου έν μοναχοίς χῦρ Μαχαρίου. Παρίντες δε τῷ ίερῷ συνοδιχῷ διχαστηρίψ οῦτός τε χαι οί δηλωθέντες μοναχοί, και τούτου τα είρημένα διεξιόντος άχούοντες. πρός ούδεν είχον άντιλέγειν, άλλά μόνην την τοῦ χτήτορο; δυναστείας εἰς αίτίαν ήσαν τιθέμενοι. Διέγνωσται ούν συνοδικώς τη ημών μετριότητι; ώ; άν, επείπερ ώδε ό ίερομόνεχο; κατά την περίληψιν τοῦ πρός αὐτόν ἐκδοτηρίου γράμματος, ώς είρηται, θαρφήσας χείρα έπέδαλε τῷ θεοφιlei rourou anonų, nai iš olneimy nomes nai dvalesμάτων ανήγειρε τε του ποιούτον ναόν, και κελλία περί αύτον συνεστήσατο, είδήσει του κτήτορος καί τών αύτων μοναχών, ην δε τεταγμένον άντιστρέφεσθαι τούτω, μή στερξάντων αύτῶν, τά άναλωθέντα παρ' αύτοῦ, αύτο**ὶ δὲ** προχατάρξαντες εἰς ἀνατροπὴν

# ESALÆ CP. PATRIARCHÆ

καύτης εχώρησαν και αθέτησιν, καντεύθεν καταδέ- Α διακείμενον περί την τοποθεσίαν των Πηγών, δπερ δληται δ τε valg xai τάδε τά περί αύτον χελλία, elsaydelsης της τούτων ύλης έν τη δηλωθείση μονή, ίκανωδείη τούτω παρ' αύτής, όσα αν μετ' άσφαλείας της προσηχούσης χαι ώς έφορωντος.Θεοῦ άνομολογήση ούτος και παραστήση άναλώσαι ύπερ αύτῶν. "Οθεν και όφείλουσιν οι διαληφθέντες μοναχοι άποδοῦναι τῷδε τῷ ἰερομονάχο άνελλιπη, ὄσα- . περ ούτος τον είρημένον τρόπον μετ' άσφαλείας της προσηχούσης άποδείξει χαι παραστήσει άναλωθηναι υπ' αύτοῦ υπέρ τε της άνεγέρσεως τοῦ αύτοῦ ναού και της τωνδε των κελλίων συστάσεως, έτι δε καί τὰ είρημένα δέκα ὑπέρπυρα, ἄπερ, ὡς δεδήλωται, πρός την μονην δέδωχε τοῦ τόπου ἐπιλαδόμενος. Εί γάρ μη εύπειθήσαντες τη χρίσει χαι τώ διχαίω, και είσετι καταδυναστεύσουσι, και ούκ άποζώσουσι πάντα τὰ διεγνωσμένα πρός τον ρηθέντα Ιερομόναχον, τῷ παρά τῆς ήμῶν μετριότητος ἐπιτιμίω ύποδληθήσονται, ώς προδήλως τῷ διχαίω έναντισύμενοι. Ταύτα παρεχόληθέντα, κ. τ. λ.

Η. + Μηνι Μαΐφ, κη ήμέρα, Δευτέρα, ίνδ. ζ', προκαθημένου τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν δεσπότου του οίχουμενικού πατριάρχου έν τοις χατά τον άγιον θεοφύλακτον κελλίοις αύτοῦ, συνεδριαζόντων τῆ μεγάλη άγιωσύνη αύτοῦ και ιερωτάτων άρχιερέων, του Κυζίκου, ύπερτίμου και εξάρχου πάσης 'Ελλησπόντου, 'Αθανασίου, του Σάρδεων, ύπερτίμου και εξάρχου πάση; Λυδίάς, Γρηγορίου, τοῦ Χαλκηδόνο;, ύπερτίμου και προίδρου Μαρωνείας, Θεοδούλου, τοῦ C Άδριανουπόλεω; και ύπερτίμου, Ίγνατίου, τοῦ Μελετηνής και ύπερτίμου, Θεοδοσίου, τοῦ Προύσης και ύπερτίμου, Νικολάου, του Πηγών και Παρίου, ύπερτίμου και προίδρου Γάνου, Κωνσταντίνου, τοῦ μισιδίας και ύπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Δυβραχίου χαι ύπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Μιτυλήνης χαι ύπερτίμου, Διονυσίου, του Διδυμοτείχου χαι ύπερτίμου, Θιοδούλου, τοῦ Μηθύμνης και ὑπερτίμου, Μαλαχίου, χαι τοῦ ἀρχιεπισχόπου Δέρχου, Λουχά, παρισταμέγων και θεοφιλεστάτων δεσποτικών άρχόντων.

+ Παρέστη τη ήμων μετριότητι προχαθημένη συνοδικώς και ή τοῦ Τζύρου Μαρία ή Καλοθετίνα, και άνέφερεν, ώς άνδρι κατά πρωτον συνοικέσιον συνεζεύχθη τῷ Μαρμαρά Θεοδώρψ, έχουσα χαι προιχός χάριν πράγματα, ποσότητος λιτρών δεκα- D πράγματα, συναινούντο; και του ιερωτάτου μητροοχτώ, χαθώς έν τῷ συμφώνω ταύτης περιλαμδάνονται, ές δή και δύο παιδία, θήλυ και άρρεν, γεγεννηχώς έξ αύτης, χατηνάλωσε πάσαν σχεδόν ήν έσχε προίκα, πλήν τινων σχολαρικίων και άργύρου περιισταμένου είς λίτρας δεκαοκτώ, άπερ άμφω παρέθετο μέν είς ένέχυρον τῷ Κεφαλά, δανεισάμενος υπέρπυρα τριακόσια, τα δέ γε γονικόθεν διαφέροντα τούτω οίχηματα τῷ οίκείω τῷ χρατίστω χαί άγίω μου αύτοχράτορι, τῷ Δισυπάτω, δανεισάμενος τον όμοιον τρόπον και έξ αύτοῦ ὑπέρπυρα τριακόσια είχοσιπέντε, και αποδεδωκώ; 5 ρηθεί; Μαρμαρά; τῷ αὐτῷ Δ:συπάτω ὑπέρπυρα ἐκατόν, τον βίον άπέλιπε, μηδέν Ετερον καταλείψης ίδιον έαυτοῦ πράγμα, ή μένα τὰ τοιαύτα οἰχήματα καὶ ἀμπέλιον,

είς ενέχυρον τοῦ 'Αντιοχείτου 'Ανδρέου άντι ύπερπύρων διακοσίων κατέχοντος, αύτη δή ή Καλοθετίνα έκ των προικώων ταύτης πραγμάτων απώφλησε ταῦτα, καὶ ἐπελάδετο τούτου, καὶ ὅτιπερ εὐρίσκει τούτους και τόκου; προσαπαιτούντας, έδεήθη διαγνώσεως της ήμων μετριότητος. Διέγνωσται τη ήμων μετριότητι και τοίς περί αυτην εερωτάτοις άρχιερεύσιν, ώς δίκαιον μέν ην άποδοθηναι την προίκα πρό των άλλων χρεών, έπει και οί θεία νόμοι παντός χρέους το της προικός τιθέασι προτιμότερου, δούναι δε πρότερου άσφάλειαν άποχρυδης την τοιαύτην Καλοθετίναν περί των έν τῷ χαιρώ της του ανδρός τελευτής χαθευρεθέντων πραγμάτων έχείνου, ωστ' έχ των περιττευόντων άποδο ηγαι τά όφειλήμενα πρός τους αύτους δανειατάς, συγχαταδάσει δε δμως χρησαμένη διέχρινε, μετά το γενίσθαι την τοιαύτην άσφάλειαν, τοῦτον μέν δη τέν Δισύπατον μόνα λαδείν, δσα δάνου; χέριν δέδωτε την άργην τον δέ γε ρηθέντα Κεφαλάν τα τριαχόσια ύπέρπυρα, και άρκεσθηναι τούτοις άμφοτέρους αύτούς και μηδέν τόχου χάριν προσαπαιτείν, άπηγορευμένον δν τοίς αύτοις θείοις νόμοις, όθεν xal opsilousiv of protevers daversai pova labely, is δεδήλωται, τά χάριν κεφάλαίου παρ' αυτών δανεισθέντα, και μηδέν τι Όπερ τόκου προσαπαιτήσαι. είδότες, ώς, είπερ ούχ εύπειθείς γενόμενοι τη χρ:σει χαι τῷ διχαίω χαι εἰς τὸ ἐξῆς χαταδυναστεύσουσι, και ού ποιήσουσι κατά την συνοδικήν ταύτην κα! ήμετέραν διάγνωσιν, ώς προδήλως άδιχοῦντες τῷ άπό Θεού καταχρίματι ύποπεσούνται. Ταύτα παρεχήληθέντα, κ. τ. λ.

111. + Μηνι Ίουνίω, θ' ημέρα, Δευτέρα, ivo. ζ, προχαθημένου τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν. διοπότου τοῦ οἰχουμενιχοῦ πατριάρχου ἐν τῷ αὐτῷ τόκφ, συνεδριαζόντων τη μεγάλη άγιωσύνη αύτου χαί των αύτῶν ἀρχιερέων.

+ 'Ανήνεγκεν έπι του καθ' ήμας Γερού συνοδικού δικαστηρίου ή κυρά Μαρία μεγάλη παπίzινα 'Ασπιέτισσα ή Κούμναινα, ως τινες των του κλήρου της άγιωτάτης μητροπόλεω; Διδυμοτείχου χρείαν χατεπείγουσαν έχοντες, προσιόντες αύτη ήτήσαντο και έλαδον κόσμιά τινα ταύτης και λοιπά διάφορα πολίτου Διδυμοτείχου και υπερτίμου, έν άγίψ Πνεύματι άγαπητοῦ άδελφοῦ τῆς ήμῶν μετριότητος xal συλλειτουργού, και πρό; τούτο αύτην καταπείθον τος, ώς αν παραθέμενοι αύτα είς ενέχυρον ανύσωσι την τοιαύτην χρείαν αύτῶν, και γράμμα ίδιον το του χάριν εξέθεντο οίχείαις ύπογραφαίς αυτό πιστωσάμενοι, περιληφθέντων έν τούτω κατά μέρος κ.) των τοιούτων χοσμίων, ίνα μετά ένα μηνα τουτα πάντα πρός αύτην αποδώσουσιν είδ' ούν, χαθέξει αύτη τά προσόντα τούτοις κτήματά τε και πρά γρατα. Καί ότιπερ οι λαδόντες είς άνατροπήν της τοιαύτης συμφωνία; εχώρησαν και αθέτησιν, αύτι, των οιχείων πραγμάτων επι χρόνοις ήδη τρισίν άποστερουμένη, έδεήθη συνοδικής διαγνώσεως, έμ-

# 1167



φανίσασα είς παράστασιν τοῦ ἀληθῶς έχειν τὰ εἰρη- Α Καλωνυμίτην αὐτὸ, μηδέ τι μεταποιήσαι τοῦ ἀρμένα και το τοιούτον γράμμα της συμφωνίας. Διέγνωσται ούν τη ήμων μετριότητι και τοις περι αύτην εερωτάτοις άρχιερεύσι, συνεδριάζοντος χαί τοῦδε τοῦ ἰερωτάτου μητροπολίτου Διδυμοτείχου xal ὑπερτίμου, δίχαιον είναι, ώ; αν έχ τῶν χτημάτων και πραγμάτων των λαδόντων τὰ εἰρημένα κόσμια χαί τὰ λοιπὰ πράγματα ταύτης δη τῆς μεγάλης παπιαίνης και των ίδίων του είρημένου ίερωτάτου μητροπολίτου Διδυμοτείχου, ώς τη τούτου πειθοί και συναινέσει των τοισύτων χοσμίων δοθέντων παρ' αύτῆς, εί και μη έφθασε το γεγονός γράμμα πιστώσασθαι και ύπογραφή αύτοῦ ἀποφληθώσι πάντα τα όφειλόμενα, και απολάδη ή δηλωθείσα μεγάλη παπίαινα σώα και άνελλιπη πάντα τά ίδια έαυτης χόσμια, δσα δηλονότι έν τῷ τοιούτψ γράμματι κατά μέρος περιλαμδάνονται. Οθεν καί όφείλουσιν δ τε δηλωθείς ίερώτατος μητροπολίτης Διδυμοτείχου και οι έκ των ρηθέντων κληρικών έγγράφως ύποσχεθέντες και λαδόντες τάδε τα κόσμια. χαι τα λοιπά πράγματα τῆς τοιαύτης μεγάλης παπιαίνης, ποιησαι κατά την συνοδικήν ταύτην και ήμετέραν διάγνωσιν χαι άποφλησαι, δοα δάνους χάριν ύπερ αύτων Ελαδον, και ει μεν εύπειθήσαντες ποιήσουσι χατά την Εγγραφον τούτων υπόσχεσιν, ευ άν καί καλώς Εχοι. εί δ' ούν, τούς μέν έξ αύτων Ιερωσύνη τετιμημένους έπισχημένους έχει τοῦ ίερουργείν ή μετριότης ήμῶν, άλλα δή και τον δηλωθέντα Διδυμοτείχου, τους δέ γε μή τοιούτους χαλ χοσμιχούς ύπό έκχλησιαστιχόν έπιτίμιον ποιείται, C μέχρις αν τα όφειλόμενα αποφλήσωσι.Ταῦτα παρεκ-6ληθέντα, κ. τ. λ.

Ι. + Μηνί Ιουλίω, ιε' ήμερα, Τετράδι, Ινδ. ζ', προχαθημένου τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν δεσπότου τοῦ οίχουμενιχοῦ πατριάρχου έν τῷ αὐτῷ τόπφ, συνεδριαζόντων τη μεγάλη άγιωσύνη αύτου και των αύτών Ιερωτάτων άρχιερέων.

† Παρέστη τη ήμων μετριότητι προκαθημένη συνοδικώς ό Εύθειοτόχιος Ίσαάχιος, χαι άνήνεγχεν, ώς ό χαλούμενος Ναυπηγός γαμδρόν αύτον έπι τη ιδία θυγατρι άγαγόμενος, συνεφώνησεν αύτῷ προικός χάριν και πράγματα ύπερπύρων διακοσίων και οίκημά τι πρός τούτοις άδιατίμητον, έτι τε και (την) των έν τῷ χαιρῷ της τελευτης αύτου χαθευρε- D θεοφύλαχτον χελλίοις αύτου, συνεδριαζόντων τη θησομένων τούτω πραγμάτων χληρονομίαν. Και ήν μέν όμόστεγος και όμοδίαιτος τῷ πενθερῷ ἐπὶ χρόνοις έπτά. Έπει δε είδεν ό αύτος Ίσαάκιος τοῦτον δη τον πενθερόν πειραθέντα έξώσαι αύτον τοῦ τοιούτου οίκήματος, άντεκρίθη τούτω έπι τοῦ ἐκκλησιαστικού δικαστηρίου, και έμφανίσας το γεγονός αύτῷ σύμφωνον δεδικαίωται συγκαταμένειν τῷ τοιούτφ πενθερφ έν τῷ εἰρημένω οἰκήματι, ὄν δη τρόπον και έπι τοίς τοιούτοις έπτα χρόνοι; ήν χαταμένων. Βουληθέντος δε και τοῦ συγγάμδρου αὐτοῦ τοῦ Καλωνυμίτου πρός ύψος επάραι το προσόν αύτῷ χαμαίγ.... οίκημα, σύνεγγυς και πλησίον τυγχάνον του είρημένου οίχήματος, γέγονε τηνικαύτα έπιστασία και διεκρίθη, μηδαμώς άνυψωσαι τόνδε τόν

χαίου σχήματος · ή τε γέρ αποψις τοῦ οἰκήματος τοῦ Ίσααχίου έντεῦθεν ἀπείργεται, καὶ αἰ τούτου παράθυροι χλείονται, προδάντος τούτου χάριν χαι γράμματος. Μεθ' Ιχανόν δε είς ταυτό γνώμης έλθόντες, ούτός τε.ό Ίσαάχιος χαι ό βηθείς πενθερός αύτοῦ ὁ ναυπηγός πρός συμβάσεις ἐγώρησαν, συνθέμενοι και συμφωνήσαντες διά ταδουλλαρικού γράμματος, σταυριχοίς δεσμοίς σιγνογραφήσαντες έν αύτῷ, ὥστε άνυψῶσαι τὸν τοιοῦτον Καλωνυμίτην τόδε τὸ χαμαίγ.... οἴχημα αὐτοῦ, καὶ ὄσον ἂν χῶρον περιλάδη το μέλλον είς υψος άρθηναι, σύνεγγυς όν. ώς είρηται, χαι σύγχολλα της άπόψεως τοῦ αύτοῦ οίχήματος τοῦ Ίσααχίου εἰς δύο μερίδας διελείν, χαί την μίαν μέν τον ρηθέντα Ίσαάχιον λαδείν, την δε έτέραν τόνδε τον Ίσαάχιον, χαι άντιδοῦναι τῷ αύτῷ Καλωνυμίτη Ισην μερίδα άπό τοῦ προσάντος αύτῷ δπισθεν και έκ πλαγίου μέρους. Ού δη ταδουλλαρικοῦ γράμματος και συνοδικῶς εἰς ἐπήκοον άναγνωσθέντος, διέγνωσται τη ήμων μετριότητι χαί τοίς περί αύτην ίερωτάτοις άρχιερεύαι, το στέργου και απαραποίητον έχειν την τοιαύτην τούτων συμ**δίδασιν, χαλ μηδένα έχ τούτων πειράσασθαι πρός** άνατροπήν και άθέτησιν χωρήσαι αύτής, άλλ' έμμένειν έχατέρους απαραδάτως αύτη. Εί δ' ίσως ού θελήσει ό αύτος Καλωνυμίτης στέρξαι τήνδε την συμφωνίαν, όφείλει χατασληθηναι το οίχημα τούτου xal είς τό πρότερον σχημα xaraστηναι, xaθώς xal τό τῆς χρίσεως γράμμα διέξεισιν, ἐπεί χαὶ ἡ πρός την βασιλικην όδον άποψις του οίκηματος του αύτου Εύθειοτοχίου απείργεται, χαλ αί τούτου παράθυροι μέλλουσιν άποχλεισθήναι τελείως, χαθ' όν είρηται τρόπον, έφ' ψ και ό οίχειος τψ κρατίστψ και άγίψ μου αύτοχράτορι μέγας δρουγγάριος του θεοσώστου στόλου, έν άγίω Πνεύματι γνησιώτατος υίδς τῆς ήμων μετριότητος, χῦρ Ἰωάννης ὁ Φιλανθρωπηνός, άναδέξεται τον διαληφθέντα Ίσαάχιον, χαι άπαλλάξει τῆς καταδυναστείας και ὀχλήσεως του βηθέντος Καλωνυμίτου, κατά την συνοδικήν ταύτης και ήμετέραν διάγνωσιν. Ταῦτα παρεκόληθέντα, κ. τ. 2.

V. + Μηνί Αύγούστω, ιε' ήμέρα, Παρασκευή, ίνδ. ζ', προκαθημένου του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου τοῦ οἰχουμενιχοῦ πατριάρχου ἐν τοῖς χατά τὸν ἄγιων μεγάλη άγιωσύνη αύτοῦ και ίερωτάτων άρχιερέων, του Κυζίχου, ύπερτίμου και εξάρχου πάσης Έλλησπόντου, 'Αθανασίου, του Σάρδεων, ύπερτίμου χαί εξάρχου πάσης Λυδίας, Γρηγορίου, τοῦ Χαλκηδόνος. ύπερτίμου και προέδρου Μαρωνείας, Θεοδούλου, τοῦ 'Αδριανουπόλεως και ύπερτίμου, 'Ιγνατίου, του Μελιτηνής και ύμερτίμου, Θεοδοσίου, του Ποντοηραχλείας χαι ύπερτίμου, Ιωαννιχίου. του Προύσης χαι ύπερτίμου, Νιχολάου, του Πηγών χαι Παρίου, ύπερτίμου χαί προέδρου Γάνου, Κωνσταντίνου, τοῦ Πισιδίας και ύπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Δυρραχίου χαι ύπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Μιτυλήνης και ὑπερτίμου, Διονυσίου, τοῦ Μηθύμνης xai ὑπερτίμου, Μαλαχίου, τοῦ Βρύσεως και ὑπερτίμου, Γερασίμου,

Digitized by Google

1171

χαι τοῦ ἀρχιεπισκόπου Δέρχου, Ασυχά, παρισταμέ- Α έχων αὐτά χαι νεμόμενος, ὅς ὅἡ χαι τελευτῶν, ἐπει νων χαι θεοφιλεστάτων δεσποτιχῶν ἀρχόντων. μηδένα ἔτερον είχε γνήσιον χληρονόμον, κατέλιπεν

+ Παρέστη τη ήμων μετριότητι προχαθημένη συνοδιχώς ή του Κηφή έκείνου θυγάτηρ Mapia, xal άνέφερεν, ώς 6 τοιούτος πατήρ αύτης άνδρί συνέζευξεν αύτην κατά νόμους τῷ Μαγιδιώτη Γεωργίω, bour auth zal apayuata apoixis yapir, ou oh zal τῷ συμφώνο αὐτῆς περιείληπται, xal τοῦδε τοῦ άνδρός αύτης ύπέρπυρα χίλια πρός τοις έδδομήχουra ever cavercapevou, xal ra per es aurov anodeδωκότος, τὰ δὲ μή εύποροῦντος ἀποδοῦναι, πειρῶνται κατασχείν οι δανεισται τό σε οίκημα και το άμπέλιον αύτής, άπερ έχ των τον προιχώων αύτης πραγμάτων έχτήσατο, τούτων χάριν άναλωθέντων. Έχουσα δε και θυγατέρας δύο τον νόμιμον ύπερδεδηχυίας τοῦ γάμου χρόνον, χαι μή δυναμένη έτέρψ τρόπω άνδράτι ταύτας συζεύξαι, έδεήθη της ήμων μετριότητος. Η μετριότης ούν ήμων, χαθάπερ έχρην, διεμηνύσατο και τοίς τοκούτοις δανεισταί; enauthoas node to xad' hude leady survoixed discuerhoion suf an xas agreen antoques on of ans μή βουληθέντων άπαντησαι, και ταῦτα και δίς κάι דףול לומוחיט שלידשי, לול זישטדמו דה אושש מבדףולדודו και τοις περι αύτην ιερωτάτοις άρχιερευσι, δίκατον sival, xpórepov ixavuotival ri proelon yuvalzi rhv προίκα τεύτης άνελλιπή, έπείπερ οι θείοι νόμοι παντός χρέους το τής προικός τιθέασι προτιμότερον. χαι μάλιου' ότι χαι φύλαχα ταύτης έφιστωσι τον άνδρα, ούχ ίνα πάν το πατά γνώμην έπι ταύτη ποιή, άλλ' οξά τινα παραχαταθήχην τούτω χαταπιστεύονται, έπὶ τῷ χαὶ πάλιν δεήσαν ἀντιστρέφειν τοίς κληρονόμοις. Μέντοι και Εσται επειλημμένη ή rotavity youh sou to einfuaros xal rou dunshiou. προσκτηθέντων έχ των προιχώων ταύτης πραγμάτων, ώς εξρηται, και μόγις έξαρχούντων ύπερ των άναλωθέντων άπο τούτων και λειπομένων αυτή. Οι δέ γε δηλωθέντες δανεισταί παύσονται δι' δχλου γίνεσθαι τούτων χάριν αύτη, άπαιτήσουσι δέ καί λήψονται τά πεχρεωστημένα τούτοις έπ των ίδιοχτήτων πραγμάτων του τοιούτου Μαγιδιώτου, χατά την συνοδικήν ταύτην και ήμετέραν διάγνωσιν. Τιύτα παρεκάληθέντα, κ. τ. λ.

VI. † Μηνί τῷ αὐτῷ, ἡμέρα τῆ ἀὐτῆ, ἰνδ. ζ, τοῦ Νιχομηδείας, ὑπερτίμου καὶ ἐξάρχου πασης Βιπροχαθημένου τοῦ παναγιωτάτου ἡμῶν δεοπότου D θυνίας, Μαξίμου, τοῦ Χαλκηδόνος, ὑπερτίμου καὶ τοῦ οἰχουμενιχοῦ πατριάρχου ἐν τῷ αὐτῷ τόπῳ, προέδρου Μαρωνείας, Θεοδούλου, τοῦ ᾿Αδριανουπόσυνεδριαζόντων τῆ μεγάλῃ ἀγιωσύνῃ αὐτοῦ χαὶ τῶν λεως χαὶ ὑπερτίμου, Ἱγνατίου, τοῦ Μελιτηνῆς καὶ οπερτίμου, Θεοδοσίου, τοῦ Ποντοηρακλείας καὶ ὑπερ-

† Είχε μεν δ σεδαστές έπείνος πῦρ Βασίλειος ὁ Σεδαστειανός οἰκήματά τινα καὶ ἐμφυτευτιπὲ δίκαια μετά τοῦ περιπλειομένου αὐτοίς θείου ναοῦ, ὄυ ἐπείνος ἐξ αὐτῶν κρηπίδων ἀνήγειρεν ἐπ' ὀνόματι τοῦ τιμίου προφήτου, Προδρόμου καὶ Βαπτιστοῦ Ἰωάννου, διὰ σεπτῶν χρυσοδούλλων καὶ προσταγμάτων καὶ λοιπῶν διαφόρων δικαιωμάτων. Μέλλων δὲ τελευτậν, διαθήκην ἑζέθετο, καταλιπών τά τε τοιαῦτα οἰκήματα μετὰ τοῦ ναοῦ καὶ εί τι ξτερον ἐπέκτητο ἀπὸ ἐμφυτεύματος δίκαιον, πρός τὸν υἰδν ἐπείνου, κοὶ ἡν κατὰ διαδοχήν- καὶ οῦτος ἀνενοχλήτως κατ-

μηδένα έτερον είχε γνήσιον χληρονόμον, χατέλιπεν ένδιαθήκως ταῦτα πάντα πρός τε τοὺ**ς ἀδελ**φόπαιδας αύτου, τούς του Βουρδή παίδας, και τον έξάδελφαν αύτων Βασίλειον τον Σεδαστειανών. Και είσι μέν χαι ούτοι εξ εχείνου τούτων έν χατοχή. Διαναστάς δε δ Ιερατικώς έξυπηρετών έν τῷ τοιούτω ναῷ πρεσθύτερος Γεώργιος δ Νίχας, δι' δχλου γίνεται τούτοις, πειρώμενος χατέχειν αύτον διά βίου παντός και προσέτι το μέρει παραπέμπειν αύτου, καίπερ έχάστου Ετους, έφ' δσον ξιν την Ιερατικήν έχτελών ύπηρεσίαν έχεισε, χρυσίνους εξ λαμβάνων ύπερ μισθού. Παρών δε τῷ ἰερῷ συνοδικῷ δικαστηρίψ και ό τοισύτος πρεσδύτερος χαι των είρημένων άχούων, ούδεν Ετερον είχε λέγειν, ή μόνον το του χρόνου είς δικαίωσιν έαυτου προεβάλετο. Διέγνωσται ούν τη ήμων μετριστητι και τοις περί αυτην Ιερωτάτοις άργιερεύσι, δίχαιον είναι, ώς αν χατά τάς περιλήψεις των το σεπτών χρυσοδούλλων και προσταγμάτων χαι τών ετέρων διχαιωμάτων χατέγωσι τα είρημένα οίχήματα οι άδελφόπαιδες έχείνου και ό τοιούτος Βασίλειος, μετά και του δηλωθέντος θείου ναού και των έμφυτευτικών δικαίων, και έχωσιν in' abelas nav to xata growing ind toutous noiser, χαι έξυπηρετή Ιερατικώς, ώς διδήλωται, πρεσδύτερος έν αύτῷ, δν άν οῦτοι βούλωνται και θελήσωσι. her, siguent hears as ubarbould the firms heτριότητος ' δέ γε τοιούτος πρεσθύτερος τέλξον anexy exerder, nal navoyrai to and toude of Sylou γίνεσθαι τούτων χάριν αύτοξς, ώς μηδέν μηδόλως δίχαιον έγων. "Οθεν και όφείλει πραχθήναι τα περί τούτου κατά την συνοδικήν ταύτην και ήμετέραν διάγνωσιν. Ταυτα παρεχόληθέντα, κ. τ. 1.

#### VII. Synodus dirimit controversiam.

ή Μηνί Σεπτεμδρίω, ιθ' ήμέρα, Τετράδι, ίνδ. όγδόης, προκαθημένου τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν θεσπότου του οίχουμενιχου πατριάρχου έν τοίς χατά τον άγιον θεοφύλακτον κελλίοις αύτου, συνεδρεαζόντων τη μεγάλη άγιωσύνη αύτου και ίερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Κυζίχου, ὑπερτίμου και ἐξάρχου .πάσης Έλλησπόντου, Άθανασίου, τοῦ Σάρδεων, ύπερτίμου και εξάρχου πάσης Αυδίας, Γρηγορίου, του Νιχομηδείας, υπερτίμου και εξάρχου πάσης Βιπροέδρου Μαρωνείας, Θεοδούλου, του Άδριανουπό-Lews rai inteptimou, 'lyvariau, tou Melityvis rai δπερτίμου, Θεοδοσίου, του Ποντοηρακλείας και ύπερτίμου, Ίωαννικίου, τοῦ Προύσης και ὑπερτίμου. Νιχολάου, τοῦ Πηγῶν καὶ Παρίου, ὑπερτίμου καὶ \*ροέδρου Γάνου, Κωνσταντίνου, τοῦ Πισιδίας xat υπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Δυβραχίου και ύπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Μηθύμνης xat ὑπερτίμου, Μαλαχίου, και τοῦ ἀρχιεπισκόπου Δέρπου, ΛουκΞ, παεισταμένων και θεοφιλεστάτων δεσποτικών άρχόν-TWY.

- Το της δικαιοσύνης χρημα πάσιν δντως λυσιτελές · ταύτη γάρ πόλεις εύνομούμεναι και άνθρωπιε τοϊς ίσοις μέτροις άρκούμειοι φυθμίζονται μόν πρός

1172 -

# SYNODIC & CONSTITUTIONES.

aurwy βίον είσι διανύοντες, της άδιχίας paxpar משגאמטאסעגליוור אצי דון: דל פודור מימסטסעגיוור אאנטיεξίας έχχοπτομένης. Εί δ' έπι πάσε χρεών το της διχαιοσύνης χαλόν παφφησιάζεσθαι χαι χρατείν. πώς ού πολλώ γε πλέον δοίη τις αν τούτο προσήχειν τοίς γε λαχούσι προίστασθαι τών άλλων πνευματιxus xat eig rúnov elvai nat ónúðerypa rou nakou; Taurns yap overs raulas, notes roomous about y noaτύνειν έπιζητοῦσι και πραγματεύονται, και κέρδο; αίσχρον, ώς δαπάνην, εύ μάλα προθυμούνται φυλάττεσθαι. Τῷ λόγψ τῷδε σχοπός, ὡς τῷ ἰερωτάτψ μητροπολίτη Μιτυλήνης, υπερτίμα, άγαπητῷ κατά Κύριον άδελφῷ και συλλειτουργῷ τῆς ήμῶν μετριό-Tytos, mollat dievogligers and goover wat dupiσδητήσεις γεγένηνται μετά των χατά παιρούς τά <sup>B</sup> χατά την το: αύτην νησον. Μιτυλήνην πατριαρχικά δίχατα διεξαγόντων έξαρχικώς περί της έκτισε διαχειμένης σεδασμίας μονής του όσίου Γεωργίου xai τών ύπ' αύτην μετοχίων, του μέν Ισχυριζομένου τε χαί αποδειχνύντος, διαφέρειν ταύτην τήδε τη χατ' αύτον μητροπόλει, των δ' αύθις διατεινομένων, τώ πατριαρχικώ μέρει ανήχειν αύτην. Ούτω μέν ούν παρ' άμφοιν τα της διαμάχης ταύτης έχρατει, τοῦ άρχιερατικώς δε προϊσταμένου της τοιαύτης άγιωτάτης εχαλησίας χῦρ Γρηγορίου εχείνου πρό χρόνων ότι πλείστων χατά το Νύμφαιον έπι του αοιδίμου έν πατριάρχαις κῦρ 'Αρσενίου τὰ περί τούτου κεκινηχότος, και συνοδικής πράξεως και ψήφου προβά-סיוך דאייאמטדם לואמוטטטקר דאי אמל מטלטי בצעדאי C μητρόπολιν Μιτυλήνης έπί τε τη δηλωθείση μονή του 'Οσίου Γεωργίου και τοίς ύπ' αύτην μετοχίοις, εύρεθείσης τε ήδη καταγεγραμμένης και έν τοίς κωδιχίοι; τοῦ Ιεροῦ χαρτοφυλαχείου, ὁ αὐτὸς Ιερώτατος μητροπολίτης και υπέρτιμος επί της θείας των leρωτάτων άρχιερέων όμηγύρεως την τοιαύτην συνοδικήν πράξιν προέτεινε, κάπειδήπερ τῷ μακρῷ χρόνω ή του 'Οσίου Γεωργίου μονή καταδέδληται, μετάmede tà the appropriates eis te the un author τελούσαν σεδασμίαν μονήν, έπ' ονόματι σετιμημένην των Όσίων Πατέρων και επικεκλημένην Δαφνέαν, χαι την τοῦ 'Αγίου 'Ανδρέου της Γλίστρας ούτω πως בהסיסעמליעביאי, אמו בלאדא אמים, אא בהותאפטי מטואבלσθαι αύτην έπι ταύταις. "Ενθεν τοι και της τοιαύτης πράξεως συνοδιχώς τις επήχοον άναγνωσθείσης, ή D μετριότης ήμων συνδιασχεψαμένη τοις περί αύτην Ιερωτάτοις άρχιερεύσι και άκριδέστερον προσοχούσα ταύτη και εξ αύτης κατειληφυία διεξιούσης, τρόπο πλεονεκτικώ είστέναι τον πατριαρχικον έξαρχον έν τε τη φηθείση μονή τοῦ 'Οσίου Γεωργίου και τοις ὑπ' αύτην μετοχίοις, τη τε τοιαύτη δηλονότι μονή των 'Οσίων Πατέρων και τη του 'Αγίου 'Ανδρέου της Γλίστρας, έν άγίφ παραχελεύεται Πνεύματι, μηχέτι εδ άπό τοῦδε μήτ' έν τῆδε τῆ μονη των 'Οσίων Πατέρων, μήτε μήν έν τη του 'Αγίου 'Ανδρέου, άλλ' ούδ' έν τοίς ύπ' αύτας κτήμασι παραδάλλειν αύτόν. Εί γάρ την του Οσίου Γεωργίου πρωτότυπον μονήν, ig' f of xal f diévezis avexue the dopte, o in  $\pi a$ τρι τρχαις τοίδιμος χῦρ Άρσένιος παρακεχώρηκε

τό βέλτιον, είρηνικόν δε και άστασίαστον τον σφών Α την πνευματικήν διεξαγωγήν Εχειν παρά τοῦ εἰς άργιερέα εύρισκομένου της τοιαύτης έγιωτάτης μητροπόλεω; Μιτυλήνης, απείρξας είσερχεσθαι όλως έν αύτη τον πατριαρχικόν έξαρχον, δν δη τρόπον ήδε ή συνοδική πράξις άριδήλως διέξεισι, πολλώ μάλλον όφείλουσιν αι ύποχείμεναι ταύτη, ή τε τών Όσίων Πατέρων και ή του 'Αγίου 'Ανδρέου παρά τῆς αότής εκκλησίας κατέγεσθαι και ύπο ταύτης παντοίαν orysordal why avan pior . incl macar dupar xal th μετριότης ήμων τῷ πατριαρχικῷ αποκλείει εξάρχψ. war increased elseptesdar nat avarpivers toby in aurals. Esoural yap aural the del power und the του μητροπολίτου Μιτυλήνης ή xal επισκόπου διοίκησιν. 'Enel δ' έν τη τοιαύτη συνοδική πράξει mepilaubáverai, év tals relouuévais delais évistelais εν τη ούση τω στότε πρωτοτύπω μουή του ότι νά Γεωργίου τελείσθαι την άναφοράν της ήμων μετριότητος, διεχρίθη συνοδιχώς, είπερ ο τούτου συνίσταται ναλς και ού καταδέδληται, κατά την περίληψιν τησδε της συνοδικής πράξεως την της ήμων μετριότητος άναφοράν γίνεσθαι, τελουμένων έν αύτῷ τῶν θείων άγιστειών, χωρίς δε τούτου ούδέν τι πλέσν ή πατριαρχική έξει περιωπή. Τον όμοιον δε τρόπον ό βηθείς Ιερώτατος μητροπολίτης Μιτυλήνης και όπέρτιμος και περί ετέρου μονυδρίου κεκίνηκε, του 'Aylou Myva τῶν Κάτω Πτωμαίων, ὅπερ δι' ἐτέρου γράμματος τοῦ ἀοιδίμου ἐν πατριάρχαις κῦρ 'Αρσενίου και άλλοίων διχαιωμάτων παρέστησεν άληθώ; ύποκείσθαι τη τοιαύτη κατ' αύτον μητροπόλει, κάντεύθεν δεδικαίωται έν κατοχή και τούτου τυγχάνειν. Έτι γεμήν και περι έτέρου μονυδρίου, άνεγερθέντος παρά του προκαθημένου έχείνου του Γίδωνος, όπερ xai adro xariyew osowalwraw, are the toutou xaθιερώσεως πυρ' αύτου δη του ιερωτάτου μητροπολίτου γεγενημένης. Άσαύτως δεδιχαίωται χατέχειν καί τον έντος του κάστρου δι' άναλωμάτων της είρημένης μονής τών Όσίων Πατέρων άνεγερθέντα ναδν ώ; εί; μετόχεον και καθέδραν αύτης · εί γάρ τοῦ κυριωτέρου δικαιοῦται συγχάνειν έν κατοχή. πολλώ μάλλον παθέξει το τοί; έχειθεν άναλώμασιν την σύστασιν λαδίν και ύπ' έχεινο τελούν, ώς δεδήlwrai. Apole toutoi; Esys the dinaiwsiv xal int the παρά του Κανναθούτζη έχείνου του δρουγγαρίου άνεγερθέντι ναψ είς δνομα τοῦ άγίου μεγαλομάρτυρος και τροπαιοφόρου Γεωργίου, έπει του αύτου ναού צירוסדם דה דטומטידה מיושדמדה ווחדףסהטאבו טומאבווגלνου καλ του κοσμικού λαού έν τούτφ συναγομένου πλείστη φιλονεικία και ούκ όλίγων άφορμαι σκανδάλων συμβαίνουσιν είς το μέρος τοῦ ρηθέντος τερωτάτου μητροπολίτου Μετυλήνη; και ὑπερτίμου. Όμοίω; έχίνησε και περί έτέρου τινός μανυδρίου περί τά Βασιλικά του τιμίου άρχιστρατήγου των άνω δυνάμεων Μιχαήλ και έπικεκλημένου 'Ακρονησιώτου, της τούτου χαθιερώσεως γενομένης παρά του έπιεκόπου Έρισσου χῦρ Θεοδώρου ἐκ προτροπης τοῦ είς άρχιερέα τηνικαύτα εύρισχομένου Μιτυλήνης χῦρ Γρηγορίου ἐχείνου, καθώς οἱ τῷ τότε ἰερουρ-אוָסמעדב; בע מטרש הפנסטידבפטו, ז דב געניטשטאון דאנ αύτης άγκοτάτης επισχοπής ό Θωμόπουλος και ό

Digitized by Google

# 1175

πρωτοπαππα; ταύτη; ό Λάζαρος έγγράφοι; έξησφα- Α είναι το φιλοδίχαιον προσήχου έστι χαι όφειλόμενου λίσαντο, γηραιοί άνδρες και άξιόπιστοι, άλλά δή rai ó rá narpiapying dínaia diénou ènelse nob poéνων, μοναχός Μάξιμο;, ένταῦθα παρών χαι έρωτηθείς μετ' άσφαλείας τῆς προσηχούσης άνωμολόγησεν, ώς έφορῶντος Θεοῦ, και διεδεδαιώτατο, προσθείς είς πλείσνα την παράστασιν και ώς χηρευούσης τῆς τοιαύτης άγιωτάτης μητροπόλεως Μιτυλήνης, ό βεστάρχης έχείνος, έγχρατής των διχαίων αύτης εύρισκόμενος, γραμμάτων έντος του θυσιαστηρίου τοῦδε τοῦ ναοῦ τοῦ 'Αχρονησ:ώτου ἐπιγεγραμμένων πρό του τείχους αύτου και δηλούντων έναργως, ύποκείμενον είναι τουτον τηδε τη άγιωτάτη μητροπόλει, δόλψ και βαδιουργία χρησάμενος, απήλειψε και απίξεσε ταύτα · ούτω τοίνυν χαι τούδε του μοναχού Μαξίμου τα αύτα τοις όηθεισι πρεσθυτέροις όμολογήσαντος, ένεφάνισε χαι τάς έγγράφους αύτῶν μαρτυρίας ο δηλωθείς ίερώτατος μητρυπολίτης Μιτυλήνης παι υπέρτιμος, και έδεήθη και τούτων γάριν συνοδι-**Χῆς διαγνώ**σεως. Διέγνωσται ούν και περί τούτων ευνοδικώς τη ήμων μετριότητι, τελείν και ταυτα δή tà povuôpia xai toù; elen pévou; vizoùs úté the ônλωθείσαν άγιωτάτην μητρόπολιν Μιτυλήνης κατά τές περιλήψεις του τε γράμματος του αοιδίμου έν πατριάρχαις κῦρ 'Αρσενίου και τῶν ἐτέρων δικαιωμάτων, έτι δε και τάς των τοπικών ιερωμένων και γηραιών άνδρών έγγράφους μαρτυρίας, και έν τούτοις μνημονεύεσθαι τούς κατά καιρούς άρχιερατιχώς της είρημένης άγιωτάτης έχχλησίας προϊσταμένους, και μηδαμώς παραδάλλειν εί; τι άπο τών С τοιούτων τον πατριαρχιχόν εξαρχον έπι τῷ άναχρίνειν όλως πειράσθαι χαι ένοχλείν το μέρος ταύτης δη της άγιωτάτης μητροπόλεως Μιτυλήνης · xal πάντα δε τὰ προγεγονότα πατριαρχικά γράμματα τρύτων χάριν είς χαταδίχην τῆς αὐτῆς ἀγιωτάτης έχχλησίας άχυρα χαι άπραχτα έχει ή μετριότης ήμῶν, ὡς μή κατὰ τὸν τοῦ δικαίου λόγον προδάντα · χαθόλου γάρ περιαιρούσα τὰ τῆς ἀδιχίας ταύτης. και του λοιπού μηδεμίαν είναι την άμφισθήτησιν βουλομένη μεταξύ του τε πατριαρχικού μέρους και σής τοιαύτης άγιωτάτης μητροπόλεως Μιτυλήνης, ψηφισαμένη τὰ περί τούτου, κεχύρωκε και κατησφαλίσατο · ό γάρ το άπό τοῦδε πειρασόμενος είς άνατροπήν χαι άθετησιν χωρήσαι των διεγνωσμένων συνοδικώς τοῦ δικαίου έξεχομένων και όχλήσεις και n σχάνδαλα χαι αύθις πρόξενειν ιώ τε πατριαρχιχώ. ώς δεδήλωται, μέρει και τη ρηθείση άγιωτάτη μητροπόλει Μιτυλήνης πρός τῷ άπὸ Θεοῦ χαταχρίματι χαί έχχλησιαστική επιτιμήσει υποπεσείται. Ταυτα παρεκόληθέντα άπό των ήμερησίων συνοδικών παρασημειώσεων χαί τη ύπογραφή και σφαγίδι τοῦ τιμιωτάτου χαρτοφύλαχος βεδαιωθέντα χαι πιστωθέντα επεδόθη μηνί χαι ίνδ. τοίς προγεγραμμένοις έτους 50 ωου τριαχοστού τρίτου.

# VIII. Esaias confirmat decisionem præcedentem synodi.

- Υπόμνημα του άγιωτάτου πατριάρχου χῦρ "אסמלטט עבעסטל בהו דאלב דא סטעסלואא הףמלבנ.
- Τη πατριαρχική περιωπή έκ παντός τρόπου προσ-

μάλιστα, ού μόνον έπι τοις άμφισδητουμένοι; των άλλων πράγμασιν, άλλα και επ' αύτοις τοις ώς ο!xelois rairys xareyouthois, el of ti routen disq!ρειν άλλφ τινί άμφιδάλλεται · ούτω γ2ρ χαι δέξιν Theore Elas a mon povoit av, nut rais allos ye out. ναις ταύτη εύποιίαις εύπρεπώς μάλιστα χρώτο xx ώς φίλον θεφ, προϊόντος δηλον γένηται του λόγου το βούλημα. Το κατά την νήσον Μιτυλήνην μοναστήριον το του Όσιου Γεωργίου λεγόμενον δπως μέν ouveern the apphy, yal represented ones eige xit ) αμπρότητος, xal δσοις έχόμα τοις άγαθοις, φθάνει διεξιώντα τρανότερον τα προσόντα τούτψ παλαιγενή διχαιώματα, και ό τοῦτο γνῶναι ζητῶν έντυχών το:τοις ακριδώς είσεται · πλην ενδόντος και του τοιούτου μοναστηρίου τῷ πάντα είς φῶς άγοντι και τοίς cixelous αύθις λυμαινομένω γεννήμασι χρόνω, ol έν αύτῷ μοναχοί είς τὰ ύπ' αύτὸ μετόχια μετοικούσι xarà thy authy diaxelueva vhoov xal und thy exelσε τελούντα της Μιτυλήνης άγιωτάτην μητρόπολιν, χαι διένεξις το έξ έχείνου άνέχυψε τῷ πατριαρχικῷ μέρει και τῷ τῆ; μητροπόλεως, έκατέρου αὐτῶν άντιποιουμένου, τοῦ μέν τοίς πατριαρχικοίς, τοῦ δέ τοίς της μητροπόλεως έναριθμούντος χαι χατατάττοντος, ότε και συνοδικώς κινηθείσης της ύποθέσεως έπι του τότε τον πατριαρχικόν κοσμούντος θρόνον, άσιδίμου έν πατριάρχαις χῦρ 'Αρσενίου, την νιχώσαν έσχε το μέρος της μητροπόλεως. Διέστειλε μέντοι ή χρίσις έν τῷ καθολικωτέρφ και άρχαίφ μοναστηρίψ τῷ τοῦ 'Oslou Γεωργίου, είπερ συνίσταται, την άναφοράν χαι μνήμην τοῦ πατριαρχιχοῦ όνόparos rivesbai èv rais legals apòs Ozòv áristelais . ούτω δε χαίπερ διχαιωθείσης χαι περιγενομένης της μητροπόλεως των άντιπεριισταμένων αύτη, χείρα χαι αύθις ύστερον τοις τοιούτοις οι του πατριαρχιχοῦ μέρους ἐνέδαλον, ὅθεν ὁ νῦν ταύτης ἀρχιερατεύων, άγαπητός κατά Κύριον άδελφός της ήμῶν μετριότητος xal συλλειτουργός, τη ήμων μετριότητι συνεδριάζων προχαθημένη συνοδιχώς, άνήνεγχε τά περί τούτου, και το συνοδικόν έπι του μέσου σημείωμα ένεφάνισε, το τοῦ ἀοιδίμου δηλαδή πατριάρχου χῦρ ᾿Αρσενίου. Ἡ μετριότης οὖν ἡμῶν χρέος έγουσα τοίς χαλώς διεγνωσμένοις έμμένειν, άλλως τε μηδε άποδεχομένη χαθ' οἰανδήτινα πρόφασιν άντιχαθίστασθαι τοις ήμετέροις άδελφοίς χαι συλλε:τουργοίς επί χτήσει πραγμάτων, και δοχείν ποιείσθαι περί ελάπτονος αχέσιν και είρηνην άδελφικην, διά ταῦτα ἔστερξεν, ὥσπερ ἄρα xal είxhς ήν, την προβάσαν συνοδικήν πράξιν, γράμμα συνοδικόν αύτής απολύσασα είς την περί τούτου βεδαίωσιν, άλλά και έπι πλέον τά του πράγματος άσφαλιζομένη είς άποσόδησιν χαι άποτροπήν παντελη τών είς τον έξης άπαντα χαί διηνεχή χρόνον έξαρχιχώς τὰ έχείσε πατριαρχικά δίχαια επιτρεπομένων, αίτησαμέγου τούτο του αύτου ίερωτάτου άρχιερέως, έν άγίω διαχελεύεται Πνεύματι χαί διά του παρόντος ύπομνηματώδους γράμματος, μένειν είς τοὺς έξη: χρόνους τις ύπό το είρημένον μοναστήριον του 'Οσίου Γεωργίου σεδασμίας μονάς, την τε των Όσίων Πατέρων



# SYNODICÆ CONSTITUTIONES.

της είρημένης άγιωτάτης μητροπόλεω; Μιτυλήνης καί παρ' αύτης έχειν ταύτας τε καί τα ύπ' αύτας <del>χτήματα την πνε</del>υματικήν άνάχρισιν· παντελώς γάρ άποτρέπει και κωλύει ή μετριότης ήμων πάντα πατριαρχικόν έξαρχου της είσόδου της είς αυτάς, έπι τῷ ἀναχρίνειν εἰσέρχεσθαι θέλοντα τὰ ψυχιχά σφάλματα έν αύταζς και τοίς κτήμασιν αύτῶν, καθέξει γε μήν ό αύτος Ιερώτατος μητροπολίτης χαι τό μονύδριον τοῦ Άγίου Μηνα, ὅπερ τῶν Κάτω Πτωμσίων επικέκληται, επεί παρέστησε και απέδειξε και τουτο τη κατ' αύτλν προσήκειν άγιωτάτη έχχλησία διά τε έτέρων γραμμάτων διχαιούντων αὐτόν χαι άλλου γράμματος τοῦ δηλωθέντος ἀοιδίμου πατριάρχου χῦρ ᾿Αρσενίου. Όμοίως χαι τὸ ἐχείσε Ετερον μονύδριον, το παρά του προχαθημένου exel- B νου τοῦ Γίδωνος άνεγερθέν εἰς ὄνομα τῆς ὑπεράγνου θεοτόχου τῆς Όδηγητρίας, δπερ παρά τοῦ τοιούτου Ιερωτάτου άρχιερέως έσχε την χαθιέρωσιν, χαι διά τούτο διεγνώσθη χατέχεθαι παρ' αύτου. "Ετι δέ χαι τό περί τά Βασιλικά τοῦ τιμίου άρχιστρατήγου τῶν ἄνω δυνάμεων και ἐπικεκλημένου τοῦ ἀκρονησιώτου μονύδριον, ώς χαθιερωθέν έχ προτροπης τοῦ τηνικαῦτα ἀρχιερέως Μιτυλήνης, κῦρ Γρηγορίου έχείνου, παρά τοῦ ἐπισχόπου Ἐρισσοῦ ἐχείνου χῦρ Θεοδώρου, χαθώς οι τῷ τότε ιερουργήσαντες πρεαθύτεροι, ο τε αχευοφύλαξ της αύτης έπισκοπης ό Θωμόπουλος, ό πρωτοπαππάς ό Λόζαρος χαι έτεροι έγγράφως έξησφαλίσαντο, άλλά δη και ό τά έκεισε πατριαρχικά δίκαια διενεργήσας μοναχός Μάξιμος C έρωτηθείς διεμαρτύρατό τε xal Ισχυρίσατο, σστις και τουτο μετά των άλλων έξειπεν, ότι δη ό βεστάρχης έχεινος πατριαρχική προτροπή τα χατά την τοιαύτην μητρόπολιν άρχιερέως χηρεύουσαν διοιχών τά έν τῷ Ιερῷ θυσιαστηρίψ τοῦ τοιούτου μονυδρίου άναγεγραμμένα γράμματα, δι' ων έδηλουτο άριδήλως, τής μητροπόλεως είναι το μονύδριον τόδε, ήφάνισέ τε και άπήλειψε παντελώς. Έπι τούτοις όφείλει κατέχειν ό τοιούτος ιερώτατος άρχιερεύς και τον έντος του κάστρου άνεγερθέντα θείον ναόν παρά των μοναχών της είρημένης σεδασμίας μονής τών Οσίων Πατέρων ώς μετόχιον αύτων, έτι δε και την παρά τοῦ Κανναδούτζη εχείνου τοῦ δρουγγαρίου είς δνομα τοῦ άγίου μεγαλομάρτυρος Γεωργίου. Έπει τῷ μέρει τῆς εἰρημένης ἀγιωτάτης μητροπόλεως όχλήσεις ού μιχραί, πλησίαν εύρισκομένων τών τοιούτων θέίων ναών καί κοσμικού λαού έν τούτοις συναγομένου, έταξε χατέχεσθαι τοὺς τοιούτους θείους ναούς παρά τοῦ αὐτοῦ ἰερωτάτου μητροπολίτου, περιαιρούσα τάς άφορμές των σχανδάλων χαι των όχλήσεων ή μετριότης ήμῶν και είρηνην μνηστευομένη · τοίνυν και ούδεμίαν έξει έπι τη κατοχή και δεσποτεία και κυριότητε των είρημένων σεδασμίων μονών των 'Οσίων Πατέρων και του 'Αγίου 'Ανδρέου και των διαληφθέντων άλλων μονυδρίων και των ναών διενόχλησιν ή τον τυχόντα έμποδισμον το μέρος τής τοιαύτης άγιωτάτης μητροπόλεω;, άλλά την μνήμην τοῦ οἰκείου ἀνόματος καὶ τὴν πνευματικήν

χαι την τοῦ Αγίου Ανδρέου ὑπ) την δεσποτείαν Α ἀνάχρισιν ἕξει διὰ παντός ἐν αὐτοῖς οῦτός τε ὁ νῦν ταύτης λερώτατος άρχιερεύς και οι μετ' αύτον αύτῆς προστησόμενοι, οὐδενὸς τῶν κατὰ καιρούς ἀποστελλομένων πατριαρχιχῶν ἐξάρχων ἐχείσε διενοχλησαι όφείλοντος τῷ μέρει τῆς τοιαύτης μητροπόλεως επί τινι των ειρημένων, ούδε ζητειν εισέρχεσθαι και άνακρίνειν το παράπαν ψυχικά σφάλματα έν αύτοις ή όλως διασείειν το μέρος της τοιαύτης άγιωτάτης μητροπόλεως. Τη γαρ είρηνη και τῷ άνενοχλήτω το άσφαλές και μόνιμον ές το διηνεκές παρέχουσα ή μετριότης ήμων χαι πάντα τα προδάντα έπι καταδίκη της τοιαύτης άγιωτάτης έκκλησίας πατριαρχικά γράμματα άκυροί, καί ώς μη γεγονότα την άρχην ή δλως προδάντα τίθησι, και επιτίμιον άπειλεί παντί τῷ διενοχλήσαντι έπι τοίς είρημένοις τῷ μέρει τῆς αὐτῆς ἀγιωτάτης μητροπόλεως διά τοῦ παρόντος ὑπομνηματώδους σιγιλλίου, ὅπερ χαὶ γεγονός κατά μήνα Σεπτέμδριον τής η ίνδ. τοῦ ,ς · ω· τριακοστού τρίτου έτου; άπελύθη τῷ μέρει της είρημένης άγιωτάτης μητροπόλεως Μιτυλήνης είς διηνεχή την άσφάλειαν.

# ACTA ANTIQUIORA DE RADEN RE.

1º Decisio patriarchæ Arsenii (anno 1256).

† Μηνι Μαρτίψ, λα' ημέρα, έχτη, ίνδ. ιδ', προχαθημένου του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου του οίκουμενικοῦ πατριάρχου κῦρ ᾿Αρσενίου ἐν τοῖς τῆς χατά το Νύμφαιον σεδασμίας μονης των άγίων μεγάλων μαρτύρων Θεοδώρων χελλίοις, συνεδριαζόντων τη μεγάλη άγιωσύνη αύτοῦ και ερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Άγχύρας, Γρηγορίου, τοῦ Κυζίχου, ύπερτίμου και έξάρχου πάσης Έλλησπόντου, Γεωργίου, του Σάρδεων, ύπερτίμου και εξάρχου πάσης Αυδίας, 'Ανδρονίκου, τοῦ Νικομηδείας, ὑπερτίμου χαι εξάρχου πάσης Βιθυγίας, Ίωάννου, τοῦ Φιλαδελφείας, ύπερτίμου και τον τόπον επέχοντος Συραχούσης, Ίωαννιχίου, τοῦ Ποντοηραχλείας χαι τον τόπον ἐπέγοντο; Κλαυδιουπόλεως, Θεοδώρου, τοῦ Μωχησοῦ, Γεωργίου, τοῦ 'Ρόδου χαι ὑπερτίμου, Θεοδούλου, τοῦ Σμύρνης και ὑπερτίμου, Θεοδώρου τοῦ Μιλήτου, Νικηφόρου, τοῦ Μελαγίνων, Ἰωάννου, τοῦ γάρ έγνώρισεν ή μετριότη; ήμῶν, ὡς συμδαίνουσι D Προύσης χαι ὑπερτίμου, Νιχολάου, τοῦ ἀχυράους, -Λέοντος, του 'Αντιοχείας, Μιχαήλ, του Κυψέλων, Κωνσταντίνου, τοῦ Γαρέλλης, Κωνσταντίνου τοῦ Κίου, Δαυίδ, τοῦ Λοπαδίου, 'Αντιόχου, καὶ τοῦ Περγάμου, Γεωργίου, παρισταμένων χαί θεοφιλεστάτων δεσποτικών άρχόντων.

> † Φθάνει μέν ό ξερώτατος μήτροπολίτης Μιτυλήνης, άγαπητός χατά Κύριον άδελφός χαι συλλειτουργός τῆς ήμῶν μετριότητος, χαι άλλοτ' ἐπι τοῦ πρό ήμῶν ἀγιωτάτου πατριάρχου ἐχείνου χῦρ Μανουήλ χινῆσαι συνοδιχῶς περι τῆς χατά τὴν νῆσον Μιτυλήνην διαχειμένης σεδασμίας μουῆς τοῦ Όσιου Γεωργίου, ἀμφισδητησίμου οῦσης τούτιρ δὴ τῷ μητροπολίτη, ἐπισχυριζομένψ διαφέρειν ταύτην τῆ χατ' αὐτὸν μητροπόλει, χαι τῷ μέρει τῆς χαθ' ἡμᾶς

άγιωτάτης Μεγάλης τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησίας, προδη- Α κειται μεγαλειότητι, οῦτε τη της Μιτυλήνης, ώς ναι δε έπι τη τοιαύτη διαδικασία και συνοδικήν πραξίν, διαλαμβάνουσαν, έπιστηναι κατά τόπους ένα των έχχλησιαστικών χαλ έρευνήσαι άχριδώς τά της υποθέσεως · ούχ έφθασε δε τελεσθηναι τά περί τούτου, καθώς τότε ώρίσθησαν, διο και άρτι επιδημούσης τῷ Νυμφαίω τῆς ήμῶν μετριότητος τά περίτούτου, και εύθις ο Μιτυλήνης χεχίνηχε, και τομήν γενέσθαι άπήτει της δποθέσεως · άδικείσθαι γάρ τὰ μέγιστα διετείνετα, άτε των Όσιογεωργιτών μοναχών μή έν τη πρωτοτύπω προσκαθημένων μονή, ήτις και πατριαρχική ώνομάζετο, άλλ' έν μετοχίοις αύτῶν τῆ κατ' αύτον μητροπόλει ύποχειμένοις, ή και ταίς ύπ' αύτον επισκοπαίς και διεξαγομένων παρλ του κατά καιρούς άποστελλομένου πατριαρχιχού έξάρχου. Διεμηνώθησαν τοιγαρούν οί της του 'Οσίου Γεωργίου μονής μοναχοί άποχομίσαι πρός την ήμων μετριότητα τα προσόντα αύτοις παλαιγενή δικαιώματα, Ιν' έκειθεν γνώ, είτε τη πατριαρχική μεγαλειότητε ύποκειμένη έστιν ή του Όσίου Γεωργίου μονή, είτε τη μητροπόλει Μετυλήνης. Και μέντοι και άπεκομίσθησαν τεύτα διά του μοναχού Βαρλαάμ, και ένεχειρίσθησαν ταύτη προχαθημένη συνοδικώς · χρυσόδουλλα δε ταυτε έτύγχανον των άοιδίμων βασιλέων και ύπομνήματα παλαιγενή των έγιωτάτων έχείνων πατριαρχών, διαλαμδάνοντα όμου πάντα, την του Όσιου Γεωρytou porty abrodégnorou elvas, xuplar re xat καθ' έαυτην, και μήτε τη άγιωτάτη του Θεού Μεγά-אם 'באאאקסלם טאסאפוטשו, אוזים דויו זדבףם באאאק-ה σία, άλλ' ούδ' ήγούμενον ένεδίδουν σφραγίζεσθαι έν τη τοιαύτη μονή παρά πατριάρχου η έτέρου τινός. Ταύτα γάρ πάντα τα ύπομνήματα διεκώλυον δι έχφωνήσεως άφορισμοῦ φριχώδους τους χατά καιρόν πατριάρχας, εί και πρό χρόνων μετρίων ό πρό ήμών άγιώτατος πατριάρχης χῦρ Μανουήλ ούχ οίδ' δπως άγνοιαν πάντως της περιλήψεως των σεπτών χρυσοδούλλων και των πατριαρχικών κεκτημένος υπομνημάτων, ήγουμένους Οσιογεωργίτας έσφράγισε. Ταύτα μέν, ώς είρηται, διελάμδανον τά παρά του μέρους της μονής προχομισθέντα παλαιγενή διαιώματα. Άπητειτο δε ό Μετυλήνης προχομίσαι τι διχαίωμα έγγραφον, έξ ούπερ άναφανή διχαιούμενος έπι τη του Όσίου Γεωργίου μονη · 6 δέ διχαίωμα ού προεχόμιζεν Εγγραφον, Ελεγε δέ, D xexthodal μαλλον the xat autor μητρόπολιν έπι τή μονή από των προχομισθέντων διχαιωμάτων . έπει και γάρ ού διαλσμδάνουσι το ταύτην ύπο την πατριαρχικήν έξουσίαν τε και διοίκησιν τελείν την μονήν, μήτε μήν ήγούμενον έπ' έξουσίας χεχτήσθαι τόν χατά χαιρούς πατριάρχην σφραγίζειν έν αύτη, ούδ εξαρχον άπουτέλλειν έχεισε, σύτε τι Ετερον διενεργείν εκκλησιαστικόν επί τη τοιαύτη μονή,

Εστι δε έντος της ένορίας μου αυτη, χαι μάλισθ' ότι χαι πλησίον ένίδρυται τῆς χατ' εμέ μητροπόλεως, άνάγκη πάντως και ύποκειμένην αύτην είναι τη κατ' έμε μητροπόλει και ύπο τον κατά καιρούς μητροπολίτην Μιτυλήνης. Εί δε και καθ' ξαυτήν και αύτοδέσποτός έστι, και ούτε τη πατριαρχική ύπό-

φασι, μητροπόλει, άλλ'ού πάντως και τι ύπ' αυτήν μετόχια, άπερ όμολογουμένως τη μητροπόλει Μιτυλήνης και τη ύπ' αφτήν έπισκοπη ύποκείμενά είσεν. Έν τούτω γάρ και άδικείσθαι τα μέγιστα προσετίθετο, ότι της πρωτοτύπου μονής του Όσιου Γεωργίου άμεληθείσης και των Όσιογεωργιτών έν tois und the matromolue Micultings percentois aposxabypévor, & matpiapyixos Egapyos elsepperai er αύτοίς, και άναχρίνει τούτους, και διεξάγει πνευματιχώς, αύτον όλ τον μητροπολίτην έξωθείν έχειθεν πειράται. Ταύθ' δ λερώτατος μητροπολίτης MITUNATIG Ent TOU HEOOU APOEBETO, xat Touty ifτει γενέσθαι της υπόθέσεως. Η γούν μετριότης ήμων δμα τη περί αυτην ίερα άδελφότητι τα τών δικαιωμάτων άκριδέστερον έπελθούσα κάκ τούτων Siegvouxula, ut Sixalws elseprestat the matpupyindy Egapyov to Th TOU 'Oslou Tempyiou povi, int έχ τῆς τῶν δίχαιωμάτων ἀπείργεται περιλήψω;, διορίζεται συνοδικώς, μηκέτι τὸ ἀπὸ τοῦδε παριδάλλειν τούτον, μή δτι γε έν τη του 'Οσίου Γεωργίου πρωτοτύπφ μονή, άλλ' οὐδ' ἐν τοίς ὑπ' αὐτὸν μιτοylou; xat xthuasev, in ole xat of "Osioyewpytrai προσκάθηνται μοναχοί · ταῦτα γάρ ὑπὸ την τοῦ μηsponolitou xal επισκόπου διοίχησιν Εσονται, xal παρ' αύτῶν ποιμανθήσονται, και οἱ ἐν τούτοις Όποreupylitae unvayor xal avaxpetiforovia xal intiunohoovras, el dehoes, xal ourrophoens atimonσονται. Έπιζυγοί και γάρ τάς των τοιούτων μιτοχίων θύρας τῷ πατριαρχικῷ έξάρχψ ή μετριότης ήμων · ού μόνον γάρ τά καχώς έπικτηθέντα άποιθεσθαι βούλεται, άλλ' Εστιν ού διά σχέσιν πνευματιxhy xal είρήνην άδε)φιχήν xal του ofxelou xataφρονείν. Έπει δε άδηλία ην περί της έν si πρωτοτύπφ μονή τοῦ Όσίου Γεωργίου Φρχιερατική; άναφοράς, ούδε γάρ εφέρετο περί τούτου ήητῶς εν τοίς έμφανισθείσι διχαιώμασιν άπασιν, ην δε πάντως ανάγκη αναφέρεσθαι δνομα άρχιερέως έν τοις גי מטידה דבאטטעלימוג טבומוג מיוסדבומוג, שטוסדמו סטיοδιχώς, συναινούντος έπι τούτω χαι του Μιτυλήνης. την της ημών μετριότητος γίνεσθαι άναφοράν. τούτο γέρ και μόνον έξει ή πατριαρχική περιωπή έχ της πρωτοτύπου του 'Οσίου Γεωργίου μονής, χαι ούδέν τι πλέον. Ταῦτα παρεχοληθέντα ἀπό τῶν ήμερησίων συνοδιχών διαγνώσεων χαι τη ύπογραφή χαι σφραγίδι του τιμιωτάτου χαρτοφύλαχος τής άγιωτάτης Μεγάλης του Θεού Έχχλησίας Θεοδώρου του Σιφιλίνου συνήθως βεδαιωθέντα επεδόθη μηνί και Ινδίκτω τοις προγεγραμμένοις, Έτους ,5 466. Είγε το πρωτότυπον το · Ο χαρτοφύλαξ της άγων τάτης Μεγάλης του Θεού Έχχλησίας, Θεόδωρος 6 Σιφιλίνος.

+ Η παρούσα συνοδική πράξις του αοιδίμου iv πατριάρχαις χῦρ Αρσενίου χαταγεγραμμένη εὐριθείσα έν τοίς παλαιοίς χωδιχίοις του ίερου χαριοφυλαχείου της άγιωτάτης Μεγάλης του Θεού Έχ xλησίας, σαθρωθείσα δε τῷ χρόνψ, ίνα μή είς το παντελές άφανισθη, μεταγραφείσα ένταῦθα άπερείλάκτως και κατά πάντα εξισάζουσα τη πρωτοτύπφ.

1120

Digitized by Google

κατεστρώθη και νῦν ἐν τοζοδε τοζς κωδικίοις τοῦ Α ταῦθα παρά τῆς ἀγίας συνόδου, ἄδειαν ἐν τῷ τόπψ ἰεροῦ χαρτοφυλακείου διὰ πλείονα την βεδαίωστν εύράμενοι οι πατριαρχικοί ἔξαρχοι ἀπέσπασαν ταὐκαι ἀσφάλειαν.

# 2º Decisio patriarchæ Arsenii (ann. 1246).

† · Ως πολλήν πολλάχις την διένεξιν είδεν ή μεεριότης ήμων μέσον του Ιερωτάτου μητροπολίτου Μιτυλήνης Γρηγορίου και των κατά Μιτυλήνην πατριαρχικών έξάρχων έπὶ μοναστηρίοις τισὶ, τοῦ μέν λέγοντος, διαφέρειν αύτα τη ύπ' αύτον έχχλησία, τῶν δὲ πατριαρχικῶν ἐξάρχων, τοἰς πατριαρxixol; dixalor;, tà povastipea de, to' ol; i diéveti;, τά Κάτω Πτώμαια, και κατά την ένορίαν της Γέβέπς ο Όσιος Γρηγόριος, και ή των Αριστών μουή είς έν των νησιδίων. Καί δη έν μέν τοις Πτωμαίοις λαμδάνει ήδη πληροφορίαν ή μετριότης ήμων, ώς β των διχαίων έστι της μητροπόλεως Μιτυλήνης, έκ τοῦ ἐμφανισθέντος παρά τοῦ μητροπολίτου τη ήμῶν μετριότητι δικαιώματος, δ δή δικαίωμα Ισον ήν έξ άντιγραφής πρωτοτύπου · συρφωνία γάρ ήν μέσον Mavoutil του Enpou xal του μητροπολίτου Exelvou Μιτυλήνης Πόθου τοῦ Απλησφάρη, ότι δεδώρηται την τοιαύτην μονήν ό μητροπολίτης ούτος, ώς των δικαίων οδοαν της κατ' εύτον έκκλησίας, τῷ Σηρῷ τούτω Μανουήλ έπι δυσι προσώποις, χαι τετύπωκεν, ίνα τελή έτησίως ύπερ αύτης νομίσματα τριχέφαλα είποσι, και τα μεν δέκα καταδάλλη πρός την άγιωτάτην μητρόπολιν, τά δε δέκα διδώ πρός την οίχίαν του γαμόρου αύτου του Σερόη. Καί ήν το δικαίωμα τούτο διαλαμδάνου, ώς δ μεν Ξηρός έκεινος Μανουήλ τέθνηχε, περιήλθε 62 το δίχχιον του δευτέρου προσ- C ώπου είς τον υίδη αύτοῦ τόν Κομνηνόν Αίσντα, και ποιεί και ούτος σιγίλλιον τώ Σερδή, ίνα λαμδάνη κατ' έτος άπό τοῦ μέρους αύτοῦ τά δέχα τριχέφαλα. Ούτω μέν σύν άνεφάνη μητροπολιανήν είναι την μονην των Κάτω Πτωμαίων από του διχαιώματος τούτου, παρά του ερωτάτου μητροπολίτου Μιτυλήνης πεπιστωμένου, και όφειλει το άπο τούδε επιλαδέσθαι ταύτης δ Ιερώτατος ούτος μητροπολίτης Μιτυλήνης Γρηγόριος. "Α δε και έν ταζς άλλαις μοναί; ταίς άνωτέρω δηλουμέναις είς δικαιολογίαν προετείνετο, ούδε ταύτα παρείδεν ή μετριότης ήμων επεί γάρ ό μέν πατριαρχικός Εξαρχος, ό θεοφιλέστατος όπιάριος τῆς άγιωτάτης τοῦ Θεοῦ Μεγάλης Ἐκκλησίας ό Τιμόθεος έχ τῆς παρεχδολῆς τῆς ἐνσεσημασ- D μένης παρά τοῦ Κυρίτζη εἰς τάς μονάς ταύτας εἰσέρχεσθαι ώρμητο, έπι δε τη παρεχδολή ταύτη άπεφάνθησάν τινα συνοδικώς, & έν τῷ τοῦ έπισχόπου Γέρρας σημειώματι περιλαμβάνονται, καί παρά τουτ' αύτο ούχ είχεν άναντιβόητον την έχ τούτων εξώθησιν ό μητροπολίτης, ό δε παρεκλήτευε την ημών μετριότητα, εν' ή χατά τον τόπον έξέτα. סוב זביסעביח, שב דון אעשי עבדףולדחדו לטלאבדבו, זל άληθές αποδείζειε, και το μέσον αύτου και του π2τριπρχικού έξάρχου άμφίδολον λύσειεν, άπείδεν είς τούτο και ή μετριότης ήμων. Έπει γάρ ό μητροπολίτης έφασχεν, ώς μέχρι και του Μιτυλήνης έχείνου Υωσήφ άναφαίρετα ήσαν τα μητροπολιανά δίχαια ev rais proclouis usval; if orou of energion ev-

εύράμενοι οί πατριαρχιχοί Εξαρχοι άπέσπασαν ταύτας τών μητροπολιανών διχαίων χαι ίδιοποιήσαντο, άνεμνήσθη xal ή μετριότης ήμῶν, ὡς περί τῶν xaτά την μητρόπολιν Μιτυλήνης δικαίων Εγραφε πολλάχις αύτη χαι ό μητροπολίτης εχείνος Ίωσηφ, εν τή έχχλησία αύτου άποχαταστές. δει παρέ των πατριαρχικών έξάρχων ήδίκηται. Ίνα γούν μή και πάντοτε ταίς όμοίαις ένοχληται φωναίς ή μετριότης ήμών, τετύπωχεν, ίνα απέλθη χατά Μιτυλήνην ό τών έχείσε προϊστάμενος πατριαρχιχών διχαίων, nat interds nard to nous mother tat the int tois πατριαρχικοίς και τοις μητροπολιανοίς δικαίοις έξέτασιν διά μαρτύρων άξιοπίστων, εύλαδών δηλαδη χαί άμέμπτων άνδρων γερόντων, άφορισμῷ αὐτούς προχατασχών χαι προχατασφαλισάμενος, χαι έλν οι μαρτυρούντες μαρτυρήσωσιν, ώς μέχρι της έφημερίας τοῦ Μιτυλήνης εχείνου Ίωσηφ αι όηθείσαι μοναί, ήγουν ό "Οσιος Γρηγόριος και ή μονή τών Άριστών ύπο την μητροπολιανήν ετέλουν έξουσίαν, και ούκ ην έν αύτοις ούδεμία άναφορά πατριαρχική, Εκτοτε δε διά το επισχεθήναι τον Μιτυλήνης κατά Νίκαιαν οι πατριαρχικοί αύτά παρυπέσπασαν Εξαρχοι, Γνα άποχαταστήση έν αύταζς τζν μητροπολίτην έχ του άναντιρρήτου · εί δέ μαρτυρηθή παρ' αύτων, ώς Εκπαλαι και άνεκαθες την xatoxhv xal vouhv ent take totautais povals of πατριαρχιχοί είχου έξαρχοι, ίνα χαταστήση άναμφιδόλως χαι πάλιν τον πατριαργιχον Εξαρχον. Ούτω μέν ούν έν ταις ρηθείσαις ποιήσει μοναίς, τη του Usiou Tonyopiou xal rais 'Apistals, obtw St xav έν άλλαις τισίν υποθέσεσιν, έν αίς την πρόσκλησιν )ήψεται ή έχ τοῦ πατριαρχιχοῦ μέρους ή έχ τοῦ

ρλν γράμμα τῆς ἡμῶν μετριότητος. † Είχε το · Μηrί Νοεμδρίφ, ἰrδ. ε', διὰ τῆς τοῦ ἀοιδίμου ἐr πατριάρχαις κῦρ 'Αρσεrίου Θείας χειρός.

μητροπολιανού. Διά γάρ τουτο έγεγόνει και το πα-

#### 3º Decisio patriarchæ Arsenii (ann. 1246).

+ Γέγονε μέν τῷ Ιερωτάτω μητρυπολίτη Μυτυλήνης, χατά Κύρ ον άγαπητῷ άδελφῷ χαι συλλιτουργῷ, γραφή τῆ; ήμῶν μετριότητος, δικαιούσα τούτον έπι τη κατ' αύτον μονή των Κάτω Πτωμαίων, έπι δε ταίς λοιπαίς μοναίς, ήγουν τη μονή του Όσίου Γρηγορίου και τη μονή των 'Αριστών, διαρ.ζομένη, γενέσθαι έξέτασιν, χαι το άναφανησόμενου έπ' αύτοις δίχαιον τῷ διχαιωθησομένω μέρει άπά τε τοῦ μητροπολίτου χαί τοῦ πατριαρχιχοῦ ἐξάρχου άποδοθηναι. Άλλ' έπει αι Άρισται έν νομή και χατοχή ήσαν τῷ μέρει της άγιωτάτης μητροπόλεως Μιτυλήνης μέχρι δη και τινος παραδραμώντος όλιγου χαιρού, χθές δέ ήδη χαι πρότριτα ο προϊστάμενος της βηθείσης μονης έλθων ηπάτησεν, ώς ξχπαλαι ύπο την πατριαρχικήν ετέλει εξουσίαν, και εδόξατο γράμμα της ήμων μετριότητος, έγκαθιστών αύτον εί; την προστασίαν, το δε ούχ ούτως είχεν, άλλ' όπό την μητρόπολιν Μιτυλήνης ετέλουν τά τής μονής, διορίζεται ή μετριότης ήμων δια της παρ-

φήν τῷ είς προστασίαν ταχθέντι μηναχῷ τῆς τοιαύτης μονής το άπρακτον έχειν, επιλαδέσθαι δε και πάλιν τον ίερώτατον μητροπολίτην της τοιαύτης μονής, καθ' ήν είχε μέχρι του νυν ή κατ' αύτον έχχλησία διχαίωσιν έχ τε τῆς χατοχῆς χαὶ νομῆς xal της του μητροπολίτου Μιτυλήνης άναφοράς. τῆς δὲ κατά τόπον ἐξετάσεως καὶ ἐν ἄλλαις μοναίς revouévns, onore rairn revhoerai, rore xal ra xaτά την βηθείσαν μονήν έξετασθήσεται, xal εί τις xal έν ταύτη έστιν αμφισδήτησις, διευλυτωθήσεται. Έπι τούτψ γάρ έγεγόνει και το παρόν γράμμα τῆς ήμῶν μετριότητος είς ἀσφάλειαν.

† Είχε τό · Μηγί Νοεμδρίφ, Ιγδ. ε', διά τῆς αὐτῆς θείας χειρός τοῦ ἀοιδίμου ἐν πατριάρ- Β χαις χῦρ Άρσενίου.

† Τὰ παρόντα ίσα τῶν γραμμάτων τοῦ ἀοιδίμου έν πατριάρχαις χῦρ Αρσενίου τῷ χρόνω σαθρωθέντα xal els άφανισμόν χινδυνεύσαντα χαταντήσαι, μετεγγραφέντα ήδη και τοις πρωτοτύποις άντιδληθέντα καί κατά πάντα έξισάζοντα εύρεθέντα, κατεστρώθησαν ήδη έν τοις χωδιχίοις του ιερού χαρτοφυλαχείου άσφαλείας τῆς είς τὸν ἐξῆς ἄπαντα χρόνον και βεδαιώσεως Ένεκα.

# 4º Conventio inter Manuelem Xerum et Pothum, metropolitam Mitylenes (ann., 1225).

† Έπει συμφωνία γέγονε μέσον έμοῦ xal τοῦ μητροπολίτου έχείνου Μιτυλήνης χῦρ Πόθου τοῦ Απλησφάρη έχείνου έπι τη πρός ήμας έπι δυσί G προσώποις παρ' έχείνου δωρηθείση μονή των Κάτω Πτωμαίων τη χατά Μιτυλήνην διαχειμένη, ώστε έτησίως ύπερ της τοιαύτης μονής τελείν νομίσματα τριχέφαλα χαινούργια τα χατά χώραν άπαιτούμενα είχοσι, και τά μέν δέχα χαταβάλλειν πρ?ς την άγιωτάτην μητρόπολιν, τὰ δὲ δέχα διδόναι πρός την οίχίαν τοῦ γαμβροῦ αὐτοῦ χαι ἀνθρώπου ήμῶν τοῦ προέδρου Ίωάννου του Σερδή, ίδου δια του παρόντος ήμων σιγιλλίου ύποτυπούμεν, λαμδάνειν χατ' έτος την οίχίαν τοῦ δηλωθέντος Σερδη άπό τοῦ χατά την ήμέραν ένεργούντος τά χατά Μιτυλήνην ήμέτερα κτήματα τα δηλωθέντα δέκα καινούργια τρικέφαλα χαι λαμδάνειν έχ τοῦ μέρους αύτοῦ ἀπόδειξιν. Έπι τούτω γάρ και το παρόν σιγίλιον τη οίκειοχείρω ήμων ύπογραφή και τη μολυθδίνη βούλλη πιστωθέν έπεδόθη τῷ Σερδή είς άσφάλειαν.

+ Είχε το · Μηri Matφ, irδ. ιγ', xai ύπογραρήτ · Marouhl & Enpor, xal βούλλατ μολυβδίνην πρεμαμένην, έν μέν τῷ ένὶ μέρει έχουσαν έγγεγλυμμένους δύο άγιους μάρτυρας, ήγουν ε or ärior Θεόδωροr και τον ärior Δημήτριος, έν δε τῷ ετέρω μέρει στίχον έχοντα ουτως · Σηρόν Μανουήλ μαρτύρων δυάς σκέποις. Είχε δέ δπι. ober nal stepor oirlilior sapezor outwe.

+ Το παρόν σιγίλλιον τοῦ μαχαρίτου αύθέντου καί πατρός μου βουλόμεθα έχειν το ένεργον, μέχρις άν χαι αύτοι έν τοις ζώσι διάγωμεν, χατά την αύτοῦ περίληψιν · έπει γάρ έν αύτῷ τετύπωται λαμδάνειν τον έν τούτω δηλούμενον Ιωάννην τον Σερδήν

ούσης ταύτης γραφής, την μέν πορισθείσαν γρα- Α τόν και Κλαυσηνόν μέχρι πέρατος των δύο προσώ. πων νομίσματα τρικέφαλα καινούργια δέκα, τλ δέ τοιούτον δεύτερον πρόσωπον είς ήμας περιηλθεν, όφει. λει και αύτος, ώς εξρηται, τά τοιαῦτα δέχα τρικέφαλα άνυστερήτως λαμβάνειν έτησίως από τῆς είσδου της τοιαύτης μονής των Πτωμαίων, μέχρις αν τῷ βίω τη τοῦ Θεοῦ μακροθυμία περίειμι. Κπιτούτψ γάρ χαι το παρόν σιγίλλιον τοῦ μακαρίτου αθθέντω και πατρό; μου ύπεγράφη και παρ' ήμῶν έξ αἰτήσεως τοῦ δηλωθέντος Σερδή είς σίκείαν άσφάλειαν.

> + Elze το · Μητί Φεδρουαρίω, ird. δεκάτης, παί τό · Λέων ό Κομνηνός.

> + Τά δε ίσα τούτων ήσαν δπογεγραμμένα δι' άσφάλειαν διά του μητροπολίτου Μηθύμνης χυρ Νιχηφόρου, α δή και ταυτα Ένεκεν της ανωτέρω δηλωθείσης airlaς, ζνα μή σαθρωθέντα άφανισθώπ, χατεστρώθησαν έν τοϊσδε τοις χωδιχίοις.

# IX. Synodus sancit a melropolibus et archiepiscopatibus patriarchæ pendenda esse annua tributa.

+ "Οσπερ άρα πατράσιν δφειλή τίς έστιν άποραίτητος τους έξ αύτῶν γεγονότας στέργειν ότι μάλίστα καί συναίρεσθαι τούτοις πάντα τρόπον καί βοηθείν, όπότ' άν τινος αύτούς έν χρεία χαταστάν τας ίδωσι, τοίς φυσιχοίς δεσμοίς τυραννούμενοι. ούτω δή χαι τους έχγόνους περί τους γεγεννηχότας την ίσην γνώμην τηρείν δίκαιον, κήδεσθαι δηλονότι και προμηθώς διακείσθαι και σπουδάζειν ύπερ αίτων, όφειλόμενον δν τούτοις έξ άντιστρόφου χάριτας έχτιννύναι της ές τον βίον ένεχα προύδου χαι παροχῆς, πράγματος ἀξιολογωτάτου καὶ μηδενὶ τῶν άπάντων είς σύγχρισιν ήχοντος. Οδ μήν άλλ' εί πρός τῷ μεγίστω τούτω χαλῷ, τη είς τόδε το φώς προόδω, και πατρικής ετέρας κηδεμονίας επιτυχείς ωφθησαν, και άρχούντως άπώναντο της έχ τούτων ώφελείας και χάριτος και τιμής, πώς ού των είχάτων τε και δικαιοτάτων, τούσδε προθυμείσθαι πάση δυνάμει τους γονέας άμειδεσθαι και ταϊς άπορίας άμύνειν και χρησίμους ές άει δείκνυσθαι ; Εί δ' έπ τοίς χατά σάρχα πατράσι νόμον τοῦτον δίχαιον χείσθαι χατά παντός του γρόνου πας τις άν είποι, πώς ούχ αν έπι των πνευματιχών χαι των sig την εύσεδειαν άρχηγών τε και όδηγών και της δλης, ώς Επος είπειν, έπι το χρείττον χαι εύσχημον χαταστάσεως επιμελουμένων προσήχουσα είη ήδε ή όφειλή ; Καί γάρ τῶν άλογωτάτων δοχεί, εί τις παρά του τά πλείστα χαι μέγιστα των τιμιωτάτων λαδώ», Επειτα ούχι μιχρόν τι μέρος απομερίσασθαι προθυμοίτο τῷ πάντα παρασχομένω. Τῷ λόγω τώδε σχοπός, ότι δη ή άγιωτάτη Μεγάλη του Θεου Έχχλησία ήν μέν πρόσθεν εύθηνοῦσα χαὶ πραγμάτων ίχινώς εύπορούσα, ώστε χαι έτέροις έπαρχείν έχειν ένδεως έχουσιν · έπει δε ή των πραγμάτων σύγχυ. σις και άνωμαλία και ή τοῦ πάντα φέροντος χρό. νου άλλοίωσις και μεταδολή και τάς προσόδους αύτης έν στενῷ χαταντήσαι πεπρίηχεν, ούχ όπω έτέροις άλλ' οὐδ' έαυτη οὐδέ γε τοῖς τῷ κλήρψ τουτης χατειλεγμένοις δύναται βοηθείν. Ταυτά τοι xal où δίκαιον εκρίναμεν οι τον της lepa; συνί-

παριδείν, άλλα κοινή πάντες διασκεψάμενοι, δείν έγνωμεν και έψηφισάμεθα, ώς υίοι γνήσιοι, ύπερ ταύτης διαναστήναι και συνεισενεγκείν τον δυνατόν τρόπον αύτη, άτε δη μητρί των έχχλησιών, τάς τών μητροπόλεων και των άρχιεπίσκοπων εύπορούσας καί δυναμένας έκ των ένόντων έκάστη και της όφειλομένης και προσηκούσης προμηθείας αύτην άξιώσαι · έπεί ταύτης χαλώς διαχειμένης χαι μετ' εύπόρου του σχήματος, άνάγχη χαι ταύτας της ενεεύθεν εύχλείας χαι δόξης συναπολαύειν αύτη, ώσπερ δη τούγαντίον έχούσης, συναδοξείν και συμπάσχειν, ότι μή τῶν είς χρείαν ήχόντων εύπόρως έχει. Μέντοι και κοινή ψήφω τάττομεν έχειν την αύτην άγιωτάτην Μεγάλην τοῦ Θεοῦ ἘΧΧλησίαν ἐχάστου έτους άπαραλείπτως άπο μεν της άγιωτάτης μητροπόλεως 'Ηρακλείας-και των επισκοπών αύτης ύπέρπυρα διαχόσια, άπό δε της άγιωτάτης μητροπόλεως Κυζίχου ύπέρπυρα διαχόσια, άπο δε της άγιωτάτης μητροπόλεως Θεσσαλονίκης υπέρπυρα διαχόσια, άπὸ δὲ τῆς άγιωτάτης μητροπόλεως Άδριανουπόλεως υπέρπυρα έκατον, άπο δε της άγιωτάτης μητροπόλεως Βερροίας υπέρπυρα έχατον, άπό δε της άγιωτάτης μητροπόλεως Μονεμδασίας ύπέρπυρα όχταχόσια, άπο δε της άγιωτάτης μητροπόλεως Φιλιππουπόλεως υπέρπυρα έχατον πεντήχοντα, άπό δε της άγιωτάτης μητροπόλεως Τραΐανουπόλεως και των επισκοπων αύτης υπέρπυρα έδδομήχοντα, άπο δε της άγιωτάτης μητροπόλεως Σερρών υπέρπυρα έχατον πεντήχοντα, άπο δε της C άγιωτάτης μητροπόλεως Φιλίππων υπέρπυρα έχατον, από δε της άγιωτάτης μητροπόλεως Μιτυλήνης ύπέρπυρα έχατον, άπό δε της άγιωτάτης μητροπόλεω; Διδυμοτείχου ύπέρπυρα έκατον, από δε τῆς άγιωτάτης μητροπόλεως Παλαιών Πατρών ύπέρπυρα τεσσαράχοντα, άπό δε τῆς άγιωτάτης μητροπόλεως Λαχεδαιμονίας ύπέρπυρα έξήχοντα, άπό δε τῆς άγιωτάτης μητροπόλεως Μελενίχου υπέρπυρα τριαχονταλές, άπό δε τῆς άγιωτάτης μητροπόλεως Αίνου ύπέρπυρα έχατον, άπό δε της άγιωτάτης μητροπόλεως Μαδύτων ύπέρπυρα τριαχονταλξ, από δε της άγιωτάτης μητροπόλεως Μηθύμνης ὑπέρπυρα πεντήχοντα, άπο δε τῆς άγιωτάτης μητρυπόλεως Βρύσεως ύπέρπυρα πεντήχοντα, άπό δε της άγιωτάτης μητροπόλεως 'Ρωσίου ὑπέρπυρα τριαχονταξξ, άπο D δε τῆς άγιωτάτης άρχιεπισχοπῆς Βιζύης ὑπέρπυρα έχατον, άπο δε της άγιωτάτης άρχιεπισχοπής Μαρωνείας υπέρπυρα τριαχονταλξ, άπο δε της άγιωτάτης άρχιεπισχοπης Προιχοννήσου ύπέρπυρα έδδομηχονταδύο, άπό δε τῆς άγιωτάτης άρχιεπισχοπῆς Γαρέλλης υπέρπυρα είκοσιτέσσαρα, άπλ δε της άγιωτάτης άρχιεπισχοπῆς Δέρχου ὑπέρπυρα είχοσιτέσσαρα, άπο δε της άγιωτάτης άρχιεπισχοπης Άρχαδιουπόλεως ὑπέρπυρα είχοσιτέσσα; α, ἀπὸ δὲ τῆς ἀγιωτάτη: αρχιεπισχοπής Λήμνου υπέρπυρα πεντήχοντα, άπι δε της άγιωτάτης άρχιεπισχοπής Λοπαδίου ύπέρπυρα είχοσιτέσσαρα, άπό δε της άγιωτάτης άρχιεπισχοπης Κυψέλων υπέρπυρα δεκ. έξ, άπλ δε της άγιωτάτης άρχιεπισχοπής Ξανθείας ύπέςπυρα τριαχονταξς,

δου σύλλογον συμπληροΰντες, οὕτω ταύτην έχουσαν Α άποδε της άγιωτάτης άρχιεπισχοπης Μηδείας δπέρπυρα πεντήχοντα, άπὸ δὲ τῆς ἀγιωτάτης ἀρχιεπισχοπης Δράμας υπέρπυρα είχοσιτέσσαρα, άπο δε της άγιωτάτης άρχιεπισχοπής Γάνου δπέρπυρα πεντήχουτα. "Οθεν και απαραποίητα και αμετάτρεπτα τα καλώς ημίν περί τούτου δεδογμένα Εσται χρατούμενα χαί στεργόμενα χαί το χύρος έχοντα χαί το βέδαιον. Εί μέντοι προνοία Θεού και νεύσει και εύδοκία είς έαυτά πάλιν έπανέλθοι τα πράγματα, και εύπορία τη άγιωτάτη Μεγάλη του Θεου Έχχλησία γένοιτο, τάς τῶν προσόδων ἐκείνων ἀρχάς τε και αιτίας ἀπολαδούση, αύτη μέν άρχεσθήσεται τοίς Ιδίοις, μηδεμιάς έτέρωθεν βοηθείας προσδεομένη, αι δέ γε μητροπόλεις αδται και άρχιε πισκοπαί καθ' έαυτάς Εσονται ώς דל הףוע, אמן סטא מעמיאתע בלסטסוע מטידה סטענוסטבער. 'Ασφαλείας γάρ χαὶ βεδαιώσεως Ενεχεν χαὶ τοῦ μηδενὶ ήμῶν έξειναι έτερόν τι παρά ταῦτα βουλεύσασθαι, και ή παρούσα έγγραφος συνοδική πράξις γεγονυία παρ' ήμῶν έξεδόθη, ταις οίχείαις ύπογραφαίς πιστωθείσά τε και κατασφαλισθείσα κατά μήνα Σεπτέμδριον της ενισταμένης όγδόης επινεμήσεως του έξακισχιλιοστοῦ όχταχοσιοστοῦ τριαχοστοῦ τρίτου Ετους.

## X. Imperator chrysobullo confirmat erectionem archiepiscopatus Bryseos in metropolim.

ή Έχει μέν έχ μαχρών τών χρόνων, μάλλον δέ και έξ άρχης και άνέκαθεν ή βασιλική και αύτοκρατοριχή Ισχύς πρός τοις άλλοις και τοῦτο δίκαιον και δεδομένον χατά λόγον αύτη έπι προχοπη των χαλών και συνάρσει της δια πάντων εδ άγομένης καταστάσεως τό προδιδάζειν έξ επισχόπων είς άρχιεπισχοπικήν τιμήν έκκλησίας και έξ άρχιεπισκοπής είς μητρόπολιν, Εστι δ' στε και μητρόπολιν προάγειν είς βαθμόν μείζονα, έτι γε μήν και καινίζειν έκκλησίας και καθιστάνειν άρχιερατικούς έν αύταις θρόνους, και πάντα ταῦτα μετά τοῦ προσήκοντος και γνώμης εύλόγου ποιητέον πάντως αύτη, άλλ' ούχ ώς έτυχε και άλογίστοις όρμαζς. Εί δ' άρα και ήμιν τοῦθ' οῦτως ἐσπουδάσθη διὰ πάντων τῶν τῆς ἡμετέρας μοναρχίας ούχ όλίγων δυτων έτων, άλλοι λεγόντων, μάλλον δε αυτά βοά τα πράγματα τοι; εύγνώμοσιν επόπταις, χαι θαρρούντως τουτό φαμεν, ούδεν δ' ήττον και τό νῦν παραστήση γινόμενον. Κατά γάρ την τοιαύτην δεδομένην ήμιν άδειαν δείν έγνώχαμεν, έξ άρχιεπισχοπής προδιδάσαι την άγιωτάτην έχχλησίαν Βρύσεως είς μητρόπολιν, τοῦτο μέν διά τὸ πολυάνθρωπου της τοιαύτης έχχλησίας χαι πολυτρόπως έχον το εύλογον είς την τοκαύτην τιμήν, τούτο δέ. και διά τον νύν άρχιερατικώς αύτη προίστάμενον, ἄνδρα μεγάλης άρετῆς κάλλεσι κοσμούμενον, κάντεῦθεν αἰδέσιμον τη Ἐκκλησία, αἰδέσιμον τη βασιλεία χαι πολλής τιμής άξιούμενον χαι σεδάσματος παρ' ήμῶν. Ταῦτ' ἄρα χαὶ θεσπίζει νῦν διά τοῦ παρόντος χρυσοδούλλου λόγου αὐτῆς ή βασιλεία μου, είναι και εύρίσχεσθαι την άγιωτάτην άρχιεπ:σχοπήν Βρύσεως εί; μητρόπολιν χαι συναπολαύειν τον έν αύτη εύρισχόμενον Ιερώτατον άρχιερέα τος λοιποίς ιερωτάτοις. μητροπολίταις της Oelas xal ίερπς μεγάλης συνόδου, της αύτης κλήσεώς τε καί -

τιμής κατά πάντα τρόπου, ής και ούτοι μετέχουτιυ, Α και άνερευνησάση; αύτην, ώσπερ έν τοι; τοιούτοις άλλά δη χαί έν τάξει ύπερτίμων αύτον συντάττεobar open xai vũn hện queiyer sự thàaneit 200 waρόντος χρυσοδούλλου λόγου της βασιλείας μου τυγχάνειν της τοιαύτης τάξεώς τε και τιμής ό νῦν Ιερώτατος μητροπολίτης Βρύσεως χαι υπέρτιμος, χαθεξής δε έσται τουτο κατά τον ίσου τρόπου και είς τούς μετ' αύτον μέλλοντας εύρίσχεσθαι χατά χαιpoùs eis yvyslous apxiepeis the toiauths ariutaths μητροπόλεως Βρύσεως, έχειν δε καί καθέδραν καί τόπον έν τη συναριθμήσει των Ιερωτάτων μητροπολιτών μετό τον Ιερώτατον μητροπολίτην Αίνου καί υπέρτιμον, äte δή και το έδραϊον και άμετακίνηταν. όφείλοντος έχειν του παρά της βασιλείας μου γεγονότος έπι τη τοιαύτη άγιωτάτη έκκλισία προδιδα-₿ σμού. Τούτου γάρ γάριν έγένετο και ό παρών χρυσόδουλλο; λόγος τῆς βασιλείας μου, ἀπολυθεί; κατά μήνα Νοέμδριον τής νῶν τρεχούσης όγδόης ἰνδικτιώνος του έξακισχιλιοστού όχταχοσιοστού τριαχοστοῦ τρίτου έτους, ἐν ῷ xaì τὸ ἡμέτερον εὐσεδέ; xaì Οεοπρόδλητον ύπεσημήνατο χράτος.

# XI. Synodus dirimit sex controversias.

+ Μηνί Μ. ίφ, κη ήμέρη, Τετράδι, Ινδ. η', προκαθημένου του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου του οίχουμενικού πατριάρχου έν τοίς κατά τον άγιον θεοφύλακτον κελλίοις αύτου, συνεδριαζόντων τή μεγάλη άγιωσύνη αύτοῦ χαί ερωτάτων άρχιερέων. τοῦ Σάρδεων, ὑπερτίμου καὶ ἐξάρχου πάσης Λυδίας, Γρηγορίου, του Χαλχηδόνος, υπερτίμου και προέδρου Μαρωνείας, Θεοδούλου, τοῦ Αδριανουπόλεως χαί ύπερτίμου, Υγνατίου, του Μελιτηνής και ύπερτίμου, Θεοδοσίου, τοῦ Πηγῶν και Παρίου, δπερτίμου χαι προέδρου Γάνου, Κωνσταντίνου, του Πισιδίας και δπερτίμου, Γρηγορίου, του Δυβραχίου και ύπερτίμου, Γρηγορίου, του Άπρω, ύπερτίμου και τόν τόπον επέχοντος τοῦ Εύχαιτων, Ίωσηφ, και τοῦ Μηθύμνης και ύπερτίμου, Μαλαχίου, παρισταμένων καί θεοφιλεστάτων δεσποτικών άρχόντων.

+ Παρέστη τη ήμων μετριότητι προκαθημένη συνιδικώς ό άπό τοῦ κλήρου τῆς άγιωτάτης μητροπόλεω; Αίνου, Ίωάννης ό Μαγκλαθίτης, και άνέσερεν, ώς ηγάγετο γαμδρόν έπι τη έαυτοῦ θυγατρί ένδέχατον της ήλιχίας άγούση χρόνον, τον υίον του άπὸ τοῦ τοιούτου κλήρου, ἄρχοντος τῶν ἐκκλησιῶν τοῦ 'Αργυροῦ, καὶ διὰ τὸ μή νομίμων καὶ τελείων γρόνων είναι την θυγατέρα, ούτε ό τα δίχαια διέπων της τοιαύτης άγιωτάτης μητροπόλεως παρεχώρει τόν γαμδρόν αύτή συνοιχείν, ούτε ό ότθείς Μαγχλαδίτης αύτῷ ταύτην χατεπιστεύετο, πλήν ὑπ' έγγυητη τω πατρί τοδέ τω άρχοντι των έκκλησιών του ι η πρότερον αύτη τόν υίδν συνελθείν, πριν άν ό νόμιμος πρός την συνάφειαν επιστή χρόνος, θαρρήσας κατεπιστεύσατο. 'Ο δέ γε τοιούτο; γαμδρός, μή άναμείνας, εδιάσατο τήνδε την θυγατέρα, και εμίγη παρά φύσιν αύτή, παντελούς βλάδης και έρημώσεως ταύτη γενόμενος πρόξενος. Συμπαρισταμένης όλ τῷ διχαστηρίω και αὐτῆς δέον ἐκρίθη, ἐξέτασιν τούτου χάριν γενέσθαι, και γεπροσκληθείσης μαίας

είθισται, και της παρά του άνδρος γενομένης έπ' αύτή τοσαύτης βλάδης άληθοῦς ἀποδειχθείσης, ὡς και άνδρι το άπο τοῦδε μη δυνατώς όλως έχειν ταύτην συγχαθευδήσαι, διέγνωσται τη ήμων μετριτητι καί τοίς περί αύτην ίερωτάτοις άρχιερεύσιν. ώς αν το μέν διά την μεσολαθήσασαν ανηθότητα τῆς γυναιχός, το δε μάλιστα χαι διά την τοιαύτην έπ' αύτη βλάδην και το μή δύνασθαι άνδρι συνοικείν, είη τόδε το συνοικέσιον διεζευγμένον, άπολαδόντος τοῦ πατρός τοῦδε τοῦ Μαγχλαδίτου πάντα τά προιχός χόριν χαταγραφέντα παρά τούτου τη θυγατρί, έτι δε κάι το κατά νόμους θεωρετρουπόδολον έδει γάρ τὸν τοῦ γαμδροῦ-πατέρα ἐγγύας δεδωκότα ὑπέρ τής άσφαλείας της γυναιχός θέσθαι διά φροντίδος. ωστε δή και το ακίνδυνον αυτή πραγματεύσασθαι άλλα μή έξ άμελείας ούτω ταύτην χαταπροδούναι, τοσαύτην ύπ' αύτῷ αίτίψ την βλάδην Οποστάσαν χαι άδιχίαν. "Εσται τοίνυν τοῦ λοιποῦ ό τοῦ 'Αργιροῦ τέλεον αὐτῆς διιστάμενος χατά την συνοδιχήν 🗸 ταύτην και ήμετέραν διάγνωσιν. Ταῦτα παρεκόληθέντα από των ήμερησίων συνοδικών παρασημειώσεων και τη ύπογραφή και σφραγίδι του τιμιωτάτου χαρτοφύλαχο; βεδαιωθέντα χαί πιστωθέντα έπεδόθη μηνί και ίνδ. τοι; προγεγραμμένοις έτους 54 ω... τριαχοστού τρίτου.

II. † Μηνί τῷ αὐτῷ, ήμέρα τη αὐτη xal luô. έπι των αύτων άρχιερέων.

+ Παρέστη τη ήμων μετριότητι προχαθημένη συνοδιχώς ό άπο της θεοσώστου πόλεως Αίνου ίερ:μόναχος Ίγνάτιος, και ανέφερεν, ώς ή άδελφή αύτοῦ Εὐδοχία ή Γλύχαινα ἐχείνη ἀνδρί την ίδίαν θυγατέρα κατά νόμους συνέζευξε, τῷ άπὸ τοῦ κλήρου τῆς ἐπείσε ἀγιωτάτης μητροπόλεως Κωνσταντίνω τῷ Ασπρόφροι, δούσα χαί προιχός χάριν αυτή πρίγματα, δσα xal έν τῷ γεγονότι συμφώνω περιλαμβάνονται, χαί τοῦδε τοῦ γαμβροῦ ἐπὶ παιδί θήλει τὸν βίου απολιπόντος, είτα μετά χρόνου Ένα πρό; τῷ ήμίσει χαι το τοιούτον παιδίον τῷ χρεών ελειτούργησε, δυναστεία δε χρησάμενος ό πενθερός εχράτησε μέν και άπο των προικόθεν άνηκόντων τη γυναικί πραγμάτων υπέρπυρα τριάχοντα, χατέσχε δε xal ύπεποιήσατο και πάντα τὰ διαφέροντα τῷ υίῷ, μετλ D xal דון זפאטון אמזיגאן בוסטסט דון פא דו דבאבעדו έχείνου χαθευρεθείσης, χαίπερ αὐτῆς ούχ όλίγα άναλωσάσης υπέρ τε χηδείας χαι μνημοσύνων του τε άνδρός και του τοιούτου παιδίου, ου χάριν και έδεήθη συνοδιχής τυχείν διαγνώσεως. Ούτως ούν έχούσης της ύποθέσεως διέγνωσται τη ήμων μειριότητι και τοίς περί αύτην ιερωτάτοις άρχιερεύσι, προηγουμένως μέν Ιχανωθήναι τη βηθείτη γυναιχί πάσαν την προίχα ταύτης άνελλιπή, έτι δε xal το χατά νόμου; θεωρετροϋπόδολον, δοθήναι τε αυτή χαι υπέρπυρα είχοσιτέσσαρα Ένεχεν, διατροφής έαυτης τον πένθιμον χρόνον όπερ του άνδρος φυλαξάσης xal διχαιουμένης χατά νόμους έντεῦθεν ἐπὶ τοσούτον έχ τών έχείνου διατρέφεσθαι, έπει χαι τόν xpeltrove xal povaxixov ellero Blov, ph averopen

11>8

έπιπλέον διάγειν κατά κόσμον, χηρείαν τοῦ ἀνδρός Α μώμου αξρομένου και ἐπι πολυ αύξομένου το και δυστυχήσασα. Έπι μέντοι τοίς προσούσιν εχείνω πάσι πράγμασι, γονικοίς δηλονότι οἰκήμασι καί auxellois, xal loinois licentitois exelvou, xparijoat tả thể veapas vouobeslas, inei tò naidiou ustà θάνατον του άνδρος ετελεύτησε, καθ' δν είρηται τρόπον, και είς τρείς μερίδας τούτων διαιρεθέντων, την μίαν μέν ώς κληρονόμον λαδείν αύτην, την έτεραν δε τον εχείνου πατέρα, είς δε την τρίτην, πρώτα μέν καταλογισθήναι, δσα παρά τήσδε της γυναικός άνάλωνται ύπερ των ψυχών χηδείας χάριν και μνημοσύνων, τά δε περιττεύοντα επ' ίσης αύτην τε χαί τον πενθερόν ουμμερίσασθαι, ώστε τον μέν ύπερ της τοῦ υἰοῦ ψυχῆς, τὴν δὲ ὑπὲρ τῆς τοῦ παιδίου φρονείζειν συνειδότων και των προκρίτων του κλήρου τῆς ἐχείσε ἀγιωτάτης μητροπόλεως· δθεν χαὶ ὀφέιλει Β ούτος δή δ πενθερός στέρξαι και μή άντειπείν δλως έπι τηδε τη συνοδικη διαγνώσει της ήμων μετριότητος, έχού σης ώς άνηνέχθη δηλονότι της ύποθέσεως, βεδαίως είδως, ώς εί χαι έτι χαταδυναστεύσας ούχ εύπειθήσει, εύθυνθήσεται χατά την χανονιχήν παρατήρησιν, ώς προδήλως τῷ διχαίψ έναντιούμενος. Έπει δε ό τοιούτος πενθερός διατείνεται και ώς τοῦ υἰοῦ τελευτήσαντος εῦρηνται ὑπέρπυρα ἐκείνου, διεγνώσθη και περί τούτου, ώς αν έξετάσεως άχριδούς γενομένης, είπερ δυνηθείη παραστήσαι δια του χαταστίχου, δπερ έποιήσατο πρό; έχεινον, ή διά μαρτύρων άξιοπίστων άληθη τά περί τούτου, εύ αν χαι χαλώς έχοι· εί δ' ούν, παύσεται παραλόγως όχλῶν. Ταῦτα παρεχ6ληθέντα, χ. τ. λ. C

III. + Μηνί Μαΐψ, λ' ήμέρα, Πέμπτη, ίνδ. η', προχαθημένου του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου του οίχουμενιχού πατριάρχου έν τοι; χατά τον άγιον θεοφύλακτον κελλίοις αύτου, συνεδριαζόντων τη μεγάλη άγεωσύνη αύτοῦ και ιερωτάτων άρχιερέων, του Σάρδεων, δπερτίμου και εξάρχου πάσης Αυδίας. Γρηγορίου, τού Νιχομηδείας, υπερτίμου και έξάργου πάσης Βιθυνίας, Μαξίμου, του Χαλκηδόνος, ύπερτίμου χαι προέδρου Μαρωνείας, Θεοδούλου, τοῦ Άδριανουπόλεως και ὑπερτίμου, Ίγνατίου, τοῦ Μελιτηνής και ύπερτίμου, Θεοδοσίου, του Πισιδίας χαι υπερτίμου, Γρηγορίου, του Δυββαχίου χαι ύπερτίμου, Γρηγορίου, του Μιτυλήνης χαι . ὑπερτίμου. Διονυσίου, τοῦ "Απρω, ὑπερτίμου καὶ τὸν τόπον D φύλακος βεδαιωθέντα καὶ πιστωθέντα ἐπεδόθη μηνὲ έπέχοντος τοῦ Εύχαίτων, Ίωσηφ, τοῦ Μηθύμνης χαι ύπερτίμου, Μαλαχίου χαι τοῦ Βάρνας χαι Καρσωνά και υπερτίμου, Μεθοδίου, παρισταμένων και θεοφιλεστάτων δεσποτιχών άρχόντων.

† 'Aufverxev ini τῆς ἡμῶν μετριότητος προχαθημένης συνοδιχώς ό έν μοναχοίς διάκονος Σίμων, ώς εύρισχομένου τούτου έν τη σεδασμία βασιλική μονή τοῦ Δεσπότου χαί Σωτήρος ήμῶν Χριστοῦ χαί έπιχεχλημένη τοῦ Παντοχράτορος μοναχός τις τῶν έν τῆδε τῆ μονῆ ἀσχουμένων ἀπεχθεία προχατειλημμένος ών χατ' αύτοῦ, διεφήμισεν, ὡς ὁ τούτου δή τοῦ διαχόνου πατήρ τη τῶν Βωγομίλων δηθεν αίρεσει προσέχειτο, κάντεῦθεν οὐκ ὀλίγων σκανδάλων επιφυέντων και του προστρ. δέντος αύτώ τοιούτου

πλατυνομένου, ο διάκονος δδε έξετάσει δοθήναι τά - περί τούτου έχλιπαρεί, χαι τους άπελέγξοντας είς προύπτον φανήναι, εί τι τοιούτον συνήδεσαν έπ αὐτῷ. Ὁ μέντοι τὸ χατηγόρημα τόδε κεχινηχώς παράστασιν είς τοῦτο παρασχείν έξ ἐαυτοῦ μη δεδυνημένος τινάς των θεληματαρίων είδέναι μάλλον τά περί τούτου προύδάλετο, οί όῆτα xal προσχληθέντες και έρωτηθέντες περί μέν τοῦ πατρός τοῦ ζηλωθέντος διαχόνου μή επίστασθαί τι τοιούτον διεδεδαιώσαντο καί άνωμολόγησαν, περί δέ γε της μόμμης αύτοῦ τὰ τῆς φήμης ταύτης εἶπον ἔχειν ἐξ ἀχοῆς, πλείστά γε μην ύπερμαρτυρούντες ησαν αύτου, ότι τε θεοφιλώς τέθραπται χαί σεμνώς χαί χοσμίω; χαί ex πχιδός τὰ θεία διδασχόμενος γράμματα τούτοις το πλέον της σπουδής έδίδου χαι της μελέτης. Έξετάσεως δε γενομένης συνοδιχώς χαι επί του χρηματίσαντος πατριάρχου έχείνου χῦρ Ιωάννου τοῦ Γλυχέος, άνώτερος μέν τῆς τοιαύτης διαδολῆς άναδεδειχται, πλην ύπερτεθέντος του πράγματος, Ιν' ούτω του χαιρού παρατρέχοντος χαι ό τον χινηθέντα λόγον απελέγξων φανείη, επείπερ εξ εχείνου χαι ές δεύρο χρόνων ήδη παρφχηχότων έπτά ούδε:ς εδρηται, ή μετριότης ήμων, χαίπερ της ύπερ αύτου ταύτης μαρτυρίας άληθοῦς οῦσης, ὅμως πλείονος ἕνεχεν άσφαλείας χαι Εγγραφοντόμολογίαν έχθέσθαι τοῦτον άπήτησε, χαθάπερ έχρην, ού δη χαι έγγράφως πασαν μέν αζρεσιν άποδαλομένου και άναθέματι καθυποδαλόντος, τοῦ εύσεδοῦς δὲ τῶν Τριστιανῶν δόγματος, ώσπερ δητα και της κλήσεως, όλοψύχως και πάση γνώμη τυγχάνειν έξασφαλισαμένου, έδικαίωσε τούτον ή μετριότης ήμων σύναμα τοίς περί αύτην ιερωτάτοις άρχιερεύσιν, μένειν έπι του οικείου βαθμοῦ xal ἀχωλύτως μετιέναι τὸ λειτούργημα τῆς διαχονίας αύτοῦ, χαὶ εἰς μείζονα προδιδασθηναι δεῆσαν, άτε μετὰ πολλήν και ἀκριδῆ την ἐξέτασιν άνώτερον άναφαγέντα, ώς δεδήλωται, του τοιούτου χατηγορήματος xal παρά πάντων των άχριδώς έπισταμένων τα χατ' αύτον θεοφιλοῦς άντιποιείσθαε άγωγῆς μαρτυρούμενον, χάντεῦθεν μηδένα ξχοντα είς τοῦτο ἐμποδισμόν κατά την συνοδικήν ταύτην χαι ήμετέραν διάγνωσιν. Ταύτα παρεχόληθέντα άπό των ήμερησίων συνοδιχών παρασημειώσεων χαι τη ύπογραφή χαί σφραγίδι του τιμιωτάτου χαρτοχαι ίνδ. τοις προγεγραμμένοις έτους έξαχισχιλιαστού όχταχοσιοστού τριαχοστού τρίτου.

IV. + Mηνί Ιουνίφ . . . . . . . . ivo. η', προχαθημένου τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν δεσπότου τοῦ οίχουμενικού πατριάρχου έν τοίς κατά τον άγιον θεοφύλακτον κελλίοις αύτοῦ, συνεδριαζόντων τη μεγάλη άγιωσύνη αύτοῦ xal τῶν αὐτῶν ἰερωτάτων ἀρχιερέων.

<sup>†</sup> 'Ανήνεγχεν έπι τοῦ χαθ' ήμας ίεροῦ συνοδιχοῦ διχαστηρίου ή από της χώρας των Ενναχοσίων χήρα γυνή ή Άποστολίνα, ώς την Ιδίαν βυγατέρα δγόρον της ήλιχίας άγουσαν χρόνον πρεσδύτερό; τις Πανθήρης χαλούμενος άνδρί τινι συνήρμοσε δι άζόαδωνικών δεσμών, Θεοδώρφ τῷ Διακονίτη, κα' χρό-

1189



διαφόρως ἐπεδούλευσε ταύτῃ, ἀλλὰ καὶ πολλῶν ἀνιαρών γέγονε πρόξενος, άσπονδον δε μίσος χαι της θυγατρός έπ' αύτῷ τρεφούσης, xal μηδε όφθαλμοῖς ίδειν τουτον φερούσης, έδεήθη συνοδικής διαγνώσεως. Παρών δε και ό τοιοῦτος Θεόδωρος και άπολογήσασθαι προτραπείς προεδάλετο, άληθως μέν ξχειν, ότι δη όχταετης η χόρη ετύγχανεν, ήνίχα δι' άρραδωνιχών δεσμών ό ειρημένος πρεσδύτερος αύτῷ ταύτην συνήρμοσε, διετείνετο δε χωλύεσθαι παρά τής μητρος πρός την ταύτης συνοίχησιν. Η γούν μετριότης ήμων συνδιασκεψαμένη τοις περί αύτην ίερωτάτοις άρχιερεῦσι χαὶ παράνομον χρίνασα τόδε το συνοιχέσιον δια την τοσαύτην της χόρης ανηδότητα, χάντεῦθεν ἀχύρου; είναι νομίσασα χαὶ τοὺς έπ' αύτη προδάντας τοιούτους άββαδωνιχούς δεσμούς τάλλα πάντα έάσασα άπεφήνατο, είναι άπ' άλλήλων άμφω τά μέρη το άπο τουδε διεζευγμένα, της ανηθότητος airias ούσης πρός τούτο, επείπερ οι θείοι νόμοι τον δωδέχατον χρόνον άνύειν την μέλλουσαν άνδρι συζευχθήναι διαγορεύουσι, χαι άπολαδείν, εί τι και όσον θάτερον θατέρου κατέχει πράγμα παρ' έαυτῷ, τὸν δέ γε συστήσαντα παρανόμως, ούτω πρεσδύτερον τὸ μεταξύ αὐτῶν συνοιχέσιον επισχημένον του εερουργείν είναι. Εδει γάρ αύτον μή απροόπτως ούτω και απερισκέπτως τα τοιαῦτα προδαίνειν παραχωρείν, άλλά πάσι τρόποις έξαχριδοῦσθαι χαι όδηγοῦντας έχειν τοὺς θείους νόμους. Έσονται τοίνυν άμφω τα μέρη, ώς είρηται, άπ' άλλήλων διεζευγμένα, έπ' άδείας έχοντα, έτέροις, 🧲 εί γε βούλοιντο, όμιλησαι γάμοις, άντιστρέψαντα πρότερον, εί τι και όσον πράγμα ανήκει τούτοις παρ' έχατέρου. Ταῦτα παρεκόληθέντα, κ. τ. 2.

V. † Μηνί τῷ αὐτῷ, ιζ' ἡμέρα, Δευτέρα, Ινδ. η', προχαθημένου του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου του. οίκουμενικού πατριάρχου έν τῷ αὐτῷ τόπψ, συνεδριαζόντων τη μεγάλη άγιωσύνη αύτου των αύτων Ιερωτάτων άρχιερέων.

† Παρέστη τη ήμων μετριότητι προκαθημένη συνοδιχώς ό οίχειος τῷ χρατίστω χαι άγίω μου αύτοχράτορι χῦρ Ἰωάννης ὁ Τριαχοντάφυλλος, χαὶ ἀνέφερεν, ώς ό πατήρ αύτοῦ ό Μονομάχος ἐχείνος, μονύδριόν τι κεκτημένος έκ γονικότητος περί το κάστρον τοῦ Έξαμιλίου, εἰς δνομα τιμώμενον τῆ; D ύπεράγνου δεσποίνης και Θεομήτορος και επικεχλημένης Παχνιωτίσσης, έξέδοτο τοῦτο ίδίψ ξαυτοῦ , γράμματι πρός τόν.... όν αύτοῦ τὸν μοναχὸν Βαρλαάμ μετά πάντων των προσόντων αύτῷ. Καιροῦ δε ίχανοῦ παρελθόντος δεξιωσάμενος τοῦτον ό οίχειος τῷ χρατίστψ και άγίψ μου αυτοχράτορι χῦρ Ίωάννης ο Φιλανθρωπηνός, τῷ δοχείν μεν, ὅπερ είχε πτητορικών δίκαιον Ελαδε παρ' αύτοῦ, τη δ' άληθεία έξωνήσατο το τοιούτον μονύδριον είς ύπέρπυρα έδδομηκονταδύο, δν δη τρόπον και το προς αύτον γεγονό; γράμμα διέξεισιν, δθεν ούτο; δη ό Τριαχοντάφυλλος άντιχριθηναι τῷ αύτῷ Φιλανθρωπηνῷ έδεήθη. Παρών δε και αύτος και των είρημένων έπακροώμενο; διετείνετο έκδουναι αύτῷ τόνδε

νων ήδη πέντε έξ έχείνου παραβρυέντων ού μόνον Α τον μοναχόν Βιρλαάμ διά γράμματος τά έπι τώ ρηθέντι μονυδρίω έαυτοῦ δίχαια είδήσει χαί συναινέσει και γνώμη και του τοιούτου Τριακονταφύλλου χαι άντιλαθείν παρ' αύτου τά τοιαυτα έδεομηχονταδύο υπέρπυρα, χάντεῦθεν θαρρήσας ούτος ἐπέδαλε χείρα έπὶ τῆ ὑποχειμένῃ τῷδε τῷ μονυδρίψ Υϳ, ζεύγη βοῶν συστησάμενος xal εlς ζευγηλατεΐον άποχαταστήσας αύτην, πρός δε χαι άμπέλιον χαταφυτεύσας χαι ύδρομύλωνας χαι Έτερα ούχ όλίγα έχεισε προσθέμενος. Η γοῦν μετριότης ήμῶν συνδιασχεψαμένη τοίς περί αύτην ερωτάτοις άρχιερεύσι και άκυρον ήγησαμένη και κρίνασα την τοιαύτην πραξιν, άντιχρυς διάπρασιν ούσαν, άτε των ίερων χανόνων άνεχποίητα του άει χρόνον τυγχάνειν παρι χελευομένων τα άφιερωμένα Θεώ, διέγνω χαι άπεφήνατο, τελείν αὐτοδέσποτον πάντη καὶ ἀκαταδού. λωτον άπό παντό; χοσμιχοῦ προσώπου τὸ τοιοῦτον μουύδριον της Παχνιωτίσσης, χαι αντιστρέψαι τον δηλωθέντα μοναχόν Βαρλαάμ τῷ φηθέντι Φιλανθρωπηνῷ, ἄπερ έλαδε παρ' αὐτοῦ τούτου χάριν έδουμηκονταδύο ύπέρπυρα ούδε γάρ είχεν έπ' άδείας διως αύτος πράσιν έπι τοίς τοιούτοις ποιείσθαι. Έπει όξ ό είρημένος Φιλανθρωπηνός άπαιτών ην τάς προσ. θήχας έχυτοῦ χαι τάς βελτιώσεις χαι τα συστήματα, δίχαιον έχρίθη, ώς αν έξετά τεως άχριδοῦς γενομένης μετ' άσφαλείας τῆς προσηχούσης, δσα μέν άναφανείη προσείναι την άρχην τῷ τοιούτω μονυδρίφ διά τε είχόνων χαι βιδλίων, Ετι δε χτημάτων χαί πραγμάτων, έξ ότου δηλουότι επελάδετο τούτου ό αύτος Φιλανθρωπηνός, και δσα οί φιλόγριστοι θεραπείας εύμοιροῦντες παρά τῆς Θεομήτορος τῷ πρό; αύτην θερμφ πόθφ, προσενέξεως χάριν συνεισέφερον έχεισε διά τε κόσμων Ιερών και βιδλίων, εύρίσκωνται ταῦτα καὶ πάλιν ἀναφαιρέτως ὑπ) τουτο δη τό μονύδριον, όσα δ' έξ οιχείων άναλωμάτων όδε ό Φιλανθρωπηνός προσέθετο έν αύτῷ, εί μέν αίροιτο και βούλοιτο έδσαι ταύτα ψυχικής Ενεκεν έαυτου σωτηρίας, εδ αν και καλώς έχοι εί δ' ούν, λάδη ταυτα και ύπεκστή της τε κατοχής και έφορείας αύτοῦ, ἀπέχοντος ἐχείθεν κατὰ τὸν ὅμοιον τρόπον και του τοιούτου Τριακονταφύλλου, μόνων τῶν κτητόρων την συνήθη μνήμην εχόντων, άτε τοῦ κατά τον τόπον έπισκόπου την πνευματικήν άνάκριοιν έπι τούτω έχειν όφείλοντος χατά την των ίερών χανόνων άχριδη παρατήρησιν. Περί μέντοι τη: χατασποράς, ήν έπι τη φηθείση του μονυδρίου γη ό διαληφθείς Φιλανθρωπηνός χατέσπειρεν, έτάχθη χαί διεγνώσθη, ώς αν, έπει χαλή πίστει τα σπέρματα κατεδάλετο έν αύτη ίδίοις κόνοις και άναλώμασι, συγκλείση και συναγάγη ταῦτα ἀνενοχλήτως πάντη. και άδιασείστως, λάδη το και την ημίσειαν των ύδρομυλώνων μερίδη, και σσην είς τα οικήματα χατηνάλωσεν έξοδον, είπερ ούτε ύδρομύλωνα εύρεν, ήνίχα έπελάδετο του τοιούτου μονυδρίου, ούτε μήν οίχήματα, έπι δέ γε τῷ χαταφυτευθέντε παρ' αὐτοῦ άμπελίψ χρατήση ή τοπιχή συνήθεια χατά τόν γεωργικόν νόμον. Τιίνυν και όφείλει πραγθηναι τά

Digitized by Google

περί τούτου κατά την συνοδικήν ταύτην και ημετέ-

ραν διάγνωσιν. Ταύτα παρεχόληθέντα, κ. ε. λ.

πρωκαθημένου τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν δεσπότου του οίχουμενικού πατριάρχου έν τῷ αὐτῷ τόπιο, συνεδριαζόντων τη μεγάλη άγιωσύνη αύτου και των αύτῶν Ιερωτάτων άρχιερέων.

† Πρό τινος ήδη χαιροῦ ἀνέφερεν ἐπὶ τῆς ἡμῶν μετριότητος προχαθημένης συνοδιχώς δ τε οίκείος τῷ κρατίστω καί άγίω μου αυτοκράτορι κῦρ Ἰωάννης ό Τριακοντάφυλλος και ό οίκείος τῷ κρατίστιμ και άγίω μου αυτοκράτορι κυρ Γεώργιος ό Καδαλλάριος, ώς δ 'Αδάχης έχεινος δύο γαμδρούς ήγάγετο έπι ταις έαυτοῦ θυγατράσι, τόν τε αὐτάδελφον τοῦ αὐτοῦ Τριακονταφύλλου τον Μαχρυδούκαν ἐκείvov x21 tov oixelov to xpatisty xal ayin nou auτοχράτορι χῦρ.... τὸν Παλαιολόγον, ός δη Μαχρυδούχας και θυγατέρα γεγεννηκώς έλαθε δι' άβ- Β ραδωνιχών δεσμών συναρμόσας αύτην τῷ πρός μητρός θείω τοῦ συγγάμδρου αύτοῦ τοῦ δηλωθέντος Παλαιολόγου, τω είρημένω Καδαλλαρίω, δτε δη καλ δεηθέντων τούτων συνοδικής τυχείν διαγνώσεως, εί γε δέον τό τοιούτον συνίστασθαι συνοικέσιον, ούδόλως παρεχωρήθη τοῦτο προδηναι, ήδη δε και πάλιν συνοδιχώς παραστάς ό τοιούτος Τριακοντάφυλλος. διαγνώσεως έδεήθη τυχείν. Διέγνωσται ούν τη ήμῶν μετριότητι και τοις περι αύτην Ιερωτάτοις άρχιερεύσιν, έχτου μέν έξ άγχιστείας βαθμού τυγχάνειν το βηθέν συνοικέσιον, σύγχυσιν δε των της συγγεselas όνομάτων συμδαίνειν, xal έπει xarà την τών ερών χανόνων άχριδη παρατήρησιν ούδόλως τά τοιαύτα παρακεχώρηται, συγχύσεως γενομένης τών όνομάτων έντεῦθεν, συμδαίνει γάρ τον αύτον έν τῷ μέρει και θείου και άνεψιου δνομάζεσθαι, άκυρου νομίζεται το τοιούτον συνοιχέσιον χαί ώς μηδέ την άρχην όλως προδάν. Έσονται τοίνυν άμφω τα μέρη άπ' άλλήλων διεζευγμένα Εχοντα ἐπ' ἀδείας, ἐτέροις, εξ γε βούλοιντο, όμιλησαι γάμοις, έχούσης ώς άνηνέχθη δηλονότι της ύποθέσεως. Ταυτα παρεκδλη-BÉVTI, x. I. J.

#### XII. Synodus dirimit controversiam.

† Μ. vi Σεπτεμδρίψ, xζ', ήμέρα Παρασπευή, ivo. θ, προχαθημένου του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου τοῦ ρίχουμενιχοῦ πατριάρχου ἐν τοῖς χατὰ τὸν ἄγιον Θεοφύλαχτον χελλίοις αύτοῦ, συνεδριαζόντων τῆ μεγάλη άγιωσύνη αύτοῦ xal isputátur άρχιερέων, D του Σάρδεων, υπερτίμου χαι εξάρχου πάσης Λυδίας, Γρηγορίου, τοῦ Νιχομηδείας, ὑπερτίμου χαὶ έξάργου πάσης Βιθυνίας, Μαξίμου, τοῦ Χαλκηδόνος, ύπερτίμου και προέδρου Μαρωνείας, Θεοδούλου, τοῦ Μελιτηνής χαι ύπερτίμου, Θεοδοσίου, του Πισιδίας και υπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Δυβραχίου και υπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Μιτυλήνης χαὶ ὑπερτίμου, Διονυσίου χαι τοῦ Μηθύμνης χαι ὑπερτίμου, Μαλαχίου, παρισταμένων και θεοφιλεστάτων δεσποτικών αρχόντων.

+ 'Ανήνεγχεν έπι της ήμων μετριότητος προχαθημένης συνοδικώς ο άπο της έν τη θεοσώστω πόλει Βεσσαλονίχης σέδασμίας βασιλιχής μονής του Δεσπότου και Σωτήρο; ήμων Χριστού και επικεκλημένης

PATROL. GR. CLII.

VI. + Μηνί τῷ αὐτῷ, :ζ', ήμ/ρα τη εὐτη, ίνδ. η', Α τοῦ Φιλοκάλου διάκονος και ἐκκλησιάρχης μονάχος Μαλαχίος, ώς μοναχός τις των έν τη τοιαύτη μονή άσκουμένων Δοσίθεος καλούμενος Εκστασιν φρενών xai napatponty nesses xatà xaipixà diastiputt έχ νόσου επιληψίας, θεραπείαν τῷ πάθει επιζητών ήν, έντυχών δέ τινι τη των Βωγομίλων αίρέσει, ώς έσικε, προσκειμένω και τά περί τούτου αύτω κο:vesainevos, fixouse map' exclusion, elmep drallarty έθέλοι τοῦ συνέχοντος πάθους εύρειν, μιάναι το τῶν άγίων Θεοφανίων άγίασμα και έκ τούτου πιείν, και rois routou doyois mapagupels xal the young ματαιωθείς ετόλμησε την τοιαύτην μυσαράν πράξιν μή τινος λαδόντος αίσθησιν των έν τη μονή, άσθενεία δε δεινή περιπεσών και ήδη πνέων τα λοίσθια προσεχαλέσατο πνευματιχόν τόν Ιερομόναχον Ήσαίαν,

καί των κατ' αύτον ποιησάμενος πρός τουτον έξαγορίαν, άνωμολόγησε και τόδε το τόλμημα, ές δη πνευμετικός και ήμερών τριών παρελθουσών ούκ ά «κάλυψε πρός τινα, άλλ' είχε παρ' έαυτῷ ἕπειτα έξείπε τούτο πρός τον δηλωθέντα έχχλησιάργην. Βουληθείς δε ούτος πείρα γνώναι χατά δοχιμασίαν, όπως έγον έστι το μιανθέν, λαδών έξ ύάλου φιάλην απηλθέν είς την χολυμβήθραν, ένθα εύρίσκατο τοῦτο, χαί τοίς μυχτήροι προσεγγίσας χαι άχριδώς έξετάσας αύτο ούχ εύρε, καθώς είχε δι' ύποψίας. Μοναχός δέ τις Ιωσήφ καλούμενος είς παρεκκλησιάρχην εύρισχόμενος τηνιχαύτα χαι απέχθειαν έπ' αύτῷ τρέφων έχ του μεταστήναι παρά τούτου της έαυτου διαχονίας, μετά δύο μηνας της μονής αποδράσας λιδέλλου γράμμα κατά τούτου πρό τῆς πύλης αὐτῆς ἔρȝιψεν, ώς και αύτοῦ δηθεν μιασμόν ἐπι τούτω πεποιηχότος. Είτα άναζητήσας τον, τοιούτον Ίωσηφ έδε ό έχελησιάρχης και εύρών, καθείλευσεν έπι τοῦ ίερωτάτου μητροπολίτου Θεσσαλονίκης, ύπερτίμου κα έξάρχου πάσης Θετταλίας, έν άγίω Πνεύματι άγαπητού άδελφού της ήμιών μετριότητος και συλλειτουργού, ώστε του χινηθέντος δούναι παράστασιν. και ούτ' έξ έαυτοῦ, ούτε διὰ μαρτύρων είδεν ίσχύοντα παραστήσαι το όηθεν κατηγόρημα, και παραπεμobeis a onlubeis enclosing the stand in the safe the set ίεραν και θείαν σύνοδον παρά τε του τοιούτου ίερωτάτου μητροπολίτου Θεσσαλονίκης και ύπερτίμου, χαί παρά του καθηγουμένου της είρημένης μονής χαι των έν αύτη μοναχών, έπει χαι ό τοιούτος 'Ιωσήφ πλείστα παρά τούτων έχδιασθείς ένταῦθα σύν τούτφ χαταλαδείν ούδόλως ήθέλησε, συνοδικής διαγνώσεως έδεήθη τυχείν. Ούτως ούν έχούσης της ύποθέσεως διέγνωσται τη ήμῶν μετριότητι χαι τοίς περί αύτην Ιερωτάτοις άρχιερεύσιν, αύτον μέν δή τούτον τοι έχκλησιάρχην άνέγχλητον είναι χαλάνεύθωνον. Έπει γάρ ό κατηγορήσας άπέχθειαν κατ' αύτοῦ τρέφων, ώς είρηται, την τοιαύτην χατηγορίαν έπλάσατο, χαί άπαιτηθείς τιύτης παράστασιν ούδαμώς ίσχυσε δουναι, xal το του λιδέλλου γράμμα έν δισταγμώ το της χατηγορίας διέξεισι έχον χαθαρώς έπι λέξεως. « Δυκείν έκεινω και φαίνεσθαι γενέσθαι παρά τούτου τον μιασμόν . . άθωος έντευθεν ούτος και πάντη ανώτερος της τοιαύτης διαδολής κρίνεται, όθεν και έσται μένων έπι του οίκείου βαθμου,

38

- - -

γημα της διακονίας αύτοῦ, xal εἰς μείζονα δεησαν προδιδασθήσεται, ώς μηδένε έχων είς τοῦτο έμποδισμόν, έπει και παρά των άκριδω; είδότων τά κατ' αύτλν, και τοῦ καθηγουμένου και πάντων τῶν μοναχών, θεοφιλούς άντιποιείσθαι άγωγης μεμαρτύρηται, έφ' όσον έστιν έν τη ρηθείση μονή εύρισκόμενος. "Ο γε μήν σχαιωρήσας και πλασάμενος χατά τοῦδε τοῦ ἐκκλησιάρχου την τοιαύτην κατηγορίαν, לקבואבו גביים איזאל אשלמהמב דסט ובסטטאבוי, להטעδή ποτε εύρισχόμενος, άτε ψευδή και άσύστατα χατειπών τούτου, και άπο κοιλίας είκη και μάτην φθεγξάμενος. Περί δέ γε τοῦ βηθέντος πνευματιχοῦ τοῦ Hoatou μη αύτίχα τον μιασμόν άνομολογήσαντος, καθάπερ έχρην, άλλ' έπι τοσούταις ήμέραις παρυποχρύψαντος χαι αίττου γεγενημένου τοϊς με τασχούσι Β μετά τουτο του μιασμού, είπερ δη και μετέσχον. διέγνωσται συνοδιχώς, έπισχημένον είναι αύτον του ίερουργείν έπι μηνας έξ. Όφείλουσε μέντοι το άπο τούδε δ τε καθηγούμενος της δηλωθείσης μονής και οι τοιούτοι μοναχοί μη ιν άνετω τόπω έαν τό των άγίων Μεοφανίων άγίασμα, άλλ' έν άσφαλεί και τοίς πολλοίς άδάτω συντηρείν, ώστε μή έξειναι τῷ βουλομένω επίδουλόν τι επί τούτου ποιείν. Καί γούν όφείλει πραχθηναι τά περί τούτου χατά την συνοδιχήν ταύτην χαι ήμετέραν διάγνωσιν. Ταυτα παρεκόληθέντα άπό των ήμερησίων συνοδικών παρασημειώσεων χαι τη ύπογραφή χαι σφραγίδι του τιριωτότου χαρτοφύλακος βεδαιωθέντα και πιστωθέντα בהבסלטק שחטו אמו ועם. דסוב הףסוביףמשש ליסוב, בדסטב ב הבטב זעוקסולב דוטו דשט דסוסטדשט מיושדמדשי באאקςωλδ.

# XIII. Synodus committit metropolitæ Cæsareensi curam variarum ecclesiurum Orientis per adjunctionem.

† Μηνί Tavouaply, ήμέρα Δευτέρχ wo. i, προχαθημένου του παναγίωτάτου ήμων δεσπότου του οίχουμενιχού πατριάρχου χῦρ 'Ησαίου έν τοίς χατά τόν άγιου Θεοφύλακτον κελλίοις αύτοῦ, συνεδριαζόντων τη μεγάλη άγιωσύνη αύτου και ιερωτάτων άρχιερέων, του Σάρδεων, του Νιχομηδείας, του Χαλπηδόνος, τοῦ Άδριανουπόλεως, τοῦ Προύσης, τοῦ Δυρραχίου, τοῦ Μελενίκου και τοῦ Λιτδῶν, παρισταμένων και θεοφιλεστάτων δεσποτικών άρχόντων.

† Où zpslar Ezovoir ol brialrorteg latpoù, άλλ' οι κακώς πάσχοντες · εύαγγελική μέν ή όῆ · D τῆ μεγάλη άγιωσύνη αύτοῦ και ιερωτάτων άρχιεσις, δ δε βούλεται και πρό; δ την ήμετέραν διάνοιαν έγρηγορέναι παρεγγυφ, ούκ άσαφής, ούδε πολλών πάντως είς ανάπτυξιν δεομένη τυγχάνει των λόγων τοίς τον νούν ύγιαίνουςι · ψυχών τοιγαρούν ήμας οίχονομίαν χαι ίατρείαν πεπιστευμένους περί exelvas μάλιστα είχότως τα της σπουδής έχει, al ποιμένων άμοιρούσι πνευματικών, xal διά τούτο εὐόλισθος αὐταῖς είναι πέφυχεν ή άναστροφή. ἐπειδή τοίνου αί χατά του τόπου της 'Ανατολής άγιώταται μητροπόλεις, ή της Σεδαστείας δηλονότι, ή τών Edyaltury, of tou Ixoviou, of tou Muxnosu xal of άγιωτάτη άρχιεπισχοπή Ναζιανζός άμοιρούσι γνησίων άρχιερέων έπι χρόνον ήδη συχνόν διά την επιχρατήσασαν παραχωρήστι Θενδ διά πληθος άμαρ-

άχωλύσως ένεργῶν και μετερχόμενος το λειτούρ- Α τιῶν σύγχυσιν και άνωμαλίαν έκ τῆς τῶν άθεω, έχθρων έπιθέσεως, και έντεῦθεν στερείται ό ὑπ' αὐτάς Χριστιανικός λαής άρχιερατικής έπιστασίας και έπισχέψεως και τοῦ ἀπὸ ταύτης ἀγιασμοῦ, ἡ μετριότης ήμων συνδιασχεψαμένη τά περί τούτου τοί: περί αύτην Ιερωτάτοις άρχιερεύσιν, επέτρεψε χαί άνέθετο τῷ Ιερωτάτψ μητροπολίτη Καισορείας, ύπερτίμω και έξάρχω πάσης 'Ανατολής, έν άγίω Πνεύματι άγαπητῷ ήμῶν ἀδελφῷ καὶ συλλειτουρχώ. ώς πληστοχωρούντε ταίς τοιαύταις εχχλησίαις χαί out to up edgepte elvas to ye van Eyou yundia c αύταζς έπιχηρυχθηναι άρχιερείς, ώστε Ιθύνειν ταίτας και διεξάγειν άρχιερατικώς κατά λόγον επιδ σεως. Τοίνυν και επιλήψεται τούτων και πάντων τών διαφερόντων αύταζς χτημάτων και πραγμάτων και πνευματικώς επισκέψεται και ποιμανεί τιν ώπ' αύτάς κλήρον και τον λοιπόν Χριστιανικόν λαόν και είς διακόνους έξ αύτων και πρεσδυτέρους χειροτονήσει και προδιδάσει κατά την εκκλησιαστικήν κα! κανονικήν παράδοσιν και πάντα τάλλα έπ' αύτεξς, ότα και τοίς γνησίοις έφείται άργιερεύοι, διαπράξεται, άνευ μέντοι της τοῦ ἰεροῦ συνθρόνου έγχαθ. ιδρύσεως. "Οθεν και όφείλουσι και οί κληρικοί των τοιούτων άγιωτάτων έχχλησιών χαι οι του λοιπώ Χριστιανικοῦ πληρώματος πάντες ὑποκὑπτειντούτφ και ύπακούειν και εύπειθείν και την πνευματικήν αύτοῦ παραίνεσιν και εἰσήγησιν δέχεσθαι και άποπληρούν, καταρτίζουσαν αύτους είς τα ψυχωφελή καί σωτήρια. Έπειδάν μέντοι επιψηφισθή άρχιεσιών, δφείλει ό αύτος ἰερώτατός ἀργιερεύς Καισιριία; ύπεξίστασθαι τῆς ἐχχλησίας ταύτης χαι παραχωριίν εχείνφ της αύτης χατοχής χαι άρχιερατιχής χυδερνήσεως. Ταύτα παρεχόληθέντα από των ήμερησίων συνοδικών παρασημειώσεων, και τη υπογραφή και σφραγίδι τοῦ τιμιωτάτου χαρτοφύλαχος βεδαιωθέντα και πιστωθέντα έπεδόθη μηνί και ίνδ. τοις προγε-Ypappevois Etous , Smye.

#### XIV. Synodus dirimit contropersiam.

† Μηνί Σεπτεμδρίω, ήμέρα β', ίνδ. ια', προχαθημένου τοῦ παναγεωτάτου ήμῶν δεσπότου τοῦ οίχουμενικού πατριάρχου κῦρ "Μσαΐου, έν τοῖς κατά τὸν άγιον Θεοφύλακτον κελλίσις αύτοῦ, συνεδριαζόντων ρίων, τοῦ Νιχομηδεία;, ὑπερτίμου χαι ἐξάρχου πίσης Βιθυνίας, Μαξίμου, τοῦ Νιχαίας και ὑπερείμου, Καλλιστράτου, τοῦ Χαλκηδόνος, ὑπερείμο καί π. σέδρου Μαρωνείας, Θεοδούλου, του Μονεμό2σίας και ύπερτίμου, Ίωάννου, του Προύσης, ύπερτίμου και προέδρου Βιζύης, Νικολάου, του Δυββαγίου, υπερτίμου και προέδρου Σελυδρίας, Γρηγορίου, τοῦ Μιτυλήνης και ὑπερτίμου Διονυσίου, το Σουγδαίας και ύπερτίμου Λουκί, του Βίρνης, ύπερ τίμου και προέδρου Χριστουπόλεως, Μαρκέλλου και τοῦ ἀρχιεπισκόπου Λοπαδίου, παρισταμένων κ θεοφιλεστάτων δεσποτικών άρχόντων.

† Ο Ιερώτατος μητροπολίτης Σερφών xal ύπίρ τιμο;, έν άγίω Πνεύματι άγαπητός άδελφός χαί συ-



1198

λειτουργος της ήμων μετριότητος, συνεδριάζων τη Α αύτο της κανονικής ακριδείας ούκ έξεχόμενον. ήμων μετριότητι προχαθημένη συνοδιχώς, άνέφερεν, ώς ό ύπ' αύτον θεοφιλέστατος επίσχοπος Ζιχνών Εσχε μέν αιτήσας παρά του μητροπολίτου Σερρών χῦρ Νίφωνος ἐχείνου μονύδριόν τι τῆς μητροπόλεως, είς δνομα τιμώμενον τοῦ δεσπότου Σωτῆρος Χριστοῦ χαι επιχεχλημένον της Γαστελέγχου. Μετά μέντοι την εχείνου αποδίωσιν έσχε χαι έχ παραδόσεως των αύτῆς χληριχῶν μονύδρια δύο, τὸ μὲν ἐν εἰς ὄνομα τιμώμενον τῆς ὑπεράγνου Δεσποίνης χαι Θεομήτορος και επικεκλημένον της Βοριτζούς, το έτερον δε έπ' δνόματι τετιμημένον και αύτο της ύπεράγνου Δεσποίνης και Θεομήτορος και επικεκλημένον ούτω πως τοῦ Δοχήνος, ἐφ' ἦ δη ἐκδόσει τῶν κληρικῶν χαί πατρ:αρχικών έπορίσατο γράμμα, το άναφαίρετον τούτοις περιποιούμενον ύπο βάρει επιτιμίου, Β έξέδοτο δε και εξ ών είχον ταῦτα δη τα μονόδρια ύδρομυλώνων και χωραφίων, πρός ούς άρα και έξέδοτο, χαι έζήτησεν, εί γε δέον, άνασωθηναι χαι άποχαταρτήναι αυτά τε χαί τα αύτων χτήματα τή μητροπόλει πάλιν, άτε δη παρά τῶν κληρικῶν άμετόχως εκδοθέντα μηδεμίαν είς τα της Έχχλησία; έχόντων άδειαν, ώς τοις ιεροίς κανόσι περί τούτου δοχεί. Έλεγε δε άμα χαι ώς σχεδον πάντων των ύπ' αὐτήν μονυδρίων ή χατ' αὐτὸν μητρόπολι; ἐστέρη. ται, περιελθόντων είς τε άλλους και είς τον αύτον θεοφιλέστατον επίσχοπον Ζιχνών κατά τον είρημένον τρόπον, της των άρχιερέων δηλαδή εκδόσεως χαί τῆς τῶν κληρικῶν. Παρόντος τοίνον τῷ δικαστηρίω και αύτου όη του Ζιχνών και μηδέν έχοντος έπι C τοίς είρημένοις άντιλέξαι, άλλ' όμολογοῦντο; τόν αύτον τρόπον περιελθείν αύτῷ τὰ εἰρημένα μονύδρια, ή μετριότης ήμῶν συνδιασχεψαμένη τὰ περί τούτου τοίς περί αὐτὴν ἰερωτάτοις ἀρχιερεῦσιν, έδικαίωσεν άποκαταστηναι τη μητροπόλει, όσα οί κληρικοί παρά γνώμην τοῦ ίδίου άργιερέως έκδεδώχασι των μονυδρίων ή χαι των άλλων αυτής πραγμάτων, και δσα τούτων αυτός δή ό θεοφιλέστατος επίσχοπος Ζιχνών έξεποιήσατο και εκδέδωκε, πρός οδς άρα και εκδέδωκε, των γλρ ιερών και θείων χανόνων διαγορευόντων, πάντων των της Έχχλησίας την έξουσίαν τον επίσχοπον έχειν χαί ώς Θεού έχορώντος αύτά διοιχείν, ούδεμία πάντως άδεια τοίς xληριχοίς ύπολείπεται, xat' έξουσίαν τι πράττειν είς τι των ύπ' αύτην, εί μή πως και την των ψυχών D έπιμέλειαν έμπεπιστεύσθαι λέγειν τολμφεν, ύπερ άτοπον· μέντοι γε και έπανασωθήσεται τη Έκκλησία μέν τά τοιαῦτα ταύτης μονύδρια, τοις μονυδρίοις δε πάνθ' όσα έχ των προσόντων αύτοις άπροσόδων πτ. μάτων φθάσαντές τινες κατέχουσι και νέμονται έχ παραδόσεω, τοῦ αύτοῦ θεοφιλεστάτου ἐπισχόπου Ζιχνών ή και έτέρου τινός παρ' είδησιν του κατά τόπον άρχιερέως, το άχυρον έχειν όφείλοντος του προδάντος έπι τη των κληρικών έκδίσει πατριαρχιπού γράμματος · θεμελίου γάρ ούκ άγαθού και ό Βροφος ήματα άγαθός. Έπειδη γάρ απηγόρευται τοί, Ιεροίς και θείοις κανόσι, μηδέν τι πράττειν σοιούτον τούς κληρικούς, συνακυρούται και αύτο τη σταρά την αύτων παρατήρησιν εχδόσει, άτε δή χαι

Έπανασωθήσεται τοίνον τὰ μονύδρια τάδε τῆ μητροπόλει, και ούδε. οι κατέχοντές τι τούτων άντιποιηθηναι αύτοῦ πειράσονται, ἀλλ' ἐκστήσονται τέλεον της αύτων κατοχής αφορισμού γαρ βαρύτατιν συνοδικόν επιτίμιον επανατεινόμεθα κατ' αύτῶν. εί μή έχοτήσονται τῆς αὐτῶν χατοχῆς. Ταῦτα παρεχόληθέντα άπο των ήμερησίων συνοδιχών παρ..σημειώσιων και τη ύπογραφή και σφραγίδι του τιμιωτάτου χαρτοφύλαχος πιστωθέντα χαι βεδαιωθέντα επιδέδοται μην! και ίνδ. τοις άναγεγραμμίνοις έτους ,ςωλς'.

XV. Synodus confirmat mandatum imperatoris, quo metropolitæ Serrarum subjicitur episcopatus Nicopoleos.

† Μηνί 'Απριλλίψ, ήμέρα ζ', ίνδ. ιβ', προχαθη. μένου του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου του οίχουμενικού πατριάρχου κύρ 'Ησατου έν τοι; κατά τόν άγιον Θεοφύλακτον κελλίοις αύτοῦ, συνεδριαζόντων τη μεγάλη άγιωσύνη αύτοῦ και ιερωτάτων άρχιε. ρέων, τοῦ Σάρδεων, ὑπερτίμου χαὶ ἐξάρχου πάσης Λυδίας και προέδρου Μιτυλήνης, Γρηγορίου, του Μελιτηνής, ύπερτίμου και προέδρου Αίνου, Θεοδοσίου, τοῦ Μονεμδασίας χαὶ ὑπερτίμου, Ἰωάννου, τοῦ Προύσης, ύπερτίμου και προεδρου Βιζύης, Νικολάου, τοῦ Φιλιππουπόλεως καὶ ὑπερτίμου, Μαξί μου, τοῦ ΤραΙανουπόλεως και ύπερτίμου, Ίωαννικίου, του Άπρω, ὑπερτίμου καὶ τὸν τόπον ἐπέχοντος τοῦ Ειχαίτων, Ίωσήφ, τοῦ Διδυμοτείχου και ὑπερτίμου, Θεοδούλου, τοῦ Βρύσεως και ὑπερτίμου Γερασίμου, τοῦ Μαδύτων και ὑπερτίμου, Ἱσαάκ, τοῦ Μηθύμ.ης χαι ύπερτίμου, Μαλαχίου, τοῦ Σουγδαίας, ὑπερτίμου καί προέδρου Λακεδαιμονίας, Λουκά, τοῦ Λιτδών και ύπερτίμου, Θεοφίλου, του Άρκαδιουπόλέως, υπερτίμου και προέδρου Μεσήνης, Μαλαχίου, των άρχιεπισκόπων, του Ασπαδίου και προέδρου Γαρέλλης, Ίεροθέου, τοῦ Ξανθείας, Γερασίμου, τοῦ Δέρχου, Λουχά, χαὶ τοῦ Μηδείας, Ευθυμίου, παρισταμένων και θεοφελεστάτων δεσπο ικών άρχόντων.

+ Βπσιλικόν άρα και τοῦτο προνόμιον, τὸ τὰς εἰς έπισχοπές τελούσας των έχχλησιών τών ύς άς το πρότερον ετύγχανον υποχείμεναι αποσπητ χαι τ... μής άξιουν μείζονος · άμέλει και την των Ζιχνών έχχλησίαν είς επισχοπήν τελούσαν το άπ' άρχη: της άγιωτάτης μητροπόλεως των Σερρών είς μητρόmoder hon mposvivors xal tetimiter o ex Deou xpaτιστος και άγιος μου αύτοκράτωρ. Πρόνοιαν μέντοι ποιούμενος και της των Σερόων, όπως αν σχοίη και αύτη τρόπου έτερου αναπληρωθέν το ένδέου, ανώ έτέραν επισχοπήν αντιχαθίστησι ταύτη έχ των της Φιλίαπου σεπτώ προστάγματι της έγίας βασιλείας αύτοῦ περιέχοντι τάξι · · · Επεί άπισπάσθη ή πρότερου ύπό την άγιωτάτην μητρόπολιν των Σεβέων τελούσα άγιωτάτη έπισχοπή των Ζιχνών και έτιμήθη είς μητρόπολιν παρά της βασιλείας μου, έδέησε δε και διέχρινε τοῦτο και ή βασιλεία μου, ίνα αντικαταστή έτέρα έπισκοπή είς την τοιαύτην τών Σερέων μητρόπολιν, θεσπίζει και διορίζεται ή

βασιλεία μου διά τοῦ παρόντος προστάγματος, εἶναι Α προστάγματος όμοίω; αὐτῆς, χαὶ ἶνα εὐρίσχηται ὑκ άπό τοῦ νῦν και είς το έξῆς ὑποκειμένην τῆ τοιαύτη άγιωτάτη μητροπόλει Σερρών την άγιωτάτην έπισχοπήν Νικοπόλεως, ήτις ετέλει πρότερον ύπο την άγιωτάτην μητρόπολιν Φιλίππων, χαι χατέχεσθαι χαι διεξάγεσθαι ταύτην παρά τοῦ Ιερωτάτου μητροπολίτου Σερρών και υπερτίμου ώς ίδίαν επισκοπήν, ού μόνον δε παρά τούτου, άλλά και παρά τών καθεξης άρχιερατευσόντων είς την τοιαύτην άγιωτάτην έχχλη slav, δθεν όφείλει χαι ό γενησόμενος μητροπολίτης Φιλίππων στέρξαι τουτο, δσον θεσπίζει xal διορίζεται ή βασιλεία μου, και άρκεϊσθαι είς τάς προσούσας τη τοιαύτη μητροπόλει έτέρας έπισχοπάς, άνενόχλητον παντάπασιν έῶν τὸ μέρος τῆς εἰρημένης άγιωτάτης των Σερρών μητροπόλεως έπι τη κατοχή χαι διεξαγωγή της δηλωθείσης άγιωτάτης έπισχοπής B Νιχοπόλεω; χαλ πάσης τῆς ἀνίχαθεν προσούσης αύτή ένορίας · εί; την περί τούτου γάρ άσφάλειαν έγένετο και άπελύθη και το παρον της βασιλείας μου πρόσταγμα. Είχε τό · ε Μηνί Φεδρουαρίω ίνδ. ιβ', δι' έρυθρών γραμμάτων της βασιλικής θείας χειρός. » 'Αχολούθω; τοίνυν τῷ σεπτῷ τῷδε προστάγματι χαί ή μετριότης ήμῶν συνοδικῶς πέπραχεν, ὑποκείσθαι τη των Σερρών την της Νικοπόλεως είς τους έξης απαντας και διηνεκείς χρόνους. Έπει γαρ διέκρινε και έθέσπισε και διωρίσατο τούτο ό χράτιστος και άγιός μου αύτοχράτωρ, ώς έξουσίαν έχων έχ θεοῦ τοῦ προστιθέναι και άφαιρείν, ένθα τοῦτο λυσιτελείν οίδε, και άνθ' ής είχε πρότερον ή των Σερρών δέδωκε την της Νικοπόλεως, έσται κατ' έκείνην αύτη ύποχειμένη διηνεχώς τη των Σερρών ώς ίδία έπισχοπή ταύτης, χαι έπ' άδείας έξει ό νων Ιερώτατος μητροπιλίτης Σερρών και οί μετ' αύτον, επίσκοπον, έπαν δεήση, έπ' αύτη χειροτονήσαι, άρχείσθαι του Φιλίππων όφείλοντος ταΙ; ὑπολοίποις ἐπισχοπαίς τῆς οπ' αύτον εχχλησίας, ειδότος, ώς βασιλεύσιν έξεστιν ύπερτέρως ή χατά νόμους οίχονομείν τα πράγματα, και άμα ξπεσθαι όφείλοντο; και όμογνωμονείν ταίς συνοδικαίς διαγνώσεσι, τοις ίεροις κανόσιν ούδαμῶ; άπεναντίας Ιούσαις, έπειδή χαι πολλά τοιαυτα οίχονομίας τρόπψ κατά καιρούς πέπρακται και παρά των πρό ήμων. Προέδη δε τά της πράξεως ταύτης, πρίν αν και έπικηρυχθή τη τών Φιλίππων, ώς δήλα και αύτη τότε γενέσθαι. δια δή ταυτα και άπαραποίητα στέργειν δφείλει τα περί τούτου, ώς χαί το D άρχιερέων, του Έφέσου, υπερτίμου χαι έξάρχου σεπτόν διορίζεται πρόσταγμα. Ταύτα παρεκόληθέντα από των ήμερησίων συνοδιχών παρασημειώ-כושא אמו דה טידטיףמשה אמו ששףמצופו דטע דוגונשדמדטט μεγάλου χαρτοφύλαχος πιστωθέντα επιδέδοται μηνί χαι ινό. τοις άναγεγραμμένοις έτους ζωλζ.

# XVI. Imperator confirmat proceedentem actionem synodalem.

+ "Ετερον Gelov και προσχυνητόν πρόσταγμα έπιχυρούν την τοιαύτην πραξιν.

+ Έπει, ώ; ετάχθη είς μητρόπολιν διά προστάγματος της βασιλείας μου ή άγιωτάτη έχχλησία Ζιχνών, ήτι; ήν πρότερον επισκοπή της αγιωτάτης μητροπόλεως Σ: βρών, έταξεν ή βασιλεία μου διά

αύτην την άγιωτάτην μητρόπολιν Σερρών επισχοπή άπό των ύποχειμένων πρότερον τη άγιωτάτη μητροπόλει Φιλίππων, ή Νεκόπολις, χηρευούσης τηνιχαύτα άρχιερέως της αύτης μητροπόλεως Φιλίππων, xal έγένετο έπι τούτω και συνοδική πράξις ξγγραφος και διάγνωσις του παναγιωτάτου μου δεσπότου του οίχουμενιχού πατριάρχου, ώστε χατέχεσθαι sig τους έξης χρόνους παρά τοῦ μέρους της είρημένης άγω. τάτης μητροπόλεως Σεβρών την τοιαύτην άγιωτά. την έπισχοπήν Νιχοπόλεως άντι της άφαιρεθείση; έξ αύτης έχχλησίας των Ζιχνών, έδέησε δε έπι τη τοιαύτη συνοδική πράξει προδήναι και πρόσταγμα. τό παρόν απολύει ή βασιλεία μου, δι' ού εύδοχεί χαι προστάσσει και διορίζεται, ίνα κατά την πιρίληψιν της ρηθείσης συνοδικής εγγράφου διαγνώσεως x21έχηται ή δηλωθείσα άγιωτάτη έπισκοπή Νικοπόλιω; παρά της άγιωτάτης μητροπόλεως Σεβρών άντ דאָק משְׁמוֹ הָשָּׁלוּ בּוֹסאָר בּב מטראָר, שה בוֹסאָדמו, דשׁי צוּיישי Exxingias, wore sal en' adelas Exerv the leputator μητροπολίτην Σερρών και υπέρτιμον επίσκοπο χειροτονήσαι είς αύτην, δρείλοντος χαί του leporáτου μητροπολίτου Φιλίππων και δπερτίμου, έτι δέ χαι των μετά ταυτα άρχιερατευσόντων είς την τοιαύτην άγιωτάτην μητρόπολιν, συντηρείσθαι και έμμένειν εί; τοῦτο, χαθώς ἐτάχθη, χαι μηδεμίαν ἐπάγειν διενόχλησιν τῷ ἰερωτάτω μητροπολίτη Σεβέών και τοίς μετ' αύτον άρχιερεῦσι τῆς αὐτῆς άγιωτάτης έχκλησίας Ένεκεν τῆς ῥηθείσης ἐπισκοπῆς Νικοπόλεω; ή τινος των δικαίων αυτής, έπει το στέργον έξει και άμετάτρεπτον, όσον περι τούτου ετάχθη κα διεγνώσθη. Και τούτου χάριν έγένετο χαι άπελύθη επι τω προσείναι τω της άγιωτάτης μητροπώεω; Σερρών μέρει είς ασφάλειαν χαί το παρόν της βασιλεία; μου πρόσταγμα.

+ Είχε τό · Μητί 'Απριλλίω irð. ιβ', δι' έρυθρών γραμμάτων της βασιλικής θείας χεφός.

#### XVII. Synodus dirimit controversiam.

+ Μηνί Δεχεμδρίω, ήμέρα Δευτέρτ, ίνδ. ιγ', πρ.χαθημένου του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου το οίχουμενιχού πατριάρχου χῦρ 'Ησαίου έν τοίς χατά τόν άγιον Θεοφύλακτον κελλίοις αύτοῦ, συνεδριαζόντων τη μεγάλη άγιωσύνη αύτοῦ και ιερωτάτων πάσης 'Ασίας, Ματθαίου, του Μελιτηνής χαι ύπερτίμου, Θεοδοσίου, τοῦ Παλαιῶν Πατρῶν χαι ὑπερτίμου ..... τοῦ Σερρών και ὑπερτίμου, Μεκαρία, τοῦ Πισιδίας και ὑπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Πρωσης, ὑπερτίμου και προέδρου Βιζύης, Νικολάου, τοῦ Απρω, Οπερτίμου και τον τόπον επέχοντος του Εύχαίτων, Ίωσηφ, τοῦ Μηθύμνης και ὑπερτίμου, Μαλαχίου, τοῦ Γάνου και ὑπερτίμου, Μηνά και τοῦ ἀρχιεπισκόπου Προικοννήσου, Μανουήλ, παρισταμένων και θεοφιλεστάτων δεσποτικών άρχόντων.

† Παρέστη τη χαθ' ήμας ίερα και θεία συνόδω δ οίχείος τῷ χρατίστψ χαι άγίψ μου αυτοχράτορι χῦρ Θεόδωρος ὁ Βρανᾶς, χαὶ ἀνέφερεν, ὡς ἡ σώμ



ούχ έξάθετο, έφθασε δέ δμως είπειν ένώπιον άλλων τε ίκανῶν τῶν παρατυχόντων άξιοπίστων και αὐτῆς δη της ίδίας μητρός, της μοναχής χυράς Εύφροσύνης της Πετραλειφίνης, δσον ήθελεν έπι τοις προιχώρις αύτῆς πράγμασι και μετά το λεγάτα τάξαι, προς οῦς ήδούλετο άπό τε των της προιχό; χτημάτων χαί των λοιπών πραγμάτων αύτῆς, την λοιπην κατοχήν καί διοίχησιν έπέτρεψε χαι άνέθετο τούτω, προσαναθείσα άμα αύτῷ και την φροντίδα τῆς olxelas ψυχής, δπερ και στέργουσα ην και ούδαμώς εις άθέτησιν των είρημένων χωρούσα και ή δηλωθείσα μήτηρ αύτής μέχρι τριμηνιαίου καιρού, καθ' δν δή και την χηδείαν ετέλεσεν ούτος χαι τά μνημόσυνα. Επειτα προδαλλομένη, ώς άτελης ην τον χρόνον ή θυγάτηρ αύτης, χρόνων έτι ούσα είχοσι δύο, και διά τούτο ολομένη μηδεμίαν άδειαν έχειν εχείνην έχ τών νόμων διαθήχην έχθέσθαι, πρίν άν δηθεν χαταλάδη τόν είχοστόν πέμπτον ένιαυτόν, έτι δε προδαλλομένη όμοίως χαι το μη φθάσαι γραφή τα ειρημένα δοθήναι, άντιποιείται τής των πραγμάτων όλότητος, μιχρά τῶν παρά τῆς διαληφθείσης θυγατρός αὐτῆς είρημένων φροντίζουσα, έφ' οίς δη και συνοδικής έδέησεν αύτῷ διαγνώσεως, και εψήφισται συνοδιχώς, ώς, εί χα! μη χρόνων ην είχοσιπέντε ή τούτου σύζυγος, άλλ' ού παρά τοῦτο άπείργεται παρά τῶν νόμων του διαθήχην έχθέσθαι αυτεξουσία γάρ ούσα, παν το κατά γνώμην έπι τοις οικείοις πράγμασιν έπ' άδείας είχε διαπράξασθαι, τῶν νόμων ταζς αὐτεξουσίαις, μή μόνον είς τον είχοστον πέμπτον χρόνον C γενομέναις, άλλά και τούτου κατωτέρω πολλῷ, ἀπ αύτοῦ δή τοῦ τεσσαρεσχαιδεχάτου ἐπέχεινα ἄδειαν διδόντων έπι τοίς αύτῶν πράγμασι διατίθεσθαι • μέντοι γε και ξπειδή έφθασεν είπειν έν έπηχόφ των παρατυχόντων μαρτύρων, δτον είπε και διετάξατη, έξ ών όη μαρτύρων μάλιστα το Ισχυρον έχει τα διατεταγμένα xal βίδαιον, έχρην μέν ώς το άχώλυτον έχούσης έχ τῶν νόμων, ἄτε αὐτεξουσίας εύρισχομέ-· νης και χρόνων είχοσιδύο, χρατήσαι, όσον είπε, και έγχρατή έντεῦθεν είναι τοῦ διμοίρου τόνδε τον άν. δρα αύτης, το τρίτον μόνον της προικό; δικαιουμένης έχ των νόμων λαδείν της μητρός. Ότι δε ούτος μή εύπετῶς Ελεγεν Εχειν χαι εὐχόλως εἰς την διοίχησιν των άνηχόντων τη ψυχή διά το είς βασιλιχάς δουλείας άσχολεϊσθαι, και εζήτησεν επιτραπήναι D μπλλον την αύτων διοίχησιν την έχείνης μητέρα, γενέσθαι τοῦτο συνοδιχῶ; ή μετριότης ήμῶν ἀπεφήνιτο. Kal γοῦν έξει μέν ὁ Βρανάς εἰς μερίδας Ισας τρείς διαιρεθέντων των προιχώων πραγμάτων, την μίαν αύτων όλόχληραν, την δε ετέραν ή είρημένη πενθερά αύτοῦ ή Πετραλειφίνα κατά τον δμοιον τρόπον, την δε λοιπην τρίτην άναδέξεται χαι αύτην αύτη δη ή πενθερά αύτου, και μετά το ύπεξαιρεθηναι από του τοιούτου λοιπου τρίτου τα είς χηδείαν της αποιχομένης, ξτι δε και τα μνημόσυνα άναλωθέντα, διαδώσει τα περιττεύοντα πτωχοίς. Και γοῦν ὀφείλει πραγθηναι τὰ περί τούτου χατά την συνοδικήν ταύτην και ήμετέραν διάγνωσιν, μηδενός έναντιωθήναι όφείλοντος, εί μή γε βούλεται

γος αὐτοῦ ἄπαις τελευτῶσα τὸν βίον, διαθή×ην μέν Α συνοδιχῷ περιπεσείσθαι ἐπιτιμίῳ, κἀν ὑποἶος ἄρα οὐκ ἐξέθετο, ἔφθασε δὲ δμως εἰπεῖν ἐνώπιον ἄλλων καὶ ἦ ὁ τοιοῦτος. Ταῦτα παρεκδληθέντα ἀπὸ τῶν καὶ ἦ ὁ τοιοῦτος. Ταῦτα παρεκδληθέντα ἀπὸ τῶν τε ἰκανῶν τῶν παρατυχόντων ἀξιοπίστων καὶ αὐτῆς ἡμερησίων συνοδικῶν παρασημειώσεων καὶ τῆ ὑποἡμερησίων συνοδικῶν παρασημειώσεων καὶ τῆ ὑποτῆς Ιδίας μητρὸς, τῆς μοναχῆς κυράς Εὐφροσύνης τῆς Ιδίας μητρὸς, τῆς μοναχῆς κυράς Εὐφροσύνης τῆς Πετραλειφίνης, ὅσον ῆθελεν ἐπὶ τοῖς προικφοις αὐτῆς πράγμασι καὶ μετὰ τὸ λεγάτα τάξαι, πρὸς οῦς ἀναγεγραμμένοις ἔτους, ςωλη'.

# XVIII. Synodus dirimit tres controversias.

I. † Μηνί Φεδρουαρίω, ήμέρα Δευτέρα, ίνδ. ιγ, προχαθημένου τοῦ παναγιωτάτου ήμιῶν δεσπότου τοῦ οἰχουμενιχοῦ πατριάρχου κῦρ Ἡσαΐου ἐν τοἶς κατὰ τὸν ἄγιον Θεοφύλαχτον κελλίοις αὐτοῦ, συνεδριαζόντων τῆ μεγάλη ἀγιωσύνη αὐτοῦ καὶ ἰερωτάτων ἀρχιερέων, τοῦ Ἐφέσου, ὑπερτίμου καὶ ἐξάρχου πάση, ᾿Ασίας,..., τοῦ Μελιτηνῆς καὶ ὑπερτίμου, Θεοδοσίου, τοῦ Πισιδίας καὶ ὑπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Προύσης, ὑπερτίμου καὶ προέδρου Βιζύης, Νιχολάου, τοῦ Σεβρῶν καὶ ὑπερτίμου, Μακαρίου, τοῦ Μηθύμνης καὶ ὑπερτίμου, Μαλαχίου, καὶ τοῦ Προιχοννήσου, Μανουήλ, παρισταμένων καὶ θεοφοιλεστάτων δεσποτιχῶν ἀρχόντων.

+ Του πανσεδάστου σεδαστοῦ οlxelou τῷ xpatione και άγίω μου αύτοκράτορι, δομεστίκου των Δυτικών θεμάτων χῦρ Γεωργίου τοῦ Στρατηγοῦ, γαμβρλν έπι τη αύτου θυγατρι λαδόντος τον Παδυάτην χυρ Γεώργιον, δ συμπένθερος αύτοῦ ὁ οίκεῖος τῷ κρατ!στω και σγίω μου αυτοκράτορι, κύρ Θεόδωρος ό Παδυάτης έχεινος, άναδέχεται μέν τα της προιχός πράγματα, ποσότητος δντα ύπερπύρων λιτρών λς, και τὰ μέν αύτῶν είς οικείας χρήσεις καταναλίσκει, τά δε είς ενέχυρα δίδωσι, και υπέρπυρα δανεισάμε. νος κατά τον δμοιον τρόπον και αύτα άναλώσας, άλλ' έπειδη μη εύπόρει την άπόδοσιν αύτων ποιήσασθαι, έχδίδωσε τῷδε τῷ δομεστίχω, άνθ' ών, ώς εξρηται, κατανάλωσε της προικός πραγμάτων το περί την Βήραν κτήμα αύτοῦ, τὸ τῆς 'Αγίας Εἰρήνης λεγόμενον, δ δή έχτιμηθέν ές ύστερον προσταγή βασιλική ύπερπύρων έπταχοσίων τετίμηται, λοιπαζομένων έτι πρός την της όλότητος ποσότητα και ύπερπύρων χιλίων έπταχοσίων έννενηχονταδύο. Τελευτήσανιος μέντοι τον βίον τοῦ Παδυάτου χῦρ Θεοδώρου, ἐχρατήθη το κτήμα βασιλικόν, του δομεστίκου δε άνενέγχαντος περί τούτου χαί δείξαντος, άντι τών προ:χώων πραγμάτων τῆς αὐτοῦ θυγατρές ἐχδοθῆναι τούτο παρά του Παδυάτου, άπελύθη πρός αύτον γεγονότος αύτῷ εἰς τοῦτο και σεπτοῦ προστάγματος. Επειτα διανίσταται & Ετερος υλλς αύτου Ιωάννης δ Λάσχαρις, και γίνεται δι δχλου τῷ δομεστίκω περί του κτήματος τουδε και της υποθέσεως έπι της xal' hude lepde xal leide ouvolou xinnleione our äπaξ, άλλά xal δις τοῦ Παδυστου τοῦζε ἐγκλητεύ- 🖓 σαντος, αίσθόμενος κατ' αύτοῦ τὴν ψῆφον ῆδη ἐκφε- : ρομένην, μή άναμείνας αύτην ένοχλει τάς βασιλικάς 🗉 άχοάς, χαι έπι του σεχρέτου αιτείται άντιχριθήναι τῷ δομεστίχω. Γίνεται τουτο, και της άποληπτικής άποδείξεως του Παδυάτου έμφανισθείτης, έτι δε καί τό παρ' έχείνου γεγονός του χτήματος έχδοτήριου, έδιχαίωσεν ή χρίσις, χατέχεσθαι χατ' αύτό παρά τοῦ μέρους τοῦ δομεττίχου το κτημα, γράμματος και

γήν και πυριότητα βεδαιούντος αύτψ. Χρόνος το άπ' έχείνου παρώχετο. Και πάλιν τοῦ Λάσχαρι Ἰωάννου άναφοράν ποιησαμένου και αύθις κρίσιν επι τού σεχρέτου ζητήσαντος, έξ ύπαρχής πάλιν τῷ σεκρέτψ χεχίνηται ή ὑπόθεσις ἐκ βασιλικῆς προσταγῆς, συγελθάντων κατά ταυτό των συγκλητικών άρχόντων χαι διχασάντων την υπόθεσιν. Ότε δή χαι πάλιν την νικώσαν ήνέγκατο το μέρος του δομεστίκου, ώς και γράμμα χάντεύθεν και σεπτόν έπ' αύτῷ πρόσταγμα τούσφι γενέσθαι πάλιν είς την τοῦ χτήματος χυριότητα. ασφαλισαμένου μέντοι του Λάσχαρι και διαδεξαιωσαμένου έγγράφως και ένδρκως, ένέχεσθαι τά της περιουσίας αύτοῦ είς την λοιπάδα της προικός, εί ένόρχως πιστώσεται ό δομέστιχος, ότι όη χαί ή άποληπτική άπόδειξις τοῦ Παδυάτου έστι, και τὸ τῆς B εκδόπεως τοῦ κτήματος γράμμα εκείνου έστί. Προbalves per rapà toù dopertizou zal toùto els télos. παρόντων και άκροωμένων του δρκου και αύτου δη του Λάσχαρι και του έπ' άδελφη γαμδρού αύτου τοῦ Σγουροπούλου. Ίσχυρίζεται δὲ Ετι ό Λάτκαρις, δείξαι και παραστήσαι, ώς ο αυτάδελφος αυτού, ο του δομεστίχου γαμδρός, ένεχύρασε τα πλείω της προικός, οδ δη και αύτοῦ έξετασθέντος εδρηται άπο μαρτυρίας των κατεχόντων αύτα, ώς παρά του πατρό; αύτῶν ένεγυράσθησαν, ώς xal τό τούτου χάριν προδάν γράμμα των διχαστών δείχνυσιν, εί μή μόνον επιβαλταρίων δύο, χειλωντίου ένος και κούπας μιάς. Ταῦτα και μόνον εὐρέθηταν παρά τη θυγατρί του δομεστίκου και του άνδρος αύτης. Έχρην μέν ούν αυτόν δή τον Λάσχαριν ήσυχάσαι του λοιπού χαι C μηχέτι δι' δχλου γενέσθαι περί του χτήματος, διαφόρων έπ' αύτῷ χρίσεων γεγονυιῶν, ὡς είρηται, χαὶ έπι πάσαις άπελεγχθείς μάτην και έπ' ούδενι δικαίψ περί αύτοῦ ένοχλών · ό δ', ώσπερ φιλονεικών, κακών έπι κακώ τεκταίνει πρόσχημα θείς ειρήνης τῆς πρός τον ἀδελφόν καὶ ἰκανῆς παρ' αὐτοῦ τυχών χυδερνήσεως, χαχρίς αύτον άμείδεται τοϊσδε · όφαιρείται τους ίππους αύτοῦ χαι είς την Κωνσταντινούπολιν άνελθών, και παρά τοῦ δομεστίκου το την κλοπήν των Ιππων όνειδισθείς, υπισχνείται πρός έχείνον πάλιν έπανήξεις χαι τούς ίππους άνασώσειν, ότε και αίτησαμένου γράμμα τι τούτου, και sn xal' όδον έξίδι έφοδιασθηναι, υπέρπυρα τούτω πέντε και γραφή πρός έκεινον δίδοται. 'Ο δε πρός D τούς την Μπηκοδίκον οίκοῦντας άσεδείς άπελθών \*1 ixavois έξ αύτων ώπλισμένους λαδών και κατά του άδελφου κινηθείς έν τω είσημένω κτήματι τηνιχαύτα εύρισχομένου, αξφιης έπεμπίπτει τούτω χαί φονεύει ένα τινά των άνθρώπων αύτου, άνόματι Καλόθετον, αύτο τοῦτο χαὶ τοῦ ἀδελφοῦ παρά μιχρόν έλθόντος παθείν, διαρπάσας τηνιχαύτα χαί την χαθευρεθείταν γεννηματικήν είσοδον, και τον οίνον, Ετ. δέ καλ τὰ προσόντα τοἰς ἐποίχοις τοῦ τοιούτου χτήματος, έφ' οίς και έπι πλέον άπαναιδευσάμενο; και άπαναισχυντών, πρόσεισι τοις χαθολιχοίς των Ρωμαίων κριταίς, xal xplow πάλιν έξαιτεϊται · ότι δε άνηνέχθη τῷ χρατίστω χαι άγίω μου αυτοχράτορι, έχχληαιαστικήν είναι την υπόθεσιν, συνοδικώς έκείθεν

σιπτού προστάγματος προδάντος την έκείνου κατο- Α μπλλον έκιτέτραπτοι χριθήνοι. Άμφοτέρων τοίνου των μερών, του δομεστίχου δηλαδή και των άντιδιχούντων αύτῷ τοῦ Δάσχαρι Ἰωάννου χαι τοῦ έπ άδελφή γαμδρού αύτου του Σγουροπούλου, έπιστάντων τῷ xaθ' ήμας ίερῷ συνοδιxῷ διxαστηρίφ, xai του δομεστίκου άρχης άπ' άκρης ώς ξοχεν ή ύπ/θεou dinynoausvou zat ta to 'exacty zolose zat iteτάσει γράμματα και προστάγματα προσκομίσαντο., χαλ άναγνωσθέντων πάντων, επέτρεψεν ή μετριότη; ήμων, εί τι πλέον έχει χαι ό Δάσχαρις είς διχαίωτιν έαυτοῦ προδαλέσθαι και είπείν, άλλ' είχεν οὐζέν οὐδαμώς εύλογον και δίκαιον, ούτε τι πλέον τών προτέρων είρημένων είπειν μέντοι γε και έδικαίωσε παραπλησίως και ή μετριότης ήμων, κατέχεσθαι και δεσπόζεσθαι το κτημα τόδε το τη; άγίας Εἰρήνη; χατά την ξαδοσιν τοῦ Παδυάτου έχείνου χῦρ Θεοδώρου και κατά τάς προγεγονυίας κρίσεις παρά του μέρους τοῦ δομεστίχου, χαὶ μηδεμίαν αὐτὸν δχλησιν ή τινα διασεισμόν εύρειν του λοιπού έπ' αύτῷ παρά τινος των άπάντων ένεχα της αύτου κατοχής xal voμῆς και χυριότητος, Ιχανωθήναι όφειλόντων αὐτῷ και των λοιπαζομένων έχ της περιουσίας του λάσχαρι κατά την ένορκου έγγραφου άσφάλειαν αύτου, προσαποδοθηναί τε αύτῷ παρά τοῦ Λάσχαρι τοῦδε και όσα έκ του κτήματος άφείλετο, καθώς είρηται, ήνίχα και τον φόνον είργάσατο, ενέχεσθαι όφείλοντος αύτου δη του Λάσκαρι και τοις του φόνου έπιτιμίοις. Και ταῦτα μέν όφείλει πραχθηναι κατά την συνοδικήν ταύτην και ήμετέραν διάγνωσιν, ώς δν δε μή χαι πάλιν τοῦ λοιποῦ ποτε χαι είς το έξης είς &xzothpicv olovôhti xaθέλχηται το μέρος του δομεστίχου χάριν τῆς τοιαύτης ὑποθέσεως, χαι χατατρ!δηται και καινοτομήται, προδήλως άδικείσθαι άναφανέν, τὸ παρ' ἐαυτῆς ἀφορισμοῦ συνοδιχοῦ ἐπιτίμιον ή μετριότης ήμων έχφωνεί συνοδιχώς χατά παντός τοῦ δικάσαι πάλιν τούτην πειραθησομένου ή άναδεξομένου χαι χείρα βοηθόν όπωσδήποτε τφ τοιούτψ Λάσχαρι δώσοντος της τοιαύτης ύποθέσεως Ένεχα. Ταῦτα παρεχ6ληθέντα ἀπό τῶν ἡμερησίων συνοδικών παρασημειώσεων και τη ύπογραφη xzl σφραγίδι του τιμιωτάτου μεγάλου χαρτοφύλαχος πστωθέντα, επιδέδοται μηνί και ίνδ. τοις άναγέγραμμένοις έτους σωλη.

> 11. + Μηνί 'Απριλλίω, ημέρτ ο', .vo. ιγ', προχτ. θημένου τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν δεσπότου τοῦ οίχουμενιχοῦ πατριάρχου χῦρ 'Πααΐου ἐν τοί; κατά τον άγιον Θεοφύλακτον κελλίοις αύτοῦ, συνεδριαζόντων τη μεγάλη άγιωσύνη αύτου χαλίερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Ἐφέσου, ὑπερτίμου x2 έξάρχου πάσης 'Ασίας,...., τοῦ Μελιτηνῆς, ὑπερτίμου και προέδρου Κυψέλων, Θεοδοσίου, του Προύσης, ὑπερτίμου και προέδρου Βιζύης, Νικολάου, τοῦ Σερρών και ύπερτίμου, Μακαρίου, του Παλαιών Πατρών και ύπερτίμου ...., τοῦ Σουγδαίας, ὑπερτίμου και προέδρου Λακεδαιμονίας, Λουκά, του Βεβpolaç xal ύπερτίμου, Διονυσίου, xal του Προικοννήσου, παρισταμένων και θεοφιλεστάτων δεσποτικών άρχόντιον.



† Φθάνει μέν πρό τινος πόη καιροῦ ψήφισμα συν- Δ τῶν μαρτύρων συντηρηθηναι εἰς φόδον Θεοῦ καὶ εἰοδικόν άπολυθηναι τῷ οίκείψ τῷ κρατίστψ και άγίω μω αύτοχράτορι κῦρ Θεοδώρω τῷ Βρανά, διχαιούν γενέσθαι αύτον έν χατοχή του τρίτου των προιχώων της αποιχομένης γυναιχός αύτου πραγμάτων, έπειδήπερ έπέστη και άνέφερεν είς την καθ' ήμας ίεραν και θείαν σύνοδον, ότι δη τελευτώσα έχεινη διαθήχην μέν ούδεν έφθασε γενέσθαι, έφθασε δε όμως είπειν, όσον ήδούλετο επ' αύτοίς, και μετά τό λεγάτα πρός ούς ήθελε χαταλιπείν επιτρέψαι τούτω χαι άναθείναι την των λοιπών διοίκησιν χαι διια την φροντίδα της οίχείας ψυχής ύπο μάρτυσιν άλλοις τε των άξιοπίστων xal aύτης ένώπιον της olxelag μητρός τῆς μοναχῆς χυρᾶς Εύφροσύνης τῆς Πετραλοιφίνης, ἐπιστάσα δὲ νῦν xaì aủτη δη η μήτηρ ἐxείνης τῷ xaθ' ήμας ἰερῷ συνοδιχῷ διxaστηρίψ xal όνενέγχασα, άλλως έχειν την ύπόθεσιν χαι ούχ ώς έκείνος άνέφερε, προσεξείπεν άμα και ώς πρινή το ψήφισμα χομίσασθαι τον Βρανάν, έσχεν αύτη παρ' έχείνου έχδοσιν έγγράφως είς τὰ προιχώα τῆς θυ. γπτρός πράγματα, καὶ ἅμα προέτεινεν ἐπὶ τοῦ μέσου και το γράμμα έχον ούτω κατά ρημα · « Έπει είχον μετά τῆς χυράς μου, τῆς μάννας μου διενέξεις χαι όχιτησεις διά τα δοθέντα μοι παρ' αύτης πράγματα χάριν προιχός, χαί Θεού εύδοχούντος ήλθομεν πάλιν είς είρήνην και καταλλαγήν και ίσασμόν μετ'. άλλήλων, ποιῶ ίδοὺ τὸ παρὸν ἡμέτερον γράμμα πρός αύτην, δι' ού χαι λέγω, ότι άνευ των έντος της θεοσώστου Αδριανουπόλεως όσπητίων ήμων, έξουσίαν έχει ίνα χρατήση, εί τί μοι έδωχεν, ώς είρηται, χαί c noing in' autois el ti du apa xal belhop, xal diaχρίνη ύπέρ της ψυχής της θυγατρός αύτης, ώς όφείλοντος και έμου στέργειν εί τι αν διαπράξηται, ώς eipyrai, wis olxoxupà els autà · xal dià thu els τούτο πληροφορίαν έγένετο χαι έπεδόθη αύτη χαι τό παρόν γράμμα παρ' έμοῦ. Είχε και τό · Μηνί Όκτωδρίω ίνδ. ιγ', και ύπογραφήν · 'Ο δούλος του χρατίστου χαι άγίου ήμῶν αύθέντου χαι βασιλέως. Θεόδωρος ό Βρανάς. > 'Εν έπηχόψ τοίνου του γράμματος τοῦδε ἀναγνωσθέντος, είχε μὲν ή μετριότης ήμων αποφήνασθαι κατ' αύτό και επιτρέψαι ταύτη δη τη πενθερά του Βρανά την έξουσίαν των τοιούτιον πραγμάτων, πάσαν δὲ χώραν ὅμως ἀντιλογίας περια: ρούσα διέχρινε, συνοδιχώς έξετασθηναι την ύπόθεσιν τοπιχώς, καν μέν εύρεθή άληθές ύπο μάρ- D ται ύπο μάρτυρι αυτώ και τοις αυτού κληρικοίς, τυσεν άξιοπίστοις, δσον ανήνεγχεν ο Βρανάς, πραγθηναι, δουν το τηνικαύτα προθάν ψήφισμα διέξειση xal λαθείν αύτον τά τρίτα τῆς προιχός, εἰ δ' οῦν, άναλαδείν την προίκα δίχα των οίκημάτων την πενθεράν. Έπι μέντοι τοις οίχήμασιν, έπειδή, ώς αύτη λέγει, προχομίσαι μάρτυρας έχει και παραστήσαι **דאי אי אה' מטידסוֹך אווי**אסאידס נובד' אאאאטע אמדאστασιν, πραχθηναι όφείλει, όσον έταξαν άμφότεροι. άνατιθέαμεν τοίνυν τα περί τούτου τῷ εἰς χεφαλήν εύρισκομένψ κατά τόπον και τοίς προκρίτοις τοπιχοίς άρχουσιν, ώς αν σύναμα τοις την ένοχην των έκκλησιαστικών διχαίων άνατεθειμένοις και τοις εύλαδεστάτοις κληριχοίς, ποιήσωνται την έξετασιν χαι είς τέλος τὰ τοῦ πράγματος άξωσιν, ὀφειλόντων

1205

πείν και μαρτυρήσαι, όσον γινώσκουσιν είς άλήθειαν · συνοδικ'ν γάρ τούτου χάριν έπιτίμιον έκπεφώνηται κατ' αύτών και γούν άφείλει πραχθήναι τλ περί τούτου κατά την συνοδικήν ταύτην και ήμετέραν διάγνωσιν. Ταῦτα παρεκδληθέντα άπο τῶν ήμερησίων συνοδιχών παρασημειώσεων χαί τη ύπογραφή και σφραγίδι του τιμιωτάτου μεγάλου χαρτοφύλακος πιστωθέντα, επιδέδοται μηνί και ίνδ. τοίς avayeypappuévois Etous swin'.

111. ] Μηνι Άπριλλίω, ημέρα 5', Ινδ. ιγ', προχαθημένου του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου του οίχουμενιχοῦ πατριάρχου χῦρ Ἡσαΐου ἐν τοῖς χατά τέν άγιου Θεοφύλακτου κελλίοις αύτοῦ, συνεδριαζόντων τη μεγάλη άγιωσύνη αύτου και Ιερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Ἐφέσου, ὑπερτίμου καὶ ἐξάρχου πάσης 'Asias, Mardalou, του Προύσης, ύπερτίμου και προίδρου Βιζύης, Νικολάου, τοῦ Πισιδίας και ύπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Παλαιῶν Πατρῶν, ὑπερτίμου....., τοῦ Σεβρῶν xai ὑπερτίμου, Maxaplou, του Βερρηίας και ύπερτίμου, Διονυσίου, του Μεθύμνης και ύπερτίμου, Μαλαχίου, τοῦ Σουγδαίας, ὑπερτίμου χαι προέδρου Λαχεδαιμονίας, Δουχά, τοῦ Προικοννήσου, Μανουήλ, και τοῦ Κῶ, Γερασίμω, παρισταμένων χαί θεοφιλεατάτων δεαποτικών & χόντων.

† Napisty th xad' hude lepa xal dela suvide h μοναχή 'Αγαθονίκη, και άνέφερεν, ώς ό πρός μητρός θείος αὐτῆς, ὁ μοναχὸς θεοδόσιος, ἐκ τῆς Σκαμάνδρου ύποχωρήφας όμου μετ' αψτής, έτι δε χαί τῆς μητρός αὐτῆς τῆς μοναχῆς 'Avastaslas διὰ την τῶν ἐχθρῶν Βαρδάρων ἐπίθεσιν, Χαι είς την θεοφύλακτον πόλιν Ηράκλειαν έλθων και έν σύτη οίκηαας, ανήγειρεν έντος αύτης οίχείοις αύτοῦ χόποις χαι άναλώμασι μονύδριον είς δνομα της ύπεράγνου Δεσποίνης και Θεομήτορος και έπικεκλημένης της Κριονεριτίσσης, είς δ είσαχθείσαι παρ' αύτοῦ ἀμφό τεραι εύρίσκοντο και διήγον έν αύτώ. μετά μέντοι χρόνων τινών παραδρομήν, επείπερ ήσθένησεν ό ρηθείς θείος αύτης ό μοναχός Θεοδόσιος, χαι ήθέλησε χαι έζήτησεν ίδειν τον θεοφιλέστατον έπίσκοπον Δα-עבוסט, מעמ עבע אמו סול דל, לעם שלבחדתו דאי לבתיםρείαν αύτοῦ, ἅμα δὲ καὶ διὰ τὸ, ἴνα διαθήκη γένηέπέστη μέν και κατέλαδε πρός αύτον ο αύτος θεοφιλέστατο; έπίσκοπος Δανείου, και έδέξατο την έξαγορείαν αύτοῦ, εἰπόντας καὶ περὶ τοῦ μονυδρίου, ότον ήν αφτώ πρός βουλήσεως, χαλ παραπέμποντος the rate of the top the state of the poweras. Μετ' όλίγον δε χαι ό Κουνάλη: Γεώργιος επιστάς, ένεπόδισε και σίκ είασε γραφήναι την διαθήκην, χαι teleuth χρησαμένου του μοναχού, διαθήχην αύτός δη ό Καυνάλη; έξέθεση, τοῦ ίδίου υἰοῦ ταύτην έγχαράξαντος, κα', κιθώς αύτος ήρέσκετο, πεποίηκε ταύτην, και παρέπεμψε και έπαφηκε δι' αύτης το μονύδριον τόδε παρά τον σκοπόν και την θέλησιν του δομήτορος πρός το μέρος του περιποθήτου συμπενθέρου τοῦ κρατίστου καὶ ἀγίου μου ἀὐτοκράτορος

Ral Rateszéon Extors Ral turchton, Ral Rathvenser είς ερήμωσιν πολλήν · ταῦτα ή εἰρημένη μοναχή 'Αγαθονίκη άνενέγχασα έδεήθη της ήμων μετριότητος. Η μετριότης τοίνυν ήμῶν δείν είναι xplvasa καί του μέρους του έπι του χανιχλείου άχουσαι, εί τι προδαλέσθαι και είπειν έχει περί τοῦ μονυδρίου, διαμηνύεται άπαντησαι χαί αύτους είς το διχαστήριον, και πεπόμφασιν ούτοι την διαθήκην, μηδέν έτερον άλλ' ή μόνον αύτην είς διχαίωσιν έαυτων προδαλέσθαι έχοντες · και έπει τρόπον, δν είρηται, τον Κουνάλην πλάσαι ταύτην ή μοναχή Ελεγεν, ίσχυρίζετο δέ και το μέρος του έπι του κανικλείου, μόνην ταύτην δη την μοναχήν 'Αγαθονίκην ένοχλείν περί του μονυδρίου, της μητρός αύτης της μοναγής B 'Αναστασίας δεχομένης και στεργούσης την διαθήxην. Kal έδέησε διά τοῦτο ἐπιστῆναι xal aὐτὴν είς τό δικαστήριον, λαδείν δε ήμας πληροφορίαν των είρημένων και παρά του δηλωθέντος θεοφιλεστάτου επισκόπου Δανείου, προσεχλήθη και κατέλαδε και αδτη, και έρωτηθείσα συνοδικώς, πεπλασμένην ópolos xal abth the diadhene Elever, Expade de xal ό θεοφιλέστατος επίσχοπος Δανείου χαι εμαρτύρησε, προδήναι τα του πράγματος, ως ή μοναχή ανέφερε, καί ώς πρός αύτας παρέπεμψεν έχεινος τό μονύδριον, και ώς ύστερον επλάσατο την διαθήκην δ Kouválys xal únérpayev sis autho xal únorpagy δήθεν τοῦ ἐπισχόπου χαὶ ἐτέρων. Αύτά δὲ ταῦτα έμαρτυρήθη έγγράφως και παρά των κληρικών αύτου και παρά του καθηγουμένου του μοναστηρίου του Μωσηλέ, δθεν και έδικαίωσε συνοδικώς ή μετριότης ήμῶν γενέσθαι τὰς μοναχάς ἀμφοτέρας ἐν κατοχή του μονυδρίου τούδε κατά την του δομήτορος θέλησιν · και γούν επιλήψονται και καθέξουτιν αύτο μετά και του ύπ' αυτό μετοχίου, άντιστρέψαι και άποδουναι όφείλοντος του μέρους του έπι του χανικλείου, εί τι άφείλοντο άπ' αύτοῦ. Ταῦτα παρεχόληθέντα άπό των ήμερησίων συνοδικών παρασημειώσεων και τη ύπογραφή και σφραγίδι του τιμιωτάτου μεγάλου χαρτοφύλακος πιστωθέντα, επιδέδοται μηνί και ίνδ. τοίς άναγεγραμμένοις έτους ,ςωλή.

#### XIX. Esaias scribit catholico Ecclesia Armeniaca, se eum cum tota Ecclesia Armeniaça recipere. in sinum Ecclesice orthodoxæ.

+ Aldeouμώτατε, τιμιώτατε και εύλαδέστατε χαθολικέ τῆς Ἐκκλησίας τῶν ᾿Αρμενίων, ἡ μετριότης ήμων έχ μέσης ψυχής έπεύχεται άψαοθαι την χάριν του είρηνοδότου θεου ήμων των χαρδιών της τε αίδεσιμότητός σου χαί παντός του ύπ' αύτην λαού, ώστε xperaiórepov xal evredéorepov xal ζητήσαι xal xaπιπράξασθαι την μεθ' ήμων δνωσιν, ώσπερ και ήμεζς και ζητούμεν και άποδιχόμεθα και δι'εύχης και έφέσεως ποιούμεθα. Οι άποσταλέντες παρ' ύμῶν πρίσδεις, καταλαδόντε; ένταῦθα, διεκόμισαν πρός ήμας, ασπερ έπεφέροντο γραφάς παρά της εύλαδείας ύμων. Η γούν μετριότης ήμων αθροίσασα περ! αύτην τούς παρατυχόντας των άρχιερέων xal ούνοδον ποιησαμένη, συμπαρόντος ήμεν και του

τοῦ ἐπὶ τοῦ ἐπὶ τοῦ κανικλείου ἐκείνου, παρ' ου δὴ Α κρατίστου και ἀγίου μου αὐτοκράτορος μετὰ τῆς ύπ' αύτον συγκλήτου και τάξεως, προέτρεψεν άναγνωσθηναι τάς τοιαύτας γραφάς. Και δη άναγνωσθεισών είς επήχοον πάντων Εγνωμεν άχριδώς την . ώμετέραν έπιστροφήν, ήν Θεοῦ χινήσαντος ύμας μετά θερμής πάνο και είλικρινούς διαθέσεως έδείξασθε. Όσης ούν εύθυμίας επλήσθημεν επί τούτοις, δσης ήδονής και οίαν έσχομεν πνευματικήν εύφροσύνην, τί χρη και λέγειν; πλην δτι έπεσκέψατο Κύριος την χληρονομίαν αύτου, χαι ού παρείδεν όμας, τον οίχειον αύτοῦ λαόν, όν τῷ ίδίφ αίματε περιεποιήσατο, διεσπασμένον είναι και διερρηγμένον είς τέλος, άλλ' ώσπερ πρότερον διά σπλάγχνα έλέους Θεού Πατρός και ήμας άναμαρτήτως γέγονεν άνθρωπος, χαί το μεσότοιχον χαθελών του φραγμού the appaian natadédunen Exopan, nal nathddagen ήμας τῷ Θεῷ και Πατρί, οδτω και νον ίδων αύθις όμας σπέρματα πονηρά δεξαμένους παρά του ποινού πολεμίου και διάστασιν ετέραν πεπονθότας επί πάνυ πολλοίς τοις χρόνοις πρός την χοινήν μητέρα τών έχχλησιών, φχτειρε χαί χατεδυσωπήθη, χαί ούκ άφηκε τον τοιούτον έχθρον μέχρι τέλους έπεγ-אַצאַלא דון סטאדףוטון דון וטובג אאקףסיטעובג. מדב דטוνυν σοφός ών Ιατρός των ήμετέρων φυχών και συμφερόντως οίχονομῶν τὰ ἡμέτερα, τούς τε χαιρούς είδως άριστα τής θεραπείας ύμων, και όποίοις φαρμάκοις ή ένοχλούσα νόσος έξιαθήσεται χαί το έμφωλεύον έξαιρεθήσεται πάθος, εί χαι μέχρι του παρόντος έμαχροθύμησεν, άλλ' ούν ότε γνησίως ύμας είδε την ιατρείαν παραδεξομένους, τη τέχνη έχρησατο, χαλ μυστιχώς λαλήσας έν τη χαρδία ύμων τά ψυχωφελή και σωτήρια, τη καθολική Έκκλησία ώς γνησία μητρί προσδραμείν χαθωδήγησεν, έπειδή χαί μητρός λόγον ήμεις επέχομεν, πρός τε ύμας xai πάντας τους βουλομένους Χριστιανούς και είναι και ονομάζεσθαι, ώς και ύμεις ακριδώς ίστε. Και γάρ if huw th leph the evceleta; doquata and Adcan φοιτώσι την οίχουμένην, έξ ήμῶν αι διδασκαλίαι τῶν θείων Πατέρων και των άγιων δε συνόδων, αι θεδπνευστοι νομοθεσίαι έξ ήμῶν, ώ; ἀπὸ πηγῆ; τινος, είς τό της Έκκλησίας πλήρωμα έξεχύθησαν. Έπει τοίνυν Θεός ήψατο της ύμετέρας καρδίας, και όψε γούν επέγγωτε την χοινήν μητέρα την Έχχλησίαν, To rosourov exupletyre xpivov, xel diantuere xal D βδελύττεσθε, xal παντελώς άποδάλλερθε, à xaxώς έφρόνησαν οι πατέρες ύμων, επί χαταστροφή τών όρύων της Έκκλησίας δογμάτων και νηπιότητα και άγνο: εν έχείνων χαταγινώσχετε, χαι όμολογείτε τρανώς την άληθειαν, και άξιουτε και ικετεύετε μετά θερμού και ζήλου και πόθου προσδεχθηναι ύμας είς δόξαν τοῦ τὰ πάντα πεποιηχότος Θεοῦ χαὶ Πστρό;, τί άλλο ποιήσαι ήμας έδει ή σπλάγχνα είκτιρμών ύμιν επανοίξαι, χαί ώς υίους τον ίδιον επεγνωπότας πατέρα και προσλαδείν και προσδέξασθαι, και χαρηναι τά μάλιστα και μονονουχι πανηγυρίσαι, άτι, ους νεχρούς ένομίζομεν, ώς ζώντας όρωμεν, χαι ους άπολωλότας έλογιζόμεθα, τούτους σωζομένους εύροuse xatà the hustépae ségte; El gap à séaggelsχός γάμος έχεινος τους έχ των όδων χαί φραγμών

Digitized by Google

πανδαισίας έμπίπλησιν, ήμει; ύμας τους δντας ποτέ φίλους xxl άδελφούς, xal της αύτης ήμιν χοινωνούντας τραπέζης, ού παραδεξόμεθα μετεγνωκότας, ούδε παραληψόμεθα, διορθώσεσθαι χατεπαγγελλομένους, άπερ οί πατέρες ύμῶν έξ άδουλίας έφρόνησαν; Καί πώς αν αύτου Χριστού μιμηταί γενώμεθα του τόν Πέτρον θερμόν τι και περιπαθές δακρύσαντα μετά την άρνησιν παραδεξαμένου, και τον ληστην συγχληρονόμον λαδόντος του παραδείσου μιας φωνής Evexen; El de xal yapà giverat en oupano ent ent άναρτωλῷ μετανοούντι χαί μιας δραχμής εύρεσις ήδονήν δρόητον, ώς τὰ θετά φησι λόγια, ήμεις ύμας δλον Εθνος μέγα τε πολύ χαι πανταχού διαδεδοημένον πρός ήμας επιστρέφον και όμοφρονειν ύπισχνούμενον και έμοδοξείν κατά πάντα, ού συνάψομεν Β έαυτοϊς, ούδ' ώς οίχεια περιποιησόμεθα μέλη, ών τῷ χωρισμῷ σπαραττόμεθα; Ού τοῦτο νόμος, ἀγαπητοί, τοῦ ἀγαθοῦ τε xal πράου xal εἰρηνιχοῦ Πνεύματος, άλλ' ήδη χαι θύραν ύμιν υπανοίγομεν μετανοίας και προσκαλούμεθα, ώς γνήσια τέκνα, χαί μεθ' ήμων βουλόμεθα στηναι χαί χοινή την Τριάδα δοξάσαι, μόνον εί μετά δγιοῦς φρονήματος x2l xaθapaç γνώμης xal άνεπιθολώτου xapolaς την μεθ' ήμων ασπάσεσθε Ένωσιν, και ώσπερ χείλεσιν, ούτω και διανοία φρονήσετε και κηρύξετε την των δογμάτων άλήθειαν. Έπει γάρ αύτόμολοι πρός ήμας έπιστρέφετε, και ού βία τις έξωθεν είς τουτο έλαυνει, ούδ' Εστι τις ό χαταναγχάζων, εί μη Θεός μόνος ο πάντας σωθήναι βουλόμενος και είς επίγνωσιν άληθείας έλθεϊν, δέον έστι την ύμετέραν άγάπην τά της δρθοδοξίας και φρονήσαι και όμολογήσαι και τοις όλοις πρός ήμα; έξομοιωθηναι " όθεν και διά τό τοιούτον θεοφιλές και σωτήριον ύμων ζήτημα έξελεξάμεθα και άπεστείλαμεν πρός ύμας τον πανσίδαστον σεδαστόν οίχειον τῷ χρατίστω χαι άγίω μου αύτοκράτορι, προκαθήμενον του θεοφυλάκτου χοιτώνος της άγίας βασιλείας αύτου, χυρ Μιχαήλ τόν Καλλιχρηνίτην, και τόν τιμιώτατον έν ίερομονάχοις χῦρ Γαβριήλ, άλλά δη και τον εντιμότατον επίσχοπον των ενταύθα 'Αρμενίων, δστις δή προχαθήμενο; του βασιλικού κοιτώνος μέλλει άπελθείν πρότερον είς τον συλτάνον διά την δουλείαν, ην t ξίωσαν γενέσθαι οι άποσταλέντες παρ' ύμων άποχριστάριοι. Οι μέντοι συναποσταλέντες μετ' αύτος η όμολογίαν αύτου, ήν δήτα όμολογίαν διατείνεται καί μέλουσιν άποκομίσαι πρός ώμας το τε σεπτόν πρόσταγμα τοῦ χρατίστου και άγίου μου αὐτοχράτορος xal την παρούσαν ήμετέραν γραφην, έξ ών ένα xaταλάδητε, δπως άσπασίως και μετά πολλής άγάπης πνευματικής έδεξάμεθα την έπι το κρείττον ύμων μεταδολήν, και όπω; άπεκδεχόμεθα άναπληρώσαι ύμα; και τα ελλείποντα, χαθώς παραδηλούμεν διά τών, ώς είρηται, έρχομένων αύτόθι • πρίν μέντοι τών ένταῦθα 'Αρμενίων, οίτινες προσετέθησαν είς την ημετέραν άγίαν και καθολικήν Έκκλησίαν, έχετε πληροφορίαν βεδαίαν ώς ούχ έχ τινος βίας ή άνάγκης εποίησαν τοῦτο, καθώς εγνωρίσατε ύμεζς, alla is circles you une, it oixeles  $\pi$  possible x. θελήσεως. Ούδε γάριούδε ήμεις έχελλομεν παραδέ.

1209

έπι το δείπνον μεταχαλείται χαι της πνευματιχής Α ξασθαι τούτους εις χοινωνίαν, είπερ άχοντες προσήρχοντο. ή γάρ πίστις και ή έπι τοις δόγμασιν άχρίδεια της προαιρέσεως ένι χαι ου της βίας. Οστις γάρ θέλει όπίσω μου απολουθειτ, όρίζει ό δεσπότης και Κύριος ήμῶν ἐν τοῖς ἀγίοις Εὐαγγελίοις. Πώς δε εμέλλομεν συγχοινωνούς έχειν τῆς πίστεως, οῦς ἐγινώσχομεν ἑξ ἀνάγχης χαὶ φόδου προαελθόντας, τη δε χαρδία όντας, όπερ ήσαν και πρότερον; Τοῦτο καὶ ὑμεῖς διακρίναι έχετε πάντως, ὡς ούδεν έχει άλλως ή ώς γράφομεν χαι πληροφορούμεν • χαί άπό του νων μέλλει ένεργείσθαι είς αύτους, δσον άφορα είς χυδέρνησιν αύτων χαι άνάπαυσιν, έπει είς άποδοχην ήμων Ενι τουτο. Άπέμεινεν ούν είς ύμας, πῶς ίνα ύποστρεψάντων τῶν ἀποσταλέντων αύτόθι λάδωμεν έντελη πληροφορίαν περί της ύμετέρας άληθοῦς ἐπιστροφῆς τε χαὶ διορθώσεως, και ούτως άναμφιδόλως και άδιστάκτω; ύμας δεξάμενοι, έν σώμα καί έν πνεύμα γενώμεθα είς δόξαν του έν είρηνη καλέσαντος ήμας Κυρίου και Θεού χαί Σωτήρος ήμων Ίησοῦ Χριστοῦ. "Ερρωσο, ἐν Κυρίψ άγαπητε χαθολιχέ, άνερ τιμιώτατε.

# XX. Esaias scribit regi Armeniæ, se eum cum tota Ecclesia Armeniaca recipere in sinum Ecclesiæ orthodosa.

+ Υψηλότατε όηξ Κιλικίας και Ίσαυρίας και πάσης 'Αρμενίας, και περιπόθητε εξάδελφε του κρατίστου και άγίου μου αύτοκράτορος, ή μετριότης ήμῶν εύχεται και παρακαλεί τον Θεόν έξ όλης τής χαρδίας, ώς αν στηρίξη χαι βεδαιώση χαι την ρηγικήν σου έξουσίαν και τον ύπ' αυτήν πάντα dadu, xal evicyuch eis the xadhu opuhu xal 06λησιν, ήν έποθήσατε, και έθελήσατε, και προ υυμοτέρους, χαθ' δσον έγχωρεί, ποιήση είς τό xal els πέρας άγαγειν την τοιαύτην ύμων έπαινετην όρμην και θέλησιν, καθώς και ήμεις αποδεχίμεθα και εύχόμεθα. Την μετά τοῦ ἀποσταλέντο; ένταῦθα ἀποχρισιαρίου τῆς ῥηγικῆς σου έξουσίας γραφήν αυτής έδεξάμεθα, χαι εγνώρισεν έξ αύτης άναγνωσθείσης χαι ή μετριότης ήμῶν και οί περί αύτην ιερώτατοι άρχιερείς οι παρατυχόντες ένταῦθα, δσα έδήλου και έζήτει ή ρηγική σου έξουσία περί τῆς ζητήσεως, ήν εποιήσατο είς ήμας δ αίδεσιμώτατος και τιμιώτατος καθολικός τής έχχλησίας των Άρμενίων, άποστείλας χαι την ή ρηγική σου έξουσία έν τη γραφή αυτής στέργειν χαι αύτη χαι ό ύπ' αύτην λαός των Άρμενίων. Πληροφορηθήτω ούν ή βηγική σου έξουσία, ώς μεγάλως απεδεξάμεθα τα περί της τοιαύτης ζητήσεω; και της ρηγικής σου έξουσίας και του αιδεσιμωτάτου και τιμιωτάτου καθολικου · έπει και διά της χάριτος τοῦ πανοιχτίρμονος Θεοῦ αὐτοῦ ἐσμεν μαθηται τοῦ εἰρηνιχοῦ χαι πράου χαι άληθινοῦ Ποιμένος, τοῦ διά τοῦτο μόνον έλθόντος ἐπὶ τῆς Υῆς, ἕνα τὰ διχρημένα συνάψη χαι την σωτηρίαν πάντων έργφσηται, και έπι τη ύμετέρα έπιστροτη, το τούτου πλήθους xal προσθήχης μεγάλης είς την ήμετέραν άγίαν και καθολικήν Έκκλησίαν, μεγάλην αποδεδώκαμεν την τύχαριστίαν και την άνθομολόγησιν τώ

σούτον λαδν σφαλεροίς δόγμασι προσέχειν και άποτετμημένον είναι της Έχχλησίας αύτου: Όσον τοίνυν έχομεν τοῦτο περί πολλοῦ, ἐγράψαμεν xai έδηλώσαμεν τουτο πρός αύτον τον αίδεσιμώτατον χαθολικόν και γράφομεν και πρός την βηγικήν σου έξουσίαν, ώς κατά πολύ άποδεχόμεθα τό, ίνα προσδεξώμεθα ύμας είς την χοινωνίαν την μεθ' ήμων, γενομένου καί του πράγματος και οίχονομηθέντος. ώς ενδέχεται, όθεν και διά το τοιούτον θεοφιλές και σωτήριον ύμων ζήτημα έξελεξάμεθα xal άπεστείλαμεν πρός ύμας τον πανσέδαστον σεδαστόν οίχειον τῷ χρατίστψ χαι άγίψ μου αυτοχράτορι, προχαθήμενον του θεοφυλάχτου χοιτώνος της άγίας βασιλείας αύτοῦ, χῦρ Μιχαήλ τὸν Καλλιχρηνίτην, χαλ τόν τιμιώτατον έν ίερομονάχοις χῦρ Γαδριήλ, άλλά δή και τον τιμιώτατον επίσχοπον των ενταύθα 'Αρμενίων, δστις δή προχαθήμενος τοῦ βασελιχοῦ χοιτώνος μέλλει άπελθείν πρότερον είς τον αουλτάνον διά την δουλείαν, ην ηξίωσαν γενέσθαι οι αυτόθεν έλθόντε; άποχρισιάριοι. Οι μέντοι συναποσταλέντες μετ' αύτου μέλλουσιν άποχομίσαι είς τη βηγικήν σου έξουσίαν το σεπτόν χρυσόδουλλον τοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αυτοχράτορος χαι την παρούσαν ήμετέραν γραφήν, έξ ών ίνα χαταλάδητε, δπως άσπασίως και μετά πολλης άγάπης πνευματικής έδεξάμεθα την έπι το χρείττον μεταδολήν ύμων, και ζπω; αποδεχόμεθα άναπληρώσαι ύμας και τά έλλείποντα, χαθώς παραδηλούμεν διά των, ώς είρηται, έρχομένων αυτόθι. Περί μέντοι των ένταυθα C Αρμενίων, οξτινες προσετέθησαν είς την ήμετέραν άγίαν και καθολικήν 'Εκκλησίαν, πληροφορηθήτω ή ρηγική σου έξουσία, ώς ούκ έκ τινος άνάγκης ή φόδου έποίησαν τοῦτο, ἀλλ' ἐξ οἰχείες γνώμης και προαιρέσεως χαί θελήσεως. έαν γάρ προέδαινε τουτο ούτως, πως εμέλλομεν δέξασθαι ήμεις είς χοινωνίαν άνθρώπους άχουσίως προσελθόντας τη πίστει, οίτινες τη άληθεία είς έχεινο Εμελλον έμμένειν, όπερ ήσαν χαί πρότερον; Ούδεν έχει άληθώς, δσον έγνωρίσθη αύτόθι περί τούτου, άλλά τό άληθές έχει, ώς πληροφορούμεν ήμεις. 'Από του νύν δε μέλλει ένεργείσθαι είς αύτούς, δσον άφορα είς χυδέρνησιν αύτων · έπει είς αποδοχήν ένε τοῦτο τῆς ρηγικής σου έξουσίας. 'Ημείς δε εύχόμεθα, ίνα εύ-D δοχήση ό είρηνάρχης Θεός και προδή ή τοι χύτη ξνωσις και προσδοχή ύμων κατά την άποδοχήν αύτου του Θεου και κατά την ημετέραν άρχην και έφεσιν, έτι δε καί, καθώς ζητεί και όρέγεται καί θέλει ή ρηγική σου έξουσία, ήν και είη διατηρούσα ή τοῦ θεοῦ χάρις εἰς πάντα τὰ αὐτῷ εὐάρεστα προσδείαις της ύπερ λόγον τεχούσης αύτον, της ύπεράγyou Desmolvis xal Ocouptopos.

#### XXI. Synodus dirimit controversiam.

- Το παρόν άνεγνώσθη και εξητάσθη άκοιδεί βασάνω και έρεύνη δούεν και απεδείχθη και ανεφάνη ψευδές και πεφαλτζευμένον και πάντη άνατετραμp.évov.
  - + Μηνι 'Απριλλίω, ημέρα ς', ivô. ιδ', προκαθη-

άγίω έλέει του Θεού, ότι ούχ είασεν είς τέλο; το- A μένου του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου του οίχουμενικού πατριάρχου κύρ Πσαίου έν τοις κατά τόν άγιον θεοφύλακτον κελλίοις αύτοῦ, συνεδριαζόντων τη μεγάλη άγιωσύνη αύτου και Ιερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Ἐφέσου, ὑπερτίμου καὶ ἑξάρχου πάσης 'Aslaç, Matθalou, του Σάρδεων, υπερτίμου, εξάρχου Αυδίας και προέδρου Μιτυλήνης, Γρηγορίου, του Προύσης, ὑπερτίμου και προέδρου Βιζύης, Νικο. λάου, του Παλαιών Πατρών χαι υπερτίμου, Μητροφάνους, τοῦ Πισιδίας χαι ὑπερτίμου, Γρηγορίου, τοῦ Σερόῶν και ὑπερτίμου, Μακαρίου, τοῦ Βρύσεως και ύπερτίμου, Γερασίμου, του Σουγδαία; ύπερτίμου και προέδρου Λακεδαιμονίας, Λουκά, τοῦ Γαλίτζης και ὑπερτίμου, τοῦ Προιχοννήσου, Μανουήλ, τοῦ Λοπαδίου και προέδρου Γαρέλλης, Ίεροθέου, και τοῦ Λήμνου, Τακώδου, παρισταμένων χαί θεοφιλεστάτων δεσποτιχών άρχόντων.

† Ο Ιερώτατος μητροπολίτης Μηθύμνης xal ύπέρτιμος, έν άγίω Πνεύματι άγαπητός άδελφό; τής ήμῶν μετριότητος και συλλειτουργός, συνεδριάζων τή ήμων μετριότητι προκαθημένη συνοδιχώς, άναφοράν εποιήσατο πολλάχες μετά περιπαθοίας, ώς εί μοναχο! της του Καλέως σεδασμίας μονης απίσχον χαι ίδιοποιήσαντο άπό των ύπό την λαχούσαν αύτλη έχχλησίαν μοναστηρίων μοναστήρια τέσσαρα, ήγουν τό τοῦ 'Αγίου Νιχολάου, τὸ τῆς Καλῆς Λαγκάδος, τὸ του Εηροχάστρου χαι το του Μυρσίνης, πορισάμενοι έκ ψευδούς άναφοράς έπ' αύτοις σεπτόν χρυσόδουλλον τοῦ χρατίστου χαὶ ἀγίου μου αὐτοχράτορο;, πρό τούτου δε μεταχειρισάμενοι και δύο των αύτου **κληρικών, τόν σακελλάριον δηλονότι και τόν πρω**τέχδιχον, xal πείσαντες αύτοὺς ὑποσχέσεσί τισι, xal λαδόντες παρ' αύτῶν ἐχδοτήριον γράμμα είς τ έηθεν μοναστήριον του Μυρσίνης; μή συνειδάτο; τούτου μηδέ συμπραξαντος είς την τοιαύτην έχδο. σιν · ώσαύτω; άνήνεγκεν ό αύτος ίερώτατο; άρχαρεύς και ώς οι μοναχοί της των 'Οδηγών σεδασμίας μονής και οι τής του κύρ 'Αθανασίου κατίσχον και αύτοι παρά γνώμην χαι Ενδοσιν τούτου μοναστήρια Ιτερα, οί μέν τῆς τῶν Όδηγῶν τὸ τοῦ Κρυοχόπου, οί δε της του χυρου 'Αθανασίου το της άγίας θωφανώ, ώσαύτως χαι ό χῦρ Ζωσιμας τὸ ἐντὸς τοῦ χάστρου των Αγίων Θεοδώρων μοναστήριον τζ 'Οδηγητρίας, και το έκτος αύτου μοναστήριον το επιλεγόμενον το Βούρκος. Ετι δε και το των Άγίων HEVTE, Rai to iv th Evopla tou Kopanos tou ariou άποστόλου και εύαγγελιστοῦ Ἰωάννου τοῦ Θεολόγου και το του Σωτήρος Χριστού, έτι γε μήν κατέσχε rat 1 wort the Keyapitouting perastipion to to άγίου Γεωργίου το ούτω πως επιλεγόμενον το Κρύον Νερόν χαι το Κλημάτιον χατά τον δμοιον τρόπου. **Α δή μοναστήρια χαι άναχαλούμενος, άτε δή** τρόπο παραλόγω και άδίκω παρά των είρημένων χατααχεθέντα, έδεήθη της ημών μετριότητος. Έπει ούν, ώς είρηται, σεπτόν τοίς τοῦ Καλέως μοναχοίς προέδη χρυσόδουλλον, δείν είναι συνοδιχώς έγνωμεν άκροάσασθαι και αύτων, εί τι προδαλέσθαι και είπείν έχουσι δ'καιον. Διαμηνύεται τοιγαρούν ό την ήγουμενίαν της αύτης σεδασμίας μονής έγχεχειρι-



# SYNODICE CONSTITUTIONES.

σμένος ίερομόναχος 'Ιλαρίων είς το χαθ' ήμας ίερον Α χωρείν ταῦτα τη ἐαυτῶν ἀμελεία ἐαν, Επειτα ὑπείσυνοδιχόν δικαστήριον άπαντησαι, είς δ δή και άπαν-דאזמידס; עבדא אמן דוישי דשי לי משידא עסימצשי, ליצγόνει μέν έξέτασις, και άνεφάνη, ώς έχ ψευδούς ούτῶν ἀναφοράς τὸ σεπτὸν χρυσόδουλλον ἐπορίσαντο in tols βηθείσι μοναστηρίοις, υπερετέθη δε δμως τά τῆς ἀποφάσεως, ἕως δῆλα τὰ περί τούτου χαί τῷ έχ θεου βασιλεί ποιήτωμεν. Και έπει γεγονίτος τούτου ένδοσις εχείθεν εγένετο δια μέσου του περιποθήτου γαμδρού του χρατίστου και άγίου μου αὐτοχράτορος, τοῦ πανευγενεστάτου μεγάλου δομεστίxoo, ώστε δικάσαι την υπόθεσιν συνοδικώς και το δόξαν κανοντπώς δίχαιον αποφήνασθαι, μετάκλητος χαί αδθις είς το διχαστήριον ο ρηθείς χαθηγούμενος τού Καλέως έγένετο. Και έρωτηθέντος χαι αύθις και μηδέν έτερον είπειν η δείξαι είς διχαλωσιν έαυτοῦ Β Sirasov Exorros, all' of to sentily yourseoutlos xat τό γράμμα των χληρτκών, συνδιασχεψαμένη τα περί τούτου ή μετριότης ήμων τοίς περί αυτήν Ιερωτάτοις άρχιερεύσιν, έδικαίωσεν, ίνα, έπει παρά γνώμην χαλ ένδοσιν τοῦ τοπιχοῦ ἀρχιερέως ἐπελάθοντο xal xatécxev τὰ τοιαῦτα μοναστήρια cl τῆς τοῦ Kaλέως μουαχοί, έπανέλθωσε και αύθες τη της Μηθύμνης δααλησία κανονικώς, και κατέχωνται και διεξάγωνται παρά τοῦ ἀρχιερέως κατά τὸ δίκαιον. δπερ έχει είς αύτά έχ τῆς τῶν Ιερῶν χανόνων διαταγής, του αύτου όε τρόπου επανέλθωσι ταύτη δή τη έκπλησία, και όσα οι τε της των Οδηγών, και ol the tou kup 'Abavaslou kai ol the Keyapiτωμένης και ό κῦρ Ζωσιμάς και εί τις άλλος εόρι- -C σκεταί τι μοναστήριον χατέχων της αύτης έχχληslas xwpis exorses apreparing, are of two ίερών χονόνων μηδενί των απάντων παραχωρούντων δίχα της του άρχιερέως θελήσεως και ενδόσεως ύποποιείσθαι έαυτῷ μοναστήριον δθεν χαι όφείλουσι το άπό τοῦδε και αὐτοι οἰ τῆς τοῦ Καλέως σεδασμίας μονής μοναχοί χαι οι ειρημένοι έτεροι μοναχοί των διειλημένων μονών και πάντες οι άλλοι ύπεκστηναι τη της Μηθύμνης έχχλησία των χατεχομένων παρ' αύτων, χαθ' δν είρηται τρόπου, μοναστηρίων αύτης και άποσχέσθαι αύτῶν τελέως, και μηδαμώς είς το Εμπροσθεν αντιποιηθηναι αύτων, μή ένδιδόντος μηδέ έπιτρέποντος τοῦ τοπιχοῦ άρχιερέως. Ἐπιτίμιον γάρ βαρύτατον συνοδικώς έπανατεινόμεθα και επαπειλούμεν το τολμήσαντι, D ίποιος άρα και είη, άντιποιηθηναί τινος μοναστηρίου τῆς τοιαύτης ἐχχλησίας ἐχτὸς γνώμης χαὶ θελήσεως και προτροπής του άρχιερατικώς λαχόντος διιθύνειν τε κατ' αυτήν και ώ; αν ουδείς τῷ τοσούτψ βάρει περιπέση, παραινούμεν άποσχέσθαι των μονασιηρίων τωνδε τους χατέχοντας αύτά, ώς είρηται, χαί άνεμπόδιστον και άνενόχλητον επ' αύτοις μένειν έδσαι το μέρος της αυτής έχχλησίας. Ου μην άλλα χαί εί τινες εύρίσχονται διά γραμμάτων άρχιερατιχών χατέχοντές τινα μοναστήρια της τοιαύτης έκχλησίας, και αύτοι όφείλουσι προνοείσθαι προηγουμένως της αύτῶν συστάσεως, και μή επί το χείρον

κειν και εύπειθείν και ύποτάσσεσθαι, ώς προσήκου, χαί τῷ χατά τόπον άρχιερεί, χαί ἐπ' ούδενὶ τῶν άνηχόντων αύτῷ χανονιχῶν διχαίων ἀδιχεῖν τοῦτον • εί δ' ούν, έξέσται αύτῷ έξωθειν τούτους έχειθεν χαί τή κατ' αύτον εκκλησία επανασώζειν τα μοναστήρια ταῦτα. Τοῦτο δὲ χρατείν βουλόμεθα χαὶ ἐπὶ ταῖς λοιπαίς έχχλησίαις • πράγμα γάρ έπιχωριάσαν όρῶμον ταξς έχχλησίαις παράλογον και των ιερών χανόνων έπτός. Άφαιροῦνται γάρ τινες αὐτῶν μοναστήρια και καρπίζονται ταῦτα δίχα γνώμης και θελήσεως άρχιερατικής, δπερ και έκ μέσου γενέσθαι τών διχαιοτάτων έστί · χαί ταῦτα μέν όφείλει πραχθήναι κατά την συνοδικην ταύτην και ήμετέραν διάγνωσιν. Έπειδη δε έφθασαν και οι είς το Κρίτζος μοναχοί, και κατέσχον παρά την θέλησιν τοῦ άρχιερέως έτερα μοναστήρια τρία, ήγουν το του Σωτήρος Χριστοῦ, τὸ τοῦ Κεραμεῶνος καὶ τὸ τῶν Άγίων Θεοδώρων, είς δ δη μοναστήριον των Αγίων Θεοδώρων έξ οίχονομίας των μοναχών τωνδε προέδη όρισμῷ βασιλικῷ γράμμα τούτου, και έδεήθη και περί αύτῶν. Είχε μέν ή μετριότης ήμῶν συναδιχῶς άπάρτι τοῦτον διχαιῶσαι χαὶ ἐπ' αὐτοί;, ἐφ' ῷ χαὶ ταῦτα προσεπιλήψεται, ὑπερεθέμεθα δε τοῦτο, ἕως ό αύτος Ιερώτατος μητροπολίτης Μηθύμνης άνενέγχη τά περί τούτου τῷ ἐκ Θεοῦ κρατίστω και άγίω μου αύτοχράτορι, Χάν περ τούτου γενομένου ταχθη τις έτέρωθεν προμήθεια τοίς είς το τοιούτον χάστρον μοναχοίς, έχστῶσι χαί αὐτοι τελέως τῶν τοιούτων μοναστηρίων, και τὸ ἀπ' ἐκείνου ἀπέχωσιν ἀπ' αὐτων διά το παραλόγως και την άρχην παρ' αύτων τά τοιαύτα μοναστήρια χατασχεθήναι, πλήν έως αν, δσον είρηται, γένηται, όφείλουσι παν, δσον ένεργείν μέλλουσιν οί τοιοῦτοι μοναχοί εἰς ταῦτα, ἐνεργῶσι τουτα μετ' είδήσεως χαι γνώμης του άρχιερέως χαι άποχομίζειν είδήσει χαι αύτοῦ έχεισε, δσον έχ της αύτῶν προσόδου ἀποχομίζειν μέλλουσι, τὸ δὲ περιττεύαν όφείλουσι και αύτό είδήσει τούτου καταναλίσχειν είς περιποίησιν και σύστασιν και βελτίωσιν τών μοναστηρίων τώνδε. Πρός τούτω μέντοι όφείλουσιν άποδιδόναι αύτῷ και τὰ κανονικῶς ἀνήκοντα τούτφ δίχαια, την αναφοράν δηλαδή χαί μνήμην του δνόματος αύτου, την των ψυχων ανάχρισιν χαί τό τεταγμένον χανονιχόν, ώσαύτως χαι εί τι άλλο σύνηθες ένι δίδοσθαι παρ' αφτων τω μέρει της 'Εχxλησίας, είδέναι δφείλοντες, ώς εί τι τουτωνί τών διχαίων αποστερήσαιεν χαι εί μη εύπειθείεν χαι ύπείχειεν τῷ χατά τόπον άρχιερεί, ἀφαιρεθήσονται τά μοναστήρια ταῦτα χατά λόγον τον δίχαιον · ἐπ άδείας γέρ έξει ό ίερώτατος όδε άρχιερεύς τοιούτων αύτων δντων χρατήσαι χαι αύτα χαι απώσασθαι άπ' αύτῶν τούτους, ὡς τοῖς ἰεροῖς xavdoi δοxεί. Ταύτα παρεχόληθέντα άπό των ημερησίων συνοδιχών παρασημειώσεων χαι τη ύπογραφή χαι σφραγίδι τοῦ τιμιωτάτου μεγάλου χαρτοφύλακος πιστωθέντα και βεδαιωθέντα, επιδέδοται μηνί και ίνδ. τοις

άναγεγραμμένοις έτους ,ςωλθ.

1213

1214

Digitized by Google

# JOANNES CALECAS.

# KOAIKION TON EYNOAIKON HAPAEHMEIDEEON γεγονός

# **ΕΠΙ ΤΩΝ ΗΜΕΡΩΝ ΤΟΥ ΠΑΝΑΓΙΩΤΑΤΟΥ ΔΕΣΠΟΤΟΥ ΤΟΥ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΥΠΑΤΡΙΑΡΧΟΥ** KYP IGANNOY TOY KAAEKA.

# nasterium Sosthenii.

† Η μετριότης ήμων δια του παρόντος αύτης γράμματος παραχελεύεται είναι τον τιμιώτατον έν ίερομονάχοις, έν άγίω Πνεύματι άγαπητόν αύτης υίον, χῦρ Τγνάτιον τον Καλόθετον έν χατοχή τοῦ περί τον 'Ανάπλουν διαχειμένου μοναστηρίου του είς δνομα τιμωμένου τοῦ τιμίου ταξιάρχου τῶν άνω δυνάμεων Μιχαήλ και επικεκλημένου του Σωσθενίου, ώστε άπολαύειν τοῦτό τε xxì τὰ προσόντα αύτῷ χτήματα τῆς αύτοῦ ἐφορείας χαὶ πνευματικῆς έπισχέψεως, δθεν χαι έπιλήψεται του τοιούτου μοναστηρίου xal των ύπ' αύτό, xal έπ' άδείας έξει συνιστάν και βελτιούν και επαύξειν τα κατ' αύτο. xaτέχων τοῦτο άναφαιρέτως xal άναποσπάστως, έτι γε μήν άταράχως και άνενοχλήτως διά πάσης αύτου της ζωής διά τουτο όφείλουσι και οι έν τω μοναστηρίω τώδε εύρισχόμενοι μοναχοί εύπειθώς ξχειν πρός τον παρά τούτου άποταχθησόμενον έπί τη διοιχήσει τούτου χαι διεξαγωγή χαι ταζς αύτου πνευματικαίς είσηγήσεσιν υποκείσθαι και πειθαρχείν. Είς γάρ την περί τούτου άσφάλειαν γέγονε χαι έπεδόθη τῷ αὐτῷ τιμιωτάτψ έν Ιερομονάχοις χῦρ Ίγνατίψ χαι το παρόν γράμμα τῆς ήμῶν μετριότητος, μηνι 'Ιουλίω ίνδ. ε'.

# II. Synodus excommunicat metropolitam Philipporum.

# + Καθαίρεσις τοῦ Φιλίππων.

+ Έχινήθη επί τῆς χαθ' ήμας Ιεράς χαι θείας συνόδου κατά τοῦ μητροπολίτου Φιλίππων καθοσιώ- C ή τετάρτη ψόή κατά τον δρθρον, μετά δύο γυναεκών σεως Εγκλημα, οῦτινος, ὡς εἰκὸς, ἐξεταζομένου παρουσία και του κρατίστου και άγίου μου αύτο- . χράτορος μεταξύ τῶν περί τοῦ τοιούτου έγχλήματος λεγομένων ανέχυψε τις ετέρα χατηγορία εγχλήματος μοιχικού, περί ού και πολλής και άκριδούς έξεrácews revopévns oùr anat xal ols xal rols xal πολλάκις, έπειδήπερ έδέησε μαρτύρων είς την της άληθείας εδρεσιν και παράστασιν, παρήχθησαν άπο των ένασχουμένων μοναχών τη του Πρωτοσυγχέλλου σבהמסעוֹד µovī, בי א א א א מטידטה דאי סוֹצאסני ב troieito, ό ίερομόναχος Γρηγόριος, ό Ιερομόναχος Ίερόθεος χαι ό διάχονος και μοναχός Γρηγόριος, οίτινες και είπον και έμαρτύρησαν έγγράφως ταῦτα.

† « Έγώ ό ίερομόναχο; Γρηγόριος λέγω · Εύλογητός ό Θεός και Πατήρ του Κυρίου ήμων Ίησοῦ D όμνύω είς τὰ άγια τοῦ Θεοῦ Εὐαγγέλια και είς τον Χριστοῦ ὁ ῶν εἰς τοὺς αἰῶνας, οὐ ψεύδομαι, καὶ ύμνύω εί; τλ άγια του Θεού Εύαγγέλια, ότι είδον

1. Joannes Calecas concedit Ignatio Calotheto mo- A thy Astpalorquan sloayouting xata sportor barow παρά τοῦ ἀνθρώπου τοῦ μητροπολίτου, τοῦ Άλδανίτου Μιχαήλ διά της αύλης του μοναστηρίου είς το κελλίον τοῦ μητροπολίτου, ἀνδρῷα φοροῦσαν ἐνδύματα, χαι πάλιν έξιοῦσαν μετ' αὐτοῦ τοῦ 'Αλδανίτου κατά τον καιρόν του δρθρου · ώσαύτως έδλεπον αύτην και κατά διαφόρους ημέρας είσερχομένην και έξερχομένην φανερώς. .

> + ι Έγω ό Ιερομόναχος Ίερόθεο; λέγω · Εύλογητός ό Θεός και Πατήρ τοῦ Κυρίου ήμῶν ηποοῦ Χριστοῦ ὁ ῶν εἰς τοὺς αἰῶνας, οἱ ψεύδομαι, xai όμνύω είς τα άγια Εύαγγέλια του Θεου, ότι ή ύποπτευομένη Πετραλοιφίνα ήρχετο πολλάκις είς τό xeddiov rou merpomodicou, xed aunfalle xai auntπινε xal συνδιημέρευεν αύτῷ, xal έξήρχετο ποτέ μέν ήμέρας ούσης, ποτε δε νυκτός, ιδίως δε διεδ!δασεν έντος του χελλίου του μητροπολίτου νυγθήμερα τρία · ότε δέ συνήσθιον και συνέπινον, ποτέ μέν παριστάμην και ύπηρέτουν αύτοίς, ποτέ δε καθήμεvog hobiov xal tyw islag. .

> † · Έγώ Γρηγόριος μοναχός χαι διάχονος λέγω · Εύλογητός ό Θεός και Πατήρ τοῦ Κυρίου ήμῶν 'Ιησοῦ Χριστοῦ ὁ ῶν εἰς τοὺς αἰῶνας, οὐ ψεύδομαι, xaì όμνύω είς τὰ ἄγια τοῦ Θεοῦ Εὐαγγέλια, ότι είδον την υποπτευομένην Πετραλοιφίναν είσερχομένην διά της αύλης του μοναστηρίου και άπεργομένην είς τό χελλίον τοῦ μητροπολίτου μετά και έτέρων γυναιχών αύτῆς τεσσάρων χατά τον χαιρον τῆς ψαλμφδίας τοῦ μεσονυχτιχοῦ, χαὶ ἄλλοτε, ὅτε ἐψάλλετο αບໍ່ເຖິງ. )

> 'Ent routou; angrithasav map' tuw wat auroi of τό τῆς καθοσιώσεως Εγκλημα κεκινηκότες πιστώσασθαι, είτε διά μαρτύρων είτε τρόπον άλλον άναντίρρητον και βέδαιον τα κατ' αύτο, και έπει μάρτυρας ούδεν είχον παραγαγείν, ετοίμως δε δι' ενόρχου άσφαλείας έχειν τά κατ' αύτό πιστώσαι διετείνοντο, ευρομεν δε και παρά των πρό ήμων εν τοις χωδικίοις διαπράξεων παραπλησίαν ενδεδομένην την δι' έν όρχου άσφαλείας πίστιν xxl άπόδειξιν, άχόλουθα χατεπράξεμεν, και όη των άγιων Εύαγγελίων του Χριστού προτεθέντων έπ 'Εχχλησίας, ήσφαλίσαντο τάδε.

> † • Έγώ ο δούλος του χραταιού χαι άγίου ήμων αύθέντου και βασιλέως σεδαστός Ιωάννης ο Τριχάς τίμιον και ζωοποιόν σταυρόν, ότι από τοῦ στόματος του 'Ασάνη χυρ Μιχαήλ έχω χαί τουτο μετά των

Digitized by Google

έλλων, ών μοι είπε περί της άπιστίας, ότι είς την Α τούς οδς ώμοσεν δρχους, έχώρη τεν είς μάχην τών τοιαύτην ύπόθεσιν έχομεν χαι μέρος της Έχχλησίας, χαι ώς είπον έγώ πρός αύτον, Τί ένα τοῦτο τὸ μέρος . της Έκκλησίας, όπερ λέγεις ; είπε μοι, ότι ό μητροπολίτης Φιλίππων. >

+ . Έγώ ό δούλος του χραταιού χαι άγίου ήμων αύθέντου και βασιλέως Μανουήλ ό 'Αδράμιος λέγω χαι διαδεδαιούμαι, ότι ότε άπηρχόμην είς τον 'Ασάνην, έδλεπον τον Φιλίππων σχολάζοντα είς αύτον, χαι ώς γνωριμώτατα έχων είς έμε ήρώτησε με, πῶς σχολάζω και έγώ, και μεθό είπον περί ών έλυπούμην, και ότι δι' ούδεν άλλο σχολάζω άλλ' ή ίνα μεσιτεύση με είς τον χραταιόν χαι άγιον ήμων αύθέντην χαι βασιλέα, ή δέξηταί με, είπε μοι, ότι Μηδεν Erns Errorar · Eráwsas yap Era, xai Erers idoù ähάλλ' Ελεγον, ότε πολλή ένι ή μέσον των δύο διαφορά, είπε μοι πάλιν ότι Γίνωσκε έν πλήροφορία, έχαώσαμεν Ένα, και Έχομεν άλλον. Είτε δε και πλείονας τούτων λόγους ή είπον πρός αύτον ή είπε μοι, ούδεν ένθυμούμαι · Ισως δέ και ίνα λανθάνη με το πώς έλαλήθησαν μέσον ήμων οι τοιούτοι λόγοι, διά τούτο ούδεν δρχον περί τούτου δίδωμι. Ότι δε μέτοχος xal xouvovos fiv the anistlas two 'Asavluv, axpiδώς οίδα τούτο, και όμνύω είς τα άγια του Θεού Εύαγγέλια και είς τον τίμιον και ζωοποιόν σταυρόν, ότι άληθεύω χαι ού ψεύδομαι, ώς άχριδῶς ἐπίσταμαι, οία δη και αύτος του πράγματος κοινωνός, ότι μέτοχος ήν και αύτος είς τοῦτο και κοινωνός. »

+ Διά ταῦτα ή μετριότης ήμῶν xal ή περί aủ-G την όμηγυρις των Ιερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Ἐφέσου, τοῦ Ἡραχλείας, τοῦ Κυζίχου, τοῦ Σάρδεων, τοῦ Παλαιῶν Πατρῶν, τοῦ Δυρραχίου, τοῦ "Απρω, τοῦ 'Αμάστριδος, τοῦ ζαχεδαιμονίας, τοῦ Μαδύτων, τοῦ Μηθύμνης, τοῦ Γαλίτζης, τοῦ Κῶ χαι τοῦ Μηδείας, χατεψηφισάμεθα τούτου χαθαίρεσιν · μέντοι γε και έσται το άπο τοιδε άποτετμημένος του τών άρχιερέων χοροῦ, ἄτε δη άπελεγχθείς τρόπον, καθ' δν είρηται, άμφοτέροις τοις δηλωθείσιν έγχλήμασιν ivexoperos.

## 111. Synodus pænis ecclesiasticus afficit quosdam roo belles Epiri.

+ 'Aufuerrau els thu ήμων μετριότητα xal thu περί αύτην θείαν και ίεραν σύνοδον οί τε κληρικοί D νες και έγραψαν και εμήνυσαν και καταστάσεις τῆς ἀγιωτάτης μητροπόλεως 'Ιωαννίνων xzl of λοιποι Εποιχοι της τοιαύτης θεοσώστου πόλεως, ώς πρό χρόνων άποθανόντο; τοῦ τυραννιχῶς ἐπικρατοῦντος xal αύθεντεύοντος είς αύτούς τοῦ θωμά έχείνου, προσελθόντες και ύποταγέντες είς την ύποχειριότητα και δουλοσύνην τοῦ ἀοιδίμου και μακαρίτου άγίου βασιλέως έχείνου, τοῦ πάππου τοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αύτοχράτορος, ήσαν ύποχείμενοι τη έχ Θεού βασιλεία χαι εμμένοντες τη ύποταγή αύτης χατά τους έπι τούτψ γεγονότας δρχους παρ' αύτῶν. είτα τῆς μέσον τῶν βασιλέων διαφοράς γεγονυίας xal της έντεῦθεν τῶν πραγμάτων συμδάσης συγχύσεως, έπει ό χόντος χῦρ Νιχόλαος ἐχείνος, ὅ; χαι δεσποτικώ έφθασε τιμηθηναι άξιώματι, άθετήσας

ύποχειμένων τη βασιλεία χάστρων, και χατά τής. τοιαύτης πόλεως στρατόν συναγαγών έχινήθη, ώς χαί πολιορχία περιλαδείν τα τείχη αύτης, δ αύτάδελφος έχείνου χῦρ Ἰωάννης ὁ Δούχας, ὁ ὕστερον xal adrds δεσποτιχῷ τιμηθείς άξιώματι παρά τοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αύτοχράτορος, εναντία φρονήσας αύτῷ τῷ ίδίψ άδελφῷ χαὶ μάχην χεχινηχώς χατ' αύτοῦ, ἐπεὶ ἀνθισταμένους είδε χαὶ τοὺς τών Ίωαννίνων έποίχους έχείνω, τούτοις προσρυεί; και δρχους δεδωχώς, ώστε, εί δέξαιντο τοῦτον έν τῆ τοιαύτη πόλει ώς χεφαλήν και ούχ ώς αύθέντην, άλλ' ώς όλον δντα της ύποχειριότητος τοῦ ἐχ Θεοῦ βασιλέως και μηδίν τοῦ πράξαι δεινόν κατ' αὐτῶν μηδε την άρχην αύτων σφετερίσασθαι, εδέχθη παρ' λον. 'Ως δε ούδεν εφαίνετό μοι εύπαράδεκτον τούτο, Β αύτών κατά την ην εποιήσατο ζήτησιν και ούς έδωχεν δρχους, άποστατήσαντα δε τοῦτον ῦστερον τῆς ύποταγής τοῦ χρατίστου χαὶ ἀγίου μου αὐτοχράτορος, έδέξαντο και είχον ώς αύθέντην, έν ούδενι θέμενοι, ούς είχον, ώς δεδήλωται, δρχους είς την βασιλείαν. Έπει δε οδτος ήδη εξ ανθρώπων εγένετο, δέον αύτούς είς συναίσθησιν έλθειν και άνακαλέσασθαι την είς την έχ Θεοῦ βασιλείαν ὑποταγήν, ήν ώτειλον καθ' ούς είχον, ώς είρηται, δρχους, οι δέ χαχώ το χαχόν ιώμενοι, ο λέγεται, δρχοις μεν έαυτούς ένεπέδωσαν, στέργειν ώς αύθέντας την τε γυναϊκα και το παιδίον έκείνου, υστερον μέντοι προσίδραμον και ένεχείρισαν έαυτοὺς τη ὑποταγή και τη αύθεντία τη βασιλική, ού χάριν και την έξομολόγησιν ταύτην ποιούμενοι, την προσήκουσαν θεραπείαν έζήτησαν μετά πολλής της παρακλήσεως λαβείν. xabws av th lepa xal bela suvooy xpibely aputδιον, προσθέντες και τούτο, ώς των εν τη τοιαύτη πόλει Ιερέων ένδυσαμένων τάς Ιερατικάς στολάς, xal rà Oela xal lepà àvà xelpas exóvrwo Evarréλια, άφορισμός έχπεφώνηται παντός είς ταυτό τοῦ λαοῦ συνδραμόντος, ῶστε μηδένα τῶν ἐποίχων τῆς τοιαύτης ίδίως χαι μονομερώς ή χαθ' ένα ή χατά συστήματα προσελθείν τῷ είς χεφαλήν τοῦ έχείσε μέρους ταχθέντι, και τα κατά την αύτῶν προσέλευσιν οίχονομούντι περιποθήτω γαμδρώ του χρατίστου καί άγίου μου αύτοκράτορος, τῷ εύγενεστάτω πιγχέρνη, ή μηνύματι ή γράμματι χρήσασθαι πρός αύτον, δντινα δή άφορισμόν παρ' ούδεν θέμενοί τιέχυτών χάριν έποιήσαντο, άς έποίησαν, οι δή και αύτοι τυχείν θεραπείας έπι τούτοις όμοίως έζήτησαν. Περί μέν ούν της κοινής τούτης ύποθέσεως των εποίχων της είρημένης πόλεως εγχλήματι μεν σύτου; επιορχία; περιπεσείν διέγνωμεν, προηγουμένως γάρ έδει άποστήναι αύτούς επιχειρήσαντος τό χατ' άρχάς τη άποστασία τοῦ εἰρημένου Δούχα της χοινωνίας αύτου Επειτα, εί χαι τουτο προσέπταισαν, άποθανόντος γούν αύτοῦ ἐπαναδραμείν εί; την ύποταγήν του χρατίστου χαι άγίου μου αύτοχράτορος, χαθ' οῦς ἐποιήσαντο ὄρχους · νῦν δὲ παραδάντες τούς εί; την βισιλείαν προτέρου; δρχου; αύτων δρχους έτέρους δεδώχασιν επί τω ύπο την άρχην και ύποταγήν τῆς γυναικός και τοῦ παιδίου

είναι έχείνου, δι' à και έπιορχία τούτους άλόντας Α έαν δε είς ύγείαν έπανέλθη, άπέχεσθαι τούτων, μέέχρην μέν τοίς διηγορευμένοις τῷ περί τούτου χανόνι ὑπαχθηναι ἐπιτιμίοις, συγκαταδάσει δ' όμως χρησάμενοι, ταῦτα διέγνωμεν ἐχδουλεῦσαι αὐτοὺς τα επιτίμια · οι μεν άπο τούτων οίχονομήσαντες την είρημένην άποστασίαν και συνδραμόντες είς αὐτήν χαί είς τους υστερον δε γεγονότας δρχους επί τη . γυναικί και τῷ παιδίω έκείνου πρώτοι φανέντες αίτιοι άφέξονται έπι τριετίαν της χοινωνίας των θείων μυστηρίων από του καιρού, καθ' δν διακομισθή το παρόν γράμμα αύτοίς, Εσονται δέ Ιστάμενοι χαι προσχλαίοντες έξω της εχχλησίας ψαλλεύσης έπι τριμηνιαίον χαιρύν · τούτον δέ τον χαιρύν ούτε άντιδώρου μεταλήψονται, ούτε άγιάσματος πιούνται, ρόνην δε παναγίαν λήψονται μετά το φαγείν, όφείλουσι χατά τόν χαιρίν τούτον χαί χρέατος άπέ- Β σταιτώ Ιερωτάτω έργιερει 'Ιωαννίνων και ύπερτίμ... γεσθαι, Τετράδαδε και μαρασκευήν, ξηροφαγείν και ύδροποτείν, και ποιείν έχάστης ήμέρας μετανοίας πεντήχουτα, άνευ Σαδδάτου χαί Κυριακής, έπι ένιαυτώ έντος Ιστασθαι της Έχχλησίας ψαλλούσης, δπισθε μέντοι των ψαλλόντων, έπι δε τῷ έτέρψ ένι xal rol; èvréa unsir écorrai surestate; xal sureuχόμενοι τοις πιστοίς, και μετά την τούτων συμπλήρωσιν άξιωθήσονται της χοινωνίας των θείων μυστηρίων και άλλον τρόπον έχοντες πρός τοῦτο άξίως. Οι δε άχολουθήσαντες αύτοις άνευ άνάγχης άφέξονται έπι διετίαν τής χοινωνίας των θείων μυστηρίων, αίχονομηθήσεται δε αύτοξς ό τοσούτος χαιρός χατά την άναλογίαν της άνωτέρω δοθείσης τριετίας, ώστε κατά το άνάλογον προσκλαίειν έπι διμηνιαίου καιρόν, και της εκκλησίας ψαλλούσης έξω C αύτον δε τον Κιόνιον, ώς είη μετά των αύτου άδελίστασθαι, και μήτε άντιδώρου μεταλαμδάνειν, μήτε άγιάσματος πίνειν, μόνην δε παναγίαν λαμβάνειν μετά το φαγείν, απέχεσθαί τε έπι τοίς δυσι τούτοις μησί χρέατος, χαί τάς Τετράδας και Παρασχευάς ξηροφαγείν χαι ύδροποτείν χαι ποιείν έχάστοτε μετανοίας πεντήχοντα, ένευ Σαβδάτου και Κυριακής, έπι εζαμηνιαίον έντος μέν ιστασθαι της Έχκλησίας ψαλλούσης, δπισθεν δέ των ψαλλόντων, έπι δέ τῷ έτέρ μ ėviautų kal toi; tessapsi pyslu kesutai suvestū. res xal ouveryourse rois morels xal uses the rou-TWY GUMANDOWSLY ALLOSTOCYTAL THE XOLVWVIA; Xal άλλον τρόπου έχουτες πρός τουτο ίχανώς. Οι δέ άναγκασθέντες και παρασυρέντες ει; την ειρημένην έπιορχίαν Εσονται ύπό τα έπιτίμια έπι χρόνου Ένα, και επιμετρηθήσονται αύτοις ταύτα άναλόγως, ώ; πρός την των τριών χρόνων χαι των δύο άπερίθμησιν. Είπερ δε εύρίσχονται μετά τούτων χαι Ιερωμένοι, εί μέν είς τους πρώτους τεταγμένοι, άργήσουσε πανούς έργου ίερατιχοῦ ἐπὶ τριετίαν, οἱ δὲ εἰ; τοὺς δευτέρους έπι διετίαν, οι δε είς τους τρίτους έπι ένιαυτάν · προσκληθήσονται δε άλλοθεν ispels, oftiνες ξσονται είς άγιασμόν τούτων. Αι δε γυναϊχες και τα παιδία έπι τεσσαρακονθήμερον ύποκείσονται τοίς είρημένοις επιτιμίοις χατά το άνάλογον. Είπερ μέντοι συμδη τινα τούτων διά μέσου του των έπιτιμίων καιρού άσθενεία περιπεσείν θάνατον άπειλούση, όφείλει ούτος διά το μή άπελθείν άνεφοδίαστος και αμέτοχος των θε ων μυστηρίων μεταλαδείν

χρις αν ό τεταγμένος παρέλθη χαιρός. Και ταύτα μέν όφείλουσι δουλεύσαι τά έπιτίμια ούτοι. Περ! δέ τοῦ γεγονότος αφορισμοῦ, ἐπεί και οἱ περιφρονήσαντες τουτον, όπωσδήποτε και εγένετο, εύθόνη Everyouras, xal of Exquering autes source lapels dour ηθες τη Εκκλησία έργον είργάσαντο, και μόνου τώ άρχιερεί έφειμένον, και τούτω μετά μεγάλης σκέψεως και συμδούλοις χρωμένο τοις θείοις κανόσι χαι νόμοις, άλλως τε δε χαι το του έπι τη συνωμο σία και φατρία χανόνος άπτεται αύτών των διαπρ2ξαμένων το τοιούτον έργον, διέγνωμεν, ώς αν έτ trèpau spierlau xal obtoi ol lepels xal ol tèv depρισμόν άθετήσαντες τῷ χανόνι τούτφ και τοις έπι-דועוסוב לסטאבטששי לחו דמידה דה דסובדות לל ללάγαπητῷ ήμῶν κατά Κύριον άδελφῷ και συλλειroupyy, apor the surpetite xal perduces ability xai aveou באוצסףקיקסמו משיפור לשי דטוטטדשי בארויμίων, καθώς αν διαγνοίη.

# IV. Synodus absolvit quosdam ecclesiasticos.

+ Έλαλήθησάν τινα πρό τινος ήδη παιρού, όσα δητα χαι ελαλήθησαν παρά του Χιονίου χατά του τιμιωτάτου δικαιοφύλακος και οίκονόμου της άγιωτάτης μητροπόλεως Θεσσαλονίκης, διακώνου του Καδάσιλα, έτι τε και των εντιμοτάτων, τοῦ τε γαρτοφύλαχο; διαχόνου τοῦ Στρυμβάχονος χαί τοῦ σακελλίου, διακόνου τοῦ Βρυεννίου. Το δ' αίτιον, δτι προσαγγειλάντων τινών ερωμένων και κοναχών φών τα της εύσεδεία; έξομοσάμενος, και τα "ουδαίων φρονών, διατεθέντες ούτοι όη οι της Έχχλησίας, ώς είχος ήν χαι δίχαιον, είς τοῦτο διατεθήνα. έξετάσει τα κατ' αύτουν δεδώκασιν ακριδεί έπ' Έκκλησίας, και ίουδαζειν άπελεγχθέντα, συνελάδοντο τούτον και κατέσχον, και παραδεδώκασι τον τοιούτον τῷ ἐκ θεοῦ χρατίστο χαι άγίφ κου αὐτοχράτορι, ώς και κατειρχθηναι έντεῦθεν. Διό δη και έχθραν ούτος δή ό Χιόνιος καί κακίαν είς αύτους έχων, έξεταζόμενος προστάξει βασιλική παρά των συγχλητικών άρχόντων περί των αύτου διδασχάλων καί μαθητών, καί τινας είπών και καταμηνύσε., τραπείς και κατά των τοιούτων έκκλησιαστικώ, D ελάλησε τινας τηνικαύτα και αύτων άκοά; τι ό ήν, κατά μέν του οίκονόμου, ώς ήκουσε περί αύτου ό τοιούτος Χιόνιος παρά του Σταχύτζη, ώς έτι παίς ών & σίχοιδμος εἰργάσαιό τι ἕργον κοιρανικόν καί δαιμονιώδες, κατά δε τοῦ χαρτοφύλαχος, ότι άναδεξάμενος ό αύτος Χιόνιος την χρίσιν των έχείσε 'Ιουδαίων και τές παρεμπιπτούσας αύτοζ ύποθέσει; διευλυτών, έπειδή συνέδαινεν επιέναι τινάς των εποίχων της πόλεως τούτοις δή τοις Toudalois xal xaxouv autous, Eguspigerv te xal to seeas xal to νόμον αύτῶν δεινοπαθήσας αὐτός ἐπὶ τοῖ; τοιούτοι;, χαί μάλιστα, ότι τον τοῦ Μωῦσέως ὑδρίζουσι νόμον, δι' αύτοῦ δοθέντα παρά Θεοῦ, ἀπῆλθε διεγχαλών πρές του χαρτοφύλαχα χατά των τοιούτων εποίχων της πόλεως, ότε και είπόντι, ώς ούδε τουτο καλώς



## SYNODICÆ CONSTITUTIONES.

1222

δούλον πλέον του δεσπότου τιμώσι, και συναθροίζονται μέν παμπληθεί είς τον ναόν τοῦ άγίου μεγαλομάρτυρος και μυροδλύτου Δημητρίου, τον δε ναδν του Δεσπότου Σωτήρος Χριστού παρατρέχουσιν, είπεν αύτῷ δηθεν ό χαρτοφύλαξ, ότι πλέον τιμῶσιν οί Θεσσαλονικείς τον μάρτυρα του Χριστού. Κατά δέ τοῦ σακελλίου είπε μέν, μή γινώσκειν τι κατ' αύτου, άχουσαι δε παρά του οίχείου τῷ χρατίστω χαι άγίω μου αύτοχράτορι χῦρ Γεωργίου τοῦ Άγγέλου, ώς ού δοξάζει νεχρών άνάστασιν. Τών τοιούτων ούν αποών λαληθεισών τῷ τότε, ὡς εἴρηται, κατά των είρημένων έκκλησιαστικών παρά του τοιούτου Χιονίου ύπερετέθη τέως ή περί αύτων έξέτασις διά το χηρεύειν την άγιωτάτην μητρόπολιν Θεσσαλονίκης άρχιερέως γνησίου. Έπει δε πάλιν ελαλήθη ταύτα και έπι της ήμων μετριότητος και της περι αύτην lepag xal θείας συνόδου έξεταζούσης τα χατά τον Χιόνιον, παρουσία και τοῦ χρατίστου και άγίου μου αύτοκράτορος, και έκρίθη προσήκου είναι και δίχαιον, επιστηναι χαι αύτους είς την σύνοδον, γράψανσες έπεσχήψαμεν αύτοις έπιστῆναι, ἕνθεν τοι και ὑπ' άσθενείας άμα και γήρως της πρός ήμας άψασθαι κωλυθέντων τοῦ οἰχονόμου τε χαί τοῦ χαρτοφύλακος. άνεισιν ό σακελλίου σύναμα τῷ ἐπὶ θυγατρί γαμδρφ τοῦ χαρτοφύλακος τῷ Παμφίλφ, ἐπιστάντι διχαίω του τοιούτου πενθερού αύτου, γραφάς έπιφερόμενοι χαί αύτῶν τούτων ἀπολογητιχάς, ἔτι τε χαι σεπτόν πρόσταγμα τοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αύτοχράτορος, διοριζόμενον έξετασθηναι τά κατ' αύτους και άποχαταστηναι. Και δη συνόδου συγκροτηθείσης γίνονται είς αύτην μετάκλητοι καί οί εύρεθέντες ένταῦθα τῆς συγχλήτου, ό περιπόθητος δηλονότι έξάδελφος τοῦ κρατίστου και άγίου μου αύτοχράτορος χῦρ 'Ανδρόνιχος ὁ Παλαιολόγος, ὁ συμπένθερος τοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αύτοχράτορος έπι τῆς τραπέζης, χῦρ Γεώργιος Χοῦμνος, ό θείος του χρατίστου χαι άγίου μου αυτοχράτορος, μέγας δρουγγάριος χῦρ . . . ὁ Τορνίχης, ὁ οἰχείος τω χρατίστω και άγίω μου αυτοκράτορι πρωτοαλλαγάτωρ χῦρ .... και ετεροι, ἀρχιμανδρίται τε σύν τούτοις και καθηγούμενοι των ένταῦθα σεδασμίων μονών και άπό των προχρίτων πολιτών ούχ ¿λίγοι, παράγεται δε και ό Χιόνιος επί τοῦ μέσου, χαι των απολογητικών γραμμάτων αναγνωσθέντων D φοδερας χρίσεως, βλέπων δε χαι προς τον επιτ:εν επηχόψ χαι διεξιόντων πρός τοις άλλοις, του μέν οίχονόμου, ώς ούδεμίαν είχε μετ' αύτοῦ ούδεπώποτε χοινωνίαν ή τινα όμιλίαν ο Χιόνιος, άλλ' άει χαι δι' Εχθρας ήν πρός αύτον, τοῦ χαρτοφύλαχος δὲ, ὡς οἰ ούδεν άλλο, άλλ' ή δια την είρημένην άνωτέρω α!τίαν τῆς είς αύτους έχθρας τά τοιαῦτα χατ' αὐτῶν ελάλησεν ό Χιόνιος, των τοιούτων γραμμάτων έπαχροώμενος και αύτος διωμολόγει τα είρημένα, καί raurny strai xat younv Eleve the airlas, di ho xat κατ' αύτων έξηνέχθη τῷ τότε, έπειδή ούτοι κατέγνων αύτου και κατεψηφίσαντο έχφαρλίσαντες έπ' Έχκλησίας πρότερον, είτα και χαθείρχθη ύπ' αιτίοις αύτοις, μή συνειδέναι δέ τι χατ' αύτων διετείνετο, ήμων δε καίτοι πολλά αύτον βιασσμένων, ε' τι σύν.

1221

ποιεύσειν ούτοι όη οι της πόλεως έποιχοι, ότι τον Α οιδεν αύτούς των μη χαθηχόντων είργασμένους η και φρονήσαντας, είπειν τοῦτο και φανερόν θέσθαι. αύτος ένστατιχώς έχων ήν, χαι τά μέν της χατηγορίας εχφεύγων, διαδεδαιούμενος δε, μηδέν τι πλέον έχειν των είρημένων είπειν, ούτε χατά του οίχονό. μου, ούτε κατά τοῦ χαρτοφύλακος, και πολλῷ πλέον μή γινώσχειν έλεγέ τι χατά τοῦ σαχελλίου, ἐπιμαρτυρών άμα αύτῷ δη τῷ σαχελλίου χαι τινα τρόπου θεοφιλούς και επαίνου άξια. 'Ο μέντοι σακελλίου πρός την είρημένην κατ' αύτοῦ κατηγορίαν άπηντηκώς και πληροφορήσας, ώς έχει δόξης περίτε τῆς τῶν νεχρῶν άναστάσεως χαι τῶν άλλων δογμόεων της Έκκλησίας, ένεφάνισεν έπειτα και γράμμα τοῦ διαληφθέντος οίχείου τῷ χρατίστω χαλ άγίω μου αύτοχράτορι τοῦ 'Αγγέλου, ὅπερ χαὶ εἰ; ἐπήχοον ἀνεγνώσθη, έχον έπ' αύτῶν τῶν λέξεων ούτωσι. ( 'Ο δοῦλος τοῦ χρατίστου και άγίου ψμῶν αὐθέντου και βασιλέως Γεώργιος ο "Αγγελος το παρον γράμμα ποιῶ, κάτωθεν μέλλων ύπογράψειν αύτο, δι' οδ δη χαι λέγω χαι εξασφαλίζομαι ένώπιον του Θεού χαι των άγίων άγγέλων άληθεύσειν έπει γάρ πρό χαιροῦ ούχ όλίyou & Xiónios Elerydels, els olar Evéneser àséδειαν, χατήγορος γέγονε προσώπων τινών, χαί δή μετά των άλλων του σακελλίου του Βρυεννίου. ή δε κατ' αύτου κατηγορία ήν τοιαύτη λαληθείσα ένώπιον της συγκλήτου, ότι ήκουσε παρ' έμου είπόντος, ώς ού δοξάζει άνάστασιν ό τοιοῦτος σαχελλίου, χάντεῦθεν ήρωτήθην μέν χαὶ τότε ὑπὸ τῆς συγκλήτου, και είπον και τότε, & μέλλω και νύν έρειν, ήρωτήθην δέ και νων ύπο του άγιωτάτου μου δεσπότου τοῦ πανιερωτάτου μητροπολίτου Θεσσαλονίκης, ύπερτίμου και εξάρχου πάση; Θετταλίας, μετ' έπιτιμίου άφορισμοῦ ένώπιον τοῦ περιποθήτου γαμδρού του χρατίστου χαι άγίου ήμων αύθέντου και βασιλέως του πιγκέρνη, των οίκείων τῷ κρατίστω και άγίω ήμῶν αύθέντη και βασιλεί. πανσεδάστου επάρχου των μεγάλων άδνουμιαστών, τοῦ τε 'Υαλέα χῦρ' 'Αλεξίου, και τοῦ Κωκαλά χῦρ Γεωργίου, τοῦ χριτοῦ τοῦ θεοφρουρήτου φωσάτου τοῦ Σεναχηρείμ, τοῦ ἐταιρειάρχου τοῦ Γλαδά, παρόντο; και του καθολικου κριτού των Ρωμαίων. μεγάλου διοιχητού του Γλαδά, ήδη δσον γινώσχω, ότι είπον βεδαίως και όμολογουμένως, λέγω τοῦτο μετὰ πάσης άληθείας, μεμνημένος μέν καί της του Θεού θέντα μοι μετ' επιτιμίου άφορισμόν. Έπει γόρ έδέησε γενέσθαι διαζύγιον παρά της Έχχλησίας έμοῦ τε χαί τῆς γυναιχό; μου, ῆς εἶχον, ἐδέη τε δε γενέαθαι ύπηρέτην του τοιούτου γράμματο; τον διλωθέντα σαχελλίου, είχε δε ύδρεις χατ' έμου τό τοιούτον διαζύγιον, λυπηθείς έγω άμα μέν καί διά χεφάλαιά τινα της χρίσεως έμπεριειλημμένα τώ τοιούτω διαζυγίω, έφ' οίς έλογιζόμην, ότι ήδιχο μην, αμα δε και διά τη πολύ και σκληρόν και άφόρητον των κατ' έμου ύδρεων έξηνέχθην, όμολογώ, χαι είπου. Κύριε, ελέησου, και πιστεύει ο γράψας ταῦτα ἀνάστασιν ή χρίσιν, χαί γράφει τοι αῦια χας" έμοῦ ; 'Ω, φαίνεται, ἀσεδής ἐστι, χαὶ διαβάλλει με ούτως, ότι περιπατώ έγιο είς καπηλεία και αδιαφοη plag xal άσωτείχς. Ταύτα xal μετά τοιούτου σχο- A τέρας xal συνιδικής διαγνώσεως έφίστανται τη που xal xara του τοιούταν νουν είπου xal ελάλησα πρός τον Χιόνιον, δσον είπον ενώπιον δε τοῦ Θεοῦ ούτε παρ' αύτου του σαχελλίου δι' έμαυτου ή δι' ετέρου τινός ή ήχουσα ή χατέλαδον τρέφοντα δόγμα έτερόδοξον της χαθολικής Έχχλησίας, άλλά μαλλον γινώσκω και τουτον εύσεδη και όμόδοξον μετά της καθολικής Έκκλησίας και ίερωμένον, και είς δήλωσιν τούτου το παρόν έξεθέμην γράμμα μηνί 'Οχτωδρίω, είχοστή τετάρτη, ίνδ. πέμπτης. > Τούτων ούν ούτω λαληθέντων έπ' άχροάσει της χαθ' ήμας ίερας και θείας συνόδου, των τε συγκλητικών άρχόντων και παντός του συνειλεγμένου πλήθους άκριδώς έξετασθέντων, έπειδη ό μέν Χιόνιος έχφεύγων ήν, ώς αν είποι τις, τα της χατηγορίας, άπαράδεχτος ών, χαι άλλως μή ότι γε είς χατηγο- Β ρίαν άνθρώπων ίερωμένων, άλλ' ούδε είς μαρτυρίαν, άτε δη και μόνος και τοιαύτα πεφρονηκώς διωμολόγει τε καί ώς τη πρός αύτους έχθρα και κακία, καθώ; είρηται, τὰ τοιαῦτα ἐλάλησε κατ' αὐτῶν, άσύστατα δε ήν ταυτα άναπόδεικτα παντελώς και άπίθανα, ώ; τοῦ μέν Σταχύτζη, παρ' οῦ ἡκηκόει ό Χιόνισς, ώς έλεγε, το χατά τοῦ οίχονόμου ἐπ' ἀσεδεία και αύτου διαδεδαιουμένου παραπλησίως, δι' ήν αιτίαν χαι παρά της του Θεου Έχχλησίας άποκηρυχθεί; ό τοιοῦτος φυγάς Φχετο. και δπερ δέ εξρηται κατά τοῦ χαρτοφύλακος, οὐδὲν ην τοιοῦτον οξον υπόληψίν τινα δούναι κατ' αύτου περί του ύγιοῦς xal ὀρθοδόξου φρονήματος · τὸ xatà τοῦ σακελλίου δε και αύεδ άλλως έχον άνεφάνη προδήλως, C άφ' ής ούτος δή ό σαχελλίου προιχόμισεν έγγράφου μαρτυρίας τοῦ Άγγέλου, δεξαμένου τούτου χάριν χαί βάρος άφορισμοῦ, ήτις Εγγραφος μαρτυρία χαί δπογραφή τη αύτου, έτι δε και ίκανων άλλων και άξιοπίστων τὸ ἀπαράγραπτον είχε καὶ βέδαιον. Διὰ ταῦτα χοινή γνώμη χαι διασχέψει διέγνω χαι άπεφήνατο ή μετριότης ήμων μετά των περί αύτην ξερωτάτων άρχιερέων, του Έφέσου, του Κυζίχου, τοῦ Σάρδεων, τοῦ Πισιδίας, τοῦ Δυβραγίου, τοῦ \*Αμάστριδος και τοῦ Μηθύμνης, ἀθώους είναι τούτους 6ή τους διαληφθέντας εχχλησιαστιχούς χαί άνωτέρους της τοιαύτης κατηγορίας, ήτις μάτην τούτοις προσετρίδη και συκοφαντικώς, καθά μετά πολλήν και ακριδή την εξέτασιν αποδέδεικται. Μέτοι γε και μετιέναι όφείλουσι τα της Ιερωσυνής D από του μέρους τούτου δη του μονυδρίου όφείλοντος autuv. .... Finis deest.

#### V. Synodus dirimit controversiam.

+ Διένεξις άνέχυψε μεταξύ του θεοφιλεστάτου έπισκόπου Έξαμιλίου και του μέρους του έκεισε μονυδρίου τοῦ εἰς ὄνομα τιμωμένου τῆς ὑπεράγνου Δεσποίνης και Θεομήτορος τῆς Παναγίας περι αὐτοῦ δη του μονυδρίου, των μέν από του μέρους αύτου; του εερομνήμονος δηλονότι τῆς αὐτῆς Ἐκκλησίας πρεσδυτέρου Μανουήλ του Άρτανα και άναγνώστου Μιχαήλ τοῦ Κρυονερίτου, ἀντιποιουμένων τοῦ τοιούτου μονυδρίου, ώς άπό γονικότητος αύτοις διαφέροντος, τοῦ ἐπισκόπου ὅὲ ἀντιποιουμένου καὶ μή παραχωρούντος τούτου αύτοίς. δεήσαν τοίνυν τούτοις ήμεx20' ήμας ispa xai deia συνόδω τα μέρη αμφίτερε, και της ύποθέσεως ακριδεί δοθείσης, ώς έχρην, έξετάσει, γράμμα οδτοι δη οί του μέρους του μονυδρίου προχομίζουσι πατριαρχιχόν χαι σεπτέν πρόσταγμα, προδηναι λέγοντες ταῦτα ἐξ άναφορος τών προγόνων αύτών δυναστευομένων παρά τοῦ τηνιχαύτα έπισχόπου, χαι έπει διελάμδανε ταύτα, έξετασθήναι την οπόθεσιν τοπιχώς, γράμμα μίν ούδεν είχου εξετάσεως εμφανίσαι, προέτειναν δέ μαρτυρίας εγγράφους των τοπιχών μαρτυρούντων, χαι γονικόθεν αύτοις τοῦτο δή τὸ μονύδριον ἀνήχειν, χαι παρά του μέρους αυτών χαι πρότερον χαι μετά τά είρημένα δικαιώματα κατέχεσθαι. Ο μέντοι θεοφιλέστατος επίσχοπο; άντεπηγεν, ώς έξεδών φθάσαν είς πρόσωπον ξτερον παρά του πρό αύτου έπισχόπου, προτείνων δέ χα! τα έχείνω προβάντα διχαιώματα έπι τη έχδόσει του μονυδρίου, επειρίτο τόν τρόπου τούτου άμετόχους αύτου τούτους δειχνύειν, ήν δητα Εκδοσιν χαλ αύτην παρά τον είχότα χαι δίχαιον λόγον ούτοι γενέσθαι διετείνοντο. Ελεγον δέ δμα και ώς κατά σκοπόν λαδών αύτό του βελτιώσαι, τούναντίον άπαν έφθη πεποιηχώς, δι' &ς δήτα aitlas xal έξεδλήθη τῆς αὐτοῦ χατοχῆς, έφ' οξ; οὐχέτι - άντειπείν είχεν δ επίσχοπος, ούδέ τι πλέον εί; olxelav προδαλέσθαι διχαίωσιν. Ενθεν τοι και διέγνωσται τη ήμων μετριότητε και τοις περί αυτήν Ιερωτάτοις άρχιερεύσι, τῷ 'Εφέσου, τῷ Κυζίχον, τῷ Σάρδεων, τῷ Δυρραχίου, τῷ 'Αμάστριδος, τῷ Σουγδαία; και τῷ Μηθύμνης, προσείναι μέν τούτοι; τό τῆς γονικότητος δίκαιον ἐπὶ τῷ τοιούτψ μονυδρίφ, άτε δη κατά τάς των τοπικών μαρτυρία; τοί; προγόνοις αύτων διαφέροντος χαί παρ' έχείνων, ώς είρηται, κατεχομένου και πρότερον, και μεθό τά είρημένα προέδησαν διχαιώματα, πάντα τρόπον πραγματεύεσθαι όφείλουσε τα είς την αύτου σύστασιν και επαύξησιν, έχειν δε και τον επίσκοπον τά έξ αύτου τούτω άνή κοντα χανονικά δίχαια, φροντίζεν όφείλοντος και αύτοῦ και προσηκόντως επιμελείσθαι της έπι το χρείττον αθτού έπιδόσειως. διο δη χαι έσονται του λοιπού και άμφότερα τά μέρη μένοντα, el; δσον διεγνώσθη συνοδικώς, και άνενοχλησίαν πρός άλληλα έξουσι, μήθ' έτέρου τούτων, μήτε του έπισκόπου τοῦδε ή τινος τῶν μετ' αὐτὸν, μήτε τῶν έκδουναί ποτε αύτό είς μετόχιον, και τῆς Ἐκκλη. σίας έντεῦθεν ἀποξενῶσαι· τῷ γὰρ πειραθησομένψ ποιήσασ?αι τοῦτο ἐπιτίμιον συνοδικόν ἐπανατεινόμεθα. Έπι τούτω γάρ και ή παρούσα ήμετέρα και ουνοδική Εγγραφος διάγνωσις και απόφασις είς άσφάλειαν επιδέδοται μηνί Φεδρουαρίω ίνδ. Εχτη;.

#### VI. Tribunal ecdici afficit pœna ecclesiastica Tserentzem Georgium.

† Τον Τζερέντζην Γεώργιον επί μαγείαις και άlλαις φρόητουργίαις χρατηθέντα χαι άσεβείας έργα διαπραξάμενον, ώς και γράφειν το του Χριστού του άληθινοῦ Θεοῦ μέγιστον και Οσιότατον δνομα και obevvoeiv zat nateiv to pétavi, apa be xat xapa-



# SYNODICÆ CONSTITUTIONES.

בבטדם ואמעשה דווושטחטלידם, בחבודם לל אמל בוב דל ובρον έχδιχείον παραπεμφθέντα έπι τῷ λαθείν θεραnelay xal έξομολογησάμενον xal άποθεραπευθηναι αύτου τά του σφάλματος δεηθέντα, τάττομεν αύτον Ιστασθαι έξω της Έκκλησίας φαλλούσης και συγχώρησιν αίτελοθαι, ώς έθος, παρά των είσερχομέ. νων απάντων και έξερχομένων, μετα δε την απόλυow elsepyestas wal moos uver wat dond cover the έγίας είχόνας, νηστεύειν τε όλοτελώς χρέατος, τυρού, γάλακτος και ώων, ποιείν πρός τούτοις και peravolaç'xa0' hpépav avà exathu, xwpiç Sabbatou xal Κυριακής xal των άλλων δεοποτικών έορτών, τότε δε λέγεια είς διπλασμόν τούτων τό, Κύριε, έλέησον, μετά κατανύξεως καί συντριδής τής αύτου χαρδίας, Ετι δε σπουδάζειν σωφρόνως βιούν, Β χαι είπερ ού δύναται έγχρατεύεσθαι, άγαγέσθαι έαυτοῦ καὶ γυναϊκα νόμιμον είδήσει καὶ τῆς άγίας Έκκλησίας του θεού. ποιείν δε και ελεημοσύνην, χαθώς αύτώ δυνάμεως και εύπορίας πρότεστι. Μετά δέ τριετίαν, είπερ άναφανείη προδύμως έχδουλεύων και έκπληρών τα δοθέντα αυτώ ταυτα inisiuia, olvovounthoerai rore ra zar' aurov xat pera nielovo; suyxatabáseme, is av bófn th 'Exκλησία θεού προσήκου. Τής μένται άγίας μεταλήψεως και τών άλλων άγιασμάτων άμέτοχον είναι μέχρι συμπληρώσεως της αύτοῦ βιοτής. Βί δέ γε νόσος αύτῷ ἐπισυμθαίη, θάνατον ἀπειλοῦσα, ἐξείναι αύτῷ τῶν ἀχραντων μυστηρίων μεταλαμδάνειν. βείσαντι δε της νόσου και είς ύγείαν επανελθόντε τοῦ σύτοῦ κανόνος έχεσθαι μέχρι τῆς αὐτοῦ τελευτής, ώς εξρηται. Έπι τούτοις δε όφείλει εν μνήμη έχειν και φυλάττειν άπαράθραυστα και άμετάθετα, δσα δι' έγγράφου σύτοῦ ὑπέσχετο, και δσα οι ὑπέρ αύτοῦ ἐγγύας δεδωκότες φυλάξειν αύτον διωμολόγησαν και έξησφαλίσαντο. Έπι τούτου γάρ και άπολέλυτας αύτῷ και τό παρόν σιγίλλιον τοῦ lepoũ έχδιχείου της άγιωτάτης Μεγάλης του Θεού Έχχληsia; δι' àspàletav μηνί Νοεμδρίω ίνδ. έδδόμης.

# VII. Joannes iterum admonet Tzerentzem Georgium.

+ Έπειδη ό Τζερέντζης Γεώργιος είς άθεμίτους χαι άτόπους πράξεις Έκκλησίας κάι συνοδικώς anederyvers in' autais, ixpartion incira ais pulaxhu dia to one incluses xal quyi, auhreyxar di xal D παρεχάλεσαν περί αύτοῦ οι χατά γένος αύτῷ προσήχοντες, χαι άπελύθη μιν ούτος της φυλεκης όρω εμώ τοῦ ἐχ θεοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αύτοχράropos, anyprifin is the new autor incluse eig the x20° ήμαζ lepty xal θείαν σύνοδον, χάντεῦθεν xal έδόθησαν αύτῷ κατὰ την τῆς Ἐκκλησίας συνήθειαν έπιτίμια άνάλογα τοις τοιούτοις αύτοῦ πταίσμασι, δεδώκασι δε και εγγύας ύπερ αύτου οι άπο του γένους αύτοῦ διὰ γράμματος, xatà μέρος διαλαμδάνοντος, δσα φυλάξειν αύτον ύπισχνουνται, παθώς άπητήθη παρά της Έκκλησίας Θεού, άπολύουσα τό παρόν γράμμα ή μετριότης ήμῶν παραχελεύεται χαι διά τού του πρός αύτον, ίνα συντηρηθή χαι φυλάξη έαυτζν του λοιπού χει είς το έμπροσθεν άμε-

PATROL. GR. CLII.

κτῆρας καὶ ἐππκλήσει; δαιμόνων ἐκτίθεσθαι καὶ διὰ Α τοχον ἀπὸ τῶν τοιούτων ἀθεμίτων καὶ, ἀτόπων ἐρταῦτα ἰκανῶς τιμωρηθέντα, ἐπτειτα δὲ καὶ εἰς τὸ ἰεpὸυ ἐκδικεῖον παραπεμφθέντα ἐπὶ τῷ λαδεῖν θεραnείαν καὶ ἐξομολογησάμενον καὶ, ἀποθεραπευθῆναι αὐτοῦ τὰ τοῦ σφάλματος δεηθέντα, τάττομεν αὐτὸν Ιστασθαι ἔξω τῆς Ἐκκλησίας φαλλούσης καὶ συγκών ἀπάντων καὶ ἐξερχομένων, μετὰ δὲ τὴν ἀπόλυσιν εἰσέρχεσθαε καὶ προσκυνεῖν καὶ ἀσπάζεσθαι τὰς κίας εἰκόνας, νηστεύειν τε όλοτελῶς κρέατος, τυροῦ, τάλακτος κεὶ ώῶν, ποιείν πρός τούτοις καὶ μετανοίας καθ ἡμέραν ἀνὰ ἐκκπίν, χωρὶς Σαδδάτου καὶ Κυριακῆς καὶ τῶν ἀλλων δεοποτικῶν ἐὸρτῶν, κήτε δὲ λέγειν εἰς δικλαεμὸν τούτων τὸ, Κύριε,

# VIII. Cyrillus, metropolita Sidæ, pollicetur se in Ecclesia sua esse mansurum.

+ Olexderouevol maph the too Osou drias not natolixñs 'Exxindias els aprispias autoù, ol se άλλοι και οι είς Χριστιανικόν λαόν ύπο έθνος άσεδές τελούντα πεμπόμενοι, έχείνο πάντως έν νώ στρέφειν όφείλουσιν, ότι δηλαδή άποστολικόν άνει λήφεσαν άγώνα, και δρόμον ετάχθησαν τρέχειν τών τοῦ Χριστοῦ σεπτών μαθητῶν χαὶ ἀποστόλων, πρὸς ούς και άλλα πλείστα κινδύνων γέμοντα είρηται, xal τό 'Ιδού έγω άποστέλλω ύμᾶς ώς πρόβατα er usow linur. 'Excl solver xal airds xpluaser οίς οίδε Θεός έξελέγην παρά της άγίας του Θεού Έχχλησίας, και έψηφίσθην είς την έχχλησίαν την Σίδην, ή; άρχειν έλαχεν έθνική χείρ άσεδής, καί ένι ύποψία, μή ποτε χειροτονηθείς ούδεν άπέλθω exerce, f. x. & anelow incorreque native electry βασιλίδα ταύτην τών πόλεων δι' άνεσιν και άπαλλαγήν τών προκειμένων δυσχερών, την παρούσαν έγγραφον υπόσχεσιν ποιούμαι διά τούτο πρός τον παναγιώτατον ήμων δεσπότην τον οίκου μενικόν παrpitopyny xal the belas xal lepas ourodos, xal ligo zzi diabebacoupar, we ou wh Exw doscar perd the γενησομένην έπ' έμοι χειροτονίαν, τη του θκού χάριτι, προσχαρτερήσαι ένταῦθα χαλ πρόφασιν εύρειν περί άργίας και άναδαλέσθαι την άποδημίαν, άλλ' ouse perard anexbeivels the exchasian tauthe, eig ήν έψηφίσθην, ύποστρέψαι ένταῦθα, καταλιπών την έγχειρισθεϊσάν μοι ποίμνην, έκτος μεγάλης άνάγκης xel xpelas, hy xpivel xel & newayiwseros hun vector sis o oixouperade associations and i bein and lead ourοδος εύλογον και άληθινήν, και σότε δε ύπισχνούμαι μή ένοχλείν όλως τῷ παναγιωτάτω ήμῶν δεσπότη τῷ οίχουμενικώ πατριάρχη, μηδέ κατεπείγειν και ζητείν angebadera naf exchlorat erebat wormanties xaf eurστασίαν, άλλά διάγειν είρηνιχῶς καλ άταράχως, μέ-Xbit yn rygbolaon Lendear 29 24 212 xaz, she fxxydrae διεξάγεσθαι πας' έμοῦ, καθώς ἐτάχθην. ΕΙ δ' Ισως παραχωρήσει ό Θεός παραδηναί με την τοιαύτην ύπόσχεσίν μου και άθετήσαι, όσον ήδη διαδεβαιούμαι, έπισπώμαι κατ' έμαυτοῦ και ἀσπασίως δέχομαι, f.v āv drazvoin ėn'ėpol xaradlunų pera tūs beias xal ίερας συνόβου ό παναγιώτατος ήμων δεσπότης ό οίχουμενικός πατριάρχης. Έπλτούτω γέρ έγένετο και ή παρούσα ξγγραφος ύπόσχεσίς μου δι' ασφάλειαν.

39



1326

12:3

#### Manu propria :

+ Κύρι. Μος ἰερομόταχος καὶ πατὴρ πτευματικὸς τὰ ἄτωθετ γεγραμμέτα στέργωτ καὶ βεδαιῶτ ὑπέγραψα.

#### IX. Joannes promittit Nicæensibus reversuris in sinum Ecclesiæ remissionem.

# † Πιττάκιον πατριαρχικόν είς τους εύρισκομένους είς την Νίκαιαν.

+ Tol; από αμαρτίας ύποστρέφουσεν ή του Θεού 'Εχχλησία, το χοινών των ψυχών ιατρείων, τάς έαυτης σωτηρίους ύπανοίγουσα πύλας και έκάστω τά πρόσφορα φόρμαχα έπιτιθείσα πάσι τά πρός σωτηρίαν οίχονομεί. δει τοίνυν μή άπαγορεύειν μηδένα. μηδέ είς απόγνωσιν έμπεσόντα καταφρονείν τῆς έαυτοῦ σωτηρίας, οὐδὲ γάρ ἐστιν, οὐχ ἔστιν δλως Β άμαρτία ή νιχώσα την τοῦ Θεοῦ φιλανθρωπίαν, χαί πολλά των της προτέρας άφισταμένων χαχίας χαλ γνησίαν ενδειχνυμένων την μετάνοιαν χαι επιστροφήν ή θεία Γραφή φέρει τὰ παραδείγματα, τά τε άλλα καί το του άσώτου, το της πόρνης, το του ληστού, τό τών Νινευϊτών, τό του Μανασσή, ός έπι τεσσαράχοντα έτη τον λαόν είδωλολατρείν παρεσχεύασεν, άποστάντας τοῦ δημιουργοῦ · οὐδένα γάρ άπωθείται, ούδὲ άποστρέφεται ό Θεός, φιλανθρωπίας Επειρον έχων πέλαγος, μόνον έαν γνησίως μετανοήσωμεν και προσπέσωμεν και κλαύσωμεν και δεηθώμεν της αύτοῦ άγαθότητος. Έπει οῦν παραχωρήσει θεού διά πληθος άμαρτιών ύπερίσχυσε χαθ' ήμων ή των Ίσμαηλιτών επίθεσις, και πολλούς ούτοι των ημετέρων χειρωσάμενοι χαι καταδουλώ- С σαντες παρεδιάσαντο και παρέσυραν, φεῦ! ώστε אמן דם דאָך במטדשט אמאומך אמן מטבטדאדטך באבטשמו, τοίς είς βάθος δε κακίας τοσαύτης εμπεσούσιν αίσθησις, οί χαχού γεγόνασιν, έπιγενομένη τά των Χριστιανών πάλιν άναχαλέσασθαι διεγείρει, λογιauds of tis elseisiv Eteps; xal dista jour xal piδαιόν τι μαθείν ζητούσιν, εί μη διαμάρτωσιν, άλλ' בתודבטבסידמו דאָכ במעדשי סשדאףומב, תמסו דטוב דטושטτεις έγγυαται ή του Θεού Έκκλησία και πληροφορίαν βεδαίαν δίδωσιν, ώς έλομένους τα της άληθοῦς είς Θεόν πίστεως και της των Μουσουλμάνων καχίας, είς ήν έξεχυλίσθησαν, άποστάντας, τή τών Χριστιανών πάλιν μερίδι συναριθμήσει και ίάσεται χαί θεραπεύσει, και ούδε εύρησουσιν έμπόδιόν τι η πρός την των ίδιων ψυχών σωτηρίαν δια τό προγεγονός αύτοις, ώς είρηται, σφάλμα, άλλ' δοοι μέν πούτων και φανεράν και πεπαφρησιασμένην ένδεί-Eovrai the meravoiae, is xal nabele iliobai únip דהן בוב טבטי הומדבשב, מידמו אמו עמדדטטואטי מימטאcover στέφανον (απόδειξις τούτου σαφής ό μέγας του Χριστού μάρτυς 'Ιάχωδος & Πέρσης), όσοι δέ ιψ φόδψ των χολάσεων χαθ' έχυτούς χαλ έν τῷ λειηθότι διαζήν θελήσουσι, τά των Χριστιανών έν**στερνιζόμενοι χαί ποιούντες, χαί αύτοι σωτηρίας** επιτεύζονται, μόνον χατά το δυνατόν τηρείν σπουδάζοντες τάς τοῦ Θεοῦ ἐντολάς. Καλείς την περί τούτου ασφάλειαν και το παρόν της του Θεου 'Εχχλησία; γράμμα έγένετο.

A X. Jersmias, metropolita Chersonis, pollectur se in Ecclesia sua esse mansurum.

† Οί ἐκλεγόμενοι παρά τῆς ἀγίας τοῦ Θεοῦ xat xatoλικῆς Ἐκκλησίας, x. τ. λ., ut num. VIII.

# Manu propria.

† Ο ταπεινός μητροπολίτης Χερσώνος και υπέρτιμος Ίερεμίας τὰ άνωθεν γεγραμμένα στέργων και βεβαιών υπέγραψα.

# X1. Macarius, metropolita Bitzynes, pollicetur se in Ecclesia sua 'esse mansurum.

† Ul έχλεγόμενοι παρά της άγίας του Θεού χαι χαθολικής Έχχλησίας, χ. τ. λ., με κυμ. VIII.

# Manu propria.

† 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Βιτζύνης xal ύπέρτιμος Μαχάριος τὰ δινωθεν γεγραμμένα στέργων xal βεδαιῶν ὑπέγραψα.

# XII. Joannes scribit ad clerum Constantinopoleos de incantationibus.

† Ή μετριότης ήμῶν γνωρίσασα, ὡς ἐν τῆ βασι-אבטסטיסה דמטידה דשט הטאבשט געלסט דשט בע בטידה אסיוχών του Χριστου προβάτων έγχατέσπειρεν ό τών ζιζανίων σπορεύς τινας αύτοῦ θεραπευτάς τοις Ερ. γοις αύτου τοίς πονηροίς προσχειμένους χαι ταίς διδασχαλίαις, μαγείαις δηλαδή χαι πολλοίς έτέροις άτόποις xal acebeias μεστοίς, προσίασι δε τούτοις צמו דועבר דשט הוסדשט, צמו מעמעמדדסעדמו דע דאָר τοιαύτης αύτῶν χαχίας χαι άσεδείας, ού μιχρώς ένreuder Erade the youth and ele hirth actuelles άφόρηταν, και πλείστα κατέχεε δάκρυα, δτι δή είς τοσαύτην άναισθησίαν και ατοπίαν έξηνέχθησαν ιί άνθρωποι, ώς έγχαταλιμπάνειν Θεόν τον ποιήσαντα χαι έπιλανθάνεσθαι Θεού του τρέφοντος χαι τοιούτοις προσιέναι ψυχοφθόροις και του 'Αντιχρίστου προδρόμοις, δθεν και πάσιν, ώς είκος, τρόποις προθυμηθείσα έξορίσαι τῆς Χριστιανικῆς πολιτείας xal του γένους τά τοιαύτα μιάσματα, άτε δή χαι γρέος και όφειλην έχουσα πάσι διαμαρτύρασθαι και νυκτός και ημέρας και ίδία και δημοσία, έπειδη και τούτου yapıv izayon sav ol noijulveç, Iva xai toiç alloiç salπίζωσι και προμηνύωσι τα μέλλοντα δυσχερή, και διά τουτο απαραίτητος ή χόλασις, χαν είς ο απολωλώς τύχη, ώς της ρομφαίας έρχομένης, αν μη σαλπίσωσι τῷ λαῷ, μηδέ σημάνωσι, και έλθοῦσα ή ρομφαία λάδη ψυχήν, τὸ αξμα αὐτοῦ ἐκ τής χειρός τῶν ποιμένων ζητήσει ό Κύριος, και ού δυνήσονται προδάλλεοθαι την άγνοιαν, ούδε είπειν, Ούχ ηχούσαρεν της σάλπιγγος, ούδε είδομεν τον πόλεμον, οι τές των άλλων άγνοίας ταχθέντες επανορθούν χαι τον διαδολιχόν χίνδυνον προμηνύειν έρχόμενον. Διά ταῦτα προανφωνεί και έπισκήπτει τοίς έποίκοις της μεγαλοπόλεως ταύτης απασι, φοδηθηναι το βαρύ χρίμα χαί την φοδεράν ημέραν της άνταποδόσεως τοῦ Κυρίου πρό όφθαλμῶν λαδείν και μή θελησαι τοις τοιούτος συναπόλλυσθαι, άλλφ κατά νοῦν λαδείν την άποταγήν, ήν έπι τοῦ άγίου βαπτίσματος άπαιτούμεθα. htic mixed mer gaivetal deromérn, rooumern de xal πάνυ έστι μεγάλη, ήν ο ίσχύσας φυλάξαι τρισμαχάριστός έστι · διά γάρ όλίγων ρημάτων παν χαχλα όνομαζόμενον, δ μισεί δ Θεός, άποτασσόμεθα, πορ-

# SYNODICÆ CONSTITUTIONES.

pappaxeiav, parteiar, \$ maoidiar, Bupdr, opyty, βλασφημίαν, Εχθραν, Εριν, ζηλον, μέθην, άργολογίαν, ύπερηφανίαν, βλαχείαν, γελοιασμούς, χιθαρισμούς, **ğeµara δ**αιµονιαχ**ά, π**αιδοφθορίας, πνευµάτων έπερωτήσεις, πλεονεξίας, μισαδελφίας, άρπαγάς, τούτοις πάσι και τοις όμοίοις τούτων άποταστόμεθα έν τη του άγίου βαπτίσματο; άποταγή, άπερ πάντες γινώσκομεν, ότι έργα και διδασκαλίαι siot τοῦ διαbohou, návra de raura endeaney en ordret ever to πριν ύπό την έξουσίαν τοῦ διαδόλου, πριν φθάση είς ήμας το φώς, ότε ήμεν πεπραμένοι θαό της άμαρτίας, ότε δε εδουλήθη ο φιλάνθρωπος και ελεήμων Θεός λυτρώσασθαι ήμας έχ τῆς τοιαύτης πλάνης, επεσχέψατο ήμας άνατολή εξ ύψους, χαι επεφάνη ή χάρις τοῦ Θεοῦ ή σωτήριος, και έδωκεν έαυτον άντάλλαγμα ύπερ ήμων, και εξηγόρασεν ήμας της πλάνης των είδώλων, χαι ηύδόκησεν άναγεννήσει ήμας δι' δδατος και πνεύματος, ταύτην την άποτα-The rat the rather oponorias analteral Eracto; es τη ώρη και έν τη ήμέρα έκείνη · έπερωτώνται γάρ ποιμένες και περι της ίδίας πολιτείας και ύπερ της ποίμνης αύτῶν, χαι άπαιτείται ἕχαστυς τὰ λογιχά πρόδατα, άπερ παρέλαδε παρά τοῦ άρχιποιμένος Χριστοῦ, ἐπερωτῶνται οἱ ἐν ἑξουσία, ἐπειδή καὶ πάσα έξουσία άπό Θεοῦ, ἐπὶ ἀναχαιτίσει τῶν χαχῶν χαι ψυχολέθρων χαι σωφρονισμώ των είς άτοπα έχφερομένων και συστολή, και λόγον δώσουσι και περί της έαυτών πολιτείας και περί των ύπο την έξουτίαν αύτων, όμοίως δε και πρεσδύτεροι δώ- C σουσι λόγον ψπέρ της Έκκλησίας αύτῶν, αμα δέ και οι διάκονοι και πές δε πιστός ύπερ του οίκου αύτοῦ, ὑπέρ τῆς γυναικός και τέκνων και παίδων και παιδισχών δώσει λόγον, εί εξέθρεψεν αύτους έν παιδείς και νουθεσία Κυρίου, καθώς παραγγέλλει ό θείο; απόστολος, πλούσιοι καλ πένητες, και μιχροί xal μεγάλοι, περί ων έπραξαν έργων, έπερωτώνται · γέγραπται γέρ, ότι πάντες παραστησόμεθα τώ βήματι τοῦ Χριστοῦ, Ινα χομίσηται Εχαστος, πρός δ Επραξεν, είτε άγαθον, είτε πονηρόν. Ταῦτ' סטי בוטלדבב אמל סדו טע דאי מיטעומי אעשי לאאמדלאנπεν ήμας ό Κύριος, και παρίδωκεν είς χείρας Βαρδάρων, και απήχθη αίχμαλωτος είς τους πολεμίους ό λαός, και παρεδόθη τη διασπορά, φοδηθώμεν, άγα-מוזרפו, אמו באסטרוזנש באמטיסג מהט דשט הטיוןטשי ה αύτοῦ, καὶ μἡ καταδεχέσθω συναπάγεσθαι τοἰ; τοῦ διαδόλου θεραπευταίς, άλλα σπουδαζέτω την έαυτοῦ ψυχήν τῆς αίωνίου χατακρίσεως περισώσασθαι, χαταμηνύων και εξ τινα ξφθασε γνωρίσαι άνδρα ή και γυναίκα κά μαγικά μετερχόμενον, ώς άν της τοιαύτης κακίας και έργασίας του διαδόλου έκπομπευομένης διορθώνται και οι τοιούτοι, και ούδε τούς άπλουστέρους είς το της άπωλείας βάραθρον-χατασπώσι. Τούτου γάρ ένεκα και ίνα παντός κακού, δ μισεί και άποστρέφεται ό Θεός, ή ήμετέρα καθαρεύη πολιτεία, έκκλησιαστικοίς έπετρέψαμεν και άνεθέμεθα, ώστε περιιέναι αύτους και ζήτησιν άκριδη ποιείσθαι έν έκάστη γειτονία της βασιλευούσης ταύτης τών πόλεων, μήπω τις έγκέχρυπται τῷ ποι-

νείαν, μοιχείαν, άχαθαρσίαν, ψεῦδος, χλοπήν, φθόνον, 🛕 μνίφ λύχος, δοράν ένδεδυμένος προδάτου, χαι μόρφωσιν μέν εύσεδείας έχων, ήρνημένος δε την αύτης δύναμιν, μαγείαις χαίρων και γοητείαις και τοξς λοιποίς έργοις του διαδόλου. Τοίς ούν πεποιήσθαι την τών τοιούτων ζήτησιν ανατεθειμένοις και ύμεζ opelhere suvepyelv eig routo, xal xatapavel; ridéναι, εί τινας τοιούτους συνσίδατε, τούς τε προσιόντας αύτοις, δσον γαρ κακόν έστιν έν τη μεγαλοπόλει ταύτη, ήτις τη τοῦ Θεοῦ χάριτι οὐ μόνον τῷ μητρός επέχειν τόπον των λοιπών διενήνοχε και προκαθέστηκε πόλεων, άλλά και τῷ πηγήν είναι τῆς εύσε. **δείας, τοι**αύτα έν αύτη τολμάσθαι διαδολικά καί απωλείας ψυχών πρόξενα . και ποίας αν συγγνώμης έπιτύχοιτε ύμεζε, εί περικαλύπτοιτε τους τοιούτους, χαι σύγχωρούντες είητε άναμεμίχθαι ύμίν αύτους mal Baddeev to oxorouting rous collets the xapolar xat bavarouv; 'Alla ei un biavastalite apòc the ture. τοιούτων άνεύρεσιν, ώστε της ήμετέρας πολιτείας έξελαθήναι και δίκην ύποσχείν την άξίαν, εύ ίστε, ώς παροξυσμῷ παροξυνείται παθ' ύμῶν ἐπὶ πλέον ό Κύριος, και τίς ύποστήσεται από προσώπου αύτου; Διανάστητε τοίνων, παραχαλώ, χαι ζηλου ενδείξασθε ύπερ θεού τον προσήχοντα, ίδία μέντοι ύμιν τοίς Ιερωμένοις, οί και τοίς άλλοις υπόδειγμα είναι όφείλετε του χαλού χαι της άρετής, χαι πρότερον μέν παρεγγυησάμεθα μετά τῆς προσηκούσης πνευματικής abornplas, απέχεσθαι της έν καπηλείοις διατριδής, και νύν δε πάλιν αψτά ταθτα και διά των παράντων γραμμάτων επισκήπτομεν, ώς οι μή τουτο του λοιπου παραφυλαξάμενοι την κανονικήν ύφέξουσι καταδίκην · Ετι επισκήπτομεν, ίνα πρό τών άλλων άπάντων συνεργήτε τοις άνατεθειμένοις το παρέν λειτούργημα είς άνεύρεσιν των ψυχοφθόρων άνθρώπων, Οπείχοντες τούτοις δή τοις την ζήτησιν αύτῶν ποφυμένοις, έφ' οἶς καί περί αύτῶν τούτων χαι περί άλλων άναγχαίων και λυσιτελών λέγειν μέλλουσι πρός ύμας, έπει και βάρος έχφωνουμεν και επιτίθεμεν παντί τῷ είδησιν έχοντι τοιούτου ψυχοφθόρου και λυμεώνος, ίνα υποδείξητε τουτον τοίς είς τοῦτο άνατεθειμένοις εχχλησιαστιχοίς, έτε δέ και εί τινα σύνοιδε ποοσιόντα τοίς τοιούτοις και συμφελιούμενον.

> XIII. Joannes mandat quibusdam magistratibus ut ecclesiasticos in persequendis incantatoribus adjuvent.

> + Ol κεφαλαττικεύοντες είς την θεοφύλακτον, θε-δόξαστον και θεομεγάλυντον Κωνστάντινούπολιν, συμπένθερε του χρατίστου και άγίου μου αύτοχράτορος επί της τραπέζης, χῦρ Γεώργιε Χοῦμνε, χαι θείε του χρατίστου και άγίου μου αύτοχράτορος. μέγα δρουγγάριε της βίγλης, χῦρ Δημήτριε Τορνίκη, έν άγίω Πνεψματι ποθεινότατοι υίολ της ήμων μετριότητος • ή μετριότης ήμῶν ἐγνώρισεν, ὅτι εἰς την θεοφύλακτον ταύτην βασιλίδα των πόλεων ένεργούνται μέν καί άλλα τινά άτοπα παρά τινων άπο τών εποίχων αύτης άνδρών τε χαι γυναιχών, εύρ!σχονται δέ άναμεμημένοι (—αι) είς τον λαόν τοῦ Θεού, και πολλοι (πολλαι) μαγείαις και γοητείαις προσκείμενοι (-αι) ικαι χρώμενοι (-αι), οίτινες

1229

# JOAN. CALECK CP. PATRIARCHE

anatwoi od nai wollow; noosepyestai autoi; nat ποιούσι βλάδην έντεύθεν και δλεθρον και ψυχικόν zal sugarizes els tobs avepuzous . notor ous zaχόν χαι όλέθριον ένε τοῦτο ώς άντιχρυς φθορά εί; τον άχραιφνή Χριστιανισμόν, δν ήγούμεθα και ελπίζομεν, ότι είπερ που άλλαχοῦ παλιτεύεται, πολιτεύεται דא דסט פרטע אלף:דו אמו בוב דלא גאטואטטעדם דא דטומטדא μεγαλοπόλει λαόν, και ότι ίκανόν έστι τουτο μόνον επισπάσασθαι προφενώς την του θεού όργην χεθ ήμών, και ύμεις φρονήσεως δυτες, οίας έστο, και γένους και Χριστιανισμού καθαρωτάτου, ίνα διαχρίνητε. Η μετριότης τοίνυν ήμων ταυτα μαθούσα και την ψυχην ού μιχρώς Επαθε, και είς λύπην άφόρητον χατηνέχθη, και δάχρυα πλείστα κατέχεε, the use of the total and the total and the total and the the the total and total πίαν έξηνέχθησαν οι άνθρωποι, και ούτως επλανήθησαν, ώς άποστηναι του θεού και έπολέσαι την sic αύτον ευσέδειαν διά των τοιούτων μαγειών και γοητειών, το δε και ότι άμελογουμένως δια τα τριαύτα άτοπα και άσεδείας μεστά έργα το πλέου ύπέστη το γένος των Χριστιανών τον άφανισμον και την φθοράν και την αίχμαλωσίαν, ην ύπέστη και ύφίσταται. Εί μέν ούν μαχράν που της βασιλίδος των πόλεων ταύτης ήχούομεν ένεργούμενα τοιαύτα όλέθρια xal έξω του Χριστιανισμού xal της εύσεbeigg spye, ravie; ypie; elyoper xal (glor avalaδείν ύπερ της εύσεδείας αύτης, και εί κίνδυνος προέχειτο χαζ προθυμηθηναι και πασι τρόποις σπουδάσαι έξορίσαι τῆ; Χριστιανικῆς πολιτείας και τοῦ γένους τὰ τοιαῦτα μιάσματα. Ἐπεὶ δὲ ἐντὸς C ταύτης της θεοδοξάστου Κωνσταντινουπόλεως, Ενθα צעו א 'באאלקסום דמש שבטש אמן א גב מטרסש בשמבהστάτη βασιλεία, είς ήν ότιτα μεγαλόπολιν και ένοχήν Eyere busic, olar Eyere, Ral to olor sizeir, Evea ή πιγή του Χριστιανισμού ευρίσχεται, τελμώνται τά τοιαύτα, ποίας αν συγγνώμης τύχοιμεν παρά Θεού, και πώς ού δικαίως πασα μέμψις ήμιν παρά nausd; enaulhoscal, el un diavascalquev els 5hrnσιν άχριδη και άνεύρεσιν των τοιούτων χαχίστων xal oleopier xal acebier automin xal eig exolχησιν αύτοῦ τοῦ Θεοῦ; Γενομένης γάρ της έκδικήσεως ταύτης και του έξιλασμού κατά το του Φινεός άείμνη στον έργον έχεινα, θαφρώ είς την φιλανθρωπίαν αύτοῦ τοῦ Θεοῦ, ὡς χοπάσει ή χαθ' ήμῶν θραῦσις και το ανένδοτον της οργης, και επιδλέψει έλεων είς τον ταλαιπωρούμενον έπι τοσούτον και ταί; παρ' αύτοῦ μάστιξι διά τά παροξύνοντα αύτζν κικά παιδευόμενον λαόν αύτου · ού μην άλλά και τούς έπι ταίς τοιαύταις άτοπίαις διαθερμανθέντας χαι είς ζήλου διαναστάντας τον τῷ Θεῷ όφειλόμενον άμείψεται δωρεαί; πολυτρόποις αύτος ό δια του προφήτου είπών · Ζῶ έγώ, τοὺς δυξάζοντάς με δοξάσω. Ποίον γάρ αν έτερον έργον ύπέρ της δόξης είη του θεού ή τούς την είς αύτον εύσέδειαν διά των δα:μονικών έπιχλήσεων χαι των μαγειών χαι γοητειών άνατρέποντας χαι χαταλύοντας άντιχρυς λανθάνοντας ζητήσαι και εύρειν και εις μέσον έλκύσαι και ταίς πρεπούσαις ύποβαλεϊν κακώσεσι και

χαι τάς έαυτῶν μέν ψυχός τη άπωλεία παραδίδόασιν, 🛦 χολάστοιν; Ημεϊς μέν ούν άνεθέμεθα έχχλησιαστιποίς την τοιαύτην ένέργειαν, οι μελλουσι περιέναι xal dregrebiers xal Gytels márta trinos tois té slonuéva arona xal ásebhuara zalpevrac, évécac legoner xxl guralxac, xal to els the autor burg. אני אדסי, סט אטיטי בוב דאי דשי דסוטידשי האנטטידבן Ecoveral Shernoly to nat especies, all' flog and electry Tow groupérous Ellow xard the molitilas dromade. των διόρθωσιν. επισκήπτομεν δε και εξιούμεν και טעמק של בטמבלבוק אמן שנאסטלסטר, אמששל בוחטעבי, συνεργούς φανήναι είε τουτο και άνθρώπους διόγκαι τούτοις, ότε χρείαν έχουσι τοῦ δημοσίου, Ιχανούς είς την τοιαύτην των χαχών ανθρώπων έρευναν, ώστι τούς άλισκομένους και εθρισκομένους μετόχου; τής είρημένης άσεδείας, πάσχοντας πρότερον, ότα τοίς φιλευσεδέσι νόμοις δοχεί, τέλος χαι των της πόλεως όρίων απελαύνεσθαι. "Ιν' ούν έχοιτε την παρά θεού βοήθειαν έπι πάσιν, οζς αύτης χρήζετε, φάνητε φ:-LOUVERS BEDV RAL THY ELS AUTON EUGÉBELAN REPL ndelstou noioúpevoi, xal sneusare els routo ro eiρημένον θεοφελέστατον Εργογ και χόπον, εί πρόχειται, ύποστηναι όμας σωματικόν, ώστε έξορίσαι την λύμην του Χριστιανικού λαού, ένα και έν τῷ περώτ αίωνι εδρητε τάς άμοιδάς, χαι το τω μέλλοντι τών άγαθῶν ἐχείνων ἀπολαύσητε, ἁ ήτοίμασεν ή θεὸς τοίς άγαπήδασιν φύτον έχ ψυχής και των ένκώων αύτου ύποραγωνισαμένοις.

> XIV. Synodus constituit, excommunicato metropoli æ Philipporum hyperpyra centum annua case pendenda a duobus spiseopalibus Ecclesia, Philippopoleos, qui antistilibus carent.

+ Kal ó the hasteries quoteus doros xal ta beia παραγγέλματα επικάμπτεσθαι ήμα; απαιτεί τος xaxii Exous xal gilav&púxus aurols apospisis nal typepog nat wg older se tere to roke noughter τών συμφορών, όσορ όξι και κοινά πάσιν ή φύος προύθηκε τα δυστυχήματα. Ταύτ' έρα και τῷ ποι Φιλίππων, πρός τη άποδολη και αποκέσει του θείου της άρχιερωσύνης σεμνώματος χαλ οπς άξίας πενί zai ivesig πιεζομένω των χρειωδών, zai instav πρός ήμας κεκινηκότι, έπαρκέσαι τα πρό; ζωάρχειαν, ούς εύξχορν ύχοξεχομεν, και προνοήσασθει τούτω τά πρός το ζην συντείνοντα των ειχότων είναι nal dinaiwe nexplanates : preveor de nat diastéfic καί γνώμη κοινή της περί ήμας όμηγόρεως των ίερωτάτων άρχιερέων, σου Έφέσου, του Κυζίκου . . . . . . . . . . . . . . . . . . . τάττομεν δίδοσθαι πρός αύτον ύπέρπυρα έχατον άπό των είσολημάτων των ύπο την άγιωσάτην μητρόπολιν Φιλιππουπόλεως χηρευουσών επισκοπών, τή Ιωαννίτζης και του Υπερπυρακίου · δίδοσθαι α rauta auto ityolws averxpathtus xal avertephτως, δπερ και όφείλει γίνεσθαι και ένεργείσθαι, ώς διεγνώσθη και διετάχθη συνοδικώς. ΌφεΩει μέντα και ό χειροτονηθησόμενος είς την τοιαύτην μητρπολιν Φελιππουπόλεως αρχιερεύς στέρξαι τουτο, όσον διαγνώσθη συνοδιχώς, χαι μηδόλως εις την τίς τοιαύτης έχχλησιαστικής χαταστάσεως χωρ<sup>τζου,</sup> άθέτησιν. Έπι τούτω γάρ έγένετο και έπεδ/θη αυτώ

# 1231

και το παρόν συνοδικόν γράμμα της ήμων μετριό- Α τέον ζητήσαι τε και μαθείν. Αφιγμένου οδυ έπ' τητος. ΜηνΑ Ιουνίω ίνο. ζ. αύτω και του περομονάχου κύρ Διονυσίου,

# XV. Joannes respondet metropolitæ Russiæ interroganti de metropolita mortuo miracula patrante.

+ 'Ιερώτατε μητροπολίτα 'Pwslag xal ύπέρτιμε, έν άγίω Πνεύματι, άγαπητε άδελφε της ήμων μετρ.ότητος και συλλειτουργε, χάρις είη και είρηνη παρί θεοῦ τῆ σῆ ἰερότητι · γραφήν ἐδεξάμεθα τῆς ίερότητός σου, διεξιούσαν άμα και πληροφορούσαν περί του πρό σου άρχιερέως της αύτης άγιωτάτη; έχχλησίας, ώς έδοξάσθη μετά θάνατον παρά Θεού χαί γνήσιος αύτοῦ θεράπων άνεδείχθη, ώς χαί θχύματα τελείσθαι μεγάλα παρ' αύτοῦ χαὶ παντοίας νόσους θεραπεύεσθαι. Εύφράνθημεν ούν και ήγαλλιασάμεθα τῷ πνεύματι έπι τούτοις, και την όφει- Β λομένην άνεπέμψαμεν τῷ Θεῷ δοξολογίαν. Έπει δέ x21 παρ' ήμων έζητει μαθείν ή Ιερότης σου το ποιητέον έπι τῷ τοιούτψ άγίψ λειψάνψ, οίδε δέ αύτη καί ούκ άγνοεί, ώς έχει τάξεως και συνηθείας έν τοίς τοιούτοις ή του Θεου Έκκλησία, πληροφορίαν και επ' αύτῷ λαδούσα βεδαίαν και άναμφίλεκτον, τῷ τοιούτω-τῆς Ἐκκλησίας χρήσεται πάντως τύπω h lepótny onu xal mept auto, xat upvous xat lepais τιμήσεις και θεραπεύσεις δοξολογίαις τον τού Θεού θεράποντα, και τῷ έξῆς παραδώσεις χρόνψ είς αίνεσιν χαι δόξαν τοῦ δοξάζοντος Θεοῦ τοὺς αὐτὸν δοξάζοντας, ού ή χάρις είη μετά της σης Ιερότητος. Μηνι Ίουλίω ίνο. ζ'.

#### XVI. Synodus dirimit controversiam ortam inter metropolitam Thessalonices et monasterium Aca- C pnii.

+ Διένεξις άνέχυψε μέσον των τε ένασχουμένων μοναχών τη χατά την Θεσσαλονίχην σεδασμία παsprapying mond it of ground timering and reasoτου Σωτήρος Χριστού και έπικεκλημένου του 'Ακαπνίου, xat του μέρους της αγιωτάτης μητροπόλεως Decrahoving rept to interesting the delou veri τού είς δνομα των Άσωμάτων τετιμημένου, τού μέν τοπιχού άρχιερέως σφραγίσι χα: τιμαίς όφφιχίων χαι περ' αύτον χρήσθαι έθέλοντος, ναι μήν χαι εις οίκονόμον άρτίως διά σφραγίδος προδιδάσαντος έν αύτῷ, ὄν δῆτα χαι προεθίδασε, τῶν μοναχῶν δὲ άνθισταμένων χαί έναντιουμένων αύτῷ, άτε δή τῶν περί του κλήρου τούδε προσόντων αύτοις χρυσο- D δούλλων, τον αρχιμανδρίτην της αύτης σεδασμίας μονής κάι έφορεύειν και επιλέγεσθαι τούτους διοριζομένων, ούκ άπό των τῆς μητροπάλαως κληρικών, ούχ άπο των της Παναγίας, ούχ άπο των του μεγαλομάρτυρος και μυροδλύτου Δημητρίου, άλλ' άπο των έν εύχτηρίοις οίχοις προσανεχόντων θεώ, περί του Θεσσαλονίχης μηδέν τι μηδαμώς μεμνημένων. Έπει ούν άρχην έσχεν έντεύθεν αύτοι; τά της διενίξεως και λυσιν ούδαμώς ελάμδανεν, εξαποστέλronain els the nad, that jeban nat bejan annogon ο! μοναχοι τον από της αυτης σεδασμίας μονής Ιερομόναχου κῦρ Μαλαχίαν, ἐπιθέμενοι τούτω τὰ προσόντα περί της ύποθέσεως παύτης αύτοις διχαιώmara, eo' & sa xat' authy avevery au nat to non-

αύτῷ τούτω και τοῦ τερομονάχου κῦρ Διονυσίου, προτροπή και άναθέσει τοῦ ιερωτάτου άρχιερέως Θεσσαλονίκης, επέτρεψε συνοδικώς ή μετριότη: ήμων έκατέρφ είπειν και διηγήσασθαι, δσον είπειν έχει, και δη τάς πρός ήμας γραφάς τόυ Θέσσαλονίπής δ αύτος Ιερομόναχος χῦρ Διονύσιος ἐμφανίσες, al oh γραφαί διεξιούσαι ήσαν είς πράξιν αύτον Espacented ourofixity and the tou olyove out of aγίδα, προεχόμισεν ξπειτα χαί την συνοδιχήν πράξιν, ητις και τν επηχόω άναγνωσθείσα περί μέν των, ών διωρίζετο τά χρυσόδουλλα, μνείαν έποιείτο ούδ' ήντιναούν, οία μηδε έμφανισθέντων τηνικαύτα τυχδν, τον 'Αχαπνίου δε άπειργε χειροτονίας μή ποιείν έν τῷ τοιούτφ κλήρφ βαθμών. Καλώς τοῦτο πάντως και κανονικώς της συνόδου διορισαμένης, άτε δή του τοιούτου χρήματος των χειροτονιών αρχιερεύσε προσήποντος, επί τούτοις προέτεινε μέν και ό της τοῦ 'Ακαπνίου μεταγενεστέραν πατριαρχικήν γραφήν, ενδιδούσαν το ταύτης άρχιμανδρίτη, ώστε είς οίκονόμον καθιστάν, δν άν επιλέξηται, και κληρ:χούς έγχαταλέγειν τῷ χλήρψ τῷδε δι' οίχείων γραμμάτων, προέτεινε δε και τα χρυσόδουλλα και πρόσταγμα σεπτόν έπ' αύτοζς τοῦ ἀοιδίμου καὶ μακαρίτου βασιλέως, του πάππου του χρατίστου καλ άγίου μου αύτοχράτορος, χαί Ετερον σεπτίν πρόσταγμα άρτίως άπολυθέν παρ' αύτοῦ δη τοῦ έχ Θεοῦ βασιλέως, όμοῦ και την τοῦ κλήρου επιλογήν και εφορείαν και την επιτήρησιν του τοιούτου θείου ναού τῷ κατά καιρούς τῆς τοῦ 'Ακαπνίου προεξρεύοντι ένετίθει και ένεχείριζε, τούς τε φθάσαντας ένταγήναι τούτω διπλοχλήρους παρέστελλε, χαι τον Θεσσαλονίκης απέτρεπεν έχείθεν. 'Αμέλει και συνδ.ασχεψαμένη τα περί τουτου ή μετριότης ήμων τοις περί αύτην ໂερωτάτοις άρχιερέυσι, τῷ Ἐφέσου, τῷ Πισιδίας, τῷ Μαδύτων, τῷ Μηθύμνης και τῷ Χίτυ, διέγνω και άπεφήνατο, προσήκον είναι και δίκαιον, έχεινα και είς τον έξης πάντα χρόνον έπι τώ τοιούτω κλήρφ κρατείν και ένεργείσθαι, όσα τα περί αύτου χρυσόδουλλα ύπετύπωσεν, έτι τε καί δοα τά έπ αύτοίς σεπτά προστάγματα, ώστε τον της του 'Αχαπνίου και την έφορείαν και επιλογήν έχειν αυτου, χαί πάντα έπ' αύτῷ ποιείν, όσα διά των αύτων διχαιούται διχαιωμάτων, μέντοι γε και έφορεύων έσται και έπιλεγόμενος τούς τοιούτους κληρικούς χαι γράμμασιν οίχείοις τούτους έγχαθιστών ώς το πρότερον, την τε των Ιερών σχευών φυλακην χαι την του οίκονομείου ύπηρεσίαν τον αύτον τρόπον έπιτρέπων και άνατιθείς, όν αν ίκανου έξ αύτων έπι τούτοις και άρμόδιον-διακρίνη κατά την προτέραν συνήθειαν χαί χαθ' δπερ άργηθεν ξογε προνόμιον, φυλάττεσθαι τούτου δφείλοντος και το άπαρά-דףשדטי לצבני לחו המסו דטוק אמדל אתוףטטק דאי מטדאק προστασίαν διαδεξομένοις, πλην ούχ έξει τις αύτών έπ' άδείας, σφραγίδα οἰουδήτινος όφφικίου ποιήσασθαι, ούτε μήν έναρίθμιον τινα τῷ τοιούτφ κλήρφ ποιήσαι διπλόχληρου άπαγορεύομεν γάρ τούτοις απασι και ήμεζς όμοίως τη προλαδούση συνόδω, και

12 4

ούδαμως έχγωρούμεν, ούδε άδειαν δίδομεν, σφραγί-

δας τελείν και χειροτονίας δφοικίων, έπει ταυτα. Α νέμεται πάλιν αθτά, διά τουτο καί δτι ούδι διαμηώς είρηται, άρχιερεύσι προσήχωσι. Περί μέντοι τών κατά το παρον εύρισχομένων διπλοχλήρων, εί χαι χατά την των είρημένων της τοιαύτης μονής διχαιωμάτων περεληψιν παρασταλήναι αύτους έδει, άλλ ούν διαχρίσει το πράγμα δούσα ή μετριότης ήμών συνοδικώς τούτους μέν είασε διά βίου είναι και εύploxeobat ev abro, toù dotroù de xat el; to eurpoαθεν ούα όφείλει ό τῆς τοῦ 'Ακαπνίου διπλόκληρον δλως είς τον τοιούτον παραδέξασθαι χλήρον, άλλ' εί χαι παραδίξεται όπωσδήποτε, αύτόθεν ή πράξις αύτη εύθύς την κατάλυσιν έξει. ήκιστα γάρ είκος καί δίχαιον ήμιν χέχριται, άλλο τι παρά τινος είς τον τοιούτον χλήρον πραχθήναι, παρ' δ τά τε χρυσόσουλλα και τά σεπτά προστάγματα διορίζονται, όφείλοντος και τοῦ νῦν Ιερωτάτου ἀρχιερέως Θεσσα- Β λονίκης και των μες αύτον στέργειν και έμμένειν είς δσον ταύτα διέξεισι, χίν' ούτω και ασύγχυτος ή τάξις αθτη διατελή είς αίωνα τον άπαντα. Της γάρ περί τούτου χάριν άσφαλείας έγένετο χαί έπεδόθη τη πολλάχις διαληφθείση του Άχαπνίου σεδασμία πατριαρχική μονή και ή παρούσα συνοδική διάγνωσις και έπόφασις της ήμων μετριότητος είς διαιωνίζουσαν την ασφάλειαν μηνί Ίουνίω ίνδ. ζ.

#### XVII. Synodus dirimit controversiam.

+ Οι ένασχούμενοι μοναχοί τη σεδασμία μονή της ύπεράγνου Δεσποίνης και Θεομήτορος και επικεκλημένη τοῦ Πλυναρίου διένεξιν έχοντες μετά τοῦ Καλοστρατιώτου περί τοῦ ἀνήχοντος αὐτοίς ἐμφυτεύ-C ματος, αφ' ών ούτος ανήγειρεν οίχημάτων έν τη περιοχή και τοις δικαίοις της αύτης σεδασμίας μονής. ζητήσας επί τούτψ χαι λαδών παρ' αύτῶν το τοιούτο τόπιον, έχίνησαν τά περί τούτου έπι της χαθ' ήμας iepas xal belas auvisou, xal oh tuv pepuv apportρων τῷ δικαστηρίφ παρεστώτων, έξετάσει δοθείσης της κατ' αύτούς τοιαύτης ύποθέσεως, οι μέν μοναxol tà ini th neproxi the autie povie xal tole όπουδήποτε διαφέρουσιν αύτη χτήμασι προσόντα αύτοις σεπτά χρυσόδουλλα προχομίσαντες, & δή χρυσίδουλλα το άπαρεγχείρητον και άπαραποίητον, ά αφαίρετόν τε καί άναπόσπαστον περιποιούνται αύτοις είς ταῦτα, έζήτουν χατ' αὐτό, ὡς καὶ ἐπὶ τῷ τοιούτφ τοπίφ διχαιούμενοι το τεταγμένον έμφύτευμα, δ Καλοστρατιώτης δε και αύτις το παρ' D έαυτῷ σεπτόν χρυσόδουλλον τοῦ ἀοιδίμου xal μαχαρίτου βασιλέως του πάππου του έχ θεού χρατίστου χαι άγίου μου αύτοχράτορος έμφανίσας, διχαιούσθαι δι' αύτου διετείνοτο, ώστε μηδέν τι πρός αύτούς διδόναι. 'Αναγνωσθέντος μέντοι τοῦδε τοῦ σεπτοῦ χρυσοδούλλου έν έπηχόψ, χαι διαλαμδάνοντος διά χρέους του Καλοστρατιώτου δημοσιαχόν χρατηθήναι χαί πραθήναι τέ οίκήματα αύτου ταυτα τῷ δρουγγαράμ...., άμα δε χαι διοριζομένου, μή ύποχείσθαι αύτα δημοσιαχώ τέλει ή ετέρψ οίψδήτινι, επειδή άνεφάνη έντεῦθεν άριδήλως, ώς δι' αίτίαν αύτοῦ έχρατήθησαν και έπράθησαν τὰ τῆς ἀνακτίσεω; αύτου πάντως και βελτιώσεως, φθάσα; δε δμως εζωνήσατο παρά του δρουγγαρίοι, και κοτέχει και

μονεύει το αύτο σεπτόν χρυσόδουλλον της τοιαύτης μονής, ούδε άποπέμπεται όλως αύτην βητώς άπο του τοιούτου τοπίου, ώς μη άνενεγθέντος του πράγparos, is sig alfosian elizen, etépen xai airi προσόντων χρυσοδούλλων και μη αναιρουμένων διά του εμφανιζομένου παρά του Καλοστρατιώτου, διασκέψει συνοδική δούσα τα περί τούτου ή μετριότη; ήμων, Εχρινε διά τε τάς είρημένας αίτίας, και άμα διά το και τούς φιλευσεδείς νόμους ούτωσι περί τών τοιούτων διαγορεύειν · « Δεί τούς οίχονόμους τών έχχλησιών άδεως έχδιχείν τά περιελθόντα είς την βασιλείαν έξ εύαγῶν οίχων άχίνητα και άμειψεω; τρόπον, έαν πρός Ετερον μετέλθωσι πρόσωπον, xal πάλιν ό κατά δωρεάν λαδών άκίνητον εκκλησιαστιχόν, πρός τῷ μή ἀπολαῦσαι τοῦ δωρηθέντος, καὶ ἔτερον παραπλήσιον άποδώσει, ο μηδέν είναι χώλυμα χαί έμπόδιον τοῖς μοναχοῖς, ἀναζητείν τὸ τοιούτιν auton olxacov . heres is xal forzatore initial zor-און דשא הבףל מטדאי ובףשדמדשא מרצוברלשאי, דמי פנז. σαλονίχης, τοῦ Πισιδίας, τοῦ Δυββαχίου, τοῦ Διδιμοτείχου, τοῦ Μαδύτων, τοῦ Αίνου, τοῦ Χερσῶνος και του Βάρνης, έτι δε και του οίκείου τῷ κρατίστω και άγίω μου αύτοκράτορι, καθολικού κριτού, κύρ Νιχολάου του Ματαράγγου, συμπαρόντος τη συνόφ και συνδικάζοντος ήμεν τα της ύποθέσεως, ώς αν διδώται τη αύτη σεδασμία μονή του Πλυναρίου παρά τοῦ Καλοστρατιώτου τὸ ὑπερ τῶν τοιούτων οἰχημάτων αύτοῦ ἀνῆχον ταύτη ἐμφύτευμα, ὡς ἐτάχθη τὸ άπ' άρχης και συνεφωνήθη, όφείλοντος άποδιδόναι דסטדם אמדם דם מיטמדברחדסי, בהבנסא משל הזמנים αίτίαν οι μοναχοί τινα τη πρός τον δρουγγάριον πράσει τωνδε των αύτου οίχημάτων, ώστε χα! ζ:μίαν ύποσχείν αύτου; έντεῦθεν, άλλ' αὐτός ἐαυτῷ Yé ; over alress eis routo - e Tà map' étépen de puéμενα ετέρους ού χαταδλάπτουσιν, , oi autol xal דמטדם שלאסו קבסוי, כל וולי לאא' לדב xal uh elyev ούτω περιλήψεως το αύτο σεπτόν χρυσόδουλλον, ώ; παρυποκλαπήναι δοχείν των βασιλικών άκοων, άλλά ρητώς aneotépes xal the μουήν του τοιούτου αυτής τοπίου, έπειδή τοῦτο ὑπ' αἰτίφ τῷ Καλοστρατιώτη συμδήναι Εμελλεν, ούδ' ούτως Ισχυρογνωμονείναιτον έδει χαι άγνώμονος προφανώς έργον ένδείχνυσθαι, ώς άποστερησαι ταύτην τοῦ ἐμφυτεύματο; ἐπὶ χρίματι τῆς οἰχείας ψυχῆς · χάν μέν οῦν ἀποδῶφ τούτο, εδ αν έχοι, εί δε μή, εξέσται τοις μοναχοί άποπέμψασθαι αύτον έχείθεν τές δλας λαδόντα τών τοιούτων αύτοῦ οἰχοδομιῶν. Εἰς γάρ την περί τούτου ασφάλειαν έγένετο χαι επεδόθη αύτοις xal ή παρούσα συνοδική διάγνωσις και απόφασις της ήμών μετριότητος μηνί Φεδρουαρίο ίνδ. η'.

#### XVIII. Synodus concedit cuidam clerico facultatem promotionis.

† Παρέστη τη ημών μετριότητι προχαθημίη συνοδιχώς ό άπό τοῦ χλήρ:υ τῆς ἀγιωτάτης μητρο πόλεω; Θεσσαλονίχης, Δημήτριος ὁ Ἐσχαμματισμίνος, χαὶ ἀνέφερεν, ὡς ἀπορφανισθεὶς πατρόθεν χεὶ μητρόθεν ἦν ὑπείχων χαὶ ὑποτασσίμενος τοῦς πρῦ-



δώρω, οξεινες δη και συνέθεντο και συνεδιδάσθησαν διά μόνης ψιλής συμφωνίας πρό χρόνων μετά τοῦ Φόρτου Μιχαήλ, έφ' ῷ λαδείν την τοῦ άνεψιοῦ αὐτοῦ θυγατέρα την Ζένην νύμφην έπι τούτω δη τῷ Δημητρίψ · γενομένης μέντοι τῆς τοιαύτης αὐτῶν συμφωνίας, επείπερ είδεν ούτος την χόρην άφήλιχα παντελώς, έχώρησεν εύθύς είς άθέτησιν της πράξεως דמטידון, קדור לא הףפלור למלוטנוסע אמן לחז דאן לאנוse ayuntating exchingle; to axupar Esze xata the έπι τοις τοιούτοις διαταγήν των φιλευσεδών νόμων, ώς της χόρης μήπω τον έννομον προς γάμον φθασάσης χρόνον. Επειτα ηγάγετο έαυτω γυναίχα νομίμως, χαί ζητήσαντος Ιερωθήναι, έπειδη έλαλήθη τά της είρημένης έπι τη του Φόρτου συμδιδάσεως, γέγονε περί τούτου έξέτασις παρά έχχλησιαστιχών προτροπή και άναθέσει του Ιερωτάτου μητροπολίτου θεσσαλονίκης, ύπερτίμου και έξάρχου πάσης Θειταλίας, εν άγεφ Πνεύματι άγαπητοῦ ἀδελφοῦ τῆς ήμῶν μετριότητο; και συλλειτουργού, παρ' ών δη και towthetical if the uniting had if usuan, Etc be had ό αύτάδελφος του είρημένου Φόρτου ό δρουγγάριος χαί ή αύτοῦ σύζυγος, είπον χαι διεδεδαιώσαντο ύπο βάρει έφορισμοῦ, ὡς χρόνων ἦν τὸ χόριον τότε πέντε χαί πρός, ότε μεταξύ αύτοῦ τε χαί τοῦ Έσχαμματισμένου τα ψιλα γέγονε σύμφωνα. Ταύτα ό δηλωθείς Έσχαμματισμένος άνενέγχας προέτεινεν έπι τοῦ μίσου χαι γράμμα των ποιησαμένων την ερώτησιν έχχλησιαστιχών, του πρωτονοταρίου δηλονότι χαλ τοῦ λογοθέτου, ὑπογραφή τή αὐτῶν πεπιστωμένον, πρός δέ και τοῦ Ιερομονάχου Γρηγορίου, συνφδά τοί; παρ' αύτοῦ ρηθείσι διεξιόν, και έζητησεν ήμετέρας τυχείν είς τούτο και συνοδικής διαγνώσεως. Συνεδριάζοντος τοίνυν τη χαθ' ήμας ίερα και θεία συνόδω και τοῦ αὐτοῦ ἰερωτάτου ἀρχιερέως Θεσσαλονίκης και είπόντος και αύτοῦ και πληροφορήσαντος, ούτως έχειν το άληθές, διέγνωσται τη ήμων μετριότητι και τοις περι αύτην ιερωτάτοι; άρχιερεῦσι, τῷ Σάρδεων, τῷ Σμύρνης, τῷ Λαχεδαιμονίας, τῷ Αίνου, τῷ Βάρνης και τῷ Κῶ, μηδέν τι κώλυμα είναι, μηδε έμπόδιον τῷ Έσκαμματισμένω τῷδε είς ίερωσύνην προδιδασθήναι, δσον το άπο της τοιαύτης ψιλής συμφωνίας. έπει γαρ ή μεν πρεσδυτέρα νομοθεσία μετά τον έπταετή χαθίστη χρόνον μνηστεύεσθαι, αl Νεαρα) δε τοῦ χῦρ Λέοντος τοῦ Σοφοῦ χαί D του χύρ 'Αλεξίου των βασιλέων έχείνας είναι χαί χρατείν και έμπολιτεύεσθαι τη των Χριστιανών κατα στάσει μνηστείας θεσπίζουσι, τάς είς τον δωδέχατον δηλαδή χρόνον και μετ' αύτλν και μεθ' ίερῶν εύχων συντελουμένας, άμφοτέρων δε τουτωνί τών μνηστειών ήλλοτρίωται το του Έσχαμματισμένου, είκότως το ακώλυτον Εξει, Γερατικοῦ αξιωθηναι βαθμού. Έπι τούτω γάρ επιδέδοται αύτώ είς άσφάλειαν και το παρόν γράμμα της ήμων μετριότητος μηνί Mater ivo. η'.

#### XIX. Joannes monet Nicænos ut perseverent in fide Christiana.

τ Οι κατά Νίχαιαν εύρισχόμενοι χληριχοί, Ιερωμένοι, μονσγοί και όλοιπός άπας Χριστιανικός

τοις αύπαδέλφοις αύτοῦ, τῷ Νιχολάφ και τῷ Θεο- Α λαδς, εν Κυρίφ άγαπητά τέχνα τῆς ήμῶν μετριότητος • την άπο Θεοῦ εἰρήνην και το έλεος, άπαλλαγήν τε των άνιαρων και παν άλλο άγαθον και σωτήριον έπευχόμεθα πάσιν όμιν έχ Θεού παντοχράτορος. ήμεις δσον και ύπερ ύμων και ύπερ των άλλων άπάντων των έν τοίς Βαρβάροις Χριστιανών ύπερα). γούμεν και όδυνώμεθα, ούδε είπειν έχομεν, πληροφορήθητε, δθεν ούδε διαλιμπάνομεν και νυκτό: και ήμερας Υχετεύοντες και παραχαλούντε; τον Θεόν, ίνα την δια πληθος αμαρτιών επενεχθείσαν τω γένει ήμων καταιγίδα είς αιθρίαν μεταποιήση και άποστρέψη τὰ κακά τοις έγθροις, όπερ και θαρχούμεν, ώς ού μή άπομείνη έπι πολύ, ίνα ούδεν δώσει ό τῶν οίκτιρμών Κύριος τέλος χρηστόν ταζς ύπερ ήμων ixestat, μόνον σπουδάζετε και ύμει; θεραπεύειν τόν Θεόν διά των χαλών ύμων έργων χαι της θεόφιλούς αναστροφής • εί γαρ και κυριεύουσιν ύμων οί ty9pol, αλλα των oixelwv ψυχων xal της γνώμης αύτοι έαυτων έστε χύριοι, χαι της προαιρέσεως ύμων έστι φυλάξαι το χαλόν χαι μή φυλάξαι . πλήν ώς έμάθομεν παρά του χριτού, συντηρείσθε και φυλάσσετε τά της Χριστιανικής ύμων καταστάσεω;, είς δ και άσαλεύτους και παγίους μένειν εύχόμεθα, ίνα χαι των επηγγελμένων επιτύχητε άγαθων, & ήτοίμασε ό θεός τοις άγαπήσασιν αύτον έχ ψυγής, και τάς σωτηρίους αύτοῦ φυλάξασιν έντολάς, οῦ ή χάρις διαφυλάξαι ύμας.

> XX. Synodus statuit ut monasterium patriarchale Hodegetriæ in regione Didymotichi iterum sit cænobium virile.

+ 'Ensigh averigen sig the rad' hudg lepte rat θείαν σύνοδον, ώς το περί το Διδυμότειχον πατριαρχικόν μοναστήριον το είς δνομα τιμώμενον τῆς ὑπεράγνου Δεσποίνης και Θεομήτορος της Όδηγητρία; άποχατέστη μέν εύθυς την άργην άπ' αύτης της αύτου κτίσεω; άνδρφον, και διέμεινεν έπι του σχήμαtos toude xai the xatastaseus int povois, osois oh και διέμεινε, παρά του καθηγουμένου και των έν αύτῷ μοναχῶν διοιχούμενον χαι διεξαγόμενον, Επειτα κατελείφθη παρά των μοναχών, και κατώκη αν αύτο μονάστριαι, επί τοσούτον δε ήλθεν άπορίας έντεύθεν, ώς και παντελή έρημωσιν κινδυνεύειν ύποστηναι, και διά ταῦτα εζήτησεν ό olxelog τῷ xparlστω καί άγίω μου αυτοκράτορι..... ώς τη κτητορικόν έπ' αύτῷ δίχαιον κεκτημένος, εί γε δίχαιον, είς την άργηθεν επανελθείν τοῦτο κατάστασιν, και μονάζοντας πάλιν έχειν οίκήτορας, διά το και τάς πλείους τών μοναζουσών αύτοῦ μετοίκους γεγονέναι έκείθεν έφ' έτερα γυναιχεία μοναστήρια, δι' ήν είρηται αίτίαν. Συνδιασχεψαμένη τα περί τούτου ή μετριότης ήμων τοίς περί αύτην Ιερωτάτοις άρχιερεύοι, τώ Κυζίχου, τῷ Σάρδεων, τῷ Σμύρνης, τῷ Λαχεδαιμονίας, τῷ Αίνου, τῷ Μαδύτων, τῷ Μηθύμνης, τῷ 'Ρωσίου χαι τῷ Κῶ, διέχρινε προσήχον είναι χαι δίχαιον, επανασωθήναι τῷ τοιούτφ πατριαρχιχῷ μοναστηρίω τά της άρχαία; αύτου καταστάσεως, και παρά μοναχών άνδρών οίχεισθαι τουτο χαι διοιχείσθαι και διεξάγεσθαι, καθώς άποκατέστη και την όρχήν · έπει και άπηγόρευτο τη Έκκλησία Θεού

τός σεδασμίους μονάς μεταδυλήν όλως δέχεοθαι της & μετά ζήλου και σπουδάσητε πάσι τρόποις και πάπρώτης αύτῶν χαταστάσεως, χαι είς γυναιχείας μέν τάς άνδρφας, τάς δε των γυναικών εις ανδρφας μεταποιείσθαι. Και γοῦν ἀφείλει πραχθηναι τά περί τούτου κατά την συνοδικήν ταύτην και ήμετέραν διάγνωσιν. Έπι τούτω γάρ και το παρόν συνοδικόν γράμμα τῆς ἡμῶν μετριότητος γεγονὸς εἰς ἀσφάλειαν έπιδέδοται μηνί Μαΐω Ινδ. η'.

#### XXI. Joannes monet metropolitam et clerunt Trapezuntis, ne amplius imperatoris Comneni adulterio conniveant.

+ Ίρρώτατε μητροπολίτα Τραπεζούντος χαι ύπέρτιμε, άγαπητε κατά Κύριον άδελφε της ήμων μετριότητος και συλλειτουργέ, χάρις είη και είρηνη παρά θεοῦ τῆ σῆ Ιερότητι. Οίδας, ότι εύρισκομένου σου ένταύθα έλαλήθη περί του περιποθήτου γαμδρού B του πρατίστου και άγίου μου αύτοκράτορος, αύθέντου της Τραπεζούντος, του μεγάλου Κομνηνου, ότι ούδέν διάχειται χαλώς, ούδε σχετιχώς πρός την περιπόθητον θυγατέρα τοῦ κρατίστου και άγίου μου αὐτοχρότορος, την γυναϊκα αύτοῦ, την μεγάλην Κομνηνην, ούδε στέργει αύτην, χαθώς όφείλει ώς γυναίχα αύτοῦ, μηδεμίαν διδοῦσαν αίτίαν, τῆ τοῦ Θεοῦ χάpiti, all' περιφρονεί και πικραίνει έπι τοσούτον αύτην, ώστε επόνοιαν είναι, μήπως προϊόντος τοῦ xpowou abertion authy, xal dis element nal edelgaμεν ταύτα, άπερ έγνωρίσαμεν, πρός την σην ίερότητα, Ετι δε και τούς μετά σου ελθόντας ενταύθα χληριχούς σου, τοσούτων διεδεδαιώσασθε, μh είναι αληθή, ώστε πάντα τρόπον εποιήσατε πληροφορή- 6 σαι τάς ήμετέρας καρδίας, και δέξασθαι, ότι ούδεν Εχουσιν ούτως, ώς εγνωρίσαμεν, τα είρημένα. Νύν δέ έμάθομεν τρανότερον, ότι τοσούτον απέστερξε χαι απώσανο ο περιπόθητος γαμδρός του χρατίστου και άγίου μου αύτοκράτορος ό μέγας Κομνηνός αύτην την περιπόθητου θυγατέρα τοῦ χρατίστου χαί άγίου μου αύτοχράτορος, την γυναίκα αύτου, ώστε και έλαδεν άλλην μοιχαλίδα, και συνοικεί ταύτη, ώς δήθεν νομίμω. Πόσον ούν ένι τουτο άτοπον και όλεθριαν και άπηγορευμένου και ού μόνον είς ψυχικήν άπχώλειαν άφορών αύτοῦ τοῦ μεγάλου Κομνηνοῦ, άλλὰ ral atthey wal emphasis was rate the comparishe autou xarástasiv xal ápziv, Ezere nai úpeis diaχρίναι, και ouser ένι χρεία λόγων πολλών, ώστε πατερότητά σου και τους αυτόθι άλλους άρχιερείς και τούς πνευματικούς και ίερωμένους άνδρας, πως ήνέσχεσθε μέχρι του νύν της ενεργηθείσης τοιαύτης άτοπίας, και ούδιν άνελάδεσθε ζήλον θείον τον προσhrowa, had everyte had havyEate the mapavoplas χαι την τοσαύτην άναισχυντίαν, ήτις ετολμήθη επι χαταλύσει των θείων θεσμών χαι χανόνων χαι έπι βλάδη τοῦ αὐτόθι Χριστιανικοῦ λαοῦ, Φστε, εἰ δέοι, και ύπερ τούτου άποθανείν πάντως γάρ οίδατε, δπως έχουσι την τοιαύτην άτοπον πράξιν οί αύτοι Ostor xal ispol xavove; xal önw; this poryalise ouvoixouvias axoivwvhtous Exousi, xal the two miστών όμηγύρεως άλλοτρίους ποιούνται παντάπασιν. "Εδει ούν, ίνα συνοχθητε πάντες και λαλήσητε

care myxavale, xaradusar the solastry acomon had έπάρατον πράξιν και άνομίαν και γάρ ούδε θείαν λειτουργίαν, ούδε ψαλμωρίαν σχεδον ξπρεπε-τελεσθήναι είς του αυτόθι τόπου, τοιαύτης ανομωτάτης πράξεως releadelong και ένεργουμένης έτι. Πληργ φορήθητε, δτι μεγάλως έλυπήθημεν και λυπούμεθα eic omos . These Lab webs gyyma eining egn of troicamen energoning was reproved an appeal of the sector άνάθεσιν μεγέλην έποιησάμεθα πρός σε, ώστε έπιμεληθήνει ένεχοπήναι και διορθωθήναι αύτά, και έπει είς το μέγα τοῦτο άτλπημα το θεομισέσταταν, ο προδήλως άφορίζουσεν οι θείαι και ίεροι πανόνες, ούδεν ένεδείξω ζήλου, ούδε ελέλησας ούτε σύ, ούτε οί άλλοι πνευματικοί άνδρες οι αυτόθι και οι του χλήρου, ποίαν έλπίδα ίνα ξχωμεν ei; τὰ άλλα. ότε ό περιπόθητος γαμθρός του κρατίστου και άγίου μου αύτοχράτορος ό μέγας Κομνηνός ούδεν ενθυμείται τούτο, ή και ένθυμούμενος παραδλέπει και πάρα ερέχει τοῦτο, τοῦ πάθους συνθολοῦντος τὸν ληγισμόν αύτου; 'Αλλά ύμεις πρέπει, ίνα ένθυμηθητε, ότι ότε άνθρωπίνη ούδεν γένηται εχδίχησις, ανέξεσθαι μέλher & Osd; the tosaúthe toixia; xal napavoulas, xal ούκ άγανακτήσει μεγάλην άγανάκτησιν κατά του αυτόθι τόπου; Η μετριότης ούν ήμων xal ή περί αύτην θεία των ίερωτάτων άργιερέων σύνοδος καί πάσα ή τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησία φροντίζαντες μέν, ὡ; έχομεν χρέσε, και της ψυχικής ώφελείας αύτου του περιποθήτου γαμδρού του κρατίστον και άγίου μου αύτοκράτορος του μεγάλου Κομνηνού, φροντίζοντες δέ, και τοῦ συμφέροντος τῷ αὐτόθι Χριστιανικῷ λαῷ, έγράψαμεν ότα έγράψαμεν πρός αύτον, παρεγγυώμεναι, ώς καθολικοί Πατέρες, άποστηναι αύτον της ohedplou raiting xal rapavouwthing reafews, xal άπολῦσαι μέν, μάλλον δὲ έξορίσαι μαχράν άπό τῶν αύτόθι την θεοστυγή μοιχαλίδα, ήν και ύπ' άφορισμόν έποιησάμεθα χατά την των θείων χαι ίερων χανόνων άχολουθίαν, προσλαδέσθαι δε χαι συνοιχείν τη κατά τούς θείους νόμους γυναικί αύτου, τη περιποθήτω. θυγατρί του χρατίστου και άγίου μου αύτοχράτα ρος, παρεγγυώμεθα δε χαι πρός υμας, άναφωνουντες το συμφέρον και λυσιτελούν ύμιν έπι άρχιερατικη και leparing ύπηρεσία και δ.ακονία ύμων, ότι, είπερ ούδεν γένηται, όσον γράφομεν, και ούδεν σκοραστήσαι τοῦτο πρός ὑμάς - θαυμάζομεν δε είς την D πήσητε, έπει άφορισμός εγένετο χατά της τοιαύτης άτοπίας και παρανομίας, και έπιμεληθητε ένδείξεαθαι την Ινστασιν, ήν όφείλετε έπι έχχοπη χαι διορθώσει τοῦ πράγματος, άλλα κοινωνῆτε τοἰς άτόποι; Εργοις, άπαλλοτριωθήσεσθε και ύμεις της εκκλησιαστικής κοινωνίας, άτε προελόμενοι olxeioθελώς άποτεμείν έαυτους της όλομελείας του της χαθόλου Έκκλησίας σώματος. Απέμεινεν ούν είς ύμας, πώς Ινα επιμεληθητε απαλλάξαι του ψυχικού όλεθρίου πτώματος χαλ τον περιπάθηταν γαμαρόν του χρατίστου καί άγίου μου αύτοκράτορος, τόν μέγαν Κομνηνόν, και ύμας αύτους τοῦ ἐπηρτημένου κινδύνου. και τόν αύτόθι λαόν του άπό της είρημένης αίτίας όλέθρου και της παρά του Θεού άγανακτήσεω;, ώς αν χαί ή χάρις του θεού είη μεθ' ύμῶν.



#### XXII. Jognnes jubet colligi scripta theologica dam · A unot xwpelv ödes; the tou Huzúpatog ouvapivnynati monachi Barlaam.

† Έπειδή απηλέγχθη ο μοναχός Βαρλαάμ επι τής συγκροτηθείσης ίερας και θείας συνόδου χάριν των λαληθέντων παρ' αύτοῦ χατά των ἰερῶς ήσυχαζόντων, βλάσφημα λαλών και ακτικρυς έναντία τοίς θείοις τῶν Πατέρων λόγοις, καλ διά τοῦτο χρίνει άναγχαίον ή μετριότης ήμων, ίνα περισυναχθώσιν, όπουδήποτε εύρίσχονται, συγγράμματα τούτου περί τῆς τοιαύτης ὑποθέσεως. ἀπολύουσα τὸ παρέν γράμμα παρακελεύεται διά τούτου τοίς τε έν ταίς sebasplais povals povayols xal tels olxhtopai the βασιλίδος ταύτης των πόλεων, Ινα, δστις Εχει σύγγραμμά τι του τοιούτου μοναχού περί της τοιαύτης ή περί άλλης έχχλησιαστικής ύποθέσεως, μηδέν έχη B τούτο παρ' έαυτῷ άπό τοῦ νῦν, άλλά ἐνέγκη τοῦτο είς την ήμῶν μετριότητα, όθεν και ούδεις όφείλει άπό τούτων συσχείν χα! έχειν παρ' έαυτῷ τοιοῦτόν τι σύγγραμμα, είτε πολύ, είτε όλίγον του δηλωθέντος μοναχοῦ Βαρλαάμ, εἰδότες, ὡς ὁ μἡ φανερὸν ποιήσας χαί ένεγχών, όπερ, ώς είρηται, ύπό άφορισμόν ποιήσεται έαυτόν, δν έχφωνει ή μετριότης tμών δια του παρόντος γράμματος, άπολυθέντο; ei; άιφάλειαν τοῦ μή περιπεσείν τινα τῷ ἐκ τοῦ εἰρημένου βάρους κρίματι, αύτα δε ταῦτα παρακελεύεται ή μετριότης ήμων και πρός τους είκητορας των όπουδήποτε λοιπών πόλεων, τούς τε μοναγούς και τούς κοσμικούς, ίνα και αύτοι, ύφορώμενοι το έκ του άφορισμού κατάχριμα, έμφανίσωσι πρός το μέρος των όπουδήποτε έκκλησιών, εί τι έχει έκαστος 6 σύγγραμμα του είρημένου μοναχού, ώς είρηται, ώστε δημοσία άφανισθηναι αύτά.

#### XXIII. Synodus condemnat dogmata monachi Burlaam,

+ Έπαινετός άληθως ό είπών, την ταπείνωσιν alybeias eivar existents and the rai and original μέτρων έστι κατάληψη, και δι' αύτης την το πρός Bedr eiphyny xai thr Rods tor Ringlor Raprouμεία, δι' ής αύθις και την έπι του παρόντος και την έπι του μέλλοντος αίωνος άνάπαυσιν ποριζόμεθα, xard the destession exclusion and morpertury eig τουτο του Κυρίου φωνήν Μάθετε άπ' έμου, ότι πραός είμι και ταπεινός τῷ καρδία, και εύρήσετε άτάπουσιν ταξς ψυχαζς ύμων αύτη πείθει τον D χεχτημένον έαυτῷ μέν προσέχειν χαί θεῷ προσανίχειν, παντός δε κακού τῷ τοῦ Κυρίου φόδω κατά τόν τοῦ σοφοῦ Σολομῶντος λόγον ἐχχλίνοντα, εύλαδώς περί τη ύπερ έσυτον και σωφρόνως έχειν, δρια πατέρων αξώνια μή μεταίροντα και τάς έφ' έκάτερα παρατροπάς, ύπερδολάς, ψημι, και ελλείψεις άπο-T. AROHEVON, THY BAGINIXAY GOEVELV Xat HEGAV Xat πρής ούρανούς και θιών άπλανώς και άσφαλώς φέρουσαν. 'Αλλ' ό έκ Καλαβρίας όρμώμενος μεναχός Βαρλαάμ, είς το τῆς οἰήτεως πέλαγος έξ ἀφροσύνης πάντως και ίδιορφυθμίας καθείς έαυτον, και μέγα φρονών έπι τη της θύραθεν έπιστημη φιλοσοφίας κατά της ύπερφυοῦς και όντως φιλοσοφίας έχώρη εν, έπιστρατεύσας τη διδασχαλία του Πνεύματος, την

ψυχικήν και άποδεδοκιμαεμένην φιλοσοφίαν τον μαθητιώντα γάρ ούτος ύποχριθείς προσήλθε ποτε σύν δόλφι τισί τῶν παρ' ήμεν μοναχών, οί τον ήσύχιον προελόμενοι βίον, τοζς άλλοις πάσι χαίρειν είπάντες, θαφ προσανέχουσι, και τούτων ούδενι μέν τών έλλογιμωτέρων, τοϊς άπλουστέροις δε μάλλον epolynoev eleximples, deer navous too uh gupaθήναι. Merż μικρόν μέντσι και αύτων άποστάς, άποτρόπαιον έγγράφως τούτων κατηγόρηκε φρόνημα, ώς δήθεν όπ' εύτων πρεσδευόμενον· άχούσας γάρ εχείνων λεγόντων, ώς από παραδόσεω; εχόντων דשי מין נשי וומדלףשי, סדו כו לומ דשי צידטאשי דסט Θεού κεπαθαρμένοι τάς παρδίας ελλάμψεις θείας μυστικώς και αποββήτως εγγινημένας αυταίς δέχουται, κατηγόρησεν αύτων, ώς την ούσίαν αύτην του θεου μεθεκεήν λεγόντων. Των δε άπολογουμέ-עשע, סט דאי סטפומע, אואל דאי מאדנשרטע, אמן אואטע, χαι θεοποιόν γάριν του Πνεύματος, διθείας αύτοίς έντεῦθεν Εγκλημα προστρίψασθαι έπεχε!ρησεν. Θύ μην άλλα και είς την έχκλησίαν του Θεού παρελθών χαι τά περι τούτου άνενέγκας τη ήμων μετριότητι, χατηγορών μάλιστα του τιμιωτάτου έν ίερομονάχοις χύρ Γρηγορίου του Παλαμά έζητησε μεταχληθήνας xal abrobs els the xall hads lepar xal belar oursδον μεταχληθέντων τοίνων έτέραν ο Βαρλαάμ έτράπετο, άποφεύγων και μη καταπειθής δλως γινόμεves els the ourober acauther and tols eachyopyθείσι παρ' αύτου μοναχοίς είς λόγους έλθειν και מידואמדמסדקימו משיטון, בֹּשְ' טוֹך אמד' משידשי טעציףגψατο, πρόφασιν μέν της αποφυγής ποιούμενος τηνικαύτα την βασιλικήν αποδημίαν, τη δ' άληθεία έαυτου καταγνους και τον έντευθεν έλεγχον δεδιώς. Επειτα συνόδου συγκροτηθείσης παρουσία και του έχ θεοῦ βασιλέως, τοῦ ἀσιδίμου χαὶ μαχαρίτου, ἐν τή περωνόμο νοφ τής του Θεού Λόγου Σοφίας, τής τε συγκλήτου και ούκ όλίγων άπό τε τών τιμιωτάτων άρχεμανδριτών και καθηγουμένων και των της πολιτείας συνειλεγμένων, μεταπεμφθείς x.1 6 autos Bapladu nal aporpaneis eineiv zal anodelfas, el resizely exer xarà ruv xad' houylav ζώντων μοναχών, παρόντων ήδη και αύτων τη συνόδψ, αύτος ώσπερεί του προχειμένου λήθην παθών, μάλιστα δε συγχέειν πειρώμενος τα της ύποθέσεως, sic southesic nat anoplas sympetro doguasixas, χαι λύσεις των απορημάτων έζητει, είς ο χαι ένιστάμενος και Ισχυριζόμενος, μηδέν τε πρότερον eineir, not du the int tak sportfores tautais απόχρισιν και λύσιν χομίσηται επειδή και απαξ xal dig nai per' epopelag anexposses, oun èveδίδου της ένστάσεως ταύτης, ούδε έπείθετο λέγειν περί της των προκειμένων έξετάσεως, της χατά τών μοναχών δηλαδή έγγράφου παρ' αύτου κατηγορίας, επέτρεψεν ή μετριότης ήμῶν άναγνωσθηναι εις επήχοου της συνόδου τούς Ιερούς χαί θείους χανόνας, δι' ών άπηγόρευται χαὶ οὐδαμῶς παραχεxwontas, un usvos toi; xat' autos, all'a xal toi; άλλοις πάτι, μηθέν τι περί δογμάτων χινείν, και τοίς άλλοις έντεῦθεν πάντως ἀνάγχην ἐπιτιθέναι

τοίς περιτιθέντας άξίωμα, διεξιέναι περί τινων έχχλησιαστιχών ύποθέσεων, μόνοις γαρ έδόθη τοῦτο τοίς άρχιερεύσι θιού παρά της άνωθεν χάριτος. φησί γάρ ό τῆς οίχουμενιχῆς ἕχτης συνόδου χανών ξό', ότι ού χρη λαϊκόν δημισία λόγον κινείν ή διδάσχειν, άξίωμα διδασχαλιχόν έντεῦθεν περιποιούμενον, άλλ' είχειν τη παρά του Κυρίου παραδοθείση τάξει, και το ούς τοις την χάριν του διδασκαλικού λόγου λαδούσι διανοίγειν, χαλ τά θεία παρ' αύτῶν έχδιδάσχεσθαι · έν γάρ τη μιά Έχχλησία διάφορα μέλη πεποίηχεν ό Θεός, χατά την τοῦ 'Αποστόλου φωνήν, ήν ό Θεολόγος έρμηνεύων Γρηγόριος, σαφώς την έν τούτοις τάξιν παρίστησι λέγων· • Ταύτην α ιδώμεθα την τάξιν, άδελφοί, καύτην φυλάττωμεν. B ό μέν έστω τις άχοη, ό δε γλώσσα, ό δε χείρ, ό δε άλλο τι, ό μέν διδασχέτω, ό δέ γιανθηνέτω και ό μέν μανθάνων έν εύπειθεία και ό χορηγών έν ίλαρότητι xal ό ύπουργών έν προθυμία. Μη πάντες ώμεν γλώσσα το έτοιμότερον, μή πάντες άπόστολοι, μή πάντες προφήται, μή πάντες διερμηνεύωμεν .» xal μετά τινα · « Τί σεαυτόν ποιείς ποιμένα, πρδατον ών; τί γίνη χεφαλή, ποῦς τυγχάνων; τί στρατηγείν έπιχειρείς, τεταγμένος έν στρατιώταις; » χαι έτέρωθι ή Σοφία διαπελεύεται. Μή Ισθι ταχύς έr λόγοις, μή συμπαρεκτείνου, πένης ών, πλουσίφ, μηδέ ζήτει τῶν σοφῶν είναι σοφώτερος εί čė tig dlų tor zaporta zapasaleiur zarora, έπι ήμέρας άφοριζέσθω τεσσαράκοντα. Και πάλιν ό τῆς ἐν Χαλαηδόνι κανών ἐννεακαιδέκατος · τ Δεί C νων δντων, άλλά και άτελών και ἐπ' αὐτῆς ἐκείνης τούς των έχχλησ: ων προεστώτα; έν πάση μέν ήμέρα, Egaspérus 64 rais Kupianais, návra rov nipov nal τον λαόν έχδιδάσχειν τους της εύσεδείας λόγους έχ της θείας Γραφής έναλεγομένους, τά της άληθείας νοήματά τε και βήματα, και μή παραδαίνοντας τους ήδη τεθέντας δρους ή την έχ των θεοφόρων Πατέρων .περάδοσιν, άλλά και, εί γραφικός άνακινηθείη λόγος, μή άλλως τοῦτον έρμηνευέτωσαν, ή ώς αν οί της Έχχλησίας φωστήρες και διδάσκαλοι διά των οίχείων συγγραμμάτων παρέθεντο . χαι μαλλον έν τούτοις εύδοχιμείτωσαν, ή λόγους οίχείους συντάττοντες, έστιν ότε και άπόρως έχοντες πρός τουτο, άποπίπτοιεν τοῦ προσήχοντο; διά γάρ τῆς τῶν προειρημένων Πατέρων διδασκαλίας οι λαοί έν γνώσει γινόμενοι των τε σπουδαίων χαι των αίρετων D φωτός άπροσίτου άδυσσος, σήμερον αίγλη: <sup>θείας</sup> χαι των ασυμφόρων χαι αποδλήτων, τον βίον μεταβρυθμίζουσι πρός το βέλτιον, και τῷ τῆς ἀγνοίας οὐχ άλίσχονται πάθει, άλλα προσέχοντες τη διδασχαλία έαυτούς ποός το μή κακώς παθείν παραθήγουσι, χαι φόδω των έπηρτημένων τιμωριών την σωτηρίαν αυτοί; έξεργάζονται. > Μετά μέντοι την άνάγνωσιν τών αύτων Ιερών και θείων κανόνων προεκομίσθησαν έπι του μέσου, άς ό Βαρλάσμ φθάσας έποιήσατο άνοφοράς κατά των μοναχών, και άναγνωσθεισών τών τοιούτων άναφορών, προετράπη ό διαληφθείς ίερομόναχος χῦρ Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς την ἰπ' αὐταί; ποιήσασθαι άπολογίαν, ώς αύτοῦ μάλιστα χαθιπτομέναις, όστις και είπών έν προσιμίου λόγω και απολογησάμενος, δσα είκος, Επειτα διηγήσατο,

περί τοιούτων άπολογείσθαι, μηδε διδασχαλιχόν έαυ- Α χαί ώς επισυνέδη τα της αύτων διαφοράς, προτέρου τοῦ αὐτοῦ Βαρλαάμ συγγραψαμένου και κατηγορήσαντος αύτῶν, ἄπερ άνωτέρω είρηται, χα! έναντία τοίς τῶν Πατέρων θείοις λόγοις, ὡς ἀπεδείχθη, ἰχθεμένου, και ώς εξ ανάγκης και αύτος πρός την άπολογίαν και άντιβρησιν κεκίνηται. Έπειτα ώρισθη ένεχθηνσε τα τοῦ Βαρλαὰμ΄συγγράμματα, & xal πρός έξαπάτην των άχουόντων Kara Masaliaror **επέγραφεν, εν οξς συγγράμμασιν Ελεγε xal** περί του άπροσίτου φωτός της μεταμορφώσεως του Δεσπότου Σωτήρος ήμων ηπου Χριστού χαι των τής του φωτός τούτου θέας ήξιωμένων, προχρίτω, μαθητών αύτου και άποστόλων, λέξεσιν αύταζη τάδε • Τὸ ἐν θαδωρίω λάμψαν φῶς ούκ ἀπρόσιτον ξη. ούδε κατά άλήθειαν ύπηρχε φως θεότητος, ούδε άγγέλων δλως εερώτερον ή θειότερον, άλλά και χείρον και κατώτερον και αύτης της ήμετέρες νοήσεως πάντα γάρ τά τε νοήματα xal τὰ νοούμενε σεμνότερά έστι του φωτός έχείνου, ώς τη έψειδά τοῦ ἀέρος προσπίπτοντος και αἰσθητική δυνάμε ύποπίπτοντος, και τὰ αίσθητὰ μόνα δεικνύντος τος όρωσιν, όλιχοῦ τε δντος και εσχηματισμένου και έν τόπφ και έν χρόνο φαινομένου, και τον άίρε χρωματίζοντος, και νῦν μέν συνισταμένου τε xal φαινομένου, νῶν δὲ διαλυομένου καὶ εἰς τὸ μὴ είναι עשףסטידסר, מדב קמידמסדסט, שבףושדסט דב אמ! אות:ρασμένου, δι' δ και όρώμενον ην ύπο των στέρησαν πασχόντων των νοερών ένεργειών, μάλλον δέ μηδέπο ταύτας όλως πτησαμένων, και μήπω πεκαθαρμίτής έπι του δρους θέας, ώς μηδέπω άξιωθέντων τής τών θεοειδών νοήσεων, άναγόμεθα δε άπο του τουύτου φωτός έπι νοήματα και θεωρήματα, & κρείττω έστιν άσυγκρίτως του φωτός έχείνου · τοιγαρούν α λέγοντες αύτό ύπερ νοῦν χαι άληθινδν χαι τὰ τοιαύτα πεπλανημένοι είσι χαθάπαξ, χαι ούδεν των φαινομένων χαλών ύψηλότερον είδότες, άσεδείς τε δ:2 τούτο και όλεθριώτατα δόγματα είς την Έκκληslav ειτάγοντες. > Ταῦτα μέν οῦν ὁ Βαρλαάμ ἐτερόδοξα προδήλως και εναντία τοίς περί του θείου τούτου φωτός ρηθείσι παρά των άγίων · τούτων γάρ ταί; ρήσεσι σύμφωνα διαδεδαιούμενοι και φρονείν xal λέγειν οι μοναχοί, ταύτας και προεδάλλοντο. φησί τοίνου ό έχ Δαμασχοῦ θείος Ιωάννης · ε Σήμερον χύσις άπεριόριστος έν τῷ Θαδώρ τῷ δρει τιί; άπο στόλοις αύγάζεται νῦν ὑράθη τὰ τοί; ἀνθρωπίνος άθέατα δμμασι, σώμα γήζνον θείαν άπαυγάζει λαμπρότητα, σώμα θνητόν δόξαν πηγάζει θεότητος 6 γάρ Λόγος σάρξ, ή σάρξ δε Λόγος εγένετο, εί xzi μή της οιχείας εξέστη έχάτερον φύσεως. "Ωτώ θαύματος Ι ούχ έξωθεν ή δόξα τῷ σώματι προσεγίγνετο, άλλ' ένδοθεν έχ τῆς ἀρρήτω λόγω γινομένις αύτῷ χαθ' ὑπόστασιν τοῦ Θεοῦ Λόγου ὑπερθέω θεότητος. ψ γάρ έν έχείνψ οι άγγελοε άχλινέ; έρε δειν το δμμα ού σθένουσιν, έν τούτφ των αποστάμη οι πρόχριτοι τη δόξη της έχυτου βασιλείας όρωση έχλάμποντα, έντεῦθεν τοὺς χορυφαίους τῶν ἀποτή λων προσλαμδάνεται μάρτυρας της οίχειας δίζη; "

Digitized by Google

#### SYNODIC & CONSTITUTIONES.

θεότητα, τελείους δε είναι τους την θείαν δόξαν είχος χατοπτεύοντας, την απάντων επέχεινα, την μόνην x2) substepy xas uboreveron. o belod hab grind xas θεηγόρος Διονύσιος, Ούτως ο δεσπότης, φησίν, όφθήσεται τοίς δαυτού τελείοις θεράπουσιν, όν τρόπον έν δρει Θαδώρ τοις άποστόλοις όπτάνεται, Ιωάννην παραλαμδάνει, ώς της θεολογίας παρθένον χαί χαθαρώτατον δρηανον, δπως την άχρονον δόξαν τοῦ Υίου θεασάμενος, 'Er άρχη ήr ο Λόγος, xal ο Λόγος ήν πρός τόν Θεόν, και Θεός ήν ό Λόγος, βροντήσειε μήτηρ γάρ προσευχής ή ήσυγία, προσeugh de las dosn; empáveia. Quan vap tas alouhσεις μύσωμεν, και έαυτοίς και τῷ Θεῷ συγγενώμεθα χαι της εξωθεν του χόσμου περιφοράς ελευθερωθέντες έντος αύτων γενώμεθα, τότε τρανώς έν έαυτοίς την του Θεού βασιλείαν δψόμεθα. Η βασιλεία yao tar ovparar, ntic ecti pacilela Osov, erτός ήμων έστιν, Ίησοῦς ὁ Θεός ἀπεφθέγξατο· έμπροσθεν τῶν μαθητῶν μεταμορφοῦται ὁ ἀεὶ ὡσαὐτως δεδοξασμένος και λάμπων άστραπη της θεότητος, άνάρχως μεν έχ Πατρός γεννηθείς, την φυσιχήν άκτίνα Φναρχον κέκτηται της θεότητος, και ή της θεότητος δίξα και δόξα του σώματος γίνεται, άλλ\* άφανής ή δόξα ύπάρχουσα έν τῷ φαινομένιο σώματι τοίς μή χωρούσι τα και άγγέλοις άθέατα, τοίς σαρχός δεσμίοις άδρατος έχρηματιζε · μεταμορφούται τοίνυν, σύχ διούχ ήν προσλαδόμενος, ούδε, είς όπερ ούχ ήν μετασαλλόμενος, άλλ' δπερ ήν τοις olxeloig μαθηταζς έμφαινόμενος, διανοίγων τούτων τά δμ- C ματα και έχ τυφλών έργαζόμενος βλέποντας. Και τοῦτό έστι το Μετεμορφώθη Εμπροσθεν αύτων. μένων γάρ αύτος έν ταυτότητι παρό το πριν έφαίνετο, έτερος νών τοίς μαθηταίς έωράτο φαινόμενος. Kal έλαμψε, φησίν, ώς ο ήλιος, ούχ δτι μη τοῦ ήλίου λαμπρότερον, άμηχανον γάρ άπαραλήπτως έν τη κτίσει το άκτιστον είκονίζεσθαι, άλλ' δοον έχώρουν χαθοράν οι βλέποντες. Θεόν μεν γάρ ούδεις έώραχε πώποτε, χαθά πέφυχε φύσεως, χαι δ δέ έώραχεν, έν πνεύματι τοῦτο τεθέαται αῦτη ή άλλοίωσις της δεξιάς του Υψίστου, ταυτά έστιν, ά ό,θαλμός ούκ οίδε και ούς ούκ ήκουσε και έπι καρδίαν άνθρώπου ούχ. άνέδη πώποτε. Ούτως έν τῷ αίῶνι τῷ μέλλοντι πάντοτε σύν Κυρίφ ἐσόμεθα Χριστόν όρῶντες, τῷ φωτί ἀστράπτοντα τῆς θεότη- Β τος, τοῦτο τὸ φῶς κατά πάσης φύσεως έχει τὰ νικητήρια, αύτη ή ζωή ή τον κόσμον νικήσασα, άλλ' ό Πέτρος, Καλόν έστιν ήμας ώδε είναι, και έντεύθεν νεφέλη, ού γνόφου, άλλα φωτός έπεσχίασεν, τό χεχρυμμένον γάρ άπό των αίώνων χαι άπό των γενεών μυστήριον έπχαλύπτεται, φωνή Πατρός έχ νεφέλης τοῦ Πνεύματος γέγονε, και δόξα διηνεκής και διαιωνίζουσα δείκνυται. Ο δε Κρήτης θεσπέσιος 'Ανδρέας, ε Έπι το δρος, φησιν, άνάγει το ύψηλον τους μαθητάς ο Σωτήρ, τί ποιήσων ή τί δ:δάξων; Την ύπεραστράπτουσαν παραδείξων τῆς οίχείας θεότητος δόξαν τε χαι λαμπρότητα· τοῦτο τοίνυν έορτάζομεν σήμερον, την της φύσεως θέωσιν, την είς το χρείττον άλλοίωσιν, την έπι τά ύπερ

χαι θε/τητο;, φποκαλύπτει δε αυτοίς την οικείαν Α φύσιν έκστασιν χαι άνάδασιν, χαθ ήν και του χρείττονος ή έχνίχησις, ή τό γε χυριώτερον είπειν, ή άνεχλάλητος θέωσις τουτο θαυμάζουσιν άγγελοι, τούτο δοξολογούσιν άρχάγγελοι, τούτο πάσα των όπερχοσμίων ή νοητή διαχόσμησις, άθλως έστιωμένη, τεκμήριον έναργέστατόν τε και άψευδέστατον τίθεται της περί ήμας του Λόγου φιλανθρωπίας. Ούχ έστι των έν τη χτίσει θεωρουμένων, ώ χωρήσει τούτου την υπερδολήν της λαμπρότητος • ό γάρ ύπερούσιος είς ούσίαν άληθώς έλθων και ύπερ ουσίαν ούσιωθείς, διά σαρκός ήμιν πεπολίτευται, δς δή και ύπερδαλλόντως επι του δρους εξήστραψεν. ού τότε γενόμενος έαυτοῦ διαυγέστερος ή ύψηλότερος, απαγε, άλλ' δπερ και πρότερον τοις τελουμένοις των μαθητών χαι μυουμένοις τα όψηλότερα χατά άλήθειαν θεωρούμενος. Εξω γάρ σαρχός χαί χόσμου γενόμενοι, καθ' όσον έφικτον, ένταῦθα τά τῆς μελλούσης χαταστάσεως ήδη, έξ ὧν ἐπειράθησαν, έδιδάχθησαν · εί γάρ και μηδενί των άπάντων άκοινώνητόν έστι χαθόλου το άγαθον, άλλ' ούχι δλον, ο τι ποτέ έστιν, άλλ' δσον και δπως τοίς μετέχουσιν, ώς έφικτον, χωρητόν γίνεται, και τούτο δι' άχραν άγαθότητα ταξς άπειροδώροις ελλάμψεσιν έδεῦον ἐπὶ πάντα καὶ προχεόμενον. Απόδειξις δη τών λεγομένων αύτό αν είτ το μαχάριον πάθος το πολυύμνητον, δπερ επί του δρους πεπόνθασιν οί άπόστολοι, ήνίχα το άπρόσιτον χαι άχρονου φῶς την olxelav σάρχα μεταμορφώσαν τῷ ὑπερδάλλοντι τῆς oixelas φωτοδλυσίας ύπερουσίως ελάμπρυνεν. "Ω του θαύματος! κατ' Εκστασιν τελειοτάτην της φύσεως πίπτουσιν ύπνω βαρεί και φόδω χρατούμενοι, μύσαντες τὰς αίσθήσεις, πάσαν νοεράν χίνησιν χαί άντεληψιν παντελώς έαυτών άποσπάσαντες, οδτω κατά τον θείον έκείνον και ύπέρφωτον και άδρατον γνόφον τῷ Θεῷ συνεγένοντο τῷ μηδόλως όραν τὸ δντως όραν είσδεχόμενοι και τῷ πάσχειν άγνώστως την χαθ' ύπεροχην άγνωσίαν ποριζόμενοι χαι την πάσης νοεράς επιστασίας δψηλοτέραν εγρήγορσιν δπνφ μυσταγωγούμενοι, Εξω πάντων έγένοντο τών όρωμένων τε καί νοουμένων, Ετι δε και έαυτῶν, Ινα το πάσης θεώσεώς τε και άφαιρέσεως εκδεδηχός χαθ' ύπεροχην ύπερούσιον τη έχφάνσει του Λόγου καί τη έπισκιάσει του Πνεύματος καί τη άνωθεν έχ της νεφέλης φερομένη φωνή του γεννήτορο; δι' άγνωσίας και άδλεψίας παιδευθώσι μυστή-

ριον. > Περί τοῦ θείου τούτου φωτός φησιν ο μέγας. Γρηγόριος & Θεολόγος. « Φώς ή παραδειχθείσα θεότης έπι του δρους τοις μαθηταίς μιχρού στερόοτέρα χαί δψεως · · · καί αδθις · · Ηξει μέν ώς δ έμος λόγος, τοιούτο, δέ, οίος ώφθη τοίς μαθηταίς ή παρεδείχθη, ύπερνικώσης το σαρκίου της θεότητος. > () δε άγιος Μάξιμο;, « Τουτό έστι, φησί, το του Θιοῦ Εὐαγγέλιον, πρεσδεία Θεοῦ και παράκλησις πρός άνθρώπου; δι' Υίοῦ σαρχωθέντος χαὶ τῆς πρός τόν Πατέρα καταλλαγή; μισθόν δωρουμένου τοίς πειθομένοις αύτῷ την ἀγέννητον θέωσιν · ἀγέννητον δε λέγω θέωσιν την κατ' είδο; ενυπόστατον Ελλαμψιν, ήτις ούκ έχει γένεσιν, άλλ' άνοπινόητον έν τοίς άξίοις φανέρωσιν. . και αδθις . . Ού πάσιν

1245

παρ' αύτῷ ἰσταμένοις, άλλὲ τοίς μὲν είσαγομένοις έν δούλου μορφή παραγίνεται, τοϊς δε δυναμένοις άχολουθήσαι αύτῷ έπὶ τὸ ὑψηλὸν άναδαίνοντι τής αύτοῦ μεταμορφώσεως δρος έν μορφή θεοῦ έπιφαίνεται, έν ή ύπηρχε πρό του τόν χόσμον είναι. > Kal πάλιν ά αύτος, ε Το φώς, φησί, τοῦ προσώπου Κυρίου το νικήσαν της ανθρωπίνης αίσθήσεως την ένέργειαν τον τρόπον διετύπου τοις μαχαρίοις άποστόλοις της κατά άπόφασιν μυστικής θεολογίας, καθ ήν ή μαχαρία χαι άγία θεότης χατ' ούσίαν έστιν ύπεράρρητος και ύπεράγνωστος και πάσης άπειρίας άπειράκις έξηρημένη, οὐδ' Γχνος όλως καταλήψεως was here and the same and the s γάρ, φησίν ό αὐτάς, μή κατ' οὐσίαν ὑπάρχων μεθ-B εχτός, χατ' άλλον δε τρόπον μετέχεσθαι τοις δυνα-- μένοις βουλόμενος του κατ' ούσίαν χρυφίου παντελώς ούκ έξίσταται, όπότα και αύτος ό τρόπος, καθ' δν θέλων μετέχεται, μένει διηνεχώς τοις πάσιν άνέχφαντος. » Φησί δε και ό μέγας Βασίλειος · « Τό Πνεῦμα τό άγιον, ἀπρόσιτον τῆ φύσει, χωρητόν δι' άγαθότητα, πάντα μέν πληρούν τη δυνάμει, μόνοις δε δυ μεθεπτου τοίς άξίοις, ούχ ένι μέτρφ μετεχόμενον, άλλά χατά άναλογίαν τῆς πίστεως διαιροῦν την ένέργειαν, άπλοῦν τῆ οθεία, ποιχίλον ταζ δυνάμεσιν, όλον έκάστω παρόν και όλον πανταχού όν, άπαθώς μεριζόμενον και όλοσχερώς μετεχόμενον, κατά την είχόνα της ήλιαχης άχτινος, χαι έχάστω των δεκτικών ώς μόνω παρόν, διαρχεί τοις πάσι την χάριν, και όλόκληρον έπαφίησι > Και πάλιν · · Αι ... μέν ένέργειαι τοῦ Θεοῦ ποιχίλαι, ή δὲ οὐσία ἀπλῆ, ήμεις δε έχ των ένεργειών γνωρίζειν λέγομεν τόν Θεόν, τή δε ούσία αύτοῦ προσεγγίζειν ούχ ὑπισχνούμεθα· αί μέν γάρ ένέργειαι αύτοῦ πρός ήμας κατιδαίνουσιν, ή δε ούσία αύτοῦ μένει ἀπρόσιτος.» Οῦτω γάρ και ό μέγας 'Αθανάσιος λέγει, ότι ούδείς άνθρώπων δύναται Θεοῦ οὐσίαν γυμνην ίδειν οὐδαμοῦ, δθεν πρόδηλον, δτι ού την ούσίαν τοῦ Θεοῦ ξήλεπον οι άγιοι, άλλά την δόξαν, ώς χαι περί των άποστόλων γέγραπται, ότι διαγρηγορήσαντες ό Πέτρος xal al σύν αύτῷ είδον την δόξαν αύτοῦ, xal alθις ό αύτος, Άπαθής, φησί, και έν τοις παθήμασι της σαρχός ό Χριστός ώς Θεός νικήσας θάνατον καί άναστάς τη τρίτη ήμέρχ και άνελθών είς τον ούρινόν έν δόξη φυσική χαι ούκ έν χάριτι έρχόμενος έν D τή αύτοῦ θεότητι, έφφανῶς ἐκλάμπων ἐκ τοῦ ἐκ Μαρίας σώματος αύτοῦ τοῦ άγίου την δόξαν την απόρρητον, ώς και έπι τοῦ δρους έδειξεν από μέρους. διδάσχων ήμας, ότι και πρότερον και νων ό αύτός έστιν άναλλοίωτος ών και μεταδολήν ούδεμίαν Εχων περί την θεότητα. Ούτω καί ό μέγας Διόνυσος, ε Όταν δωθαρτοι, φησί, και άθάνατοι γενώμεθα, και της Χριστοειδούς και μακαριωτάτης έφικώμεθα λήξεως, πάντοτε σύν Κυρίψ χατά το λόγιον έσόμεθα, της μέν όρατης θεοφανείας έν πανάγνοις θεωρίαις άποπληρούμενοι, φανοτάταις ήμας μαρμαρυγαίς περιαυγαζούσης, ώς τούς μαθητάς έν έχείνη τη Οεκοτάτη μεταμορφώσει, της δε νοητής αύτοῦ φωτοδοσίας έν άπαθει και άθλω τῷ νῷ μετέχοντες, και

άει μετά δόξης, φησίν, ό Κύριος έπιφαίνεται τοίς **ή τ**ής ύπλο νούν ένώσεως έν ταίς εών ύπερφανών antiver dyressions and manapless incloded in Beiorepa pijuhrei vir inepuparker véwe. . Kal é עלימה אבדואניסה, ו "אָטאסי זאף, שחמיי, אבדהר שני γενέσθαι και τῷ καθαρωτάτω φωτί καταστράπτεevar, thutpas exciving view revolution. If with deaxed πτεται ζόφω. άλλος γάρ ταύτην ποιεί ήλως, ό το άληθινόν φώς άπαστράπτων, ός, έπειδάν άπαξ έπιφαύση ήμιν, ούχέτι έν δυσμαίς κρύπτεται, άλλά πάντα τη φωτιστική έσυτος δυνέμει περιπτυξάμεuevos, diguertes kai adiadogou rols délais to quis έμποιεί, και αύτους τους μετέχοντας του φωτής έπείνου άλλου; ήλίους άπεργαζόμενος. Τότε γάρ, ogoi, rai ol dinasos indistrovour in d Alioc. Και ό θείος Μάξιμος · ) Η ψυχη γίνεται Θεό; τη μεθέξει της θείχῆς χάριτος πασών τών χατά νοῦν τε xal alobyow iveryein, auty of maussiery xal the τοῦ εώματος συναποπαύσασα φυσικάς ένεργείας, συνθεωθέντος αύτη κατά την άναλογούσαν αύτψ μέθεξιν της θεώσεως, ώστε μόνον τον Θεόν διά τι της ψυχής και τοῦ σώματος τότε φαίνερθαι, νικη-ປີ ຢ່າ ເພາ ແບ່ ເພັນ ຈາງ ບໍ່ ແລະ ເດີດ ໄດ້ ເຫັດ ເບັດ ເພັນ ອຸບຣາ ເພັນ γνωρισμάτων. > Καλό μέγας Διονύσιος · ι Ούδεμίαν όρωμεν θέωσιν ή ζωήν, ήτις αχριδώς εμφερής έστι τη πάντων ύπερχειμένη αίτζα . , και ό αύτος έρωτώμενος ό πάντων ξπέκεινα ύπερ θεαργίαν έστι και ύπερ άγαθαρχίαν, ε Εί θεότητα, φησί, χαι άγαθάτητα νοήσαις, αύτό το χρημα του άγοθοποιου δώρου και το αμίμητον μίμημα τοῦ ύπερθέου και ύπεραγάθου, καθό θεούμεθα και άγαθυνόμεθα, και γάρ, εί τούτο άρχη γίνεται του θεούσθαι και άγαθύνεσθαι τοίς θεουμένοις και άγαθυνομένοι;. δ. πάσης άρχης ύπεράρχιος και της ούτω λεγομένης θεότητος xal araborntos, we beapplas nal arabapplas totiventκεινα. • Kal ό Νύσσης θείος Γρηγόριος, « Εί xal τά χρίματα αύτοῦ, φησίν, έξερευνηθήνας ού δύναται και αι όδοι ούκ έξιχνιάζονται και ή των άγαθών έπαγγελία πάσης ύπέρχειται της άπό στοχασμών είχασίας, πόσψ μάλλον τῷ μέτρψ χατά τὸ ἄφρεστόν τε και άπροσπέλαστον άνω έστι και ύψηλότερον αύτό τό θείον των περί αύτό νοουμένων; > 'Διλά χαί ό θείος Ίωάννης ό Δαμασχηνός πάλιν έν τοις ιεροίς μέλεσιν · « Ίνα σου δείξης έμφανώς την απόρρητον δευτέραν κατάδασιν, δπως ο υψιστος θεός δφθήση έστώς έν μέσφ θεών, τοίς άποστόλοις έν θαδώρ Μωσή σύν 'Ηλία τε άρρητως Ελαμψας. > Καί έν έτέρω μέλει · · · Καλ μιχρόν ύποχύψας της σαρχό; τό πρόσλημμα, μετεμορφώθη ξμπροσθεν αύτών, έμφαίνων τοῦ άρχετύπου χάλλους την εύπρέπεια», και ταύτην ούχ όλόχληρον, το μέν πληροφορών αύτούς, άμα και φειδόμενος, μήπως σύν τη όράσει καί το ζήν απολέσωσιν, άλλ' ώς ηδύναντο χωρείν τοί σωματιχοίς όφθαλμοίς περιφέροντες. > Και ό μέγες Διονύσιος αύθις ό θείός φησι, « Γνάφος έστι το άπρόσιτον φως, εν ψ κατοικείν άθεος λέγεται, και άοράτψ δντι, διά την ύπερέχουσαν φανότητα, και άπροσίτψ δι' υπερδολήν υπερουσίω φωτοχυσίας. > Ούχ ό θεός δέ, φησίν ό Χρυσόστομο; Πατήρ, άλλ' ή χάρις έχχειτσι. Έπει δε τον προσγενόμενον επι της θιιστάτης

1248

· Digitized by Google

#### SYNODICE CONSTITUTIONES.

έχείνης θέας τοις άποστόλοις φόδον έχεινος αύθις Α και προσοχήν τοιαύτην τερατείαν, οίαν σύ παραπροεδάλλετο, ώς ατελείς και έπ' αύτης έκείνης δείξαι διά τούτου τούς άπορτόλους και το φώς τούτο γαμαίζηλον το τηνικαύτα τούτοις όρωμενον, ο θειτατος και αριδιμος βασιλεύς ύπο του τοιούτου τότε φωτός πάντως χαταυγασθείς την διάνοιαν, έστι χαί φίδος, είπεν, ού των εισαγομένων, άλλά των τελείων, περί οδ φησιν ό προφήτης. Ο φόδος Κυρίου άγτός, διαμένων είς αίωνα αίωνος. Και άλλαχοδ πάλιν · Φοβήθητε, τόν Κύριον, πάντες οι άγιοι αύτοῦ. Δείγμα δὲ τοῦ μή τον είσαγωγικον, άλλά τον τέλειον έχειν τότε φόδον τους άποστόλους το ζητείν παραμένειν άει τῷ ἀποβρήτω ἐκείνω θεάματι · Bonfowper yzp wor, what, there and the real. Καλόν έστιν ήμας ώδε είναι. 'Ο γάρ έτερον τρόπου του φόδου έχων απ' εκείνου προθυμείται φεύ- Β yeiv, & xal gebeltan, Ilevpo; 82, † xopugala tov άποστόλων άκρότης, νομίσας τον διαστηματικόν τούτον και πεπεραφμένον αίωνα παραβρυήναι, τον δε άδιάστατόν τε και άληκτον του φωτός έκείνον επιφανήναι, Καλόν έστιν ήμας ώδε είναι, άπό διαθέσεως της ψυχής ένθεαστικώς έλεγεν έχείνο γάρ πάντως είδεν, ο ούκ αν πάντως άνθρωπίνη φύσις όρφν δυνηθείη, εί μή πρός την τοῦ άγίου Ηνεύhave tabin everbageed . Locoption tab excise tote **ήξιώθη sav, δαον άνθ**ρώπίνη φύσις χωρήσειεν **αν**, συναιρομένου ταύτη του Πνεύματος. Μηδείς δε ήμων άχούων, αύθις είπεν ό χαι τά θεία σοφός βασιλεύς, έφ' δσον είκος έξυμνούντων το θειότατον έχεινο φῶς, την του θεού φύσιν θεατην λέγειν ήμας ύπολαμδανέτω · εί γάρ και πρός τοσούτον ύψος θεωρίας άνεδραμον, χάριν και δόξαν είδον θείαν, άλλ' ού την φύσιν αύτην την χορηγούσαν την χάριν. χαι γάρ ίσμεν έχείνην, ύπο των θείων λογίων μεμυημένοι, άμέθεκτον, άληπτον, άδρατον και αύταζς ταζό ύπερχοσμίοις και άνωτάτω δυνάμεσιν, ώς ούδ ίχνος δλως καταλήψεως καν ψιλόν τοις μετ' αύτην καταλείψασαν. Έπει και Γρηγορίων ό θεολογικώτατος Εστιν & τών προφητικών θεαμάτων καταλέξα; πρότερον, έφεξης εύθύς έπήνεγκεν · « Άλλ' ούτε ούτοι, περί ών ο λόγος, ούτε τις άλλος των χατά τούτους Εστη έν ύποττήματι και ούσία Κυρίου κατά το γεγραμμένον, ούδε Θεού φύσιν ή είδεν ή έξηγόρευσεν. > 'Εξ ών δη ρητών και λόγων, άνιέρως τοι; ιεροί; επιδάλλων 6 Βαρλαάμ και έπισφαλως, άπηλέγχετό τε και κατ- D νάτου • πολλης γαρ βίας χρήζει το έργον τοῦτο, ὅτι η τχύνετο, έτι τε εδρηται ό τοιούτος Βαρλαάμ πολλά χαι των της ήσυχία; εθίμων εγγράφως διαστρέψας παι κατηγορήσας, άμα τε και τη συνήθει τούτοις, μαλλον δε πασι τοις Χριστιανοίς προσευχή επιθέμενος, τη ι Κύριε Ίησου Χριστέ, Υίε του Θεου, ελέησόν με · , διενάμδανε γάρ και περι ταύτη; επ' αύτῶν των λέξεων ούτωσί · ε `Εγώ πολλών δντων, & τις αν εγοι δικαίως έγχαλείν τῷ τῆς τοιαύτης διδασχαλίας υφηγητή, ούδενος έλαττον ήγουμαι χαι τουτο, ότι τά των Χριστιανών έπιχειρών διά των είσπνοών avarpenein puschoia, suxopantein xal tous flateρας, ώς, άπερ νῦν αὐτὸς ἐκδιδάσχει, ταῦτα κάχείνους φρονήσαντας πρότερον. > Έμδρόντητε χαί μιαpè, τίς πώποτε έκείνων νήψιν και φυλακήν καρδίας

δίδως, ώνδμασεν; φασί δε τουτον νενομοθετηχέναι τοις μύσταις, εύχη χρησθαι διά παντές ούτως έχούση · « Κύριε Ίησοῦ Χριστέ, Υλέ τοῦ Θεοῦ, ελέησόν με. > Κάκ τούτου ούν έστι συνιδείν, όποίος ήν ό των είσπνοων εύρέτης. τό μέν γάρ Πάτερ ήμῶν, φ διαφερόντως οι Βογόμιλοι χρῶνται, ου νομοθετει · φέτο γάρ ούτω κατάδηλος έσεσθαι · οίς δ' δμω; ταύτη μόνη τη μιχρά εύχη δια βίου προσανέχειν ὑποτίθεται, τούτοις τάς τε δλλας ἀπάσας εὐχὰς βαττολογίας καταλιμπάνειν νομίζεσθαι, οξς δ' αύθις πάντων Χριστιανών έν ταύτη τη εύχη τον Κύριον ήμῶν Ίησοῦν Χριστόν χαί Θεόν ήμῶν χαλούντων, ούτος το ό Θεός ήμων είς το Υίε Θεού μετείληφε, τούτοις το παν της έαυτοῦ χαχαδοξίας ήμιν έξεχάλυψε. Τῷ γάρ τῶν Βογομίλων ἀχολούθως δόγματε μεταδάλλει και ούτος έν τη είρημένη εύχη το ό θεός ήμῶν είς το Υίε Θεοῦ · έπει άλλην γε αίτίαν, δι' ήν την τοιαύτην πεποίηχε μεταδολήν, οι κ άν είπειν τις Εγοι. Καί ταῦτα μέν ὁ ἀτοπώτατος Βαρλαάμ, τὰ δέ και αύτα άπ' εναντίας έχει πάντως τη μακαριστη φωνή του θεμελίου της πίστεως, Πέτρου, του χορυφαίου τῶν μαθητῶν, χαὶ τῷ ἐπ' αὐτῃ τοῦ δεσπότου μαχαρισμώ · ό μέν γάρ είπε πρός αύτόν · Σύ εί ό Χριστός, ο Υίος του Θεού του ζώντος, ο δε Κύpios mpòs autóv · Maxápios el, Elywr Bap 'Iwri, δτι σάρξ και αίμα ούκ απεκάλυψέ σοι, άλι ό Πατήρ μου ό ἐr τοῖς οὐραrοῖς, ἀλλὰ καὶ ἐν τῷ συμδόλφ τῆς πίστεως, Πιστεύομεν, λέγομεν, εί; Ένα Θεόν, Πατέρα παντοχράτορα, και είς τον Υίλν τοῦ Θεοῦ, τὸν μονογενῆ, τὸν ἐχ τοῦ Πατρός γεννηθέντα πρό πάντων των αιώνων · άρ' ούν ού Θεόν εξναι τον Χριστόν δοξάζομεν, έπει πιστεύειν φαμέν εlς τον Yidy του Θεού; Φησί δε περί της τοιαύτης ερά; προσευχής και όχρυσορρήμων και θείο; διδάσχαλος Ιωάννης, μονάζουσιν επιστέλλων · « Σχηλά. σατε διά παντός και παραμείνατε Κυρίω τῷ Θεῷ ήμῶν, ἕως οῦ οἰχτειρήση ήμας, χαὶ μηδὲν ἔτορον ζητήσητε ή μόνον έλεος παρά τοῦ Κυρίου τῆς δόξης. ζητ υντος δε έλεος, εν ταπεινή και έλεεινή καρδία ζητείτε και βοάτε άπό πρωι Έως έσπέρας, εί δυνατον και όλην την νύκτα το, Κύριε Ίησου Χριστέ, Υίε του Θεού, ελέησον ήμας. παραχαλώ ούν ύμας, βιάσασθε τον νοῦν ὑμῶν εἰς τοῦτο το ἔργον ἔως θαστενή έστιν ή πύλη και τεθλιμμένη ή όδος ή άπάγουσα είς την ζωήν, χαι οι βιαζόμενοι είσερχονται έν αύτη · βιαστών γάρ έστιν ή βασιλεία τών ούρανών · παραχαλώ οδν ύμας, μή χωρίζετε τας χαρδίας ύμῶν ἀπὸ τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ προσμένετε καὶ φυλάττετε αύτην μετά της μνήμης του Κυρίου ήμων Ίησου Χριστού πάντοτε, Έως ού έμφυτευθή το δ.ομα του Κυρίου Εσω έν τη χαρδία, χαι μηδέν Ετερον έννοειτε, ή ίνα μεγαλυνθή Χριστός έν ύμιν. Παρακαλώ αύ ύμας, τον χανόνα ταύτης της προσευχής μηδέποτε χαταπαύσητε ή χαταφρονήσητε, άλλ' είτε έσθίετε, είτε πίνετε, είτε όδεύετε, είτε τι ποιείτε, άδιαλείπτως χράζετε · Κύριε Ίησοῦ Χριστέ, Υίε τοῦ Θεοῦ, έλέησον ήμας · Άδιαλείπτως γάρ, φησίν ο θείος Άπό-

1219



Digitized by Google

σμών. , 'Alla xal & θείος Διάδοχος, , 'Anairei, φησίν, ήμας πάντως ο νοῦς, δταν πάσας τὰς διεξόδους αύτοῦ τῆ μνήμῃ ἀποφράξωμεν τοῦ Θεοῦ, ἔργον οφείλον αύτοῦ πληροῦν την εντρέχειαν. Δεί οῦν αύτῷ διδόναι τὸ, Κύριε Ἰησοῦ Χριστέ, εἰς όλόχληρον πραγματείαν τοῦ σχοποῦ· οὐδεὶς γάρ, φησὶ, λέγει Kúpiov Insouv, si uh ev IIv úµari áríu · õsoi ráp τούτο το άγιον και ένδοξον δνομα τῷ βάθει μελετώσιν άει της χαρδίας άπαύστως, αύτοι και το φώς αύτων του νου δύνανται όρξιν ποτε • πάντα γάρ τον έπιπολάζοντα ρύπον τη ψυχή έν αίσθήσει ίχανή χαταφλέγει · και γάρ ό Θεός ήμῶν, φησι, πῦρ καταναλίσχον. 20εν είς άγάπην λοιπόν πολλήν την ψυχην της έαυτου δόξης προσκαλείται ό Κύριος • έγχρο-B νίζον γάρ το ξιδοξον έχεινο και πολυπόθητον δνομα διά της μνήμης του νου τη θέρμη της χαρδίας έξιν ήμιν πάντως έμποιεί τοῦ άγαπφν την αύτοῦ άγαθότητα · ούτος γάρ έστιν ό μαργαρίτης ό πολύτιμος, δυτινα, πωλήσας τις την περιουσίαν αύτου, εύρειν δύναται καί έχειν άνεκλάλητον έπι τη αύτοῦ εύρέσει χαράν · και μακρόν αν είη λέγειν τάς περί τούτου χαι είς τοῦτο τῶν θεοφόρων Πατέρων είσηγήσεις χαι προτροπάς. Ίσχυριζομένων τοίνυν των μοναχών, της πνευματοχινήτου των θεοφόρων διανοία; έπιτερπές τε και θείον έξμαρχής είναι μελέτημα την εύγην ταύτην, δμα δε και βουλομένων εφεξής συνείρειν, όσα περί αύτης εν τοίς των άγίων συγγράμμασι χείται, οίόν έστι και το είρημένον τῷ διά λόγων ζειμαμένω την κλίμακα της πνευματικής άναδά- C σεως · Μνήμη γάρ, φησίν, Ίησοῦ χολληθήτω τη πνοή σου, και τότε είση ήσυχίας ώφέλειαν. Τοιαύτα προθυμουμένων έφεξης λέγων των μοναχών ό τέ πάντα θαυμάσιος βασιλεύς, νῦν δὲ καὶ μακαρίψ τέλει κατακλείσας τον βίον, ώς χριστός βυρίου τον ύπερ του χρίσαντος Χριστού λόγον αύθις ύπολαδών, 'Αλλ' έστω, φησί, χαι δελόσθω τῶν χαχοδόξων τοῦτό τινα φάναι την άρχην, ούδεν παρά τοῦθ' ήμιν Εγκλημα καλώς χρωμένοις το κακώς εκείνοις νενοημένω ούδε γάρ, επειδή Θεόν ούράνιον λέγουσια οί Πέρσαι, τον Άδραλμ χαχώς έροῦμεν είπειν, Τον Θεόν τοῦ ούρτνοῦ έγὼ σέδομαι, οὐδ' ἐπειδή χοσμοποιόν νοῦν Ελληνές φασι τον Θεόν, ήμεζς τοῦτον του χόσμου ποιητήν ούχ έρουμεν . ή τουτο λέγοντες έγχληθείημεν αν διχαίως, ώς κατ' έχείνους φρό- D των λέγων και συγγραφόμενος φωραθείη, εύ αν έχο: νούντες. Ελληνες μέν γάρ την ύλην άγεννητον και τῷ Θεῷ συναίδιον λέγοντες, εί και ποιητήν φασι του χότμου Θεόν, άλλ' ούχ ώς προαγωγεία του μήπω πρότερον μηδαμώς δντος, άλλ' ώς τοῦ δντος χοσμήπορα, τάξιν μόνον χαι είδος και θέσιν εναρμόνιον προστιθέντα τοι; ούσι μικρού της κατ' άνθρώπους τέχνη., μηδέν πλέον τη δυνάμει του Θεού νέμοντες. finsic of, warep the ele to eivar πρόσδον έκ μη δντων τά πάντα δέξασθαι πιστεύοντε; πρό; Θεοῦ, ποιητην ούρανου και γης και των έν μέσφ τουτον άχριδώς γινώσχομεν, ούτω και Θεού Υίον τον Κύριον ήμων Ίησουν Χριστόν λέγοντες ύμνουμεν καί επιδοώμεθα αύτον ώς Θεόν άληθινλν εχ Θεού άληθινού και την του Υιού θεότητα όμολογούντες και του

στολος, προσεύχεσθε χωρίς όργης και διαλογι- Α αίτιον τη του Υίου θεότητι προσμαρτυρούντες Φασί St xal Massaliavobs xal Boyoullous the sad too Κυρίου τοις άγίοις αύτοῦ μαθηταίς χαι άποστόλοις παραδεδομένην εύχεσθαι εύχήν • τί ούν άποσχώμεθε παύτης ήμεις διά τουτο, και καταπροδώμεν τοις κεκλοφόσι κακώς τα ήμέτερα, και διά τους ύποκρινομένους έν λόγοις το εύσεδές των δντως εύσεδων ήμεις άποστώμεν φωνών ; "Απαγε της αισχίστης κακοδοιλίας. Άλλ' έπειδή παράκλητον έχομεν πρός τον Πατέρα Τησούν- Χριστόν δίκαιον, και αύτος ίλασμός έστι περί των άμαρτιών ήμων, μετ' έλπίδος έπιχαλεσόμεθα το δνομα αύτου, και σωτηρίας έχ τῆς τοιαύτης επικλήσεως τευξόμεθα, κατά το είρημένον ύπλ του προφήτου • Kal έσται, πãς, δς de éπικαλέσηται τό δνομα Κυρίου, σωθήσεται, και έπιδήπερ ούχ Εστιν δυομα Ετερον το δεδομένον έν άνθρώποις, έν ῷ ὅεῖ σωθηναι ήμαζ, και ούδεις δύναται είπειν Κύριον Τισούν, εί μη έν Πνεύματι άγίφ xal έν τῷ όνόματι Ίησοῦ Χριστοῦ, πῶν γόνυ κάμψει έπουρανίων και επιγείων και καταχθονίων, μακάριος ό διά της διηγεκούς μελέτης του πολυυμνήτου τούτου όνόματος Ενοιχον έχων έν έαυτῷ τον Θεόν · είς αίῶνα γάρ, φησίν, άγαλλιάσονται, και κατασκηνώσεις έν autois, xai xauxhoovrai ev soi of ayan ovre; to δνομά σου. Πώς δ' ούχ αν γένοιτο Πνεύματος άγίου πλήρης ό το θείον τοῦτο χαι ύπερδεδοξασμένον δνομα χατέχειν έν τη χαρδία σπεύδων ήμέρας και νυχτός, τοῦ Κυρίου ἐν Εὐαγγελίοις λέγοντο;, ὅτι δώπι Πνεύμα άγιον τοίς αιτούσιν αύτον ήμερας και νυxτό;; 'Avequer ούν xal απηλέγχθη έχ τούτων ό Βαρλαάμ βλαυφήμως χαι χαχοδόξως λαλών περί τε τοῦ ἐν τῷ Θαδωρίφ θείου φωτός και ὧν κατά τῶν μοναχών περί τῆς μελετωμένης αύτοις και προφερομένης συχνώς ίερας εύχης συνεγράφετο, οί δε μοναχοι απεδείχθησαν ανώτεροι της κατηγορίας αύτου, ώς στέργοντες χαλ έμμένοντες ταις περί τούτων τών άγίων Πατέρων έξηγήσεσι και παραδόσεσι, καθώς χαι αύτοι άριδήλως διωμολόγησαν χαι διεδεδαιώσαντο · ένθεν τοι και κοινή συνοδική ψήφω, άτε καχώς και έπισφαλώς τοις θείοις επιδαλών ό αύτος Βαρλαάμ, ώς εδρηται, χαταψηφιούελς, συγγνώμην έπι τούτοις δήθεν ήτήσατο. Και γούν άποφαινόμεθα, ώς εί μέν ένδείξηται άληθώς μετάνοιαν, χαί διορθώσηται έαυτον, και ούδαμώς ούκετι περί των το:00εί δ' ούν, άποχήρυχτος έσται και άποτετμημένος τῆς άγίας τοῦ Χριστοῦ καθολικῆς καὶ ἀποστολικῆς Έκκλησίας και του όρθοδόξου των Χριστιανών συστήματο; · άλλά καί, εί τις ετερός τι των ύπ' έκείνου βλασφήμως και κακοδόξως κατά τῶν μοναχῶν, μάλλον δε της Έχχλησίας αύτης λαληθέντων ή συγγρ:φέντων φανείη πάλιν των μοναχών χατηγορών ή όλως τούτων έν τοίς τοιούτοις χαθαπτόμενος, τη αύτη καταδίκη παρά της ήμων μετριότητος καθυπδαλλόμενος, αποκήρυκτος έσται και αύτος και άπο τετμημένος της άγίας τοῦ Θεοῦ χαθολιχης χαι άποστολικής Έκκλησίας και του όρθοδόξου των Χριστιανών συστήματος. Μετ' έμδριθείας μέντοι και πνευparixis aborriplas xal entrupoeus dévoper, prixére

Digitized by Google

των απάντων, κινούντα λόγον τινά περί τούτων τε χαι άλλων δογματικών λόγων, ούτε έγγράφως δηλαδη, ούτε άγράφως, ώς ού μιχρών έντεῦθεν είς την Έχχλησίαν τοῦ Θεοῦ ἀναχυπτόντων σχανδά ων χαί συγχύσεως και ταραχής και σάλου και τρικυμίας επιγινομένης ταίς ψυχαίς των αχουόντων χαι των άχεραιοτέρων μάλιστα, δι' & δή πάντω; και οί άνωτέρω έχτεθειμένοι θείοι χανόνες τοίς θεοφόροις και, άγίοις Πατράσιν έξετέθησαν. Χάριν γάρ τοῦ μηκέτε μηδένα ταις όμοίαις πλάναις περιπεσείν ποιούμενοι πρόνοιαν, και το παρόν είς ασφάλειαν εκθέμενοι γράμμα, ταί; οίχείαι; ὑπογραφαί; ἐπεσημηνάμεθα χατά μηνα Ιούλιον της θ' Ινδ. + Είχε και ύπογεγραμμένον διά τῆς πατριαρχικῆς χειρός τό · 'Ιωάννης, ελέφ Θεοῦ άρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπό. Β λεως, νέας 'Ρώμης, και οίκουμενικός πατριάρχης. ,ςωμθ'.

#### XXIV. Synodus dirimit controversiam ortam inter metropolitas Lacedæmoniæ et Antiquarum Patrarum de episcopatu Amyclii.

† Των δικαιοτάτων άρα xal πάσι πάνυ τοι έποφειλομένων δρια φυλάττειν Εχαστον ίδια χαι μηδέν τοι τούτων έχτος πράττοντας φαίνεσθαι, « Μή μέταιρε χάρ, φησίν, δρια, & Εθεντο οί πατέρες σου, μηδε ύπερ τα εσχαμμένα θέλε πηδάν, » ώστε χαί τιμητέον ήμιν γε μάλιστα τοῦτο, οι περί αὐτοῦ χαι τοίς διλοις διαμαρτύρεσθαι χρέος και όφειλην έχομεν, οία δη τών τοῦ Θεοῦ διχαιωμάτων έχφάντορε; ' ίδοι δ' άν τις περί πλείονος αύτο ποιουμινην σ χα! αύτήν γε την φύσιν χαι τα πράγματα, ούχ ήχιστα δε την Ιεράν και θεοπεσίαν των Πατέρων νομοθεσίαν. ή μεν γάρ πάντη πάντως άμεταχίνητα της έαυτών τάξεως τα olxela τηρεί, χαν βιάζηταί TIC HUPIANIC AUTA, TA DE THY OIXELAN OUX ANNOHOEL φύσιν άδύνατον γάρ όμοίως ή το πύρ της είς τά άνω φοράς ή της είς τα χάτω χινήσεως το ύδωρ μεταχινήσαί τινα. ού γάρ Εστιν, ούχ Εστιν, δπως ετέρως έξει ποτε ή ώς την άρχην εχείνη τούτοις ώρισε και εχύρωσε, και φιλοστοργία δε Πατέρων έντεῦθεν, άλλ' οὐχ άλλοθέν ποθεν, χαὶ μητέρων φιλοτεχνία και παν, ό τι αν άλλο παραπλήσιον είποι τις, έντεῦθεν πάσχουσα την ψυχην μήτηρ χαί προχινδυνεύουσα τοῦ ίδίου χυήματος πάντα τε δεύτερα ή ούδεν τιθεμένη της εχείνου ζητήσεως, D τος πρότερον και δι' ιερωτάτων άρχιερέων και δι' εί λάθοι που άποσχοινισθέν · των μέν ούν έαυτης ιδίων ούτως έχει φιλοστόργως ή φύοις, μιμείται δέ αύτην άντιχρυς χαι τὰ πράγματα, χαί πρός αύτην άπευθύνεσθαι θέλει, και ούκ άνέχεται χωρί; είναι οτούτων επί πολύ, ών χαχώς ύπέμεινε την διάζευξιν, οίο εί τισι φυσιχαζ; όλχαζς χαι άντιπαθείαις άντισπώμενα και άνθελχόμενα πάλιν, χαι τοις ίεροις δε και θείοις κανόσι πάμπαν άπηγόρευται, μή τους οίχείους ύπερδαίνειν όρους τινά όπωσδήποτε άλλά γάρ είς τί ταῦθ' ήμεν εξρηται; δηλώσει πάντως τὰ νῦν ρη-Οησόμενα. Το 'Αμύχλειον, ή έπισκοπή, ήν μέν άνωθεν ξξ άρχης, έξ αύτης, ώς είπειν, της βίζης χαι της άρχης διαφέρον τη άγιωτάτη μητροπόλει της Λακεδαιμονίας, τά πρώτα μέν ένοριακόν αύτης

άπό του νύν και είς τό έξης δογματίζειν όλως τινά Α δίκαιον όν, είς έπισκοπήν έπι τελούση; της τοιαύτης μητροπόλεως και ύπο την της Κορίνθου τεταγμένης, έπειτα, έξ ότου δηλαδή χαι αυτη τῷ τῆς μητροπόλεως ετιμήθη σεμνώματι, είς επισχοπήν καί αύτό άποκαταστάν παρά του μέρους αύτης, σύναμα τη της Πίσσης xal τη των 'Εζερών δι' ένδόσεως έγγράφου βασιλικής και συνοδικής · μεταξύ μέν πειραθείσης της των Παλαιών Πατρών είς οίxelav auto perapetyat intoxanty, ore and appleπισκοπής είς μητρόπολιν και αυτή προδιδασθείσα και τιμηθείσα, έσχεν όφ' έαυτην και έπισκοπάς The Koplyton, allac te xal the Aaxedaluovoc, und τῆς συνόδου δε χωλυθείσης. ἦν μεν δῦν τῃ μητροπόλει Λακεδαίμονος διαφέρουσα ανωθεν ή επισκοπή αύτη, ώς τὰ χατά μέρος περί τούτου διείληπται έν τοίς προσούσιν αύτη δικαιώμασι, φθάνει δε δμω; ύποτεθείσα τη των Παλαιών Πατρών ώς olxela. είτα συνοδική έγγράφω κρίσει και διαγνώσει άφαιρεθείτα έχείθεν, τη της Λακεδαίμονος άνασώζεται τή έμφανεία των διχαιωμάτων αύτης. έπει δέ χαι πρό όλίγου, έπὶ τοῦ πρό ήμῶν δηλονότι ἀοιδίμου πατριάρχου, χῦρ Ἡσαΐου, την αὐτην προτείναν χοι πάλιν αίτίαν το μέρο; της των Παλαιών Πατρών, ίσχυσεν επιλαδέσθαι της επισχοπής ταύτης, χηρενούσης της Λαχεδαίμονος, πορισάμενον επί τούτιρ και γράμμα συνοδικών και σεπτών έπ' αύτῷ πρόσταγμα, είτα έπ' άμφοίν τούτοιν χαι σεπτόν χρυσόδουλλον. Ο νῦν Ιερώτατος μητροπολίτης Λακεδαιμονίας χαι ύπέρτιμος, εν άγίω Πνεύματι άγαπητός άδελφός και συλλειτουργός της ήμων μετριότητος. xũp Nelloç, oùdaµũç περιιδείν δίον Expiver abixouμένην την λαχούσαν αύτον έπι τη οίχεία ταύτη έπ:σχοπή, και γε άναφοράν ποιησαμένου πρός τόν έχ Θεού χράτισ: ον καί άγιόν μου αύτοκράτορα και xpiow alτησαμένου, ό έκ θεοῦ βασιλεύς, ή βασιλιχωτάτη τῷ δντι ψυχή και μηδιν ούτω πνέουσα και τρυφώσα, ώς τὸ δικαιοσύνην παντιχοῦ πολιτεύεσθαι καὶ ἐπικρατείν, επιτρέπει και άνατίθησιν ήμιν συνοδικώς και κανονιχώς το άμφισδητήσιμον διευλυτώσαι άμφοτέροις τούτοις δή τοίς ερωτάτοις άρχιερεύσιν. ένθεν τοι xal ouvodixes additions avrigepoural, by the the Γαργοεηπχόου σεδασμία μονή συνελθόντων ήμων, ζητήσαντος τοῦτο τοῦ Παλαιῶν Πατρῶν διὰ την συνήθως ένοχλοῦσαν αύτον ἀσθένειαν, διαμηνυθένέχχλησιαστιχών άρχόντων διαφόρως και ύπερτεθέντος του πράγματος χαι επι μηνας επτά διά την τοιαύτην αύτοῦ ἀσθένειαν χαι ἐπεί ταις αύταις ήσαν αίτίαις και άμφότεροι χρώμενοι και διισχυρ:ζόμενοι, τη κατ' αύτὸν ἐκάτερος ἐκκλησία διαφέρειν άρχηθεν την άμφίμαχον ταύτην έπισχοπην, πολλήν ήμεζ, ώς είχος, περί τούτου ζήτησιν ποιησάμενοι, εύρομεν άριδήλως και φανερώς έκ τε της συνοδικής εγγράφου διαγνώσεως και άποφάσεως του τότε πατριάρχου χυρ Γρηγορίου, έφ' ή χαι σεπτόν προέδη χρυσόδουλλον, και άπό των άλλων παλαιγενών δικαιωμάτων, δπερ ό Λακεδαιμονίας προέτεινε, τοῦ βρεδίου δηλαδή τῆς βασιλικῆς καὶ συνοδικής ένδόσεως, έφ' ψ τον Λακεδαιμονίας άπαρ-

#### 1255

דמטידמק, דם אוטאונוטי, דאי דאָר חופסאק אמו דאי דשי Έζερών, τών σεπτών χρυσοδούλλων, του τοπιχού σημειώματος και των άλλων διαφόρων δικαιωμάτων, ώς άνωθεν και έξ άρχης ίδια της Λακεδαίμονος ήν ή τοιαύτη του 'Αμυχλείου έπισχοπή χαι αύτή δπέχειτο, el xal μεταξύ έχ περιπετείας πάντως ύπό την των Παλαιών Πατρών γέγονεν έχωρείτο μέν γάρ άπ' έναντίας τη συνοδική ταύτη διαγνώσει τό προσόν τη των Παλαιών Πατρών συνοδικόν γράμμα τοῦ κῦρ 'Hoalou èv μέρει, αὐτόθεν δὲ ἀπηλέγχετο και άνατροπην ελάμδανεν, εξ ων ώς clχείας έδιχαίου την των Παλαιών Πατρών επιλαδέσθαι αὐτῆς, λέγων äμα καὶ ὡς οιχονομίας λόγφ παρεχωρήθη τη της Αακεδαίμονος και ώς τα αύτης ήχύρωται διχαιώματα παρά του σεπτού χρυσοδούλ- 🗖 λου του βασιλέως του άγίου του πάππου του έχ Θεου χρατίστου χαι άγίου μου αύτοχράτορος, τοῦ ἀοιδίμου και μακαρίτου, καίπερ έπ' ούδενι παλαιτέρφ διχαιώματι έπερειδόμενον, ωσπερ έπι πολλοίς χαι πολύ το βίδαιον έχουσε και ίσχυρον το παρά του χθρ Γρηγορίου προβάν, διαλαμβάνοντος δέ τοῦ συνοδικοδ γράμματος και περί άχυτοιούτου ρωσίας, ώς είρηται, τῶν δηλωθέντων διχαιωμάτων, ούδε τουτο παρέλχον ήγησάμεθα, ώστε μή τη προσηκούση δούναι έξετάσει. Έζητήθη τοίνου και ένεφανίσθη ήμιν το σεπτόν χρυσόδουλλον, παρ' οδ άχυ ρωθήναι ταῦτ' Ελεγε, και άνεγνώσθη τν έπηκόψ ούδαμώς δε εμέμνητο υποθέσεως τοιαύτης περί της είρημένης έπισχοπής, άλλά περί ύποθέσεως του μοναστηρίου τοῦ άγίου Νίκωνος και περί ὕδατος. 'Erel ούν άριδήλως και άναντιρρήτως απεδείχθη, καθ' δν είρηται τρόπον, άνωθεν και έξ άρχης τη τῆς Λαχεδαίμονος διαφέρουσα ή τοῦ 'Αμυχλείου έπιexert xal is everiant airig dixaces the errhy xal is; map'airy; ei; imioxomhy mpobibasdelsa και ύπ' αύτην τελούσα, δι' & καλώς πάντως και κανονικώς έδικαίωσε και ή του κύρ Γρηγορίου συνοδική πράξις, οία μητρί γνησία τη της Λακεδαίμοvos úmoreľovas nat náku aúthu. suvôracnewautun τά περί τούτου ή μετριότης ήμῶν τόξς περί αύτην Ιερωτάτοις άρχιερεύσι, τῷ Κυζίχου, τῷ Σάρδεων, τῷ Θεσσαλονίκης, τῷ Δυρραχίου; τῷ Χριστουπόλεως, τῷ Μαδύτων, τῷ Μηθύμνης και τῷ Βάρνης, τό χύρος και βέδαιον έχειν και είς το έξξης τά η τοιαύτα δικαιώματα τής πολλάκις διαληφθείσης άγιωτάτης μητροπόλεως Λακεδαιμανίας Εκρινε, και χατ' αύτά έδιχαίωσεν έπανελθείν χαι έπανασωθήναι τή διαληφθείση άγιωτάτη μητροπόλει τής Aaxeδαιμονίας την βηθείσαν επισχοπην αύτης του 'Αμυκλείου και ύποκείσθαι αθτή άναφαιρέτως και άναποσπάστως είς τον έξης απαντα και διηνεχή χρόνον, χατά τε την περίληψιν των προσόντων αύτη έγγράφων δικαιωμάτων, έξ ών άριδηλότατα άναφαίνεται, oixslav ταύτης είναι έπισχοπήν, ώς χαι την της Πίστης και την των Έξερων, παθώς άνωτέρω λέlextal, rai natios of lepol rai defet binatous raνόνες. φησί τάρ ό της έν Χαλχηδόνι άγίας συνόδου έπταχαιδέχατος κανών « Τάς χαθ' έχάστην έχχλη-

τήσαι άπό τής κατ' αύτον ένορίας έπισκοπάς τρείς Α σίαν άγροικικάς παροικίας ή έγχωρίους μένειν όπιρασαλεύτους παρά τοίς χατέχουσιν αθτάς επισκόποις, xal μάλιστα, el τριαχονταετή χρύνον ταύτας άδιάστως διακατέχοντες ψκονόμησαν · εί δε έντος τών τριάχοντα έτων γεγένηται τις περί αύτων άμφισ6ήεησις, έξείναι τοίς λέγουσιν ήδικησθαι περί τούτων χινείν παρά τη συνόδω της επαρχίας εί δέ τις άδιχοίτο παρά του ίδίου μητροπολίτου, παρά τῷ έξάρ. γω της διοιχήσεως ή τῷ Κωνσταντινουπόλεως θρόνω διχαζέσθω, χαθά προείρηται.» Και ό της έν Έφέσω δγδοος κανών μετά τινα • το δε αύτο και επί των άλλων διοιχήσεων χαί των άπανταχού έπαρχιών παραφυλαχθήσεται, ώστε μηδένα των θεοφιλεστάτων επισχόπων επαρχίαν ετέραν ούχ ούσαν άνω?εν χαι έξ άρχης ύπο την αύτου ήγουν των προ αύτου xelpa xaradaubáveiv, add'ei xal ris xarédabe xal ύφ' έαυτῷ πεποίηται βιασάμενος, τοῦτον ἀποδιδ:ναι, ίνα μή των Πατέρων οι χανόνες παραδαίνωνται, μηδέ έν εερουργίας προσχήματι έξουσίας τύφο; κοσμικής παρεισδύηται, μηδε λάθωμεν την ελευθερίαν χατά μιχρόν άπολέσαντες, ήν ήμιν έδωρήσατο τῷ ίδίψ αίματι ὁ Κύριος ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστός, ὁ πάντων άνθρώπων έλευθερωτής. Έδοξε τοίνυν τή άγία και οίχουμενική συνόδω σώζεσθαι έκάστη έπαρχία χαθαρά χαι άδίσστα τὰ αὐτῆ προσόντα δίχαις έξ άρχῆς και άνωθεν, κατά το πάλαι κρατήσιν Εθος, άδειαν Εχοντος έχάστου μητροπολίτου, τά ίσα τών πεπραγμένων πρός το οίχειον ασφαλές έχλαδείν ει δέ τις μαχόμενον τύπον τοίς νῦν ώρισμένοις προχομίσει, άχυρον είναι τοῦτον εδοξε τη άγία πάση και οίκουμενική συνόδω. > Και γούν Εστα: μέν ή έπισχοπή άδτη ύποτεταγμένη τη της Λαχεδαίμονος, καθά και το πρότερον, του ιερωτάτου ταύτης μητροπολίτου φροντίζειν χαι ύπερ αύτης όφείλοντος κατά το χρέος. Όπερ έχει έπ' αύτη, ούδεις δε ούχέτι των του μέρους της των Παλαιών Π.τρών, ούτε ό νῦν ἰερώτατος αὐτῆς ἀρχιερεὺς, ούτε τις των μετ' αύτον δι' δχλου περί αιτης γενήσεται τῷ τῆς Λακεδαίμονος, ξπει, ήν επορίσατο συνοδικήν πραξιν, και αυτή το άχυρον έχειν όφείλει, δι' άς είπομεν αίτίας, ότι ούδε όφείλει τις αύτων, ούδε δίχαιον ίσχει άλλοτρίας άντι ποιείσθαι έπισχοπής, ώς απεδείχθη έναργῶς και προδήλως μετά πολλήν και άχριδη την έξέτασιν των ίερων χαι θείων χανόνων, δικαιούντων έκάστην έκκλησίαν των οίκείων είναι έπαπολαύουσαν. Τούτου γάρ χάριν χαι ή παρούσα συνοδική πράξις έγένετο και επεδόθη τῷ μέρει τῆς πολλάκις διαληφθείσης άγιωτάτης μητροπόλεως Λαχεδαιμονίας είς διαιωνίζουσαν την άσφάλειαν.

> † Είχε τό· Μηγί Νοεμδρίφ ίγδ. Ο, διὰ τής πατριαρχικής τιμίας χειρός, άπηώρητο αύτοῦ xal βούλλα μολυβδίτη, έχουσα έτ μέτ τῷ έτι μέρει thr elxora τῆς Θεοτόχου βρεφοχρατοῦσαr, έr δέ τῷ έτέρψ. Ίωάντης έλέφ Θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώμης, zai οίχουμετικός πατριάρχης.

> XXV. Synodi decretum de quodam monasterio monialium.

+ 'Ο δομέστικος χῦρ Φωκάς ὁ Μαρού) ης ἐκείνος,



νος οίχον τη θεομήτορι πλησίον των αύτου οίκημά-דשי הבףל דאי אבודסיומי באל הטףבאל באל ביא אלוסה μάρτυρος 'Ρωμανοῦ, ἐπὶ θεμελίοις παλαιτάτου ναού τούτον οίκοδομήσας φιλοτίμω τη προαιρέσει xal δαψιλέσι τοις άναλώμασιν, δν δη ναόν λόγος τετιμήσθαι τῷ όνόματι τῶν έγίων τοῦ Χριστοῦ μαρτύρων Μηνοδώρας, Νυμφοδώρας χαι Μητροδώρας, έπει xal els lepàr Θεῷ μονην τοῦτον ἀποχαταστήσαι προέθετο, χελλία περί αύτον δειμάμενος χαί Φριγγίο περιδαλών Εξωθεν, χτήματάτε ίχανά προσχυρώσας, και άπλως πάντα τὰ είς άπαρτισμόν συντελέσας, μοναζουσών αύτο γυναιχών χαθίστησι φροντιστήριον, είς ήν εη χατάστασιν χαι εμμένον ήν, δως αύτος έν τοίς ζώσιν ευρίσκετο, ετήρησε τε την τάξιν ταύτην καί μετά την αύτου άποδίωσιν έπί τισι Β χρόνοις. άλλ' & ulde exelvou πρωτοϊερακάριος xūp Ιωάννης ό Συναδηνός μετασχευάσαι χατά νοῦν θέμενος και μετενεγκείν είς άνδρώαν άπο γυναικείας την τοιαύτην μονήν, ηνάγχασε και χατέπεισε συνεργούσαν είς τούτο φανήναι και συμπράττουσαν και την αύτου μητέρα την δομεστίχισσαν και οίς οδτος έλεγε περί της μονής, και οίς προέτεινε γράμμασι, διαθήκη δηλαδή του πατρός δήθεν και ένώμοτον οίχείον αύτοῦ γράμμα, δι' οῦ χατησφαλίσατο καί πεπληροφόρηκεν, ώς έλεγε πρό; έκείνον els réhos àgagelv the fir Esper exelvou àvébesur, ώστε είς ανδρώαν ταύτην μεταποιήσαι, συμμαρτυpoùsav elze xal authe of the olzelas untipa. 'Antκουψε δε αύτη σύν τῷ υίῷ τηνικαῦτα και ού διωμο- G λόγησε την τε είς τέλος βούλησιν και τον σχοπου του άνδρος και την κατάστασιν, ην Εσχε τά της τοιαύτης μονής, έως τε κατά την αύτων πολλην καλ επίμονον περί τούτου ζήσησιν και ixeolar και την έπι πλείον παρ' ήμων παράτασιν είς τέλο; τά τοῦ πράγματος είληχε, και έως ό υίος έν τοις ζώσιν εθρίσκετο. Έπει δε κάκείνος έξ άνθρώπων εγένετο, μετάνοια ταύτην είσηει, και συγγνώμης ήξίου τυχείν, έφ' οίς ού καλώς συνέδρασε τώ υίώ, κατειπούσα της άληθείας και χώραν κατ' αύτης τῷ ψεύδει παρασχομένη, και ταυτα έπι πράγμασιν έεροις, άπερ ού μιχρόν οίδεν επάγειν τον της ψυχής χίνδυνον, και έν οίς πάντας άπλώς και τους τυχόντας άληθίζειν χρεών, μή ότι γε άνθρώπους των πολλων διαφέροντας χατά τε την έαυτων παίδευσιν χαί D γνώσιν καί τῷ κατά κόσμον άξιώματι · · Αγιάζεται και γάρ, ώς φησι, το στόμα του άληθεύοντος έκ τής ταυτσαληθείας Χριστού. μολύνεται δε τό τού ψευδομένου από τοῦ πατρές τοῦ ψεύδους τοῦ διαδόlou. > 'Auther xal Emistdoa th xal' hude leed xal θεία συνόδω χαι τα περι τούτου έξειποῦσα χαι άνενέγχασα χαί συγγνώμην αίτησαμένη, μεθ' έαυτής Exoura xal tàs olxelas Ouyutépas xal oùv aùtais Ιχετεύουσα, ίνα χαι ή σεδασμία αύτη μονή την πρώτην απολάδη κατάστασιν, επειδή και ασφάλειαν άπαιτηθείσα έγγραφον ταύτην έποιήσατο διαλαμδάνουσαν. . . . 'Ελαλήθη δε παρά του μέρου; αύτης και ώς ταις άληθείαις άρχηθεν ή μονή γυναιχεία αποκατέστη χαι έσφραγίσθη, χαι έν αύτη και - PATROL. GR. CLII.

θείψ νυγείς έρωτι την ψυχήν και ίερον ιδρυσάμε- Α καθηγουμένη, και διέμεινεν ούτω και έπι ίκανοζο rols ypovous, dit at at as you view beingen and the άνάγχην την προτέραν εποιήσατο μαρτυρίαν ούχ άληθή, ποιησαμένου ταύτη του μίοθδιά τουτο χαί avarausiv islav sik xeddlwv islwv wansiov the τοιαύτης μονής και ανεγείραντος το αύτοίς και οίwov evertherow. Kal is xal h iv theadin istopla όσίας είχε την άρχην γεγραμμένας γυναϊχας, μετεποίησε δε την ίστορίαν ταύτην ό πρωτολεραχάριο: berepav eig osloug, xai ápiðfikug xai époloyoupéνως άνεφάνη, ώς γυναίχες άποκατέστησαν, και εύ-אסלסאטינים באו שטאאטיב בטוב אףליטוב בוב דאי דטומטדאי party, xal norral router is about the fire and a set of the set of סטטל דט מעדוטואטטא שבאסט פועבע מעדואבעבע האטט דטעדי. ή μετριότης ήμῶν έν δευτέρω τάλλα θεμένη, ζήτησιν. ως έχρην, πυλλην και άκριδη έποιήσατο, εί דמוֹך מאקטבותוך ביציגדם דבשק ה בשבואטעבייה בהו דה μονή έχχλησιαστική χατάστασις, και προεδλήθη χαι tappayloon xaonyountry sic mpostaslar xat motμανείαν τών αύτη τότε εύρισχομένων μοναζουσών, έχφωνήσασα τούτου χάριν χαι άφορισμοῦ Εγγραφον έπιτίμιον, έφ' ή τους είδησιν έχοντας περί τούτου xal είς μαρτυρίαν προχομισθησομένους είπειν xai μαρτυρήσαι το άληθές, έφ' φ όη βάρει και έμαρτυρήθη παρά τε τοῦ θεοφιλεστάτου πρωτονοταρίου διαχόνου κῦρ Μιχαήλ τοῦ Καδαλλαροπούλου χαί παρ' έτέρων διαφόρων προσώπων, ώς αὐτήχοοι έγένοντο τοῦ δομεστίχου, καὶ έχουσι μαθόντες παρ' exelvou the extern rolasty port Oedysie xal toe σχοπόν αύτοῦ, γυναιχείον δηλονότι χαι ἐπιχειρήσαι xal anapticat authy, whe sig xatavtypa sivat xal άνάπαυσιν χαί της αύτου γυναιχός χαι των θυγατέρων αύτῶν. Ὁ μέντοι πρισθύτερος Κωνσταντίνος ό Τζυδιστιανός διωμολόγησε ίδειν όφθαλμοι; elχείοις την νεωστί σφραγισθείσαν ήγουμένην έπι τή τοιαύτη μονή, παραπεμπομένην είς ταύτην παρά τών έν αύτη μοναχών λαμπαδηφορουσών, ώς είθισται · χαι ό πρεσδύτερος δε Γεώργιος ό Τζαχείλης. ό τῷ θείψ ναῷ τῆς ὑπεράγνου Δεσποίνης και Θεομήτορος τής Πηγής ύπηρετούμενος Ιερατικώς, χαί αύτος διωμολόγησε παρατυχών και του είρημένου βάρους άχούσας έρωτωμένης της τιμιωτάτης έν μοναχαίς χυρά; .... της Άγγελίνης, ώς είδε διαφόρως παραγενομένην την χαθηγουμένην της σοεχύτης μονής μετά και έτέρων μοναχών είς προσκύνησιν της ύπεράγνου Δεσποίνης και Θεομήτορος τής Πηγής. Έρωτηθείς δε προτροπή συνοδική κατά τον δμοιον τρόπον παρά των ίερωτάτων άρχιερέων χαι ύπερτίμων, τοῦ Δυρραχίου, τοῦ Λαχεχαιμονίας και του Μαδύτων, και ό συμπένθερος τοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αύτοχράτορος έπι της τραπέζης, χῦρ Γεώργιος ὁ Χοῦμνος, είπε χαι διεδεδαιώσατο περί της έν τη μονή ταύτη σφραγισθείσης μοναχής, ώς αύτος ούτος προεξένησε ταύτην τῷ δομεστίχω, ζητοῦντι χαθηγουμένην τη μονη έγχαταστῆναι · ού μήν άλλά χαι ό άπο των εύλαδών επισχοπειανών χαι θυρωρών του χελλίου της ήμων μετριότητος, Γεώργιος ο Σιγηρός, xal adros είπε και έμαρτύρησε, παρείναι τη σφραγίδι της

40

Digitized by Google

#### JOAN. CALEC'S CP. PATRIARCHE

Γερασίμου πρώτως ήδη έσφράγισται, δειχνύων άμα xal τον τόπον, έν ῷ ἐτελέσθη τὰ τῆς σφραγίδος αύτής. Έξ ών δη μαρτυριών πληροφορίαν λαδόντες τοῦ πράγματος, είχομεν ώς είχος παραγραφής άξίαν χρίναι και ήν ένεφάνισε το μέρος τοῦ πρωτοιεραχαρίου, διαθήχην δήθεν του δομεστίχου, ότε και άληθως έχεινος ταύτην έξέθετο. ούδε γάρ εξήν έχείνω χατάστασιν λαδούσαν την μονήν παρά της Έχχλησίας Θεοῦ, ήντινα δητα χαι έλαδε δια 'πατριαρχικής σφραγίδος, ώς εξρηται, μεταποιήσαι χαλ έφ' έτέραν κατά στα σιν άγαγείν, είς άνδρώαν δηλονότι από γυναιχείας. απείρηται γαρ τοις ίεροις Πατράσι μετασκευάζεσθαι και μεταποιείσθαι τάς ίερα μονάς έχ της ής έλαχον άρχηθεν άποχαταστάσεως. 'Απηλέγχθη δε όμως και ή διαθήκη πεπλασμένη ύπο μάρτυρι τῷ ἰερομονάχω και πνευματικῷ πατρί τῷ Θεοδωρήτω, έξειπόντι χαί διομολογήσαντι, χαί ὅπως ἐξέθετο ταύτην αύτος γνώμη του πρωτοξεραχαρίου, χαι όπως υπέγραψεν ώς άπο προσώπου τοῦ δομεστίχου εἰπόντος τοῦτο πρός αὐτόν. Ένθεν τοι καί συνδιασκεψαμένη τά περί τούτου ή μετριότης ήμῶν τοις περί αὐτήν Ιερωτάτοις άρχιερεῦσι, τῷ Ἡρακλείας, τῷ Σάρδεων, τῷ Δυβραχίου, τῷ Λαχεδαιμονία;, τῷ Μαδύτων, τῷ Μηθύμνης, τῷ Βάρνης, τῷ Βιτζίνης χαι τῷ Κῶ, διέγνω χαι άπεφήνατο, ίνα, επειδή απεδείχθη αριδήλως, ώς έσφραγίσθη και άποκατέστη παρά τῆς 'Εκκλησίας Θεοῦ χαθηγουμένη έν τη τοιαύτη μονή (χρη δε κατά τούς έν τοις τοιούτοις θεσμούς των Πατέρων τές c άρχηθεν άνδρψης είς άνδρψας διατελείν, τάς δέ γυναιχείας είς γυναιχείας, και μηδαμώς εναλλάττειν χαι μετατιθέναι την τάξιν ταύτην τινά, άλλά άσύγχυτον έαν διαμένειν και άπαραποίητον), έπανέλθη κα' έπανασωθή και τη τοιαύτη σεδασμία μονή ή πρώτη χιλ άρχαία κατάστασις, καλ γυναικείαν είναι καί σύθις ταύτην όνομάζεσθαι, καθώς καί την άρχην έδομήθη, και καθώς παρά της Έκκλησίας άποχατέστη Θιοῦ, ῆτις δη χαι λήψεται μέν πάλιν την κατάστασιν ταύτην, Εσται δε διοικουμένη κοι διεξαγομένη παρά τε των έν αύτη μοναζουσων και της την προστασίαν και ήγουμενείαν αύτῶν εναδεξομένης. Η μέντοι δομεστίχισσα και όσαι τών θυγατέρων και τοῦ γένους αύτῶν καταντήσουσιν έν αύτη, προνοήσονται παντοιοτρόπως αύτη τά D είς σύστασιν χαι έπι τα βελτίω προχώρησιν. άλλ' ούδέν τι λυμανούνται, ούδε καινοτομήσουσι των προσκυρωθέντων και άφιερωθέντων αύτη κτημάτων και πραγμάτων ή των είσεπειτα άφιερωθησομένων, ώς αν ούτω και το άνηκον τοι; δομήτοροι μνημόσυνον περισώζηται άλλ' οδέ εξέσται αδταίς κατεξουσιάζειν και κατακυριεύειν της τοιαύτης μονης ή χαι τάς ενασχουμένας αυτή μοναχάς άγειν και φέρειν, ώς βούλοιντο, και άνακρίνειν, άς τε θέλοιον είσάγειν και εξάγειν, και τάς μέν δρ' έχυτά; τον τρόπον τοῦτον ποιείσθαι, τῆ; δε καθηγουμένης άφαιρεϊσθαι την πνευματικήν έξουσίαν παρά την των Ιερών και θείων κανόνων δια-ύπωτιν και διαταγήν. Φατί γλρούτοι · « Πράγμα

ήγουμένης, δτε παρά τοῦ ἀοιδίμου πατριάρχου κῦρ Α σεμνὸν οῦτω καὶ τίμιον καὶ τοῖς μακαρίοις καὶ ἱσίοις Πατράσιν ήμῶν πάλα καλώς έπινοηθέν, ή τῶν μοναστηρίων άνοιχοδομή, χαχώς όραται πραττόμενον σήμερον · τινές γάρ δνομα μοναστηρίου ταζς οίχείας περιουσίαις χαι ύπάρξεσι περιθέμενοι χαι Θεώ χαθ. , αγιάζειν ταύτα; έπαγγελλόμενοι, χυρίους των άφιρωθέντων αύτους άναγράφουσι, και μόνη τη προηγορία το θείον άφοσιοῦν ἐχμηχανασθαι διεγνώχισι. την γάρ αύτην έξουσίαν χαι μετά την άφιέρωσιν ούχ έρυθριώσι σφετερίζεσθαι, ήνπερ έχειν ούκ έκωλύοπο πρότερον, και τοσαύτη καπηλεία πρόσετρίδη τῷ πράγματι, ώστε και πολλά των άφιερωθέντων παρ' αύτῶν δη τῶν ἀφιερωσάντων χαθοράται πιπρισχίμενα, θάμδος όμοῦ και μίσος τοις όρῶσι παρεχόμινα · χαι ού μόνον ούχ έστιν αύτοις μεταμέλεια, έφ\* οίς των άπαξ άνατεθειμένων Θεφ την έξουσίαν έαυτοίς επιτρέπουσιν, άλλά και ετέροις ταύτην άδεώς παραπέμπουσιν. "Ωρισεν ούν διά ταῦτα ή άγία σύνοδος, μηδενί έξειναι μοναστήριον οίχοδομείν άνευ της τοῦ ἐπισχόπου γνώμης χαὶ βουλῆς \* ἐχείνου δὲ συνειδότος και επιτρέποντος και την οφειλομένην επιτελούντος εύχην, ώς τοις πάλαι θεοφιλώς νενομοθέτηται, οίχοδομείσθαι μέν το μοναστήριον, μετά πάντων δε τών αύτῷ προσηχόντων σύν αύτῷ έχείνο βρεδείω εγκαταγράφεσθαι και τοις επισκοπικοίς έρχείοις έγχατατίθεσθαι, μηδαμώς άδειαν έχοντος του άφιερούντος παρά γνώμην του έπισχόπου έαυτον ήγούμενον ή άνθ' έαυτοῦ Ετερον χαθιστάν. Εί γάρ, άπερ τις άνθρώπω χαρίζεται, τούτων οὐδέν τι χθριος είναι δύναται, πώς, άπερ τις Θεψ καθαγιάζει καί άνατίθησι, τούτων ύφαρπάζειν την χυριότητα παραχωρηθήσεται; > Και πάλιν · « Οι χληριχοί των πτωχείων και μοναστηρίων και μαρτυρείων ύπό την έξουσίαν τών έν έχάστη πόλει έπισχόπων χατά την τών άγίων Πατέρων παράδοσιν διαμενέτωσαν, xal μή κατά αύθάδειαν άφηνιάτωσαν του ίδίου έπισκπου. Οι δε τολμώντες άνατρέπειν την τοιαύτην διατύπωσιν χαθ' οίονδήτινα τρόπον, και μή ύποταττόμενοι τῷ ίδίψ ἐπισχόπψ, εί μέν εἶεν χληρικοί, τοι; τών χανόνων ύποχείσθωσχν επιτιμίοις. εί δε μονάζοντες ή λαϊχοί, έστωσαν άχοινώνητοι. > Διά ταῦτα δή χαι αύται κατά το προσήκον αύταις χρέο:, το συμφέρον τη μονή προνοούμεναι, ούτε τι τών αύτης σφετερίσενται, ούτε εχδώσουσιν ή ταύτην ή των αύτης χτημάτων τι είς ετερον πρόσωπον, άλλ' έλευθέραν έάσουσι μένειν και καθ' έαυτην, διεξαγομένην παρά της κατά καιρούς άποτεταγμένης εί; προστα. σίαν των έν αύτη μοναχών χαι παρ' αύτων δη των αύτης μοναχών · τοίς γάρ τά του Θεου ίδιοποιουμένοις και ύφ' έαυτούς ποιείν εθέλουσι μέγιστον ήπεί λητα: έχείδεν χατάχριμα. Έπι τούτω γάρ και ή παρούσα ήμετέρα και συνοδική ξγγραφος διάγνωσις χαι απόφασις γεγονυία επιδέδοται είς άσφάλειαν  $\mu\eta r i Mat \varphi ir \delta. t'.$ 

#### XXVI. Synodus decernit, Michaelem Cabasilam non esse reum munerum acceptationis.

+ 'Ο Καβάσιλας χῦρ Μιχαήλ, πλησιασμόν Εχων χαι έγγύτητα πρός τόν ποτε "Απρω και καθολικόν χριτήν, τοῦτο μέν και ώς έκ παιδός ὑπ' αὐτῷ π21.



## -SYNODICÆ CONSTITUTIONES.

αύτοῦ εύρισχόμενος χαί βασιλιχῷ όρισμῷ ύποταςσήμενος αύτῷ και ύπηρετούμενος, γραφή παραδ:δούς τά παρ' αύτου χρινόμενα χαι άποφαινόμενα, έπειδη ό μέν όμοῦ τε τὸ τῆς ἀρχιερωσύνης ἀξίωμα xal την της xploews ένοχην παρητήσατο, δι' &ς δητα αίτίας και παρητήσατο, εζήτησε δε άρτίως ό Καδάσιλας είς ίερωσύνην προδιδασθηναι, προτίστασθαι αύτῷ είς τοῦτό τινες έλεγον τὰ τῆς τοιαύτης ύπηρεσίας, δωροληψίας Εγκλημα και πλεονεξίας τούτω προσάπτοντες ενίσταντο δε τουτο μάλιστα διά τὸ προσκείσθαι τη παραιτήσει, ὡς ύπ' αίτίω δήθεν τούτω γενέσθαι αύτην λαμδάνοντι πλείω τοῦ δέοντος. Τοῦ πράγματος τδίνυν δοθέντος διασκέψει συνοδική και ακριδώς τρακταϊσθέντος, в έπει πολλαχοῦ διαγορεύοντες φαίνονται οι θ' lepol χαι θείοι των άγίων χανόνες, οι τε φιλευσεδείς νόμοι, ώς μετά παραγγελίαν και έπιφώνησιν, εί μή τῆς πλεονεξίας και αισχροκερδείας οιασδήτινος παύσαιντο οί το θείον έχοντες της Ιερωσύνης άξίωμα, τηνικαῦτα καθαιρέσει καθυποδάλλονται, οὐδαμῶς προστηχον, ούδε δίχαιον εχρίθη χανονιχώς, εμποδών αύτώ γενέσθαι την τοιαύτην παραίτησιν, άτε δή μή ένεγομένω, οίς έχείνος φέρων έαυτζν ύπέθηχε και ήσφαλίσατο, έφ' ών άνώτερον έαυτον συντηρήσαι δωροληψίας · τὰ γάρ παρ' ἐτέρων γινόμενα έτέρους ού καταδλάπτουσι, καὶ ψυχὴ, φησὶν, ἡ ἀμσρτήσασα, αύτη και άποθανείται • πορισμός γόρ είς. ζωήν έχάστου το οίχειον επιτήδευμα, τῷ μεν τόδε, τῷ δὲ τόδε και άλλφ άλλο, και τοῦτο οὐδένα ἀν Εχοι 🤆 λόγον τον δίκαιον, εγκλήματος κατ' αύτοῦ τόπον έχειν, ώς και τῆς οίκείας προχοπῆς έντεῦθεν κωλύεσθαι. "Οθεν ούδε τῷ Καδασίλα έμπόδιον αν είη τό άπὸ τῆς εἰρημένης ὑπηρεσίας πολύ είτε ὀλίγον λαμδάνειν, άλλ' είπερ έδίδου χαι αύτος ύπερ τούτου την αύτην άσφάλειαν ώς χριτής. "Ενθεν τοι και διέγνω χαι άπεφήνατο ή μετριότης ήμων σύναμα τοις περί αὐτην ἱερωτάτοις ἀρχιερεῦσι, τῷ Σάρδεων, τῷ Σίδης, τῷ Πηγῶν, τῷ Δυρραχίου, τῷ Μαδύτων, τῷ "Απρω, τῷ Μηθύμνης, τῷ Χίου, τῷ Γάνου, τῷ . . . ., τῷ Έξαμιλίου, τῷ Λιτίτζης και τῷ ὑποψηφίω Μονεμδασίας, άθῶον είναι τὸν Καδάσιλαν, ὅσον τὸ ἀπὸ τής είρημένης αίτίας, έχοντα χαι άλλως είς ιερωσύνη ι άξίως. Και είς την περι τούτου άσφάλειαν έγένετο και ή παρούσα ήμετέρα και συνοδική Εγγραφο; D ραπεύσης. Έπει δε διορίζονται τά προσόντα αύτιο διάγνωσις καί απόφασις, και επιδέδοται πρός αύτον μηνί 'Απριλλίφ irð. δεκάτης.

#### XXVII. Joannes scribit metropolitæ Philadelphiæ, ut provident in causa Joannis Januensis.

+ Περώτατε μητροπολίτα Φιλαδελφείας και ύπέρ-τιμε, άγαπητέ κατά Κύριον άδελφέ και συλλειτουργε της ήμων μετριότητος, χάρις είη και ειρήνη παρά Θεού τη ση ίερότητι. Η μετριότης ήμων έγνώρισε περί των αύτδθι γενομένων, και τοσούτον έλογίσατο ταύτα άτοπα χαί άπρεπη και άνένδεχτα. ύτι καί θαυμάζει, εί είσι τοιαύτα, και μάλιστα, εί και αύτος συνεργείς τοίς τοιούτοις, ός μεγάλην έχεις την δφειλήν άναστέλλειν παντοίως αυτά. Κατέλαδε

δαγωγηθείς, τοῦτο δε παί ώς έπ' ἀνεψιξ γαμδρός Αιδε ένταῦθα και ὁ Γεννουίτης Ιωάννης, και εγνώρισε και παρ' αύτοῦ ή μετριότης ήμῶν, ὅπως διετέθη:, είς όσον πρό όλίγου έγράψαμεν περί της άποτεταγμένης είς αύτον προμηθείας, δπερ χαί βαρέως έφε. ριν ή μετριότης ήμῶν. Ανθρωπον γάρ προσελθόντο τη όρθοδοξία της χαθ' ήμας άγίας του θεου 'Εχχλησίας, παριδόντα και περιουσίας ικανής πορισμόν xal τους οίχείους του γένους αυτού πλουσίους και έτσίμω; χορηγούντας αύτῷ, xal διά ταῦτα προμηθείας μερικής τυχόντα έπι πυβερνήσει και ζωαρχεία αύτοῦ τε και τῶν μετ' αύτοῦ, τίνα λόγον έχεις άποιτερείν αύτης τουτον, ήν ή βασιλεία και ή Έκxλησία διέxpive xal άπέταξε ; Τοῦτο xal άδιχον ένε χαι ανοίχειον παντελώς τη ση ιερότητι. χαι χωρίς γάρ τοῦ είναι προαποτεταγμένην αὐτῷ την τοιαύτην χυθέρνησιν και διδομένην μέχρι σοῦ, ήρμοζεν, ενα και ότι άνθρωπο; ένι τοιούτος και άπο γένους τοιούτου, διαχρίνη το πράγμα ή ίερότης σου, και άποτάξη πρώτως προμήθειαν είς αύτον, ώστε μή έξ άνάγχης και λύπης παλινδρομήσαι εις τα oixela aŭτοῦ ἔθιμα, ἐπειδή και οίχείοι τοῦ γένους αὐτοῦ μεταχειρίζονται τούτο, ύπισχνούμενοι χτι δόσεις ίκανάς, ώς λέγουσε · παρεγγυώμεθα, Ινα ούδεν άπομείνη άδιορθωτον, δσον έγένετο · μετ' έμδριθείας γέρ τοῦτο χαὶ βάρους παρεγγυώμεθα ἐχχλησιαστιχοῦ · διό και διδόσθω πρός αύτον άπαραιτήτως, όσον κατέστη και έδίδοτο, ώς διαλαμβάνει και το έπι τούτο γεγονός γράμμα τοῦ μεγάλου στρατοπεδάρχου έχεινου κατά την τών προσταγμάτων περίληψιν, άνυστερήτως τε και άνενοχλήτω; άποδοθήτω δε και δσον ούδεν έφθασεν άποδοθηναι παρά σου. Άσπερ γάρ ούδεν ένι δίχαιον, ούδε όφείλει ή έερότης σου τα χαλώς και χρησίμως οίχονομηθέντα παρά τών προ σοῦ lepwrátwy άρχιερέων άχυρῶται xal άθετησαι, οῦτως οὐδὲ τὸ τοιοῦτον Θεοφιλές Εργον, πληροφορίαν έχων βεδαίαν, ώς, έαν παραθεωρηθη, όσον και δεύτερον ήδη γράφομεν, χαθ ύπερδολην παραλυπήσαι μέλλεις ήμας, και τό μέν πράγμα μέλλει και μή βουλομένου σου λαδείν χατάστασιν, σύ δε μεταμελή. ση ανόνητα · ούδε γάρ ανέξεσθαι μέλλομεν περιφρονούντος καί παρ' ούδεν τιθεμένου τα δίκαια ύποτιθι-HEVEN OOI, LY LABON TE HOLOULEVOU Xal TA TAS OFχείας έγγραφης, δθεν και οίδας, πώς ίνα και τά του πράγματος διορθώσης χαι την ήμων μετριότητα θεσεπτά προστάγματα και περι έξπουσείας και περι άλλων, δσον διορίζονται, έχέτω και έπι τούτοις παρά τῆς ἰερότητός σου χαὶ αὐτὸς χαὶ οἱ παίδες αὐτοῦ άναδοχήν και βοήθειαν, ώστε διατηρείσθαι, είς όσου διορίζονται, και περι φόρου και περι του κομμερχίου xal τοῦ βιριμίου xal τῆς βίγλης xal τῆς άλλης απάσης έξχουσείας, αντιστραφήτω δε πρός αύτον και το παρόν γράμμα. Η χάρις του Θεού είη μετά τῆς σῆς ispórntos. Mart 'lourly ird. i.

#### XXVIII. Synodus affirmat ecclesiam Pyrgii csse in numero metropolium.

+ 'Η άγιωτάτη τοῦ Πυργίου ἐκκλησία εῦρηται μέν έχ παλαιού είς μητρόπολιν άπο έπισχοπής τι-

#### JOAN. CALECA CP. PATRIARCHA

λών είς μέσον τάς μαρτυρίας κάι τάς άποδείξεις παραγαγόντες · χεχειροτόνηται δε δμως επίσχοπος έπ' αύτη όλίγω πρότερον παρά του νυν διιθύνειν λαχόντος άρχιερατιχώς την της Έφέσου άγιωτάτην μητρόπολιν, δέον άποσχέσθαι σύτῆς και μη τοιούτψ τινί έπ' αύτή έπιχειρήσαι διά το ύποκείσθαι ταύτην πάλαι ποτέ τη χατ' αύτον, ώς ύπο την χαθ' ήμας άγιωτάτην τοῦ Θεοῦ Μεγάλην Έκκλησίαν μετατεχθείσης και ταίς λοιπαίς αυτής μητροπόλεσιν ένταθείσης. Εί γάρ και τη κατ' αύτον άρχηθεν ετύγχεve diapépousa, alla xal ta; shelous sur untpostλεων, εί τις έξετάζειν εθέλει, ύποχειμένας εύρήσει την άρχην εκκλησίαις ετέραις, μένουσι δε όμως, είς ήν είληγασιν Επειτα τάξιν και τιμήν βασιλική προσταγή και πράξει συνοδική · ότι δή και βεσιλιχόν έστι τοῦτο προνόμιον, τές ὑποδεεστέρας τῶν έχχλησιών είς τον άνωτέρω προάγειν βαθμόν. Ότι δέ, ώς είπόντες έφθημεν, είς μητρόπολιν έτιμήθη γρόνοις ούκ όλίγοις τοις άνω, παριστώσι μέν καί άλλαι των εχχλησιαστιχών πράξεων, τοίς μητροπολίταις εναρίθμιον Εχουσαι και τον Πυργίου, ώς έξ αύτων τούτων έμφανισθεισών χατοφανές χαι ήμιν εγένετο συνοδικώς. Η μέντοι τοῦ κῦρ Γεωργίου του Σιφιλίνου, πατριαρχεύσαντος έν τοίς χρόνοις του βασιλίως κύρ Ισαακίου και μέχρι της του κύρ 'Αλεξίου παραταθείσης της πατριαρχίας αύτοῦ, διέξεισι μετά τινα περί αύτου δή του Πυργίου xatà. έξμα και τάδε · « Έπει δε και παρά του ιερωτάτου μητροπολίτου Πυργίου, Κωνσταντίνου του Σπα- 6 νοπούλου, λύσι; τοῦ ἀγιωτάτου ἐχείνου πατριάρχου χῦρ Μιχαήλ τοῦ 'Αγχιάλου προεχομίσθη, έξενεχθείσα έπι ύπομνήσει αύτου, όντο; έπισχόπου, χαί δήτα ύπανεγνώσθη έπλ χοινῷ όρισμῷ τῆς ἡμῶν μετριότηtos, xal súpély Excusa èv th apxil xal èv to télet βητά τινα συνάδοντα τῷ σκοπῷ τῆς ἡμῶν μετριότητος, ώρισε χαταστρωθήναι και ταύτα, & και έχουσιν αύτολεξει ούτωσί · · Οσοι μέν έπι παλαιοίς θεμελίοις ναών ὑποκειμένων τη κατά σε άγιωτάτη επισχοπή έφθασαν είχοδομήσαι ναούς, ούδιν ώφεληθήσυνται ούτοι είς το μη ύποχείσθαί σοι. > Συμπαρείναι μέντοι δείχνυται έν αύτή τηνιχαύτα χαί τον 'Εφέσου. Ότι δε ούχ Ετερός τις, άλλ' ούτος ήν ό πρώτος έν τη του Πυργίου τω του μητροπολίτου τιμηθείς δνόματι, ά Σπανόπουλος δηλαδή Κωνσταν- D τίνος δείχνυσε και το προσόν τη έκκλησία ταύτη παλαιόν άπογραφικόν δικαίωμα, όπερ και αύτό ί νεφανίσθη ήμιν παρά των αύτης χληριχών, έξ όνόματος τούτον παραδηλούν, είς έπισχόπους έτι τελούντα · ού μην άλλά και των παλαιών γομοκαγόνων βιδλίων ούχ όλίγα τῷ χαταλόγψ τῶν μητροπόλεων χαί την του Πυργίου έναριθμούντα ήμιν εύρηται, οίστισιν όμοίως ταίς μητροπόλεσιν αύτην συνηρίθμησε χαι ό έν μαχαρία τη λήξει γενόμενος άσίδιμος χαί μαχαρίτης βασιλεύς, ό πρόπαππος του χρατίστου χαί άγίου μου εύτοχράτορος, έν τη έχτεθείση προσταγή τηνιχαύτα τη αύτου άπαριθμήσει χαι τάξει των άγιωτάτων έχχλησιών παρά τοῦ χυροῦ Μηνά, ήτις δή απαρίθμησις έγχατέστρωται τῷ έν τη σεδασμία

μηθέτσα, ώς προϊόντες δηλώσομεν, άλίγας έχ πολ- 🛦 μονή τοῦ Παντεπόπτου εὐρεθέντι νομοχάνου, ξ 👬 πάντα είδότας χαι τους τη Εφέσου άπαρεγχείρητε typhy et nat' authy suverpeiv nel anapamina. Ilpotzen it aprime xal the sportpar atthate τάξιν της μητροπόλεως αυτη δη ή του Πυργίου πα ρά τοῦ χρατίστου και άγίου μου αυτοχράτορος δά דסט לא דסטדש מאסאטטלידסב מבשדם אססדימיןעמיםב ένθεν τοι και ή μετριότης ήμων άκολούθως ποιούτα γνώμη κοινή της περί αύτην όμηγύρεως των ίερωτάτων έρχιερέων, του Σάρδεων, του Δυβραχίου, του Μαδύτων, του Φιλίππων, του Μηθύμνης, του Χίου. τοῦ Βάρνης, τοῦ Γάνου, τοῦ Δράμας, τοῦ Τινίδου. τού Κώ και του ύποψηφίου Μονεμβασίας, την παρούσαν έπτέθεικε πράξιν, έφ' ῷ και είς τον έξης τῷ χορφ και ταύτην δη την του Πυργίου των μητροπολιων andernar . 20en was objest ofgeware oberre unique σθαι της τάξεως ταύτης και της τιμης άφελειν είτην και υποδιδάσαι · όφειλη γάρ και χρέος τουτο πάσιν άπλως άπαραίτητον τοίς έ; ύστερον, στέρχα τά χαλώς τοίς πρό αύτών δόξαντα χαι άποραποίητα xal άπαράτρωτα μένειν έφν, ώς όμονοίας xal εἰρήνης παραίτιον · όφείλουσι μέντοι προσείναι και ύπικίσθαι τη αύτη έχχλησία και τά έν τώ πρακτικώ ταύτης διαλαμδανόμενα δύο χωρία, το τοῦ Διοσιροῦ δηλονότι και τὸ τῆς Δίγδης, και πάντα άπλῶς, διε รอไร ร้างกล์ตอเร อีเหลเม่แลงเข ฉบรที่; อีเหลเอบรอเ xatέχειν, άναφαιρέτως και άναποσπάστως. Έπει τοίτψ γάρ και ή παρούσα ήμετέρα και συνοδική έγγραφος πράξις γενομένη τη πολλάχις διαληφθείση άγιωτάτη μητροπόλει του Πυργίου επιδέδοται είς διαωνίζουσαν την άσφάλειαν μηνί Αυγούστω ird.t.

#### XXIX. Joannes dirimit controversiam.

+ Διενέξεις ούχ όλίγας Εχοντες δ τε Ιερώτατος μητροπολίτης Χίου και ὑπέρτιμος και ὁ πανσέδασης σεδαστός οίχελος τῷ χρατίστω χαι άγίω μου αύτοχράτορι χῦρ Κωνσταντίνος ὁ Πράσινος περί τινο; μονυδρίου τοῦ άγίου μεγαλομάρτυρος χαι ιαματιχού Παντελεήμονος και έτέρου πανσέπτου ναού του έν άγίοις παμμάχαρος Νιχολάου, έφ' οξς έχει δίχουν γονικότητος ό αύτος Πράσινος, έτι τε και περί έτίρων τινών μονυδρίων, έχίνησαν τα περί τούτου έπ της ήμων μετριότητός. Και έπει ό μέν τοιούτα Πράσινο; ένηγε κατά του είρημένου Ιερωτάτου μητροπολίτου Χίου χαι ύπερτίμου, χαι διετείνετο λαμδάνειν μεν αύτον τα είσοδήματα των τοιούτων μονυδρίων τε και έκκλησιών και καρπούσθαι τττα πάντα αύτον, κάντεῦθεν πολύς ξην έγκείμενος κί άπαιτών άντιστρέψαι αύτον ταῦτα, ό δέ γε μρώ τατος μητροπολίτης Χίου και ύπέρτιμος άντέλη. μή άληθεύειν όλως αύτζν, εί καί τι δή έφθασε λαίω. διισχυρίζετο μη χρήσασθαι τούτω είς ίδίας χρώ αύτοῦ, ἀλλ' εἰς ἐτέρα; ἀναγχαίας τῶν τε τοιοίτω πανσέπτων ναών και τών κατ' αύτούς μοναχών π έτέρων άνδρων. Η μετριότης ήμων διά το διέγνω και άπεφήνατο κατά τους ίερους και θείπ χανόνας, ώς αν έχη μεν ό τοιούτος εερώτατος μτ πολίτης Χίου και ύπέρτιμος έπί τε τοίς τοιούπί μονυδρίοις και ταϊς λοιπαίς πάσαις κατ' αύπ

1263

### SYNODICAE CONSTITUTIONES.

έκχλησίαις έπίσχεψιν και άνάχρισιν πνευματικήν A έκτελείσθαι άταράχως και άσυγχύτως τας τεταγμέ-שטי דב εδρισχομένων έν αύτοις μοναχών χαι έτέρων άνδρών, και έπιτηρη και έπισλέπη ταυτα, ώστε μή φθείρεσθαι ύπό τε τών εύρισκομένων έν αύτοζς χαί έτέρων τινών, είτε κτητόρων, είτε και λαπών, έχη δέ χαι τό τε μνημότονον αύτοῦ χαι το διαφέρου αύτῷ χάριν χανονιποῦ, εύρίσκωνται όὲ τὰ ἀνήχοντα elsoshuata te xal apáquate tov te uovuspluv xal τών κατ' αύτον άπασών έκκλησιών έν αύταζε είς τε την προσήχουσαν χυδέρνησιν των δντων έν αύτοις άνδρών και είς σύστασιν και βελτίωσιν των τοιούτων μονυδρίων τε και έκκλησιών, άπέχη δε τέλεον άπο των λοιπών είσοδημάτων, και ούδαμως έχη έπ' adelas apelistar rivà if avrav. El rives de esplσχονται χτητορικά δίχαια χεχτημένοι έν αύτοζς, όφείλουσε και ούτοι το άνηκον μόνον έχειν μνημέσυνον, άποσχέσθαι μέντοι παντάπασι των τε πραγμάτων χαι των έντεῦθεν είσοδημάτων τε και καρποφοριών τών το:ούτων πανσέπτων ναών. Τούτου γάρ χάριν γέγονε και το παρόν γράμμα της ήμων μετριότητος δι' άσφάλειαν μην Αυγούστω ίνδ. ι'.

#### XXX. Joannes declarat monasterium Salvatoris in oppido Sebriæ esse patriarchale.

+ Έπειδή τὸ ἐντὸς τῆς θεοσώστου πόλεως Σηδρίας εύρισκόμενον μοναστήριον, το είς δνομα τιμώμενον του Κυρίου ήμων Ίησου Χριστού του Σωτηρος, αύτούργιον ηύρίσκετο πατριαργικόν, έκδοθέν δε πρός πρόσωπα μοναχικά, δσα δη και έξεδόθη. και έστερείτο τούτου ή καθ' ήμας άγιωτάτη του Θεού Μεγάλη Έχκλησία, άπολύουσα το παρόν γράμμα ή μετριότης ήμων, έν άγίω παρακελεύεται Πνεύματι, προσείναι και ύποκείσθαι είς άει τουτο אמן הפידם דב טה מידט המאוי דה אבט אבל ביוטτάτη του θεου Μεγάλη Έκκλησία, και μηδε είς μετόχιον μοναστηρίου τινός δοθηναί ποτε, μηδέ είς πρόσωπον άρχοντικόν 🖣 άρχιερατικόν 🕴 Ιερατικόν 🧃 μοναχικόν έκδοθηναι, ή έφορείας χάριν ή κατοχής ή όποίας άλλης ήστινοσούν αίτίας έχφωνούμεν γέρ, ώστε μή γενέσθαι τοῦτό ποτε, τον άπο της ζωαρχική: Τριάδος άφορισμόν, και τούτω καθυποδάλλομεν άλύτως το πρόσωπον, όποιον άρα και είη, δπερ άπό του παρόντος άναθέξηται τουτο ή είς μετόχιον 🖣 δι' άλλην ήντιναοῦν αἰτίας, ώστε μή προσείναι xal ύποκείσθαι τοῦ λοιποῦ διὰ παντός ἀνέκδοτον τη D δείγματα. πολλοί γάρ και πολλάκις ἀφ' ἐτέρων είς χαθ' ήμας άγιωτάτη του Θεού Μεγάλη Έχχλησία xal παρ' αύτης διοιχείσθαι. Μηνί Μαρτίψ ird. κα'.

#### XXXI. Imperator confirmat quæ de asylis stabilita sunt.

+ 'Enel Equipider & padilela you, oti ol apodφεύγοντες είς την άγιωτάτην του Θεού Μεγάλην Έχχλησίαν ούχ έθέλουσαν εύρίσκεσθαι είς τούς τεταγμένους τόπους τών προσφυγείων διά τινα δειλίαν και ύποψίαν φόδου, άλλ' εύρίσκονται έντος αύτου του Ιερού τεμένους της τοιαύτης άγιωτάτης Μεγάλης του Θεού Έχχλησίας, όπερ έστιν είς άθέτησιν και άνατροπήν των τε ίερων κανόνων και των φιλευσε δών νόμων, έστι δε xal el; εμπόδισμα του

vas xai veropeopeones belas nai lepàs opropolas, t βασίλεια μου, διά τής του Θεού χάριτος στέργουσα χαι διατηρούσα τα δοθέντα ανέχαθεν είς τούτο προνόμια τη άγεωτάτη του Θεού Μεγάλη Έχχλησία παρά τε των ίερων χανόνων χαι των φιλευσεδών νόμων, οθς όξτα νόμους προεθέσπισαν και έταξαν οί δγιοί μου αύθένται και βασιλείς, οι πρόγονοι τῆς Basilelas µou, zai of loinoi ayioi Basilels, of doiδιμοι και μακάριοι, και μηδέν τι έτερον διαπράττεσθαι βουλομένη, άλλά στηρίζουσα και εποιχοδοpoloa pathor autois xal to ispalor xal porchor και άμεταχίνητον πάσι τοις τοιούτοις προνομίος παρεχομένη, άμα μέν και τῆς τῶν νόμων ἀσφαλείας τόν τρόπου τούτου φρουτίζουσα, άμα δε και τών B εκάστοτε προσφευγόντων πρόνοιαν ποιουμένη, το παρόν απολύει πρόσταγμα, δι' οῦ xal θεσπίζει xal διορίζεται, ώς άν εύρίσχωνται οι φηθέντες πρόσφυγες είς τους άνωθεν και έξ άρχης τεταγμένους τόπους των προσφυγείων, και ούδεν έχωσι φόδον και δειλίαν τινά του άποσπασθηναι αυτόθεν βία παρά τινος των απάντων, είδότων, ώς εί τι παρά τον παρόντα τολμήσειεν όρισμόν της βασιλείας μου, πρός τῷ ταίς άπό τῶν νόμων ὑποδληθήναι ποιναίς, où perplas rñs dravarrhoews nad repuplas nad παρά τῆς βασιλείας μου πειραθήσρνται, ὀφειλόντων μέντοι καί των κατά καιρούς προσφευγόντων προσμένειν και προσχαρτερείν σοίς τεταγμένοις, ώς είρηται, τόποις των προσφυγείων χαι μηδαμώς προέρχεσθαι περαιτέρω τούτων, μηδε είσιέναι δλως είς τον ίερον και θείον ναόν, παρά τάς τών ίερών κανόνων και φιλευσεδών νόμων διαταγάς. Είς γάρ the nept tourou dougdlesses anoleduras and to napor της βασιλείας μου πρόσταγμα μητί Μαρτίφ iro. sa'.

#### XXXII. Synodus metropolitam Coi transfert in metropulim Carinthi.

#### Η συνοδική πράξις ή έπι τη μεταθέσει του Κορίνθου γεγονυία.

† 'Η τού θεού 'Εχχλησία πάντα χαλώς olxovo. μούσα και συμφερόντως, ώς ό καιρός δηλονότι και τά πράγματα άπαιτεί, τοίς πολυειδέσι και άρίστοις ερόποις των αύτης οίκονομιών, έναρίθμιον και τον τής μεταθέσεως έθετο. Και τούτου πλείστα τα ύποετέρας μετετέθησαν εχαλησίας των ιερωτάτων άρχιερέων, ού μόνον είς μητροπόλεις άπο μητροπόλεων, άλλά και είς τον ύψηλον της πατριαργίας θρόνον, ώς άπο των έχχλησιαστιχών πράξεών έστι nataganet. nas einetme. nayon dab ohoime ton άριστον πυδερνήτην έπι των οίαχων χαθήσθαι χαι τους έπι πολλοίς είδοχεμοῦντας τοις προτερήμασε των πολλών προδεδλησθαι άνάλογον περιτζωσμένους την ήγεμονίαν. Πρός την αύτην δε νών και ήμεις ώρμήθημεν πράξιν, διά τε το του πράγματος εύλοyov xal dedomuasueiver the Exxinsia xal aua, iva και λαός θεοφιλής ούκ όλίγος, ό της άγιωτάτης δηλαδή μητροπόλεως Κορίνθου, ποιμένος εύμοιρή του προσήχοντος, έφ' έχανοις ήδη τοις χρόνοις έν

1266

#### JOAN, CALECÆ CP. PATRIARCHÆ

στερήσει τυγχάνων άρχιερατικής έπιστασίας και Α σθαι · έλεγε δέ άμα και ώς έκρίθη έπι τούτοις παρ' έπισχέψεως χαί τοῦ έντεῦθεν άγιασμοῦ, ὡς τῆς αύτης έχχλησίας βία τη των Λατίνων χατατυραννουμένης, περί ών και ού μικρά τις ούδε ή τυγούσα φρουτίς ην τη ημών μετριότητι, πολλάκις καί διαφόρως ίχεσίαν πρός αύτην ξγγραφου περί τούτου ποιησημένων. "Ενθεν τοι και κοινή διασκέψει και γνώμη της περί αυτήν όμηγύρεως των Ιερωτάτων άρχιερέων.....

κατεπράξατο μετατεθήναι είς την τοιαύτην άγιωτά. την της Κορίνθου μητρόπολιν τον Ιερώτατον άρχιεπίσχοπον Κῶ, άγαπητέν χατὰ Κύριον ἀδελφὸν ἡμῶν και συλλειτουργόν, σγολάζοντα ήδη της λαγούσης αύτον, άτε δή χαι αύτης χατά τον όμοιον τρόπον τυραννουμένη; ύπο Λατίνων, δς δή και όφείλει μεταλαχείν και τοῦ θρόνου ταύτης και τοῦ ἐνόματος και τής άνηχούσης τοίς τής έχχλησίας ταύτης άρχιερεύσι τιμής έν τε στάσεσι και καθέδραις έν ταϊς ποιναίς συνελεύσεσι, έπιλαδέσθαι τε χαί πάντων των ύπ' αύτην χτημάτων και πραγμάτων, και \$πλω; είπειν, των όθενδήποτε διαφερόντων τη έxπλησία ταύτη δικαίων άναγνώστας τε σφραγίζειν ex two en anti xal únodiansmou; xal diansmous xal πρεσδυτέρους γειροτονείν και πάντα άπλως διαπράτreolai, bra roli jungtois appiepeūsiu ėv rals daχούσαις αύτους έφείται ποιείν, μετέχων και της τοῦ ἰεροῦ συνθρόνου, έγχαθιδρύσεως, όφειλόντων χαί τών αύτης χληριχών χαι τών άλλων άπάντων, ίερωμένων, μοναχών τε και λαϊκών πείθεσθαι τούτω και πειθαρχείν, δσα και οίκειφ πριμένι και πατρί και C διδασκάλω πνευματικώ και μεσίτη και διαλλακτή ετ πρός του Θεου και δέχεσθαι προθύμως και έτοι. μως αποπληρούν πάνθ' δσα μέλλει λέγειν και παρ**μινείν** xal είσηγείσθαι αύτοις ψυχωφελή xal σωτήρια. Έπι τούτω γάρ και ή παρούσα ήμετέρα και συνοδική πράξις γενομένη επιδέδοται είς ασφάλειαν μητί Άπριλλίω ίτδ. αι'.

#### XXXIII. Synodus absolvit metropolitam Pyrgii accusatum a metropolita Ephesi.

† Περί τῆς ἀγιωτάτης μητροπόλεως τοῦ Πυργίου, δτιπερεί; μητρόπολιν αύτη προεδιδάσθη και έτ:μήθη πάλαι ποτέ άπο έπισκοπης, και ώς την αύτην πάλιν είληχε κατάστασιν και τιμήν διά σεπτοῦ προστάγματος του πρατίστου και άγίου μου αυ- D 'Δμήρ 'Αμήρπεκιν, έφ' & οία δή καθηρημένου τοχράτορος, έφ' ψ και πράξις προέδη ήμετέρα τε καί συνοδική, δφθημεν δηλώσαντες. 'Ο μέντοι iepώτατος μητροπολίτης της αύτης έχχλησίας, είς έπίσχοπον έτε τελών ύπο την άγιωτάτην δηλονότε μητρόπολιν της Έφεσου, καλ καθαίρεσιν καταψηφισθείς ύπό του Έφέσου, είς την χαθ' ήμας ίεραν χαί θείαν σύνοδον άναδραμών και άνενέγκας τά περί τούτου, έδειτο συνοδικής τυχείν κρίσεώς τε χαι διαγνώσεως, Ισχυριζόμενος άδιχείν. Φθάσαντος τοίνυν γράψαι τηνιχαύτα του Έφέσου περί αύτου χαι δηλώσαι κατά μέρος, έφ' οξς, ώς έλεγεν, άλους αιτιάμασι κατεψηφίσθη, ίσχυρῶς ήν ἀπολογούμενο; ό Πυργίου έφ' ένι τούτων εχάστιο, και διεδεδαιούτο, μηξενί μηδόλως των κατ' αύτοῦ γραφομένων έν χε-

αύτου, χαι άνώτερος άναφανείς, ήναγχάσθη Επειτα, ώστε παραιτήσασθαι, άλλά και ούτω συγχωρήσεως εύθύς έτυχε της παρ' αύτοῦ, και συνελειτούργησεν αύτῷ, ἐχ προτροπῆς τε τῆς αύτοῦ χαὶ χειροτονίας τινών πεποίηκεν, ότε και γράμμασιν ήμει; πρό; τον Έφέσου χρησάμενοι συνοδιχώς, έδηλώσαμεν ή συγγνώναι τούτω, είς τι συγγνωστόν αλισχομέω, ή έάσαι μένειν άνενόχλητον, ἕως οῦ, δόντος τοῦ καιροῦ ύποστρέψπι και καταλαδείν αύτον ένταῦθα, ἐπιστή και ούτος. 'Αμέλει καλάμφοτέρων επιστάντων τη συνόδ 🛛 εξετάσει τὰ τοῦ πράγματος συνοδική δίδοται ἐξ ὑπαρχῆς. και επειδή τοις αύτοις και πάλιν εχρήτο κατά τούτου αίτιάμασιν ό 'Εφέσου, προσεπιφέρων δε χαί προσανατιθείς ήν τούτο χαλφόνου χαι επιορχίας Εγχλημα. B ό Πυργίου τά μέν άλλα και πάλιν άπολογησάμενος άπεσχευάσατο αίτιάματα, ώς μηδε τον Έφέσου άντιλέγειν έχειν, περίβέγε τοῦ φόνου χαί τῆς ἐπιορχίας νεωστί και πρώτω; άρτι κινηθηναι κατ' αύτου ταύτα διετείνετο, μηδέν τι δε χαι έπι τούτοις έλεγε συνειδέναι έαυτῷ, δθεν και άνηρτήθη τὰ περί τούτου διά τό άνεξέλεγκτα καλ άναπόδεικτα παντάπασιν είναι, χαί άμφότερα τα έγχλήματα ταύτα τοπικής διά τουτο δείσθαι έξετάσεως. Συνθεμένου είς τοῦτο καί τοῦ Έφέσου, το άπ' έκείνου μέντοι μή θελήσαντος αύτου xazalabet els την σύνοδον, xainep διαφόρως δ.zμηνυθέντης, έμαρτυρήθη μέν και παρά των ένταῦθα χληρικών της του Πυργίου και παρά κυσμικών τινων, συχοφαντίαν είναι χαι ψεύδος προφανές τά τοιαῦτα ἐγκλήματα. Άκριδεστέραν δε δμως ήμεις τῷ πράγματι διδόντες έξέτασιν, έγράψαμεν συνοδιχῶς τῷ ἰερωτάτω μητροπολίτη Λαοδικείας και ὑπερτίμφ, άγαπητῷ χατά Κύριον άδελφῷ ήμῶν χαί συλλειτουργώ, επιτρέψαντες τούτω xal avaθέμενοι την περί των τοιούτων δύο χεφαλαίων έξέτασιν, ός δή και έξετάσας τοπικώς, ώς έπετράπη, και το γράμμα της έξετάσεως πεπομφώς είς την σύνοδον, συνεξαπέστειλε και γράμματα διάφορα του Έφέσου, & δή χαι συνοδιχώς άναγνωσθέντα, τά μέν πο)λην έμφαίνοντα εδρηται την χατά του Πυργίου χαταφοράν, δύο δέ τινα, το μέν καθαίρεσιν κατεψηφίζετο τοῦ Πυργίου μετά την συνοδικήν έξετασιν, συμψήφους τε και ήμας δι' αύτοῦ λαβείν Ελεγεν ό Έφέσου, μηδ' δλως άληθεύων, το δε ήζίου τοι χαι άνίερον τον Πυργίου άποπέμψεται, έν ψ χαι καλόν υίζν αύτοῦ τοῦτον έλεγε και έαυτόν αύτοῦ πατέρα, παππάδας τε αύτοῦ τοὺς τοῦ Πυργίου πρεσδυτέρους, ούδεν δέον παραφυλάττεσθαι γάρ είκος τά τοιαῦτα ἐπὶ προσώποις τοιούτοις τοὺς ἀρχιερατικόν άξίωμα περικειμένους και μή τοις αύτοις όμοίως χρήσθαι σχετιχοίς όνόμασι περί τε τους πιστούς, τούς έθνικούς τε και άπίστους • δεί γάρ είναι τινα πάντως χαι έν ταζς χλήσεσι την διαστέλλουσαν διαφοράν, ώσπερ και έπι τοις άλλοις άπασι. Το γράμμα δε της γενομένης τοπικής εξετάσεως άναφανηναι έδήλου μετά πολλήν χοί άχριδη την έξέτασιν είς ούδεν άληθες είρημένα και άμφότερα τλ τι ταύτα έγκλήματα, τόν το φόνον, τήν τε έπιορ-

1267

Digitized by Google '

δηθεν τω Πυργίου δμόσαντι έχρεμάσθη και έδάρη. έλεγον, και τον τρόπου τουτον άπέλιπε το ζην, μήτε χρεμασθέντος, μήτε μην δαρέντος, πλην τοῦ δεθηναι μόνον έχ ποδών, φυσιχή δε νόσω έχτοτε περιπεσόντος και μεθ' ίκανών θανόντος, άλλ' ούδε αύθόρμητον είς τον δρχον έλεγε γενέσθαι τον Πυργίου, επιθέσει δε πολλή και βία του Άμτρ Άμήρπεκιν, άπο ζητήσεως τοῦ τοιούτου προσώπου, και διά τὸ κινδυνεύεικ μή θελήσαντος όμόσαι είχοσιπέντα πρόσωπα, εύοργήσαντος δε και άκινδύνων και αύτων περισωθέντων. Ένθεν τοι και έπειδη πολυτρόπως και άριδήλως αποδέδεικται ό Πυργίου είς ούδεν των τοιούτων αίτιαμάτων άλισχόμενος, άθωουσα τοῦτον συνοδιχώς ή μετριότης ήμων χοινή διασχέψει χαι γνώμη των B περί αύτην ίερωτάτων άρχιερέων, του Σάρδεων, του Σίδης, του 'Αμασείας, του Πισιδίας, του Κορίνθου, τοδ Δυρραχίου. τοῦ Μαδύτων, τοῦ 'Αμάστριδος. τοῦ Μηθύμνης, τοῦ "Απρω, τοῦ Βάρνης, τοῦ Γάνου, τού Βιτζίνης, του Ζιχνών, του Χίου, του Δράμας, τοῦ Τενέδου, τοῦ Καλλιουπόλεως xal τοῦ ὑποψηφίου Μονεμβασίας, παραχελεύεται μετιέναι αύτον τά τῆς οίχείας άρχιερωσύνης, έν τη κατ' αύτον έχχλησία ερουργούντα και ποιμαίνειν και διεξάγειν το λαχών αύτων λογικών ποίμνιον του Χριστού. Φησί γάρ και ό θειότατος Πατήρ ήμων ό μέγας Βασίλειος έν τινι των αύτοῦ χανόνων, τῷ περί των πρεσθυτέρων, « Οίτινες έχ των απίστων ανάγχην ύποστάντες ώμοσαν, μηχέτι Ιερουργείν > χαι μετά τινα · « Έστιν ούν δεκτός ό άνηρ έκεινος μαρτυρούμενος παρά της C εύλαθείας σου μεταμέλεσθαι έπι τη εύχολία του όρκου, δν έπι του άπίστου άνδρος έξωμόσατο, βαστάσαι την ένοχλησιν του μιχρού χινδύνου έχείνου μή δυνηθείς. > "Οθεν ούδε τῷ Πυργίου προχριματισμός έστί τις δικαίως, έξ άνάγκης όμόσαντι και εύορκήσαντι · εί γάρ έχεινοι την ιερωσύνην τρόπον τον είρημένον αποδαλλόμενοι αναλαδείν αύτην και ίερουργείν συνεχωρήθησαν, πλήν της δημοσίας συνελεύσεως, πολλή τη του δικαίου περιουσία ανέγκλητος ούτος τηρηθήσεται έξ άνάγχης όμοίας του δρχου προχωρήσαντος, άχινδύνων τε χαί των άλλων περισωθέντων και αύτοῦ τοῦ τὴν αίτίαν δόντος. Όφείλει μέντοι του λοιπου και τοις ύπο την καθ' ήμα; άγιωτάτην του Θενύ Μεγάλην Έχχλησίαν Ιερωτάτοις άρχιερεῦσιν ἐναριθμεῖσθαι, ἕτι τε καὶ οἰ μετ' αύτλν τη του Πυργίου έπικηρυχθησόμενοι, ώς και της τοιαύτη; έκκλησίας το της μητροπόλεως και τάλιν τιμηθείσης όνόματι, καθώς είρηται. Έπι τούτιο γάρ και ή παρούσα ήμετέρα και συνοδική πράξις γέγονε και επεδόθη δι' άσφάλειαν μηνί Aspully ird. ut.

1269

#### XXXIV. Jownes notum facit monachis Montis Sancti decisionem synodi in causa Barlagm et Palamæ.

ή Τιμιώτατοι έν μοναχοίς, έν άγίω Πυσύματι ά απητοί υίοι της ήμων μετριότητος, χάρις ύμιν είη και ειρήνη άπο Θεού. Περί του Παλαμά έγράψατε και έδηλώσατε, όσα έδηλώσατε, άψ' ων άγνος τ

xiau, ώς του μέν προσώπου, όπερ ώς ύπ' αίτίω Α έτι δοχείτε και περί των πεπραγμένων συνοδιχώς. και όπως παρηκολούθησε τά κατ' αύτόν. Ιν' ούν μή διά τουτο άχοάς δεχόμενοι ματαίας έχφ/ρησθε του: προσήκοντος, δηλώσαι δείν ξγνωμεν ύμιν ώς έν βραχει την υπόθεσιν. Ο Παλαμας και ο Βαρλαάμ είχον ώς είχον κατ' άλλήλων, και ίνα μή μακρολογώμεν, κατήντησαν ένταῦθα, ό μέν πρότερον ό Βαρλαλμ. είτα άπό έγκλήσεως αύτοῦ και ό Παλαμάς· και συνόδου συγκροτηθείσης παρουσία και τοῦ ἀοιδίμου καί μακαρίτου βασιλέως και της συγκλήτου, προετράπη ο Βαρλαάμ είπειν, εί τι είπειν έχει και άποδείξαι κατά του Παλαμά. Ό δε ώσπερει του προκειμένου λήθην παθών, δογματικάς προέτεινεν άπορίας, xal λύσεις έπι τούτοις έπεζήτει ήμων δέ προτρεπόντων λέγειν αὐτὸν, περὶ ὧν ἐνεκλήτευσεν, ένιστάμενος ήν, τῶν ἀποριῶν ἀπρὶξ ἐξεχόμενος. 'Ανεγνώσθησαν ούν είς επήχοον διά ταύτα άπό των ίερων και θείων κανόνων ούτοι · «Ού χρη λαϊκόν δημοσία λόγον κινείν ή διδάσκειν, άξίωμα διδασκαλικόν έντεῦθεν περιποιούμενον, άλλ' είχειν τη παρλ τοῦ Κυρίου παραδοθείση τάξει, xal τὸ οῦς τοις την χάριν τοῦ διδασχαλιχοῦ λόγου λαδοῦσι διανοίγειν χαί τά θεία παρ' αύτῶν ἐκδιδάσκεσθαι. Έν γάρ τη μιξ Έκκλησία διάφορα μέλη πεποίηχεν ο Θεός, κατά την τοῦ 'Αποστόλου φωνήν, ήν δ Θεολόγος έρμηνεύων Γρηγόριος σαφώς την έν τούτοις τάξιν παρίστησι λέγον · « Ταύτην αίδώμεθα την τάξιν, άδελφοί, ταύτην φυλάττωμεν • ό μέν έστω τις άχοή, ό δέ γλώσσα, ό δε χείρ, ό δε άλλο τι · ό μεν διδασκέτιυ. ό δε μανθανέτω, και ό μανθάνων εν εύπειθεία και ό χορηγών έν ίλαρότητι, και ό ύπουργών έν προθυμία. Μή πάντες γλώσσα, το ετοιμότερον, μή πάντες άπόστολοι, μή πάντες προφήται, μή πάντες διερμη. νεύωμεν. > Και μετά τινα · ε Τί σεαυτόν ποιμένα ποιείς, πρόδατον ών; Τί γίνη χεφαλή, ποùς τυγχάνων ; Τί στρατηγείν ἐπιχειρείς, τεταγμένος ἐν στρατιώταις; Και έτέρωθι ή Σοφία διαχελεύεται, Μή ίσθι ταχύς er λόγοις, μή συμπαρεκτείνου, πένης ώr, π.leuσίφ, μηδε ζήτει των σοφών είναι συφώτερος. Εί δά τις άλιψ τον παρόντα παρασαλεύων χανώνο, έπι ήμέρας άφοριζέσθω τεσσαράχοντα. > Κανών Έτε ρος ιθ' τῆς ἐν Χαλκηδόνι · « Δεί τοὺς τῶν ἐκκλησιών προεστώτας έν πάση μέν ήμέρα, έξαιρέτως δέ ταις Κυριαχαίς, πάντα τον χληρου χρί τον λαίν έχδιδάσχειν τούς τῆς εὐσεβείας λόγους, ἐχ τῆς θείας Γραφης άναλεγομένους το της άληθείας νοήματά τε και ρήματα, και μή παραβαίνοντας τοις ξόη τεθέντας δρους ή την έχ των θεοφόρων Πατέρων πχράδοσιν . άλλά και εί γραφικός άνακινηθείη λόγος, μη άλλως τουτον έρμηνευέτωσαν ή ώς αν οι της Έχχλησίας φωστήρες και διδάσκαλοι δια των οικείων γραμμά. των παρέθεντο · χαι μάλλον έν τούτοις εύδοχιμείτωσαν ή λόγους οίχείους συντάττοντες, Εστιν ότε άπόρως έχοντες, πρός τοῦτο ἀποπίπτοιεν τοῦ προσήχοντος. Διά γάρ της των προειρημένων Πατέρων διδασχαλίας οι λαηλ έν γνώσει γινόμενοι των τε σπουδαίων και αίρετων και των άσυμφόρων και άπη-

1270

δλήτων, τον βίον μεταραθμίζουσε πρός το βέλτιον,

και τῷ τῆς άγνοίας ούχ άλίσκονται πάθε:. άλλά

#### JOAN. CALEC.E CP. PATRIARCHÆ

χώς παθείν παραθήγουσι, χαί φόδω των έπηρτημένων τιμωριών την σωτηρίαν αύτοις έξεργάζονται. > Τούτων άναγνωσθέντων άπετρέψαμεν κατ' αύτους χαι ήμεζς, χαι ούδεν παρεχωρήσαμεν λέγειν ή χινείν αύτόν τι περί δογμάτων. Μηδ' ούτω δε αύτου πειθομένου πρός το προχείμενον έλθειν, και περί ών ή έξέτασις, προεχομίσθησαν έπὶ τοῦ μέσου, άς ὁ Βαρλαάμ φθάσας έποι ήσατο άναφοράς χατά τοῦ Παλαμά, χαι άνεγνώση, σαν άχουόντων πάντων · όμοίως παρήχθησαν και άνεγνώσθησαν και όπο των συγγραμμάτων αύτοῦ ἐχείνα, ἐν οἶς ἕλεγε χαὶ περί τοῦ άπροσίτου φωτός της μεταμορφώσεως τοῦ Δεσπότου Σωτήρος ήμων Ίησοῦ Χριστοῦ xal τών της τοῦ φωτός τούτου θέας ήξιωμένων προχρίτων μαθητών αύτοῦ χαὶ ἀποστόλων λέξεσιν αὐταίς τάδε · ε Τὸ ἐν Β Θαδιορίο λάμψαν φώς ούχ άπρόσιτον ήν, ούδε χατά άλήθειαν ύπηρχε φώς θεότητος, ούδε άγγέλων δλως Ιερώτερον ή θειότερον, άλλά και χείρον και κατώτερον και αύτης της ήμετέρας νοήσεως. Πάντα γάρ τά τε νοήματα και τα νοούμενα σεμνότερα έστι τοῦ φωτός έχείνου, ώς τη δψει διά τοῦ άέρος προσπίπτοντος xal alconting δυνάμει υποπίπτοντος, xal αίσθητά μόνα δειχνύντος τοίς όρωσιν, ύλιχού τε δντος και έσχηματισμένου και έν τόπφ και έν χρόνφ φαινομένου και τέν άέρα χρωματίζοντος, και νύν μέν συνισταμένου τε χαί φαινομένου, νῦν δέ διαλυομίνου και είς το μή είναι χωρούντο;, άτε φανταστου, μεριστού τε και πεπερασμένου · διο και όρώμενον ήν ύπό των ατέρησιν πασχόντων των νοερών C ένεργειών, μάλλον δε μηδέπω ταύτας όλως πτησαμένων καί έτι άκαθάρτων δντων και άτελών, καί έπ' αύτης έχείνης της έπι του δρους θέας, ώς μηδέπω άξιωθέντων της των θεοειδών νοήσεως άναγόμεθα δε άπό του τοιούτου φωτός έπι νοήματα και θεωρήματα, ά χρείττω έστιν άσυγχρίτως του φωτός έχείνου. Τοιγαρούν οι λέγοντες αύτο ύπερ νούν χαι άληθινόν και άπρόσιτον και τά τοιαύτα, πεπλανημένοι είσι χαθάπαξ, χαι ούδεν των φαινομένων χαλων ύψηλότερον είδότες, άσεδείς δε διά τοῦτο, και όλεθριώτατα δύγματα είς την Έχχλησίαν είσάγοντες. > "Ελεγέ τε όμοίως και περί της εύχης της, Κύριε Ίησοῦ Χριστέ, Υιέ τοῦ Θεοῦ, ἐλέησόν με, xal περί αὐτῆς ἐπ' αὐτῶν τῶν λέξεων οὐτωσίν. « Έγώ πολλών ύντων, & τις άν Εχοι δικαίως έγκαλείν τῷ τῆς τοιαύτης διδασκαλίας ὑφηγητή, οὐδενός έλαττον ήγουμαι και τουτο, ότι τα των Χριστιανών επιχειρών δια των είσπνοών ανατρέπειν μυστήρια, συχοφαντεί χαι τοὺς Πατέρας, ὡς, ὅπερ νῦν αὐτὸς έχδιδάσχει, ταυτά χάχείνους φρονήσαντας πρότερον. 'Εμδρότητε και μιαρί, τίς πώποτε έχεινων νηψιν χαι φυχάχην χαρδίας χαι προσοχήν, τοιαύτην τερατείαν, ήν σύ παραδίδως, ώνόμασεν ; Φασί δε τοῦτον νενομοθετηκέναι τοίς μύσταις, εύχη χρησθαι διά παντός ούτως έχούση · Κύριε Ίησου Χριστέ, Υιέ του Θεου, ελέησόν με. Κάχ τούτου ούν έστι συνιδείν, όποίος ήν ό των είσπνοών εύρέτης . το μέν γάρ, Πάτερ ήμῶν, ῷ διαφερόντως οι Βογόμιλοι χρῶνται, ού νομοθετεί - ψετο γάρ ούτω κατάδηλος Εσεσθαι .

προσεχοντες τη διδασχαλία έαυτους πρός το μή χα- Α οίς δ' δμως ταύτη τη μιχρά εύχη μόνη διά βίου προσανέχειν υποτίθεται, τούτοις τάς γε άλλας άπάσας εύχας βαττολογίας χαταλιμπάνει νομίζεσθαι · οζό αύθις πάντων Χριστιανών έν ταύτη τη τύχη τον Κύριον ήμων Ίησουν Χριστόν χαι Θεόν ήμων χαλούντων, ούτος τό, Θεός ήμων, είς τό, Υλέ Θεού, μετείληφε, τούτοις τό παν τής έαυτου κακοδόξίας ήμιν έξεκάλυψε. Τῷ γάρ τῶν Βογομίλων ἀχολούθως δόγματι μεταδάλλει χαι ούτος έν τη είρημένη εύχη τό, ό Θεός ήμων, είς τό, Yit Θεού, έπει άλλην γε αίτίαν, δι' ήν την τοιαύτην πεποίηχε μεταδολήν, ούχ αν είπειν τις έχοι. > Έχρίθη τοίνου xal άμφότερα ταυτα, ήγουν xal το περί του άπρισίτου φωτός της μεταμορφώσεως xal το περί της εύχης, βλασφήμως και κακοδόξως ειρησθαι παρ' αύτοῦ, ἀπελεγγθέντα διαφόροι; xal γραφικαί; βήαεσι των θεοφόρων Πατέρων, άναγνωσθεισών xal αύτων έν έπηχόω, κάντεύθεν κατεψηφίσθη παρ' ήμῶν χοινή χαί συνοδιχή ψήφω, χαι ούδε είς χατηroplan Elws exploy dextos . What hap not a this in Χαλχηδόνι τέταρτος χανών μετά τινα, τους ύπό χατηγορίαν προλαβούσαν όντας μή πρότερον είναι δε**χτούς είς ἐπισχόπων χατηγορίαν ή ἐτέρων χ**ληριχών, πρίν αν άθώους έαυτούς των έπαχθέντων αύτοις αποδείξωσιν έγκλημάτων. Πλατύτερον δέ τέ אנףל דטעדטט לולבנסוע ל דקעואמעדה באדבטבור באאאקσιαστικός τόμος, δι' ου και επιτίμιον άφορισμο έπανετεινάμεθα και άπηγορεύσαμεν δι' αύτοῦ xal άπετρέψαμεν, ωστε μηδένα έπ' άδείας λόγον δίω; χινείν υποθέσεων τοιούτων xal νόθα παρεισάγειν εl; την Έχχλησίαν Θεού δόγματα ή χαί δογματίζειν τολμάν · παρηνέσαμεν δε, ώς είκος, και τῷ Παλαμά, ώστε μηθέν τι περί τοιούτων ή γράφειν ή λέγειν, Τνα μή θόρυδον έμποιη τη Έχχλησία. Μαθόντε; δέ ξπειτα, ώς και πάλιν τοίς αύτοις επιχειρεί, και ώ; Ενια των του έχτεθέντος τόμου παρερμηνεύει παρά την παράδοσιν χαι χοινήν Εννοιαν των δογμάτων της Έχχλησίας Χριστού, διεμηνυσάμεθα αύτψ πρό; ημα; επιστήναι, επί τῷ μαθείν, εί ταις άληθείαις ούτως έχει. 'Ο δέ, ούχ οίδαμεν όπως πλην εί μη έαυτοῦ προκατεγνωκώς ην, ούτε ηλθεν ώς ημας, xal απέδρα εl; την Ηράχλειαν, χαι πάλιν ανηγγέλη ήμιν, τοίς αύτοις αυτόν κάκεισε χρήσθαι. Ένεχθεις οδν έχείθεν άπητήθη και τους λόγους έμφανίσαι, ούς έξέθετο καταφρονήσας τοῦ ἀφορισμοῦ, καὶ ὁμελογίαν δούναι. Πεποίηκε δε ούδέτερον, άλλά και τών προτέρων είχετο, και γράφων ούκ Εληγε, και ίνα τέλος ταυτα λάδη ποτέ, δέον έχρίθη χαι τη χρατίστη και άγία μου Δεσποίνη και τοις φιλευσεδέσι και φλοθέοις άρχουσι, χρατήθηναι τουτον χαί χωλυθήναι έντεῦθεν τοῦ μη τοῖς πολλοῖς ἀναμίγνυσθαι, ἕως ἀν πληροφορίαν δῷ καὶ ἀπόδειξιν ἐναργῆ, ὡς ὀρθὸν έχει τό φρόνημα, και ύποταγή, και ούκέτι παρακούση της Έχχλη σίας, ὑπότιθεμένης αὐτῷ τὰ σωτήρια. Καλῶς δε ποιήσετε και ύμεζς, εί γράψαντες αύτῷ παραινετιχω; διεγείρητε πρό; τοῦτο · ἐπειδή γάρ ἐλαλήθησαν μέν πρότερον περί αύτοῦ, ὅσα χαὶ ἐλαλήψησαν, μήτω δε τούτων εξετασθέντων, ούτε του λέγειν, ούτε του γράφειν επαύσατο και μετά την επιτίμησιν, μικρά

Digitized by Google

1271

τοῦ ἀφορισμοῦ φροντίσας · ἐφωράθη δὲ Επειτα κα! Α εινα τοῦ τόμου παρερμηνεύων και λέγων και γράφων παρὰ τὰς θεσπισθείσας, ὡς εἰρηται, τῶν ἀγίων παραδόσεις τε και φωνάς. Πῶς Εχει λόγον ἀσφαλείσς και πληροφορίας χωρίς δεχθήναι παρὰ τῆς Έκκλησίας ; Δεινόν γὰρ και δεινοῦ πέρα μάλιστα, εἰ αἰτιώτετσι ἄλλοις παραχωρηθείη γενέσθαι ψυχικοῦ κινδύνου, ὅπερ και ὑμεῖς και πάς τις άλλος εῦ φρονῶν οῦκ άλλως ἐρεί. Ἡ χάρις τοῦ Θεοῦ είη μετὰ πάντων ὑμῶν. Μητί Νοεμβρίο Ινδ. ιτ'.

#### XXXV. Synodus episcopum Sozapoleos nominal metropolitam Pisidiæ.

· + Η άγιωτάτη μητρόπολις της Πισιδίας επί πολλοίς לפדוע לפא דסוק צרטעטוב לרצוברמדוצלך לעטורטשום אטוμανσίας και έπισκέψεως, άτε δη και τοῦ λαχόντος αὐ- Β την ιερωτάτου άρχιερέως εχείνου χωλυθέντος ύπο της έπισυμδάσης έθνικης έπιχρατείας προσμείναι ταύτη δή τη χατ' αύτὸν ἐχχλησία • μεταλλάξαντος μέντοι την ζωήν, ανήνεγκαν και εξήτησαν οι της εκκλησίας ταύτης άρχιερέως τυχείν γνησίου, πολλάχις τοῦτο ζητήσαντες, χαι περιόντος έχείνου, τοῦ χαιρού δε μή διδόντος διά την επιχρατούσαν εν τῷ τόπφ έθνικην βίαν άρχιερέα γνήσιον άπο τόπου έτέρου έγκαταστήναι τη έκκλησία ταύτη · έκχωρηθέντι γάρ χαί τῷ Σίδης τά χατ' αύτην, ούδε τούτιρ εγένετο χαταλαδείν και έπιστήναι έχείσε. δείν ψήθημεν διά rds rotauras airlas, lva uh int nitor o un authr Χριστιανικός λαός άρχιερατικής στερήται ποιμανσίας χαί του έντευθαν άγιασμου, θεραπεύσαι τρόπον ετερον τα περί τούτου, και δή γνώμη κοινή της C περ! ήμας όμηγύρεως των εερωτάτων άρχιερέων, τοῦ Αδριανουπόλεως, τοῦ Φιλαδελφείας, τοῦ Διδυμοτείχου, τοῦ Μαδύτων, τοῦ Φιλίππων, τοῦ ἀμάστριδος, τοῦ Ζηχχίας, τοῦ Μηθύμνης, τοῦ 'Ρωσίου, τοῦ Μηδείας και τοῦ Τενέδου, δίκαιον εκρίναμεν μετατεθήναι είς την αύτην άγιωτάτην μητρόπολιν Πισιδίας τλν ύπ' αύτην θεοφιλέστατον επίσχοπον Σωζοπόλεω;, πραχθέντος τούτου και οίκονομηθέντος xai έπι πολλοίς έτέροις παρά τῶν πρό ήμῶν. Έπιλήψεται τοιγαρούν ούτος της αύτης άγιωτάτης μητροπόλεως, και μεθέξει των εν αύτη, είς μητροπολίτην τε και δπέρτιμον τετιμημένος έσται, και τῆς αύτης άπολαύσει τιμης παρά τοῦ ὑπ' αὐτὸν ποιμνίου, ή; xal ol γνήσιοι ταύτης άρχιερείς, xal πάντα άπλώς έπ' αύτη διαπράξεται, δσα έφείται κανονιxūç, dià apovričos di navrolas. . . . . . . . . ται και επιμελείας την ψυχικην ώφελειαν του ύπ' αύτην κλήρου και τοῦ λαοῦ, εύπειθείν τούτω και αύτῶν ὀφειλόντων χαὶ πειθαρχείν ὡς οἰχείψ ποιμένι xai narol xal didaoxálių nveuparixų xal peciry xal δ.αλλακτή τα πρό; τον Θεόν. Έπι τούτω γαρ έγένετο και έπεδόθη πρός αύτον και ή παρούσα ήμετέρα και συνοδική πράξις είς ἀσφάλειαν μηγί A xpill( $\varphi$  bro. ir',

#### XXVI. Libellus synodalis confirmans condemnationem monachorum Barlsam et Acindyni.

<sup>†</sup> Συνοδικός τόμος ἐπικυρῶν τὸν ἐπ' ἐλέγχῷ καὶ καταδίκῃ τῶν τοῦ Βαρλαάμ καὶ ᾿Ακινδύνου δογμάτων πρότερον τόμον, και σύν Άκινδύνφ κά-

+ "Οντως ούδεις ούτως αρχιτέχτων ούδενος τών ποικίλων ώς ποριστής και προστάτης παντοδαπής δυσσεδείας ό άντιχείμενος. πάλαι μέν γάρ ούτος, του θεού διιστάς το άνθρώπειον φύλον, πληθύν θεών φρονείν και σέδειν άνέπειθεν, ώς ένος Θεού μή δυναμένου σώζειν το ούράνιον χαι επίγειον και παντοδαπόν ζώον τουτί, του άνθρωπου ' inei δ' έξηλέγχθη τα της απάτης, μόνου πάντων αναπεφηνότος Χριστού Θεού παντοδυνάμου και παντοπράτορης, δ; ούρανόθεν ένδημήσας τη γή, και καταδάς αύθις άπό ταύτης είς φδου, χάκείθεν παλινδρομήσας χαί είς ούρανούς μετά τοῦ άνθρωπίνου προσλήμματος άναλύσας, πάντα, δσα έθέλησεν, έν πάσιν έποίησεν, έτέραν ό καθηγεμών της άπάτης έτράπετο, καί άπωθείσθαι μέν ύποκρίνεται την πολύθεον πλάνην, συνωθείν δε πλάττεται πάντας είς ένα Θεόν ταίς έχάστοτε των χαχοδόξων φωναξς, άλλ' ώς του ένες δντως αποστήσοι Θεού · πείθειν γαρ εγχειρεί ται; των alperixuv coopicrelaic, μή τρισυπόστατον είναι τουτον και παντοδύναμον. Τι διά τούτων κατασκευάζειν έθέλων; Πολυθείαν άμα και άθείαν ού γέρ Πατρό; ό Υίος, ούκ άληθης Θεός, δ της Άρείου μανίας το χράτιστον, πώς Θεός άληθής ο Πατήρ; Πώς δ' άπτιστος άληθώς ό γεννήσας πτιστόν; Πώς δ' είς έσται θεός έχ χτιστού χαι άχτίστου, τών πλείστον άλλήλων άφεστηκότων; Πώς δ' αύθις έσται Πατήρ ό αύτος έχάτερος ών; δ πάλιν ύπηρχε της Σαδελλίου παραφοράς · ώφ' έχατέρου γάρ έχάτερον χωρήσει πρός το μη δν. Ούχοῦν ἐξηλέγχθη χάν τούτοις ό τής πλάνης προστάτης, έν τρισέ προσώποις άχτίστοις, ύποστατικώς διαφέρουσιν, Ένα Θεόν κηρυξάντων των άγίων Πατέρων χαι σοφώς άποσχευασαμέvwv everues xal the ourgon as the ourdeour 'Αλλά κάν τούτοις ούπως έξελεγχθείς, ούκ ήρεμείν είς τέλος έγνωκεν 6 προς άπάτην άμηχάνως εύμηχανος, ούδ' έχστηναι της πρός άθείαν άμα καί πολυθείαν φερνόσης τοὺς αὐτῷ πειθομένους ὑπέμεινεν, όλλα τῆς προτέρας ἐχείνης ἀπάτης μέρος μὲν ἀποστέρξαι πανούργως, ώς λανθάνειν τους πολλούς δύναιτο, μέρος δ' άπολαδών, ώς δι' έχείνου μηδέν ήττον πρός το βάραθρόν έστιν, ούς έπισπῷτο, πάλιν ύποτίθεται λέγειν τους ύπηρετουμένους τη πλάνη, D Θεόν μεν ένε δηθεν και τούτον τρισυπόστατον σέδειν, ού μην ώς μιάς ούσης των τριών φύσεως, θελήσεως, δυνάμεως, ένεργείας, βασιλείας, σοφίας, άγαθότητος, άπειρίας, άπλότητος χαί πάντων ώς είπειν των της θεότητος αύχημάτων, άλλ' ώς τούτων άπασών έν ούσων, ούσίας μόνης, χτιστών δέ τών παρά παύτην άπάντων · εί γάρ άκτιστός έστι, φασί, Ral & Bela Belyous Ral Suvamus Ral Evepyera, ouser th; antistou obsiec dievyvogasiv . el de dievyvogaσιν αύται έπείνης όπωσούν, μία άκτιστος θεότη; ή rodruov w; airla τούτων úπερχειμένη ούσία του Deou · al d' if inelvy aural nanelvy onwoouv diaφέρουσαι τοίς του Θεού ατίσμασίν είσιν έναρίθμιοι. Ταυτ' άρα και την λαμπρότητα της θείας φύσεως, τό τοῦ · μέλλοντος αίῶνος φῶς, οῦ και το προσίμιον



#### 1275

έν Θαδώρ τοις όφθα) μοις έωράχασιν οι μαθηται, νῦν Α δυνος θορυδείν αύθις άρχονται, χλέπτουσι τούς πολμέν ούσίαν θείαν λέγουσι τά Μασσαλιανών άντιχρυς νοσούντες, νύν δε είς κτίσμα κατασπώσιν, ώς ούκ ούσίαν θείαν, άλλ' ενέργειάν τε και Ελλαμψιν ύπάρχον. Τί διά τούτων κατασκευάζοντες και τούς πειθομένους ένάγοντες φρονείν; 'Αθείαν άμα καί ποdubetar, tà ix diamétpou xaxà, xai the xaxlar όμότιμα, την μέν έχ τοῦ χατατέμνειν είς χτιστά χαι άχτιστα την μίαν θεότητα, την δε άθείαν ούχ έντεῦθεν μόνον εἰσάγοντες · ῆς γάρ οὐσίας ή δύναμις xal ή ενέργεια xal ή θέλησις xal ή ελλαμψις xτιστή, πώ; αδτη άχτιστο: ; άλλά xal άπό τοῦ τήν διαφοράν άνελειν της θείας ούσίας πρός την θείαν ένέργειαν · έκατέρα γάρ ούτως ύφ' έκατέρας κατά πάσαν άνάγχην έξωθουμένη, χωρήσει πρός το μή δν, χαί δι' άλλήλων άμφότεραι, χαί ούτω συμδήσεται μηδεμίαν είναι θεότητα άχτιστον. Τούτου δή τοῦ νεήλυδος 'Αρειανισμοῦ τε χαι Σαδελλιανισμοῦ xal τῆς ἀθέου ταύτης xal πολυθέου συστολῆς τε xal χατατομής της θεότητος άρχηγός χαί προστάτης ύπήρξε πρώτος ό Καλαδρός Βαρλαάμ · ύποχρινόμενος δε τῷ ένιαίψ συνηγορείν τῆς θεότητος, πολλούς υπηγάγετο και των ώς άληθως Ένα σεδόντων Θεόν to pid xal bornes artisty beotyte xal yhetry xal γράμμασι χατατρέχων, ώς άχτιστον είναι φρονούντων μετά της ύπερ πάσαν έχφανσιν ούσίας χαι την τοϊς άξίοις επιφαινομένην θείαν Ελλαμψιν δύο θεότητας απτίστους πρεσδεύειν, υπερχειμένην χαί ύφειμένην, δυσσεδώς κατηγόρει, κτιστήν αύτος και ζντως ύφειμένην, ώς πτιστήν και δρωμένην τοίς η χεχαριτωμένοις, θείως άποφαινόμενος είναι, την θείαν και θεοποιόν ενέργειαν και χάριν και Ελλαμψιν, μάλιστα πάντων έν τούτοις χαταφερόμενος, ώς χαι ό τόμος διαλαμδάνει του τιμιωτάτου έν ίερομονάχοις χῦρ Γρηγορίου τοῦ Παλαμα, ὡς χαὶ λόγοις και γράμμασι την αύτοῦ τοιαύτην δυσσέδειαν άνατρέποντο;. Μετακαλεϊται τοίνον πόρρωθεν ούτος,

συγχροτείται σύλλογος άρίστων, χείται πάσα ή πό~ λις αύτεπάγγελτο; προς την αχρίασιν. Βασιλέω; rolvuv excivou roū doiolpou xal paxapirou xal roū πατριάρχου προχαθημένων, ίεραρχών τε χαί τών xadolixon xpitov, the suyxlytou xat ton tou χλήρου λογάδων παραχαθημένων αύτοις χαι των άλλων απάντων περιεστώτων, έξηλέγχθη ο Βαρλαάμ παρά τοῦ εἰρημένου ἰερομονάχου χῦρ Γρηγορίου τοῦ D Παλαμα, παρών παρόντος, τάναντία τοις ίεροις τῶν Πατέρων λόγοις χαι τη χοινή των Χριστιανών εύσεεεία χαι δοξάζων χαι λέγων χαι συγγραφόμενος, έν οί; τοῦ τε Παλαμά χαὶ τῶν σὺν αὐτῷ μοναχῶν χαττιγόρει, καθάπορ έπι λέξεως ό προδάς έπι τούτοις ίερος τόμο; διαλαμδάνει. Καταψηφισθείς ούν ό Βαολαάμ συνοδιχώς έπι τούτοις μετάνοιαν έπηγγείλατο. την δ' ύστεραίαν φχετο φεύγων άδηλως, την φόου χυνήν, δ φασιν, ύποδύς. Ου πολύ το έν μέσφ, καί βασιλεύς έχείνος, ό παντός μαλλον έπι της συνόδου παββησιασάμενος και κυρώσας το εύσεδές, άπολείπει τον βίου · κάντεῦθεν οἱ τῆς τοῦ Βαρλαλμ αἰρέσεως μαθητα!, και μάλιστα πάντων κατ' έκεινον ύπ' έχείνου την πονηράν πεπλασμένος πλάσιν 'Αχίν-

λούς πάλιν; ώς μέν την Βαρλααμίτιδα πλάνην έπεχδιχούντες, άναθέματι πυχνώ χαθυποδάλλοντες έχεινον χαι μηδενός άναγχάζοντος. Μανθάνει ταῦτι πάλιν ό ίερος Παλαμάς, έξελέγχει τον Άχίνδυνον, ούχ όλίγων άχροωμένων πολλάχις, ώς χαί μηδέν αύτον άντιλέγειν έχοντα, οίχειοχείρω γράμματι μαρτυρήσαι τῷ Παλαμά την διά πάντων, ῶν λίγει τε και γράφει, πρός τοὺς ἀγίους ἀκριδῆ συμφωνίαν, δ χαι πάρεστι τοις βουλομένοις όρφν, άθετεί μετ' όλίγον και την αυτόχειρα ταύτην έαυτοῦ γραφήν χαι ύπογραφήν, και πάλιν θορυδών περιήει, και πάλιν σύνοδο; ίερα τῆς προτέρας ἐχείνης χατ' οὐδὲν μείων, του μεν μαχαρίτου βασιλέως αύτης άπόντος, έπει και των άνθρώπων άπην, άντ' έχείνου δέ παρόντο; χαλ προλάμποντος τη συνόδω χαλ γενναίω; άμα και θαυμασίως τὰς Άκινδύνου παρακεκινδυνευμένας έξελέγχοντος πλάνας τοῦ χαὶ ζῶντος βασιλέως, κατά τὸ γεγραμμένον είπειν, είσάγοντος καί εξάγοντος τον Ισραήλ χαι τα 'Ρωμαίων μεγαλοφυώ; διέποντος πράγματα, νῦν δὲ Θεοῦ χάριτι και τήν βασιλικήν άξίαν έπ' εύτυχία 'Ρωμαίων περικειμένου και συμδασιλεύοντος τῷ υίῷ τοῦ τρισμακαρίτου χαι άγίου ήμων αύθέντου και βασιλέω;. Πάλιν ούν άνάρρησις περιφανεστάτη και έπ' αύτης της συνόδου τῆς τοῦ Παλαμά καὶ τῶν αὐτῷ συναδίντων ἀσφαλοῦς εύσεδείας του πρός αύτους άντιλέγοντος 'Αχινδύνου τελέως καταδίκη καθυποθληθέντος ώς δυσσεθούς και τῷ Βαρλαάμ σοφῶς δμοφρονοῦντος δειχθέντος, κάντεύθεν ού παρά τῆς δευτέρας ταύτης μόνης συνόδου καταψηφισθέντος, άλλα και παρά τῆς προτέρας έκε!νης. Καθάπερ γάρ ή καταψηφισαμένη του 'Apslou σεπτοτάτη σύνιδος και τους ύστερον άναφανέντα; όμολόγους έχείνω συγχαταδιχάζει πάντας, ούτω χαί ή τὸν Βαρλαλμ καταδικάσασα ψῆφος τοὺς τὰ Βαρλαλμ δτεδήποτε φρονοῦντάς τε xal φρονήσοντας . χαταδικάζει. Μιτά δη και την 'Ακινδύνου τοῦ Βιρλααμίτου πεφηνότος συνοδιχήν χαταδίχην ό συνοδ:κός συνεγράφη τε και ύπεγράφη τόμος, συνεπτυγμένως μέν, πάντα δ' δμως διαλαμδάνων, και την τοῦ Παλαμά και τῶν μοναχῶν εὐσέδειαν ὡς ἀσφαιῆ τε και δντως κοινήν των Χριστιανών εύσέδειαν άναχηρύττων και τους έχ τοῦ Βαρλαάμ και Άκινδύνου φενακιζομένους απαλλάττων της πλάνης, μεθλ φριχώδεις άραι και δειναι φήξεις και πέρα δεινών αύτόν τε τόν Βαρλαάμ, εί μή μετάμελον λάδοι, της lepd; Έχχλησία; αποχηρύττουσαί τε χαι απελούνουσαι καί τοῦ Χριστοῦ σώματος ἀποτέμνουσαι καί διιστώσαι παντός του Χριστωνύμου πληρώματος, πρός δε και πάντας τους αποτολμώντας ή τολμήσοντας τῆς τοῦ Παλαμά και τῶν αὐτῷ συνφδόντων μα ναχών εύσεδείας, ώς ό Βαρλαάμ, χατατρέχειν. Άλλά μετά την καταγραφήν και υπογραφήν του ύπερ της χοινής εύσεδείας ίερου τούτου τόμου, δη χαι ό τότε πατριάρχης πρό των άλλων χερσίν οίχείαις ύποσημηνάμενος διετέλεσεν, ούπω δύο μήνες όλοι παρήλθον, χαί στάσις χαί σύγχυσις, φεῦ! ἡ πασῶν χαλεπωτάτη χαταλαμδάνει την 'Ρωμαίων άρχην, ύπλ βασκάνου και πονηράς και φυλάρχου γνώμης των

πλαιταμένων συχοφαντίας κατά του κοινή πάντων Ρωμαίων ψήφω και βασιλική πρό των άλλων γνώμη, και πρότερον και μετά την εκείνου μετάστασιν την κοινήν των 'Ρωμαϊκών πραγμάτων έπιμέλειαν και προστασίαν, άμα δε και την φυλακήν τών του βασιλέως παίδων επιτετραμμένου, άτο γνη τιωτάτου και δμοψύχου και πιστοτάτου φίλου διά πλείστων και καιρών και πραγμάτων άναφανέντος, ώς πάντες ίσασιν. Ο Ισόψυχος άδελφός τε χοι φίλος ούτος, εξάρχοντος της παγγενούς ταύτης λύμης και ταμαχής, και την της θεοστεφούς βασιλίδ.ς πρός ταῦτα κλέπτοντος και παρεξάγοντος γνώμην του μάλιστα πάντων τα τοιαύτα χαταστέλλειν δφείλοντος πατριάρχου, δυσχεραίνει δικαίως έπι τούτοι; ό ίερος Παλαμάς και της κατά τοῦ διά Β πάντων άρίστου παραλογωτάτης ούτω συχοφαντίας ούχ άνασχόμενος, άμα δε και την χοινην εντεύθεν τοῦ Τωμαίων γένους πανωλεθρίαν συνετῶς προορώμενος, απάδον ήγειται μή, τό γε είς αύτον ήχον, δση δύναμις, αναχαιτίσαι παρρησιασάμενος τα τοιαύτα δεινά. Και άπαξ τοίνυν και δις και πολλάxis xal lõig xal πολλών παρόντων xal μόνος xal μ.τ' εύλαδων έτέρων, νων μέν ύπερ του παραλογώτατα συχοφαντουμένου, νῶν δ' ὑπέρ τοῦ Χριστωνύμου γένους τα είκότα διαλεξάμενος, ώς είδε τον πατρ:άρχην χαι χατ' αύτοῦ χωρήσαντα χαι πρός αύτον άγαν άπεχθώς διαχείμενον, άμα δε χαι πλέον Εχων άνύειν ούδεν, άναχωρήσας της πόλεως επί τλ πέριξ διέτριδέν. Ο δε πατριάρχης μηδέν Ετερον C έχων χατ' αύτοῦ πραξαι, τῷ 'Αχινδύνω μαινομένω μηδέν ήττον ή πρότερον κατά της αύτου τε του Παλαμά και τών άλλων μοναχών, μάλλον δε της κοινης εύσεβείας όμιλών έωρατο γνησίως και παρρησίας ού μετρίας μεταδιδούς, είτα και συνδιημερεύων και συνδιανυκτερεύων και συνηγορών τούτψ xal συμπνέων αύτῷ xatà πάντα xal μετ' αύτοῦ xal δι' αύτοῦ χατατρέχων ἀχρατῶς χαl λόγοις χαl γράμμασι των πρό μιχρού διχαιωθέντων έχείνων. μετ' ού πολύ δε χαι διώχτης μεν τοῦ Παλαμά χαι τῶν σύν αύτῷ μοναχῶν, μάλλον δε της χοινης Χριοτιανών εύσεδείας φανερός γίνεται, βεβαιωτής δε x1 προστάτη; 'Αχινδύνου xal των 'Αχινδύνου σαφής, ελάνθανε δε την τε θεοσεδεστάτην ήμων χυρίαν και δέσποιναν χυράν "Ανναν την Παλαιολογίναν και ήμπς αύτους έπι προφάσει των άνωτέρω προειρημένων ύποχρινάμενο; κατατρέχειν του Παλαμα. Καί τίς τούντεύθεν ίχανώς έξαρχέσει παρα. στήσαι λόγος τὰς ἐπὶ πολλούς ἐνιαυτούς κατ' αὐτοῦ τε χαί τῶν σύν αύτῷ μοναχῶν τυρευθείσα; πολυτρόπους έπηρείας ένταῦθά τε και κατά τάς πόρρω πόλεις και μάλιστα την Θεσσαλονίκην; έν ή και πρότερον έφθη φωραθέντα τὰ τῆ; τοιαύτης δυσσεδείας αύτῶν, έλάνθανε δ' ὄμως, ὡς ἔφημεν, τὰ τοιαύτα κατ' αύτών πράττων, μέχρις ότου, νομίσας ήδη πανταχόθεν το ένδόσιμον έχειν, έπεχείρησεν lepéa, κάντεῦθεν και πρόεδρον ἐκκλησία; καταστη-

\* Undecim lineæ in codice erasæ, una exectosa.

της συγκλήτου τινός έπ. δεδουλευκότων και δεινάς Α σαι τον του Βαρλαάμ μύστην και δ.άδοχον και όπαδόν 'Αχίνδυνον. 'Ως ούν ήδη τοις Ιεροίς διαχόνοις έγχαταλέγειν ετοιμος ήν τλν χαλ το σέδας άνίερον, συνείσα και πρό του γενέσθαι την άθεσμον ταύτην 'Ακινδύνου χειροτονίαν ή προβρηθείσα θεοσεδεστάτη βασιλίς, πέμψασα? παραινεί τῷ ἰεράρχη, και τῆς άνιέρου ταύτης πράξεως άπάγειν λόγψ χαι πρός τό είκός έπανάγειν πειράται των θείων έκτραπόμενον νόμων, ώς δ' έχεινος τον έξω της εύσεθεί.ς Αχίνδυνον είσω τοῦ βήματος τῆς ἐχχλησίας φέρων ύθησε βία, και τοις ίεροις διακόνοις του βέδηλου έγχατέμιζε παρά πάντα δεσμόν, χαι ό θύρυδος εύθυς παρά των εύσεδούντων ήρθη πολύς, χρηται και αύτη λυσιτελώς και δικαίως τη έξουσία και τιν έν εερατεία γενόμενον 'Αχίνδυνον έξωθει της Ιεράς Εxxλησίας, και πολυειδέσιν αύτόν τε και τους αύτοῦ σπουδαστάς περιδαλοῦσα ταίς άτιμίαις, slθ', ώς πάντολμον και άλλοκοτον και κατά της ίερασύνης μάλλον ή πρός εερωσύνην χωρήσαντα, πληγών χαι δεσμών χαι χαθειργμών διχαιοί, χαν έχεινος τηνικαύτα διέδρα, καθάπερ και νύν, χηραμοίς ύπογείους και σήραγγας ύποδύς. Η δε τοῦ τυραννούντος της εύσεδείας έντεῦθεν ἀμδλῦναι χαὶ μετασχευάσαι νομίσασα την όρμην πατριάρχου, άνασχέσθαι τούτου μαχροθύμως διέγνω και μή περαιτέρω προενεγχείν τηνιχαύθα τον Ελεγχον. 'Αλλ' έχείνος χείρων μάλλον έαυτοῦ γίνεται, καὶ γράμμα, μάλλον δε γράμματα συντίθησι κατά του Παλαμά και τών μοναχών, μαλλον δε της εύσεδείας και της Έκκλησίας αύτης χαι είς άνασχευήν του συνοδιχού τόμως xal των ύπερ εύσεδείας συνοδιχών διαγνώσεών τε και άποφάσεων · τούς δε κατά της εύσεδείας πάλιν αύτου πρός τους έντυγχάνοντας λόγου: και τά δ.3 πράξεως εκτελούμενα κατ' αυτήν τε την μεγαλόπολιν και τάς πόβρω ταυτης άπωκισμένας τές διαλήψεται λόγος; Έλάνθανε δε και τούτων τα πλείω ήμας αύτου; τε, χαθάπερ είρηται.... . . . . . . . . . . . . . κλησία χρείαν είχε προέδρου, ό δε την δυσσέδειαν . 'Αχίνδύνου άλλου ύποψήφιου εποιήσατο, μαθούσα τοῦτο πάλιν ή τῆς εὐσεδείας, είπερ τις, προστάτις χαι θεοσεδεστάτη βασιλίς, πάλιν όνειδίζει τον πατριάρχην, xal παραινεί των τοιούτων άποσχέσθαι τελέως, ώς δυσσεδών συνοδιχώς άναπεφηνότων... άλλά και διά το άθετησαι τάς ύπερ εύσεδείας συ.οδικάς διαγνώσεις και άποφάσεις και χωρήσαι μέν κατά της εύσεδείας των τότε δικαιωθέντων, ώς συνηγόρων τής χατ' αύτην άληθείας, όμοφρονήσαι δε τοις μαθηταίς και διαδόχοις της του Βαρλαάμ έχείνου χακοδοξίας, χαι γυμνή τη χεφαλή γράφειν te xal légeur, genpotousiv te xal yngigestan xal thu πρός τούς φρονούντας τα του Βαρλαάμ όμοφροσύνην

επιδείχνυσθαι φανερώς κατάκριτον είναι και μή

#### 1279

Η μέντοι θεοστεφής και κρατίστη βασιλίς μετά το χαί τὰ τοι αῦτα τῶν ἰερωτάτων τούτων ἀρχιερέων δέξασθαι πολλάχις ήμας συγχαλέσασα χαι μετά της συγκλήτου και πολλών έλλογίμων τά περί τών θείων συνδιασχεψαμένη δογμάτων και καταλαδούσα τον τάς συνοδικάς διαγνώσεις ύπερ εύσεδείας εμπεριέχοντα τόμον, έγγράφως χαι άγράφως ύπο του πατριαρχεύοντος άνατρεπόμενον, ούχέτι χαθεχτώς είχεν, άλλ' ένθέου πλησθείσα ζήλου την κατά των άθετούντων τον τόμον εχδίχησιν επεζήτει και την αύτου τε xal της xat' autor eusebelas βεβαίωσιν. συγκαλεί τοίνον ήμας έν τῷ θεοφρουρήτω παλατίο. δλόχληρου όντας σύνοδον, πρός δε και τον του Άγίου Ορους σεδασμιώτατον Πρώτον μετά των σύν αύτφ γερόντων και πολλούς των κατά την μεγαλόπολιν Β raurny ethoripeus and eutabels povarous, and apoxalicasa μετά του έρασμιωτάτου νίου αύτης, του χραταιού και άγίου ήμων αύθέντου και βασιλέως, χυρού Ίωάννου του Παλαιολόγου, έτι δέ μετά χαί της συγκλήτου πάσης και των του κλήρου λογάδων, άρχιμανδριτών τε και ήγουμένων ούκ όλίγων, και των έχχρίτων της πολιτείας, πρώτον μέν είς επήχοον πάντων άναγνωσθήναι τον συνοδικόν τόμον διακελεύεται, είτα προτίθεται το προβρηθέν του πατριάρχου βιδλίον, όπερ αύτζς, ώς εύσεδως έχον, δι' άρχιερέων και έκκλησιαστικών αύθις προσώπων πρός σήν χρατίστην ήμων χυρίαν και δέσποιναν Επεμψεν. έν ῷ βιδλίω έν ύποχρίσει και προφάσει τοῦ έξηγείσθαι τον τόμον παρεξήγησιν αύτοῦ και άνατροπήν και κατάλυσιν παντελή συνεγράψατο, τά μέν αύτοῦ χεί ταῦτα τὰ χαιριώτστα τῆς ὑποθέσεως ἐχ τοῦ παρt xorto; repagoat ligur, tà de xal telies; avalδην avagneudζων, ev ol; xal els tas atolous xal θείας του Θεού ένεργείας δήλός έστι βλασφημών. δχλον θεοτήτων ταύτας άποχαλών χαι πολυθέους εί-אמו אלץשא דסטק מאדוסדפטק בלאבו דמטדבל סומטבטמוטעμένους xal τιμώντας έστιν άς τούτων τη της θεότητος προσηγορία, ώσπερ-αν εί τις και τά έπτα πνεύματα, δηλονότι τάς έπτά τοῦ Πνεύματος ένεργείας δχλον πνευμάτων δυσσεδώς προσηγόρευεν. 'Αλλά και nata ron in' evertela dedinatopievos nal nap'intiνου τοῦ ἰεροῦ τόμου ἀναχηρυττομένων τε καὶ μαρτυρουμένων, τοῦ Παλαμά δηλονότι . . . . . . . . nivelv adoi apotpeachevo; xal rathyopelv, à rixelνός κατά των μοναχών έκίνησε, τούτων κατηγορών, μηδε την τελευταίαν απόφασιν του τόμου δυσωπηθείς, φανερώς του τών όρθοδόξων πληρώματός άποτέμνουσαν, εί τίς τι των ύπό του Βαρλαάμ λαληθέγσων ή συγγραφέντων αύθις έπι κατηγορία τούτων λέγει τε και κινεί, άλλ' ύποδάλλων, φεῦ ! ἐαυτόν και τούς αύτῷ πειθομένους οῦτω τοίς συνοδικοί; και οίπείοις άφορισμοίς τε και άναθέμασι. Έν τούτω τώ οίχείω αύτοῦ βιδλίω χαι έτερα συγγράμματα εύρητι, κάν τη συνόδω προτέθειται, συγγραφέντα παρά των όμοφρόνων αύτῷ xal σπουδιστών τῆς αἰρέσεως, ούς αύτος πατέρας πνευματιχούς και προστάτας ψυχῶν και διδασκάλους προεχειρίσατο τοῦ λαοῦ πάντως

έχειν αύτον μοίραν μετά των εύσεθων άπεφήναντο. Αρώς συμφώνους αύτῷ, δι' ών συγγραμμάτων «Άσαν σχεδδν ευσέδειαν και πάντας τους άπ' αίωνος άγίου:, έπι προφάσει του γράφειν κατά του Παλαμά και των όμοφρόνων αύτῷ πάντων, άποχηρύττει χαι άναθεματίζει χαι άποδάλλεται, γράφων έπι λέξεως ούτω. ε Τρίς αποτολμώσι και λέγουσι την δόξαν της θεότητος τοῦ Χριστοῦ ἐτέραν είναι παρά την ούσίαν τοῦ Θεού, ανάθεμα · ) χαι πάλιν, « Τοίς αποτολμώσι χαι λέγουσε φώς Εχτιστον Ετερον παρά την ούσίαν του Θεοῦ, ἀνάθεμα· > χαι πάλιν, ε Τοίς λέγουσι την θείαν Yépin áktistor uén elnei, étépan de mapa the obsian τοῦ Θεοῦ, ἀνάθεμα · » χαι πάλιν, « Τοίς λέγουσι θεότητα άχτιστον σωματιχοίς δφθαλμοίς ληπτήν, άνά-Bena ... xal nake, e Mapol xal ruplet of bia the peraμόρφωσιν του Κυρίου ήμων Ίησου Χριστου άποτολμώντες και λέγοντες έκτιστον φώς σωματικοίς όφθαλμοίς όρατόν. > Αρ' ούν ό ταυτα στέργων και παρ' έαυτῷ, ὡς εὐσεδὰ κατέχων, καὶ τοῖς τὰ τοιαῦτα γράφουσι μή χοιθωνών άπλώς μόνον, άλλά χαι συλλειτουργών και πατέρες πνευματικούς και διδασκάλους τούτους προχειριζόμενος, μόνον ούτος τον Παλαμαν άποκηρύττει και άποδάλλεται ή τους απ' αίωνος άγίου;; αύτούς τε τούς έπι των Ιερών έχεινων συνόδων συνειλεγμένους χαί μάλιστα τον συνοδιχόν τε χαί Αγιορειτικόν τόμον και αύτους τους συμψήφους φανερώς δντας τῷ Παλαμά κατ' εύσέδειαν βασιλέας. και άπαξαπλώ; τους εύσεδεις άπαντας. Έν τῷ τοιούτω τούτου βιδλίω και συγγράμματα του 'Ακινδύνου έστιν, έν οίς χαι την έν Θαδώρ έωραμένην τοις άποστόλοις θείαν και απόρρητον φωτοφάνειαν ου μόνον **πτιστήν είναι φησιν, άλλά χαι των άγγέλων χατω**τέραν, ώς και ό Βαρλαάμ Ελεγεν, ο δηλον εποίησε, και δι' ών ύπερ έαυτοῦ δήθεν έγραψε πρός την είρημένην ήμων χυρίαν και δέσποιναν, ώς όρατην γενομένην ταύτην την θεοφάνειαν, άτιμοτέραν ύποδειχνύς άσωμάτου πάσης ούσίας χαι αύτῶν τῶν άνθρωπίνων ψυχών. 'Ο δε τῆς Ἐκκλησίας λαχών προέστασθαι, φεῦ Ι οὐ τὰ τοιαῦτα μόσον αὐτοῦ συγγράμματά τε και δόγματα, άλλά και δι' αυτοχείρων αυτού τοῦ 'Αχινδύνου συγγραμμάτων χατέχων παρ' έχυ-φ τάς δυσσεδείας αύτου, είς διάχονον τουτον έχειροτόade. xaj tênê hen wabayekohênonê anton mê xuλώ; αύτά δογματίζοντα, άφώρισε το και άπεκήρυξε, τίνα δή ταῦτα ; "Ιν' έξ όλίγων χαι άπο τούτων άναφαμοσύνης παταδιπασθήναι λέγων τον Βαρλαάμ και D vi το άσεδές και άσύστατον των 'Ακινδύνου και του συμφωνούντο; εκείνω πατριάρχου δογμάτων. Ού δυνάμεθα, φησί, την φυσικήν του Θεού ένέργειαν άλλο τι φρονήσαι της ούσίας αύτοῦ χαι της φύσεως, άλλ' ούδε της θείας ούσίας ταύτης διαφέρον ύπωσουν φῶς άχτιστον χαί τῷ Θεῷ συναίδιον ή δόξαν ή χάριν ή ελλαμψιν · χαι πάλιν, Ούδεν, δπερ είς δρασεν Ερχεται χαθ' έαυτό σωματιχών όφθαλμών όπωτδήποτε, άκτιστόν έστι, χαν Μωσής, χαν Παύλος, ό είς τρέτον ούρανδν άνελθών, χάν άγγελος ή ό της θεωρίας άπτόμενος . και πάλιν, Πώς ή κτιστή φύσις Εκτιστον ένέργειαν δύεται σωματικοίς όφθαλμοίς, και וֹכמֹץ בּאָס; אָ דוּג, אמֿי מֿץ באסג ; גמו המאויי צד דוג דו έν θαδωρίω λάμψαν ύπέρλαμπρον φώς διά το είρησθαι θεότητα παραδειχθείσαν τῷ Θεολόγψ και Τωίν

1280

Digitized by Google

#### SYNODIC & CONSTITUTIONES.

νη τῷ θείφ Δαμασκηνῷ άκτιστον και άιδιον, διά Α κῦρ Γρηγόριον τον Παλαμάν και τοὺς οίος αὐτος παταύτα θεόν όπερούσιον αύτό χαλεί, Ετερον δε τής θείας ούσίας, ούχ άσφαλῶς αὐτὸν ὑπολαμδάνω θεοyokein. xaj kab doje antieren hen xaj atgina xaj προαιώνιον εξρηται, Ετερον δε παρά την ούσίαν τοῦ Θεού ούχ είρηται · ούχούν ούδε εγώ τουτο λέγω. άλλ' ό διά τούτων τό αύτό φώς χαι ούσίαν του Θεού xál πτίσμα λέγων είναι, δυσσεδώς, μάλλον δε άσεδώς και άθέως άχούσατε, τί φησιν αδθις Έγω אמאולש אמן דם מאדוסדטי אמן דם אדוסדטי דאָר טבטטאיסט osplas xal xapiros , obri yap ipir evravea the avτίφασιν προσκυνητέον, ώστ' εί θάτερον ύπο άνάθεμα, και τό έτερον ούδεν ήττον. Έν τούτοις τοίς αύτοχείροις αύτου γράμμασι και τά περί τον Θεόν ούσιωδώς θεωρούμενα, την άγαθότητα, την ζωην, τ the abavasian, the atpetian xal osa mapanchisia τούτοις, απερ ό θείος Μάξιμος θεολογών φησιν ώς ούκ ήν, ότε ούκ ήσαν, ώς άναρχα και άίδια, ταυτα ό 'Αχίνδυνος χτίσματα είναι διατείνεται · ώσαύτως xal τά παρά τῷ 'Hoata intà avecuata, περί ών φησιν ό Θεολόγος Γρηγόριος, Τάς ενεργείας τοῦ Πνεύματος πνεύματα φίλον τῷ Ήσαξα χαλείν, χτιστα είναι διισχυρίζεται, και δσα δή ό Δαμασκηνός θείος Ίωάννης το έν τη μεταμορφώσει του Σωτήρος θειότατον έξυμνών συνεγράψατο φώς, ώς έγχωμιαστήν τουτον ταυτα συγγράψασθαί φησιν, άλλ' ού χατά άληθινήν θεολογίαν. διο δοχιμώτερον φησίν είναι το όμολογείν άγνοείν ταῦτα καὶ μη δέχεσθαι, ίνα μή έχ τούτων είς διθείαν περιπέσωμεν, άναγχασθέντες δύο πρεσδεύειν θεούς και θεότητας, διθείχν ( σαφώς κατά τον. Βερλαάμ άποχαλών το μή μόνον την πάσι παντάπασιν άδρατον ούσίαν τοῦ Θεοῦ, ἀλλά χαι την επιφαινομένην χαι χορηγουμένην τοις άγίοις θείαν Ελλαμψιν χαι χάριν χαι ενέργειαν λέγειν θεότητα άχτιστον · διά ταῦτα τοίνυν τὰ οῦτω δυσσεδή χαι άλλόχοτα τοῦ Βαρλααμίτου 'Αχινδύνου χαι τῶν οίος αύτος γράμματά τε xal δόγματα, άπερ έξηλέγχθη, φρονών και στέργων, και πολυτρόπω; Εργοις τε και λόγοις και γράμμασι . . . . . . . . . .... και άχριδη και προσήχουσαν την περι τούτων σχέψιν τε χαι έξέτασιν ποιησάμενοι και συμψήφους έχοντες την ένθεον χαι νουνεχή ζηλον ύπερ της εύσεβείας ενδειξαμένην θεοστεφή βασιλίδα μετά του έρασμιωτάτου υίοῦ αὐτῆς, τοῦ χραταιοῦ χαὶ ἀγίου ήμῶν αύθέντου χαι βασιλέως, χυροῦ Ἰωάννου τοῦ D Παλαιολόγου, έτι τε και την σύγκλητον πάσαν μετά τών της πολιτείας έχχρίτων, άλλά δη χαι τους συνειλεγμένους έτέρους πάντας, εχχλησιαστιχούς τε λογάδας και των εύλαδεστάτων άρχιμανδριτών και ήγουμένων και μοναχών και λογίων άνδρών ούκ όλί-..... έχχηρύχτους έγγράφως χαι άποτετμημένους της του Θεού χαθολιχής χαι αποστολιxη, 'Exxλησίας, äre δυσσεδείς συνοδικώς άναπεφηνό τας, 'Αχίνουνον χαι τους χατ' αύτον είς χοινωνίαν, ού μεταμελουμένου;, μάλλον δε και προστιύέντας τη δυσσεδεία προσέμενον, τους δ' ύπεραγωνισαμένους τῆς χατ' εὐσέδειαν ἀληθείας χαὶ συνοδιχῶς ἐπὶ ταύτῃ διχαιωθέντα;, τὸν εἰρημένον δηλονότι

1281

μεταμεληθείη, και τά πονηρά ταῦτα και δυσσεδή και αλλόκοτα δόγματα και τους τούτοις έμμένοντας γνησίως αποδάλλοιτο δι' oixelou λιδέλλου κατά την πάλαι έπιχρατούσαν έπι τοίς τοιούτοις έχχλησιαστικήν παράδοσιν, και άναθέματι τουτον καθυποδάλλομεν, ώς και ό πρότερος συνοδικός διαλαμδάνει τόμος, αποχόπτων τελέως παντός τοῦ Χριστιανιχοῦ και όρθοδόξου πληρώματος ού μένον τον Βαρλαάμ, άλλά και εί τις έτερος φανείη τι των ύπ' αύτοῦ κατά των μοναχών βηθέντων τούτων αύθις κατηγορών ή δλως αύτῶν ἐν τοίς τοιούτοις χαθαπτόμενος · αὐτὴν γάρ εκείνην την τοῦ τόμου καταδίκην έφ' έαυτον έπεσπάσατο · άχυροῦμεγ δὲ χαὶ ἀπρόσδεκτα πάσι τελέως άποφαινόμεθα τά παρ' αύτοῦ τε καί παντός έτέρου κατά τοῦ Παλαμά και τῶν ὁμοφρονούντων αὐτῷ συντεθέντα οἰαδήποτε γράμματα, ὡς πάσης δντα διαδολής και δυσσεδείας άνάμεστα και κατά των Ιερών θεολόγων χαι της εύσεδείας χαι της Έλκλησίας αύτης μάλλον ή τούτων έκκείμενα. 'Axivôuvor 62, The xata the successive outer partyta, xaitor πρότερον συνοδιχώς, ώς εξοηται, χαταδιχασθέντα χαί ώς ἕρμαιον άρπάσαντα την έμφύλιον στάσιν χαί άναίδην τη του χαιρού χαλεπωτάτη συγχύσει χαλ μοχθηρία χαι τη του Χριστωνύμου γένους λύμη χαταχρησάμενον χαι μετά τον Βαρλαάμ έχείνον χατ' έχεινον, προφάσει τοῦ χατὰ τοῦ Παλαμά χωρείν χατὰ τών άπ' αίωνος άγίων χεχωρηχότα, χαι την του Χριστοῦ συνταράξαντα δεινῶς Ἐκκλησίαν, ταίς αὐταίς φρικώδεσι καταδίκαις υπάγομεν και πάσης ίερατιχής λειτουργίας άπηλλοτριωμένον έχομεν, έτι τε καί άποχήρυχτον αύτον είναι άποφαινόμεθα και άποτετμημένον της άγίας του Χριστού καθολικής και άποστολικής Έχκλησίας, εί μή μεταμεληθείη, καί τοῦ ἀρθοδόξου τῶν Χριστιανῶν συστήματος • τοὺς δ' ύπο τούτων συναρπαγέντας τε xal παρασυρέντας και μή των εξάρχων της αιρέσεως δντας, άμεταμελήτους μέν μένωντας, τοις όμοίοις χαθυποδάλλομεν. μεταμεληθέντας δε γνησίως και άναθεματίζοντας τήν τε τοιαύτην κακοδοξίαν και του; εμμένοντα; ταύτη, μη μόνον είς χοινωνίαν την χατ' εύσέδειαν, άλλά και είς ίερωσύνην άσμενέστατα προσιέμεθα, μηδαμώς τούτους υποδιδάζοντες, χατά την έπι τοις τοιούτοις διάγνωσιν και απόφασιν της άγίας και οίχουμενιχής έδδόμης συνόδου, διοριζομένης δτι · Τούς μέν πρωτάρχους και προϊσταμένους και της δυσσεδείας έχδιχητάς ούδε μεταμελομένους όλως είς ιερωσύνην παραδεχόμεθα τους δε βιασθέντας ή συναρπαγέντας τε και παρασυρέντης, μεταμελομένους άληθώς χαι γνησίως, εις ιερωσύνην χατά τόν οίχεῖον ξχαστον προσδεχόμεθα βαθμόν. > Άλλά χαι εί τις ετερος των απάντων τα αύτά ποτε φωραθείη η φρονών η λέγων η συγγραφόμενος χατά του είρημένου τιμιωτάτου Ιερομονάχου χυρού Γρηγορίου τού Παλαμά χαι των σύν αύτῷ μοναχών, μάλλον δε χατά των Ιερών θετισγων και της Έκκλησίας αύτης, τά

ραλόγως τε χαι άθέσμως άποδαλλόμενον . . . .

1252

auta xit var' aurou לחְפָיגָלְהְצּטּם, xat דה משרה xa-

#### ISLDORI CP. PATRIARCHÆ

ταδική καθυποδάλλομεν, είτε των Ιερωμένων είη Αθείαις συνόδοις 🔭 και τῷ ἐπ' αυταίς συνοδικῷ τόμφ, τις, είτε των λαϊχών. Δύτον δε τουτον τον πολλάχις ρηθέντα τιμιώτατον ίερομόναχον χῦρ Γρηγόριον τὸν Παλαμάν χαι τους αυτώ συνάδοντας μοναχούς μηδεν απάδον των θείων λογίων γράφοντάς τε και φρονούντας μετ' έξετάσεως χαταλαδόντας άχριδώς, μαλλον δε των θείων λογίων και της κοινης ήμων εύσεδείας και παραδόσεως πάσι τρόποις, ώς προσήχεν, ύπερμαχούντας, ούχ άνωτέρους μόνον παντάπισι τών χατ' αύτων, μαλλον δε των χατά της του Θεού Έχχλησίας έρεσχελιών, ώς χαλ ό πρώην τόμος συνοδικό;, έχομεν, άλλά και άσφαλεστάτους της Έκκλησίας και της εύσεθείας προμάχους και προαγωνιστάς και βοηθούς ταύτης άποφαινόμεθα · ούτω γάρ χοι δ έπι ταις συνόδοις έχειναις προδάς τόμος έξει, xx0άπερ ούν έχει, το άσφαλές τε xal βέδαιον. Ταυτα ούτω συνοδιχώς ήμιν μετά της έχ Θιού βασιλείας έξετασθέντα και διαγνωσθέντα και κυρωθέντα το άσφαλές έν πάσι χαι βέδαιον έξει, σύμφωνα πάντως όντα τη άληθεία χαι τοις θείοις Πατράσι πάσι χαι ταίς προγεγενημέναις το του χάριν lepais xal

(a) Reliqua desunt, folia duo e codice exscissa.

άλλά δη και ταί; πορόηθείσεις ψήφοις και άποφάσεσι τών τε της βασιλίδος ταύτης των πόλεων έντος πρότερον σχολαζόντων χαθ' Εαυτούς Ιερωτάτων άρχιερέων και των έκτος, τλ δμοια συνοδικώς έγγράφως άποφηναμένων · και ή Ενθεσμος διά πάντων και κανονική αυτη ψηφος και απόφασις ακίνητος είς αίωνα Χριστοῦ χάριτι τὸν σύμπαντα διατηρηθήσεται, γριφείσα και ύπογραφείσα άρτίως μηνί Φεβρουαρίφ Irð. u.

+ Είχε και ύπογραφάς τῶν ispuratur dogieρέων ταύτας.

† 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Κυζίκου, υπέρτιμος καί δξαρχος πάσης Έλλησπόντου, 'Αθα-Brdows.

† Οταπεινός μητροπολίτης Φιλαδελφείας χαί ύπέρτιμος, Μακάζιος.

† 'Ο ταπεικός μητροπολίτης πάσης 'Alarlus καί Σωτηριουπόλεως και υπέρτιμος, Λαυρέrτιος (α).

# ISIDORUS.

ΜΗΝΙ ΜΑΙΩ. ΕΠΤΑΚΑΙΔΕΚΑΤΗ ΠΜΕΡΑ, ΠΕΜΠΤΗ, ΙΝΔ. ΙΕ', ΠΡΟΕΒΑΠΘΗ Ο ΠΑΝΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΠΜΩΝ Δεσίιστης ο οικογμενικός πατριαρχής, κγρ ισιδάρος (1), και πρέαντο κατάστρων-. ΝΥΈΣΘΑΙ ΕΝ ΤΩ ΠΑΡΟΝΤΙ ΚΩΔΙΚΙΩ ΑΙ ΣΥΝΟΔΙΚΑΙ ΠΡΑΞΕΙΣ ΚΑΙ ΤΑ ΤΩΝ ΕΚΚΛΠΣΙΑΣΤΙΚΩΝ ΥΠΟΘΕΣΕΩΝ ΕΓΓΡΑΦΑ ΣΗΜΕΙΩΜΑΤΑ.

> 'Αρχή ρηθείσα παρά τοῦ αὐτοῦ παναγιωτάτου πατριάρχου xati το έπιχρατήσαν έχχλησιαστιχόν 60og · ύπερ των εύσεδεστάτων βασιλέων ήμων έπι παρουσία αύτων, Ετι δε και της συγκλήτου και των Ιερωτάτων άρχιερέων χαί λοιπών τών συνειλεγμένων έπι τη προδλήσει τοῦ άγιωτάτου πατριάρχου 'Ιεροσολύμων' κυροῦ Λαζάρου.

I. Isidorus metropolitæ Philadelphiæ committi jura C πρεσδύτεροι, μο αχοί και λαϊκοί, ύπείκειν και πειpatriarchalia curanda in diæcesi Smyrnensi.

† Η μετριότης ήμων δια του παρόντος γράμματος αύτης επιτρέπει και άνατίθησι τω Ιερωτάτω μητροπολίτη Φιλαδελφείας και ύπερτίωφ, άγαπητώ κατά Κύριον άδελφῷ αὐτῆς και συλλειτουργῷ, ῶστε δικικείν τα δίκαια της αγιωτάτη; μητροπόλεω; Σμύρνης, Ετι δέ και τά περί τον τοιούτον τόπον και τά περί άμφοτέρας τάς Φωκαίας εύρισχόμενα παtpiapyind Egapyind Sinaia . Opeihoust toivuv nat ol κληρικοί και οί έν τῷ τοιούτω τόπω εύρισχόμενοι

θαρχεϊν τούτω, έφ' οίς μέλλει πρός αύτους λυσιτελές αποδιδόναι τε χαί το ανηχον χανονικόν χαί εί τι άλλο σύνηθές έστι καλ τεταγμένον άποδίδοσθαι παρ' αύτῶν τῷ μέρει τῆς Ἐκκλησίας, ἐκχωροῦμεν δὲ τῷ αύτῷ Ιερωτάτω μητροπολίτη Φιλαδελφείας Ιερουργείν έν αύταις δη ταις Φωχαίαις χαι άναγνώστας σφραγίζειν και ύποδιακόνους και διακόνους, και i=ρείς χειροτονείν άπό των ύπ' αύτας, φροντίζειν καί έπιμελείσθαι όφείλων, ώς το είχος, της ψυχιχής αύτων ώφελείας επι τούτω γάρ εγένετο τῷ αυτῷ

(1) De eo vile Nicephorum Gregoram, p. 521 edit. Boivini, apud nos tom. CXLVIII.

Ερωτάτψ άρχιερεί και το παρών γράμμα τῆς Α κΦι εἰς σε τοιαύτης καινωτομίας, και εζήτεις άποήμῶν μετριότητος εἰς ἀσφάλειαν μητί Αὐγούστιο καταστήνοι ὡς και το πρότερου, ἐτοίμως ή βασιiro. is'.

#### 11. Isidorus confirmat mandatum imperatoris quibusdam ecclesiasticis conferentis jus ornari crucibus.

† Επειδή ο χράτιστος χαί άγιος μου αυτοχράτωρ της είς το Ενθέον αύτοῦ χράτος χαθαράς εύνοίος άμειδήμενος τους έντιμοτάτους και πρώτου; των έχχλησιαστιχών άρχόντων της άγιωτάτης μητροπόλεως Θεσσαλονίκης, τον οίκονόμον, τον σακελλάρων, τόν σχευοφύλαχα, τόν χαρτοφύλαχα, τόν σαχελλίου χαί τον πρωτέχδιχον, διωρίσατο φορείν έπάνω των σχιαδίων αύτων σταυρούς, έδέησε δε έπι τῷ άπολυθέντι έπι τούτω σεπτώ προστάγματι γράμμα προδήναι ήμέτερον, άχολούθως χαι ή μετριότης ήμῶν πράττουσα τη βασιλική ταύτη φιλοτιμία και τιμή τὸ παρὸν αὐτῆς ἀπολύει γράμμα, δι' οῦ καὶ παρακελεύεται χρατείν χαι ένεργείσθαι τουτο χατά διαδοχήν τον έξης απαντα χαι διηνεχή χρόνον είς τούς είρημένους έχχλησιαστιχούς άρχοντας, χαθώς τό σεπτόνδιορίζεται πρόσταγμα. Έπι τούτψ γ2ρ έγένετο και άπελύθη και τη παρόν γράμμα της ήμων μετριότητος είς ασφάλειαν μηνί Αυγούστω iro. 10' ..

#### III. Imperator Joannes Cantacuzenus metropolitæ Kioviæ notum facit, constitutiones prioris patriarchæ spectantes ecclesiam Russiæ esse rescissas.

† Ιερώτατε μητροπολίτα Κυγέδου, υπέρτιμε xal C έξαρχε πίσης 'Ρωσίας, οι άποσταλέντες παρά της ίερ/τητός σου κατέλαδον είς προσκύνησιν της βασιλείας μου, και προσεκύνησαν την πρός αύτην γρα**φήν σου, άφ' ής και έγνώρισεν ή βασιλεία μου, όσον** Εγραφε; και άνέφερες. Είς τοῦτο γοῦν, ὅσον ἐγένετο είς σέ, και άπεκόπησαν πρό όλίγου al έπισκοπαί σου, ούδεν ην άλλο το αίτιον, εί μη η των πραγμάτων σύγχυσις και άνωμαλία, ήν εμελλες γνωρίσειν χαι σύ εν ταύτη γάρ πολλών χαι άλλων άτοπημάτων γεγονότων και καινοτομιῶν και δι' άλλα μέν αίτια, τό μείζον δε διά την χαχογνωμίαν τοῦ χρηματίσαντος πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως, εγένετο και είς ύμας τοιαύτη χαινοτομία. Έπει δε άρτίως εύδόχησε το μέγα έλεος τοῦ Θεοῦ, καὶ ξλθον τὰ πράγματα εἰς η είρηνικήν και τελείαν κατάστασι», και έξεδλήθη μέν και καθηρέθη αύτος οίτος ό χρηματίσας πατριάργης Κωνσταντινουπόλεως, ώς παρά χανόνας πράττων, διέχρινε δε ή βασιλεία μου μετά ψήρου tis beias nat lepas ouvobou, nat revove nat anoκατέστη οίκουμενικός πατριάρχης ό κριθείς άξιος καί άρμόδιος είς τοῦτο τὸ περιὸν αὐτῷ τῆς ἀρετῆς xal aveupatikijs xal deapestou moditeia; kal tij; τών τρόπων χρηστότητος, άνετράπησαν, όσι τοιαύτα έγένοντο παρ' αύτου του χρηματίσαντος πατριάρχου άτοπα καί έξω των θείων και ιερών κανόνων, άποχατέστησαν δε χαι αύθις είς την πρότερον τάξιν τε και κατάστασιν. Έπειδη άνέφερεν η ίερότης σου είς την βασιλείαν μου περί της γεγονυίας

καταστήντι ώ; και το πρότερον, έτοίμως ή βασιλεία μου προσδεξαμένη το περί τούτου διωρίσατο και απελύθη χρυσόδουλλον αύτης, διοριζόμενον είναι και εύρίσκεσθαι και είς το έξης τάς άγιω-. τάτας επισχοπάς τῆς Μιχράς 'Puslag, τήν τε Γάλλιτζαν και τάς λοιπάς, ύπο την σην τοιαύτην άγιωτάτην μητρόπολις πρός αύτον δε τον Γαλλίτζης διωρίσατο ή βασιλεία μου χαταλαθείν ένταύθα έπι τῷ έξετασθηναι τά χατ' αύτοῦ λεγόμενα έγκλήματα, απερ και πρότερον κατ' αύτοῦ ἐκίνησας xal νων αύθις χινείς. διά τουτο δηλοπ.ιεί πρός την Ιερότητά σου ή βασιλεία μου, ώς αν, είπερ έχεις εύχολον και ούδεν φαίνεται σοι έμποδών, ούτε το μήκος της όδου χαι ό έντευθεν ύφορώμενος χίνδυνος, ούτε διά τινα ίσω; άσθένειαν, χαταλάδης ένταῦθα, χαί προηγουμένως μεν ίδης και την βασιλείαν μου είς άποδογήν έχουσαν αύτης το περί τούτου, γένηται δε και ή τοιαύτη εξέτασις των του Γαλλίτζης κατηγορημάτων, παρούσης χαι της ιερότητός σου, χαι έντεῦθεν γένηται εἰς αὐτὸν, ὄσον ἀν φανή ἀρμόδιον χαί προστιχον χανονιχώς, έπειδή ούτως διέγνω γενέσθαι και ό παναγιώτατός μου δεσπότης, ό-οίκουμενικός πατριάρχης, μετά τῆς περί αὐτόν θείας καί ίερας συνόδου, είς τε το άποχαταστηναι και αύθις τάς είρημένας άγιωτάτας έπισχοπάς ύπο την σην άγιωτάτην μητρόπολιν και είς το προσκληθήναι τον αύτον Γαλλίτζης αποδοθήναι λόγον, ύπερ ών έγκαλείται. Εί δ' ούκ έχεις εδκολον καταλαδείν έντιύθα ώς είρηται, άποσταλήτωσαν άνθρωποι μετά γραφής σου, ούς αν διαχρίνης, είς αύτον τον παναγιώτατόν μου δεσπότην, τον οίχουμενιχον πατριάρχην, και την περί αύτον θείαν και ίεραν σύνοδον, δηλοποιούσης περί των τοιούτων κατηγορημάτων αύτοῦ, πλην ἐγέτωσαν περί τούτων χαι οι μέλλοντες άποσκαληναι περί σου είδησιν άχριδη, χαι μέλλει γενέσθαι είς αύτον, όσον άν φανή έννομον χαλ χανονιχόν. Η βασιλεία μου γοῦν ἀχριδῶς είδεν, οποίαν άγάπην χαι πνευματικήν διάθεσιν έχει ή ίερότης σου περί αύτην, χαι όπως ύπερεύξη ταύτης διά παντός, και ότε έχεις εύκολον, και γράφεις και άναφέρεις είς την βασιλείαν μου, περί ών βούλει, μετά της αύτης πνευματικής διαθέσεως και πληροφορίας, πράγμα μέλλεις ποιείν είς άποδοχήν πολλήν και εύαρέστησιν της βασιλεία; μου, έπειδή χαι ή βασιλεία μου την αύτην εύμένειαν χαι διάθεσιν έχει είς την ιερότητά σου, όποίαν και πρότερον, μάλλον δε χαι περισσοτέραν.

+ Είχε το · Μητί Σεπτεμδρίω Ιτδιπτιώτος α' δι' έρυθρώτ τραμμάτωτ τῆς βασιλικῆς καί θείας χειρός.

 Imperator Joannes Cantacuzenus decernit ut tota Russia iterum subjiciatur metropoli Kiovia.

+ Εύγενέστατε μέγα βηξ πάσης 'Ρωσίας χαι περιπόθητε άνεψιε της βασιλείας μου, χῦρ Συμεών, ή βασιλεία μου άπο τοῦ ελέους τοῦ Θεοῦ δγιῶς

ISIDORI CP. PATRIARCHA ψιέ μου. 'Από τῆς γραφῆς σου ἐγνώρισεν ή βασιleia now, Boar Expanses xal tonlomoleus vis authr. 'Η βασιλεία γούν των Ρωμαίων, άλλά δη και ή άγωτάτη του Θεού Μεγάλη Έχχλησία ένε, ώς έγραwes xel où, anyh zaons zuezbelas xai didaszio; vopolestas te kai ariaspoñ. Aid de Eplase kai eréνετο παραχωρήσει Θεού ή προθλίγου έπασυμθάσα σύγχυσις είς τὰ πράγματα, ήν εμέλλετε γνωρίσειν xal úpsic, kal évévovre xal állas mollal kesvereμίαι και καταλύσεις πραγμάτων, και δι' άλλας μέν αίτίας, το πλέον δε διά την κακογνωμίαν του χρηματίσαντος πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως, ούδεν Ετερον σπουδάσαντος ή το τας οίχειας δρέξεις πληpour, trevero xal aben i saworopia el; upaç, xxl προεδιδάσθη ό Γαλλίτζης είς μητροπολίτην, άρτίως 5 δέ, έπει εύδόκησεν ό Θεάς, και έγένετο χατάστασις είς τὰ πράγματα, καὶ κατελύθη μέν καὶ ἀνετράπη παν δσον έγένετα παράλογον κατά του τοιούτου χαιρόν της συγχύσεως, γέγονε δε και άποχατέστη Εχαστον των πραγμάτων είς την προσήχουσαν και όφειλομένην κατάστατιν, έξεδλήθη έντεύθεν καλ αύτό; οδτος ό γρηματίσα; πατριάργης Κωνσταντινουπόλεως διά τάς αύτοῦ καραλογίας και άπερ Έτερα

είργάσατο έξω τών θείων και Ιερών κανόνων, και xabypiby . wal word idoù tertetaro y pasitela pou μετά ψήφου και δοχιμασίας της θείας και ίερα; συνόδου, και γέγονεν είς του θρόνου της θεοφυλέχτου, θεοδοξάστου και θεσμεγαλύντου Κωνσταντινουπόλεως οίχουμενιχός πατριάρχης ο χριθείς άξιος C χαί άρμόδιος είς τον τοιούτον θρόνον του πατριαςχείου, δι' ήνπερ χέκτηται πολιτείαν θεάρεστον και είς ώφέλειαν πολλών ψυχών συντείνουσαν, και έπει έ, ητήσατε και όμεις, ώς άν άποκαταστώσι και αύ-Or; al dyiwtatai inicxoxal the Mixed; Puslac. h to Sylovote Fallesys xal at lowed, the the άγιωτάτην μητρόπολιν Κυγέδου, ώ; και το πρότερον, διέχρινεν ή βασιλεία μου και αύτος ότος ό παναγιώτατός μου δεσπότης ό οίχουμενιχός πατριάρχης μετά της περί αύτον θείας και ίερας συνόδου, και ετόχθη πάλιν ύποχείσθαι τάς τοιαύτας άγιωτάτας έπισχοπά; είς την βηθείσαν άγιωτάτην μητρόπολιν Κυγέδου και ύφ' ένα μητροπολίτην την πάσαν 'Ρωσίαν, την τε Μεγάλην χαι την Μιχρόν, ποιμαίνεσθαι. καθώς μέλλει; γνωρίσειν από τε τοῦ χρυσοδούλλου της βασιλείας μου και άπό της τιμίας πατριαρχιχής και συνοδικής διαγνώσεως, και άπο του νυν μέλλει εύρίσχεσθαι και ή Γάλλιτζα έπισκοπή της τοιαύτης άγιωτάτης μησροπόλεως Κυγέδου, ώς xal το πρότερον, αύτος δε ο Γαλλίτζης ώρίσθη και παρά της βασιλεία; μου, διεμηνύθη δε και παρά της θείας και ίερας συνόδου καταλαδείν ένταῦθα, και ούτως μέλλει εύρισκεοθαι το πράγμα αύτόθι άσύγχυτον, σύν άντιλήψει Θεοῦ. Άπέστειλέ σοι ή βασιλεία μου έγχόλπιον σταυρόν μετά τιμίου χαί άγίου ξύλου, ώς αν έχης τοῦτο φυλακτήριον ψυχής όμου τε και σώματος . έχει δε ό τοιούτος τίμιος και ζωοποιός σταυρός και λείψανα άγίων μαρτύρων δ, του τε άγίου Θεοδώρου του Στρατηλάτου, του άγίου

έχει και καλώς, αν ποτε ίνα ύγιαίνης και σύ, άνα Α Προκοπίου, τοῦ άγίου Κηρύκου και τοῦ άγίου Ιωάννου τοῦ Καλοχοιμήτου.

> + Είχε δι' έρυθρών γραμμάτων τῆς βασιλικῆς παὶ θείας χειρός τό • Μηrì Σεπτεμβρίφ irð. α.

#### V. Imperator Joannes Cantacusenus notum facit Demetrio Ljubart, principi Vladimiriæ, episcopum Galitaæ iterum subjectum esse metropolitæ Kioviæ.

† Εύγενέστατε βήξ Βολοδιμήρου και άνεψιε της βασιλείας μου, χῦρ Δημήτριε Λούμπορτε, οίδα; ότι αύτόθι έθιμον ήν χαι νενομισμένον, έφ' ότου το έθνος των 'Ρώσων έδέξατο την θεογνωσίαν και τώ άγίω βαπτίσματι έφωτίσθη. Ινα εύρίσκηται είς ndsav the Pwslav, the te Meralav and the Meκράν, είς μητροπολίτης, ό Κυγέδου, και χειροτονή incontrous els dias ràs árcunáras incondes xal tàs trexelphoás sixts rore, lva xaralúswei rhs τοιαύτην χατάστασιν, άλλ' ούχ ίσχυσαν είς τέλο; άγαγείν την έκυτων σπουδήν. άμε γάρ έγένετο ή χατάλυσις, χαι άμα πάλιν χατέστη είς την προτέραν χατάστασιν καί συνήθειαν, καθώς γινώσκετε καί όμεζε έλθών δέ πρό όλίγου ένταῦθα ό άρχιερούς Fadditing, xaloos ye dadooyewww xas' adres alrea. μάτων, δε' άπερ ωφειλεν άποδούναι λόγον είς τόν ιερώτατον μητροπολίτην Κυγέδου υπέρτιμον και έξαρχον πάσης Ῥωσίας, κῦρ Θεόγνωστον, δμως σύνδρομον εύρων τον γεγονότα ένταῦθα χαιρόν της συγχύσεως χαι ύπελθών τον χρηματίσαντα πατριάρχην Κωνσταντινουπόλεως, δστις διά χαχογνωμίας έφάνη καί άλλα πολλέ τοιαύτα ποιήσας παράλογα χαι έξω των θείων χαι ίερών χανόνων, σύν φύτιο δε χαί τους την βασιλείαν και τα κοινά πράγματα καχώς και έπισφαλώς διοικούντας, οίτινες και της τοιαύτης συγχύσεως έγένοντο αίτιοι διά το μή το κοινή συμφέρον ζητείν, άλλά μόνον το τάς οίκείας δρέξεις πληρούν, προεδιδάσθη άπο έπισκόπου είς μητροπολίτην, λαδών και τάς αύτόδι είς την Μιχράν 'Ρωσίαν εύρισχομένας έτέρας άγιωτάτα; έπισκοπάς έχειν ύφ' έαυτόν. Νύν γούν, έπει εύδόκησεν ό Θεός, και άποκατέστησαν και αύθις τα πράγματα είς τελείαν κατάστασιν, και ούτος μέν ο χρηματίσας πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως έξεδλήθη διά τάς τοιαύτας αύτοῦ παραλογίας και δια το παρά τους θείους και ίερους κανόνας πολιτευθήναι ίγε-עבדם לל אבל מהסאמדלפדא שאטש פטיספואה פואטטעבעני xbs πατριάρχης 6 xριθείς είς τοῦτο άξιο; και άρμό- . διος διά την άρετην και κατά Θεόν πολιτείαν αύτου. άνετράπησαν μέν χαί άλλα πολλά, δεα τριαύτι είργάσατο ούτος δη ό χρηματίσες πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως έξω τῶν θείων και ίερῶν κανόνων, **ετάχθη δε και αύθις όρισμφ της βασιλείας μου κα**ί συνοδική διαγνώσει, ύποχείσθαι και αύθις τάς αύτίθι άγιωτάτας επισχοπάς, την τε Γάλλιτζαν χαί τάς λοιπάς, ύπο την άγιωτάτην μητρόπολιν Κυγέ-600, ώς xal το πρότερον, αύτος de o apricepeus Γαλλίτζης καταλαδείν ένταῦθα και γενέσθαι είς αύτόν μετά έξετάσεως, δσον αν φανή αρμόδιον και κανονικόν. Διά τοῦτο δηλοποιεί πρό; σε τὰ περί τούτου ή βασιλεία μου, ίνα συνδράμης και έπιμε1289

ληθής είς την απεκδολην του τοιούτου αρχιερέως A aμa, ές ων έλεγε και έδείτο τα έκείθεν καταπεμτοῦ Γαλλίτζης, ῶστε χαταλαδείν αὐτὸν ἐνταῦθα, τον δε ίερώτατον μητροπολίτην Κυγέδου, υπέρτιμον χαι Εξαρχον πάσης 'Ρωσίας, δέξησθε από του νύν ώς γνήσιον χαι Εννομον μητροπολίτην, ποιείν είς ταύτας δή τάς άγιωτάτας επισκοπάς xal είς τούς χατ' αύτας θιοφιλεστάτους έπισχόπους, δσον ενι χαι κανονικόν, και καθώς εποίει και πρότερον. Έπει ούν ύμεζς δια τον Χριστιανισμόν, δν έχετε, χαι την είς Θεόν ευσέσειαν, εύρισχεσθε χαί είς την άγίαν τοῦ Θεοῦ Ἐχχλησίαν εύπειθείς χαὶ ὑποταxtixol, xal dià touto EstépEate, touto locote;, tà πρότερου γεγονότα έχχλησιαστικά γράμματα τά δηλοποιούντα εύρίσχεσθαι τον άρχιερέα Γαλλίτζης μητροπολίτην, νων ίδου πάλιν δηλοποιούσης αύτης της του Θεου άγίας Έχχλησίας, διοριζομένης. δε Β έθνος Χριστου χάριτι την θεογνωσίαν έδέξαντο, ε:ς χαι της βασιλείας μου, εύρίσχεσθαι χαι αύθις το πράγμα, ώς και το πρότερον, δέξασθε τουτο και ύμεζς άσμένως, χαθώς ένι δέον χαι όφειλόμενον χαί είς ψυχικήν ύμων ώφέλειαν άφορών. Διά τοῦτο χαι ας γένηται, χαθώς δηλοποιεί πρός ύμας ή βαo:lela pou.

† Είχε και δι' έρυθρῶν γραμμάτων τῆς βασι-Δικῆς θείας χειρός τό · Μηνί Σεπτεμδρίφ irð. α'.

 Synodus confirmat chrysobullum imperatoris, quo iterum tota Russia uni subjicitur metropolitæ Kioviæ.

+ Ήδύ τι και ναυσιπόροις γαληνιών πέλαγος χαι έπιπνέων ζέφυρος έξουρίας, ήδύ αυ όμοίω; χάν τοίς πολιτικρίς πράγμασιν εύνομία, είρήνη τε καί όμόνοια · ώς γάρ τοίς ούτω ναυτιλλομένοις χειμώνος δηλαδή και ζάλης και τρικυμίας χωρίς ούκ έν άμφιδόλοις ή σωτηρία, και το σχάφος εύχερῶς εἰς λιμένα κατάγεται, ούτω δή και τοίς έν εύνομία ζώσι τε και πολιτευομένοις · σωτήριος γάρ αύτοις ό βίος, δοφ και απείβατος τών τῆς συγχύσεως χαλεπών. σύγχυσι; γάρ το μέγιστον των έν βίω δεινών, ἐπειδή χαὶ φύσις αὐτῆ, άνω τε χαὶ χάτω πάντα ποιείν χαι άναμίζ θείά τε όμοῦ συγχυχάν χαι άνθρώπινα πράγματα, και τοῦτο ίδη τις αν κάν τοίς βόη ότθησομένοις. Το γάρ εθνος των 'Ρώσων, χρόνο, ήδη μαχρός, είς τετραχοσίους έγγὺς ἐζήχων, ἕνα μητροπολίτην γνωρίζον, τον κατά καιρούς την Κυγέδου λαχόντα μητρόπολιν, βαθείας άπολαῦον την της μετ' άλλήλων ειρήνης, εί τί που και τοῦ δέον. Β τος έκτραπείη, οία φιλεί γίγνεσθαι, έπαναγόμενον ύπ' αύτου και διορθούμενον εύχερως. Ο μέντοι παραχωρήσει Θεού διά πληθος άμαρτιών επισυμδάς πρό όλίγου χαιρός της συγχύσεως χαι την τοιαύτην του έθνους χατάστασιν άνέτρεψε χαί συνέχεε, χαί μιχροῦ δείν διὰ μάχας σφίσι χαὶ πολέμους ἐμφυλίου; xexivrixe . xal o uev toioūtos xaipos toiauta olxeia πάντως έαυτῷ ποιών, ό έκ Θεοῦ δὲ τὸ βασιλεύειν κλήρου λαχών δίκαιον ένεκεν άληθείας και πραότητος και δικαιοσύνης, έν οξς άπαντας τους πρό αύτου σχεδόν ύπερήλασε βασιλέας, χράτιστος χαί άγιός μου αύτοχράτωρ, γνωρισθέντος του πράγματος τώ ένθέω πράτει της αύτοῦ βασιλείας έξ ήμῶν τε αύtwo xal the mept hude lepde xai belas ouvedou xat PATROL. GR. CLIL.

φθέντα γράμματα τοῦ τε ἰερωτάτου μητροπολίτου Κυγέδου, ύπερτίμου και έξάρχου πάσης 'Ρωσίας, έν άγίφ Πνεύματι άγαπητοῦ άδελφοῦ xai συλλειτουργού της ήμων μετριότητος, του τε εύγενεστάτου όηγός πάσης 'Ρωσίας και περιποθήτου άνεψιου τοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αὐτοχράτορος, χῦρ Συμεών, και των άλλων φηγών, ά και συνοδικώς ήμιν είς έπήχοον άνεγνώσθησαν, εύδόχησε σεπτόν άπολυθηναι χρυσόδουλλον, έπ' αύτων έχον των λέξεων ούτωσί · ε Έπει αι κατά τον τόπον τῆς Μικρά; Ρωσίας τον επιχεχλημένον Βολούνιον εύριοχόμεναι άγιώταται έπισκοπαί, ή τε Γάλλιτζα, το Βολοδίμηρον, το Χόλμιν, το Περεμίσθλιν, το Λουτζικίν και τό Τούροδον, ὑπέχειντο, ἀφ' ότου τὸ τῶν Ῥώσων την άγιωτάτην μητρόπολιν Κυγέδου, ην διέπει άρτίως ό χατ' αύτην ιερώτατος μητροπολίτης, ύπέρτιμος και έξαρχος πάσης 'Ρωσίας, χῦρ Θεόγνωστο;, ώς χαι αι της Μεγάλης 'Ρωσίας άγιώταται επισχοπαί, κατά τον πρό όλίγου δε γεγονότα καιρόν της συγχύσεως, σύνδρομον τον τοιούτον εύρόντες χαιρόν οί τε τά της βασιλείας πράγματα διοιχούντες, άλλά δή και ό της Έκκλησίας παρά το είκος προϊστάμενος, μηδέν έτερον σπουδάζοντε; ή το τάς οίχείας όρέξεις πληρούν, και διά ταύτας την των κοινών και έκκλησιαστικών πραγμάτων κατάστασιν είς όταξίαν μετασχευάσαντες xal πάντα σχεδόν άνατρέψαντες χαί συγχέαντες χαι ταίς των Χριστιανών ψυχαίς τε χαισώμασι πάσαν χαι παντοίαν βλάδην προξενήσαντες και ζημίαν και καινοτομίαν κάν τούτω ποιούμενοι, απέσπασαν από ταύτης δη της άγιωτάτης μητροπόλεως Κυγέδου τας όηθείσας τῆς Μιχράς 'Ρωσίας ἐπισχοπάς και ὑπό τὸν άρχιερέα Γαλλίτζης ύποχείσθαι, προδιδάσαντες αύτον άπό επισχόπου είς μητροπολίτην, δ δή χαι γέγονε μέν είς χατάλυσιν των έχ παλαιού νενομισμένων έθίμων είς την τοιαύτην χώραν της πάσης 'Ρωσίας. έδοξε δε βαρύ χαι έπαχθές χαι είς τους έν αύτη πάντας Χριστιανούς, μή άνασχομένους ύπό δυσί μητροπολίταις ποιμαίνεσθαι, άλλά βουλομένους άσάλευτον χαι άμεταχίνητον μένειν την, ην είχον έχ παλαιού, συνήθειαν, ώς δεδήλωται, και πάντα τρόπον χινούντας είς την της τοιαύτης χαινοτομίας χατάλυσιν, καθώς και έν άλλοις καιροί; επεχειρήθη μέν ή τοιαύτη χαινοτομία γενέσθαι, χατελύθη δέ χαλ άνετράπη αμα τῷ γεγονέναι, μη άνασχομένων, ὡς είρηται, των έχείσε Χριστιανών το τοιούτον αύτών έθος άθετηθηναι. Άνηνέχθη δε τα περί τούτου άρτίως είς την βασιλείαν μου παρά του εύγενεστάτου μεγάλου βηγός 'Ρωσίας και περιποθήτου ά.εψιοῦ τῆς βασιλείας μου, χῦρ Συμεών, χαι ἐζητήθη μετά παρακλήσεως αύτου τε χα! των άλλων έχείσε έηγῶν, ῶστε ἀποχαταστῆναι καὶ αῦθις διὰ χρυσοδούλλου της βασιλείας μου τάς τοιαύτας επισκοπά; ύπο την βηθείσαν άγιωτάτην μητρόπολιν Κυγέδου, ώς και το πρότερον. Η βασιλεία μου την τοιχύτην αύτοῦ ζήτησιν δικαίαν και εύλογον κρίνασα διά τε το βιθέν και άνωθεν μέχρι νών πρατήσαν ικκλη-

σιαστικόν έθος, έτι δε και διά το περιόν της άρετης Α τε και θεαρέστου πολιτείας αύτοῦ δη τοῦ διαληφθέντας Ιερωτάτου μητροπολίτου Κυγίδου, ύπερτίμου και έξάρχου πάσης 'Ρωσίας, τον παρόντα χρυσόδουλλον λόγον απολύουσα εύδοχεί χαι προστάσσει και διορίζεται ύποκεζσθαι και αύθις τη όηθείση άγιωτάτη μητροπόλει Κυγέδου τάς κατά την είρη-- μένην Μιχράν 'Ρωσίαν άγιωτάτας επισχοπάς, τήν τε Γάλλιτζαν, το Βολοδίμηρον, το Χόλμιν, το Περεμίσθλιν, το Λουτζιχον χαι το Τούροδον, αίτινες παρά το είχος τῷ Γαλλίτζης έδόθησαν, ὡς δεδήλωται, χατά τον βηθέντα χαιρόν τῆς συγχύσεως, χαί τον έν αύτη τη άγιωτάτη μητροπόλει Κυγέδου άρχιερατιχώς διαπρέποντα ποιείν έν αύταίς, δσα χαί of belos xal lepol xavores rous untromodites in B ταίς ύπ' αύτους επισχοπαίς ποιείν έγχελεύονται, χαί όσα δή χαι πρότερον έν αύταζς οι προγεγονότες μητροπολίται και αύτος ούτος ο διαληφθείς ίερώτατος μητροπολίτης Κυγέδου έτέλει, χειροτονών και έγχαθιστών έν αύταζς έπισχόπους, χαι τά χατ' αύτούς άνακρίνων και έξετάζων επί τισιν έκκλησιαστιχοί;, εί δέοι, ζητήμασι, χαι τάλλα ποιών, δσα τοίς θείοις και ίεροίς κανόσι νενόμισται, όφειλόντων χαι των χατά τάς τοιαύτας άγιωτάτας έπισχοπάς θεοφιλεστάτων έπισκόπων έχειν είς αύτον δή τόν Ιερώτατον μητροπολίτην Κυγέδου, υπέρτιμον χαί εξαρχου πάσης 'Ρωσίας, χῦρ Θεόγνωστον, χαί τούς μετ' αύτον κατά καιρούς έν αύτη άρχιερατιχώς διαπρέποντας την προσήχουσαν εύπείθειαν, όσα χαι είς πρώτον άρχιερέα τούτων, χαι ύπαχούειν auto, io' of; av Eyot hereiv xal slongelobat autol;, άφορώσιν είς χαταρτισμόν των έχείσε Χριστιανών χαι είς ετέραν εχχλησιαστιχήν χαι χανονικήν πολιτείαν χαι χατάστασιν, δθεν χαι τη Ισχύι και δυνάμει τοῦ παρόντος χρυσοδυύλλου λόγου της βασιλείας μου ύποχείσονται μέν και είς το έξης αύται όη αί ρηθείσαι άγιώταται έπισχοπαί της Μιχράς 'Ρωσίας τη διαληφθείση άγιωτάτη μητροπόλει Κυγέδου και τῷ ταύτην άρχιερατικῶς διέποντι κατά το παρον ιερωτάτω μητροπολίτη, υπερτίμω και εξάρχω πάσης 'Ρωσίας, χῦρ Θεογνώστψ, και ὑπ' αὐτοῦ τὰ χατ' αύτές έχχλησιαστικά ζητήματα, ώ; άνωτέρω δεδήλωται, άναχριθήσονταί τε και έξετασθήσονται, και της προσηκούσης διορθώσεως επιτεύξονται, και τὰ ἐν αύταῖς ὀφειλόμενα πάντα καὶ νενομισμένα D τιμε, ἀγαπητὲ κατὰ Κύριον ἀδελφὲ τῆς ἡμῶν μετελείσθαι διαπραχθήσονται, μετ' αύτον δε και τοίς ι κατά καιρούς έν αύτη άρχιερατικώς διαπρέψουσι, 🕖 καί ή τοιαύτη κατάστασι; ές άει διατηρηθήσεται, ώς και ήν έξ έθους έκ παλαιού, καθάπερ δεδήλωται, τάς κατ' αύτους άγιωτάτας επισκοπάς ύφ' ένα μητροπολίτην εύρίσχεσθαι. Έπι τούτω γάρ και ό παρών χρυσόδουλλος λόγος της βασιλείας μου έγένετο χαι έπεχορηγήθη τῷ μέρει της ρηθείσης άγιωτάτης μητροπόλεω; Κυγέδου είς την περί τούτου άσφάλειαν, άπολυθείς χατά μηνα Αύγουστον τζς νῦν τρεχούσης πεντεχαιδεχάτης ἰνδιχτιῶνος τοῦ έξαχισχιλιοστοῦ όχταχοσιοστοῦ πεντηχοστοῦ πέμπτου έτους, έν ψχαι το ημέτερον εύσεδές χαι θεοπρόδλητον ύπεσημήνατο χράτος. )

'Αχολούθως τοιγαρούν, ώς έχρην, χαι ή μετριότης ήμων γνώμη χοινή της περί ήμας όμηγύρεως τών Ιερωτάτων άρχιερέων, του Ηρακλείας, του Θεσσαλονίκης, τοῦ Κυζίκου, τοῦ Φιλαδελφείας, τοῦ Σεδαστείας, τοῦ Ποντοηρακλείας, τοῦ Προύσης, τοῦ Μιτυλήνης, τοῦ Αίνου, τοῦ Σουγδείας, τοῦ Γοτθίας. τοῦ Βιζύης, τοῦ Καλλιουπόλεως και τοῦ Γαρέλλης, πέπραχεν έπανασωθηναι και έπανελθείν τη άγιατάτη μητροπόλει Κυγέδου τά; είρημένας ταύτης έπισχοπάς, την Γάλλιτζαν, το Βολοδίμηρου, το Χόλμιν, τὸ Περεμίσθλιν, τὸ Λουτζικὸν καὶ τὸ Τούροδον, και ύποκείσθαι αύτη, ώς το πρότερον, sig του έξης άπαντα και διηνεκή χρόνου και τους έν αύταζς εύρισχομένους θεοφιλεστάτους έπισχόπους, μητροπολίτην και πρώτον έαυτων είναι τον Κυγέδου και εύπειδείν αύτῷ, ὡς τὸ ἀπ' ἀρχῆς. 'Αχυρούμεν γάρ και την έν τῷ πρό όλίγου χαιρώ της συγχύσεως γενομένην παρά του πρό ήμων πατριαρχεύσαντος συνοδιχήν έπι τη της Γαλλίτζης πράξιν, xal λύομεν xal συγχωρούμεν συνοδιχώς xal τον έχφωνηθέντα τῷ τότε έχχλησιαστιχόν δεσμόν χατά των μή πειθομένων τῷ Γαλλίτζης ἐπισκόπων χαι τών διλων, ώς παραλόγως γεγονότα. Διό δη χαι έσονται τη της Κυγέδου και αδθις ύποκείμεναι αί ήριθμημέναι αύται άγιώταται έπισχοπαί, χαί ή κατάστασι; αύτη, ώς άρχαία και δικαία και πολύ το εδλογον έχουσα και έπι συμφέρωντι έθνους τοσούτου, τῆς μετ' άλλήλων δηλονότι εἰρηνικῆς αὐτῶν όμονοίας Ένεχα γεγονυία, τὸ ἀπαραποίητον χαὶ παρά των μεθ' ήμας άγιωτάτων πατριαρχών λήψεται, xal ό νῦν τε lepώτατος μητροπολίτης Κυγέ-600, Onéprimos xal Egapyos násns "Pustas, iv áriu Πνεύματι άγαπητός άδελφός τῆς ήμῶν μετριότητος xal sublettoupyds, xal of per' autor the auting exκλησίας ispώτατοι άρχιερείς διαπράξονται in' au-דמוֹב מהחסא הועמדוסדשב, סכם מטירטוֹב בקבודמו אמיטיוχώς. Έπι τούτφ γάρ και ή παρούσα ήμετέρα και συνοδική πράξις έγένετο και έπεδόθη τῷ μέρει τῆς διαληφθείσης άγιωτάτης μητροπόλεως Κυγέδου είς διακωνίζουσαν την άσφάλειαν μητί Σεπτεμδρία is δ. πρώτης.

#### VII. Isidorus metropolitam Galitze in jus socat.

+ Ιερώτατε μητροπολίτα Γαλλίτζης και ύπέρτριότητος και συλλειτουργέ, χάρις είη και είρηνη παρά θεού τη ση ιερότητι. Άπο του άπολυθέντος άρτίως σεπτοῦ χρυσοδούλλου τοῦ χρατίστου και άγίου μου αύτοχράτορος χαι άπο της ημετέρας χαι συνοδικής πράξεως γνωρίζειν μέλλει και ή ίερότη; σου, δσον έγένετο χαι άποχατέστη χαι περί των έπισκοπών της Μικράς 'Ρωσίας, ταχθέντης ύπο. χείσθαι πάλιν αύτας ώς το πρότερον τη άγιωτάτη μητροπόλει Κυγέδου, περί δε της Ιερότητός σου ίσθι, ώς έλαλήθησαν, όσα δήτα χαι έλαλήθηταν αίtiduata, ouvoding ifetadews dedueva nal napεγγυώμεθα, ώς αν έπιστῆς και καταλάδης είς την xal' tud; lepàn xal lelan súvodon, is an suncoiχώς έξετασθέντων τών τοιούτων αίτιαμάτων γένη



δίκαιον. Έλθε ούν απαραιτήτως, μηδεν ύπερθέμενος. ή χάρις τοῦ Θεοῦ είη μετά τῆς σῆς ἰερό-511505.

+ Mart Desceptoly ird. a.

#### VIII. Metropolitæ Monembasiæ Jacobi Kukunari epistola ad patriarcham scripta.

Τοῦ μητροπολίτου Μονεμδασίας Ίαχώδου τοῦ Κουχουνάρη είς τον παναγιώτατον ήμων δεσπότην τόν οίκουμενικόν πατριάρχην.

+ Παναγιώτατέ μου δέσποτα και οίχουμενικέ πατριάρχα, εί και το Ελαττον ύπο του κρείττονος εύλογείται, άλλ' σύν ούκ άπό του προσήκοντος πράττειν δοχώ μοι, εί φαινοίμην χαι αύτος ύπερεντυγ- π γάνων Θεφ ύπερ τοῦ και σωματικώς ερρώσθαι την σην άγιότητα · ούκοῦν είης μοι, παναγιώτατε δέσποτα, και σωματικώς ύγιαίνων είς πολλών ψφέλειαν και ήμων αύτων άγαλλίασιν. Πολλών μέν ούν έστι צמו עריאאשי דלי מפורדטי להתוידלי מטדפאפמרספה, טע fixista & ένοξς των μέν προτέρων έχείνων άπομνημονεύσας έφάνη, είρηνην δ' έξ ίσου πάσιν ένειμε δαψιλη · άλλα τα μεν άλλ' εχείνοις λέγειν χρεών, οί; φροντίς των έργων τα κάλλιστα λόγοις έγχω. μίων έπαίρειν, έμε δ' άγασθαι των άλλων ούχ ήττον του σοφού βασιλέως την σύνεσιν, οίς προστάτην άριστον τής μητρός των έχχλησιών την σην άναδέδειχεν άγιότητα, ήν άνωθεν μέν ή τοῦ παναγίου Πνεύματος χάρις ετήρει, εκείν ανήνυτα χαθάπιξ δειχνύσα, & πρόσθεν περί ταύτης έψήφιζον άνθρω- C χίας, ούτω μέλλουσιν αυτφ προσέχειν, έφ' οίς άν ποι, ή δ' έν χειρί Κυρίου χαρδία τοῦ βασιλέως, & τῷ παναγίω περί τούτης έδόχει Πνεύματι, νων χαλώς Εγνω και ή προσήκε, κεκάθικεν ούκουν του μέν άριστον αύτοκράτορα επαινοῦμεν της εύδουλίας, χαι χάριτας ότι πλείστας τῷ ένθέψ τούτου πράτει περί ταύτης δμολογούμεν. ταύτη δε της μεγίστης τιμής συνηδόμεθα, συμφθεγγόμενοί τε και άπόντες χαί συμφωνούντες τοίς ίεροις άνδράσι, τοίς σεπτοίς μου δεσπόταις και άδελφοίς, οίς περί ταύτης τω καλώ γέγονε συμφθέγξασθαι βασιλεί. "Α γάρ περί ταύτης αύτῷ, ταῦτα και τούτοις ή τοῦ παναγίου Πνεύματος ένέπνευσε χάρις · ούδε γάρ ενην, ούκ ένην διαφωνείν τούς του Πνεύματος, περί ών έδόχει τῷ Πνεύματι, ούχ ὑπὸ τὸν μόδιον χρύπτεσθαι τὸν λύχνον εδόχει τῷ Πνεύματι, τοῦτο λελάληχε μέν έν B X. Isidorus monet metropolitam Bizyes ut se suspiτή του βασιλέως χαρδία, ενέπνευσε δε τοις αύτου . έδει δ' έπι τῆς λυχνίας τεθηναι, χαι τέθειται, ῶστε τάς άπάντων καταφωτίζειν ψυχάς. Ούχοῦν είης πάντος καταφωτίζων, παναγιώτατε δέσποτα, λόγοις εύσεδείας και δικαιοσύνης, πάσαν μέν φαύλην έριν της του Θεού Έχχλησίας αποδιώχων, είλιχρινή δ' άντεισάγων είρηνην χαι άγιασμόν, ών χορηγός έστι Θεός, διά τοῦ αὐτοῦ ἐγχελευόμενος ἀγίου μαθητού xal άποστόλου. Εlpήνην διώχετε xal τόν άγιασμόν, ου χωρίς ούδείς δύσται τόν Osór.

rai xal anozarastij, õsev äv diavvusedij xavuvivüç A IX. Synodus metropolitam Antiquarum Patrarum transfert in metropolim Monembasia.

> εκώλυσεν ό Θεός, τη μητροπόλει Μονεμδασίας τουτον τηρών, clovel μεγάλη νηι μέγαν χυδερνήτην είποι τις άν. Διά τοῦτο καὶ ἡ μετριότης ἡμῶν, θεία nal navoving meisopern noiser nat moddais opolar: πράξεσιν έπομένη, τὸ εῦλογον ἐχούσαις μεθ' ἐαυτών, και κοινή δοκιμασία και ψήφω του περιήμα; ίεροῦ χοροῦ τῶν Ιερωτάτων Ιεραρχῶν και ὑπερτίμων, τοῦ Θεσσαλονίκης, τοῦ Κυζίκου, τοῦ Ποντοηρακλείας, του Πηγών και του Βιτζίνης, και γνώμη τού χρατίστου και άγίου μου αυτοκράτορο;, μετ2τεθήναι των σπουδαιοτάτων ένόμισε τον έερώταταν μητροπολίτην Παλαιών Πατρών, ύπέρτιμον χαί Ecapyon naons 'Azotas, eis the areatine Movenδασίας μητρόπολιν. Ταύτη τοι και μετατεθείς, παραχλήσεως ού μετρίας βιασαμένης αύτον, μεθέξει μέν, ώσπερ της έπωνυμίας και της του ίερου συνθρόνου έγχαθιδρύσεως, ούτω δη κάν ταζς ίεραζ; συνόδοις της γιγνομένης τιμής, έν τε στάσεσι και zabéopeus, preies de evoréons els Epra pupeto leράρχη πρέποντα, διαπράξεται πάντα, ώ; ήδη γνήstoc φρχιερεύς τῆς τοιαύτης μητροπόλεως Moveubasias, undepuds attias she apobuulae repixoπεούσης . οι δε κατά την άγιωτάτην ταύτην Μονεμδασίας μητρόπολιν, οί τε είς χληρεν αύτη τελούντες, xal odor the modificaç, of univ adda xal the inapκατά θεσμούς έκκλησιαστικούς έχοι λέγειν αύτοίς, ώς ύπο θεού προστάνη τούτοις καταπεμφθέντι, μιμνημένοι μεθ' ispaç εύλαθείας της άγιωτάτης φωv $\eta_{\varsigma}$ · 'O axover  $\psi_{\mu}\bar{\omega}r$  èpe $\tilde{v}$  dxover, xal o a $\theta_{i}$ των υμάς έμε άθετει. Έπι τούτω γάρ xal ή παρεύσα ήμετέρα και συνοδική πράξις γεγονυία έπ.δόθη τῷδε τῷ ἰερωτάτψ μητροπολίτη Μονεμδασίας. ύπερτίμω και έξάρχω πάσης Πελοποννήσου, άγ πητώ κατά Κύριον ήμων άδελφώ και συλλειτουργώ. είς ασφάλειαν. Μητί Σεπτεμβρίω Ιrð. δευτέρας.

> + Είχε καί δι' ύπογραφής · Ισίδωρος, έλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας Ρώμης, και οίκουμετικός πατριάρχης.

## cione liberet.

† Ιερώτατε μητροπολίτα Βιζύης, υπέρτεμε, άγαπητέ κατά Κύριον άδελφε της ήμων μετριότητος και συλλειτουργε, χάρις είη και ειρήνη παρά Θεού τη ση ιερότητι. Οίδεν η ιερότης σου την άπο της ήμων μετριότητος ύπερ αύτης πνευματικήν στοργήν και διάθεσιν, και όπω; βούλεται και άπιδέχεται την σην σύστασιν και ωφέλειαν. Έγραψε μέν ούν και έδηλοποίησεν αύτη πρό όλίγου μετά του τιμιωτάτου χαθηγουμένου της σεδασμίας μονής του άγίου πρωτομάρτυρος χαι άρχιδιαχόνου Στεφάνου καί μετά τοῦ olxelou τῷ κρατίστω και άγίψ μου αύτοχράτορι χῦρ Νιχολάου τοῦ Μονεμδασιώτου, καί έδειξας δι' αύτῶν, ότι στέργεις και εμμένεις,

#### SYNODICÆ CONSTITUTIONES.

εις όσον έταξας έπι τοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αὐ- Α τοῦ πονηροῦ σκάνδαλα έμπίπτειν εἰς τὴν χληρουο. τοχράτορος. Άρτίως δε άνηνέχθη τη ήμῶν μετριότητι, ότι λέγονται παρά σου τινα έναντία χαι άνένδεκτα, καθώς οι άνενεγκόντες ισχυρώς και βεδαίως άνήνεγχαν, χαί έν θαύματι μέν έποιήσατο τά περί τούτου ή μετβιότης ήμων, ού μην δε και τελέως παρεδέξατο διά τουτο, χαί παραδηλοί τη ιερότητί σου ή μετριότης ήμων, ίνα εκτελέσης την θείαν μυσταγωγίαν διά λειτουργίας έν τη ση έχχλησία, xal λύσης πάσαν ύποψίαν · εί δ' Ισως προδάλλη τόν χαιρόν χειμέριον, έπιτρέπει σοι ή μετριότης ήμῶν, ίνα χρήση τῷ προσήχοντι σχεπάσματι επί τής χεφαλής. Ίνα ούν λύσης την τοιαύτην ύποψίαν, παραδηλοί τη ιερότητί σου ή μετριότης ήμων, ίνα ίερουργήσης έμπροσθεν τοῦ αποσταλέντος έπι τούτψ έντιμοτάτου έπι του σεχρέτου της χαθ' ήμας άγιωτάτης τοῦ Θεοῦ Μεγάλης Ἐκκλησίας, τοῦ Περδίκη · εί δ' ούν, κατάλαδε είς την καθ' ήμας θείαν xal lepżv σύνοδον, Γνα γένηται, δοον αν δόξιιεν έντεῦθεν χατά την χανονικήν παρατήρησιν.

+ Είχε τό · Μητί Δεκεμδρίφ Irô. β.

#### X1. Isidorus Georgium Perdicam mittil ad metropolitam Bizyes.

+ Η μετριότη; ήμῶν δια τοῦ παρόντος αὐτῆς γράμματος επιτρέπει και άνατίθησί σοι, τῷ εντιμοεάτω έπι του σεχρέτου της xal' ήμας άγιωτάτης του Θεού Μεγάλης Έχχλησίας, χῦρ Γεωργίω τῶ llspoixy, iva, el uev, xabis Expate xal mapeofileσεν ή μετριότης ήμῶν πρός τὸν ἰερώτατον μητροπολίτην Βιζύης, ύπέρτιμον, άγαπητον κατά Κύριον αδελφόν αύτης και συλλειτουργόν, έκτελέσει έν τη έκκλησία αύτου έμπροσθέν σου την θείαν λειτουργίαν, και τον τρόπον τουτον λύσει πάσαν την περ! αύτοῦ ὑποψίαν, εῦ ἀν και καλῶς ἔχοι · εί δ' οῦν. έπει μέλλει ούτος έλεύσεσθαι είς την χαθ' ήμας θείαν χαι ίεραν σύνοδον έπι τῷ γενέσθαι την έν τοίς τοιούτοις ώρισμένην πανονικήν παρατήρησιν, χρατήσης πάντα δσα εύρίσχονται της εχχλησίας, και καταγράψης ταῦτα ἐν λεπτομερεί και λελογισμένω χαταστίχω έπι τῷ φυλάττεσθαι άχέραια χαι άχαινοτόμητα, και έπιφερόμενος χαι το τοιούτον χατάστιχον έλθης ένταῦθα όμοῦ μετά τοῦ αὐτοῦ Β:ζύης, χαι ποίησον άμεταθέτως, χαθώ; σοι παραχελεύεται ή μετριότης ήμῶν.

† Είχε τό · Μητί Δεχεμθρίφ irð. β.

#### XII. Isidorus tollit excommunicationes pronuntiatas ab Joanne Caleca.

Τοῦ αὐτοῦ παναγιωτάτου πατριάρχου συγχώρησις Εγγραφος τοῦ xaτὰ τὸν xaιρὸν τῆς συγχύσεως ἐχφωνηθέντος ἀφορισμοῦ παρὰ τοῦ χρηματίσαντος πατριάρχου τοῦ Καλέχα.

ή 'Αγαθός ό Θείς καὶ ἀγαθοῦ παντός χορηγός καὶ πάσης εἰρήνης καὶ τάξεως καὶ ὁμονοίας ἀρχὴ, καὶ δεῖ τοὺς αὐτοῦ θεράποντας πρὸς αὐτὸν ἀφορῶντας cieì καὶ τῆς κοινῆς εἰρήνης καὶ καταστάσεως ἐπιμελομένους πυλλή διηνεκῶς χρῆσθαι τῆ προσοχῆ καὶ φροντίδι καὶ φυλακῆ, μάλιστα μὲν μηδόλως ἐặν τὰ µίαν αὐτοῦ, καὶ πολλήν ταῖς ἀνθρωπίναις ψυχαίς την σύγχυσιν ένεργάζεσθαι και διαφθοράν, έμπεσόντα δε δμως κακοδουλία τοῦ πονηροῦ σπουδη πάση δ:aλύειν και άνακαθαίρειν και έκ μέσου ταυτα ποιείν. χαι της έντεῦθεν βλάδης τὰς τῶν ὑποδεξαμένων άπαλλάττειν ψυχάς, την πολλην του Θεου άγαθότητα χαί φιλανθρωπίαν μιμουμένους. Τούτω χαί ήμεζς τῷ θείψ θελήματι πειθαρχούντες, έπι δι τές άμαρτίας ήμῶν παραχωρήσαντος τοῦ θεοῦ φθόνω τοῦ χοινοῦ πολεμίου σχάνδαλά τε είς την βασιλείαν συνέβησαν ούκ όλίγα, και στάσις εμφύλιος γέγονεν έν ήμιν, κάντευθεν άλλα τε μυρία και παντοδεπά παρηχολούθησε δεινά, χαι δήτα χαι άφορισμοί διάφοροι προέδησαν επί τούτοις, τη olxiz & πάλιν φιλανθρωπία χρησάμενος ο είρηνάρχης θείς έπεσχέψατο την κληρουομίαν αύτοῦ, και διέλυσε uty rous tuquilous treivous molthous, finer of τά διεστώτα, και είρηνην τη τε Έκκλησία και τ βασιλεία νων έπεδράδευσε, χαριστηρίου; και ήμας έπι τούτοις ύμνους προσάγοντες χαι δόξαν άναπέμποντες τῷ ἐν ὑψίστοις Θεῷ διά την ἐπὶ γης ἀρτίως ύπ' αύτοῦ βραδευθείσαν εἰρήνην, φιλανθρώπως ταύτην έν ήμεν εύδοχήσαντος τη διαλύσει των τοιούτων σχανδάλων χαι της έμφυλίου στάσεως ταύτικ, συνδιαλύοντες και ήμεζς τους τε έπι τούτοις όπωδήποτε προδάντας άφορισμούς, τάς τε επιορχίας χατά την ύπό τοῦ Κυρίου δεδομένην ήμιν πνευματικήν έξουσίαν, είπόντος · "Ar τινων αφήτε τάς άμαρτίας, άφίενται αύτοις · är τινων πρατήτε, κεκράτηνται · καί ζσα αν Ιύσητε επί της τής έσται Asλuμέra xal ir τῷ ouparῷ, xal ĉoa àr δήσητε έπι της γης, έσται δεδεμένα xal èr tŵ οι ρανώ . αυλλωρορήτει απλοριχώς και φάρεια αλ τελού; άξιούμεν, δσα προγεγόνασιν επί βλάδη της ψυχής διά τε τῶν ἐπιορχιῶν χαι ἀφορισμῶν, xil δεσμού παντός άπολύομεν άπαντας, δαοι τε έτι τος ζωσι συγκαταλέγονται και δσοι τετελευτήκασιν, ώ; μηδένα των άπάντων των έντεῦθεν όλως ένέχεσθα: χαταχρίματι, άλλ' είναι χαι έν τω νύν αίωνι χα **εν τῷ μέ**λλοντι πάντας άνωτέρους τούτων, είτε ίζγράφως, είτε άγράφως γεγόνασι, και μηδενί μηδίλως έμποδών πρός την σωτηρίαν γενέσθαι, άλλ πάντα; άκαταισχύντους παραστηναι τῷ φοδερό,

D εύδιαλλάχτω και φιλανθρώπω κριτή και των περ' αύτῷ άπολαῦσαι ἀφθάρτων και ἀκηράτων και αἰω νίων ἀγαθῶν. Ναι, Θεὲ πατέρων και Κύριε τοῦ ἐλέους, ἐπικάμφθητι συνήθως και φιλινθρώπως. και παράσχου δι' ἐμοῦ τοῦ ἀμαρτωλοῦ και ἀιας ω δούλου σου λύσιν τῶν ζητουμένων, και δὸς παντιξ λύτρωσίν τε και ἄφεσιν τοῖς καθ οἰονδήτινα τρόπιν περιπεσοῦσιν ἐκείνοις και περιοῦσι και τελευτήσα. βαθείαν και τοῦ λοιποῦ τὴν σὴν εἰρήνην και παντοῦ πῶν ἀγαθῶν ἅφθονον χορηγίαν τῆ τε Ἐκκλησία κι τῆ βασιλεία και παντι τῷ λαῷ σου δωρούμενος πέι σδείαις τῆς ὑπεραγίας Δεσποίνης ἡμῶν Θεοτόκου κι 'Λειπαρθένου Μαρίας, δυνάμει τοῦ τιμίου και ζων ποιοῦ σταυροῦ, τῶν ἀῦλων και ἀσωμάτων λειτουρτώ. τοῦ τιμίου και ἐνδόξου προφήτου Προδρόμου κα΄ ῶι



πτιστοῦ Ἰωάννου, τῶν άγίων ἐνδόξων πανευφήμων Α άλλοτρίωσιν ἀπειλήσαντα. Τούτοις τοῖς λόγοις τὸν άποστόλων, των όσίων και θεοφόρων Πατέρων ήμων και πάντων των άπ' αίωνος εύαρεστησάντων άγίων σαί, τῷ Κυρίφ ήμῶν Ἰησοῦ Χριστῷ, ῷ πρέπει δόξα είς τους αίωνας. 'Αμήν.

1:97

#### XIII. Eusebius. electus metropolita Sugdææ, fidem profilelur.

† Τά παρż τῶν άγίων ἀποστόλων χηρυχθέντα και παρά των έπτα άγίων οίκουμενικών συνόδων χυρωθέντα στέργων εχψυχής προσχυνώ, χαι πνουματιχώς χατασπάζομαι, άτε τοῦ θείου και iepov Εύαγγελίου άχριδώς έχόμενα, άλλά και τῷ παναγιωτάτω μου δεσπότη και οίκουμενικώ πατριάρχη χυρώ Ίσιδώρψ και τη κατ' αύτον θεία και ίερα συνόδω, ώς και αύτοις άκριθέστατα έχομένοις της Β χεία μέν έμοι διηνεκής έπιμέλεια, και πλούτος το παναμώμου ταύτης διδαχής, των θείων δηλαδή και Ιερών Πατέρων, πείθομαι όλοψύχως χαι συμφρονώ και όμορφρονώ και ύποτάσσομαι κατά πάντα. Βαρλαάμ δε και Άχίνδυνον.... . . . . . όπαδούς τούτων χατά την περίληψιν των προδεδηχότων επ' αυτοίς ίερων τόμων ώς κακοδόξους άποσάλλομαι καί, εί μη μεταμεληθείεν, καθυποσάλλω τῷ άναθέματι, ὡς μή συνεπομένους και συμφρονούντας χαι συνάδοντας τοίς θείοις χαι lepois ήμων Πατράσι και τῷ θειοτάτψ μου δεσπότη, τῷ eixouμενικώ πατριάρχη, κῦρ Ἱσιδώρψ, και τη κατ' αὐτον θεία και ίερα συνόδω. Ταυτα δια βίου φυλάττειν και τηρείν ακριδώς διαδεδαιούμαι, και μετα ταύτης της πίστεως εύχομαι παραστήναι τ $\ddot{\phi}$  βή $\leq C$ ματι του Χριστού και τυχείν της παρ' αυτού σωτηρίας, τη αύτοῦ δυνάμει και χάριτι. "Α και πληροφορίας χαι άχριδοῦς ἀσφαλείας ἕνεχεν οίχειοχείροις σημειώσεσιν ύπέγραψα.

+ Είχε και υπογραφήν · Ευσέδιος ιερομόναχος και υποψήφιος της άγιωτάτης μητροπόλεως Σουγδαίας.

#### XIV. Isidorí testamentum.

Διαθήχη του αύτου άγιωτάτου πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως χύρ Ίσιδώρου.

+ Βούλομαι, εί συμδαίη μοι άποθανείν, πολυημέρφ ήδη χατεργασθέντι νοσήματι, μιχρόν τι μνημείου του καιρού κατεπείγουτος άφείναι τῷ βίψ D άληθη βασιλέα μεταδεδηκότο; Χριστόν, ό της έμπερί τῶν ἐμαυτοῦ, χαὶ βραχύ τι διαχαράξαι γράμμα, την έμην, περί ών έρω, διασαφούν βούλησιν. Έμοι τοίνου Θεσσαλονίκη πατρίς και τροφός, έν εαύτη .xal λόγους μετέσχον xal τοις βουλομένοις μετέδωχα, και πολλοί μοι τοῦ βίου και τῆς διαγωγή; έχείνη; μάρτυρες, όπως ύπο Θεφ βλέποντι τον της συνειδήσεως έχφεύγειν έλεγχον έπειρώμην, άει έμαυτῷ τε τὸν τοῦ Θεοῦ φόδον προστησάμενος φύλακα, και πάσιν, οίς οικείως είχον, τα του Θεού διαμαρτυρόμενος χρίματα, χαι πείθων έμαυτόν τε χάχείνους, Θεόν Εφορον είναι των τε πεπραγμένων, τών τε μελετωμένων και κριτην άδέκαστον, βασιλείαν μέν ούρανών τοίς εύ χαι χαλώς πολιτευσαμένοις έτοιμασάμενον, τοις δ' έναντίω; την έαυτοῦ

έμαυτοῦ βίον παράδειγμα προτιθείς πολλού; τῶν τοῦ διαδόλου παγίδων έξείλον τη χάριτι τοῦ Χρι-, στού, χαι πολλοι την είς ούρανον φέρουσαν έδρα- ' μον άμεταστρεπτί, χαί ταῦτα νέοι χαί πολ) ῷ πλούτφ και δόξη περίδλεπτοι. Έπει δε είς μοναχούς έτέλεσα, τὸν ἐλαφρότατον τοῦ Κυρίου βαστάξα; ζυγόν, άπῆρα μέν τῆς Θεσσαλονίκης, τὸ δὲ διδασκαλείον των μοναχών, το της αρετής εργαστήριον, τόν άγιώτατον "Αθω χαταλαμδάνω, τη του θανάτου μελέτη έκδους έμαυτον, και ίσασι την έμην πολιrelav ol oùpavoutixeis exelvoi, map' ols evolitioa χαι τὰ μοναχῶν ἐτελέσθην, ὡς οὐδ' ἐνὸς τῶν ἐπὶ γης άγαθών έπεθύμητα, ού δόξης έμως την έμην ψυχήν είλεν, ού χρημάτων επιθυμία, άλλά πτωμηδέν έχειν, τήξις δε σαρκός ή σπουδή και τό πρός Θεόν νεύειν δι' ήσυχίας ο βίος απας έμοί. Άλλ' όπερ είπον, είχε μέν έμε το Αγιον Όρος, άφνω δε τη του Θεού Έχχλησία πόλεμος ερβάγη βαρύτατος. Ισασι πάντες την άθεωτάτην τοῦ Καλαδροῦ Βαρλαάμ αξρεσιν, ήν έχεινος μέν έγέννησεν, 'Αχίνδυνος δε εθρέψατο, χατά τοῦ ζῶντος Θεοῦ δεινότατα και βουλευσάμενος και διαπραξάμενος · καλείται δη δ ίερώτατος Θεσσαλονίχης παρά του τότε πατριαρχεύοντος την μεγάλην πόλιν ταύτην χατα. λαδείν και τῷ Βαρλαżμ προσδαλείν και εις λόγους έλθειν έχεινω, περί ών χαινοτομών ήν χαι χατά της άληθείας μαινόμενος, τῷ δη τοιούτψ ίερωτάτφ Θεσσαλονίκης προμάχψ τῆς εὐσεδείας καταστάντε παρά θεοῦ σύμμαχον χαὶ αὐτὸς ἐμαυτὸν παρέσχον, χαί χοινή μετ' αύτου τε χαί της συνοδίας των έμῶν ἀδελφῶν τῶν τε τῆς ὀδοιπορίας χαμάτων ήνεσχόμεθα, χαι χατά την πόλιν γενόμενοι τόν τε άγῶνα τῆς δίκης διηγωνίσμεθα και την νικῶσαν ελάδομεν, Θεοῦ ταύτην βραδεύοντος άνωθεν χαί βασιλέων δυοίν χαι τοῦ τότε πατριαρχούντος χαι παντός τοῦ Ιεροῦ ἐχείνου πληρώματος. Τῆς δὲ Μονεμδασίας γνησίου ποιμένος έστερημένης αι μέν ψήφοι της ίερας συνόδου βλέπουσιν είς έμε, έγω δε άναδαλλόμενος ήν το πράγμα, τέλος είξα τη θεία ψήψω, χαι ύποψήφιος χατέστην Μονεμδασίας, πρός την χειροτονίαν άφορῶν ήδη. Τοῦ δὲ θειοτάτου βασιλέως έξ άνθρώπων γεγονότος καλ πρός του φυλίου ταραχης άναβριπίζεται πόλεμος, και διώκεται μέν ό και πρό της πορφύρας και των στεφάνων και της άναβρήσεως τη σοφία και συνέσει και πραότητι και άνδρία μόνος άξιώτατος βασιλεύς . . .

. . . . . . . . . • • • έμε δε τοῦ τε θρόνου • • • • • • ×αὶ της ιερωσύνης εχδάλλει το γε είς αύτον ήχον . . . . . Έπει δε ο ποιών τα πάντα και μετασχευάζων Θεός εύμενές χαι πρός ήμας είδε, χαι διέλυσε μέν το της συγχύσεως νέφος, άντεισηγαγε δε την της ειρήνης αιθρίαν, της μεν χαλής χαι μεγάλης πόλεως ταύτης έγχρατης ό Βειότατος γίνεται βασιλείζ, παβόησιάζεται δε ή εύσέδεια, χαθα-

#### 1299

ρώτερον xal πρότερον δπολάμπουσα, xal τῶν μέν A xal 'Axινδύνου δογμίτων. λερών Ορόνων ό χαινοτόμος πατριάρχης τελέως έκδάλλεται, ό και πρότερον παρά των olxelwe ύπασπιστών και συμμάχων εκδεδλημένος, ζητείται δε ό τον οίχουμενιχου τοῦτον θρόνον χοσμήσων, χαι παραχληθείς αύτος ύπήχουσα, ού πρότερον έπιθυμήσας, ού παραχλήτους πείσας, ούχ άρχόντων δεηθείς, ού βασιλέα, ούκ άρχιερέας κολακεύσας, ούδέν, ού μέγα, ού μιχρόν περί τούτου πραγματευσάμενος, οίδεν ό πάντα είδώς. 'Αλλ' ούδ' αν την άρχην πρός τον άγώνα χατέδην, τό τε τοῦ θρόνου μέγεθος εῦ είδως και τὸ ἐνδεὲς ἐμαυτοῦ και ἄμα οὐκ άγνοῶν, ὡς πόβρω τῆς ἐξ ἀρχῆς προθυμίας ἡ τοιαύτη διαχονία χαι πρός ήσυχίαν ό πατριαρχιχός θρόνος έργῶδες χαι ήχιστα ψυχή πρός Θεόν δι' ήσυχίαν νευούση συμδαίνων, άλλα τον μέγαν τοῦτον και πνευματικόν εισήλθον άγωνα τη Μητρι του Κυρίου πειθόμενος, μυστικώς επιστάση και πρός τον θρόνον άλειψάση τον ύψηλον χαι μη αν άλλως έχειν το πράγμα διισχυρισαμένη. Χρόνου δέ μηνών παρεββυηχότων έξ μετά την μυστιχήν θέαν έχεινην πειθόμενον έμαυτον παρέσχον, οίς ο θειστατος βασιλεύς και ή των Ιεραρχών δμηγυρις έψηφίσατο. Και ύποδύς τον άγωνα της ispac ταύτης oixovoμίας ού πρός χρημάτων συλλογήν είδον, ού τρυφή έξέδωχα έμαυτον, ού πρός το μέγεθος άπιδών τοῦ θρόνου ύπερηφάνοις όφθαλμοίς πρός τους άλλους έώρων, ούχ έχαπήλευσα την Ιερωσύνην, ούχ ύπερείδον άδιχουμένων, ού διέλιπον χαι βασελέα φελάνθρωπον έντα πρός τδ φιλανθρωπότερον έχχαλούμενος και πάσας υποδειχνύς τας πρός σωτηρίαν όδούς, τοξ; τά 'Αχινδύνου έσχάτω; νοσούσι δατέλουν άει πολεμών, και ύπ' έκεινων βαλλόμενος φανερώς το και άφανώς, οίκονομία δε ύπερ εκείνων κατά καιρόν χρώμενος και το καλόν της μετανοίας προτείνων φάρμαχον ύδρεσιν ύπ' αύτων έπλυνόμην, ώς έν βραχεί φάναι, τον όλίγον της οίχονομίας ταύτης χαιρόν ίδρώτων και πόνων, ού ραστώνης έποιησάμην. Έπει δε γεγόνασι τη άγιωτίτη του Θεού Έκκλησία και διάφοροι τόμοι έπ' άναιρέσει μέν της άθεωτάτης του Βαρλαάμ και 'Αχινδύνου αξρέσεως, τά δε τῆς ὑγιοῦς χρατύνοντες πίστεως, βούλομαι καλ περί τούτων ώς έχω γνώμης διά βραχέων είπειν τον έχτεθέντα συνοδιχόν τόμον χατά των του Βαρλαάμ και 'Ακινδύνου δογ- D μάτων κατά πρώτην και δευτέραν κρίσιν, ών ή μέν εξαρχον είχε του ασίδιμου έν βασιλεύσι και μακαςίτην χῦρ 'Ανδρόνιχον του Παλαιολόγον, τῆς δευτέpa; it forev & vurt the Basilelar 'Pupaler xo-. 2μών, παρόντος xal τοῦ τότε πατριαρχούντος xal της άλλης συνόδου, τούτον τον τόμον τίθεμαι, χαί βέδαιον και άφραγη είναι διακελεύομαι, και κατά των μή, ώς εχείνος έχει, φρονούντων την επιτιμίαν την έν έχεινω τῷ τόμφ διειλημμένην έπανατείνομαι, τον έτερον τόμον γεγονότα και τουτον συνοδική διαγνώσει ψηφιζομένης και της εύσεδεστάτης δεσπόίνης χυράς "Αννης τής Παλαιολογίνης. . . . . .

. . έπ' άναιρέσει δε τῶν τοῦ Βαρλαżμ

. . . . . . και τούτον βέδαιον είναι ήγούμενος και βήξιν μηδεμίαν ύποστηναι και τοις έναντιουμένοις έχείνω דאי דסט שבסט מעמעמאדקסוע בתושבוש. סולבי ל אסיוσμούς και-καρδίας ετάζων Θεός, ώς πολλάκις ύπερ των χαθαιρεθέντων άρχιερέων έπ' έμοῦ χαι δάχρυου συμπαθεία; άφηχα, παι την ψυχην ού με. τρίως ήλγησα ύπο της έχείνων δια τέλου; ένστάσεω;, και του θείου δικαίου άναγκασθείς τ χαθαιρέσει των τοιούτων επιψηφίσασθαι απαξ προελόμενος μηδενί πιχρίας αίτιος χαταστηναι, ότι μή πάσα άνάγκη και ότι την εκείνων μετάνοιαν ίκδεχόμενος ήμέραν έξ ήμέρας διετέλουν άναδαλλόμενος, πολλά και δεινά και παρά των οίκειοτάτων άκούσας, ώς ύπερτιθέμενος την παθαίρεσιν. Έπι δέ καιρός ώσπερ έστιν τοῦ ράψαι κατά τον Σολομῶντα, οῦτω δη και τοῦ σχίσαι, και τόμος έξιτέθη τη θεία συνόδω της ιερωσύνης εχείνους απορήγνύς, ώς δή και αύτος συνείπον, ύπογραφαίς οίκείαις τούτον άσφαλισάμενος, και πάλιν διά του παρόντος λόγου το βέδαιον εχείνω χαρίζομαι χανών έποιήθη μοι, υμνον έχων της άγίας χαι όμοουσίου Τριάδος και άμα αποβραπίζων και την του θιού άρτίως Έχχλησίαν αίρεσιν θορυδούσαν, τοις έχει γεγραμμένοις έμμένω, και κατά των επιδουλευόντων τῷ γράμματι τοὺς τῆς Έχχλησίας θεολόγους συμμάχους καλώ, οΰς και περιέστησα χύχλφ τών Ιερωτάτων μελών. Την προσθήχην, ήτις προσετίθη τη ερωτάτη των άρχιερέων δμολογία (τουτο δε 100; τη Εκκλησία έστιν άνωθεν είς ήμας κατιόν κατά των άναφυομένων τη Έχχλησία σχανδάλων), ήτα ούδε προσθήχη δικαίως αν χαλοίτο, άλλ' άνάπτυξις xal διασάφησις των ανωτέρω γεγραμμένων, τούτην το αφόαγες και αμεταποίητον έχειν βούλομαι, ού μικρά και αύτην δυναμένην είς τον ύπερ τής άληθείας άγώνα · πάσι τοίς τον Χριστόν όρθοδόξω; προσχυνοῦσι βραχείαν ταύτην ὑποθήχην διεχαρέττω, φεύγειν πάση σπουδή την άθεωτάτην Βερλαżu xal 'Axivouva xaiveroplav xal the ta excive φρονούντων χοινωνίαν δαιμόνων χοινωνίας μηδέν διαφέρειν νομίζειν, πολλών μεν κακών αίτίων γενομένων τη του Θιου Έχχλησία χαι πολλοίς άτόποις περιπιπτόντων, μάλιστα δε την άγίαν καί οίχουμενιχήν έχτην σύνοδον γυμνή τη χεφαλή άθετούντων και μηδέν είναι ταύτην ποιούντων, τ' γι έπ' αύτοις ήχου. Τοις χρατίστοις μου χαι άγίοις αύτοχράτοροι εύχομαι παρά Θεου πάντα άγαθά, τ μέν σχάφος της παρούσης βασιλείας μετά του Θεού χυδερνάν, ώστε άγειν μέν τους άλλους, άγεσθαι δὲ αὐτοὺς ὑπὸ τοῦ Θεοῦ, χατὰ δὲ τῶν ἐπιφυο. μένων αύτοις εχθρών την χραταιάν χαι ύψηλην του Θεού χείρα δάχρυσι πολλοίς έχχαλούμαι, ότι τη του Χριστού αληρονομίαν διά σπουδής ποιούνται είς φόου πέταυρον άγαγείν, χαι παρακείώ και προτρέπω xal τούτους xal τούς τούτων παίδε; ζηλον ύπερ της εύσεξείας τρέφειν νεανικόν και βασιλιχαίς ψυχαίς πρέποντα, ώς Εστιν ού λόγον σῶζον, τοἴς μὲν ἄλλοις τοὺς πάντας νικậν άξιοῦ,

#### CALLISTI ET PHILOTHEI CP. PATRIARCH.

τους πολλῷ πλέον τοῦ διαδήματος, ήττωμένους ενίων δοχείν, τῷ δε χρατίστιο και άγίψ μου αύτοχράτορι τῷ Καντακουζηνῷ ίδίως τάδε διαχαράττω τι γράμματα. ίστω δη, σαφώς ίστω, ώς ούδενι τῶν άγαθῶν ἄμοιρον ἀφῆχεν αὐτὸν ὁ Θεὸς, ὄσα βασιλέα τέλειον χοσμείν οίδεν. φρονήσει τε γάρ αύτον ύπερ τους άνθρώπους τους έπι της ήμετέρας χατεχόσμησε γενεάς, και συνέσεως και έμπειρίας και της άλλης στρατιωτικης επιστήμης ταμείον την έαυτοῦ ψυχήν Εδειξε, δογμάτων θείων χριτήν και άγωνιστήν αύτον άπειργάσατο, πολλοίς δεινοίς όμιλήσαντι και παρά πολλών επιδουλευθέντι τέλο; χείρα όρέγει κειμένω τούτω, και βασιλέα Χριστιανών άναδείχνυσι παραδόξως. Τούτων πάντων τών πλεονεκτημάταν άπαιτηθήσεται τούς καρπούς έν τη χοινή τοῦ γένους όμολογία παρά τοῦ βασιλεύσαντος αύτον Θεού. Διαναστήτω τοίνου ύπερ της εύσεδείας, διαθερμανθήτω την ψυχην, είπάτω και αύτός. Ο ζήλος τοῦ οίκου σου κατέφαγέ με. Ό αύτος έστω και τον ύπερ εύσεδείας επέχων λόγον. ό αύτος διαναστήτω και πρός την εκδίκησιν, είς μνήμην έλθέτω τοῦ βασιλεύσαντος αὐτὸν Ίησοῦ. έχεινός τε γάρ τῆς τῶν ἀνθρώπων σωτηρίας γενόμενος αύτουργός, δ αύτός και άντικρινόμενος ήν τῷ διαδόλψ και δικαιοκρισία τουτον καταδαλών, δ מטידטה אמו דאי מטידטט דעףמטעופת פולאטסב, דא טבואא δυνάμει χρησάμενος, και ούτος τον Χριστόν μιμησάμενος, δσον εφικτόν, και όπερ της αλήθείας άγων:ζέσθω, και νεκάτω νίκην εύσεδείας άγωνιστη C πρέπουσαν, και βασιλικώς ταύτην τη Έκκλησία θ3ου βραδευέτω, τους λύχους άποδιώχων χαι την βασιλείαν κοσμών τῷ ὑπέρ εὐσεδείας ζήλψ, και τούτοις διά τέλους έμμένων, βασιλείας άλλάξεται βασιλείαν τῆς ἐπικήρου μηδέποτε λυομένην. Έγγυώμαι τούτο σαφώς, τούτου δέομαι ύπερ των πτωχών τών χληριχών, ίνα άπερ ύπέρπυρα προευεργέτησεν αύτους χάριν βόγας αύτων, διά θείου προστάγματος ταῦτα παρά τοῦ δημοσίου δοθῶσιν άνυστερήτως · οίδε γάρ ή χραταιά χαι άγια βασιλεία αύτου, ώς πένητες το παράπαν sist, xal ώς έχδουλεύουσε διηνεχώς τη του Θεού Έχχλησία, χαί ώς οι πλείους τούτων άνθρωπίνως πρός ούδεν άλλο βλέπουσιν ή πρός το τεταγμένον κατ' έτος D αύτοίς, και ότι και τά εμαυτού μνημόσυνα άπο τών ύπερπύρων τούτων ετάχθησαν τελεσθηναι. Uidev ή xpataid xal άγία βασιλεία αύτοῦ τὴν της Έχχλησίας στενοχωρίαν, χαλ ώς ούδε των άναγχαίων αύτων ήμεν έν εύπορία άει διά το το γεγυμνωμένην χαθάπαξ την Έχχλησίαν εύρειν χαι διά το τάς έρχομένας προσόδους μικράς και εύτελεις είναι και πάσας σχεδόν είς τάς των πενήτων είσερχεσθαι χείρας, διά τουτο καί οι εύρισχόμενοι her, emon agerdos of re monatos xas of xoemeros ταλαιπώρως διετέλουν βιούντες τούτους άφίημι τη προνοία του Θεού χαι του εύσεδου; βασιλέως, ίνα

έν δέ ταζε ύπέρ εύσεδείας άγωσι, ή χοσμεί του- Α χαι ύπέρ αύτων άξίως της έαυτου ψυχής διανοηθή, την μητέρα και τους άδελφούς και τάς άδελφάς πτωχούς όντας και πρός Θεόν βλέποντας Θεώ τε χαι τη θεία βασιλιχή ψυχή παρατίθεμαι · οίδα γάρ την αύτου συμπάθειαν, και ώς ύπερ αύτων φροντιεί, παρά θεού τεταγμένος πατήρ πτωχών και είναι και λέγεσθαι. Πάσι Χριστιανοίς την έν Θεφ συγχώρησιν, ωσπερ τινά χλήρον άφίημι χαλ άμαρτιών άφεσιν και βασιλείας ούρανών επεύχομαι μέθεξιν. Τον εύρεθέντα σίτον όλίγον χαι οίνον όλίγον έν τῷ πατριαργείω διαμερισθηναι βούλομαι είς τρείς μερίdas entons, by the use user of adjoint laberaσαν έπίσης, την δευτέραν αι πτωχαί αι χαλογραίαι, την δε λοιπην οι μετ' έμου μοναχοι άδελφοι χαι χοσμιχοί έχέτωσαν. Άσαύτως χαί τα ίματιά μου άφίημε και ταῦτα τοῖς μετ' ἐμοῦ ἀδελφοίς, ἀλλά δή και την πενιχράν μου στρωμνήν. Έπει δε διά την του πατριαρχείου στενοχωρίαν και την πολυήμερον ταύτην νόσον και χρεών περιεπέσομεν βάρει άναδιδαζομένων είς υπέρπυρα, δαα δητα χαί ποσούνται, & ό τιμιώτατος έν μοναχοίς άγεπητός κατά πνεύμα υίος της ήμων μετριότητος κύρ Θεοδώρητος κατά λεπτόν οίδε, άφίημι πρός τούς δανειστάς, τόν τε έντιμότατον χώρ 'Ανδρέσυ 'τον' Όστιάριον της καθ' ήμας άγιωτάτης του Θεού •Μεγάλης Ἐκκλησίας και τον κῦρ Μανουήλ τον Ζύμαργον χαι τον χῦρ Ξένου τον Άγαπητον, δ άπηωρημένοι είχον έγκόλπιον, και βαρύτατον έπιτίμιον επανατείνομαι χατά των διενοχλησόντων αύτοίς, έως αν αποδοθή τούτοις το χρέος ή παρά τοῦ δημοσίου, αφ' ών ύπερπύρων δέδωχεν ό θειότατος βασιλεύς τη Έχχλησία, η άπο του είσοδήματος του χωρίου της έχχλησίας τοῦ Πασπαρά τον δε σίκονόμον τοῦ τοιούτου χωρίου, τὸν μοναχον χῦρ Δισνύσιον, βούλομαι άνενόγλητον αύτον είναι παρά τών βουλομένων αύτον άδιχείν χαι εί τι δε είσχομίσαι όφείλων, ούχ έδαπάνησε τοῦτο είς τὰς έξόδους των ζευγαρίων, άλλ' ύπελείφθη αύτῷ, και ταῦτα φέροντος τη χοινότητι των μετ' έμου άδελφων προχείσθωσαν, συναριθμουμένου χαι αύτοῦ. Άρτοποιῷ τῷ Βαλσαμών όφείλονται\_ύπέρπυρα τέσσαρα, χαι γενέσθω χάχείνω το ίχανον, έξ ών χαι τοις άλλοις δανεισταίς. Τοίς έν Χριστώ άδελφοίς μου τοίς πτωχοίς απόμοιρά τις γενέσθω είτου και οίνου άπό τῶν τῆς μερίδος τῶν χαλογραιῶν χαὶ τῶν μετ' έμοῦ άδελφῶν. Και τοῦ τὴν έμὴν ταύτην ξγγραφου βούλησιν το βέδαιον έχειν και άδιάδλητον τη αύτοχείρω υποσημανσία της ήμων μετριότητος έδεδαιώθη, όφείλοντος παντός έμμένειν τοίς χαταγεγραμμένοις και τον της εύπειθείας μισθον εκδέχεσθαι παρά Θειου.

> † Υπογέγραπται δε ή τοιαύτη διαθήχη χατά μηνα Φευρουάριον της έγισταμένης τρίτης ird. τοῦ ,ςω πεντηχοστοῦ όγδόου έτους.

> + Elys xal τό πρωτότυπον δια της άγιας έχειrov χειρός τό · Μητί Φευροναρίω iro. γ.



#### **CALLISTUS ET** PHILOTHEUS.

## ΜΗΝΙ ΙΟΥΝΙΩ ΔΕΚΑΤΉ, ΗΜΕΡΑ ΠΕΜΠΤΉ, ΙΝΔ. ΤΡΙΤΗΣ, ΠΡΟΕΒΛΙΙΘΗ Ο ΠΑΝΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΗΜΩΝ ΔΕΣΠΟΤΗΣ, Ο ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΣ ΠΑΤΡΙΑΡΧΗΣ ΚΥΡ ΚΑΛΛΙΣΤΟΣ, ΚΑΙ ΗΡΞΑΝΤΟ ΚΑΤΑΣΤΡΩΝ-ΝΥΣΘΑΙ ΕΝ ΤΟ ΠΑΡΟΝΤΙ ΚΩΔΙΚΙΟ ΑΙ ΣΥΝΟΔΙΚΑΙ ΠΡΑΞΕΙΣ ΚΑΙ ΤΑ ΤΩΝ ΕΚΚΑΠΣΙΑΣΤΙΚΩΝ ΥΠΟΘΕΣΕΩΝ ΕΓΓΡΑΦΑ ΣΗΜΕΙΩΜΑΤΑ.

- tina quadam, qua magicas exercuerat artes, vitam amplectereiur monasticam.
- + Διδασχαλία, ότε ή τα μαγικά πρότερον έξησκημένη 'Αμαραντίνα παραινέσει και είσηγήσει του παναγιωτάτου ήμῶν δεσπότου τοῦ πατριάρχου τὸ μοναχικόν ύπηλθε σχήμα.

+ Έν Κυρίω γνησιώτατοι και άγαπητοι υίοι τῆς ήμῶν μετριότητος, χάριν, εἰρήνην, ἕλεος, εὐθηνίαν τε τῶν ἀγαθῶν καὶ ψυχικήν σωτηρίαν ἐπεύχεται ύμιν ή μετριότης ήμῶν ἀπὸ Θεοῦ παντοκράτορος. Οίδατε, έν Χριστῷ τέκνα ' μου άγαπητά, ὅπως προσεχαλέσατο ήμας ό Θεός αποβρήτοις λόγοις χαί χρίμασιν σύτοῦ εἰς τὸν πατριαρχιχόν θρόνον, οῦτε γούν έγινώσχομεν την είς τοῦτο πρόσχλησιν, οῦτε B της πνευματικής ταύτης άρχης επεθυμήσαμεν. ούτε μήν έσπουδάσαμεν οίχοθεν, άλλ' ούδε ταις άπό τών φίλων συνάρσεσιν έχρησάμεθα, ή έδουλήθημεν άρπάσαι την δόξαν ταύτην χαί το άξίωμα, όπο Θεώ μάρτυρι. Έπει όλ το άντιδαίνειν είς τέλος τη θεία βουλή ού λυσιτελές έχρίναμεν είναι, πάντα ποιούντος αύτοῦ τοῦ Θεοῦ χαι μετασχευάζοντος, ὡς οὐδείς δύναται συνιέναι, αύτῷ τὰ χαθ' ήμας ἐπιτρέψαντες, τῷ τούς ἀδυνάτους ἐνισχύοντι καὶ τῷ φωτὶ τοῦ παναγίου Πνεύματος τοὺς ἀμαθείς σοφίζοντι χαί τούς άγραμμάτους διοάσχοντι, el xal μηδέν τι των είς τοῦτο φερόντων συνέγνωμεν έαυτοζ, δμως δεδώχαμεν ήμας αύτους ύπηρετήσαι τῷ θείφ τούτφ μουλήματι, ένθεν τοι και ώς άπο τοῦ Κυρίου ήμῶν Ίησοῦ Χριστοῦ την προστασίαν τῶν ημετέρων ψυ- c ριώδη θάνατον, xal ἐπὶ xaιρῶν διαφόρων δργάνοι; χῶν ἀναδεξάμενοι, καὶ κατὰ τὸν μέγαν Άπόστολον γρέος άπαραίτητον έχοντες άγρυπνείν ύπερ σωτηρίας των ψυχών ύμων, ώς λόγον αποδώσοντες δια τούτο, και νυκτός καί ήμέρας άναγκαϊον κρίνομεν μετά του ύπερεύχεσθαι και γράφειν και παραινείν χαι είσηγείσθαι πρός ύμας τα θεοφιλή και ψυχωφελή, έπει και τούτου χάριν ετάχθησαν οι ποιμένες, χεθώς ό Κύριος έν τοίς Εύαγγελίοις εδίδαξεν. 'ίδου τοίνυν προσέχειν τοις λεγομένοις παραχαλούμεν την ήμετέραν άγάπην. Ισως γάρ αν τι έντεῦθεν και ώφέλιμον λάδητε. 'Ο πανοικτίρμων και φιλάγαθος Κύριος, ό άληθης Θεός ήμων άπο της οιχείας αύτοῦ χρηστότητος το άνθρώπινον γένος έκ του μή δυτος είς το είναι παραγαγών, τη ίδία ειχόνι τουτο ετίμησε, και τής του παραδείσου τουφής και απολαύσεως κατηξίωσεν. ό δε αντικείμενος καί κοινός έχθρος και πολέμιος, φθονήσας αύτῷ τῆς μαχαρίας και καλής έχείνης διαγωγής τε και κατα-

I. Patriarcha exhortatio ad populum, cum Amaran- A στάσεω;, ούχ επαύσατο πάντας μετερχόμενος xai μεταχειριζόμενος τρόπους, ώστε άθλίως έκπεσείν τοῦτο τῶν ἀγαθῶν ἐκείνων, δι' ῶν ἐτιμήθη, και είς puplas ndavas xaraneselv, obev xal did thy revoμένην λήθην της θείος εχείνης εντολής της τω πρώτο άνθρώπο δοθείσης xxì την επελθούσαν, φεῦ! παράδασιν Θεός αὐτὸς ἀπὸ τῶν οἰχείων οίχτιρμών χινηθείς χάντεύθεν το οίχείου πλάσμα γνησίως άναχαλούμενος έξ ούρανοῦ χατέρχεται, χαί άνθρωπος γίνεται, σαρχωθείς έχ της πανυπεράγνου Δεσποίνης ήμων και 'Αειπαρθένου Θεοτόχου, χαι πάθη τα σωτήρια παθείν ύπερ της απάντων χαταδέχεται σωτηρίας, χαι το αίμα το πανάγιου έξέχεε, δι' οῦ xal την τοῦ διαδόλου τελείω; xatiλυσε τυραννίδα, και άκρογωνιαίος λίθος γενόμενος της αύτοῦ Ἐκκλησίας άκρα φιλανθρωπία και άγαθότητι έν άσφαλεί θεμελίω ταύτην έπωχοδόμησε, xal ol άπο τῆς τοῦ Κυρίου χάριτος προδε-**6λημένοι κατά διαδοχήν προμάχεςθαι της άληθείας** τάς τοῦ πολεμίου και βασκάνου έχθροῦ μηχανάς και έπιδουλάς χαχώς - άναφυομένας έχτέμνουσι τη μαχαίρα τοῦ Πνεύματος, xal εἰς το μηδέν ἀφανίζουσιν. Έπει τοίνυν αύτος ό πονηρός χαι χοινός του γένους ήμων επίδουλο; και πολέμιος και εχθρός, ώς είρηται, και των ζιζανίων σπορεύς μη φέρων ώς άνθρωποκτόνος την ήτταν, Ελλοτε Ελλοις κέχρηται δελεάσμασι και έπιδουλαζς, διαστρέφων το Χριστιανικόν γένος, ύπερ ου Χριστόν του άληθινόν Θεόν ... μεν καταδεξάμενον τον ύπερ άπάντων σωτηχρηται πρός ύπουργίαν της χαχίας αύτου χαί πρό τοῦ νόμου και μετά τον νόμον είς είδωλολατρείαν ύπεσχέλισε τους άνθρώπους, μετά δε την Ενθεων του Κυρίου ένανθρώπησιν κατήνεγκεν αύτου; είς alpiσεις και κακοδοξίας και σχίσματα και καινοφωνία; χαι πλάνης παντοίας επί τῷ άποστησαι τοῦ πεποιηχότος Θεού. Έπει γούν είδεν ό αντιχείμενος τάς μηγανάς αύτοῦ χαί χαχουργίας έχείνας χαταργηθείσας τη θεϊκή δυνάμει, νῶν πρός το τελευταίον και μείζον κακόν, τάς γοητείας δηλονότι και μαγείας χαι έπωδάς, το ταλαίπωρον γένος των άνθρώπων έχχλιναι άντιτεχνάται, χαί της νόσου ταύτης μεταδίδωσι τοις αχεραιοτέροις χαι απλουστέροις χαι άφυλάχτως έξ άπροσεξίας βιοῦσι, χαθώς πάντως D έγνωρίσατε, έν Κυρίφ τέχνα μου άγαπητά, xai δπως ύπέδαλεν ό έχθρος και ταυτηνί την γυναίχα την 'Αμαραντίναν μαγείαις πρότερον προσχειμένην και άπό κοιλίας μαντικάς φλυαρίας φθεγγομένην

Digitized by Google

## CALLISTI ET PHILOTHEI CP. PATRIARCH.

άθέτησιν της όρθοδόξου χαι εύσεδοῦς τῶν Χριστιανών πίστεως χαι είς απάτην χαι πλάνην χαι ψυχιχον αύτῶν έλεθρον, χαὶ ὅπως ἀπὸ τῆς τοιαύτης πλάνης παρεσύρησαν, οίτινες δη χαι παρεσύρησαν, sic την διαδολικην ταύτην απάτην. Ήν ούν ή τοιαύτη ασέδεια έπι χρόνοις εχανοίς χρυπτομένη τε xal λανθάνουσα, προμηθευσαμένη δà ή μετριότης ήμῶν, Χριστοῦ χάριτι, χατά τὸ είχος χαὶ διὰ φρογτίδος ποιησαμένη, ώστε χαταφανή χαι φανεράν γενέσθαι την τοιαύτην συγχεχαλυμμένην πλάνην, μετά της προσηχούσης πρότερον παραινέσεως έξηνεγκε και βάρος έκκλησιαστικοῦ ἐπιτιμίου, και ό την σωτηρίαν απάντων πραγματευόμενος Κύριος χαι τα έναντία διά των έναντίων οίχονομών ούχ ήνέσχετο, ούδε παρεχώρησεν έπι πλέον συγχρύπτε- Β οθαι και λανθάνειν τὰ είρημένα τῆς 'Αμαραντίνης χαχουργήματα, άλλά ταζς ήμῶν τῶν ἀμαρτωλῶν χαι άναξίων δούλων αύτοῦ εύχαζς χαι δεήσεσιν έπιχαμφθείς, ώς εδοπλαχνος φύσει χαι φιλοιχτίρ-. μων, είς μέσον παρεσκεύασε ταῦτα θριαμδευθηναι και άπελεγχθηναι και διά τησδε της Άμαραντίνης άπό στόματος άνομολογησάσης έπι της καθ' ήμας θείας xal iepa; συνόδου xal δι' έτέρων πολλών προσδραμόντων τη χοινή μητρί τη του Θεου Έχ-. χλησία, τῷ χοινῷ τῶν ψυχῶν iaτρείω, χαι έξομολόγησιν χαθαράν ποιησαμένων χαι πρός θεραπείαν και έξιλασμόν προσήκοντα λαθόντων και τά φάρμακα. Τοῦτο δὲ γέγονεν εὐδοκία Θεοῦ, ὡς ἀν μή καθόλου το των Χριστιανών άποληται γένος, ένερ- C γουμένων και έτι των τοιούτων θεομισών ασεδημάτών χαί μιασμάτων · διά ταῦτα γάρ ἐπῆλθον άπό της θεηλάτου και δικαίας όργης έξ άγανακτήσεως of te dipol xal doipol exervoi xal of the fif avaτιναγμοί και σεισμοί, έκ θεμελίων ταύτην σαλεύοντες, xal al της θαλάσσης φοδεραι έχδρομαι xal έπικλύσεις, βρυχωμένης ώσπερ έν θυμφ και παρερχομένης τα έαυτης δρια, και οι κατακλυσμοι xal oi ένσχήψαντες έμπρησμοί, xal oi τοσούτοι έμφύλιοι πόλεμοι, και ή άπροσδόκητος βομφαία τοῦ θανατιχοῦ, χαὶ ὁ φόνος τῶν ὁμοφύλων Χριστιανῶν άδελφών χαι γνησίων συγγενών ύπ' άλλήλων, φεύ! χαθ' έχάστην φονευομένων, άγνοη τάντων τοὺς δρους της φύσεως, ύπο της του διαδόλου φρενοδλαδείας χαι ή παρά των βαρδάρων χαι άσεδων έχθρων χαι η πυρ αυτών ου σδέννυται, χαι, Δήσατε αυτού άθέων επελθούσα χαλεπή και μεγάλη αίχμαλωσία xal ó ágavisude xal \$ glopà xal \$ diasmopà, \$v υπέστη και υφίσταται άθλίως το των Χριστιανών γένος, περί ών ούτε άχούειν δυνατόν, ούτε λέγειν άδαχρυτί. Διά ταῦτα παραχαλῶ ὑμαζ χαὶ ἐχ μέσης της ψυχής παραχαλώ, τέχνα μου έν Χριστῷ άγαπητά, ίνα έπιστρέψητε έχαστος ύγιῶς χαί γνησίως και έξ όλης ψυχής και διανοίας πρός Θεόν τον μόνον σώζειν δυνάμενον, και έχητε πρό όφθαλμῶν τον φόδον αύτου, και προσέχητε, πώς περιπατείτε και συντηρείτε και φυλάσσετε έαυτούς άκλονήτους είς την πατροπαράζοτον χαθαράν χαι όρθόδοξον εύσε**δειαν χαι πίστιν ύμων, χαι άπέχησθε χαθόλου άπό** της επιμιζίας και συμφιλιώσεως και κοινωνίας των

και διαδολικάς και πάσης άσεδείας μεστάς είς τε Α τοιούτων ψυχορθόρων και λυμεώνων, και έχητε χαι την μετ' άλλήλων επαινετήν ειρήνην χαι άγάπην, μεμνημένοι τοῦ μεγάλου ἀποστόλου Παύλου διδάσκοντος· Άδελφοί, είρή**νην διώπετε** μετά πάrτωr xal tor áriacµor, of χωρίς obdels δύετε τόν Κύριον. Και χατά τον αύτον μέγαν Απόστολον επεχτείνησθε τοις εμπροσθεν χαλοί; έργοις καί κατορθώμασι, και ένθυμησθε το έπίκηρον και βραχύ της παρούσης ζωής, τάς τε με).λούσας αίωνδους των άγαθων χληρουχίας των καλώς xal\_θεαρέστως ένταῦθα βεδιωχότων xal τάς άτελευτήτους χολάσεις τῶν ἀμετανοήτως ἀμαρτανόντων, ίνα διά της χαλης ύμων άναστροφής χαί πολιτείας και έκπληρώσεως των θείων έντολων δοξάζηται το πανάγιον δνομα τοῦ Θεοῦ, ἐδιδάχθητε δε xal εν τη του αγίου βαπτίσματος αποταγή των satavixão Epyeov xal th tou Xpistou suvtavi tà άρέσχοντα τῷ Θεῷ χαὶ τὴν τῶν χαχῶν ἀποφυγὴν χαι άλλοτρίωσιν. Φοδηθώμεν τοίνυν, άγαπητοι, χαί άποστήτω έχαστος άπό των πονηρών ύμων, και μή καταδεχέσθω συναπάγεσθαι τοις τοῦ δια**δόλου θεραπευταίς, άλλά σπουδαζέτω την έαυτο**ῦ ψυχήν της αίωνίου κατακρίσεως περισώσασθαι. γέγραπται γάρ, ότι πάντες παραστησόμεθα τῷ βήματι τοῦ Χριστοῦ, Ινα χομίσηται Εχαστος πρό; δ έπραξεν, είτε άγαθον, είτε πονηρόν, έπει xal ai κατά το θείον, ώς είρηται, βάπτισμα συνθηκαι xal surrayal perdias xal of papeupes aldous lxavol äyyedoi · xai yap xatà tòv xaipòv èxeïvov την όμαλογίαν έγγράφουσιν, ην και άπαραιτήτω; άπαιτηθησόμεθα έν τη φοδερά παρουσία τοῦ Κυρίου και Θεού και Σωτήρος ημών Ίησου Χριστου έν τη ήμέρα της μελλούσης άνταποδόσεως. Τίς ούν ού τρέμει το λογοθέσιον έχεινο το μέγα χεί άδέχαστον, δτε παραστησόμεθα γυμνοί και τετραχηλισμένοι έπι του φοδερού και άπαραλογίστου κριτηρίου έχείνου, λόγον άπαιτούμενοι των πεπραγμένων; Τί λέγεις, άνθρωπε; Χθές άπετάξω τῷ Σατανά χαι πάσι τοις έργοις αύτοῦ, χαι τῷ Χριστῷ συνετάξω, νῦν δὲ θεραπευτής ἐγένου τοῦ διαδόλου. Ού φοδεί, ούδε τρέμεις; Πρός τίνα τας συνθήχας έποίησας; Ούκ ήχουσας την άπόφασιν την . Άποχωρεϊτε απ' έμοῦ, πάντες οἱ ἐργάται τῆς ἀroμίας, και ότι ό σκώληξ αύτων ού τελευτά, και τό xsīpaç xal πόδας, xal ģlivare elç to σκότος to έξώτερον; Τί ταῦτα περιφρονοῦμεν ὡς μὴ ἀχούοντες; Τί τον καιρόν τῆ; μετανοίας αναδαλλόμεθα; Ίνα τι ού φροντίζομεν της ήμων σωτηρίας, έως χαιρός; Αύριον ήξει άπό τοῦ θανάτου τέλος, χαλ ούχ έστιν έν τῷ ἄδη μετάνοια, ούδε έπιστροφή χαι έξομολόγησις, άλλά χάθειρξις διηνεχής χαι άνταπόδοσις των έχάστου πλημμελημάτων εί τι ούν έμοι πείθοισθε, τέχνα μου άγαπητά χαι φίλοι χαι άδελφοι, επιστρέψατε χαι επίγνωτε διά της μετανοίας και ψυχικής κατανύξεως έν συντριδή καρδίας χαί πνεύματι ταπεινώσεως τον Κύριον, ϊν' ούτω και των επηγγελμένων άγαθων κληρονόμοι γένοιοθε, & ήτοίμασεν ό Θεός τοις άγοπήσασιν αύτόν έκ

1305

1306

Digitized by Google

Καί ταῦτα μέν ούτως άπο της τοῦ Θεοῦ χάριτος. ίνα δε εξ αύτων των έργων xal των πρέξεων λάδητε πληροφορίαν, δπως δια των εναντίων τα έναντία ο!χονομεί ή άφατος άγαθότης του Θεου, χαί δόξαν αύτῷ και εύχαριστίαν άναπέμψητε πάντες, βλέπετε, ίδου, και την δηλωθείσαν 'Αμαραντίναν γνησίως και όλοψύχως μετανοήσασαν και διά τῆς καλής έξομολογήσεως προσελθούσαν Χριστώ και τό μοναχιχόν σχήμα μεταμφιασαμένην χαι την του Χριστού μεγαλοφώνως άναχηρύττουσαν δύναμιν χαί εύαγγελιζομένην τά νιχητήρια χαι τον έχθρον στηλιτεύουσάν τε και καταισχύνουσαν και θριαμδεύουσαν καί καταργούσαν καί άναθέματι καθυmoballousay al autor of the discolor and ta B έργα της πονηρίας αύτου και τους όπωσδήποτε μεταχειριζομένους και έργαζομένους αυτά, διο δή και ώς προθεμένη άσπασιώτατα διά πάσης αύτῆς της ζωής κατά το μοναγικίν επάγγελμα πολιτεύεσθαι και θεοφιλώς και θεαρέστως βιούν και την σωτηρίαν έαυτῆς πραγματεύεσθαι προσεδέχθη παρά θεού του το πλανώμενον έπιστρέφοντος και τους μετανοούντας προσδεχομένου και μηδένα των πρός αύτον εργομένων έξω βάλλοντος ούδε γάρ βούλεται τιν θάνατον του άμαρτωλού, ώς το έπιστρέψαι και ζην αύτον, έπει και ούδέ έστιν άμαρτία ή νικώσα την του Θεου φιλανθρωπίαν. Φησί δε και ό θείος φωστήρ και μέγας τῆς οἰκουμένης διδάσκαλος ό Χουσόστομος, ότι « Ούδε πατήρ φιλοστοργότητος ούτως άγαπητιχώς έξέχεται του ίδίου τέχνου, ώς C ό δημιουργός άπάντων χαί Πατήρ, ό Θεός ήμων, την του ίδίου πλάσματος βούλεται σωτηρίαν. » Ταύτα ούν όρωντες, άγαπητοί, δοξάσατε καί μεγαλύνατε τά του Θεού θαυμάσια του έπι το συμφέρον τα πάντα μετασκευάζοντος ου γαρ επλεόνασεν ή άμαρτία, ύπερεπερίσσευσεν ή χάρις έν αύτῷ Χριστώ τῷ Κυρίω και Θεῷ ήμῶν ησοῦ σύν τῷ ἀνάρχω Πατρ! και τῷ παναγίω και ζωοποιῷ Πνεύματι, ού και ή χάρις διαφυλάξαι ύμας απαντας άδλαδείς χαι ψυχή και σώματε και άνωτέρους παντός άνιαρού συναντήματος, πρεσδείαις της πανυπεράγνου χαι ύπερευλογημένης Δεσποίνης χαι Θεομήτορος, χαι Ιχεσίαις πάντων τών άγίων. 'Αμήν.

#### II. Maximus Calopherus promittit se obtemperaturum esse patriarchæ.

#### Υπόσχεσις χύρ Μαξίμου του Καλοφέρου.

+ Έπει έχ Θεοῦ όδηγηθεις ό ἄγιός μου αύθέντης καί βασιλεύς διά του άγίου μου δεσπότου, του οίχουμενιχοῦ πατριάρχου, άμνηστείαν εποιήσατο τοῦ γεγονότο; διὰ πληθο; ἀμαρτιῶν μου σφάλματο;, χα! εθεργετεί με άπό της έλεημοσύνης αύτου συμπάθειαν είς τά παρελθόντα, υπισχνούμαι ένώπιον τοῦ Θεοῦ xal τῶν άγ!ων άγγέλων αὐτοῦ, [να μηδέν φωραθώ ποτε φρονών ή επεκδικών τα 'Ακινδύνου φανερώς ή χεχρυμμένως, άλλα ευρίσχωμαι χοινωνών έν πασι τη άγία του θεού χαθολική χαι άποστολική Έχχλησία, ής προστάτης άρτίως δια τής του Θεου χάριτο; ό άγιώτατος αύθέντης και δεσπά-

ψυχής και τάς σωτηρίους αύτοῦ φυλάξασιν έντολάς. Α της μου ό οίχουμενικός πατριάρχης κῦρ Κάλλιστος. ίνα μηδέποτε φωραθώ τα Λατίνων έπεκδικών ή πρός έχείνους χαταφεύγων σωτηρίας γάριν, ίνα μηδέποτε βουληθώ την των Ρωμαίων χώραν χαταλιπείν προφάσει χυδερνήσεως χαι γην έτέραν ζη-דבוי, קדוב סטע טאסאבודמו דה דשי 'Pupalov Basiλεία, ίνα μηδέποτε φανώ τη έχ Θεού βασιλεία πολομών ή δόλου; χατ' αύτης βάπτων ή γλώτταν βλάσφημον τρέφων · έάν δε φωραθώ μετά άχριδούς έρεύνης xal έξετάσεως ή ταῦτα ή τούτων τι τῶν προειρημένων ένεργών, μάλλον δε χαχουργών, πρός τό τάς άράς των άγίων επισπάσθαι Πατέρων χατ' έμαυτου, ένα κολάζωμαι χόλασιν έν τῷ δεσμωτηρίω μέχρι και τε)ευτής, και ίνα άποστερώμαι πάστις συγγνώμης και μεσιτείας των βουλομένων τι λέγειν ύπερ έμου φιλάνθρωπον.

- + Μητί Σεπτεμβρίφ Ιτδ. δ.
- + 'Ο έν μοναχοίς έλάχιστος Μάξιμος.
- III. Synodus absolvit hieromonachum Niphonem.
- + Άθώωσις τοῦ τιμιωτάτου έν Ιερομονάγοις χῦρ Νίφωνος χαθολιχώς άπάντων συμψηφισαμένων άρχιερέων.

+ "Ωσπερ έστιν όρξη πολλάχις ταις ήλιαχαίς άχτίσιν έπισχοτούσαν όμ!χλην, είτα φαιδρότερον έπιλάμψαντος τοῦ ήλίου διαλυομένην χαθάπαξ τῷ μή δύνασθαι λαμπρώτητα την έχείθεν ύπενεγχείν είς τέλος, ούτω δή χαι ψευδος επισχιάζειν Εστιν ότε Sonouv דון מוץאון דון מאקטפומג פוג דל עוזאבד בוימנ xwpel, xabà ôn xal xatà quoin Exov èstiv, elleχρινώς επιλαμπούσης χαι παβρησιαζομένης της άληθείας, όποξον δή τι συμδέδηχεν άτεχνώς χαί έπι τον τιμιώτατον έν Ιερομονάχοις χῦρ Νίφωνα. πρό τινων γάρ ήξη χρόνων τινών τον σάλον και μωρόν ύποχρινομένων έαλωχότων διαφόροις τε xaxoδοξίαις xal δή xal τη των Μασσαλιανών alpsσει, εθρεθέντων και έληλεγμένων κατά το άγιον δρος του "Αθω, διαναστάντες τινές άπο χαιρεκάχου γνώμης και φθονεράς διαθέσεως, αποδήμου δηλονότι τηνιχαύτα εύρισχομένου τουδε του χύρ Νίφωνος, εχίνησαν, δτι δήθεν ήξίου τους τοιούτους χαί αύτος Εστιν ότε χυδερνήσεώς τινος, χάντευθεν μέμψιν τινά και διαδολήν επεχείρησαν συχοφαντιχώς τούτω προστρίψασθαι, ότε δη χαί έπανε).-D θόντος τοῦ τοιούτου xũp Νίφωνο; ἐχείσε χαὶ γνωρίσαντος τὰ τῆς τοιαύτης διαδολῆς xal aiτησαμένου γενέσθαι έξέτασιν είς επήχοον, συναθροισθέντες δ τε χατά τόπον Ιερώτατος άρχιερεψ; Έριστοῦ, άλλά δή xal el τιμιώτατοι χαθηγούμενοι των έχείσε σεδασμίων μονών και απαντες σχεδόν of ixitos χατ' άρετην διαπρέποντες χαι έξετάσει άχριδεί δεδωκότες τὰ τοῦ πράγματος, εῦρον οὐδεν άλλο τι προτεινόμενον παρά των είρημένων, πλην δτι έχ διαλειμμάτων, ήνίκα προσήρχοντο και είς την κατ αύτον σεδασμίαν μονήν ήγουμενεύοντα, εχυδέρνα airois is aposairas xai ivoreis, of by xai is up λογισθέντος, μηδε πριθέντος όπωσουν τώ τότε άξίου εγκλήματος κατ' αύτοῦ, ἄτε δη και σχεδίν ύπό παντός τοῦ Αγίου "Ορους ένεργουμένου, χυνήνεχται έγγραφος άπόφασις διχαιώσεως χαλ άθωώσεως ύπέρ αύθοῦ δη τοῦ τιμιωτάτου ἐν ἱερομονάχοις χῦρ Νίφωνος, ὑπογραφαίς πεπιστωμένη τοῦ τε παναγιωτάτου ήμων δεσπότου, του οίκουμενικου πατριάρχου, τηνιχαύτα τα δίχαια φέροντος της lepag apyng xal διοιχήσεως του πρωτάτου, του Ιερωτάτου μητροπολίτου Ηρακλείας, προέδρου τῶν ύπερτίμων, εξάρχου πάσης Θράχης και Μαχεδονίας, προηγουμένου δυτος της σεδασμίας και iepa; Λαύρας, τοῦ βηθέντος Ιερωτάτου άρχιερέως 'Ερισσοῦ και τῶν τιμιωτάτων καθηγουμένων, άλλα δη xal τών συνεληλυθότων έτέρων έναρέτων άνδρών, τούς μέν συχοφάντας έχείνους τέλεον άποδιοπομπουμένη τε και καταδικάζουσα, αύτον δε τον κυρ Νίφωνα διχαιούσα, ώς είρηται. Χρόνου δέ τινος Β χαί του χύρ Μάρχου Άγγέλου του Βαρδαλή, οί δή παρωχηκότος και τοῦδε είς Πρώτον έγκαταστάντος, πάλιν ό κατ' αύτοῦ φθόνος ανάπτεται παρά των μοναχών της έχει εύρισχομένης των Σέρδων μονή;, ήνίκα δή και συνελθόντες δ τε ιερώτατος μητροπολίτης Θεσσαλονίκης, ύπέρτιμος και έξαρχος πάστς Θετταλίας, κατά τύχην παρατυχων έκείσε και οί δηλωθέντες τιμιώτατοι χαθηγούμενοι των έχεισε σεδασμίων μονών, πρός δε και άπαν, ώς είπείν, τό TOU 'Ayiou "Opous Exeption xal mootyon wat' apsτην, και αύθις τα της ύποθέσεως πολυπραγμονήσαντες και έξετάσαντες και μηδεμίαν αίτίαν εύρηχότες χατά τοῦ ρηθέντος χῦρ Νίφωνος χαι ούτοι xatà τον δμοιον τρόπον αύτον έδιxalwsav. 'Enel δ' Σπεδήμησεν ένταῦθα και αὐτός μετά τοῦ παναγιω-C τάτου ήμων δεσπότου, του οίκουμενικού πατριάρχου, καί συνην αύτῷ έπ' όλίγον τινά καιρόν, έδοξεν ήμιν συμδουλίας λόγφ είσηγήσασθαι αύτῷ δή τῷ παναγιωτάτω ήμων δεσπότη, τώ οίκουμενικώ πατριάρχη, έν τινι των χατά την θεοδόξαστον Κωνσταντινούπολιν σεδασμίων μονών εύρίσχεσθαι τον τοιούτον κύρ Νίφωνα και μή είς δικαιοσύνην αυτού. Ετυίμως ούν τα περί τούτου έδέχθη, έπει μηδε ήν δίως αποτεταγμένος έπι τούτω παρά του παναγιωτάτου ήμών δισπότου, τοῦ οίχουμενιχοῦ πατριάργου, κατά νοῦν γε μήν είληφώς ούτος δή δ κῦρ Νίφων, μή ποτε άφορμης έντεῦθεν δραξάμενα, οἶς Εργον άλλο τι πρό της. άληθείας ποιείσθαι, πειραθώσιν από δυστρόπου γνώμης χωρήσαι είς την και, ώς είκος, της έαυτοῦ άσφαλείας ἀντιποιούμενος έζήτησε γενέσθαι αύτῷ τούτου ένεχα πράξιν τινα συνοδικώς παρ' ήμων, ού δη χάριν και κατά ταυτό συνελθόντες διαφόρως χαί συνεδριάσαντες τῷ παναγιωτάτω ήμων δε σπότη, τώ οίχουμενιχώ πατριάρχη, προσταγή του χρατίστου και άγίου ήμων audévrou nal faciléw;, belv exploauev tà xarà αήν ύπόθεσιν έξετάσαι τε καί συνδιασκέψασθαι, Ενθεν τοι xal, xaθάπερ έχρην, πολυπραγμονήσαντες και διερευνησάμενοι, έπει εύρομεν άριδήλως άπδ μαρτύρων του τε παναγιωτάτου ήμων δεσπότου, του σίκουμενικού πατριάρχου, του και διά πλείστης Θεμένου επιμελείας και άνιχνεύσαντος και εύρόντος τούς τάς τοιαύτας κακοδοξίας νενοσηκότας και έκ

δερνήσεως τών τοιούτων όμοίως άξιουμένων, έξε- <u>Α</u> τοῦ μέσου ποιησαμένου, ώς ἐπί<sup>·</sup> τῶν Εργων έστι καταφανές τοις έν τω Αγίω Όρει εύρισκομένοις και τοι; λοιποι;, τοῦ δηλωθέντο; Ιερωτάτου μητροπολίτου 'Ηρακλείας, τοῦ ἀπό τῆς σεδασμίας τοῦ Καλλέως μονής τιμιωτάτου έν Ιερομονάχοις, χῦρ Θεοδοσίου, τοῦ τιμιωτάτου ἐν ἰερομονάχοις ἀπὸ τῆς σεδασμίας τοῦ Καραχάλλα μονῆς, χῦρ Ίσαλχ, τοῦ τιμιωτάτου προηγουμένου τῆς σεδασμίας τοῦ Βατοπεδίου μονής, ιερομόνάχου κῦρ Γρηγορίου, τοῦ ἀπὸ της σεβασμίας και ίερας Λαύρκς τιμιωτάτου κύρ Ίωάννου τοῦ Ήσυχαστοῦ, τοῦ ἀπὸ τῆς αὐτῆ; τοῦ Βατοπεδίου τεμιωτάτου έν μοναχοίς κῦρ 'Αθανασίου, πρός δε και των οικείων τῷ κρατίστω και άγίφ μου αύθέντη και βασιλεί, του τε επάρχου κυρ Γεωργίου τοῦ Ίσαρι, χῦρ Νιχολάου τοῦ Καβάσιλα παρήσαν επί της γεγονυία; δευτέρας έξετάσεως, ότι ούδεμία τις αίτία εδρηται τηνιχαύτα χατά τοῦδε τοῦ χῦρ Νίφωνος, κάντεῦθεν έδικαιώθη παντελώς και ήθωώθη κατά τον άναγεγραμμένον τρόπον. Είχομεν αν χατά τον τοῦ διχαίου λόγον άρχεσθηναι τούτοις ύπέρ του τοιούτου τιμιωτάτου έν . ίερομονάχοις χῦρ Νίφωνος χαὶ μηδάν τι μηδαμῶς πλέον επ:ζητησαι εί; την της άληθείας άνεύρεσιν χαί παράστασιν, πλείονος μέντοι ένεχεν άσφαλείας χαί του περιαιρεθήναι πάσαν άπλως πρόφασιν, επεί διηγόρευται τοις θείοις και Ιεροίς κανόσιν έν τῷ ἐχτεθέντι ὄρω τῆς ἀγίας χαὶ οἰχουμενιχῆς συνόδου της έν Έφέσω οῦτω πρός λέξιν · « Συνελθόντες έφ' ήμων οι εύλαδέστατοι και θεοφιλέστατοι έπίσκοποι Ούαλεριανός και 'Αμφιλόχιος και σκέψιν προθέντες χοινήν περί των λεγομένων έν τοζς τῆς Παμφυλίας μέρεσι Μεσσαλιανιτών είτ' ούν Εύχιτών ήγουν Ένθουσιαστών είτε όπωσουν ή μιαρωτάτη τών μνημονευθέντων αίρεσις σαφηνισθείη, ήμων δέ διασχοπούντων προεχόμισεν ό εύλαδέστατος χαί θεοφιλέστατος έπίσκοπος Ούαλεριανός χαρτίον συνοδιχόν περί τούτων αύτων, συνταχθέν έν τή: μεγάλη Κωνσταντινουπόλει επί του της μεγάλης μνήμης Σισινίου, δ xal άναγνωσθέν έπι πάντων, έδοξεν εύ πεποιήσθαι και όρθως έχειν, και συνήρεσεν άπασιν ήμιν και τοις θεοφιλεστάτοις επισκόποις Οδαλεριανῷ και 'Αμφιλοχίω και πάσι τοις τῶν Παμφύλων και Λυκαόνων έπαρχιών εύλαδεστάτοις xat' αύτου προτέραν διαδολήν και συχοφαντίαν, D επισχόποις, τά εν τῷ συνοδικῷ χαρτίω τυπωθέντα χρατείν απαντα χαι χατά μηδένα τρόπον παραβα!νεσθαι αύτα, βεδαίων δντων δηλαδή και των πεπραγμένων έν 'Αλεξανδρεία, ώστε τους δντας κατά: πάσαν επαργίαν των Μεσσαλιανών ήγουν Ένθουσιαστών αίρέσεως ή χαι έν ύποψίαις της τοιαύτης νόσου γεγενημένους, είτε χληριχοί είεν, είτε λαίχοι, μεθοδεύεσθαι και άναθεματίζοντας κατά τά έν 🧋 τῷ μνημονευθέντι συνοδιχῷ διηγορευμένα εγγράφφ μένειν τούς μέν χληριχούς έν τῷ χλήρψ, τούς δέ λαϊχούς έν τη χοινωνία της Έχχλησίας, άνανεύοντας δε πρής τουτο και μή άναθεματίζοντας τούς μέν πρεσδυτέρους και διακόνους και τους ξτερό» τινα βαθμόν έχοντας έν Έκκλησία έκκόπτειν καί χλήρου και βαθμοῦ και κοινωνίας, τους δε λαϊκούς

Digitized by Google

1310

### SYNODICÆ CONSTITUTIONES.

«ῶν αύτῶν ἰερῶν χαὶ θείων χανόνων διαταγή. » Διέγνωμεν δούναι αύτον λίσελλόν τε και έγγραφήν τῆς χατ' αὐτζν εὐσεδείας, ὄντινα χαὶ δέδωχε, φέροντα οίχειόχειρον αύτοῦ προταγήν χαι ὑποταγήν, άναγνωσθέντα είς έπήχοον πάντων ήμων χαι στερχθέντα συνοδικώς, ώς εύλαδώς και όρθοδόξως έκτεθειμένον παρ' σύτου, δθεν χαί διά ταυτα πάντα διέγωμεν και άπεφηνάμεθα κοινή συνοδική ψήφω, άνώτερον είναι τον δηλωθέντα τιμιώτατον έν ίερομονάχοις χῦρ Νίφωνα τῆς ἀναπλασθείσης και κινηθείσης κατ' αύτοῦ τοιαύτης συκοφαντίας και διαεολή; και πολλή τη του δικαίου περιουσία ήθωωμένον, xal εύρίσχεσθαι έν τῷ βαθμῷ τῆς Ιερωσύνης αύτου, καθώς οι αύτοι θείοι και ίεροι κανόνες και ό δηλωθείς δρος της βηθείσης οίχουμενικής συνόδου διαγορεύουσιν, όφειλόντων των βουλομένων άδιστάχτως παντάπασι χαι άναμφιδόλως ώς legel θεοῦ τούτω δη τῷ τιμιωτάτω έν Ιερομονάχοις Χῦρ Νίφωνι προσέρχεσθαι και άγιάζεσθαι ύπ' αύτοῦ, άτε δή μηδενές όντος του προσισταμένου τε καί άπείργοντης, δν δη τρόπον μετά πολλην και άκριδη την εξέτασιν καθαρώς άνεφάνη και άποδέδεικται. Ταῦθ' οῦτω παρ' ήμῶν διαγνωσθέντα χαὶ ἀποφανθέντα τώ, παρόντι περιελήφθησαν γράμματι, έπιδοθέντι τῷ διαληφθέντι τιμιωτάτω έν ίερομονάχοις χῦρ Νίφωνι εἰς παντελη άθώωσιν αὐτοῦ χαὶ άσφάλειαν. Μητί Σεπτεμδρίφ Ιrð. τετάρτης.

1311

† Είχε και υπογραφάς • † 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Κυζίκου, υπέρτιμος και δξαρχος C πάσης Έλλησπόντου, Άρσένιος • † ό ταπεινός μητροπολίτης Ποντοηρακλείας και υπέρτιμος, Μεθόδιος • † ό Μελενίπου και υπέρτιμος, ταπεινός Μητροφάνης • † ό μητροπολίτης Βεββοίας και υπέρτιμος, Διονύσιος • † ό ταπεινός μητροπολίτης Υρίστουπόλεως, Μαχάριος • † ό μητροπολίτης Υόδου και υπέρτιμος, 'Ιωάννης • † ό μητροπολίτης Διδυμοτείχου και υπέρτιμος, Θεόληπτος • ό ταπεινός μητροπολίτης \*Απρω και υπέρτιμος, Γιδριήλ, και τόν τόπον ἐπέχων τῶν Ευχαίτων • † ό ταπεινός μητροπολίτης 'Αμάστριδος και υπέρτιμος, Καλλίνικος.

† "Ετι δέ xal δπισθεν έτέρα; υπογραφάς.

† 'Ο τυπεινός μητροπολίτης 'Ηρακλείας, D πρόεδρος τῶν ὑπερτίμων καὶ ἕξαρχος πάσης Θ. ψκης καὶ Μακεδονίας, Φιλόθεος.

† 'Ο Θεσσαλοτίχης πιστούμενος, ει και ύστεfor παρεγενόμην.

Είτα τῆς παρούσης διαγνώσεως ἐξενεχθείσης ἐξητήθη ταν παρ' ήμῶν χατὰ τὸ εἰχός διὰ πλείονα τὴν ἀσφάλειαν χαν ἕγγραφοι μαρτυρίαι τοῦ τε ἰερωτάτου μητροπολίτου Θεσσαλονίκης, ὑπερτίμου καὶ ἐξάρχου πάσης Θετταλίας, πεποθημένου κατὰ Πνεῦμα ἡμῶν ἀδελφοῦ καὶ συλλειτουργοῦ, ἀλλὰ δὴ καὶ τοῦ τιμιωτάτου καθηγουμένου τῆς ἰερᾶς Λαὐρας, ἱερομονάχου κῦρ Ἰακώδου τοῦ Τρικανᾶ, τῶν καὶ πρότερον ἐξετασάντων ἀχριδῶς τὰ τοῦ πράγματος, ῶν δὴ καὶ γενομένου καὶ κομισθεισῶν ἐνταῦθα

άναθεματίζεσθαι, δφειλομένως έξακολουθήσαντες τη Α νύν, κάντεύθεν πάσης προφάσεως περιαιρεθείσης «ών αυτών ίερών και θείωυ κανόνων διαταγή.» ήδη έπιστώμεθα και ήμεζς την τοιαμτην διάγνωσιν Διέγνωμεν δούναι αυτόν λίδελλόν τε και έγγραφήν και ήμετέραις υπογραφαίς. Μηνί 'Iarovaρίω της κατ' αυτόν εύσεδείας, όντινα και δέδωκε, φέ- Ινδ. δ'.

> † 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Φιλαδελφείας, υπέρτιμος και έξορχος πάσης Αυδίας, Μακάριος.

> † 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Πηγών και Παρίου και ύπέρτιμος, Γεώργιος.

### IV. Patriarcha nominat visitatores eisque clerum in disciplinam tradit.

† Περ! τῶν ἀποταχθέντων ἐξάρχων εἰς τοὺς ἐν Κωνστάντινουπόλει ἰερεἰς δι' ἐνταλτηρίων δεσποτιχῶν τιμίων γραμμάτων.

1. + Τούς την χαθολιχήν των ψυχών προστασίαν και ποιμανσίαν πεπιστευμένους παρά θεου προσήχόν έστιν έπιμελείσθαι χαί παντοίαν είσφέρει» σπουδήν κάκείνους επιζητείν, εξών αν, ώς από τινων άρχετύπων άχολούθως κατά μετάδοσιν, ό τῶν άγιασμάτων φωτισμός επαινετώς έχ τών Εργων τοις χρήζουσι περιγίνοιτο. Καταστάσεως γάρ ών ο Θεός αίτιος, χαθά φησιν ό θείος Άπόστολος, την τάξιν χρατείν έπι πάσιν έθέσπισεν, ήτις και τὰ ούράνια και τα επίγεια συνέχει · τούτου γάρ καλώς τηρουμένου xal thusis συνεργοίς έχασταχού χρώμεθα, το μέτρον έχάστου και τον βαθμόν, έν οίσπερ αύτον ή του Θεου χάρις εχάλεσε, δοχιμάζοντες, χαι ούτω τλ καλόν σώμα της Έκκλησίας, ύπερ ής ό Χριστός τό ίδιον αίμα έξέχεεν (αύτης γάρ έστι χεφαλή), τη τούτου εύδοχία είς μίαν άρμονίαν συνάγομεν. Πρός τί Sh ταῦτα ήμιν είρηται; 'Ως ή τῆς Ιερωσύνης ἀξία καί το θείον αύτης σέμνωμα δπως μέν ύπέρχειται πάσης τιμής, δπως δε και άγγέλοις αύτοις έστιν αίδέσιμον, πάντες είσιν είδοτες οι των θείων δηλαδή ναμάτων τῆς θεοπνεύστου Γραφῆς μετ' ἐπιστήμης εμφορηθέντες · μόνοις γάρ αν τοίς τοῦ Θεοῦ άγγέλοις επάξιον ήν το τοιούτον αξίωμα, ώς αληθώ; φέρον έκτύπωμα τοῦ Χριστοῦ · ἐπεί και παρά τοῦ Χριστωνύμου λαού ό τὸ σχημα τοῦτο πεπιστευμένος και άκραιφνές και τέλειον συντηρών Θεός άντικρυς νομίζεται, άτε ιερουργός της άναιμάκτου θυσίας χαι τάξιν φωτιστιχήν επέχων χατά τον μέγαν Διονύσιον τον θεοφάντορα, ώς χαι τοις λοιποίς άναλόγως έχειν αύτην ύφηγείσθαι · έπει δε το παρ' άγγέλων ήμας τα της ιερουργίας ταύτης μυστήρια δέχεσθαι προσύλους δντα; ού δυνατόν ην (μόλις γάρ τά χατ' αίσθησιν χαι χατ' όφθαλμούς όρώμενα συνοράν έχομεν), ό των ήμετέρων άπάντων μέγα; προμηθεύς χαι οίχονόμος, ο άφάτω συγχαταδάσει ούρανόθεν χατελθείν εύδοχήσας έπι την άνθρωπίνην έσχατιάν Κύριος ό Θεός ήμῶν, πλούσιος ῶν. ἐν ἐλέει και οίχτιρμοίς, διά τῶν χαθ' ήμας σάρχα ενδεδυμένων άνθρώπων συγγενική διαθέσει έδωρήσατο τα της iepoupyla; ini owinpla Osia unothpia interiodai, ού μήν σαρχιχώς ή χαμερπώς πε χαι άνθρωπίνω;, άλλ' ύψηλῶς, κατὰ την τοῦ θεοπάτορός και μεγάλου έν προφήταις χαί βασιλεύσι Δαυίδ βήσιν τό · Ol isρείς σου έ**νδύσονται δικαιοσύνην, το**ύτ' έστι πάσαν σρετήν μετ' άχριδείας και άληθείας και άγγελι-

προσαρμοζούση; τοίς τῷ Θεῷ ἱεράσθαι λαχοῦσι καὶ 🦷 κανονικήν παρατήρησίν τε καί ασρακέλευσιν. δοχεία ούσιν αύτου. Ένθεν τοι και της κρείττονος τυχόντες οι ίερεις τάξεως χαθ' δν είρηται τρόπον, όφείλουσιν πάντως χοσμείν έαυτούς χαι τοις τών άρετών έργοις άπευθύνειν είς μίμησιν χατά το έφιχτόν τοῦ πρώτου xal μεγάλου ἀρχιερέως xal xaλοῦ ποιμένος, Κυρίου ήμῶν Ίησοῦ Χριστοῦ, τοῦ τὰ ίδια πρόδατα χαλούντος χατ' δνομα άπο της ζωής ταύτης έπι την μέλλουσαν και τοις δικαίοις άποκεκληρωμένην και άκολουθείν κατ' ίχνος τοις θείοις αύτοῦ διδάγμασι χαί ταις έντολαις, άλλα μή ταις ού χαλαίς βιωτιχαίς περιστάσεσι χαι τοίς γηίνοις τούτοις χαί προσχαίροις προστετηχότες χραίνεσθαι, έντεῦθεν χαι τον της ψυχης δφθαλμον άμδλύνειν χαι ούτω βίον αίρεισθαι άπάδοντα χαι μή συμφωνούντα Β τῷ ἰερατιχῷ σχήματι, ὡς τῆ αἰτία ταὐτῃ συμδαίνειν, την μέν γλωσσαν έπιββεπη πρός το ψεύδος Εχειν αύτους, φιλαργύρους δε φαίνεσθαι και οίνοπότας, πλεονεξίαις χαίροντας και φιλοχερδείς ασχημόνως και το μέγα της ιερωσύνης ύψος, φεῦ Ι καταοπώντας είς έμπορίαν προδήλως κατεγνωσμένην, όλίγα τοῦ χατά ψυχήν έντος άνθρώπου φροντίζοντας, εγν οι εξαι και απάπτικον θεδαμεηειν ποιου μόρο. μουμένους, ώς γίνεσθαι τον Ιερέα ώς τον λαόν · μόλις γάρ αν τῷ περιόντι τῶν χαλῶν Εργων δυνηθείεν οί εερείς έλχειν είς μίμησιν τούς είς αύτους βλέποντας · έαν δε φαύλον άρχέτυπον φαίνωνται, χαταγινωσχόμενοι, πόσης αν είη τοῦτο τῆς χαταχρίσεως. άξιον; Διά ταῦτα διασχεψαμένη ή μετριότης ήμῶν άσφάλειαν την πρέπουσαν έποιήσατο χαί της των Ιερέων διορθώσεως, Χριστού χάριτι, χαι εξελέξατο άπό τῶν ἐν τῆ θεοδοξάστιρ Κωνσταντινουπόλει τοιούτιον ίερέων τους μεμαρτυρημένους άντιποιείσθαι μάλιστα βίου θεοφιλούς χαι χρείττονας χαι εύλαδεστέρους, καί κατέστησε καθ' έκάστην γειτονίαν είς έξάρχους των λοιπων Ιερέων έπι τῷ κατά την πρό; αύτούς άνάθεσιν μετά πάσης προσοχής και συντηρήσεως επιδλέπειν αύτους και διδάσκειν και παραινείν, όσα είς σύστασιν και κόσμον άφορωσιν αύτων καί ασφάλειαν της έκκλησιαστικής καταστάσεως, is, du inteñden to thus xal aldishor Exontes ofχοθεν της πρεπούσης άξιώνται εύλαδείας χαι παρά τοῦ χοινοῦ δημώδους λαοῦ, χαὶ ξχωσιν οῦτοι πρός αύτούς το σέδας προσερχόμενοι και ζητούντες τον η άγιασμόν παρ' αύτῶν μετ' αίδοῦς τε και εὐπειθείας, και ούδεν καθυδρίζηται το μέγα τοῦτο τῆς 'Εκκλησίας χεφάλαιον διά πολιτείας φαύλης, ώς είρηται. γινωσχέτωσαν γάρ είς βεβαίαν χαι άναμφίδολον πληροφορίαν, ότι, ός αν άπο του νυν εύρεθή των ί:ρατιχώς έξυπηρετούντων Θεφ άναστρεφόμενος μετά λαϊκών έν συμποσίοις ή άσυνέτως και άφυλάκτως περιπατών ή μάχαις και ταραχαίς και στάσεσι χαίρων ή έμπορίαν ποιούμενος κατεγνωσμένην καί. απείργουσαν το ερατικόν αξίωμα, ή όπωσδήποτε άπελεγχθείη διάγων παρά την προσαρμόζουσαν ίερατικήν κατάστασιν και ακρίδειαν, εκπεσείται αύτίκα της άξίας και δόξης του σεμνώματος του ίερατιχού, και του γορού των ιερέων αποτμηθήσεται,

χώς χαι θείως χαι ήγνισμένως χαι μετά χαθαρότητος Α χαι μαχράν άπορριφήσεται, ώς άνάξιος χετά την

### Γ Υπόσχεσις των αύτων.

II. † Έπει ό παναγιώτατος ήμων δεοπότης, ό oiχουμενιχός πατριάρχης, της των απάντων σωτηρίας και εύταξίας κηδόμενος, ώς άπό θεοῦ καταπεμφθείς είς χοινόν φωτισμόν χαί άγιασμόν, τάς άνωτέρω χατά μέρος είρημένας παραινέσεις και διδασχαλία; παρηγγυήσατο, ύπο του παναγίου Πνεύματος κινούμενός τε και όδηγούμενος, &ς και ώς άπ' αύτοῦ τοῦ θεοῦ ἰδεξάμεθα όλοψύχως, ὑπισχνούμεθα ήδη έγγράφως, ίνα φυλάττωμεν τάς τοιαύτας διατάξει: και ύποτυπώσεις άπαραποιήτους τε και άπαραθραύστους, xal συντηρώμεθα xara πάντα έπι τη τούτων άσφαλεία και έκπληρώσει. Έλν δέ, δπερ άπευχόμεθα, άπελεγχθώμεν έπι παραδάσει και άθετήσει αύτων, χαταδιχαζώμεθα και έχπίπτωμεν άσυμπαθώς και της ιερωσύνης ήμων, και εύθυνώμεθα ως τάς έχχλησιαστιχάς χαι άποστολικός παραδόσεις περιφρονούντις. Μηνί Δεχεμβρίω Ινδ. δ'.

† Περί τῶν ἐκ.terércur πreuµacıxῶν διà τοιovrwr deczorixwr riulwr erraitinplwr.

111. + 'Η τοῦ φιλαγάθου Θεοῦ ήμῶν περί τὸ ήμέτερον γένος κηδεμονία σοφώς τα πάντα διοικονομουμένη και διευθύνουσα την της πνευματικής χάριτ ς επιστήμην άρχηθεν τοίς την ποιμαντικήν και διδ2σχαλικήν άξίαν λαχούσιν εεράρχαις επέτρεψεν, είς δοχείον τοῦ άγίου Πνεύματος παρασκευάσασιν έαυτούς, αγγ, μ μεριπνα και ώδολεις σωλ εκκγλαιών και ή μετά σπουδής επεκδίκησις των άδικουμένων και αι των χηρών και όρφανών έποφειλόμεναι άντι-Atyeis xal apostaslai, aposeti ye uty xal ta aest τοῦ χοινοῦ έγθροῦ τῷ άνθρωπίνω γένει τῶν αἰρέσεων χύματα θαλάσσης δίχην ύπ' ανέμων τραχυνομένης χατά τῆς όρθοδόξου πίστεως έγειρόμενά τε χαι έπιχλύζοντα στασιαστών χαι χαιρεχάκων άνθρώπων ύπο του πονηρού ένεργουμένων κατά διαφόρους καιρούς τε και χρόνους επανισταμένων άφρόνως ούκ έφηκε τούτοις βοηθείν κατά σκοπόν και θεραπεύειν επιστημονικώς τους βέλει της αμαρτία; πεπληγμένους, κάντεῦθεν ποικίλοις και διαφόροις τραύμασι χαταστίχτους γεγενημένους χαλ πολλών τών φαρμάχων χαι των ίάσεων δεομένους. Διά τουτο τό της πνευματικής ταύτης διαχονίας λειτούργημα τό κατ' έχείνου καιρού τοις ίερατικώς Θεφ έξυπτ.ρ:τουμένοις, χεκαθαρμένοις ούσι και άρετης και βίου θεοφιλούς αντιποιουμένοις και εύ μάλα πεπειραμένοις ψυχών προίστασθαι χαι χειραγωγείν αυτάς πρ.ς την σωτηρίαν παρά των τοιούτων προστασών και πνευματοφόρων Πατέρων χαι διδασχάλων άνετέθη, ώς είχος, χατά μετάδοσιν θειστέραν. "Ην ούν τοῦί" ούτω καλώς και θεαρέστως προδαϊνών τε και γινόpevor . inst of rais ward purpor impelais ra ris θεοφιλούς ταύτης έσδέννυτο χαταστάσεως, χαλ ό του χόσμου άρχων, άτε δη των ζιζανίων απορεύς, εύχ έπαύετο χρώμενος ταίς χαχίσταις αύτοῦ μεθοδείαις xal unyavals sis ifanárny xal ifauleviaudy xal

1316

ό έγθρος και καθυδρίση τον έκαινετον τουτον λιμένα της σωτηρίας ήμων, οι παρά τοῦ θείου Πνεύματος τυπωθέντες και έλλαμφθέντες τοιούτοι θεοφόροι Πα-» τέρες ήμων και διδάσκαλοι τη ένούση τούτοις πνευματική και τελειοποιώ σοφία και χάριτι σοφώς άγαν και εύαρμόστω; άντιτεχνώμενοι συναιρομένου Θεού μετά δοχιματίας της προσηχούσης έχλέγονται χαί άνατιθέασι το τοίς Χριστιανοίς περισπούδαστον καί κατά ψυχήν λυσιτελέστατον έργον τούτο τοίς τον μονήρη βίον επανηρημένοις και ερωσύνης άξιώματι κοσμηθείσι και χάριτος θείας πεπληρωμένοις και τῷ τοῦ παναγίου Πνεύματος φωτισμῷ πείραν και είδησιν άχριδη κεχτημένοις, ώστε δη θεραπεύσαι sous ixwpas nat ta Elny nat natures nat somals χρήσθαι είς τὰ σεσηπότα χαὶ τοὺς ἀπεγνωχότας τῷ Β Baper the suaptian available very to rai rougilers an cut are her in residence are the main service in the service in the service in the service is a service in the service in the service is a service in the service is a service in the service is a service in the service in the service is a service in the se tà xpeirrova, tòv dè vouleteiv, tèv dè xatápôsiv ψυχωφελώς άπό του θείου νάματος τών θεοπνεύστων Γραφών, έτερον περακαλείν, άλλον οίχονομικώς άναψέχειν και άπλως τοις πάσι τα πάντα γίνεσθαι κατά τον μέγαν Άπόστολον, ίνα τους πάντας χερδήσωσι και θεφ οίκειώσωσι, του βάρους των διανοιών μετ' έρεύνης άφιχνούμενοι των έξαγορευμένων χεί τάς ένεργείας διασκοπούμενοι και κατάλληλα κατά την τών προσώπων ποιότητα έπιτιθέντες τα φάρμακα, προσευχόμενοι μέν διηνεχώς και άγρυπνουντες ύπερ τών άμαρτανόντων και πόρρω του Θεού έστηκότων, τούτο δε μόνον έχοντες τρυφήν, την τών άμαρτωλών έπιστροφήν και μετάνοιαν. Έπει γοῦν τοιούτους ό C λόγος ύπεζωγράφησε τοὺς πνευματικοὺς Ιατροὺς καὶ μες' επιστήμης είδότας θεραπεύειν τους μώλωπας τών ψυχών, ώστε άνωτέρους μέν είναι παθών, ώς an the maintaine are if yorthogue needs at con έξομολογουμένων πλημμελίαι αύτοξς έπεισπίπτωσι, άλλά καταδαπανώνται άθρόον, μή έπὶ πολύ παραμένειν δυνάμεναι και προσκαρτερείν, καθάπερ φρύγανά τινα ή άχανθαι είς έδραν χάμινον χαι μεγάλην πυρκαϊάν είσφερόμενά τε και εμδαλλόμενα · της γέρ του θεου χάριτος φαιδρώς έπάνω των χαρδιών αύτών επιπολαζούσης, άμολύντους και καθαρές ταυτας περιφρουρούσης, δοχείον ούσας τοῦ Πνεύματο;, άπαν μίασμα προσδολής εξκόλως καταναλίσκητας αφαείς δε και ταπεινούς φαίνεσθαι και παντός κα- 🖪 ή περιπόθητος δηλονότι αύταδέλφη τοῦ ἀοιδίμου και λου ύπόδειγμα και αργέτυπον και πάσαν τις τουτο slevépovtas the σπουδήε, ώς μηδέ των άμαρτανόν-TWV RATET LIPEOSal TE KAL KATONIYMPELV, ANA CULπαθώς αύτοΙς έπικάματεσθαι και πρός κατάνυξιν us iota gépeiv, xai ú; aixia uéty xatayav xai, õen δύναμις, θεραπεύειν. "Οθεν και την προσήκουσαν περί τούτου θεμένη φροντίδα ή μετριότης ήμῶν xal Laszeyaneva operyoneves abarely xas everyeledar την πνευματικήν ταύτην λυσιτέλειαν και κατάστασιν χαί άγιασμόν των ψυχών, έν τη θεοδοξέστω χαί μεγαλοπόλει, τη εύδαίμονι ταύτη Κωνσταντινουπόλει, εχλέξασθαι δείν έγνω τούς άπο των έν αύτη μαρτυρουμένους άξίως έχειν xat είς την τοιαύτην διακονίαν χαι μόνοις αύτοις επιτρέψαι την πνευμα-

άνδραποδισμόν των ψυχιών, ίνα μή ματαχαυχήσηται 🛦 τιχήν έξομολόγησιν, είς ους έθαρρησεν ή μετριότης ήμῶν, ίνα τη συνεργεία τοῦ ἀγίου Πνεύματος φυλάτrwsiv taurou; aqidapyupou; xal utra xabapaç guvειδήσεως, πρό παντός σπεύδωσε περιστήν των άμαρσωλών σωτηρίαν, και μήτε διά χρήματα, μήτε διά φιλίαν ή δόξαν άνθρώπων ή έτέραν τινά προσπάθειαν άθετῶσι καί παραδλέπωσι τον τῆς άληθείας λόγου, άλλ' ώσι πάσιν άνθρώποις φῶς, διαλάμποντες έν τώ σκότει τοῦ βίου τούτου, πάσης άρετῆς ἐργάται xal σπουδασταί, άχτήμονες μέν, ώς μηδέν τα πάντα λογιζόμενοι, έλεήμονες δέ, έν οξς άν θεοφιλώ; οί φιλόχριστοι και θεοφιλείς αύθαιρέτως αύτοις βουληθώσι προσενεγχείν, Ένθεν τοι χαι είπερ ούτοι τοιούτοι άναφανείεν έν πάτι τοίς είρημένοις διαπρέποντες, μετά την του σώματος έξέλευσιν χαι την είς ουρανόν μετάστασιν άξιωθήσονται και τα ίερα τούτων σώματα της πρεπούσης ταφής και κηδείας μετά θείων θμνφδιών και χοροστασίας εύαγγελικής, και συνερίθμιοι γενήσονται τοις άγιοις είς δόξαν Θεού και την τών λοιπών μίμησιν τών χατά Θεόν προθεμένων βιούν, δσοι δέ, δπερ άπευχόμεθα, τον του Θεού φόδον παρ' οίδεν λογισάμενο: και τάς ήμετέρας ταύras mapaivéosis xai évrolàs évectoavres perà riv σωματικήν ταύτην άπόθεσιν άναδειχθωσι φαύλον άρχέτυπον, δούλοί τε τών παθών χαι ύπο της χαχίστης φιλαργυρίας, ήν δ μέγας 'Απόστολος δευτέραν είδωλολατρείαν προσφυώς δνομάζει, άγόμενοι ώς άνδράποδα, χρυσού μαλλον δντες δούλοι ή του Χριστού, καταφρονήσαντες μέν καί θεού, περιφρονήσαντες δέ και την ήμων μετριότητα, αποτρόπαιοι γενήσονται της Έκκλησίας Θεού, μήτε ταφής, μήτε κηδείας άξιωθέντες, οία δη τοίς άλόγοις χτήνετιν όμοιωθέ~ τες, και ού μόνον τάς έαυτων ψυχάς άπολέσαντες. άλλά και ετέροις δλεθρον ψυχικόν, φεῦ! προξενήσανσες, ώς μή δφελον, μηδένα λόγον ποιησάμενοι του ατώνος εκείνου και της μελλούσης φοδεράς κρίσεως και άνταποδόσεως · έάν γάρ το άλα; μωρανθή, ώς ό Kuppos in sois Edgyrellous apuers, in the Elisti-GETEL;

V. Callistus confirmat jura monasterii Mugultorum,

† Διχαίωσις τῶν μοναζουσῶν τῆς τῶν Μουγουλίων μονής.

† Φθάνει ή ύψηλοτάτη δέσποινα των Μουγουλίων, μαχερίτου βασιλέως, τοῦ πάππου τοῦ χρατίστου nal aylou pou autorpitopos, rupi Mapia j Ilada:oλογίνα εκείνη, έξωνησαμένη άπο τῆς κυρές Μαρία; Δουχαίνης της 'Αχροπολιτίσσης έχείνης, άλλά δή και τοῦ ἐπὶ θυγατρί γαμδροῦ αὐτῆς κῦρ Δημητρίου τοῦ Κοντοστεφάνου ἐχείνου, έτι τε χαι τῆς τοιαύτης θυγατρός αύτης τα προσόντα τούτοις οίχηhata heta tor repeaterous abtol; étépos piχρών όσπητίων, δοα δήτα και ήσαν, πρό πολλών ήδη χρόνων περί την τοποθεσίαν του Φανάρι διαχείμενα, την ούτω πως τηνιχαύτα επιλεγομένην, τά Παναγίου. μετά πάσης της περιοχής και νομής αύτών, τής τε εκκλησίας και του λουτρού, πρός δε των περιδολίων και έμπελώνων και των εκτός του πε-

οίχειαχοῦ ἐχείνων Ἰωάννου τοῦ Θωμᾶ, Εγγιστα χαὶ σύγχολλα εύρισχομένης τοῦ περιορισμοῦ αὐτῶν, προβάντος και παλαιγενούς έγγράφου πρατηρίου φέροντος και τάς διά σταυρικοῦ τύπου οίκειοχείρους προταγάς και σιγνογραφίας αύτῶν και ταδελλίωνε πεπιστωμένου, ώσπερ είθισται χαι νενόμισται, επι τιμήματι υπερπύρων εύστάθμων τετραχισχιλίων, έφ' ῷ κατά τον θεοφιλή σχοπόν έχείνης δή τής ύψηλοτάτης δεσποίνης των Μουγουλίων μεταποιήσαι raŭra xal lepàv Oeŵ µovijv avadelµactai xal liµéva ψυχῶν κατά Θεόν προθεμένων βιοῦν, παρασκευάσαι τε και συστήσασθαι, δν δη τρόπον κατά μέρος διέξεισιν και διαλαμβάνει το προβάν τοιούτον παλαιγενές γράμμα της πράσεω; της γούν έξωνήσεως τον τρόπου τουτου γεγενημένης εκείνη κατά την ήν ένε- Β στήσατο άρχηθεν τοιαύτην φιλόθεον και επαινετήν πρόθεσιν μετά χαρδιαχής σχέσεως και θερμής προθυμίας, εύθύς είς τον πνευματικόν και ψυχωφελή τούτον άγωνα έπαποδύεται χαί ταζς παρ' έαυτης έπιμελείαις και κόποις και πλείστοις δή τισιν άναλώμασι την βηθείσαν μεταποίησιν έποιήσατο, καί πρό παντός ήδρασε και έστήριξε περιποιησαμένη τον έχει θείον ναον της πανυπεράγνου Δεσποίνης και Θεομήτορος της Παναγιωτίσσης, κελλία τε έχ βάθρων ανέχτισεν, ώς δράται, χαι ούτω δη μοναστήριον συνεστήσατο χαί χαταγώγιον μοναχών άνατεθειμένων χαι άφιερωμένων Θεώ έχ βρεφικής τής ήλικίας, άλλην άλλαχόθεν συναγαγούσε χωρίς elagδήτινος δόσεως, χαθώς έξελέξατο χαί διέχρινε, το παν επιτρέψασα και παρασχομένη Θεῷ, οὐ μην άλλά χαι πόλλ' άττα ίερα χειμήλια χρυσού και άργύρου πεποιημένα και λοιπά πολύτιμα σκεύη και βιόλία προσαφιέρωσεν, έτι δε και κτηματικάς ύποστάσεις, μαγχιπείόν τε μετά μουτρίων δύο χαι άμπέλια δύο έντος της θεοδοξάστου Κωνσταντινουπόλεως περί τόν λεγόμενον Παλαιόν Φόρον, έχχλησίαν χαι όσπήτια εμφυτευτικά εξήχοντα και ετερον μαγχιπείον έν αύτη τη περιοχή των άμπελίων μετά μουτρίων אתו דסטדם סטים, וב שט הבףואףצבדם דש עסימסדדוף ש έχάστου Έτους, ώς διισχυρίζονται αι μοναχαί, ποσότης ύπερπύρων τριαχοσίων, εχέχτητο δε και το μοναστήριον χαι περι το Μαυροπόταμον χωράφια, τό τε του Χαντούτζη και το λεγόμενον των Ταταροπούλων ζευγηλατείον μετά ζευγαρίων δύο χαί έτερα άμπέλια έχ προσενέξεως και όσπήτια και περί την Μήδειαν και άλλαχου διάφορα, ώς έν κεφαλαίψ δε είπείν, διά τον είς Χριστον πόθον ή διαληφθείσα ύψηλοτάτη δέσποινα των Μουγουλίων πάσαν την προσούσαν έκείνη περιουσίαν απένειμε, πολυτελή και μεγάλην τυγχάνουσαν. Ην ούν το τοιούτον μοναστήριον είς δόξαν Θεού χαί περιφανές έν απασι, μέχρις αν έχείνη περιήν · έχείνης δε την ζωήν έχμετρησάσης κατελείφθη τουτο, και ήν είχεν έκείνη ώς γνησίαν θυγατέρα, ή εύγενεστάτη δήλαδή χυρά Θεοδώρη, ή επονομαζομένη 'Αραχαντλούν, είς αύτον δή εχείνον τον αυίδιμον βασιλέα · έπει δε προσταγή και αποδοχή βασιλική ήγάγετο αύτην είς γυναίκα ο

ρώρου πάντων διχαίων, άνευ της οιχοθεσίας τοῦ Α περιπόθητος θείος τοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αὐτοχράτορος, πανυπερσέδαστος χῦρ Ἱσαάχιος Παλαιολόγος ό Άσάνης έχεινος, Εφθασε δέ μετά παρσδρομήν χρόνων εινών και ήδε ή του τοιούτου πανυπερσεδάστου σύζυγος τον βίον απολιπούσα απαις χαι άδιάθετος, ύστερον μετά τον έχείνης θάνατον άναφοράν ποιησάμενος ό αύτος πανυπερσέδαστος είς έχεινον τον άσίδιμον χαι μαχαρίτην βασιλέα, έφ' ψ προσχυρώσαι ψυχικής ένεκα σωτηρίας και άπο τών προικόθεν διαφερόντων τη δηλωθείση προτέρα συζύγψ εχείνου χαι έχ τῶν οίχείων πραγμάτων είς τό μοναστήριον, χάντεῦθεν ἐπὶ συστάσει ἐφορεύειν αύτοῦ, ἐπορίσατο σεπτόν ἐχείνου χρυσόδουλλον, έπιδραδεύον τώδε τῷ πανυπερσεδάστω την. αύτην έφορείαν, σπεύδειν μέλλοντι ύπερ της βελτιώσεως xal in to apelitov autou apoxuphesus and authσεως, άλλ' είς τούναντίον απαν προεχώρησε τα του πράγματος · ού μόνον γάρ, ώς εί μοναχαί παριστώσιν έξασφαλιζόμεναι, ού γέγονεν έχείθεν ύπέρ του μοναστηρίου σύστασις και ώφέλεια, άλλά και μεγάλην ό διαληφθείς πανυπερσέδαστος εποιήσατο zaivoropiav zal dúpav. rá ze jáp ápredna zal rž μαγκιπεία και τά έμφυσευτικά όσκήτια έντος της θεομεγαλύντου Κωνσταντινου πόλεως έξεχεροώθησαν xal hoavisorsav, xal ta Geurghateia xal mpo the τοῦ χαιροῦ ἀνωμαλίας ἐξηρημώθησαν, ὡς μικροῦ xivouveress the provin els to prode xatantidas es airlas ixelvou, Equase of xal averifiers xal into άδελφών τριάκοντα τριών έζωτεριχών χοσμιχών μετά και μοναχικών τινων ύπέρπυρα δισχίλια, και το μέν τοσηύτον βάρος επίχειται τῷ μοναστηρίψ δια την άπό τούτων άνάγκην και δόσεν, άπερ έκείνος προσέθηκεν, αί δε μοναχαί έντος τούτου εύρισκόμενει και καθ' έκάστην και νυκτός και ήμέρας κοπιώσα: χαι έπαγρυπνοῦσαι εἰς ὕμνον και δοξολογίαν Θεσῦ xal unpudownon row xparisown xat driwn uou auτοχρατόρων, πλείστη ένδεία και στενότητι κατατήχονται, ώς μηδέ των άναγχαίων αύτων εύπορείν. πλήν και είς τους ζώντας έτι τελών ο είρημένο; πανυπερσέδαστος κατεχάλασε μέν και διάφορα άνώγεω οίχήμετα του μονεστηρίου, χαι την τούτων ύλην είσηξεν είς περιποίησιν των έαυτου οίχημάτων, καθώς διαλαμδάνει και το παρά των μοναχών προτεινόμενον κατάστιχον λεπτομερές, έξέδοτο δε καλ used Sevyaplow, all' of xal nepl thy Paceston D bit oixelow ypaupaton mode per the ixelvou ouγατέρα, την περιπόθητον εξαδέλφην του πρατίστου κεί άγίου μου αύτοπράτορος, κυράν Είρηνην Άσανίναν την Φιλανθρωπηνήν το αύτο μοναστήριου, πρός δέ γε τον ταύτης αυτάδελφον, τον περιπόθηταν έξάδελφον του χρατίστου χαι άγίου μου αύτοχράτιρος, μέγαν πριμικήριον χῦρ 'Δνδρόνικον τον 'Ασάνην, τά έχ παλαιοῦ ἀνήχοντα χαι ὑποχείμενα ἀσπήτια τῷ μοναστηρίω πλησιάζοντα τοις ίδιοις οίχηhave . Enden sor ras the energy or a web sources αί μοναχαί άναδραμούσαι είς τον πράτιστον καί άγιόν μου αύτοχράτορα χαθιχέτευσαν και έζητησαν petà xploeus the tou povactuples apotépas èlesθερίαν τε και κατάστασιν. Παρεπέμφθη τοιγαρούν έχείθεν ή ύπόθεσις ώς άναχειμένη τη Έχχλησία

13.7

#### 1219

ήμων μετριότητα · δθεν χαί διεμηνύθη χατά το είχός ή βηθείσα περιπόθητος έξαδέλφη του χρατίστου και άγίου μου αυτοκράτορος ή Φιλανθρωπηνή διά τοῦ ἐντιμοτάτου βαιφερενδαρίου τῆς χαθ' ἡμας ἀγιωτάτης του Θεού Μεγάλης Έχχλησίας, χύρ Μανουήλ τοῦ Σιλδέστρου, ής δή και μηδέν ελπούσης, μηδέ δειξάσης κατά το πρώτον, και δευτέρψ μηνύματι έχρησάμεθα διά τοῦ τιμιωτάτου μεγάλου χαρτοφύλαχος χαι ύπάτου των φιλοσόφων, άγαπητών χατά Πνεύμα υίων της ήμων μετριότητος, χάντεῦθεν άντι πάσης άπολογίας έξαπέστειλε πρός την ήμῶν μετριότητα τό τοιούτον δεπτόν χρυσόδουλλον, όπερ χαι άναγνωσθέν και έξετάσει δοθέν εύρηται ούχ ώ; προέδη την άρχήν, άλλ' ούχ, ώς έδει, μεταποιηθέν και μή της B άληθείας έχόμενον, έν οίς την του, μοναστηρίου παραπομπήν και καταδούλωσιν εποιείτο και πρός τούς παίδας του φηθέντος πανυπερσεδάστου και καθεξής ώσαύτως πρός τους έξ έχείνων παίδας χαι διαδόχους. Τής γουν ύποθέσεως ούτω παραχολουθούσης και του τοιούτου σεπτού χρυσοδούλλου μετά έξετάσεως άχριδους άναφανέντος μεταπεποιημένου είς την βηθείσαν παραπομπήν και καταδούλωσιν και πρός τούς παίδας τούτου δη τοῦ πανυπερσεβάστου xal πρός τους έξ έχεινων όμοίως έφεξης χατά τον άναγεγραμμένου τρόπου, και τοῦ παλαιγενοῦς πρατηρίου γράμματος άληθη παριστώντος την παρά της δηλωθείσης ύψηλοτάτης δεσποίνης των Μουγουλίων γεγονυίαν άρχηθεν έξώνησιν και μετά πλείστων άναλωμάτων έχείνης τοῦ μοναστηρίου άνίδρυσιν χαι C balvovtaς τους τοιούτους θείους χαι izpoùς χανόνας, προσχύρωσιν τῶν ἀφιερωμένων και προσχεχυρωμένων αύτῷ, ὡς δεδήλωται, ἀποδεδειγμένης τε οῦσης χαι της τοσαύτης χαινοτομίας χαι λύμης και κατατριδής του μοναστηρίου έκ της κατά μέρος ρηθέίσης τοῦ πανυπερσεδάστου aitias, ή μετριότης ήμῶν δμα μέν και τοῦ ψυχικοῦ κατακρίματος έκείνον άπαλλάττουσα, άμα δε και τοῦ ἀκαταδουλώτου και άδλαδοῦ; ἀπὸ τῶν κοσμιχῶν χαθάπαξ τοῦ μοναστηρίου φροντίζουσα, χαθάπερ όφειλομένως έχει, χαί τῆς λοιπῆς λυσιτελείας χατά ψυχην χαι ώφελείας χατά την μοναχιχήν τάξιν τε χαί χατάστασιν, είχε μέν χατά τόν τοῦ διχαίου λόγον άναζητησαι χαι έπανασώσασθαι τῷδε τῷ μοναστηρίω την ήν ὑπέστη, ὡς είρηται, λύμην και καινοτομίαν είς τα προσκεκυρωμένα αύτῷ, παρήχε δε λόγφ συγχαταδάσεω; χαι D μάλιστα ώς της του είρημένου πανυπερσεδάστου τελευτής προκαταλαδούσης · το παρόν μέντοι άπολύουσα γράμμα έν άγίω παραχελεύεται Πνεύματι ή μετριότης ήμων, ώς αν εύρίσκηται το άπο τοῦδε το διαληφθέν μοναστήριον τῆς πανυπεράγνου Δεσποίνης χαί Θεομήτορος τῆς Παναγιωτίσσης ἀχαταδούλωτον χαι έλεύθερον παντελώς της έφορείας παντός τοῦ μέρους εχείνου δή του πανυπερσεδάστου, μηδεμίαν μηδαμώς διχαίωσιν έχοντος άπό του σεπτού χρυσοδούλλου άναφανέντος μεταπεποιημένου έν μέρει τρόπον δν είρηται, άλλως θ'. ότι και ό άσίδιμος και μαχαρίτης βασιλεύς την σύστασιν και την έπι το βέλειον πρόοδον χαι ψυχωφελή συντήρησιν του μοναστηρίου άπό τῆς τοῦ εἰρημένου πανυπερσεβάστου

χατά την των Ιερών χανόνων παραχέλευσιν είς την Δ έφορείας έθέσπ.σεν, ού μήν την τούτου έχτριθην xal ets to unxer' elvat evteuder nataluous dremp. ρεάστου γάρ δντος αύτοῦ χαι χατατριδής άνωτέρου, μέλλουσι πάντως χαι αι μοναχαι άδλαδώς χαι άνεμποδίστως τον κατά Θεον δρόμον αύτων άνύειν καί την ψυχικήν σωτηρίαν έσυταζς, ώς έπηγγείλαντο. πραγματεύεσθαι. Τά μέντοι διαφέροντα έχ παλαιού τῷ μοναστηρίψ όσπήτια οὐ χαλῶς ἐχδοθέντα έγγράφως παρά του τοιούτου πανυπερσεδάστου προ: τον δηλωθέντα περιπόθητον εξάδελφον του χρατίστου χαί άγίου μου αύτοχράτορος, μέγαν πριμιχήριου Παλαιολόγον τον 'Ασάνην, χῦρ 'Ανδρόνιχον, τον έχεινου υίδν, όφείλει έπανασωθήναι και προσείναι, ώς τό πρότερον, τῷ μοναστηρίψ άνενοχλήτως παντάπασι και άδιασείστως, ού μόνον δε ταυτα, άλλα zai el דוב בדבףסב, אמי ספדוב מףם אמל אָ, בּשְטּמסב אמו שׁשְּוֹλετο όπωσδήποτέ τι των δποχειμένων χαι άνηχόντων αύτῷ, χωρίς δητα της οίχοθεσίας Ιωάννου τοῦ θωμά όφείλει χάχείνο; άπολῦσαι τοῦτο. Τὰ γάρ άφιρωμένα Θεῷ άναφαίρετα και άναπόσπαστα τον ἀεί χρό. νον τυγχάνειν όφείλει, οις άφιέρωται, και ό χείρι πλεονέκτην και άρπαγα τουτοις επιδάλλειν επιγειρών ώς Ιερόσυλο; άντιχρυς χρίνεται παρά των θείων χαί ίερων χανόνων. Έπει δι άνηνέχθη, ώς τό της Ίατραίνης έχείνης όσπήτιον προσχελυρωμένον χα άνατεθειμένον δν τη μονή έφθασε και άπεσπάσθη και τουτο παρά του μέρους του αύτου πανυπερε. δίστου, όφείλει χαι τοῦτο ἐπανασωθηναι χαι προςείναι αύτῷ, χαθά χαι τὸ πρότερον · ἐπει τοὺς παραδπερ κατ' αύτων έπιτίμιον έκφωνουσιν ούτοι, και ήμεις απολούθως το αύτο βάρος επιτίθεμεν. Είς γάρ τήν περί τούτου άσφάλειαν καί το παρών γράμμα τῆ; ἡμῶν μετριότητος ἀπολέλυται ἐπὶ τῷ προσείναι τη διαληφθείση σεδασμία μονή είς άνενογλησίαν διηνεχή τε και μόνιμον κατά μήνα Όκτώδρων τῆς ε' Ινδ. τοῦ ,ςωξ' ἕτους.

> † Είχε το Κάλλιστος, έλέφ Θεού αρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώμης, και οίχουμετιχός πατριάρχης, διά της τιμίας και θείας δεσποτικής πατριαρχικής χειρός.

#### VI. Callistus confirmat præbendam Amarantina datam ab imperatore.

+ Έπει ή έπονομαζομένη 'Αμαραντίνα έφθασε έξ ύποδολής και βασκανίας του κοινού έχθρου και πρωέχειτο πρότερον άτοπήμασι χαί Εργοις ψυχοδλοδ σιν, ύστερον δέ εύδοχία Θεού από παραινέσεως τζ άγίας τοῦ Θεοῦ Έχχλησίχς, τοῦ χοινοῦ τῶν ψυχῶν Ιατρείου, ού μόνον εδδελύξατο και άπέστη καθόλου άπι των τοιούτων όλεθρίων πράξεων, άλλα καί θεγμήν έχ των ξργων ένεδείξατο την μετάνοιαν xal κατάνυξιν και όλοψύχως πρός το κρείττον έπιστροφήν, ώς χαι τό μοναχικόν άσμένως μεταμφιάσασθαι σχήμα και άγαπήσαι τον μονήρη βίον, είσελθούσαν έν τη σεδασμία μονή του Περτζέ και επιμελουμένην τῆς ψυχικῆς αύτῆς σωτηρίας. Άνενεχθέν δε τῷ κρατίστω και άγίω μου αυτοκράτορι παρά της ήμων μετριότητος ένεχα προμηθείας της όηθείση; 'Αμι-



# CALLISTI ET PHILOTHEI CP. PATRIARCH.

ραντίνης έπι τῷ άπερισπάστως τῆς χατά Θεόν άγω- Α έχδιχησις είς σωφρονισμόν χαι άναστροφήν τῶν τ.εγής τούτην άντιποιείσθαι, έπηνδόχησε τη πρώς πάντα τά χάλλιστα προχείρω χαι βασιλιχή εύποι/α και εύμενεία αύτου, ούχ ήκιστα δε, εν δίς έστι το σπονδαζόμενον σωτηρία ψυχών, χαι εύηργέτητε πρός τηνδε την μοναχήν 'Δμαραντίναν ύπέρπυρα έχατον, δτινα χαλ έδόθησαν παρ' αύτης πρός την σεδασμίαν μονήν τών Μαγγάνων, και ετάχθη έχειν και λαμδάνειν αύτην έντευθεν άδελφάτον έν κατά τό πάντη άνελλιπές, καθώς έχουσι δητα και λαμδάvouse wat of in the bulletan month monarof the offers έαυτών άδελφέτα, προσευεργετήτας και έπιδραδεύσας εί; τοῦτο και σεπτόν πρόσταγμα. Τὸ παρόν άπολύουσα γράμμα και ή μετριότης ήμῶν, ἐν άγίψ διακελεύεται Πνεύμετι, ώς άν έχη και λαμδάνη ή pyleica movary 'Amapavelva, we douda tà tomaita B ρ' ὑπέρπυρα πρός την σεδασμίαν τῶν Μαγγάνων μονήν, ώς δεδήλωται, το είρημένον άδελφάτον αύ-The aveiline ; xai xata to axépaion xai éléxinpen χαι μετά της συνήθους εύλογίας, χαι μηδενός στερήται έξ αύτου, ώσπερ και οι διαληφθέντες μοναχοί Εχουσι τα έαυτών άδελφάτα άνελλιπώς, χαθώς τε ό χράτιστος και άγιος μου αύτοχράτωρ διά τοῦ σεπτοῦ αύτου Ιπροστάγματος διορίζεται και ή μετριότης ήμων διά του παρόντος παρεγγυά γράμματος, όφειλόντων και των κατά καιρούς ήγουμενικώς προίσταμένων ταύτης όη της σεδασμίας μονής, δηλαδή των έν αύτη μοναχών, άποδιδήναι τη μοναχή 'Αμαραντότη το άδελφάτον άνεγχρατήτως χαι άνυστερήτως και χωρίς σιασδήτινος προφάσεως και μετ' εύλογίας C τής συνήθους, ώς εξρηται · έπει τούτου ένεχα βαρύτατον δπιτίμιον δπανατεινόμεθα.

# + Elze τό · Myri Δεχεμδρίφ ird. χέματης.

#### VII. Callistus monet visitatorem Constantinopoleos Sculariolam ul clerum moderelur.

† 'Ο είς έξαρχον άνατεθειμένος της κατά την Οσοδόξαστον Κωνσταντινούπολιν ένορίας τῆς τοῦ 'Ααρών, θεοσεδέστατε πρεσδύτερε χαι ταδουλλάριε Σχουταριώτα, την άπο του Θεου χάριν χαι το έλεος επείχεταί σοι ή μετριότη; ήμῶν. Τον πέρυσι χαιρον προμηθευσαμένη χάριτι Χριστού ή μετριότης ήμῶν, **Γνα-άπέχωσιν οι τε ιερωμένοι** και οι μοναχοι άπο τών χαπηλείων, και άναστρέφωνται χατά το προσαρμόζου αύτοις σχήμα, παρεχελεύσατο εγγράφως, D άνενεργητου έσται, δπερ αυ χωρίς της παρουσίας δσον γινώσκεις, ώσαύτως προεμηθεύσατο ή μετρ.6της ήμων και παρήνεσε και έπεφωνήσατο διαφόρως, ίνα γένωνται έχ τοῦ μέσου χαί διορθωθώσιν ci torrapiar, al àdepitorapiar, al terparaplar, ai πολυγαμίαι, αι μοιγοζευξίαι, δι' άπερ Ερχεται ή όργη του θεού έπι τους υίους της άπειθείας, κατά τον μέγαν 'Απόστολον · έπει γουν ούδεν πλέον έγένετο xal μετά τάς τοσούτας παρεγγυήσει; xal παραινέσεις της ήμων μετριότητος, άλλά προεχώρησεν ή νόσο; είς παροξυσμόν χαι άγανάχτησιν του Θεού μάλιστα, διά τουτο επισχήπτει χαι παρακελεύεται σοι ή μετριότης ήμων έν άγίω Πνεύματι · έπει χάτά τήν των φιλευσεδών νόμων διαταγήν μετά πρώτην ...αί δευτέραν και τρίτην έπιφώνησιν γίνεται και PATROL. GR. CLII.

ριφρονούντων και απειθούντων τη Έχχλησία Θεού. του κοινού συμφέροντος προνοουμένη διά της του θεού χάριτος, ώς αν άπο της σημερον, ήτις έστι τρίτη του Σεπτεμδρίου, έχητε παντοίαν προσοχήν καί συντήρησιν, και ούδεν τολμήση τις ζητήσαι και λαδείν βούλλαν άλλαχόθεν συνοιχεσίου μέλλοντος προδαίνειν, άλλ' άνατρέχη ό ζητών μετά σοῦ είς την ήμων μετριότητα, και δοκιμασίας πρότερον κατά τό όφειλόμενου τη Χριστιανική καταστάσει έννόμου γινομένης, διδώται ή προτροπή και ή βούλλα έντευθεν, ίνα εύδοχούντο; του φιλαγάθου θεού πιύσηται και ή έπελθούσα τῷ ταλαιπώρψ ήμετέρψ γένει καταιγίς, και μεταποιηθή είς αίθρίαν, διορθώσεως γενομένης, εύμενῶς ἐπιδλέψαντος άνωθεν ἐφ' ἡμᾶς τού Κυρίου ήμων Ίησοῦ Χριστοῦ, πλουσίου δυτος everther xal oixtipuois, xal the owenplas huw anoδεχομένου ' γίνωσχε γάρ, ώς, είπερ ούδεν συντηρηθής είς τοῦτο, ἀμεταθέτως μέλλεις ἐκπεσείν και της σής ερωσύνης και καθαίρεσιν παντελή ύποστήναι · ού μην άλλά χαι περί των τοιούτων ιερωμένων zal μοναχών και νύν πάλιν προαναφωνεί και προ**χγέλλει ή μετριότης ήμῶν, ὡς ἄν οὐ μόνον ἀπέ**χωσιν άπό των καπηλείων, άλλά και άπό των λοιπών των κατεγνωσμένων, και πολιτεύωνται έν στενότητι βίου και άγαθοίς τρόποις, εύρισκόμενοι τοί; άλλοις είς τύπον και ύπογραμμην του καλου · έπει, έαν σού αμελούντος πάλιν έμπίπτωσιν ούτοι είς τά τοιαύτα άπηγορευμένα, σύ μέλλεις εύθυνθηναι Χινονικώς και κινδυνεύσαι άργίαν της ίερωσύνης σου. Παρακελεύεται δε και τοῦτο ή μετριότης ήμῶν, Ινα. οί περί το μέρο; τῆς τοιαύτης ένορίας εύρισχόμενοι άπαντις lepsly ποιώσιν έργων επιμελέστατον πρ παντός, χει προσχαλώνται τόν τοιούτον αύτών έξαρyou to to topral; dybou nat putpars the droixopever xal edgedalois xal násais ándes zals doinais ίερχίς τελεταίς, δπως έποπτεύη χαι έπιτηρή προσηκόντως καί κατά το άρέσχον Θεφ ένεργεζοθαι τά TOLAUTI NAL NATE Thy EXXANGLESTINHY TAELY TE Xal παράδοσιν · δατις δε άπο τούτων φωραθείη μετά την παρακέλευσιν ταύτην τῆς ήμῶν μετριότητος μή ποιών ούτως, άλλα χωρηθή είς αθέτησιν έπι τοίς είρημένοις, υποστήσεται και άργίαν τῆς ἰερωσύνης αύτου, και καταδίκη έτέρα σωφρονισθήσεται, και τούτου λάθρα ένεργηθη. Η χάρις του θεου είη μετά ຄວນີ.

† Είχε καί διά τιμίας κατριαρχικής χειρός το · Μητί Στπτεμδρίφ irð. ς.

#### VIII. Gallistus monet metropolitam Kieviæ ut pacen facial cum duce Tverensi Michaele.

† ιερώτατε μητροπολίτα Κυίδου και πάση; Ρωσίας, υπέρτιμε, άγαπητε, εν άγίω Πνεύματι άδελφε της ήμων μετριότητος χαι συλλειτουργέ, χάρις είη και είρηνη παρά θεού τη ση ιερότητι. Τά γράμματά σου μετά τοῦ ἀνθρώπου σου τοῦ 🔥 δαχούμ έδεξάμην, χαι έγνώρισα έξ αύτῶν, όσα Εγραφες χαί ανέφερες. γνωστόν δε Εστω σοι, ότι

1 722



# SYNODICÆ CONSTITUTIONES.

και απέστειλα πρός την σην ιερότητα, διότι ό μέγας ρήγας Αητδών απέστειλε πρός με γράμμα αύτοῦ, Χαὶ ἕγραφε πολλά, διὰ τοῦτο ἕχρινα χαλόν, Χαὶ άπέπτειλα άνθρωπόν μου πρός την σην ιερότητα μετά γραμμάτων της ήμων μετριότητος, άφ' ών μέλλεις γνωρίσειν άχριδώς, απερ έγραγεν ό μέγας φήγας Αητθών. Έξερχομένου δε τοῦ ἀνθρώπου μου ήλθεν άπό τοῦ μεγάλου φηγός τοῦ Τυφερίου Μιχαήλ χαλόγηρος μετά γραμμάτων έχείνου · έδεξάμην ούν τι γράμματα ταύτα, και έγνώρισα, όσα μοι έγραφε. Εγραφε δε και αύτζς πολλά, πρός δε τοις άλλοις έξήτει, ίνα χριθή χαί μετά σοῦ, νὰ έλθη ή ἰερότης σ:υ ένταῦθα είς την σύνοδον, και να πέμψη και έχεινος άρχοντάς του, νὰ γένηται χρίσις. Έγὼ δέ, πώς ήν δυνατόν, ίνα μή δώσω αύτῷ χρίσιν; Διά B τούτο έγραψα πρός την σην Ιερότητα μετά του προβρηθέντος άνθρώπου, χαθώς μέλλεις γνωρίσειν άπο τών γραφών μου, ή ίνα έλθης σύ ένταύθα, είπερ ένι δυνατόν, ή πέμψης άρχοντάς σου, πέμψη δε χαί έκείνος ίδικούς του άρχοντας, και γένηται ή κρίσις: νύν δε, ελθόντος του άνθρώπου σου του 'Αδбαχούμ, εγνώρισα χαι άπό τῆς γραφῆς σου χαι άπό τοῦ στόματος τούτου, δπα ἔγραφες χαὶ ἐζήτεις. Έγώ δέ, μιμούμενος τον είρηνοποιόν Χριστόν, γράφω και παρακελεύομαι πρός σε, ότι ούδέν μοι φαίνεται χαλόν, ίνα έχης μετά του βηγός του Τυφερίου τοῦ Μιχαήλ σκάνδαλα και όχλήσεις, και νά Ερχεσθε είς κρίσιν, άλλα ώς πατήρ και διδάσκαλος σπούδασον, ίνα είρηνεύση; μετ' αύτοῦ, και είπερ G έπταισε καί τίποτε, σύ ώς πατήρ συγχώρησον καί άναχάλεσον αύτον ώς υίόν σου, χαλ έχε χαλ μετ' αύτοῦ εἰρήνην, ῶιπερ ἔχεις καὶ μετά τῶν άλλων βηγών. Μέλλει δε νά ποιήση και αύτος μετάνοιαν και ν 2 ζητήση συγχώρησιν, καθώς έγω γράφω πρός αύτόν. Τοῦτό μοι δοχεί χαλόν χαι συμφέρον, χαι ούτω γενέσθω άνευ τινός λόγου. Εί δ' ού βούλεσθε τοῦτο, ζητείτε δὲ χρίσιν, ἐγώ τὴν χρίσιν ούδὲν χωλύω. Προσέχετε δέ, μήπως φανή είς ύμας βαρύ. Η μετριότης ήμῶν, χαθώς είπον, έγραψε γράμμα πρός τον βηγα τον Τυφερίου Μιχαήλ, και πέμπω τοῦτο μετά τοῦ ἀνθρώπου σου, τοῦ ᾿Αδδαχούμ, χαὶ όπηνίχα έλθη είς τάς χεϊράς σου, όδς αύτο προς τον άνθρωπόν μου, όν απέστειλα αύτοῦ. Δὸς δὲ αὐτῶ χαί άνθρωπόν σου δραγουμάνον, ενα ύπάγη μετ' D αύτοῦ εἰς ἐχείνον, νὰ τὸν δείξη χαὶ τὸ πρῶτόν μου γράμμα χαί τοῦτο, ὅ γράφω νῦν πρός αὐτόν περί ειρήνης, να τον είπη δε ... χαι λόγους. ώστε να Ελθη είς μετάνοιαν και είρηνην, και θαρρώ, ότι ού μή ποιήση άλλως, άλλα ώς αν γράφω πρός αύτόν. 'Η ερότης σου γινώσχεις άχριδως, ότι, ότε σε έχειροτονήσαμεν, Κυέδου χαι πάσης 'Ρωσίας μητροπολίτην έχειροτονήσσμεν, ούχ ένας δε μέρους, άλλα πάσης τῆς 'Ρωσίας. Νῦν δὲ ἀχούω, ὅτι οῦτε είς το Κύεδον υπάγεις, ούτ' είς την Αητδαν, άλλ' είς έν μέρος, τό δε άλλον άφηχες άποίμαντον χαί χωρίς επισκέψεως και διδασκαλίας πατρικής, όπερ ένι βαρύ και έξω της παραδόσεως των Ιερών κανόνων. Δίχαιον δε ένι, ίνα χαι την γην πάση; 'Ρω-

πρό τούτου ψχονόμησα άνθρωπον χαλόν ίδιχόν μου, Α σίας επιδλέπης, χαι έχης μετά πάντων τών ρηγών άγάπην χαι διάθεσιν πατριχήν, χαι άγαπας αύτους όμοίως, και δεικνύης είς αύτους την αύτην και όμοίαν διάθεσιν και εύμένειαν και άγάπην, και μή τινας έξ αύτῶν ἀγαπặς καὶ ἔχῃς ὡς υἰούς σου, τοὺς δὲ ούδεν άγαπαζ, άλλ' έχης πάντας όμοίως υίούς σου, και άγαπά; πάντας όμοίως • και ούτω μέλλουσι και αύτοι διδόναι πρός σε εύνοιαν χαι άγάπην χαι ύπαταγήν πολλήν και μεγάλην. μέλλεις δε έχειν και την παρά Θεοῦ βοήθειαν. Γίνωσχε δέ, δτι έγὼ έγραψα και πρός τόν μέγαν ρηγα των Αητδών, Ινα σε άγαπά και τιμά κατά την παλαιάν συνήθειαν, καθώς και οι άλλοι έηγες της 'Ρωσίας, και ότε ύπάγεις είς τον τόπον αύτοῦ, νὰ δειχνύῃ είς σὲ τιμήν χαι στοργήν χαι άγάπην πολλήν, χαι να περιπατής και τόν τόπον αύτοῦ άδαρῶς και σύ, σσον ένι δυνατόν. Σπούδασον, ίνα έχης είς αύτλν άγάπην καί διάθεσιν, και έχης και αύτον, ωσπερ τους άλλους έῆγας · διότι ό τοῦ Κυρίου λαός ό Χριστώνυμος, δς εύρίσχεται ύπο την άρχην αύτοῦ, τῆς σῆς χρήζει έπισχέψεως και διδασχολίας και ένι άναγχαιότατον, ίνα έχης μετ' αύτοῦ ἀγάπην, ίνα βλέπης χαι αύτον και τον λαόν τοῦ Θεοῦ νὰ τον διδάσκης. Και ποίει τοῦτο μετά πάσης σου δυνάμεω; χωρίς λόγου τινός περί δε των λοιπών ξγραψέ σοι πλατύτερον ή μετριότης ήμων μετά τοῦ άνθρώ που μου τοῦ 'Ιωάννου, και μέλλεις γνωρίσειν ταυτα άκριδώς.

### IX. Imperator monet patriarcham, ut dijudicet causam metropolitæ Cæsareæ.

I. . . πατριάρχη. Η βασιλείη μου έγνώρισεν, ώς ό Καισαρείας Καππαδοκίας Βασίλειος ό Καραντηνός ix χαχοήθους ψυχης χαι γνώμης Ορασείας εποιήσατο λιδέλλου δύσιν, ήν εποιήσατο, προσεχώς πρός την βασιλείαν μου κατά τῆς άγιωσύνης σου · ένεχόμενος γάρ είς χρίσιν συνοδικήν, ύπερ ών αίτιαμάτων ύπῆρχε κατηγορούμενος, πρίν ἀποδύσασθαι τὰ έγχλήματα, πρίν την άπό της άγκοσύνης σου altiσασθαι Ενδοσιν χατά το τοίς λεροίς χανόσι δοχούν, πρός αύτην την βασιλείαν μου εχδραμείν έδουλεύσατο, σχυλμόν έμποιήσαι τη άναχρίσει αύτοῦ μηχανώμενος · άλλά τῆς ἐγχειρήσεως ούκ απώνατο. Μή άγνοοῦσα γὰρ ή βασιλεία μου, ὅτι ὑπὶ χανονιχάς εύθύνας έμπίπτει έχ τούτων ό Καισαρείας, τότε μέν χενόν χαί άπραχτον αύτον άπεπέμψατο, νύν δέ καί αύτους τους ίερους κανόνας παβόησιάσασθαι βούλεται, όθεν χαι παραδηλοί τη άγιωσύνη σου ή βασιλεία μου, ώς αν έπι συνελεύσει των ένδημούντων έν τη Νιχαία ιερωτάτων άρχιερέων, όσοι δή ποτε αν καί ώσι, καν ίσως και του κεκανογισμένου άριθμοῦ ἀποδέωσιν, συγκαλέσηται καὶ τον ἰερώτιτον πατριάρχην θεουπόλεως μεγάλης Αντιοχείας μετά τῶν ἄρτι συνόντων αύτῷ χατά Νίκαιαν έπισκόπων, καί συνδιασκεψάμενοι κοινή τές καγονικές διατάξεις, αχόλουθον αυταίς περί τοῦ Καισαρείας έξενέγκι τε ψηφον, ήτις επιγνωσθήσεται και τη βασιλεία μου.

Είχε το Μηνί Όκτωσρίω iro. 5' δι έρυ-



θρών γραμμάτων της βασιλικής και θείας χει- Α σιν ύφορώμενος, μήτε την άπο τών άνθρώπων ρóς.

1235

Η. † 'Ο άγιώτατος πατριάρχης θεουπόλεως μεγάλης 'Αντιοχείας έφη, ώς ο Καισαρείας, έαν έλευθέραν την συνείδησιν χαι άχατάγνωστον είχεν άφ' ών ένεχλήθη, ύπέμεινεν αν την συνοδικήν κατεξέτασιν, Νυν δέ προπετευσάμενος και τη βασιλείω καί θεία περιωπή ούκ είς εύκαιρον προσελθών, νεανιευσάμενος δε και κατά τοῦ άγιωτάτου δεσπότου άδελφοῦ καὶ συλλειτουργοῦ μου, τοῦ οἰκουμενιχοῦ πατριάρχου, ἕδειξεν ἐαυτόν δυσσυνειδήτως έχοντα, καί διά τοῦτο σύγγυσιν μελετήσαντα τῆς έχχλησιαστιχής εύταξίας, δθεν άπολογίας πάσης παρά των έρων κανόνων άπεστερήθη, και Ενδικον χατεδικάσθη χαθαίρεσιν, και έστω χαθηρημένος και πάσης lepating άξίας γεγυμνωμένος.

### X. Patriarcha in jus vocat monachum Joannicium.

† Φθάνει ό μοναχός Ίωαννίχιος έτι χατά χοσμιχούς διάγων και γυναϊκί συνοικών είς τον τοῦ πρεσδυτέρου βαθμόν προδιδασθείς τηνιχαῦτα χαί τό ίερατικών λειτούργημα έκτελών. Έπει δέ θανάτιο ταύτην απέδαλε, και έν χηρεία ηδρίσκετο, νέαν άγων την ηλικίαν, ούκ άγαθη δέ ήν και ή φήμη της άναστροφής αύτοῦ, ἀπείργετο διὰ ταῦτα παρὰ τοῦ. τιμιωτάτου άρχιδιακόνου και σακελλίου της καθ' ήμας άγιωτάτης τοῦ Θεοῦ Μεγάλης Έκκλησίας, άγαπητοῦ χατὰ Πνεῦμα υἰοῦ τῆς ἡμῶν μετριότητος, κῦρ Μιχαήλ τοῦ Καβάσιλα, ὥστε τοῖς χοσμι- C χοίς ένστρέφεσθαι, ώς μή λυσιτελούν αύτῷ τοῦτο, χάντεῦθεν ἀπεχάρη κατὰ μοναχούς ἐν τη κατὰ την θεοδόξαστον Κωνσταντινούπολιν σεδασμία της Περιδλέπτου μονή, εν ή δη και κατά το κρατούν έθο; την isparix ην και αυτός έξεπλήρου ύπηρεσίαν. 'Αλλ' ούτε ούτω τα της πολιτείας είχε συνάδοντα τώ βιθμῷ, όμιλίαις οὐ καλαίς χρώμενος. Τοῦ καιροῦ τοιγαρούν παρατρέχοντος διέμενεν, 🗳 έδόχει, άνεξέλεγχτα τὰ τοῦ πράγματο;. Πρό τινων μέντοι ήμερών συνών ό τοιοῦτος τῷ μοναχῷ 'Ησαί, μεθ' οῦ δηλονότι έπι βλάδη ψυχική συνήθως είχε, και φιλιχῶς συνέθετα, χαι χατέλαδον έν . . . . είς τὸ προδήλως κατεγνωσμένον όσπήτιον της θυγατρός τοῦ έπονομαζομένου Θινιάτου έχείνου, της λεγομένης μοναχής .... Θινιατίσσης, ήτις χαί πρό τοῦ D ίδών αὐτοψεί ἐν τῷ αὐτῷ ἀσωτείω τόν τε ἀηθέντα άμφιάσασθαι τὰ μοναχιχά διατεθρυλλημένη ήν, ώς άσώτω; βιούσα, χαί ού μόνον έπ' όλέθρω της οίχείας ψυχῆς, άλλά και έπι λύμη πολλών ψυχών άπ' αύτης μαστροπευομένων. Μετά δε και το περιδαλέσθαι έν τῷ σἴχφ αὐτῆς τὰ μοναχιχὰ χαὶ ἐν αὐτῷ χαταμένειν, έπι το χείρον προέχοψε μάλιστα, τον τοιούτον έαυτης ο κον χαμαιτυπείον άπεργασαμένη, xil ταίς νεωτέραις μοναχαίς μαστροπόν έαυτην xaταστήσασα, ώς μη ώφελεν. "Ενθεν τοι και έφοίτα μέν ό όηθεις Ίωαννίκιος, έκει προσεταιριζόμενος χαι τόν συνήθη-αύτοῦ μοναχόν 'Πσαΐαν, ἐφείλχετο δέ μεθ' έαυτοῦ χαι την μοναχήν . . . . είς το τοιούτον πορνείον, άναίδην είσερχόμενος και τά δοκούντα διαπραττόμενος, μήτε την θεόθεν έπεξέλευ-

χατάγνωσιν αίσχυνόμενος · έπειδη χαι χατά ίερομονάχους βιοῦν τὰς συνθήχας δέδωχε πρός θεόν, ὡς ίερωσύνης άξίωμα περιχείμενος. Ην μέν ούν έπι πολύ τον τρόπον τουτον παρυποχλέπτων τε χαί λανθάνων, και ταῦτα τῆς ἡμῶν μετριότητος φροντίδα πλείστην Χριστού χάριτι και προμήθειαν ποιουμένης χαί προαναγγελλούσης χαι προαναφωνουμένης, δι' ών τε απέλυσεν εγγράφως συνοδιχών πράξεων, και δι' ών καθ' έκάστην παρήνει και είσηγείτο, και δι' ών αποχατέστησεν εξάρχων πάντας τούς ίερωμένους και μοναχούς, άπεχομένους καπηλείων και μέθης και των έκ μέθης επιγινομένων θεοστυγών Εργων και άσελγών πράξεων, εκκλίνειν και της όμιλίας των φαύλων και άκολάστων. διά ταῦτα γὰρ ἕρχεται ή ὀργή τοῦ Θεοῦ ἐφ' ήμᾶς ἀπειθοῦντας, κατά τὸν μέγαν ᾿Απόστολον, καὶ κατά τὸ προσαρμόζον αύτοις σεδάσμιον σχημα θεοφιλώς και μετά σεμνότητος πολιτεύεσθαι · έπει χαι όμιλίαι χαχαί φθείρουσιν ήθη χρηστά, ώς τά lepà θεσπίζουσιν Εύαγγέλια. "Α δή πάντα και βλέπων συνεχῶς καὶ ἀχοἤ λαμβάνων ὅδε ὁ Ἰωαννίχιος παρ' ούδεν ετίθετο, και ήφροντίστει. Ού μην άλλά και άμα τῷ δηλωθέντι έταίρφ χαι συνήθει αύτοῦ μοναχώ 'Ησαία σύν τη τοιαύτη μοναχή τη .... χατά το δοχούν παραγίνεται είς το είρημένον άσωτείον ταύτης δη της Θινιατίσσης ανερυθριάστως. Ένθα δή χαι πρό όλίγου όμοῦ τούτων τῶν εύρισχομένων καί τινων έξεπίτηδες ένεδρευόντων έπι το είσελθείν είς τόδε το άσωτείον και έπ' αύτοφώρω τούς τοιούτους πρατήσαι και άφελέσθαι μέν και τά προσόντα τούτοις, επόπτην δε στηλιτεύσαι αύτους και θριαμδεύσαι · έπει ό τιμιώτατος δικαιοφύλαξ και πρωτέκδικος τῆς καθ' ήμας άγιωτάτης τοῦ Θεοῦ Μεγάλης 'Εχχλησίας, άγαπητός χατά Πνεύμα υίδς τῆς ἡμῶν μετριότητος, χῦρ Ἰωάννης ὁ Φύλαξ, έτυχε καθ' όδον έκείσε διερχόμενος, και οι έν γειτόνων οίχοῦντες είπον χαι έδειξαν αύτῷ τὰ περί τούτων, και έζήτησαν προμηθεύσασθαι και άπαλ. λάξαι τῆς ἀτιμίας αὐτοὺς, τοὺς μὲν μετὰ θράσους ώρμημένους πρός τούτο ίσχυσε μόλις και κατέπαυσε χαι ύποχωρήσαι παρεσχεύασε, μεταχειρισάμενος, ώς ένην, γενομένης και δόσεως είς τους τοιούτους, σση δή και έγένετο, αύτος δε ένδον γενόμενος και Ίωαννίκιον και τον φίλον αύτοῦ, τον μοναχόν Ήσαίαν, σύν ταζς είρημέναις μοναχαίς τη τε Θινιατίσση και τη .... ηλευθέρωσε μέν τούτους έντεύθεν, πλην σκώμμασι και όνειδισμοίς ούκ όλίγοις αύτους χαθοπέδαλε χοτά το είχος, δπω; έπ' άθετή σει τοῦ πρός Θεόν ἐπαγγέλματος φαύλοις καὶ alσχίστοις πράγμασιν έξέδωχαν έαυτούς, καί ταῦτα τῆς ἀγίας τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησίας κατὰ τὸν ἀναγεγραμμένον τρόπον απέχεσθαι χαθάπαξ των τοιούτων παραχελευομένης χαι διδασχούσης. Ούτως ούν διαρρήδην έξελεγχθέντος τοῦ πράγματος, οὐδεμία τις ην χρεία η ζήτησις παραστάσεω; πλείονο;, χαθαιρέσει τον 'Ιωαννίκιον παντελεί καθυπάγουσα. Πλήν

1326

ή μετριότης ήμών, πάσαν πρόφ**ασιν περιαιρούσα** 

δείν ξγω παραγενέσθαι αὐτὸν εἰς τὴν χρίσιν συνο- Α διχῶς, χαὶ εἶπερ ξχει λέγειν τι χαὶ προδάλλεσθαι ἀπολογήσασθαι · γίνεται τοιγαροῦν μετάκλητος διαφόριος, πρῶτον μὲν μετά τοῦ πριμικηρίου τῶν ἐξκουδιτώρων, τοῦ Χαρατζά . . . . . . . . Finis deesi.

### XI. Synoaus metropulitæ Trajanupoleos confert ec· clesiam Peritheorii per adjunctionem.

+ Η μετριότης ήμῶν, όμοῦ μέν προνοουμένη τοῦ ἰερωτάτου μητροπολίτου Τραϊανουπόλεως, ὑπερτίμου, άγαπητοῦ κατά Κύριον άδελφοῦ xal συλλειτουργού της ήμων μετριότητος, μή το προσήχον Εχοντος κατάντημα άπό της παραχωρήσει Θεού δια πληθος άμαρτιών έπιφυείσης τοίς πράγμασιν άνωμαλίας χαι σύγχύσεως, όμοῦ δὲ χαι τοῦ ἐν τῷ Πε- Β ριθεωρίω Χριστωνύμου λαώ προμηθευομένη, χηρευούσης ήδη της έκεισε άγιωτάτης έκκλησίας, ώς άν και ούτοι άρχιερατικής άπολαύωσιν έπιστασίας χαι επισχέψεως χαι τοῦ εντεῦθεν άγιασμοῦ · επειδή άπό της ενούσης αύτῷ άρετης χαί(περί τὰ πνευματικά έπιστήμης και των λοιπών θεοφίλων προτερημάτων και της καθαράς εύνοίας, ην κατά το είκος χαι όφειλόμενον έδειξε χαι δειχνύει μετά του προσήχοντος ζήλου τῷ ένθέφ χράτει τοῦ χρατίστου χαί άγίου μου αύτοχράτορος, πολλην ώφέλειαν μέλλει προξενείν τῷ τοιούτω λαῷ, συνδιασχεψαμένη τά περί τούτου ή μετριότης ήμων συνοδικώς μετά των περί αύτην εερωτάτων άρχιερέων, του Φιλαδελφείας, τοῦ Μελενίκου, τοῦ Ποντοηρακλείας, τοῦ 'Ρόδου, τοῦ Σηλυδρίας, τοῦ "Απρω, τοῦ Αίνου, τοῦ Βρύτεως, τοῦ Τενέδου xal τοῦ Μάχρης, έπει xal operhometrung Exomer emixoupeir ral rath to ouraτον συνεφάπτεσθαι τοις άδελφά φρονούσιν ήμιν καί τάς έχχλησιαστιχάς φροντίδας συνδιαφέρουσιν έν τοϊς άναγκαίοις και κατεπείγουσι, διά ταῦτα κατεπράξατο γνώμη κοινή έπιλαδέσθαι και κατασχείν τον αύτον ιερώτατον μητροπολίτην Τραϊανουπόλεως χαι υπέρτιμον επιδόσεως λόγψ χηρευούσης, ώς είρηται, της αύτης άγιωτάτης εχχλησίας Περιθεωρίου έφ' όρω της ζωής αύτου. πολλώ γάρ μάλλον δίχαιον αν είη έχ των ένδντων αύτῷ περιγενέσθαι βοήθειαν ή έχ των άλλοτρίων έπιζητείν · επιλήψεται דסויטט מטראָר שבדע המידשי דשי טהי מטראי אדאשלτων και πραγμάτων, ιερουργήσει τε έν αύτη και D άναγνώστας σφραγίσει και ύποδιακόνους και διακόνους και ispeig and των ύπ' αύτην χειροτονήσει, και πάντα διαπράξιται άπλως, δσα χαί γνήσιος ταύτης άρχιερεύς δίχα τῆς τοῦ ἰεροῦ συνθρόνου ἐγκαθιδρύσεως, όφειλόντων των χληριχών χαι των άλλων άπάντων, ίερωμένων, άρχόντων, μοναχῶν καί λαϊχών το προσήχον αύτῷ σέδας χαι την τιμήν άποδιδόναι και ύπείκειν, έφ' οίς πρός αύτους μέλλει λέγειν και είσηγείσθαι άφορώσιν είς ώφέλειαν των ψυχών αύτων. ΕΙ; γάρ την περί τούτου άσφάλειαν xai ή παρούσα ήμετέρα συνοδική πράξις τῷ διαληφθέντι Ιερωτάτω μητροπολίτη Τραΐανουπόλεως χαι ύπερτίμω, άγαπητῷ χατ λ Κύριον άδελφῷ χαι συλλειτουργώ της ήμων μετριότητος, επιδέδοται.

- + Είχε το · Μητί Δεκεμβρίφ irð. ζ διά τιμίας πατριαρχικής χειρός.
- XII. Patriatcha concedit metropolitæ Antiquarum Patrarum ut sedeat in monasterio dicto Mega Spelaion.

+ Έπει ό ίερώτατος μητροπολίτης Παλαιών Πατρών, υπέρτιμος χαι έξαρχος πάσης 'Axatas, άγαπητός χατά Κύριον άδελφός της ήμων μετριότητος χαί συλλειτουργός, άνήνεγχεν, ώς τά της κατ' σύτλν ταύτης άγιωτάτης έχχλησίας χατήντησεν, είς δσην ι δή και κατήντησε, στενότητα από της του καιρώ χαί των πραγμάτων άνωμαλίας, ώς μηδ' άπό λειψάνων γοῦν έχειν γνωρίζεσθαι, κάντεῦθεν μηδέ καταντήματος εύπορών δδε ό ίερώτατος μητροπολίτης Παλαιών Πατρών, χαι τήδε χάχείσε μεταχωρών έστιν, ύφορώμενος και τον επηρτημένον αύτῷ καθ' έχάστην σχεδόν ύπό της έπιθέσεως των έχθρων χίνδυνον, χαί διά τοῦτο ήτήσατο την ήμῶν μετρ:ότητα, ίνα ή χατά την Πελοπόννησον διαχειμένη σεhaspla port, to els brepa reperten etis únepárrou Δεσποίνης και Θεομήτορος και έπεκεκλημένης Σπη-למושדופסון, דו המדףומףצואה הפףושהה אמו לאומצולים άνωθεν ύποχειμένη, διθή πρό; αύτον έφ' όρω της ζωής αύτοῦ xarà λόγον ήγουμενείας, xath oh evταύθα κατά την θεοδόξαστον, θεοφύλακτον και θεομεγάλυντον Κωνσταντινούπολιν εχδίδονται τοις άρχαρεύσι μοναστήρια ήγουμενιχώς, ώστε τον αύτον ερώτατον μητροπολίτην Παλαιών Πατρών χαι χαταντήματος εύπορείν χαι της προσηχούσης εύχα σμίας και θεοφιλούς άγωγῆς επιμελείσθαι των εν τή τοιαύτη σεδασμία μονή άσχουμένων μοναγών ή μετριότης ήμων εύλογον την αίτησιν ταύτην ήγηsamend xat abinasa, to mapby drobues signations γράμμα, δι' ου δη και εκδίδωτι πρός τον αυτόν Ιερώτατον μητροπολίτην Παλαιών Πατρών ήγουμενιχώς την φηθείσαν σεδασμίαν πατριαρχικήν μουήν του צמחאמוסט לש' משש דאל לשאל מטידסט עבדע אמידשי דשי προσόντων αύτή χτημάτων χαι πραγμάτων χαι λοιriev dixaler xal aporopley, wore xal Eyers in αύτη κατάντημα διά την οικείαν έσυτου άσφάλειαν, ώς είρηται. Ούτω δε παρακελευόμεθα τέ περε τούτου, ίνα οὐ μόνον χατά μηδένα τρόπον έχη ούτος έπ' άδείας ποτε ώς οίχείας της μονής άντιποιήσασθαι χαι άποσπάσαι αύτην του πατριαρχιχού μέρους, άλλα και αποδιδώ το τε ανήκον ανωθεν κανονικόν χαί εί τι άλλο έστι τεταγμένον άποδίδοσθαι παρά της μονής τη χαθ' ήμας άγιωτάτη του Θεού Με- . γάλη Έχχλησία, άποδιδῷ δὲ τοῦτο άπό τοῦ έλευσομένου Σεπτεμδρίου σύν θεφ της όγδόης ίνδιχτιώνος. Όφείλει μέντοι προηγρυμένως φροντίδα ποιείαθαι, δπως αν οι ένασχούμενοι αύτη μοναχοί διαγωγής και πολιτείας άντιποιοίντο, μοναχοίς άνδράσι προσαρμοζούσης, και ώς έπηγγείλαντο Θεώ, άναστρέφοιντο, έπειτα και κατά το δυνατόν αύτῷ και τά ύπ' αύτην πτήματα και πράγματα βελτιοίντο χαι επαύξοιντο, ώς λόγον αποδώσων ύπερ τούτων θεώ, όφειλόντων χαι των έν αύτη μοναχών δια πά σης αίδοῦς χαι τιμῆς ἔχειν αὐτόν δή τὸν ἰερώτστον μητροπολίτην και ύπείκειν τούτψ και πειθαρχείν

132;

θώς δέχεσθαι · πείθεσθε γάρ, φησί, τοίς ήγουμένοις ύμων, και δπείκετε. Έπει και ή πρός αύτον τιμή els the haw perpiotita diabalvei, sal Exei the άναφοράν, είδέναι όφειλοντες, ώς ό έξ αύτων άντιπράξων τούτιο και έναντιωθησόμενος, ώς τι ψωριών, άπελαθήσεται παρ' αύτου της μάνδρας Χριστοῦ, ΐνα μη λύμης και τῷ ύγιαίνοντι μεταδῷ. Παραπελεύεται δε παί τουτο ή μετριότης ήμων, ίνα έχη έπ' άδείας ό αύτος Ιερώτατος μητροπολίτης ιερουργείν τη ρηθείση σεδασμία πατριαρχική μονή του Σπηλαίου, δταν δεήση και καλή χρεία πρός τούτο, τελήται δε όφειλομένως ή άναφορά χαί μνήμη της ήμων μετριότητος in τη μονή ύποχειμένη ύπό την πατριαρχικήν έξουσίαν, Επειτα μνημονεύηται ώς καθηγούμενος άπλώς και ό διαληφθείς Ιερώτατος μητροπολίτης Παλαιών Πατρών. Είς γάρ την περί τούτου άσφάλειαν άπολέλυται αύτῷ δή τῷ ξηλωθέντι ερωτάτω μητροπολίτη Παλαιών Πατρών, ύπερτίμφ και εξάρχω πάσης Άχατας, άγαπητῷ χατά Κύριον άδελφῷ τῆς ἡμῶν μετριότητος χαι συλλειτουργώ, και το παρόν σιγιλλιώδες γράμμα της ήμῶν μετριότητος.

† Είχε το Μητί Ίατουαρίφ Ιτδ. ζ διά τιμίας πατριαρχικής χειρός.

#### XIII. Patriarcha committit metropolitæ Monembasiæ jura patriarchalia curanda in tota Peloponneso.

+ 'Η μετριότης ήμῶν άνατίθησί σοι, τῷ ἰερωτάτψ μητροπολίτη Μονεμβασίας, υπερτίμω και έξάρχω c πάσης Πελοποννήσου, άγαπητῷ κατὰ Κύριον άδελφῷ χαι συλλειτουργώ της ήμων μετριότητος, την έν τη Πελοποννήσω ανήχουσαν πασαν έξαρχίαν τοι; πατριαργικοίς δικαίοις · όθεν επιτηρήσεις μεν πάντα τα ύπο το πατριαρχείον τελούντα μοναστήρια, διδάξεις τε τούς ένασχουμένους αύτοις μοναχούς, θεο φελοῦς ξχεσθαι βίου και κατά τὸ ἐπάγγελμα πολιτεύεσθαι, χαί τοὺς μέν πειθομένους ἀποδοχῆς ἀξιώστις, δσους δε άπειθούντας εύρήσεις, Ιατρεύσεις αύτους, νύν μεν ήμερωτέροις, νύν δε αύστηροτέροις φαρμάχοις χρώμενος · ώσαύτως χαταστήσεις έν αύτοίς ηγουμένους, δσους δοχιμάσης των εύρισχομένων είς τον αύτόθι τόπον μάλλον των άλλων έπιτηδειστέρους είς την τοιαύτην λειτουργίαν · επιτηρήσεις τε τά προσόντα τοίς τοιούτους μοναστηρίοις χτήματά D τε και πράγματα, και διδάξεις τους διακονούντας χαι διενεργούντας αύτα προσέχειν ξαυτοίς, μή θίγειν άσυνειδήτως των Ιερών, ένθυμουμένους το χατλ

τον 'Ανανίαν χαι την Σάπφειραν, χαι ώς ό έχείνων Θάνατος χαι ή τῆ; προσχαίρου ζωῆς ἀφαίρεσις τύπος έστιν ἐχπτώσεως τῆς αἰωνίου ζωῆς, ήτις ἐξ ἀνάγχης Ἐψεται τοἰς πλεονεχτιχήν χεἰρα τοἰς ἀνατεθειμένοι; θεῷ ἐπιδάλλουσιν. 'Ιερουργήσεις δὲ ἐν τοἰς τοιούτοις μοναστηρίοις χαι χειροτονήσεις χατὰ τὴν ἐπιχρατήσασαν ἐχχλησιαστιχήν συνήθειαν, όφειλόντων χαι τῶν ἐνασχουμένων ἐν τοἰς μοναστηρίοις μοναχῶν πείθεσθαι τῆ ἰερότητί σου, ἐφ' οἰς μέλλεις λέγειν πρός αὐτοὺς, ἀφορῶσιν εἰς τὴν πνευματιχήν αὐτῶν προχοπήν τε χαι αῦξησιν. Κατὰ δὲ τῶν τε-

ł

xal τὰ παρά τούτου πρός αύτους λεγόμενα εύπει- Α λέως ἀπειθούντων xal μη ἐθελόντων ὑπακούειν xal θῶς δέχεσθαι · πείθεσθε γάρ, φησί, τοῖς ήγουμένοις βάρος ἀφορισμοῦ ἐπισείομεν, ὅπερ λύτει ἡ ἰερότης ὑμῶν, καl ὑπείκετε. Έπει και ή πρός αὐτὸν τιμη σου τῆ μετανοία προσδραμόντων αὐτῶν. Τούτου γὰρ εἰς την ήμῶν μετριότητα διαδαίνει, και ἔχει την χάριν και τὸ παρὸν γράμμα τῆς ἡμῶν μετριότητος ἀναφορὰν, εἰδέναι ὁφείλοντες, ὡς ὁ ἐξ αὐτῶν ἀντιάνοφορὰν, εἰδέναι ὁφείλοντες, ὡς ὁ ἐξ αὐτῶν ἀντι-

> †Είχε το · Μηνί 'Ιανουαρίω Ινδ. ζ δια τιμίας πατριαρχικής χειρός.

#### XIV. Macarius, metropolita Antiquarum Patrarum, confirmat, monasterium dictum Mega Spelaion now esse metropoleos.

+ Έπει άπο της παραχωρήσει Θεοῦ δια πληθος άμαρτιών επιφυείσης τοίς πράγμασιν άνωμαλίας κατήντησε και τα της κατ' έμε εκκλησίας, είς δσην δή και κατήντησε στενότητα, κάντεῦθεν ώς μή ξχων χατάντημα περιεφερόμην τήδε κάκείσε, βλέπων καθ' έχάστην επηρτημένον μει χίνδυνον έχ της επιθέσεως των έχθρων, και διά τουτο, όδηγηθείς άπό του Θεου, ό παναγιώτατος ήμων δεσπότης ό οίχουμενιχός πατριάρχης κατηλέησε με και προμηθείας ήξίωσεν άπό της έμφύτου αύτοῦ χρηστότητος και συμπαθεία;, και παρεκελεύσατο διά τιμίου αύτοῦ σιγιλιώδους γράμματος, ίνα την σεδασμίαν πατριαρχικήν μονήν τοῦ Σπηλαίου χρατῶ και διεξάγω ήγουμενιχώς έφ' δρω της ζωής μου, χαι έπιμελώμαι της συστάσεως αύτης και έπι το κρείττον βελτιώσεως, ίδου, τυχών της τοιαύτης προμηθείας και εύχαριστών και νούτου ένεκα τῷ παναγιωτάτω ήμων δισπότη τῷ οίχουμενικῷ πατριάρχη το παρόν έγγραφόν μου ύποσχετικόν έκτίθεμαι, δι' οδ και τάττω και βεδαιώ, ίνα εί χαι πεπλανημένον είχαν πρότερου λογισμόν, ότι έχει ποσώς μετοχήν τινα ή τών Παλαιών Πατρών μητρόπολις έπι τώδε τω μονασηρτίω. άλλ' οῦν ἐπεὶ ἐξήτασα καὶ εῦρον ἀκριδῶς, ὅτι οὐόόλως μετέχει ή τοιαύτη έχχλησία έπι τούτω, άτε δή άνωθεν υποχειμένω τη πατριαρχική περιωκή, χαί είμι έγώ είς τοῦτο μάρτυς πρό τῶν άλλων, οὐδέν πε:ραθώ μετά ταῦτά ποτε ή ζητή σαι ή άντ: ποιήσασθαι ώς μητροπολιανού τούδε του πατριαρχιχού μοναστηρίου τής Σπηλαιωτίσσης, άλλά έχω την τούτου ήγουμενείαν έφ' όρω της ζωής μου, χαι έπιμελώμαι της συστάσεως χαί βελτιώσεως αύτοῦ τε και των προσόντων αύτῷ κατά την περίληψιν τού απολυθέντος μοι τιμίου σιγιλλιώδους γράμματος, φροντίζων και της ψυχικής ώφελείας και εύταξίας τῶν μοναχῶν. εἰ δὲ οὐδὲν συνεηρηθῶ εἰς την παροῦσάν μου ἔγγραφον ὑπόσχεσιν ἀποπληρών οῦτως, ίνα εχδάλλωμαι από της ηγουμενείας τος. τοιούτου πατριαρχικού μοναστηρίου. Διά γούν την περί τούτου βεδαίωσιν επιστωσάμην αυτην οίχενχείρω ύπογραφή. Μηνλ Ίανουαρίω ίνδ. ζ.

+ Ο Παλαιών Πατρών Μαχάριος.

#### XV. Synodus metropolitæ Pegarum confert metropolim Sozopoleos.

† Ἐπει xaì τā τῆς ἀγιωτάτης μητροπόλεως Πηγῶν ὑπὸ τῆς ἐπιφιείσης τοῖς πράγμασιν ἀνομαλίας xaì τῆς τῶν ἐχθρῶν ἐπιθέσεως, παραχωρήσει Θεοῦ διὰ πλῆθος ἀμαρτιῶν, εἰς τὸ μηδαμῆ μηδαμῶς xaτήντησε, xaì οὐδ' ἀπὸ λοφάνων δή τινων ἐγνωρί-

### SYNODICÆ CONSTITUTIONES.

τιμος, άγαπητός ήμῶν κατά Κύριον άδελφός καί συλλειτουργός, ού μόνον έν στερήσει χαλαύτῶν τῶν πρός το ζήν άναγχαίων ετύγχανεν, άλλ' ούδε χαταντήματος γούν εύπορών ήν, κάντεῦθεν προμηθείας συνοδικώς ύπερ αύτοῦ γενομένης και πρότερον. έγένετο συνοδική πράξις, ώστε κατά λόγον έπιδόσεως κατέχειν αύτον την άγιωτάτην μητρόπολιν Σωζοπόλεως, γνησίου άρχιερέως χηρεύουσαν, έδεήθη δε άρτίως ό ρηθείς ιερώτατος άρχιερεύς, ίνα καί ές' όρω της ζωής αύτοῦ χατέχη την τοιαύτην άγιωτάτην εκκλησίαν Σωζοπόλεως, ή μετριότης ήμῶν πάνυ τοι προθυμουμένη και βουλομένη Χριστού χάριτι έπιχουρίαν έπιδείχνυσθαι περί τους άπορουμένους των άδελφων, περί ους και το έκκλησιαστικόν χρέος άπαιτεί μάλιστα, και άμα προμηθευο- Β μένη και αύτη, όπως αν και ό κατά την Σωζόπολιν εύρισχόμενος Χριστώνυμο; λαλς άρχιερατικής άπολαύωσιν έπισκέψεως καί του έντευθεν άγιασμου, άτε δη του δηλωθέντος άγιωτάτου άρχιερέως Πηγών τη ένούση αύτῷ περί τὰ πνευματικά έπιστήμη ίκανώς Εχοντος όδηγειν ψυχάς πρός τά θεοφιλή και σωτήρια, διά ταυτα χοινή συνοδιχή γνώμη χατεπράξατο, έπειλημμένον είναι αύτον έπιδόσεως λόγω και έφ' δρω της ζωής αύτου άπάρτι της αύτης άγιωτάτης εχχλησίας Σωζοπόλεως Έπιλήψεται τοίνυν ούτος αύτης τοιουτοτρόπως μετά πάντων των ύπ' αθτήν, ίερουργήσει τε έν αύτη χαι ύποδιαχόνους και διακόνους και ιερείς άπό των ύπ' αύτην χειροτουήσει, και απλώς πάντα έν αύτη χαταπράξεται, όσα και γνήσιος άρχιερεύς αύτῆς, ἐφ' ὅρψ τῆς ζωῆς αύτου δίχα τῆς του ἰερού συνθρόνου ἐγκαθιδρύσεως, ώς χατά λόγον έπιδόσεως, όφειλόντων χαί τῶν κληρικών και των άλλων άπάντων, Ιερωμένων και λαϊχών, το προσήχον αύτῷ σέδα; χαι την τιμήν άποδιδόναι και ύπείκειν και πειθαρχείν, έφ' οίς πρός αύτους μέλλει παραινείν και είσηγείσθαι άφορῶσιν είς ώφέλειαν των ψυχών αύτων. Είς και την περί τούτου ασφάλειαν και ή παρούσα ήμετέρα συνοδική πράξις τῷ διαληφθέντι εερωτάτψ μητροπολίτη Πηγῶν καὶ ὑπερτίμω ἐπιδέδοται.

+ Elys to · Myrl  $\Phi$ ebpouply irb.  $\zeta$ .

XVI. Callistus populum Peritheorii monet ut episcopo obediat.

σίας Περιθεωρίου και ό όπο την ένορίαν ταύτης και επικράτειαν εύρισκόμενος τοῦ Κυρίου λαός, ίερωμένοι, άρχοντες, λαϊχοί, άγαπητά χατά Κύριον τέχνα τῆς ήμῶν μετριότητος, χάριν, εἰρήνην, έλεος, εύθηνίαν τε τών άγαθών και ψυχικήν σωτηρίαν έπεύχεται πάσιν ύμιν ή μετριότης ήμων άπο Θεού παντοχράτορος. Άπο της απολυθείσης συνοδιχής πράξεως τῆς ήμῶν μετρίστητος μέλλετε γνωρίσειν, δπως ετάχθη εύρίσκεσθαι ό Ιερώτατος μητροπολίτης Τραϊανουπόλεως είς την αύτην άγιωτάτην έχχλησίαν, και όπως περιέστη έχειν τουτον αύτην είς χατάντημα. 'Ο γοῦν τοιοῦτος ἰεριὑτατος ἀρχιερεὺς και γεννηθείς και παιδευθείς έν τη θεοδοξάστιο και Οσομεγαλύντω Κωνσταντινουπόλει και συνέσει πνευ-

ζετο, ό δε ταύτην λαχών Ιερώτατος άρχιερεὺς, ὑπέρ- 🗛 ματική και άρέτη κεκοσμημένος ὑπό Θεοῦ, ἀπολαύει μέν διά ταῦτα χαὶ τῆς εύμενείας τῆς παρά τῶν κρατίστων και άγίων μου αύτοκρατόρων, Exer 22 κατ' έξαίρετον και την από της ήμων μετριότητης άδελφικήν στοργήν και διάθεσιν, ώς Χριστοῦ χάριτι δυνάμενος χαί ψυχών προΐστασθαι χαι χειραγωγείν αύτας πρός την σωτηρίαν. "Ηδη γούν καταλαμβάνει σύν Θεφ πρός ύμας, και παρεγγυάται πασιν ύμιν ή μετριότης ήμων, ώς αν υποδέξησθε τουτον μετά περιχαράς, και εύφρανθητε έπι τη παρουσία αύτου, και δέγησθε, και σπεύδητε εκπληρούν, όσα μέλλει λέγειν και διδάτκειν ήμας ψυχωφελή και σωτήρια, ύπείχοντες αύτῷ χαι πειθαρχούντες ώς olxelio πο:μένι και διδασκάλω, άποστολικαίς παραινέσεσιν έξαχολουθούντες • ή γάρ πρός αύτον τιμή είς τήν ήμων μετριότητα διαδαίνει, και έχει την άμαφορά, χαι πάντα τρόπον επαγων:ζόμενοι αναστρέφεσθαι και πολιτεύεσθαι, ώς άρμόζει Χριστιανοίς άνθρώποις, κατά τοὺς θεσμοὺς τῆς Ἐκκλησίας Θεοῦ καὶ χαθώς ol φιλευσεδείς των Χριστιανών άπαιτούσι νόμοι, άγάπην έχοντες μετ' άλλήλων χαι ειρήνην, έλεημοσύνην και μετάδοσιν πρός τους πένητας και τούς αίχμαλώτους, έξαγορίαν πρός τούς πνευματιχούς πατέρας, των έχχλησιαστιχών συνάξεων χαι των είς Θεόν ύμνωδιών μηδαμώς απολιμπανόμενοι, έπι χαθάρσει και άγιασμῷ τῶν οίχείων ψυ. χών, και άπλώς είπειν, πάσης μέν άμαρτίας άπεχόμενοι, πάσης δε άγαθοεργίας άντεχόμενοι, έξ ής θεός θεραπεύεται και άμείδεται πλουσίως τούς οίχείους θεράποντας, ίνα χαι την δια πληθος άμαρτιών έπενεχθείσαν τῷ ήμετέρω γένει χατα:γίδα της βαρδαρικης έφόδου ό πλούσιος έν έλέει xal οίχτιρμοίς φιλάνθρωπος Κύριος, των oixelwv σπλάγγνων επιμνησθείς, είς αίθρίαν μεταποιήση. οίδε γάρ έχπληρούν τα θελήματα των φοδουμένων αὐτόν. Παραχελευόμεθα δὲ χαὶ τοῦτο, ἶνα πάντα τὰ τῆς Ἐχχλησίας δίχαια εὐρίσχωνται ὑπὸ τὴν έξουσίαν τοῦ διαληφθέντος Ιερωτάτου μητροπολίτου, χαι έάν τις έφθασε χαι χατέσχε τι έξ αύτῶν, ή τις άφ' ύμῶν τῶν κληρικῶν ή τῶν άλλων, είτε χωριφιαίαν γήν, είτε αμπέλιον η ύδρομύλωνα η περιδόλιον ή αύτουργόν ή τι έτερον έχχλησιαστιχόν δίχαιον, απολύση τουτο απροφασίστως πρό; αυτόν. έπειδη τά άφιερωμένα τῷ Θεῷ άναπόσπαττα xal + Εύλαβέστατοι χληριχοί τῆς ἀγιωτάτης ἐχχλη. D ἀναφαίρετα τον ἀεί χρόνον τυγχάνειν ὀφείλει, οἶς άφιέρωνται, xal ό χείρα πλεονέχτιν xal άρπαγα επιδάλλειν τούτοις επιχειρών ώς ιερόσυλος χρίνεται. παρ' αύτῶν, και ἐπιτιμίω καθυποδάλλεται, δ ôŋ επιτίμιον αχολούθως χαι ή μετριότης ήμων επανατείνεται χατά των τοιούτων, μέχρις αν φέροντες έπανασώσωσι τη Έχχλησία τὰ παρ' αὐτῶν ἀφαιρεθέντα · χατά γάρ την των αύτων θείων χαλίερων χανόνων παραχέλευσιν ό ρηθείς ίερώτατος μητροπολίτης δφείλει Έχειν την φροντίδα και την διοίκησιν πάντων των της Έχχλησίας πραγμάτων. Ποιείτε τοίνον έπιμελώς, καθάπερ ή μετριότης ήμων παρεγγυάται ύμι, ένα καί ή του θεού χάρις είη με? ບໍ່ແຜັນ.

+ Elzε το' Mnrl Maptie Iro. ζ.



# XVII. Callistus jubet metropolitam Philudelphiæ mo- A του πατριαρχιχοῦ μοναστηρίου, πράγμα ποιείν nasterium David inspicere.

1333

† Ίερώτατε μητροπολίτα Φιλαδελφείας, ὑπέρτιμε χαί έξαρχε πάσης Αυδίας, εν άγίω Πνεύματι άγαπητε άδελφε της ήμων μετριότητος zal συλλειτουργέ, χάρις είη και είρηνη παρά Θεοῦ τη ση ἰερότητι. Έπει έφθασεν ή μοναχή ή έπονομαζομένη Άγγελίνα ή Σεναχηρίνα και διεπράξατο και είργάσατο είς την αύτόθε σεδασμίαν γυναιχείαν πατριαρχικήν μουήν, έπ' δνόματι τετιμημένην της ύπεράγνου Δεσποίνης καί Θεομήτορος και έπικεκλημένην τοῦ κῦρ Δαυίδ, όσα δή χαι εποίησεν ανένδεχτα, ούχ ώς εχρην διατεθείσα, άλλά μάλλον χαι έπι βλάδη ψυχική των ένασχουμένων ταύτη μοναχών, ή μετριότης ήμων χαί της σωτηρίας μέν άπάντων των Χριστιανών φροντίζουσα, Χριστού χάριτι, μάλιστα δε τών μονα- Β χών, κατά Θεόν προθεμένων και έπαγγελλομένων βιούν, παραδηλοί και άνατίθησι τη ιερότητί σου διά τοῦ παρόντος γράμματος, ἐπιλαδέσθαι τοῦδε τοῦ πατριαρχικού μοναστηρίου του κύρ Δαυίο και έχειν την έφορείαν τούτου χαί πνευματιχήν έπίσχεψιν χαί άνάχρισιν χαί παντοίαν επιμέλειαν τούτου χαί προμήθειαν και διά φροντίδος ποιείσθαι άπό της ένούσης τη Ιερότητί σου σοφίας και πνευματικής διδισχαλίας χαι έπιστήμης, όπως αν ai έν τῷδε τῷ πατριαρχίκῷ μοναστηρίψ θεοφιλώς άναστρέφοιντο καί κατά το προσαρμόζον γυναιξίν, έπανηρημέναις τόν μοναχικόν βίον και μόνω Θεώ αφιερωμέναις, χατά τάς πρός αύτὸν συνθήχας τούτων χαι έπαγγελίας, ταύτην δε την Σεναχηρίναν, λύμηναμένην τάς σών μοναχών ψυχάς και άνένδεκτα διαπραξαμένην, έχ του άπ' έντευθεν άποδιώξης έχειθεν, ίνα μή της λύμης κακώς μεταδώ και τάζς ύγιαινούσαις. το γάρ σπουδαζόμενον και πραγματευόμενον ήμιν, ώς οίδε χαι ή ιεράτης σου, σωτηρία έστι ψυχών, Ενθα δή χαι μαλλον πρό των άλλων όφείλομεν. Ώσαύτως έπιusistore is poing ou xal onus av to protev us ναστήριον είς την προτέραν-σύχ θεφ έπανέλδοι εύταξίαν και κατάστασιν, και τα ύπ' αύτο κτήματα βελτιοίντο και επαύξωντο, επανασωθείεν δ' και όσα Εφθασάν σινες οίφδήτινε τρόπω και κατέσχον άμετόχως και δυναστεία χρησάμενοι · θάββος γαρ έχει χαι αχριδή πληροφορίαν ή μετριότης ήμῶν, ὡς ταίς θεαρέστοις και επιμελείαις της Ιερότητός σου και έν τούτω καί κατ' άμφω την είς το κρείττον επίδο- D σιν και ώφέλειαν λήψεται το δηλωθέν πατριαρχικόν μοναστήριον, όφειλουσών και των μοναχών κατά τό, οπερ έχουσι, χρέος ύπείχειν και πειθαρχείν τη leρότητί σου έν απασιν · αποστολιχαίς γαρ παραινέσεσιν έξακολουθείν μέλλουσιν, ώς παρεγγυώμεθα και άμα ώς της πρός την Ιερότητά σου αίδοῦς χαι εύπειθείας αύτων και τιμής είς την ήμων μετριότητα διαδαινούσης και άναφερομένης. δθεν και ούδεις όφείλει επαγαγείν είς τουτο εμποδισμόν τινα ή εναντίωσιν τη Ιερότητί σου, εί μή βούλοιτο, χαν όποίος άρα και ή, εκκλησιαστικής επεξελεύσεως πειραθήναι. Ποιείτω τοίνυν επιμελώς χαι άμεταθίτως ή ίερότης σου κατά την πρός αύτην ήμετέραν άναθε τιν έπι λυσιτελεία, ώς δεδήλωται, του τοιού-

του πατριαρχικοῦ μοναστηρίου, πράγμα ποιείν μέλλουσα και τούτου Ένεκα είς τε άρέσκειαν τοῦ Θεοῦ και πολλην άποδοχην τῆς ἡμῶν μετριότητος. Ἐβρίωσο κατά Κύριον, κ. τ. λ.

+ Είχε τό· Μηνί Μαρτίω Ινδ. ζ.

### XVIII. Callistus metropolitæ Philadelphiæ committit jura ecclesiastica curanda in Antiqua Phocxa.

+ 'Η μετριότης ήμῶν τὸ παρὸν ἀπολύουσα γράμμα παραχελεύεται δι' αύτοῦ, ῶστε διοιχείν τα τῆς Παλαιάς Φωχαίας έκχλησιαστικά δίκαια τον Ιερώτατον μητροπολίτην Φιλαδελφείας, ύπέρτιμον χαι έξαρχον πάσης Λυδίας, έν άγίω Πνεύματι άγαπητου άδελφόν τῆς ήμῶν μετριστητος και συλλειτουργόν, κατά την ένοῦσαν αὐτῷ Χριστοῦ χάριτι σοφ!αν χαὶ ἀρετην καί πνευματικήν έπιστήμην, και διά φροντίδος τίθεσθαι την σωτηρίαν των έχει εύρισχομένων Χριστιανών, έχειν δε αύτον δη τον Ιερώτατον άρχιερέα και ύπέρτιμον και έπ' άδείας άποτάττειν έπι τη διεξαγωγή των τοιούτων έχχλησιαστιχών διχαίων και ένοχών, δν άν εθέλοι και διακρίνοι ίκανόν και άρμόδιον έπι τούτω. ώσαύτω; έπιτρέπομεν και έκχωρούμεν τῷδε τῷ ἰερωτάτφ μητροπολίτη Φιλαδελosias xal únepriµo, iva xal èv rais èvopiais xal έπιχρατείαις τῶν χηρευουσῶν άγιωτάτων έχχλησιῶν χαι μή επιδόσεως λόγψ πρός τινας δοθεισών ίερουργη έν αύταις χαι σφραγίζη άναγνώστας άπ) τών exeise, xal úmobiaxóvous xal biaxóvous xal lepels χειροτονή · όθεν όφείλουσιν οι τε χληριχοί τής Παλαιας Φωκαίας, πρεαδύτεροι, μοναχοί και λαϊκο', παντοίαν αίδώ και τιμήν άπονέμειν αύτῷ και ύπείχειν χαι πειθαρχείν, έφ' οίς μέλλει λέγειν χαι είσηγείσθαι αύτοις λυσιτελέσιν, αποδιδόναι τε και το άνηχον χανονικόν και εί τι άλλο σύνηθές έστι και τεταγμένον αποδίδοσθαι παρ' αύτων τῷ μέρει τῆς Έχχλησίας. Έπι τοῦτο γάρ, χ. τ. λ.

+ Elys to Myrl Maptie Iro. C.

#### XIX. Patriarcha inspectionem monasterii Hodegon committit metropolitæ Macræ.

† Ο Ιερώτατος μητροπολίτης Μάκρης, υπέριιμος, άγαπητός χατά Κύριον άδελφός τῆς ήμῶν μετριότητος καί συλλειτουργός, πορισάμενος σεπτόν πρόσταγμα τοῦ χρατίστου καὶ ἀγίου μου αὐτοχράτορο; επί τη χατά την θεοφύλακτον και Θεομεγάλυντον Κωνσταντινούπολιν διαχε:μένη σεδασμία μονη, τη είς δνομα τιμωμένη της άγίας και ζωαργικῆς Τριάδος, ἡτήσατο, ὡς ἂν λάδη ταύτην καὶ παρά της ήμων μετριότητος δια γράμματος αύτης. Η γούν μετριότης ήμων, τὸ παρὸν ἀπολύουτα γράμμα, παραχελεύεται δι' αύτοῦ, ὡς ἀν, ταττομένου παρά της ήμων μετριότητος είς την ήγουμενείαν της είρημένης μονής, öν αν έκλέγηται και σφραγίζη αύτη, ότε μέν εύρίσχεται ό διαληφθείς Ιερώτατος μητρ:πολίτης • Μάχρης επιδημών τη βασιλίδι τών πόλεων, κρατή και έφορεύη ούτος την αύτην σεδασμίαν μονήν, επιμελούμενος και φροντίζων αύτης κατά το δυνατόν, εύρισχομένου χαί του άποταχθέντος παρά της ήμων μετριότητος είς την ήγουμενείαν αυτής.

1.31

εδρίσχεται ό αύτος ίερώτατος μητροπολίτης, ίνα μήτε αύτος εξτος έςορευή την δηλωθείσαν σεδασμίαν μονήν, μήτε άλλω τινί την αύτης έφορείαν καταλίπη, άλλά εύρισκεται ό και πρότερον είς την ήγουμενείαν άποταχθεις αύτης παρά της ήμῶν μετριότητος πάσαν την της μονής φροντίδα και επιμέλειαν έχων, άναχρινόμενος παρά τής ήμων μετριότητος. Είς γάρ την περί τούτου άσφάλειαν έγένετο τώ διαληφθέντι Ιερωτάτω μητροπολίτη Μάχρης χαι τό παρόν γράμμα τῆς ήμῶν μετριότητος.

† Είχε τό· Μηγί Μαρτίφ Ιγδ. ζ, διά τιμίας πατριαρχιπής χειρός.

# XX. Synodus Alexium, episcopum Vladimiriæ, nominat metropolitam Kioviæ et totius Russia.

Η συνοδικώς γεγονυία μετάθεσις του επισκόπου Βλαντιμήρου, χυρου 'Αλεξίου, επι την άγιωτάτην μητρόπολιν Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας.

† Η άγία τοῦ Θεοῦ καθολική και ἀποστολική Έχχλησία χατά την δοθείσαν αύτη άνωθεν, Χριστού χάριτι, άήττητον Ισχύν τε και δύναμιν έπι το λυσιτελέστερον άει τα πάντα διοιχονομουμένη, χαι είς πάσας μέν τάς έχασταχοῦ εύρισχομένας άγιωτάτας έχχλησίας ένδείχνυται την φροντίδα ταύτης χαι έπιμέλειαν, δπω; αναύται χαλώ; χαι χατά τόν του Κυρίου νόμον διοιχοίντο χαι διεξάγοιντο · πολλφ δε πλέον φροντίζει και πρημηθεύεται των πόρρω που και μακράν διακειμένων τοιούτων άγιωτάτων έκκλησιών, πλήθει πολυανθρώπου Εθνους και ύπεροχη όη- C γικής έξουσίας διαφερουσών, τά προσήχοντα έαυτή διαπραττομένη και όφειλόμενα, ένθα μάλιστα το προχείμενόν έστι σπούδασμα ψυχῶν άγιασμός χαι ώφέλεια. Τούτου δή χάριν και την άγιωτάτην μητρόπολιν Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, πολλην και μεγάλην την επιχράτειαν έχουσαν χαι Χριστωνύμω χατά μυριάδας εύθυνομένην λαώ, έν ταύτη δοξαζομένου του όνόματος του Θεού, διά πολλής άγει τιμής ή του Θεοῦ ἀγία Ἐκκλησία, και παντι τρόπω ταύτης βούλεται προνοείσθαι και συναίρεσθαι ταύτη και βοηθείν · έπειδή χαι πολλούς πληφιογωρούντας έγει έχεισε τοὺς ἀσεδείς τε καὶ πυρσολάτρας. Διὰ ταῦτα καὶ χατά τους πολυειδείς και άρίστους τρόπους των οίπονομιών αύτης τους εύδοχιμούντας έπι πολλοίς προτερήμασι προσφόρους ίερους άνδρας χαι έπι των προτέρων χρόνων είς την τοιαύτην άρχιερατικήν προστασίαν εγκατέστησε μετά της πρεπούσης δοχιμασίας. Και νῶν οὐν όμοίως διὰ πολλης είχε φροντίδος από των χατά την θεοδόξαστον, Οεοφύλαχτον και θεομεγάλυντον Κωνσταντινούπολιν εύρειν και έχλέξτσθαι άνδρα των άρετη διαλαμπόντων και επισήμων και λόγου δυνάμει διαφερόντων τε και εύδοκιμούντων και πείραν ίερων κανόνων και ακρίδειαν νόμων φιλευσεδών έχοντα, χαι έγχαταστήσαι τοιουrov apprepta xal ègamostellat exelos els to morhalνειν καλώς και κατά τον προσήκοντα λόγον την όηθεί ταν άγιωτάτην έχχλησίαν. Έπει δε ό θεοφιλέστατος επίσχοπος Βλανδιμήρου, χῦρ Άλέξιος, έχεισε γεννηθείς και τραφείς και εύλαδείας και άρετής

δτε δε είς την λαχούταν σύτον άγιωτάτην εχχλησίαν Α άντιποιούμενος, άπελευε και πνευματικής στοργής χαι διαθέσεως χαι παρά του Ιερωτάτου άρχιερέως πάσης 'Ρωσίας, χῦρ Θεογνώστου Ιχείνου, είς την τοιαύτην άρχιερατικήν άρχην καλώς διαπεθψαντος χαι την διοίχησιν των άνηχόντων έχείνω διχαίων χατεπιστεύθη, ώς ίχανος ψυχῶν χαὶ πραγμάτων προιorasdat, xal sig to the imoxonie avixon map' ixelνου άξίωμα, είτα και ώς τοιούτον γινώσκων αύτιν ό διαληφθείς άρχιερεύς, χῦρ Θεόγνωστος, έξ αὐτῆς της πείρας και των πραγμάτων, έγραψε και παρ:χάλεσεν είς την άγιωτάτην τοῦ Θεοῦ Μεγάλην Έχxλησίαν, xai συνέστησε τοῦτον άξίω; xai δυνατώς Εχοντα xal adthν την άγιωτάτην μητρόπολιν Κυέ-6ου και πάσης 'Ρωσίας άρχειρατικώς διεξάγειν. δ B oh nat huels nata to einds efectate dedunotes ano-הנסדמדון באל מאמא אףשי אלא ביומטדטי סטדער באי דמון άληθείαις εδρομεν και κατά πάντα σύμφωνον τοις μαρτυρίαις ταις ύπερ αύτοῦ άπό τε τῶν ἐχείθεν ένταύθα έρχομένων 'Ρωμαίων και άπο της καλή; κα! έπαινετής φήμης του ένόματος αύτου, άλλά δη καί αύτῶν τῶν Ῥώσων, άλλοτε κατ' άλλους καιρούς έρχομένων ένταῦθα και άγαθά ὑπέρ αὐτοῦ μαρτυρούντων (έγραψε δε άρτίως και ό εύγενέστατος μέγας. βήξ. χατά Κύρτον παθεινότατος και γνησιώτατης υλός τῆς ήμῶν μετριότητος, κῦρ Ἰωάννης, ὑπέρ αὐτου είς τε τον χράτιστον χαι άγιον μου αυτοχρότορα xal sig the arian tou Osou Merchan Beerholar), ήμείς, și xal oùstr ην σύνηθες διόλου ούδε άσραλές touto the Exxingle, due; did tas deloniorous xat sustatizas tautas paptuplas xal the eventor xil θεάριστον αύτοῦ άγωγήν διεχρίναμεν τοῦτο γενέobai, This sig autor of toutor xat using the xup 'Αλέξιον, ού μην δη παραχωρούμεν, ούδε ενδιδόαμεν όλως έτερον τινα είς το έξης άπο της Ρωσίας όρμώμενων άρχιερέα έχείσε γενέσθαι, άλλά άπο ταύτης τής θεοδοξάστου και θεοιρεγαλύντου και εύδαίμονος Κωνσταντινουπόλεως άρετή το και άγαθοίς τρόποις σεμνυνόμενον, έν δυνάμει λόγου και είδήσει και πείρη τών νομίμων της Έκκλησίας έγνωσμένον και ένrespanners, we elegral, ent to suggestres and μετά την εχχλησιαστικήν και κανονικήν παρατήρησιν τά τε παρεμπίπτοντα χανονικά ζητήματα διεξάγειν και τον έκει Χριστώνυμον λαόν έπι νομάς σωτηριώδεις ένάγειν, έαυτῷ άρχοῦντα χαὶ μηδενὸς έτέρωθεν προσδεόμενον, δ δή και του; μεθ' ήμας πατριαρχεύσοντας άξιουμεν ούτως άποπληρουν, ώς xadus Exov xal tà pérista supsaddopevov els oixoδομήν της Έχχλησίας Θεού. "Οθεν και συνδιατκεψαμένη ή μετριότης ήμων τη χαθ' ήμας ιερά χαι θεία συνόδω τών χαθευρεθέντων ένταῦθα ίερωτάτων άρχιερέων, ύπερτίμων, άγαπητών χατά Κύριον άδελφών και συλλειτουργών αύτης, του Χαλκηδόνος, του Μελενίκου, τοῦ Ποντοηρακλείας, τοῦ 'Ρόδου, τοῦ Χριστουπόλεως, τοῦ Μιτυλήνης, τοῦ Άπρω, τοῦ Μαδύτων, τοῦ Καλλιουπόλεως, τοῦ Τενέδου, τοῦ Γαρέλλης καί τοῦ Έξαμιλίου, κατέστησεν άρτίως τοῦτον δή τον χύριον 'Αλέξιον είς τέλειον μητροπολίτην Κυέδου και πάσης Ρωσίας, μετατεθέντα και άναχθέντα έπι τίνδε του θρόνου, ώ; μείζονα, διά την

13.6



# CALLISTI ET PHILOTHEI CP. PATRIARCH.

ένοῦσαν αὐτῷ ἀρετὴν καὶ τὰ λοιπὰ πνευματικὰ Α χρόνους, εύθυντοῦ δντος τοῦ πράγματος, καταλαμπροτερήματα χατέ τὸν ἀναγεγραμμένον τρόπον, εὐδοχία χαι έπιχρίσει τοῦ χρατίστου χαι άγιου μου αότο αράτορος, του διαπύρου προμάχου και σπουδαστού της έκκλησιαστικής καταστάσεως και εύταξίας xal τῶν θείων xal εύσεδῶν δογμάτων αύτῆς. 'Avaχθεί; τοίνυν ίδου και καταστάς είς τέλειον μητροπολίτην Κυέδου και πάσης 'Pusias κατά την κανονικήν και εκκλησιαστικήν θεσμοθεσίαν τε και παράδοσιν την άνωθεν έπιχρατήσασαν, πέμπεται ούτος δή δ lepwertos μητροπολίτης Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, χῦρ 'Αλέξιος, ἐν ἀγίφ Πνεύματι ἀγαπητός άδελφός της ήμῶν μετριότητος και συλλειτουργός, χαί χαταλαμδάνει έχείσε, ώσπερεί άπο των έν-דמטטם קי אמו בלבאליח באבושב מאאנואביל. שוא דמטדם xal õhda notoüpev tā nepi toutou noo; te thu on' B αύτον σύνοδον και τούς θευφιλεστάτους επισκόπους χαι αύτον δη τον εύγενέστατον μέγαν ήηγα 'Ρωσίας, τδν χῦρ Ίωάννην, χαὶ τοὺς λοιποὺς εὐγενείς ρηγα;, εν Κυρίφ άγαπητούς υίους της ήμων μετριότητος, άλλα δή και τον ύπ' αύτον κλήρον, έτι τε και πρός τους άρχοντας και πάντα τον έκει Χριστώνυμον τοῦ Κυρίου λαόν, και γράφομεν και παρεγγυώμεθα πατριχώς, ώς άν ύποδέξωνται τουτον μετά περιχαρείας, και εύφρανθώσιν δπαντες έπι τη παρουσία αύτου, χαι άπονέμωσι τούτων παντοίαν εύneiberan nai riphy, eis ooa pédder dégern nat eisyγείσθαι αύτοίς, άφορώντα είς ώφέλειαν των ψυχών αύτῶν χαι σύστασιν τῶν εύσεδῶν χαι όρθοδόξων δογμάτων της Έχχλησίας Θεού • ή γάρ είς αύτον αίδώς και τιμή και εύλάδεια εις τον Θεον άναφέρεται, xal els the huwe metriotyta diabalvei, Eti te xal sis την xal' ημάς deiav xal lepan σύνοδον. ΌφεΩει μέντοι ούτος μετέχειν χαι της του Ιερού συνθρόνου έγχαθιδρύσεως, ώς τέλειος μητροπολίτης Κυέδου xal πάσης 'Pusias, επιλαδέσθαι τε xal πάντων των. όπουδήποτε εύρισχομένων και διαφερόντων τζόε τζ άγιωτάτη μητροπόλει διχαίων χαι προνομίων. Κατά γάρ τους θείους και ίερους κανόνας ό αύτος ίερώτατος μητροπολίτης όφείλει έχειν την έξουσίαν πάντων τών άνηχόντων τη Έχχλησία, άναγνώστας σφραγίζων έν αύτη και ύποδιακόνους και διακόνους προδιδάζων και εερείς χειροτονών και πάντα διαπραττόμενος άπλῶς ἐφειμένα τῷ ἰερωτάτψ ἀρχιερεζ Κυέδου χαι πάσης 'Ρωσία;, όφειλόντων χαι πάντων D αναλαδόντες, επειδή Θεός ήν το χινδυνευόμενον, τῶν ἐν αὐτζ χληριχῶν χαὶ τῶν ἄλλων, Ιερωμένων, μοναχών τε και λαϊκών, ύποκείσθαι και πειθαρχείν τούτφ, ότα και οίκείω ποιμένι και πατρί και διόασχάλφ και μεσίτη χαι διαλλακτή τα πρός τον Θεόν, χαι δέχεσθαι άσμένως χαι προθύμως άποπληροῦν, όσα μέλλει παραινείν και είσηγείσθαι αύτοις ψυχωφελή και σωτήρια. Έπει δε άναγκαίως έχει έπιδηpeir erraula, is of defor al lepol audres mapaκελεύονται, κατά το χρέος της υποταγής αύτου της eis την άγίαν του θεου χαθολιχην χαι άποστολικήν Έκκλησίαν και κατά την τούτων διάταξιν, ούκ έχει δε εύκόλως έκάστου έτους επιδημείν διά τε το πολύ της όδοῦ μηκος χαί την έν τῷ μέτιν δυσχέρειαν, παρεγγυώμεθα, ίνα κατά δύο

δάνη ένταῦθα, δι' αὐτό τε τὸ χρέος, ὅπερ έχει, καὶ τὰς παρεμπιπτούσας ἐχχλησιαστιχάς ἀναγχαίας χρήσεις, έτι δε και τα άναχύπτοντα και κατά πάσαν την ένορίαν αύτοῦ άναγχαία ζητήματα. Εί δ' ίσως είτε από τινος ασθενείας, είτε από ετέρων εμποδισμάτων άδυνάτως έχει αύτος δι' έαυτοῦ τῆ καθ' ήμας lepą xal θεία συνόδω έφίστασθαι, όφείλει έχλέγεσθαι και έκπέμπειν ένταῦθα, οῦς ἂν ἀρμοδίους διαχρίνοι των του χλήρου αύτου, και άναφέρειν δι' οιχείων έγγράφων και κατησφαλισμένων άναφορών τά άπερ έχει κατεπείγοντα ζητήματα, ώς άν έντεῦθεν λαμδάνωσε ταῦτα διὰ τῆς χάριτος τοῦ Θεοῦ την πρέπουσαν άποχατάστασιν χαι διόρθωσιν είς πλείονα σύστασιν τούτου και εύδοκίμησιν · έπειδη τούτου ένεχα χαί ή παρούσα ήμετέρα συνοδιχή πράξις γεγονυία τῷ διαληφθέντι Ιερωτάτω μητροπολίτη Κυέ-6ου και πάσης Ρωσίας, κῦρ Άλεξίω, ὑπερτίμω, άγαπητῷ κατά Κύριον άδελφῷ χαί συλλειτουργῷ, έπεδόθη είς ασφάλειαν. Απελύθη τη λ' του Ιουνίου Ινδ. ζ' τοῦ, ,ςωξβ' έτους.

† Είχε και διά τῆς θείας και τιμίας πατριορχικής χειρός τα Φιλόθεος, έλέφ Θεου άρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Néag 'Ρώμης, καl οίκουμενικός πατριάρχης.

#### XXI. Synodus judicium fert de duobus magis.

† Ο έχ Θεσσαλονίκης δρμώμενος Καππαδόχης .... πρό τινος ήδη καιρού έπι κακῷ ένταύθα έπιστάς, ώς μή ώφελεν, άντιχρυς άσεδείας έργα διαπραξάμενος έφωράθη. την γάρ μαγικήν κακοτεχνίαν είπερ τις έξησχημένος, την έντεῦθεν λύμην διαδόσιμον έποιείτο, και πολλούς αύτῷ παρεσκεύαζε προσιέναι και δλεθρον ψυχικόν ύπομένειν. Άνενεχθέντος τοίνυν περί του θεοστυγούς τούτου τη τε ήμῶν μετριότητι χαι τη περι αύτην θεία χαι ίερα άδελφότητι των ίερωτάτων άρχιερέων, υπερτίμων, άγαπητῶν χατά Κύριον άδελφῶν αὐτής χαι συλλειτουργῶν, περιαλγείς ἄπαντες εγενόμεθα είς πολλην xatà tò sixòs xal µsyáhyv xatevezθévtes thv húπην, και ταυτα μετά το συνεργία του Πνεύματος πολλῷ μόχθω και σπουδή τάς της 'Αμαραντίνης μαγείας και γοητείας έκ του μέσου περιαιρεθήναι, ώς άπαντες Ισάσιν · δθεν και τον προσήκοντα ζηλον ούχ έν δευτέρψ τα περί τούτου έποιησαμεθα που γάρ φορητόν όλως μή ούχι τον Καππαδόχην είς μέσον άγθηναι, χάντεῦθεν την πρέπουσαν διόρθωσιν και τά της κακίας ταύτης λαδείν; Άλλ' ην ούτος λάθρα μετερχόμενος την βδελυράν και όλεθρίαν πρα. ξιν κάι φενακίζων και έξαπατών, ώς είρηται, και πολλούς είς βάραθρον ψυχικόν και άπώλειαν καταχρημνίζων · άλλ' ό των δλων Δεσπότης xal δημιουργός Κύριος, του οίχείου των Χριστιανών πλάσματος κηδόμενος, ούκ ηνέσχετο, ούδε παρεχώρησεν επι πλέον τον Καππαδόχην συγχρύπτεσθαι χαι λανθάνειν, άλλά τές τοῦ πονηροῦ χαὶ τῶν ζιζανίων σπορέως έχτέμνων παραφυάδης και τόνδε τον Καππαδόχην μετά τῶν μαγιχῶν αύτοῦ βίδλων διωχονομή-

1337

1. 1 Mar

and the second

προύπτον άπελεγχθηναί τε και θριαμδευθηναι. Τά μέν ούν κατ' αύτον όπω; τε παρηκολούθησε την άρχην και όπω; άτε δη μιάστωρ και λοιμός διαρό!δην της άσεδείας και τοις λοιποίς μετεδίδου, μακρών άν είη διεξιέναι και ούδ' άκοκίς ταις των φιλοχρίστων άνεκτον, άλλ' ή νόσος αύτη και του μοναχοῦ . . . χαθήψατο, δς δη έξ άπονοίας χαι φιλοδοξίας πάθει έαλωχώς πάντα έποίει, δπως αν άρχιερατιχοῦ άξιώματος επιτυχής γένοιτο. Έπει δε, καθ' σσον έσπούδαζε μάλιστα, χατά τοσούτον άπετύγγανε τοῦ σχοπού, ούδ' ούτως έληγε συναίσθησιν είληφώς, άλλ' ήν έπι τούτω συνεχῶς τη συνόδω φοιτῶν · ἐπεί ούν εθλεπε τον φηθέντα Καππαδόχην συνοδιχώς άπελεγχόμενον διά τε τὰς ἀρφητουργίας αὐτοῦ χαὶ τὰς μαγικάς άσεδείας, δέον αύτον δη τον μοναχόν συντέ- Β ναι και άποτρόπαιον καθάπαξ ήγεζσθαι τοῦτον καλ βδελυχτόν, ό δε την τοῦ διαβόλου συμμαχίαν, ὡς μή ωφελεν, επιχεχλημένος τον Καππαδόχην άσμένως προσίεται χαι φιλίαν όμολογεί μετ' αύτοῦ, χαι χατ' οίχον φέρων ξενίζει, χαι όμόστεγον αύτον και όμοδία:τον έχειν βούλεται, και δώρα, τά μεν έτοιμος ην αύτῷ παρασχείν, τὰ δὲ ἐπηγγέλλετο, εἰ μόνον Coi δεδυνημένον συσχευάσασθαι διά μαγγανειών πραγμάτιά τινα καί μηχανάς διαδολικάς, ώστε καί την σύνοδού και τους περί ήμας πείσαι έπι τῷ προδιδασθήναι τούτον είς άρχιερωσύνης βαθμόν. 'Ο δέ γε τοιούτος Καππαδόχης βάστα τῆς ἐφέσεως ταύτης άξιώσαι αύτον χαθυπέσχετο. Ενθεν τοι χαί άσμένως και μετά πολίης προςδοχίας προσλαδόμε-G νος τον Καππαδόχην ο μοναχός, ώς ύπελάμβανεν, είχε τοῦτον μεθ' ἐαυτοῦ, καὶ ἐφιλοφρόνει · πλην ό Καππαδόχη;, ώσπερ αύτον άμειδόμενος, έχεινα δή αωρ! τῶν νυκτῶν ξγραφε, χαι αύτοῦ τοῦ μοναχοῦ επισταμένου, χαι ύπο το αίθριον αντιχρύ των άστρων έτίθει. έντεῦθεν γάρ έλεγε και την ίσχυν προσείναι πρός το ζητούμενον, όσα μήτε λέγειν μήτ' άχούειν χαλόν την τε γάρ χοινήν των Χριστιανών ήμων προσευχήν την είς τον Κύριον ήμων και κατά χάριν Πατέρα άναπεμπομένην γράμμασιν άντιστρόφως καί έναλλάξ Εγραψεν έν χάρτη τινί παραγεγραφώς τούτιρ και τα απερ έξελέξατο, καθάπερ έδουλήθη, όνόματα, ώστε είναι αύτους εύηνίους χαι εύεγδότους χαί χαθυπαγομένους ένεχα των ζητημάτων αύτου, πρός δε και χαρακτήρά; τινας, 🐐 ό άσεδε; και 🗗 και διά τοῦ θεοφιλεστάτου επισκόπου Σαραίου και ψυχώλεθρον γράμμα, χειρί γραφέν ιτολμηρά, πάννυχον χείμενον διεδίδασεν άντιχρύ των άστρων, είτα ώς δηθεν φυλακτικόν κατά τάς υποθέσεις τοῦ Καππαδόχου ό μοναχός τῷ ίματίψ προσράψας τοῖς. στέρνοις είχεν έγχείμενον. 'Αμφοτέρων τοιγαρούς τούτων παρισταμένων συνοδικώς χαίξτου Καππαδό κου ώς δη μεταμέλειαν δηθεν λαδόντος και τον μοναχόν έξελέγχοντος έπι τοίς τοιούτοις, ό μοναχός Εξαρνος ήν, μάτην και συκοφαντώς διαδεδλήσθαι διατεινόμενος πρός τοῦ Καππαδόχου. 'Αλλ' ὁ Καππαδόκης Ισχυρώς άντεπείγων, Ελεγεν αύτίκα προφανή την πίστιν είναι τοις έργοις · έπείπερ έγκόλπιον ό μοναχός φέρει το λεγόμενον φυλακτικόν, ού δή και εύθυς έκσπασθέντος και έξελκυσθέντος άφ'

σατο τή x20 ήμας ίερα συνόδω παραστήναι xal ele 🛦 ούπερ προσερράφη ίματίου παρά του μοναχού xal των προσγεγραμμένων έν τῷ χάρτη χατά τον άναγεγραμμένον τρόπον χαραχτήρων χαλ γραμμάτων άριδήλως άναφανέντων είς μέσον συνοδιχώς, χαί τοῦδε τοῦ μοναχοῦ μή ἀντιλέγειν ξχοντος, ή μετριότης ήμων συνδιασχεψαμένη συνοδιχώς . . . . . . . Finis deest,

#### XXII. Patriarcha monet episcopum Novogradii ut obtemperet metropolitæ Kioviæ.

† Θεοφιλέστατε επίσχοπε Νοδογραδίου, χάρις είη και είρηνη τη θεοφιλεία σου άπό θεου παντοκρά τορος. Οίδας, ώς του ίερωτάτου άρχιερέως πάσης 'Ρωσίας έχείνου, χῦρ Θεογνώστου, τελευτήσαντος ήν άναγχαίον, ίνα γένηται άρχιερεύς είς την τοιαύτην άγιωτάτην μητρόπολιν. Έπει ούν ό αύτος χυρ Θεόγνωστος, όστις και καλώς διέπρεψεν είς ταύτην δη την άρχιερατιχήν άρχην, πρότερον έτι ζῶν Επεμψε χαι Εγραψε χαι παρεχάλεσεν είς την άγίαν του Θεου καθολικήν και άποστολικήν Έκκλησίαν, περί του παρ' έχείνου προδιδασθέντος εις έπίσκοπου Βλανδιμήρου, του κυρού Άλεξίου, ότι έχει άξίως και δύαται άρχιερατικώς διεξάγειν την αυτην άγιωτάτην μητρόπολιν, διότι ένι εύλα6η; και ενάρετο;, και ήμεις δή έξητάσαμεν αύτον, χαθώς ξπρεπε. χαί είρομεν κατ' άλήθειαν τοιούτον Χριστού χάριτι καί σύμφωνον είς τάς ύπερ αύτοῦ μαρτυρίας άπό τε των αυτόθεν πολλάχις έρχομένων 'Ρωμαίων, αλλά δή χαι αύτῶν τῶν Ῥώσων, οίτινες ήρχοντο ένταῦθα καί πρότερον κατά καιρούς διαφόρους διά ταῦτκ ή μετρίοτης ήμῶν, συνδιασχεψαμένη μετά τῆς περί αύτην θείας χαι ίερας συνόδου των χαθευρεθέντων ίερωτάτων άρχιερέων και ύπερτίμων, άπο κοινής γνώμης άνεδίδασεν αύτον διά την ένάρετον αύτου πολιτείαν καί τά λοιπά πνευματικά προτερήματα. χαι άποχατέστησεν έπι τον μεγαλώτερον χαι τιμιώσερον άρχιερατικόν θρόνον, τέλειον μητροπολίτην Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, μετά ειδήσεως και θελήσεως τοῦ χρατίστου χαὶ ἀγίου μου αὐτοχράτορος, τοῦ διαπύρου προμάχου τῆς ἐχχλησιαστικής εὐταξίας και πάντα τὰ καλὰ τιμαν και άνυψοῦν εύδοχούντος και βουλομένου, χαθώς μέλλεις γνωρίσειν χαι άπο των έπι τούτω άπολυθέντων έτέρων γραμμάτων τῆς ἡμῶν μετριότητος. Ἐπειδὴ ἐδεξάμεθα τάς συστατικάς ύπερ αύτοῦ εγγράφους γνώμας τών αύτόθι λοιπών θεοφιλεστάτων επισκόπων. Άρτίω; ούν έρχεται σύν Θεῷ ό Ιερώτατος μητροπολίτης Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, κῦρ 'Αλέξιος, άγαπητός κατά Κύριον άδελφός και συλλειτουργός της ήμων μετριότητος, είς την λαχούσαν αύτον τοιαύτην άγιωτάτην μητρόπολιν. δια τουτο χαί γραφομεν προς την θεοφιλείαν σου, ίνα εύφρανθής xal σύ έπι τη παρουσία αύτου, και άπονέμης την όφειλομένην τιμήν και εύπείθειαν πρός αύτον, είς τα μέλλει λέγειν ώς ποιμήν και διδέσκαλος ψυχωφελή και σωτήρια καί συστατικά των θείων και Ιερών δογμάτων της Έχχλησίας Θεοῦ · τοῦτο γάρ ἐστι χαὶ εἰς τὸν Θεόν εύαπόδεκτον καί είς την ήμων μετριότητα καί την

# CALLISTI ET PHILOTHEI CP. PATRIARCH.

θείαν χαλ ίεραν σύνοδον έπαινετόν·τοῦτο χαλ οι 🛦 το τοιοστοτρόπως γινόμενον παρ' αθτοῦ πάντως μέλθείοι xal lepol xavóve; παραχελεύονται, βητώ; ούτω λέγοντες · · · Τούς δπισκόπους παντός Εθνους είδέναι χρή τον έαυτῶν πρῶτον χαι πάσαν εὐλάδειαν χαι ύποταγήν αύτῷ ἀπονέμειν. > Ἐπεὶ δὲ διὰ την πνευματικήν άγάπην και στοργήν, ήν είχεν ο δηλωθείς ίερώτατος άρχιερεύς, χῦρ Θεόγνωστος, είς του έπί-πκοπον έχείνον . . . . Εδωχεν έχείνον εί; το φελόνιον φέρειν σταυρούς τέσσαρας, και άπο ζητήσεως και παρακλήσεως ίδικης σου έποιήσαμεν και ήμεζς, δσον εποιήσαμεν είς σε, οφείλεις, ίνα εύχαριστής, και ούδεν παρεξέλθη; άπο τούτου, άλλά και άποδιδώς πρός τουτον δη τόν Ιερώτατον μητροπολίτην σου την ήν έχεις κατά χρέος υποταγήν · έάν γοῦν βλέπη και αύτος την σην εύγνωμοσύνην χρεωστικώ; είς αύτον και καλήν και όρθην εύνοιαν, μέλλει Β αγούς βασιλικού κλήρου, άγαπητός κατά Πνεύμα δειχνύειν πατρικήν και άγιπητικήν εύμένειαν είς the beogeilian cou . oldas de, ote xal al apagal the ήμῶν μετριότητος, αίτινες προαπελύθησαν είς τοῦτο, διά φιλίαν την πρός σε εγένοντο, πλήν ούτως ένα ουδέν θαρφήσης είς τοῦτο xal εἰσέλθης εἰς πρόφασίν τινα έντεῦθεν, και ποιήσης τίποτε περιφοονητικόν τείς τόν μητροπολίτην σου, άλλά ένα στέργης μέν xal els exervo aperaberws, aπιδιδώς δe xai πρός τόν τοιούτον ιερώτατον μετροπολίτην Κυέβου και πάσης 'Ρωσίας την χρεωστουμένην, ώς είρηται, εὐπείθειαν χαι ύποταγήν χαι τιμήν, χαθώς τε οι θείοι καί ίεροι κανόνες παρακελεύονται, και καθώς άπεδίδουν αύτην και οι πρότερον επίσχοποι είς τους πρώην μητροπολίτας αύτων. Έλν δε Ισως Ενι τις C λόγος χάριν τοῦ ὅπερ ἐποιήσαμεν εἰς σὲ διὰ τοὺς σταυρούς, ώς δεδήλωται, περί ταύτης χαί μόνης τῆς ύποθέσεως άναφέρης είς την ήμῶν μετριότητα, ώς αν διαπράξηται αυτη, όσον αν διαχρίνοι περί τούτου • πλήν είς τοῦτο χαι μόνον το χεφάλαιον δίδομεν τούτο, είς δε πάσαν άλλην ύπόθεσιν, είτε δητα προσ**κ**αλείται σε είς έαυτον ό μητροπολίτης σου, είτε είς άλλο τι, ίνα ύπόχεισαι είς την ύποταγην χαί διάκρισιν αύτου, και εί τι δε συμδή μεταξύ, εξετάσεως και κρίσεως δεόμενον, ίνα παρ' αύτοῦ δή τοῦ ίερωτάτου μητροπολίτου Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας δέχησαι την χρίσιν και την έξετασιν, έν μηδενί άντιλέιων μηδε απειθών, χατά την επιχρατούσαν Ενωθεν έν τοζς τοιούτοις εχαλησιαστικήν εύταξίαν χαι χατά την τών αύτων θείων χανόνων παράδοσιν, D ρεγγυάται τη θεοφιλία σου ή μετριότης ήμων, χαι επεί δε καί τοῦτο παρακελεύονται οι ίεροι κανόνες, ώστε, όπόταν σοι γένηται άναγχαία χρεία γράφειν χαι άναφέρειν είς την ήμων μετριότητα, πρώτον Ένα διδώς είδησιν είς τον μητροπολίτην σου, και μετά είδήσεως τούτου και βουλης γράφης τουτο και άναφέρης · άχολούθως στέργουσα τά περί τούτου και ή μετριότης ήμων κατά την διάταξιν των κανόνων παρακελεύεται, ίνα μηδέν γένηται τούτου ένικα παρά την αύτην γνώμην, άλλά ένεργηται ούτως, Βιότι έλν ούδεν άποπληροίς είς τον μητροπολίτην σου κατά τους αύτους θείους κανόνας την άνήκουσαν ύποταγήν χρεωστιχώς, γίνωσχε, ότι άνατεθειμένος ένι ούτος παρά της ήμων μετριότητος πράτπειν είς σε παν όπερ έχει επ' άδείας κανονικώς, και

λει στέργειν όμολογουμένως και ή μετριότης ήμων, και ούδεν ούδολως μέλλεις εθρήσειν άπο της ήμων μετριότητος την πυχούσαν βοήθειαν, έαν ίσως φανής απειθής χαι ανυπόταχτος είς τον διαληφθέντα μητροπολίτην σου. Συντηροῦ τοίνυν είρηνεύων χατά τ) είχος, και ποίει άμεταθέτως και άπαραιτήτως, καθώς γράφομεν και παρεγγυώμεθα τη θεοφιλεία σου διά τοῦ παρόντος γράμματος, άντιστραφέντος δι' άσφαλείας. Η χάρις τοῦ Θεοῦ εἶη μετὰ τῆς θεοwillac oou.

'Απελύθη τη β' τοῦ ςωξ' δευτέρου έτους. 'Επεί δε άνετέθη παρά της ήμων μετριότητος ό θεοφιλέστατος χανοτρίσιος της χαθ' ήμας άγιωτάτης του Θεοῦ Μεγάλης Έχχλησίας και σχευοφύλαξ τοῦ εὐυίδς της ημών μετριότητος, χύρ Γεώργιος ό Περδίχης, και έξαρχος και διχαίω της ημών μετριότητος, ίνα κατά τοὺς ἐκκλησιαστικοὺς θεσμοὺς ποιήση την έγχαθίδρυσιν τοῦ ἰερωτάτου ἀρχιερέως Κυέδου χαί πάσης 'Ρωσίας, χῦρ 'Αλεξίου, ὄντινα χαί ὡς χριτήν στέργουσα πέμπει ή μετριότης ήμων, παραδηλούμεν ίδου τη θεοφιλεία σου, ίνα υποδέξηται τούτον μετά της προσηχούσης τιμής χαι άγάπης . τργάρ πρός αύτον τιμή είς την ήμων μετριότητα διαδαίνει, και έχει την άναφοράν, και μέλλεις ποιήσειν καί είς τοῦτο πράγμα είς πολλην ἀποδοχην της ήμων μετριότητος.

+ Είχε τό ' Μητί 'Ιουλίω ίτδ. ζ', διά τῆς δεσποτικής και τιμίας πατριαρχικής χειρός.

#### XXIII. Patriarcha monet episcopum Novogradii, ut quemdam Theodoritum excommunicatum habeat.

#### Είς τον αύτον Νοδογραδίου.

+ 'Από τῆς περιλήψεως τοῦ ἀπολυθέντος ἐτέρου γράμματος της ήμών μετριότητος είς σε μέλλεις γνωρίσειν, δσα έγραψε και παρεδήλωσέ σοι ή μετριότης ήμων περί του Ιερωτάτου μητροπολίτου Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, χυροῦ 'Αλεξίου, ὑπερτίμου και άγαπητοῦ κατά Κύριον άδελφοῦ και συλλειτουργού τῆς ήμῶν μετριότητος, ἴνα δηλονότι ἕχης είς αύτλν την όφειλομένην ύποταγήν χαι εύπείθειαν, ώς μητροπολίτην σου, καθώς οι θείοι και ίεροι κανόνες παραχελεύονται · άλλά χαι νῦν τὰ αὐτὰ παάγωνίζου και έπιμελοῦ, ίνα ἀποπληροίς οῦτως ἀμεταθέτως. Γνωστόν δε έστω τη θεοφιλία σου, ότι ό Αποδώρητος πρό δύο χρόνων ήλθεν ένταῦθα, έτι ζώντος τοῦ ἰερωτάτου ἀρχιερέως χῦρ Θεογνώστου ἐχείνου, χαι έζήτησεν Ινα γένηται μητροπολίτης Ίωσίας. ήμεζς δε, άχριδώς εξετάσαντες και εύρόντες, ότι ό μητροπολίτης, χῦρ θεόγνωστος, ἀχμήν ἔζη, ούδεν παρεδεξάμεθα τουτον, ότι εχτός της θεσμοθεσίας των θείων και ίερων κανόνων εζήτει, διά τούτο και ελεγομεν πρός εκείνον, ώς αν προσκαρτερή, και πέμψωμεν ήμεις χαι μάθωμεν την αλήθειαν περι του μητροπολίτου έχείνου, χαι τότε, εί τι φανή χαλόν, Ένα ποιήσωμεν. Έχετνο; δε εγένετο φυγάς είς τόν Τόρνοδον, και εποίησε πράγμα παραλογώτατον



χαι παρανομώτατον χαι έξω των χανόνων, δπερ A doς τοῦ μητροπολίτου ίδιοποιησαμένου χαι χαταούδλη δηένετό ποτε, άφ' ου εδαπτίσθη ή Ρωσία. 'Ημείς γοῦν έγράψαμεν και πρότερον είς πάντα τον αύτόθι τόπον, ίνα ούδεν προσδέξησθε ποσώς τον το:ούτον Θεοδώρητον, ώς χαθηρημένον παρά των Oslav xavóvav xal mapà the Bela; xal lepa; ouvóδου, λοιπόν, εί μεν εχδάλη χαθόλου τα άρχιερατικά, ίνα ένι μόνον, ώς άπλως Χριστιανός · εί δε φιλονειxel xparelobal xal equévels els rouro. Iva est pès και καθηρημένος, ένι δε και άφωρισμένος και άλλότρ:ος τῆς Χριστιανικῆς καταστάσεως, όλλά καὶ έκείνος, δστις μέλλει δέξασθαι είς χοινωνίαν αύτον, xλν δσεις άρα xal ň · πρόσεχε γοῦν, ίνα οὐδεν παραδέξη ποσώς τον τοιούτον Θεοδώρητον, ώς αν μή inomity cal ou ele the xatadixne, ele fe in xat ό Θεοδώρητος · λέγει γάρ ό χανών, ότι ε 'Ο άχοινω- Β νήτω χοινωνών χαι αυτός άχοινώνητος έστω · , άλλά μάλλον ας έχη ή θεοφιλία σου πρός τόνδε τον ίερώτατον μητροπολίτην Κυέδου και πάσης 'Pusias, χατά το όπερ έχεις χρέος, εύπείθειαν χαι εύλάδειαν και ύποταγήν, καθώς και δι' έτέρου γράμματος πλατύτερον παρεδήλωσέ σοι ή μετριότη; ήμῶν ή γάρ πρός αύτιν τον εερώτατον μητροπολίτην, κύρ 'Αλέξιον, τιμή είς τον Θεόν άναφέρεται, και είς την μετριότητα ήμων διαδαίνει. Συντηρού τοίνυν και ποίει καθά σοι παρεγγυώμεθα διά του παρόντος γράμματος. Η χάρις του Θεού είη μετά της θεοφιλίας σου.

+ Elze to Mari Toulie we. C. Sid the saτριαρχιχής και θείας χειρός.

### XXIV. Synodus statuit ut Vladimiria sut sedes metropolitæ Kioviæ et totius Russiæ.

† Είχε μέν ή άγιωτάτη μητρόπολις 'Pwsias μετά χαι των άλλων χάστρων χαι χωρών των ύπο την ένοplan cavitys relounder wal to in the Mixpa Poorla χάστρον, τὸ Κύεδον ἐπονομαζόμενον, ἐν ῷ ῆν ἄνωθεν ή καθολική Έκκλησία τῆς μητροπόλεως • ηύρισκοντο or xai of ispurator apprepris "Pusias the clansiv ποιούμενοι έν αύτη. Έπει δε ύπο της του χαιρού συγχύσεως xal άνωμαλίας xal τῆς τῶν γειτονούντων Άλαμάνων δεινής επιθέσεως έφθάρη, xal eig στενοχωρίαν χατήντησε, χάντεῦθεν οἱ προϊστάμενοι opyueparixue the Poislag, up the defixous as έφειλομένην αύτας χυδέρνησιν έχοντες, παρά πολύ D ί ε λειπομένην τῆς προτέρας, έπει ούδε τῆς τῶν ἀναγκαίων ηὐπόρουν προσόδου, μετώκησαν εἰς την άγιωτάτην αύτης επισκοπήν Βλαντιμήρου, Ικανήν ούσαν παρέχειν αύτοις χαταμονήν χαι άνάπαυσιν πάντων των χρειωδών, μετώχησαν δε έν αύτη του. τον τον τρόπον ο τε Ιερώτατος μητροπολίτης 'Ρωσίας, χῦρ Θεόγνωστος ἐχείνος, χαι πρό αὐτοῦ ἔτεροι δύο, επισχεπτόμενοι μεν, δσον είχος, χαι το Κύεδον και τούτω την προτίμησιν απονέμοντες δια τό έχεισε, ώς δεδήλωται, είναι τον θρόνον άνωθεν της μητροπόλεως, οίχοῦντες δε χαι διατρίδοντες χαί την αύτων πάσαν προμήθειαν χαί άνάπαυσιν ποριζόμενοι έχ τοῦ Βλαντιμήρου · μαρτυρεί τοῦτο καί το μή γεγονέναι έφ' ίκανοις χρόνοις επίσκοπον,

σχόντος αύτην · άλλ' ό νῦν προδιδασθ εἰς ψήφφ καὶ έχλογή της ήμων μετριότητος xal της περί αυτήν lepd; xal θείας συνόδου lepώτατος μητροπολίτης πάσης Ρωσίας, άγαπητος χατά Κύριον άδελφος της ήμων μετριότητος και συλλειτουργός, άγαθός ών άνηρ χαι ύποταγής είδως νόμους, συνήν τῷ διαληφθέντι άρχιερεί, χῦρ Θεογνώστω έχείνω, διαχυ**δερνών και ύπανέχων αύτον γήρα κάμνοντα και** άσθενεία περιπεσόντα ζεινή χαι των διχαίων τής Έχχλησίας προσταγή και θελήσει έχείνου καλώς avrelaubavouevos. Obev xal xaravohoas exelvos αύτον Ιχανόν δυτα ψυχών προστασίαν άνεγχειρισθηναι, επίσχοπον Βλαντιμήρου πρός τῷ τέλει τοῦ έαυτοῦ βίου χεχειροτόνηχε, χαι πρό; την ήμῶν μετριότητα και την Ιεράν σύνοδον Εγραψε και εμαρτύρησε χαι ήξίωσε προδιδασθηναί είς τον θρόνον Κυέδου xal marge 'Puolac, ic of xal perd bavarov 'exclνου, προχριθεί; παρ' αύτοῦ πρότερον, ὡς είρηται, παρά τε τοῦ εὐγενεστάτου μεγάλου ἡηγὸς, ἐν ἀγίω Πνεύματι άγαπητοῦ υίοῦ τῆς ήμῶν μετριότητος, χῦρ Ἰωάννου, χαὶ ἐτέρων ῥηγάδων, τῶν χληριχῶν τε και παντός του έκεισε Χριστωνύμου λαού είς την άρχιερατικήν προστασίαν αύτῶν, και ελθών είς την ήμῶν μετριότητα και την θείαν και lepav σύνοδον χαι ψηφισθείς χαι έχλεγείς χαι προδιδασθείς είς μητροπολίτην Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, εύδοχία του χρατίστου και άγίου μου αύτοχράτορος, εκίνησε και τον περι τούτου λόγον συνοδικώς πρός την ήμών μετριότητα, δπως δηλονότι έφθάρη χαι είς στενο-C χωρίαν κατά τον άναγεγραμμένον τρόπου κατήντησε (xal ούδε Ιxavóv έστι χατάντημα του άρχιερέως το Κύεδον), δπως δε ό θεοδώρητος παρανόμως απελθών είς τον Τόρνοδον και παρά τους ίερους κανόνας είληφώς παράνομον χειροτονίαν έχείσε, χαθαιρεθείς δε και άφορισθεις+παρά της άγίας του Χριστού καθολικής και άποστολικής Έκκλησίας, ληστικώς άμα χαι τυραννιχώς άντιποιείται του Κυέδου, χαι εύρίσχεται έν αύτῷ. Η γοῦν μετριότης ήμῶν, συνδιασχεψαμένη τοίς περί αύτην ιερωτάτοις άρχιερεψσιν, άγαπητοίς κατά Κύριον άδελφοίς της ήμων μετριότητος και συλλειτουργοίς, έπει πολλαχόθεν żyvúpiszy, úc obz Estiv ttépa zatapovh zal aviπαυσις χαι χατάντημα τη άγιωτάτη μητροπόλει 'Pwolaç διά τὰς προειρημένας αίτίας, εἰ μή τὸ Βλαντίμηρον, έν ῷ ηὐρίσχοντο χαί οἱ πρό αὐτοῦ μητροπολίται 'Ρωσίας, ένι δε των άναγχαιστάτων πάνυ γε και όφειλομένων αποκαταστηναι τον αρχιερέα διά συνοδικής πράξεως, ένθα δή εύρίσχεσθαι άπολαύοντα τῆς ἰχανῆς προμηθείας χαὶ χυδερνήσεως, έν άγίω παρακελεύεται Πνεύματι διά του παρόντος συνοδικού γράμματος, είναι και εύρίσκεσθαι τόν τε Ιερώτατον μητροπολίτην 'Ρωσίας χαι τους μετ' αύτόν πάντας έν τῷ Βλαντιμήρφ χαί έχειν τοῦτο ὡς οίχείον χάθισμα άναφαιρέτως χαί άναποσπάστως είς αίωνα τον απαντα, καί ένι μέν καί το Κύεβον ώ; οίχειο; θρόνος και πρώτον κάθισμα του άρχιερίως, έαν περισώζηται, μετ' έχεινο χαι σύν έχεινω δεύτερον χάθισμα και καταμονή και άνάπαυσις ή άγιω-

Digitized by Google .

νίχα δεήσει, ένεργήσει ό μητροπολίτης 'Ρωσίας σφραγίδάς τε άναγνωστών και ύποδιακόνων και διαχόνων προδιδασμούς χαι χειροτονίας Ιερέων χαι tà ălla, õca xavovixõç ègettai xal të yvyolo apχιερεί, άνευ της τοῦ ἰεροῦ συνθρόνου ἐγχαθιδρύσεως, άλλά και είπερ βοηθεία Θεού έπανέλθοι το Κύεδον είς την άρχαίαν εδδαιμονίαν τε χαι χατάστασιν, έξωσθή δε χαι ό χαθαιρεθείς Θεοδώρητος, ώστε είναι δυνατόν έχειν τινά έν αύτῷ τόν άρχιερέα άνάπαυσίν, ούδε ούτως εχοπασθήσεται το Βλαντίμηρον τοῦ μή προσείναι ὡς οίχειον χάθισμα τοίς μητροπολίταις τῆς 'Ρωσίας, ἀλλ' Εσται μέν, ὡς δεδήλωται, τὸ Κύεδον θρόνος χαὶ πρῶτον χάθισμα rou. . . . . . . Finis deest.

### XXV. Episcopi, qui patriarcham segui non potuerant, confirmant decisiones ejus.

+ Έπει παραχωρήσει Θεού διά πλήθος άμαρτιών συνέδη, ήτις δη και συνέδη, διάστασις μεταξύ των χραταιών χαί άγίων ήμων αύθεντών χαί βασιλέων, χάντεῦθεν τῆς τοσαύτης δυσχερείας χαι εναντιότητος επελθούσης επισυμδαίνει και κοινός δλεθρος κάι παντελής φθορά των Χριστιανών, ό δέ γε παναγιώτατος ήμων δεσπότης, ό οίκου μενικός πατριάρχης, ώς την πνευματικήν προστασίαν λαδών άπο τοῦ θεού, συνδιασκεψάμενος ήμιν πάσι κατά το είκος χαι προμήθειαν ποιησάμενος, δείν έγνω παραγενέοθαι δι' έαυτοῦ και είς άμφοτέρους τούτους τους βασιλείς, ώστε σύν βοηθεία Θεού άποχαταλλάξαι χαί C είρηνεύσαι την τοιαύτην διάστασιν, χοινωσάμενος τά περί τούτου πάση τη όμηγύρει και άδελφότητι ήμῶν τῶν ἀρχιερέων, ήδη την τοιαύτην προμήθειαν, ώ; άνωθεν χαλ έχ Θεού χαταπεμφθείσαν, συμφέρουσαν και κοινωφελή όμου κρίναντες, συμψηφιζόμεθα, και δι' οίκείων γνωμών και οίκειοχείρων ύπογραφών κυρούμεν και βεδατούμεν άσμένως τε και δλη διαθέσει και προθυμία ψυχής, και δσοι δηλονότι άφ' ήμῶν τῶν τῆς ἱερας συνόδου διὰ τὴν ἐπιγενομένην είς ήμας από τοῦ χαιροῦ στενοχωρίαν χαι Ενδειαν ούκ-ίσχύομεν άκολουθησαι κατά τὸ ὅπερ ἕχομεν χρέος αύτῷ δή τῷ παναγιωτάτψ ήμῶν δεσπότη, τῷ οίχουμενικώ πατριάρχη, χαι στέργομεν χοινή, όσον αν διά την χοινωφελή είρηναίαν ταύτην σύν Θεώ χατάστασιν ίσχύει χαί διαπράξεται ό παναγιώτατος D ήμῶν δεσπότης, ὁ οἰχουμενικὸς πατριάρχης • ἐπειδή τουτό έστι και είς άρέσκειαν του Θεου και είς την τών ύπολειφθέντων άθλίων Χριστιανών σύστασιν χαλ άσφάλειαν ψυχή και σώματι.

† \* Υπεγράφη δè olxeloxelowς παρά πάντων τῶν τοιούτων άρχιερέων το πεμφθέν κατά πάντα έγγραφον τῆς ἀναφορᾶς Ισον πρός τὸν κραταιὸν xal ărior ήμῶν αὐθέντην xal βασιλέα τὸν Karταχουζη**νόν.** 

#### XXVI. Patriarcha jubet acta iterum codici mandari.

+ Έπειδη παραχωρήσει Θεού διά πληθος άμαρτιών συνέδη, ήτις δη χαί συνέδη, διάστασις πρότερον μεταξύ τῶν βασιλέων, και τῆς δυσχερείας και

τάτη ἐπισχοπή. Βλαντιμήρου, ἐν ή ἀχωλύτως, ὀπη- Δ ἐναντιότητος, ὡς μή ὥφελεν, ἐπιχρατούσης, ἐπιδούλως μέν και άδίκως άπεδιώχθη ό κραταιό; καί άγιος ήμῶν αύθέντης και βασιλεύς, κῦρ Ἰωάννης δ' Παλαιολόγος, άπό της προγονικής και πατρικής αύτου άρχης, ό γνήσιος δηλαδή και φυσικός κληρονήμος της έχ θεοῦ βασιλείας τῶν Ῥωμαίων, ὑπερζηλώσας δε κατά τον δίκαιον και άληθη λόγον και τάς κανονικάς και νομικάς διατάξεις ό παναγιώτατος ήμῶν δεσπότης, ὁ οἰχουμενικὸς πατριάρχης, χῦρ Κάλλιστος, έξώσθη μέν διά τοῦτο τοῦ πατριαρχιχοῦ αύτου θρόνου, άδίχως υπερόριος γεγονώς, άντεισήχθη δε, ώς εδοξεν, ό χρηματίσας κῦρ Φιλόθεος, είτα εύδοκία του παναγάθου Θεού δικαιωθείς ό κραταιός και άγιος ήμῶν αύθέντης και βασιλτύς διά μεσιτείας και άντιλήψεως της πανυπεράγνου Δεσποίνης και R θεομήτορος εισήλθε παροδόξως είς την θεοδόξαστον πόλιν έαυτου · έπανήλθε δε μετ' όλίγον χαι ό φηθείς πεναγιώτατος ήμων δεσπότης, οι σίπουμενικός πατριάρχης, επειλημμένος κανονικώς και εννόμως της Έχχλησίας, αύτοῦ, ὡς γνήσιος αὐτῆς και άληθης ποιμήν και διδάσκαλος, Χριστού χάριτι. Έν τῷ μεratio of righ nat rives yaiptname werds rou nore ρεγάλου χαρτοφύλακος, τοῦ 'Αμπρο..., κατειλεγμένοι τηνικαύτα τη Έκκλησία είς τούτο τόλμης και αύθαδείας ήλθον, ώστε ού μόνον τον έπ' εύσεδεία τών Ιερών δογμάτων έχτεθειμένον συνοδιχόν τόμον, ύπερ ού δ. αοίδιμος χαι εύσεδέστατος βασιλεύς, ό πατήρ του χραταιού και άγίου ήμων αύθέντου και βασιλέως, της μεγάλης έχεινης συνόδου συναθροισθείσης έν τῷ' παμμεγίστο χαι θειοτάτο ναῷ τῆς

τοῦ Θεοῦ Λόγου Σοφίας, πλείστα ἐμόγησε, xal, ώς פאתפעדבר לפפטוע, טע עומאאט אלאטע שאנפדין לוא דאר איז τοῦ Θεοῦ μισθαποδοσίας χαι ταῦτα τῷ τότε ὑπό τῆς ένσχηψάσης έχεινω χαλεπής και θανατοφόρου νόσου ratateromeros xai mode tais televiaiaes avanvoais ών, τούτον τον ίερον συνοδιχόν τόμον έν τῷ έκχλησιαστικώ πωδικίω καταγεγραμμένον διέρφηξαν και χατέλυσαν, άλλά και τά; έν τῷ αὐτῷ κωδικίω καιμένας συνοδικάς πράξεις ήφάνισαν, καθάπερ ήδη opatae for ward the exploraction takes wat ύποτύπωσιν αύθις παραχελεύσει αύτου αη του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου, του οίχουμενικού πατριάρχου, ήρξαντο καταστρώννυσθαι έν τῷδε τῷ ἰερῷ χωδιχίω τα συνοδιχά έγγραφα σημειώματα.

### XXVII. Patriarcha metropolitæ Bizyæ per adjunctionem confert archiepiscopatum Dercus.

+ Έπει ύπο της επιφυείσης τοις πράγμασιν άνωμαλίας και συγχύσεως, παραχωρήσει Θεοῦ διά πλήθος άμαρτιῶν, ὑπεχώρησεν ὁ ἰξρώτατος μητροπολίτης Βιζύης, ὑπέρτιμος, ἀγαπητός κατὰ Κύριον άδελφός της ήμων μετριότητος χαι συλλειτουργός, xard th sixbs, xavreüder xarhvenger, el; δσην δή και κατήντησε στενότητα, ού δείν έχρινεν ή μετριότης ήμων απρομήθευτον τουτον περιιδείν · ού πρός ήμων γάρ τοῦτο, οὐδὲ τοῦ περί αὐτὸν πνευματιχού φίλτρου. Ενθεν τοι χαι επειδή εύρίσχεται χηρεύουσα ήδη ή άγιωτάτη άρχιεπισχοπή Δέρκου;, έπιδίδωσι ταύτην κατά λόγον έπιδόσεω; ή μετριότης

ζύης χαι ύπέρτιμον · επιλήψεται τοίνυν ούτος αύτης και των όπ' αύτην πάντων, και έπ' άδείας έξει isρουργείν έν αύτή, άναγνώστας τε σφραγίζειν χα! ύποδιακόνους και διακόνους, έτι τε και πρεσδυτέρους άπό των ύπ' αύτην χειροτονείν, χαθιερώσεις τε ναών ποιείν, και άπλως πάντα διαπράττεσθαι, δσα και ό γνήσιος άρχιερεύς, άνευ τῆς τοῦ ἰεροῦ συνθρόνου έγχαθιδρύσεως, ξετ' αν δηλονότι, Θεού διδόντος είρηνικής καταστάσεως έπιγενομένης τοις πράγμασιν, επανέλθη και ό αύτος ιερώτατος μητροπολίτης Βιζύης και ύπέρτιμος είς την λαχούσαν αύτόν, και διεξάγη το καταπιστευθέν αύτῷ λογικόν ποίμνιον, ώς ό τοῦ Κυρίου βούλεται νόμος · δθεν όφείλουσιν οί τε αληρικοί της βηθείσης άγιωτάτης έακλησίας Δέρχους χαι ό ύπο την ένορίαν χαι έπιχράτειαν αὐ-  ${f B}$ τῆς λοιπός ἄπας λαός ἔχειν εἰς ἐαυτόν τὸ προσῆχον σέδας χαι πάσαν τιμήν χαι εύπείθειαν, όσα και είς άρχιερέα αύτῶν, πατέρα τε καί διδάσκαλον, καί πείθεσθαι τούτω, έφ' οίς αν έχοι λέγειν και είσηγείσθαι αύτοζς, άφορώσιν είς ψυχικήν αύτων λυσιτέλειαν, ούδενός των άπάντων όφείλοντος παρεμποδίσαι αύτῷ ἐπὶ τούτοις ὅλως, καν ὅστις άρα καὶ ἡ. Εἰς γάρ την περί τούτου άσφάλειαν άπολέλυται και τό παρόν γράμμα της ήμῶν μετριότητος.

#### XXVIII. Synodus excommunicat metropolitam Alaniæ.

+ Καθαίρεσι; συνοδική τοῦ ποτε 'Αλανίας.

† Φθάνουσι πρό τινων ήδη χρόνων οι Ταναίται C θεοσεδέστατοι lepsic, ό τε πρωτοπαππάς Μιγαήλ, ό πρεσδύτερος Νιχόλαος χαι ό λοιπός μετ' αύτῶν πρεσδύτερος ό Θεόδωρος, είς τὰς μετὰ τοῦ ποτε 'Αλανίας έμπεσόντες ούχ όλίγας άμφισθητήσεις χαι διενέξεις, ώς άποστερούμενοι παρ' αύτοῦ, χαθάπερ διισχυρίζοντο, των άνέχαθεν προσηχόντων και άνηχόντων משיסוק באאאקסומסדואשי לואמושי ביטבי דטו אמו בהבו, ίκεσία πολλή πρότερον χρησάμενοι πρός αύτον τούτων Ένεχα, ούδ' όλως ίσχυσαν μεταπείσαι της πλεονεκτιχής και φιλονείκου γνώμης, και μή έπι πλέον δυνάμενοι φέρειν την άδιχίαν, άνατρέχουσι τηνιχαῦτα είς τον άγιώτατον πατριάρχην, χῦρ Ίσίδωρον ἐχείνον, χαι τά περί τούτου περιπαθώς άναγγέλλουσιν, ότε δή και συνοδικού δικαστηρίου πολλάκις και διαφόρως συγκροτηθέντος, συμπαρόντος και τοῦ ἀντι- Ρ παθισταμένου αύτοζς τοιούτου Άλανίας, έπει διαβφήδην άνεφάνησαν οί τοιοῦτοι πρεσδύτεροι μετλ πολλήν και άκριδη την έξέτασιν άδικα πάσχοντες παρ' αύτου και των ιδίων αποστερούμενοι, ούχ ύγιαινούση γνώμη, ψήφισμα συνοδιχόν έξήνεγχον τοῦδε του άγιωτάτου πατριάρχου χυρ Ίσιδώρου, διχαιούν αύτους, ώστε άπολαύειν, ώς το πρότερον, έχ του άπ' έντεύθεν των διαφερόντων αύτοις άνωθεν τοιούτων εκκλησιαστικών δικαίων κατά την επικρατήσασαν κατά τον έκείσε τόπον τάξιν τε καί συνήθειαν. 'Αλλ' ό δηλωθείς 'Αλανίας, καίτοι δόξας πείσαοθαι δήθεν αυτοίς, άποσχόμενος της έριστικής γνώμης αύτου και πλεονεκτικής, και στέργων, ώς καθυπεκρίνετο τον χαιρόν, τη συνοδιχή ταύτη έγγράφω διαγνώ-

ήμων πρός τον αύτον Ιερώτατον μητροπολίεην Βι- Α σει και άποφάσει, ώς μόνον Εφθασεν άποδημήσας άπό των ένταῦθα, μικρά φροντίσας των έψηφισμένων συνοδοχώς, άθετητής τούτων έγένετο αυτίχα τοίνον, ώσπερ επιλελησμένος τοῦ χατ' αὐτὸν σχήματος, έπαναστάς και έπαναισχυντήτας πρός τον Χάντιν σπήει, άμυντικώς διακείμενος κατά των Ιερέων, ώς ού χρεών, άδιχα πασχόντων έπι άνατροπή και χαταλύσει τῆς συνοδικῆς ταύτης διαγνώσεώ; τε καὶ ἀποφάσεως, στε δή και το λεγόμενον διαλείχιου έκείθεν λαδών, άτε δή τη Έχχλησία μή ύποχείσθαι βουλόμενος,-ούχ όλίγα έπιχίνδυνα και χαχωτικά και έπιζήμια τοίς τοιούτοις ίερεῦσιν ἐπήνεγχεν, ὡς μή ὡφελεν. "Εφερον μέν ούν ούτοι, xaltor τά δεινότατα ύπ" αύτοῦ πάσχοντες, παρακαλοῦντε; , δεόμενοι, και την έπι το βέλτιον αύτοῦ προσδοχώντες μεταδολήν έπει δε είδον αυτόν προδήλω; μεν και συνοδικάς ψήφου; καί άποφάσεις περιφρονοῦντα και άθετοῦντα και παρ' ούδεν ταύτας ποιούμενον, ού μην δη άλλά χαι έπι τοσούτον τού καθήκοντος έκτραπόμενον, ώς και τούς έχεισε πανσέπτους χαι θείους ναούς χαταχλείειν σύν ούδεμιά τινι εύλόγω προφάσει και τους ίερεις τοῦ ἰερουργείν ἀδίκως ἐπέχειν, κατά γάρ τον καιρίν έχείνον δύο Χριστιανούς άνθρώπους τεθνηχότας διά την παράλογον αύτοῦ τῶν ἰερέων ἐπίσχεσιν, οὐ σύν δίχη έπαχθείσαν, παρεσχεύασεν άψάλτους έναπομείναι καί μή των νενομισμένων έπιτυχείν, ού μήν δη άλλά χαλ δύο τινά βρέφη έχ προγόνων εύσεδη την τοῦ γένους σειράν ελχοντα παραίτιος εγένετο. ώς ού θέμις, βαπτισθήναι είς την εχχλησίαν των Αρμενίου, μηχέτι ένεγχόντες, έγγράφως άναφέρουσι καλ πρότερον τα περί τούτου συνιδικώς έπι τοῦ χρηματίσαντος χῦρ Φιλοθέου. Μετά μέντοι παραδρομήν ούκ όλίγου καιρού άρχόντων τινών, πραγματευτών και από των έποίκων πολιτών της θεοδοξάστου, θεοφυλάκτου και θεομεγαλύντου Κωνσταντινουπόλεως έξ έθους χατά τον έχείσε τόπον άφιχνουμένων, έχόντων έχ τοῦ τρόπου χαι τῆς συνειδήσεως το άξιόπιστον χαι έγνωσμένων δντων είς τούτο τοίς πασι σχεδόν, τοῦ τε χῦρ Κωνσταντίνου δηλαδή τοῦ ᾿Αγαπητοῦ, τοῦ αὐταδέλφου αὐτοῦ ᾿Αγαπητοῦ, τοῦ ἀπὸ τῶν Πηγαῖτῶν Σγουροπούλου, τοῦ Μονεμδασιώτου xal έτέρων, έν ειδήσει xal πείρα γενο μένων και αύτοψει ίδόντων τάς άπειρημένας ταύτας καί παρανόμους πράξεις αύτοῦ και τον προσήχοντα ζήλον έντεῦθεν ἀναλαδόντων χαι συνοδιχῶς τῷ τότε παραγενομένων, συμπαρόντο; χαί συνεδριάζοντος και αύτου δή του 'Αλανίας, κεκίνηται άκριδώς και τά κατ' αύτοῦ αίτιάματα καὶ ἐγκλήματα ἐπὶ τῆς θείας και ίερας όμηγύρεως των ίερωτάτων άρχ:ερίων και ύπερτίμων, και όπως άνερυθριάστως άπετώμησε και έπεχειροτώνησεν επίσκοπον είς την των Καυχασίων μητρόπολιν, συνηριθμημένην άνωθεν τη ίερα συνόδψ και τη πατριαρχική έφορεία και άναχρίσει ύποχειμένην χαι ύπο την χαυ' ήμα, τελούσιν άγιωτάτην κιθολικήν και άποστολικήν Έκκλησιαν, εl xal σοφιστιχώς έπειράτο συμπλάττειν τε χαι λανθάνειν, σχηπτόμενος, έτέραν μεν είναι την των Καυκασίων συνοδικήν ταύτην μητρόπολιν, άλ. λην δέ τυγχάνειν επισχοπήν ύπ' αύτον, την ούτω

# CALLISTI ET PILLOTHEI CP. PATRIARCH.

περ έχρην, αχριδούς γενομένης χαι των χανονιχών βίδλων προτεθειμένων είς μέσον και της άπαριθμήσεως γεγονυίας λελογισμένως των τε έχασταγού. μητροπόλεων και των ύποκειμένων ταύταις έπισκοπῶν κατά την έκ παλαιοῦ ἐπικρατήσασαν τάξιν και ύποτύπωσιν είς την της άληθείας άνεύρεσιν, ούδεμία τις εδρηται έπισχοπή εύρισχομένη ύπο την Άλανίας ή Καυχασία λεγομένη, ώς αύτος προφασιζόμενος έλεγεν, άλλά μόνον εύρηται ταζς άληθείαις μητρόπολις ήμων Καυχασίων άνωθεν ταζ συνοδικαίς μητροπόλεσι συνηριθμημένη κατά τόν άναγεγραμμένον τρόπον. Όσαύτως έχινήθη χαι άπηλέγχθη άριδήλως και όπως τον επίσκοπον, όντινα δήπου παρανόμως και άκανονίστως έγειροτόνησεν είς την άγιωτάτην μητρόπολιν Καυχασίων, συνοδι- Β ύπογραφή πεπιστωμένου, επιστήναι άλογοπραγήτως xήν ούσαν, χειροτονήσαντα τον τοιούτον και προδιδάσαντα elç ispéa τινά άθέσμως, äte δή συναφθέντα γυναιχί, έξ έτέρου ούση ανδρός χαί γηρευούση, xal είς τούμφανές είς τοῦτο έξελεγχθέντα, διά ταυτα χαθείλε τόνδε του επίσχοπου, χαί τον αύτον πάλιν δεξιωσάμενον Επειτα, αύτονόμφ γνώμη και παρά την των θείων και ιερών κανόνων παρατήρησιν, ου μόνον συγχωρήσεως ήξίωσεν, άλλα και συνελειτούργησεν αύτῷ, ὅτε δη φθάσας έχειροτόνησε τὸν Σαραΐου ἐπίσχοπον, δεδωχώς άδειαν άχωλύτως ίερουργείν, ώσπερ αν εί μηδέν τι μηδαμώς προσκεχρουχώς τοις χανόσιν έφάνη, πρός δ δή και άπο στόματος συνοδικώς διωμολόγησε και πρότερου, μή δυνάμενος πρός την αλήθειαν απομάχεσθαι. Ηρχει μέν ούν τα περί τούτου, χαι μόνον C ούτως αποδεδειγμένα, χαθαιρέσει έχεινον ύποδαλειν εί γάρ άνδρι παγίς ισχυρά τά ίδια χείλη, φησί Σολομών, xal λόγρις οίχείου στόματος άλίσχεται έχαστος, πολλώ γε μάλλον δ έπὶ τοῦ ἰεροῦ συνοδιχοῦ διχαστηρίου χαι της Έχχλησίας σχεδόν άπάσης αύτος άφ' έαυτοῦ, ὡς εἶρηται, διομολογήσας, δτι ού δ: Ετερόν τι χαθείλε τον ώς δηθεν Καυχασίων παρανόμω; χειροτονηθέντα είς την συνοδιχήν ταύτην άγιωτάτην μητρόπολιν, εί μή διά τλ άφυλάχτω; την χειροτονίαν έχεινον ποιήσασθαι του πόεσθυτέρου έχείνου του γυναιχί χηρευούση συνεζευγμένου χαι έξ έτέρου ούση ανδρός, ώς δεδήλωται, ένταῦθα τοῦ Θεοῦ μάλιστα συνελαύνοντος, ὡς τἡν ἀλήθειαν άπανταχοῦ ἐπευδοχοῦντος χρατείν και παρβησιάζε- η χανόνων παραχελεύσεώς τε χαι διατάξεως, άθετῶν σθαι, σύν δίκη έμπεδηθήσεται, ώς τισιν άρρήκτοις πέδαις περισφιγγόμενος τοίς χείλεσι τοίς oixeloig. Τούτων δε ούτω προχεχωρηκότων, επεί εύδοχία θεοῦ εἰσῆλθεν ὁ χράτιστος χαὶ ἄγιός μου αὐτοχράτωρ παραδόξως είς την θεοδόξαστον, θεοφύλαχτον χαί θεομεγάλυντον ταύτην Κωνσταντινούπολιν, διχαιώσαντος αύτον του Θεού χατά το προσόν αύτω περιφανές δίχαιον είς την προγονιχήν χαι πατριχήν αύτοῦ ἀρχήν, διὰ τὸ θεοφιλώς βασιλεύειν χαι έν. άπασι τοίς χαλλίστοις διαλάμπειν, ούχ ήχιστα δέ φιλανθρωπία τε και χρηστότητι και δικαιοσύνη. Έπανηλθε δέ, αύτου του Θεού συναιρομένου, έχ τής ύπερορίας εχείνης χαι ή μετριίτης ήμων είς την Έκκλησίαν αύτης. Οι δέ γε βηθέντες πρεσθύ-

πω; λεγομένην Καυχασίαν · έξετάσεως γάρ, χαθά- Α τεροι, οί Ταναίται, ούχ ήσαν έπιδημούντες ένταῦθα. Εφθασε δε και ό άδελφος αύτοῦ, παρά την τούτου αίτίαν τους ίερεις άδικοῦντος, καθάπερ άνωμολογήθη παρά των άνωτέρω είρημένων πολιτών. και πραγματευτών, προσχωρήσας τοι; Πέρσαις διά το μη βούλεσθαι άποδουναι, σσην οί lepeis κατεδάλοντο έξοδον, άπελθόντες έξ αίτίας αύτοῦ εί: τον Χάνην, και συνθέμενος τη τούτων ασεδεία,. μουσουλμανίσας, πλεϊστα χαθιχέτευσε συγοδιχώς την ήμων μετριότητα και πάσαν την περί αύτην lepan αδελφότητα, ώς αν μάλιστα διά το επιστρέψαι άπό της πλάνης xal άσεδείας τόνδε τόν άδελφόν αύτοῦ λάξη ἐπί τινα χαιριχήν προθεσμίαν τὸ ἐνδόσιμον, και απέλθη έπι τούτω έκείσε, καθυποσχόμενος δι' οίχειοχείρου γράμματος αύτοῦ καὶ ίδία τη καθ' ήμας ίερα και θεία συνόδω και απολογήσασθαι χαί έπι τοις έτέροις έγχλήμασιν, έφ' οίς χατηγορείτο, δι' όλου του παρελθόντος 'Οχτωδρίου μηνός, άτε δή χαι των άντιχαθισταμένων τούτω μεταχληθέντων και παραγενομένων · inel δi αύτος μέν έψεύσατο την υπόσχεσιν, οι δε διαληφθέντες iepeis hoav τη έχχλησία προσεδρεύοντες χαι προσταλαιπωρούμενοι πλείστη χαχοπαθεία χαι έαυτων γε τῶν ἀναγχαίων χατατρυχόμενοι, συνοδιχά ψηφίσματα πολλάχις χαι διαφόρως άπελύθησαν πρός αύτον έπι τῷ ἀφικέσθαι ἀπροφασίστως εἰς την σύνοδον και, εί γε δύναιτο, απολογήσασθαι περί των έπενηνεγμένων χατ' αὐτοῦ τοιούτων αἰτιαμάτων, δοθείσης και πάλιν αύτῷ έτέρας καιρικής διωρία;, μέχρι; και όλου δηλαδή τοῦ παρελθόντος 'Απριλλίου, τώνδε των Ιερέων χατά τον δμοιον τρόπον ένταθθα χατατριδομένων χαι την τοσαύτην δφισταμένων ralainwolav xal xaxonábeiav xal thy exelvou αφιξιν άναμενόντων και διαδιδασάντων οδ μόνον την τότε τοῦ μετοπώρου ώραν, άλλά χαι την τοῦ χειμώνος, ήδη δε χαι ταυτηνί σχεδών την του ενισταμένου θέρους. Προέδη μέντοι και αύθις συνοδ:κόν ψήφισμα πρός αύτον έμβριθώς έν Ισχυρά βεδαιώσει έπιφωνούμενον, ώς, είπερ χαι πάλιν, περιφρονητικώς διατεθείς, ούκ άπαντήσει έντος τής αποταχθείσης διωρίας κατά πολλην συγκατάδισιν, ήγουν του παρελθόντος 'Απριλλίου, ώς δεδήλωται, ώς χαταφρονών μέν χαι της των θείων χαι ίερων δε και την πρός την σύνοδον ιδίαν ύπόσχεσιν-αύτοῦ όμολογουμένως, χαθαιρέσει υποδληθήσεται Ένεχα τών άποδεδειγμένων κατ' αύτου τοιούτων έγκλημάτων, δε' ών τοις χανόσιν έφάνη προσχεχρουχώς χαι έμπαροινήσας. Έχεινος μέντοι γε και διαφρήδην διωμολόγησεν, έτι επιδημών ενταύθα, ύπεραλγών δήθεν έπι τη ψυχική απωλεία του αδελφού, ώς. είπερ απεδίδου την χαταδληθεϊσαν παρά τωνδε των ιερέων έξοδον, άπελθόντων έξ αίτίας αύτοῦ είς τον Χάνην, καθάπερ είρηται άνωτέρω, κάντεῦθεν κατεπαύοντο καί τὰ ἐπιφυέντα σκάνδαλα, ούκ αν ό άδιλφός, ώς μή ώφελε, τῷ μουσουλμανισμῷ περιέπιπτε. Μεμαρτύρηται δέ άριδήλως τα περί τούτου και παρά τών ίσρωτάτων άρχιερέων και ύπερτίμων, του τε

1350

1349 -

# 1351

πιον αύτῶν γενομένων αύτηχόων έξείπεν ούτος αύτό παι άνεκάλυψεν, οίκοθεν ώρμημένος, ώς έπι τῷ άδελφῷ άνιώμενος, εί και τοῦτο σκῆψις ῦστερον και ματαία πρόφασις άπελήλεγκται · ού μήν άλλά καί πρός αύτους τους Ιερωτάτου; άρχιερείς, τον Χριστουπόλεως, τον Κελτζηνής και τον Σμύρνης, έτι τε και πρός τινας τών τιμιωτάτων έχχλησιαστιχών άρχόντων έδειξε και είπεν όμοίως εκείνος, μέλλων άποδημείν από των ένταθα, ότι χατά πρόφασιν χατεψευσμένην εξέθετο την προδάσαν εγγραφον υπόσχεσιν παρ' αύτου · το δε σχόπιμον ήν εχείνω όλοσχερώς, ώς είπερ μόνον ίσχύσας έξέλθοι, ούκ άν πώποτε ύποστρέψειεν, όσον το έπ' αύτψ. Ούτως ούν ού μόνον καθάπαξ κατεφρόνησε της των θείων και Ιερών κανόνων παρατηρήσεως, άλλα και αύτῶν τῶν ἐγγράφω, ύπεσχημένων, έργψ δήπου πληρών, άπερ έλε με πρότερον, άλλά και έχ κακοήθους ψυχής και γνώμης θρασείας κατολιγωρών άντικρυς και καταπαίζων και παρ' ούδεν τιθέμενος τα πρός αύτόν κατά την χανονιχήν διάταξιν απολυθέντα συνοδιχά ψηφίσματα, μεταχαλούμενα τοῦτον ἐνταῦθα, ἐμήνυεν, ὡς ούδέν έστιν έργον αύτῷ ούδὲ φράντισμα άφικέσθαι ένταῦθα, ἐπειδή ἐτέρας έχει δουλείας ἐπιχειμένας αύτῷ, ἀλλ' ούδὲ έγγραφου ἀναφοράν ἐξαποστείλαι ηνέσχετο είς την σύνοδον ή ixesíav τινά ποιήσασθαι x21 παράκλησιν ή xal ώρισμένον τινά xaipon δηλώ- · המו אבףו דאָך משְוֹצָבשׁך מטֹדכט אַ אבףו, צדלףמך אסדוייסםοῦν αἰτίας ή ζητήσεως, ἀφροντίστως έχων παντάπασιν, ώσπερ αν εί μη διαφόρως έξηλέγχετο συνοδι-C χώς, έφ' οίσπερ έέλω τοις χανόσι παντελώς άπηγορευμένοις, μηδ' έπηγγέλιετο έγγράφως έπι τώ άπαντήσαι και άπολογήσασθαι, και ταῦτα συνιδικῶν ψηφισμάτων μεταχαλουμένων αύτλν, ώς δεδήλωται. και των συγκαταδάσεω; λόγφ δοθεισών αύτφ καιριχών είς τουτο προσεομιών παρελθουσών χαι τών ιερέων έν τῷ ἀναμένειν ἐχτριδέντων σχεδόν, αὐτοῦ τόν καιρόν κατά τό δοχούν αύτι παρακρουομένου και άμυντικώς κατά τούτων διεκειμένου. Και τί άν έχοι τις περί τῶν άλλων χατά μέρος διεξιέναι; "Οθεν και εί χατά του ιγ χανόνα της έν Καρχηδόνι συνόδου ούτω πρός λέξιν διαγορεύοντα · ) Έάν τις έναντιωθη τη ίδία όμολογία, ήτοι τη ίδία ύπογραφή, έαυτον άποστερήσει της ίδία; τιμής, ο πολλώ γε μαλλον ταύτης ένδίχως άποστερηθήσεται ο προδή-D λως αθετητής γενόμενος ού μόνον της οίχειοχείρου αύτοῦ ἐγγράφου ὑποσχέσεως xal ὑπογραφῆς, άλλά χαι προδήλως χαταφρονητής των το θείων χανονιχῶν διατάξεων χαι τῶν προσχαλουμένων αύτον διαφόρως συνοδικών ψηφισμάτων και μηδε άπολογίας ήστινοσούν, χαθάπερ χαι όφειλομένως είχε. Και πάλιν · • Εί χατά τον άποστολικόν λε' χανόνα ούτω κατά ρημα θεσπίζοντα, επίσχοπον μή τολμάν έξω τών έαυτοῦ δρων χειροτονίας ποιείσθαι εἰς τὰς μή ὑποχειμένας αύτῷ πόλεις χαι χώμας, εί δε έλεγχθείη τούτο πεποιηχώς παρά την των χατεχόντων τάς πόλεις έχεινας χαι χώρας γνώμην, χαθα ρείσθω χαι αύτός και ούς έχειροτόνησε. > Διαγορεύουσι δέ και υι φιλευσεδείς νόμοι έητως · · Ο έν ύπερορία χειρο-

Χριστουπόλεως και τοῦ Κελτζηνῆς, ότι άληθῶς ἐνώ- Α τονῶν ή και ετερόν τι παρά το καθήκου ποιῶν άγαvarteitat nal apopiferat. > Oby frieta av ein únd καθαίρεσιν είς τοῦτο θράσους έληλακώς, ώστε χαί την των Καυχασίων της μεγάλης συνόδου άγιωτάτην μητρόπολιν και τη πατριαρχική περιωπή άνωθεν ύποκειμένην και ταίς λοιπαίς συνοδικαίς μητροπόλεσι συνηριθμημένην αύτονόμως και άκανονίσεως άποτολμήσας ποιήσασθαι ύφ' έαυτον, ού μόνον της άληθείας καταψευδόμενος παντελώς, άλλά και άκ έναντίας έλθών τη έτέρα τούτου όμολογία έγγράφω. ότε είς άρχιερέα προέδαινεν, οίκειοχείρως έγγραψάμενος έπι λέξεως ούτως. « Πρός τούτοις καθομολογώ φυλάττειν και τά πατριαρχικά δίκαι 2 άπαρεγχείρητα. > Πρός τούτοις γε μήν έστιν χαθαιρετέος χαί διά τη δτερα άτοπα και άκανόνιστα, άπερ αψτός τε δωμολόγησεν άπό τοῦ οίκείου στόματος, και οί διαληφθέντες πραγματευταί και πολίται συνοδικώς μετ' ασφαλείας της προσηχούσης ερωτηθέντες παρέστησαν, τὰ πλείω δὲ παρήχεν ὁ λόγος τῆς άτοπίας αὐτου, το μήχος ύφορώμενος . ήρχει μέντοι γε χαι μόνον το έν παγίδι ληφθήναι τη όμολογία της γλώσσης αύτοῦ, τοῦτο δη το Σολομώντειον είς την τούτου nabalpeous, frep topfon, of St nat the two Kauχασίων άγιωτάτην μητρόπολιν άποσπάσαντα της dylas rou Osou zabodizą; zal dzostodiząs 'Erzinσίας ύφ' έαυτον άναιδώς ποιήσασθαι, τοῦτο δὲ xal πάσης συμπαθείας αύτον άποκλείει. Διά γούν ταύτα συνδιασκεψαμένη ή μετριότης ήμῶν τη περί αυτήν θεία όμηγύρει και άδελφότητι των ίερωτάτων άρχιερέων, τοῦ 'Ηραχλείας, τοῦ Σηλυδρίας χαὶ τον τόπον Νιχομηδείας επέχοντος, τοῦ Νιχαίας, τοῦ Χαλκηδόνος, τοῦ Σταυρου πόλεως, τοῦ Χριστουπόλεως, τοῦ Σμύρνη:, τοῦ Βιζύης, τοῦ Κελτζηνῆς, τοῦ Μηδείας, τοῦ 'Ρωσίου, τοῦ Σουγδαίας, τοῦ Γαρέλλης χαι τοῦ Αιτδών, χαθηρημένον τοῦ λοιποῦ ευγγάνειν αύτζν, προδήλως άθες ητην των θείων χανόνων γενόμενον, χα! άπογεγυμνωμένον πάσης ίερωσύνης χαι παιτίπασιν άπηλλοτριωμένον του των άρχιερέων χορού και μηκέτι παρά μηδινές καθ' οιονδήτινα τρόπου προσδεχθηναι είς ύπηρεσίαν άρχιερατικήν η όλως lipatichy, έπειδή του τοιούτου μετά πολλήν xal άχριδη την έξέτασιν ένδίχως και κανονικώς κοινή πάντες συνοδιχώς παντελεί χαθαιρέσει χαθυποδάλλομεν. Διά γούν την περί τούτου μόνιμον την άσφάλειαν και είς τον έξης χρόνον άπολέλυται και ή Εγγραφο; αύτη συνοδική απόφασις είς καθαίρεσιν αύτου, χαταστρωθείτα έν τοις ίεροις χωδιχίοις, ώσπερ είθισται και νενόμισται κατά την άνέκαθεν έπικριτήσα ταν παράδοσιν και ύποτύπωσιν τη Έκκλησίε Osoũ.

+ Elze to . Myri lou My iro. erratyc.

### XXIX. Patriarcha nominat metropolitam Rhodi et Cycladum.

Ι. + Εύλαδέστατοι χληριχοί της άγιωτάτης μητροπόλως 'Ρόδου, άγαπητά κατά Κύριον τέκνα τζ ήμῶν μετριότητο;, χάριν, εἰρήνην, ἕλεος, εὐθηνίαν τε των άγαθων και ψυχικήν σωτηρίαν έπευχεται ύμεν ή μετριότης ήμων από θεού παυτιχράτορος. Η



# 1353

μετριότης ήμων άναδεξαμίνη άπο Θεού την οίχου- Δ φός και συλλειτουργός της ήμων μετριότητος, άνηρ μενικήν των ψυχών προστασίαν των απάντων Χριστιανών, διά φροντίδος είχε και πρότερον έγκαταστήσαι άρχιερέα και έπι τη καθ' ύμας ταύτη άγιωτάτη μητροπόλει · έπει δε άρτίως κατέλαδεν ένταῦθα ό άρτίως ψηφισθείς και χειροτονηθείς γνήσιος άρχιερεύς έπι τῆδε τῆ άγιωτάτη ἐκκλησία, ὑπέρτιμος χαι έξαρχος των Κυχλάδων νήσων, άγαπητός χατά Κύριον άδελφός και συλλειτουργός της ήμων μετριότητος, άνηρ εύλαδης χαι ένάρετος χαι ίχανος ψυχών προίστασθαι και γειραγωγείν αύτας πρός την σωτηρίαν λόγοις και παραινέσεσι ται; προσηχούσαις, και ίδου σύν θεφ έρχεται πρός ύμας • παρεγγυάται πάσιν ύμεν ή μετριότης ήμων, ώς αν ύποδέξησθε τοῦτον μετά περιχαρείας, xai εὐφρανθῆτε έπι τή παρουσία αύτου, και δέχησθε και σπεύδητε Β έκπληρούν, όσα μέλλει λέγειν και διδάσκειν ύμας ψυχωφελή και σωτήρια, ύπείκοντες αύτῷ και πειθαρχούντες, ώς οίχείψ παιμένι και πατρί και διδασχάλφ πνευματικώ, και πάντα τρόπον επαγωνιζόμενο: άναστρέφεσθαι και πολιτεύεσθαι, ώς άρμόζει Χριστιανοίς άνθρώποις κατά τους θεσμούς της Έχxλησία; Θεού, xal xaθώς ol φιλευσεδείς των Χριστιανών απαιτούσι νόμοι, αγάπην Εχοντες μετ' άλλήλων και είρηνην, έλεημοσύνην και μετάδοσιν πρός τού; πένητας και τούς αίχμαλώτους, έξαγορείαν πρός τούς πνευματιχούς πατέρας, των έχχλησιαστιχών συνάξεων χαι των είς θεόν ύμνοδιών μηδαμώς άπολιμπανόμενοι έπι καθάρσει και άγιασμώ των olχείων ψυχών, χαι άπλῶ; είπειν, πάσης μεν άχαθαρσίας άπεχόμενοι, πάσης δε άγαθοεργίας άνεεγόμεvoi, if he dede departieral nat direiberal adousing τούς οίχείους θεράποντας έν τε τῷ νῦν αίῶνι και έν τῷ μέλλοντι · τοιαύτην γάρ χαι Εχοντες την άναστροφήν και θεώ εύαρεσκούντες, κληρονόμοι γενήσεσθε χαι των αίωνίων άγαθων, & ήτοιμασεν ό Θεός τοι; έλη προθέσει ψυχή; αύτον άγαπήσασι και τά; σωτηρίους αύτοῦ φυλάξασιν έντολάς, οῦ χαὶ ἡ χάρις είη μετά πάντων ύμων.

+ Είχε τό · Μηνί 'Απριλλίφ ire. i, δια τῆς τιμίας δεσποτικής και άγίας πατριαρχικής χειρό**ς.** 

II.  $\dagger$  Ol als the inappian cal interpate as two μοναχοί και λαϊκοί, εν Κυρίω άγαπητά τέχνα της ήμῶν μετριότητος, χάρις ὑμίν είη και εἰρήνη ἀπὸ θεού. Οίδατε ώς της άγιωτάτης μητροπόλεως 'Ρόδου γνησίου άμοιρούση; άρχιερέως, έρημία τοῦ χωλύοντος, παρεισήρχετο το μέρος του Κρήτης ή και έτερός τις, και ενήργει χειροτονίας διακόνων και ispewy, Eri os xal xadiepwoei; vawv, Rapi thy xavoνικήν παρατήρησιν ώς παρ' ένορίαν, μή ένδόσεως εύσης έπι τούτοις παρά τῆς χαθ'ιήμας ίερας χαι θείας συνόδου · άρτίως δε γινώσχειν ύμας βουλόμεθα, ώς τη του Χριστού χάριτι έψηφίσθη και έχειροτονήθη επί τη όηθείση άγιωτάτη μητροπόλει ό ίερώτατος τόε μητροπολίτης 'Ρόδου, υπέρτιμος και έξχρχος των Κυκλάδων νήσων, έν άγίω Πνεύματι άγαπητό; άδελ-

PATROL. GR. CLIL

suvéset xal avecularixy matdela xal éperg xexospinμένος και ίκανος ψυχών και πραγμάτων προϊστασθαι και γειραγωγείν αύτας πρός την σωτηρίαν τῷ ὑποδείγματι τοῦ θεοφιλοῦς βίου αὐτοῦ, ὅστις χαὶ ἔρχεται ίδου σύν Θεώ πρός ύμας. παρεγγυάται τδίνυν πατρικώς πάσιν ύμιν ή μετριότη; ήμων, ώς αν ύποδέξησθε τοῦτον μετ' εὐφροσύνης κατά το χρέος, όπερ έχετε άπό των ίερων χανόνων χαί των φιλευσεδών νόμων, και άπονέμητε τούτω κατά την περι**κειμένην** αύτῷ ἀρχιερατικήν ἀξίαν παντοίαν αἰδώ και τιμήν, και δέχησθε και σπεύδητε έκπληρουν, όσε μέλλει λέγειν και διδάσκειν ύμας, άφορώντα είς ώφέλειαν των ύμετέρων ψυχών, και έφ' οίς αν δεήση προδαίνειν χειροτονίας ιερέων, διακόνων, άλλα δή χαι χαθιερώσεις ναών, τουτον μόνον δέχησθε έχτελούντα ταύτα ώς γνήσιον άρχιερέα ύμῶν και πετέρα πνευματικόν και διδάσκαλον, έπειδή και αύται αί Κυχλάδες νήσοι ύπο την αύτου έπιχράτειαν εύρίσκονται και έφορείαν, τους δε άλλους πάντας άπωθήσθε και άποπέμπητε, ώς μηδεμίαν μηδαμώς έχοντας έπι τούτοις άδειαν, χατά την των αύτων ίερών και θείων κανόνων παρακέλευσιν και διάταξιν . ού μην άλλα και είπερ πειραθείεν ίσως τινές ή τών του μέρους της Κρήτης ή ετερός τις παρεισέρχεσθαι αύτόθι ένεργείν τι άρχιερατικόν ή άλλο τι άπό τῶν άνωτέρω κατά μέρος είρημένων, έπι περιφρονήσει τοῦδε τοῦ ἰερωτάτου ἀρχιερέως καὶ ὑπερτίμου, ἐπεὶ ύπό την κανονικήν εύθόνην και αδοτηρίαν είσι, και ή μετριότης ήμων σύναμα τη καθ' ήμα; εερά και θεία συνόδω και ύπο βάρος άφορισμού έν άγίω Πνεύματι τους τοιούτους ποιούμεθα, άλλα και είπερ άπό έτέρας έχχλησίας χηρεύούσης χαι μή ύποχειμένης έτέρω άρχιερεί, μηδέ κατά λόγον έπιδόσεως δοθείσης τινί, βούλοιντό τινες χειρυτονίας δέξασθαι διακόνων και ερέων, έτι τε και καθιερώσεις ναών ποιείσθαι, διδλαμεν άδειαν ήδη και έγχωρουμεν τώ αύτῷ ἰsρωτάτψ μητροπολίτη 'Ρόδου και ὑπερτίμψ έκτελείν και ταύτα πάντα άποκριματίστως και άκωλύτως. Έπει γοῦν κατελάδετε την επί τούτου ήμετέραν καί συνοδικήν παρακέλευσιν, όφείλετε είγνωμονείν xal έχ τοῦ ἀπ' ἐντεῦθεν ἀποπληροῦν, χαθάπερ παρεγγυώμεν και επισχήπτομεν, ϊν' ούτω και ή του θεού γάρις διαφυλάξαι ύμας άδλαδείς και Κυχλάδων νήσων εύρισχόμενοι, ίερωμένοι, άρχοντες, η ψυχή χαι σώματι χαι άνώτερον παντός άνιαροῦ συνavityuatos.

> + Mnri xai irð. τοῖς aὐτοῖς, διὰ τῆς aὐτῆς τιμίας χειρός.

#### XXX. Professio fidei Georgii Vaccæ.

+ Πιστεύω είς Ενα Θεόν, Πατέρα παντοχράτορα, ποιητήν ούρανοῦ καὶ γῆς, κ. τ. λ., καὶ ὁμολογῶ . . . προσέρχομαι και καθαρώς τη άγιωτάτη Μεγάλη του θεοῦ Έχχλησία, χαι ἀποδάλλομαι πάσαν (αίρεσιν) τών Λατίνων, την περί της έχπορεύσεως του άγίου Πνεύματος και λέγουσαν · και έκ τοῦ Υίοῦ . . . . πιστεύω γάρ και όμολογώ κατά την άπόφασιν τοῦ Κυρίου ήμῶν Ίησοῦ Χριστοῦ χαὶ τοῦ θείου Συμέζλου έκ του Πατρός έκπορεύεσθαι μόνου το Πνεύμα

τό άγιον · άποδάλλομαι δέ και άρνοῦμαι και πάντα Α ταιον δνομα τῆς τῶν Ίδήρων προσηγορίας και τά λοιπά έθιμα αύτῶν, τά τε ἐχχλησιαστικά χαὶ τά περί της λοιπής αύτων πολιτείας, και στέργω πάντα δσα και φρονεί και λέγει ή άγία του Χριστού Μεγάλη Έχχλησία περί αύτων της Κωνσταντινουπόλεως, και είμι και έγώ είς των ορθοδόξων Χριστιανών και μαθητής της Έκκλησίας. Και είς την περί τούτου άσφάλειαν εποιησάμην χαι την παρούσάν μου όμολογίαν, ύπογράψας αύτην οίχειοχείρως μηνί Ιουνίφ ίνδ. δεκάτης.

\*Ο άρχων. Manu propria, Georgios . . Vacha archo.

#### XXXI. Callistus dirimit controversiam ortam inter monachos monasterii Iberorum in Atho.

+ "Εν τι και τοῦτο τῶν ἐννομωτάτων τε και διχαιοτάτων, φαίη αν απας δστις ούν δρθας τοις πράγμασιν έξενηνοχέναι τὰς ψήφους είδως, ώστε τους τον μονήρη βίον επανηρημένους χαι θεφ προσανέγοντας και κόσμον ήρνημένους και κοσμότητα έν γαλήνη διάγειν, των λογισμών πάντα θόρυδον xal τύρδην ματαίαν χαθάπαξ άπαναινομένους, χαλ την άγάπην χαι όμόνοιαν ώς άμαχον όπλον χατά τοῦ ἐχθροῦ παραφέροντας, συνδείσθαι μετ' ἀλλήλων τῷ συνδέσμιρ τοῦ πνεύματος, xal εἰς μίαν συνάγεσθαι την ένότητα δι' αύτοῦ, xal μάλιστα, el τύχοιεν ούτοι σύστημα χοινοδίου άναπληρούντες είς δόξαν xal Επαινον τοῦ πάντα xalῶς xal πανσόφως oixo-אסאַסטֿאדסג שנסע. צו אַמף סט בוסו פֿטט א דאבור סטאאַאני-אסו בהו דש טיטעמדו דטידטט, אבסטק המאבשדו בידול ל Θεός, οδ είσι κατά τον δμοιον τρόπον πολλοί καί καθ' ήλικίαν διάφοροι, ούκ αύτος ούτος, είς μέσον G παραληφθείς, συνζεί χαι συνάγει τάς διανοίας αύτων χαι ει; την ούτως του χαλου μίαν γνώσιν ένοι; παντί που δηλον · και γάρ ώσπερ τάς πολλάς και διαφόρους γνώμας, ώς έφημεν, ή άγάπη χαί ή όμόνοια μίαν. χαι άπλην σχεδόν άπεργάζεται, τόν αύτιν δήπου τρόπον και ή στάσις και το της γνώμης φιλόνειχον τα τέω; ήνωμένα χατατέμνει χαί διασπ και κακώς δισιρεί. ένθεν τοι και ήμεις, την της οίχουμενικής Έχχλησίας προστασίαν εγχεχειρισμένοι παρά θεου, διά φροντίδος ποιούμεθα το έμμέ-אבני לי דסטידסו; מהמףמלמדנט; דסטק לי דמוב סבלמסעומוב μοναίς των έχασταχού χωρών τε και πόλεων, έτι δέ δρών άσχουμένους χαι την μοναχιχήν πολιτείαν σχανδάλων χαι στάσεων. Τῷ λόγψ τῷδε σχοπός, ὡς πρό τινος ήδη καιρού φθάνουσιν οί έν τη κατά το "Αγιον "Όρος τοῦ "Αθω διαχειμένη σεδασμία μονή των Ίδήριον ασχούμενοι μοναχοί χινήσαντες διενέξεις μετ' άλλήλων περί τε της χαθολιχής Έχχλησίας της τοι αύτης μονής και περί τινων άλλως είς άταξίαν και άκοσμίαν άφορώντων αύτης, ώς τῶν · 16 ήρων έχ τε τῆς συνήθους περί τὰ χαλὰ δμελείας χαι της όλιγότητος τούτων και άνεπιστημόνου έπιστασία; άντιποιουμένων μέν της χαθόλου άρχης της μοιής και του δηλωθέντος θείου ναού, ούδεν μέντοι έγόντων ίχανον έν αὐτή διαπράξασθαι, άλλ' εἰς παντελή ερήμωσιν βουλομένων ταύτην άπαγαγείν διά τό χεχλήσθαι την μονήν ταύτην τό χενόν και μά-

סקבדבףולסעבישי בידבטטבי אבן דאי אמטסאואאי בשדער εκκλησίαν, οδ χάριν πολλοί και διάφοροι εγεγόνειsav suváfeis xal iferássis, aste the spostinousee γενέσθαι χατάστασιν έπ' αύτη, αίτησαμένων τοῦτο τών μοναχών 'Ρωμαίων έπ' άσφαλεία χαί συστάσει της δηλωθείσης μονής. Ένθεν τοι και του όστωτάτου άνδρός, χύρ 'Αρσενίου έχείνου, τοῦ είς Πρῶτον άπιτεταγμένου τοῦ 'Αγίου τούτου Ορους επιδημήσε+ τος τη τοιαύτη μονή χαι την των Πόηρων περι τά xalà àpélecar idores xal the locate àxerpier aitur, he repi to the innholas and to have Elips της μονής έδείχνυον, και δείσαντος, μή ποτε καί τό ταύτης φρούβιον εύάλωτον γένηται τοις έχθροις τη πολλη άμελεία, εξώσθησαν οδτοι δη οι "ίσηρες παντελώς τῆς ἀρχῆς καὶ ἐπιστασίας τῆσδε τῆς μοvhc. xal anoxatistysav of povayol Populor xaτάρχειν των έν αύτη πάντων διαχονημάτων. "Αντιποιουμένων δε και έτι των Πότρων της τοιαύτης άλογίστου φιλονεικίας, έπιδημήσαντο; τη τοιαύτη μονή του όσιωτάτου Πρώτου του άρτίως εξς την τοιαύτην προστασίαν εύρισκομένου, τιμιωτάτου έν ίερομονάχοις και έν άγίω Πνεύματι άγαπητοῦ υίοῦ της ημών μετριότητος, χύρ Θεοδοσίου, Ετι τε τών τιμωτάτων Ιερομονάχων χαι ήγουμένων των έχείσε σεδασμίων μονών και τινων εύλαδεστάτων και τιμίων γερόντων, συμπαρόντων αύτοίς χαι των ίερωεάτων μητροπολιτών, ύπερτίμων, άγαπητών χατά Κύριον άδελφῶν τῆς ήμῶν μετριότητος και συλλειτουργών, του τε Τραίανουπόλεως και του 'Ιερισσου, Ετι δε και του Ιερωτάτου μητροπολίτου Αίνου έχείσε τότε εύρεθέντος διά τινα γρείαν, χα! πολλών λόγων χινηθέντων παρ' άμφοτέρων των μερών xal πολίζ διασχέψεως γενομένη; μετά τῆς προσηχούσης πνευματικής άκριδείας και συντηρήσεως παρά των είρημένων άξιοπίστων προσώπων, ετάχθη, και περιέστη εγγράφως, ίνα χατέχηται χαι ψάλληται ή καθολική έκκλησία της είρημένης μονής παρά των μοναχών 'Ρωμαίων, ού μόνον χατά άριθμον ύπερε-Xouton, didd xat eis nav Epyon ansupatiain pupli τῷ μέσφ ύπερνικώντων του; "Ιδηρας και ίκανῶς έχόντων αποδιδόναι τη τοιαύτη έχχλησία την πρέπουσαν μοναχοίς άνδράσιν εύχοσμίαν τε χαι χατάστασιν, άρχουμένων τών μοναχών Ιδήρων, εύτοια. όδεύοντας πάντων έχ μέσου γεγονότων των μεταξύ D μήτων δντων διά την όλιγότητα αύτων χαί ανεπ:στημόνων, ώς είρηται, είς την ετέραν της μονή; έχχλησίαν. Πρός τούτοις διεγνώσθη χαι άπετάγθη, είναι τόν τε ήγούμενον και τον εκκλησιάρχην από τών έν αύτη μοναχών 'Ρωμαίων τούς προχριθέντας άξίου; και πρέποντας τοι; τοιούτοι; λειτουργήμασι, τάς μέντοι των άλλων διαχονημάτων άρχας είναι xowas xal "Ibyps: xal Pupalois, ppovel Sous: באוואדאשל באל באו גם אטרוענסא מחבנקסבהל האין באושלי sews she solaithe porte, xat extorty revolutions τη; όπηρεσίας των τοιούτων διακονημάτων, και μή άδοχιμάστως χαί, ώς έτυχεν, άπραγμόνως διαχεί :θ2ι דב דהָ µovñ. Ent youv דה דסומטיד אמדמסדמספו אב! διαγνώσει έπορίσατο καί σεπτόν πρόσταγμα του χρατίστου και άγίου μου αυτοχράτορος, έπεχυρούν

# SYNODICÆ CONSTITUTIONES.

τάστασιν διά την έφ' έξης άσφάλειαν χαι άνενοχλησίαν τῆς σεδασμίας μονῆς · χαταλαδόντες δὲ ἀρτίως είς την ήμων μετριότητα χαι την περί αύτην θείαν xal lepan σύνοδον οι ρηθέντες μοναχοι "Ρωμαΐοι xal άνενεγχόντες τά πραχθέντα, ώς είρηται, έν τή χατ' αύτους μονή χαι άμα το γεγονός γράμμα προδαλλόμενοι, την άναφοράν τούτων πιστούμενον, ύπογραφαίς σεσημασμένον τών τε είρημένων ίερωτάτων άρχιερέων και του όσιωτάτου Πρώτου, έδεήθησαν διά πλείονα την είς το έξης άσφάλειαν χαι άνενοχλησίαν τῆς τοιαύτης μονῆς και έδραίαν και άμεταχίνητον χατάστασιν τῆς εἰρημένης ἐγγράφου πράξεως τυχείν έπι τούτω και σιγιλλιώδους γράμματος αύτης. Η μετριότης ήμων, συνδιασχεψαμένη τα περί τούτου τοίς περί αύτην ίερωτάτοις άρχιερεύσι B χαὶ ὑπερτίμοις χαὶ τῇ παραχλήσει αὐτῶν ὡς εὐλόγῳ προσσχούσα, το παρον επορέγει αύτοζς σιγιλλιώδες γράμμα, δι' ού χαι έν άγίω παραχελεύεται Πνεύpart, iva Exp anapte xal sig to sting to xupog xal άμετάτρεπτον ή γεγονυία ξγγραφος ένυπόγραφος κατάστησις παρά τε των Ιερωτάτων μητροπολιτών χαι του όσιωτάτου Πρώτου περί της δηλωθείσης τών Ίδήρων σεδασμίας μονής, και κατέχωσιν είς το έξῆς οἱ μοναχοί Ῥωμαίοι την χαθολιχην αὐτῆς Ἐκχλησίαν, και έχτελωσιν έν αύτη τάς ίερας ύμνωδίας. ύπερευχόμενοι τῶν χρατίστων χαί άγίων μου αὐτοχρατόρων και παντός του Χριστωνύμου και όρθοδόξου πληρώματος, xal έχη ούτως ή δηλωθείσα έχχλησία την άρμοζουσαν εύχοσμίαν αύτης και κα- C τάστασιν παρ' αύτων δη των μοναχών 'Ρωμαίων, χαί άριθμῷ και τοίς πνευματιχοίς προτερήμασι χατά πολύ διαφερόντων των Ίδήρων, ούτοι δε οί IGnpes xatexwes, the etepan exchanged the eig δνομα τιμωμένην της θεομήτορος της Πορτιατίασης, και έκτελωσε και ούτοι έν αύτη τάς lepás υμνωδίας, εχλέγωνται δε άπο των μοναχών 'Ρωμαίων ήγούμενός τε και εκκλησιάρχης, άξιοι της τοιαύτης προστασίας, δυνάμενοι και άμφότερα τλ μέρη των τοιούτων μοναχών χαταρτίζειν είς ένότητα και άγάπην πνευματικήν και διδάσκειν και νουθετείν πάντας και χειραγωγείν άπλανώς είς την The owenplay 660v, ele 62 tà Erepa Slavovhuara ol χρησιμεύοντες έξ άμφοτέρων τῶν μερῶν, και οὕτως έπιχρατή έν αύτοις φιλαδελφία χαι άγάπη χαι ίνω- η σες, ό χαρπός τοῦ ἀγαθοῦ πνεύματος, μήτε τῶν 'Ρω-Lator xatefasiciantevos ónosofnore xal or oxlou γενομένων τοις "Ιδηρσε, μήτε μήν των 'Ιδήρων γονεχότητος λόγον ή έτέρας οίασδήτινος μετοχή; πρόφασεν προδαλλομένων και κατά των 'Ρωμαίων χωρούντων και το της μονής σώμα κακώς διασπώντων, οπερ ύφ' ένι χαθηγεμόνι συνεδέθη, τῷ δεσπότη Χριστώ . τον γάρ μή ούτω βουλόμενον διάγειν έν αύτη, άλλά ταράττειν καί συγχέειν επιχειρούντα τούς έν τη διαληφθείση μονή μοναχούς, είτε δή και 'Ρωματον, έξωθείσθαι της μονής και άποδιώκεσθαι ώς ψευριών πρόδατον έν άγίφ παραχελεύεται Πνεύματ. 3 μετριότης ήμων, ώς & μη μεταδώ xal έτουν ε λύμης τζε ψυχοδλαδοῦς ταύτης vosou

έχ πανσός τρόπου την τοιαύτην Εγγραφον ἀποχα- Δ ἀφείλει πραχθηναι ἀμεταθέτως ἐν τη τοιαύτη μονη τάστασιν διὰ την ἐφ' ἑξης ἀσφάλειαν χαι ἀνενοχλησίαν τῆς σεδασμίας μονῆς · χαταλαδόντες δὲ ἀρτίως εἰς την ἡμῶν μετριότητα χαι την περι αὐτην θείαν και ἰερὰν σύνοδον οἱ ῥηθέντες μοναχοι 'Ρωμαιοι χαι ἀνενεγχόντες τὰ πραχθέντα, ὡς είρηται, ἐν τη χατ' αὐτούς μονη και ἅμα τὸ γεγονός γράμμα προδαλλόμενοι, την ἀναφορὰν τούτων πιστούμενον, ὑπογραφαίς σεσημασμένον τῶν τε εἰρημένων ἰερωτάτων

† Είχε και το · Διὰ τιμίας πατριαρχικῆς χειρός Κάλλιστος, έλέψ Θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως Νέας Ῥώμης, και οἰκουμενικός πατριάρχης.

### XXXII. Patriarchæ Constantinopolitani epistola ad patriarcham Antiochiæ de monasterio Hodegon.

# † Πιττάχιον πατριαρχιχόν είς τον πατριάρχην 'Αντιοχείας.

+ 'Αγιώτατε πατριάρχα θεουπόλεω; μεγάλης 'Αντιοχείας και πάσης 'Ανατολής, έν Κυρίω άγαπητέ άδελφε και συλλειτουργε της ήμων μετριότητος, πεποίθαμεν είς Θεόν, δπως και της σωματικής εύεξίας έπαπολαύοι ή άγιωσύνη σου, χαί έχοι έπι πάσι χαλώς, είς ώφέλειαν χαι έπίσχεψιν ψυχιχην τοῦ ὑπ' αὐτὴν Χριστωνύμου και όρθοδόξου λαοῦ. Ἡ μετριότης ήμῶν, τῷ νόμφ τῆς πνευματικής ἀγάπης στοιχειουμένη και την της Έκκλησίας Θεού όμόνοιαν περί πλείστου άει ποιουμένη, πολλάκις διά γραμμάτων αύτῆς τὴν ἀνήχουσαν χαὶ ἐφειλομένην προσαγόρευσιν έποιήσατο πρός την σην άγιότητα χαι περι άλλων μέν έτέρων, ούχ ήττον δέ περι των έχχλησιαστιχών πραγμάτων χαί της παρεμπεσού. σης, συγχωρήσει Θεού, στάσεως και ταραχής είς την Έχχλησίαν αύτοῦ παρά τῶν ἐξ άλογίστου γνώμης τολμησάντων νόθα και έχφυλα δόγματα παρεισαγαγείν έπι χαινοτομία τῆς πατροπαραδότου ήμῶν και ύγιοῦς πίστεως και ταύτη διασπάσαι το καλόν σώμα αύτής. Καί ή μέν μετριότης ήμων όφειλομένως το έαυτης πεποίηχε, την των πολλών ζητούσα ώφέλειαν· ή δε άγιωσύνη σου δηλωσα ήμιν διά γράμματος αύτης, δπως έχης γνώμης είς τουτο, ούχ έθέλησας, δπερ εί τοῦ φιλιχοῦ χαθήχοντος χαλ της άληθείας έξέχεται, έχεις χαι αύτος διαχρίναι. Πλην ή μετριότης ήμων, και ούτω νόμους φιλίας είδυία τιμάν, περί πολλού ποιείται τά σά άδελφά έν άπασι φρονοῦσα. Οίδεν ή άγιωσύνη σου, ώς προ χρόνων ήδη πολλῶν ἀπετάχθη, ἔχειν την σην ἀγιω σύνην την σεδασμίαν μονήν της πανυπεράγγο- Δεσποίνης xal Θεομήτορος xal έπιχεχλ» «υης τών Όδηγῶν, ὡς πατριάρχην ἀΑντιρ Κ, καθὰ καὶ τοὺς πρὸ σοῦ ἐτέρους, εἰς κ. Τημα καὶ ἀνάπαυ-σιν τῶν ἀπὸ τῶν αὐτόβ. Κῦμένων καλογήρων τῆς σῆς ἀγιωσύνης, ἀ), καθὰς ὅηλαδὴ ἐδόθησαν καὶ τοἰς ελθείν σε έγτάτοις πατριάρχαις, τω τε 'Αλεξανλοιποίχαι τῷ Ίεροσολύμων, Ετεραι των ένταυθα \$6ων · ού μέντοι έδόθησαν αί τοιαυται, ώστε χα-. ταυθέντειν τούς τών πατριαρχών μοναχούς των εiρημένων μονών και πράττειν έν αύταις κατά πολ-

λην του χωλύσοντος έρημίαν, & ού θέμις μη μόνον Α έχοντος χαι των χατά την μονήν τηνδιόρθωσιν λαδήμοναχοίς, άλλ' ούδε λαϊχοίς και φαύλοις άνδράσι, της ήμων μετριότητος μή έχούσης άδειαν έρευναν και εξετάζειν τα τοιαύτα. Εί δ' ό της Κωνσταντινουπόλεως πατριαρχικός θρόνος, άτε δή οίκουμενι-\_χος ών, προνόμιον ξχπαλαι χέχτηται παρά τῶν θείων χαι ιερών χανόνων είς τάς έχασταχοῦ τῆς οίχουμένης έχχλησίας, τά παρεμπίπτοντα έν αύταζς έχχλησιαστικά άναγκαία ζητήματα διερευνάν και έξετάζειν, πολλώ μαλλον ένταῦθα έν τη οίχεία ταύτη μεγαλοπόλει, έν ή έστηρικται κρίσει θεού και ψήφω βασιλική ό τοιούτος πατριαρχικός θρόνος. 'Αλλ' ή μετριότης ήμων και ούτω δικαίως του πράγματος Εχοντος, διά την της σης άγιότητος άγάπην πνευ ματικήν και φιλίαν έμενε σιωπώσα έπι τοσούτον και B μηδεμίαν Ερευναν ποιησαμένη έπι τη τοιαύτη μονή είς συντήρησιν και ασφάλειαν ψυχικήν των ένασκουμένων αύτη μοναχών, καίτοι γε προδήλου του πράγματος δντος, ώς ού κατά τὸ μοναχικὸν ἐπάγγελμα πολιτεύονται οι δοχούντες προέγειν των άλλων, ώς δήθεν μοναχοί και ίερωσύνης άναξίως έπειλημμένοι, χαί πρό γε πάντων ό 'Ανανία; ό τοῦ Τύρου άνεψ:δς καί οί συμμύσται και μυσταγωγοί τούτου, δστις και τοῦ Τύρου ένταῦθα ἐπιδημοῦντος άδεῶς ξν πράττων τα άτοπα, και των θείων άπτόμενος και ερουργών, ω δίκη και νόμοι θεου ! άνερυθριάστως. ώς δε ό Τύρου αυτόθι επιδημήσας πρός την σην dyiotita, Encide raury expendicadeai the groupeνοίαν της ρηθείσης σεδασμίας μονής τῷ δηλωθέντι 'Ανανία, και ελαδε ταύτην έπι καταστροφή της ol-.κείας ψυχής, άφροντιστήσας χαθάπαξ χαί δλως τοῦ χαχού γεγονώς χαι άτόπων χαι βεδήλων άσωτειών έφαψάμενος, άναίδην πόρνη γυναιχί συνηυνάζετο άντος τοῦ χελλίου αύτοῦ ἐφ' δλαις δηλαδή σχεδόν ταζς νυξι, χατασωτευόμενος μετ' αύτης, παράδειγμα .xaxlaç τοίς συμμύσταις τούτου προχείμενος. Τοῦ .γούν τοιούτου άτοπήματο; έχδήλου παντάπασιν γεγονότος και πάντων καταδοώντων και άνομίαν τοῦτο δη το πράγμα άποχαλούντων, ή μετριότης ήμων έξετάσει δούσα το πράγμα, ώς γε έχρην, εύρε τούτον μιά των νυχτών συγχοιμώμενον χαί συνευναζόμενον τη δηλωθείση πόρνη, και ούτως έάλω ο τρισάθλιος έπ' αύτοφώρω το της πορνείας αίσχος διαπραττόμενος · έξήλασεν ούν τοῦτον διά ταῦτα τῆ; ήγουμενείας, επείπερ ού μόνον αίτιος έαυτῷ γέγονε τῆς D τοιαύτης κακίας, άλλά και ετέροις μετέδωκε τῆς ο! χείας λύμης και ψυχικής άπωλείας, σπήλαιον ληωών την μονήν έργασάμενος, άποχασέστησε δε διά ouve mouse wer sal acoulting two is autil wora-Xuv, avao ity or xal avaxatrisiv the too xaxou מטיקטבומב אינים: יישי גע מטידא מאסףמ דועומי אמן גע אמה אמה געו גער אייט גע מטידא גער גער אמו גער אמאט אמה אמר איין גער איין גער איין גער איין גער איין גער איין גער τιφ και εύδοχίη βασιλική, σστις ύπο της ένούσης ω στοῦ τρόπου χαι τῆς εἰς τὰ φρετῆς χαι τοῦ Χριδύναται, βοηθείτ μέν Θεού, αντατικά επιστήμης ύπεράγνου Δεσποίνης και Θεομήταρος, δε και της בוק דם אףבודדטי אמו אבאדוטי אףטמקבני, דטיק ל מטיאי μοναχού; μετασχευάσασθαι χαι μεταπείσαι πρα άρετην χαι εύλάδειαν · πλην χαι ούτω του πράγματος

των, δν έγράφομεν τρόπον και δηλοποιούμεν δμίν xal αδθις, το της άγιωσύνης δίχαιον συνετηρήθη xal περισώζεται, και ή μονή έστιν ύπλ την σην άγιότητα ώς και πρότερον άπαραποιήτως. Εκρινεν ούν δίχαιον ή μετριότης ήμων παραδηλώσαι ταυτα xal πρός την σην άγιότητα, ώς αν γινώσκης το πράγμα ώς εγένετο, μήποτε άλλως άχουσθεν θορυδήση την σήν άγιότητα • καί γάρ δπερ Εμελλε ποιήσειν ή άγιωσύνη σου χάριτι Θεού έπι τοιούτοις άθέσμοις πρίγ. μασι γνωσθείσιν άριδηλότατα, αύτο τουτο πεπείηχε και ή μετριότης ήμων, και χρεών έστι την σην άγιότητα υπεραποδέξασθαι τουτο ώς θεοφιλές χαλ πνευματικόν Εργον. "Ερρωσο, άγιώτατε δέσποτη έν Κυρίω άγαπητε άδελφε και συλλειτουργέ της ήμῶν μετριότητος.

XXXIII. Synodus transfert metropolitam Bitzines in metropolim totius Ungrovlachiæ, constituens ut Ecclesia Ungrovlachiæ subjecta sit Ecclesiæ Constantinopolitanæ.

Ι. + 'Ο εύγενέστατος μέγας βοϊπόδας και αύθεντης πάσης Ούγγροδλαχίας, εν άγίω Πνεύματι γνησιώτατος υίδς τῆς ήμῶν μετριότητος, κῦρ Άλίξανδρος, ύπο φιλοθέου γνώμης κεκινημένο; και πολλήν ένδεικνύμενος την στοργήν και ύποταγήν και εύπεθειαν είς την άγίαν του Θεού παθολικην και άποστολικήν Έκκλησίαν, έζήτησεν ου μόνον απαξ, άλλά και πολλάκις δια γραμμάτων αυτού και έδείθη τζ ήμῶν μετριότητος xal τῆς περl abthr delas xai ובף של הטאלסטי, של שי א דף לאשל דסעלב אמו בון דל באין ούτος και ή πασα αύτου έπικράτεια και άρχη ύπ την έχχλησιαστιχήν άνάχρισιν και διεξαγωγήν της καθ' ήμας άγιωτάτης τοῦ Θεοῦ Μεγάλης Έκκλησίας, και δέξηται άρχιερία, χειροτονίαν δντα της ημών μετριότητος και είς την θείαν και εεράν σύνοδον τελούντα, και έχη τούτον ώς γνήσιον ποιμένα πάση; Ούγγροδλαχίας εις εύλογίαν και πνευματικόν καταρτισμόν αύτοῦ τε και τών παίδων και πάση; τη άρχῆς αὐτοῦ. διὸ και πρό τινος ήδη καιροῦ προsεχαλέσατο πλησιάζοντα αύτῷ τον ἰερώτατον μητροπολίτην Βιτζίνης, ὑπέρτιμον, ἀγαπητόν κατὰ Κύριον άδελφόν και συλλειτουργόν της ήμων μετριότητα. xup 'Yaxevoov, xal edegato aspevestata the evicγίαν αύτοῦ, καὶ έδειξε πρός αὐτὸν τὴν προσήκουσαν δποταγήν και εύλάδειαν, και έζήτησε μετά πολλή; παρακλήσεως, ίνα κατά μέν το παρόν μετατεθή ik ό Ιερώτατος μητροπολίτης Βιτζίνης, απόδεκτος φιvsi; κατά πολύ τῷ τοιούτψ μεγάλψ βοϊδόδα, είς τη έκκλησίαν πάσης Ούγγροδλαχίας, μετά δε θάνατ. αύτου δη του Βιτζίνης ψηφίζηται έτερος, και χειρτονούμενος παρά της χαθ' ήμας άγιωτάτης του θε Μεγάλης Έκκλησίας έκπέμπηται έκείσε ώς ποιμή και άρχιερεύς γνήσιος πάσης Ούγγροδλαχίας. Έπι ούν εχρίθη παρά της ήμων μετριότητος και της πι αύτην θείας όμηγύρεως των ίερωτάτων άρχιερέως τοιαύτη ζήτησις και άξίωσις του εύγενεστάτου μ γάλου βοϊδόδα είς πολλών ψυχών ώφειειαν και κατ - τασιν, πας δε ό χόσμος, χαθώς εν τοίς εεροίς Εύηό Κύριος άπεφήνατο, μιας ψυχής απ

### SYNODICÆ CONSTITUTIONES.

άναξίου, ώς στόμα μου έστι, μέλλει δε άπό της τοιαύτης άρχιερατικής επιστασίας και ποιμανσία; ό έν τη είρημένη άρχη και επικρατεία πάσης της είρημένης Ούγγροδλαχίας εύρισχόμενος Χριστώνυμος τοῦ Κυρίου λαὸς όδηγείσθαι είς ἐχπλήρωσιν τῶν σωτηρίων του Χριστού έντολών μέλλει είσηγουμένου του άρχιερέως χαι εχδιδάσχοντος αύτους την τοῦ Εὐαγγελίου όδον και ἀφιστῶντος και κωλύοντος άπό των άπηγορευμένων έργων της άμαρτίας xal παντός έχφύλου χαι άλλοτρίου δόγματος τῆς Ἐχχλησίας Χριστού, έτι δε και της ήμων μετριότητος διά απουδής τουτα μελλούσης del ποιείν xal γράφειν χαί νουθετείν αύτούς είς τήρησιν της άσφαλοῦς ήμῶν πίστεως, ὅπερ ἀφορά είς πολλην ψυχιχην ώφέλειαν αύτῶν, ὑπέρ οῦ θείου πράγματος ούχ Β Ιχανός όλος ό χόσμος, ώς άποδέδειχται διά γουν ταύτα ή μετριότης ήμων, συνδιασχεψαμένη τα περί τούτου τη περί αύτην θεία όμηγύρει των ίερωτάτων άρχιερέων, τῷ Ήρακλείας.

1361

• • • • • • • • • • . .

έπει άμεταθέτως έξέχεται είς το μετατεθηναι τόνδε τον μητροπολίτην Βιτζίνης ό τοιούτος μέγας βοίδόδας είς τον θρόνου πάσης Ούγγροδλαχίας και έπιxparelas xal apyris autou, xal xara to mapor oux είς ετερόν τινα, άλλ' είς αύτον την άρχιερατικήν ταύτην προστασίαν μετά πολλής ζητεί παρακλήσεως, υπισχνούμενος δούναι ένώμοτον χαί Εγγραφον άσφάλειαν, ίνα τελή το άπο τοῦδε xal εiς το έξης, μέχρις αν συνίσταται ή αύθεντία και άρχή αύτου, ή είρημένη πάσα Ούγγροδλαχία, ύπο την χαθ' ήμας άγιωτάτην του Θεού Μεγάλην Έχχλησίαν χατά τόν αναγεγραμμένον τρόπου. μετέθηκε τουτου δή τζυ Βιτζίνης ή μετριότης ήμῶν γνώμη και εύδοκία τοῦ χραταιού και άγίου μου αύτοχράτορο;, του πάντ' άρίστου και άπαραμίλλου τη του ήθαυς και των τρόπων χρηστότητί τε και γαληνότητι και το δίκαιον έν φπασι βουλομένου χρατείν χαι παρφησιάζεσθαι, είς τον θρόνου πάσης Ούγγροδλαχίας. Έσται τοίνυν τι άπό τοῦδε και είς τον έξης άπαντα χρόνον ό δηλωθείς Ιερώτατος μητροπολίτης πάσης Ούγγροδλαχίας, ὑπέρτιμος, ἀγαπητός κατὰ Κύριον ἀδελφός ήμῶν χαί συλλειτουργός, ῶσπερ τοῦ θρόνου ταύτης χαί τοῦ ὀνόματος, οῦτω μετέχων χαι ἀπολαύων χαι τής τοῦ ἰεροῦ συνθρόνου έγχαθιδρύσεως, ἄτε δή D γνήσιος άρχιερεύς διά τῆς χάριτος τοῦ Θεοῦ άποχαταστάς της δηλωθείσης άγιωτάτης μητροπόλεως Ούγγροδλαχία; κατά την εκκλησιαστικήν τάξιν τε χαι ύποτύπωσιν, άναγνώστας τε σφραγίζων έχ πάσης τής επαρχίας και ενορίας αύτοῦ και υποδιακόνους χαι διαχόνους προδιδάζων χαι πρεσδυτέρους χειροτονών, επιλαδόμενός τε χαι πάντων τών έθενδήποτε διαφερόντων ταύτη διχαίων. δθεν όφείλουσιν οι τε έν autij xhypixol xal ol ähhoi lepuperoi, povazol xal λαϊκοί, ύπείκειν και ύποτάττεσθαι τούτω, δαα και γνησίω αύτων ποιμένι χαί πατρί χαι διδασχάλω. παι δέχεσθαι προθύμως και άποπληροῦν, ζαι μέλλει λέγειν και παραινείν και εκδιδάσκειν αύτους, άφορώντα είς ψυχικήν λυσιτέλειαν, τηρουμένης άπαρα-

άντάξιος και διά τοῦ προφήτου ο έξάγων άξιον έξ 🛦 ποιήτου κάν τῷ έξῆς ἀεί χρόνψ τῆς ένωμότου άσφαλείας και ύποσχέσεως έγγράφου είς την άγίαν τοῦ Χριστοῦ καθολικήν και άποστολικήν Έκκλησίαν τοῦ τοιούτου εύγενεστάτου μεγάλου βαϊδόδα είς το είναι άει την εχχλησίαν της Ούγγροδλαχίας ύπ' αύτην χαι δέχεοθαι άπ' αύτης άρχιερέα γνήσιον. ώστε γάρ συντηρείσθαι είς το έξης τουτο άχαινοτόμητον, χαί βαρύτατον και συνοδικόν (άφορισμόν) ήπείλητο κατά παντός του βουληθησομένου άχυρωσαι αυτό έπειδη τούτου Ενεκεν και ή παρούσα συνοδική πραξ:: γεγονυία τῷ εἰρημένψ μητροπολίτη πάσης Ούγγρα**δ**λαχίας xal ύπερτίμω είς άσφάλειαν επιδέδοται. άπολυθείσα Χατά μηνα Μάΐον της ένισταμένης ιβ' ίνδ. τοῦ ,ςωξζ' ἔτους, ήτις καὶ ὑπεσημάνθη τῃ αὐτοχείρω γραφή της ήμων μετριότητος.

> II. + Εύγενέστατε, συνετώτατε, ανδριχώτατε μέγα βοϊδόδα χαι αύθέντα πάσης Ούγγροδλαχίας, έν άγίφ Πνεύματι γνησιώτατε, ποθεινότατε υίε της ήμῶν μετριότητος, κῦρ 'Αλέξανδρε, ὑγίειαν χαί εύθυμίαν ψυχης, σώματός τε ρώσιν και εύεξίαν και παν δ τι άγαθδν και σωτήριον, επεύχεται τη άντιλήψει σου ή μετριότης ήμῶν ἀπό Θεοῦ παντοχράτορος. 'Από των γραμμάτων της σης εύγενείας xal των προτέρων και των ύστέρων εγνώρισεν ακριδώς ή μετριότης ήμων, δσα έδήλου ή εύγένειά σου, χαί άπεδέξατο κατά πολύ και έπήνεσε την εύπείθειαν χαι ύποταγήν χαι στοργήν χαι άγάπην, ήν έχεις είς την άγίαν του Χριστού χαθολιχήν και άποστολιχήν Έκκλησίαν, ήτις έστιν ή πηγή και ή βίζα τῆς εύσεδείας και το ατήριγμα και ό θεμέλιος του Χριστιανισμού, και μάλιστα, ότι ζητείς άπο ψυχης άρχιερέα χαι ποιμένα χαι διδάσχαλον του τόπου χαι της έπιχρατείας της εύγενείας σου, χειροτονίαν της άγίας του Θεού χαθολικής χαι άποστολικής Έχχλησίας, ώς υίδς αύτῆς γνήσιος χαὶ εὐπειθής, χαθώς ἐστιν όφειλόμενον παντί βουλομένω θερμώς και μετά είλιχρινοῦς πίστεως δέχεσθαι την εὐσέδειαν χαὶ ἀποτρέπεσθαι τάς τε παρασυναγωγάς χαι τὰ ξχφυλα χαι άλλότρια δόγματα. Έπει ούν, ώς είρηται, μετά πολλής άποδοχής και όρέξεως ζητεί ή εύγένειά σου. ίνα έχη αύτόθι άρχιερέα της περί την ήμων μετριότητα θείας και ίερας συνόδου της Μεγάλης Έκκλησίας, και νῦν μέν τον Ιερώτατον μητροπολίτην Βιτζίνης, ὑπέρτιμον, ἀγαπητόν χατὰ Κύριου ἀδελφόν της ήμων μετριότητος χαι αυλλειτουργόν, χυρ Υάχινθον, μετά δε παρέλευσιν αύτοῦ, ὄν ἂν ἐχλέξηται και χειροτονήση ψήφω συνοδική ή καθ' ήμας άγιωτάτη τοῦ Θεοῦ Μεγάλη Έχχλησία, χαι ἐχπέμψη πρός την εύγενειάν, σου και πρός την αυτόθι πάσαν άρχην και έπικράτειαν αύτοῦ άρχιερέα γνήσιον, και ότι διαδεδαιούται ή εύγένειά σου ένόρχως χαί μετά πολλής άσφαλείας, ότι και μετά θάνατον αύτοῦ μέλλει είναι τοῦτο ἀπαραποίητον χιὶ ἀμετάθετον εἰς τούς χληρανόμους και διαδόχους αύτης είς το μηδέποτε θελήσαι δέξασθαι αύτους άρχιερία έτέρωθεν, xðv οξος άρα xai έστιν, εί μη χειροτονίαν xai άποστολήν της χαθ' ήμας άγιωτάτης του Θεού Μεγάλης Έχχλησίας. Διά γοῦν ταῦτα πάντα καὶ μάλιστα διά

1362:

- Marine

ł

ł

άγάπην και είς τον έχ Θεού χράτιστον και άγιόν μου αύτοχράτορα, τὸν ὑψηλ/τατον βασιλέα τῶν Ῥωμαίων, τό συμφόρημα πάντων των άγαθων, τον γαληνότατον και φιλανθρωπότατον, επηυδόκησεν μεν αύτος δή ό χράτιστος χαί άγιός μου αύτοχράτωρ, έψηφ!σατο χαί ή μετριότης ήμων μετά των περί αύτην ίερωτάτων άρχιερέων, και ήδη κατά την άποδογην x2l την ζήτησίν σου xal το συμφέρον του αυτόθι Χριστωνύμου λαού μετετέθη ό Ιερώτατος μητροπολίτη; Βιτζίνης, ούτος δη ό χῦρ Υάχινθος, διὰ τῆς νενομισμένης έγγράφου συνοδικής πράξεως είς #doav . . . . . . . . xal Esti to and toude χαι είς το έξης γνήσιος άρχιερεύς πάσης Ούγγροδλαχίας, έχων άδειαν, χαθώς ή γεγονυζα έπι τούτφ έγγραφος συνοδική πράξις κατά μέρος διέξεισι, Β ποιείν έν πάση τη ένορία και έπαρχία αύτης πάντα, όσα άνήχει γνησίο άρχιερεί. Και ταῦτα μεν εχύρωσε χαι έδεδαίωτεν ούτως ή άγια του Χριστού χαθολική χαι αποστολική Έχχλησία εύδοχία και του χρατίστου και άγίου μου αύτοκράτορος και γνώμη της ήμῶν μετριότητος xal τής ispag συνόδου xata την σήν ζήτη τιν και άποδοχήν. σον δέ έστιν άπο του νύν φροντίσαι και άποπληρώσαι την ύπόσχεσίν σου, ήγευν ίνα ποιήση ή εύγένειά σου xal ol παίδες xal χληρονόμοι και διάδοχοι αύτης γράμμα Ενορχον, χατησφαλισμένον πάντοθεν, διαλαμδάνον χατά μέρος, [να δη)ονότι μετά θάνατον τοῦ τοιούτου άρχιερέως ύμῶν εύρίσκηται ή πάσα άρχη και έπικράτεια τῆς Ούγγροδλαχίας ύπο την χαθ' ήμας άγιωτάτην τοῦ Θεού Μεγάλην Έχχλησίαν, και χειροτονήται ψήφω συνοδική παρ' αύτής, ώς είθισται και νενόμισται, άρχιερεύς, και άποστέλληται αυτόθι είς ποιμανσίαν χαί ψυχιχήν ώφελειαν τοῦ αὐτόθι Χριστωνύμου λαοῦ, xal ἐxπέμψης τὸ τοιοῦτο γράμμα μετά τῶν άπεσταλμένων τούτων παρά τῆς ήμῶν μετριότητος ένταῦθα εἰς τὴν άγίαν τοῦ Χριστοῦ χαθολιχὴν χαζ a noorchisty 'Essinglay sal els the belay sal lepar σύνοδον, και ένι είς βεδαίωσιν και άσφάλειαν της ύποσχέσεως και συμφωνίας της εύγενείας σου· έπει ώστε είναι άπαραποίητον χαι άμετάθετον την είρημένην κατάστασιν, και συνοδικός φρικώδης άφορισμός ήπείληται κατά του κωλύσοντο; και άθετήσοντος ταύτην. Όφείλει δε χαι ή εύγενειά σου, ζητήαασα εύρίσχεσθαι ώς υίδς γνήσιος τῆς άγίας τοῦ D ρας Θεοῦ ζῶντος· ἀναλόγισαι, πῶς χαθ' ῶραν χλο-Χριστού χαθολικής και άποστολικής Έχχλησίας. στέργειν άμεταθέτως τά ώμολογημένα χαι πατροπαράδοτα και ύγιῆ δόγματα, τοὺς θείους και Ιερούς χανόνας χαί τους φιλευσεδείς νόμου;, δι' ών στηρί-Gerai to the 'Exchasias stheight, xal Exervial πρός τον εξρημένον άρχιερέα εύλάδειαν και στοργήν την οφειλομένην τουτο γάρ ποιούσα ή εθγένειά σου και ούτως ύπείκουσα τη Έκκλησία Θεού, τύχοις μέν έν τῷ παρόντι βίψ παντός άγαθοῦ χαὶ πάσης εύθυμίας και χαράς, κατευοδούμενος είς πάντα τά άνα χείρας έργα και πράγματα, έν δέ γε τῷ μέλlover the alwylou exelves xal axatalutou ev oupaνοίς βασιλείας εύχαις πάντων τών άγίων. Κύριος ό θεός είη διατηρών την εύγένειαν σου άνοσον, εύθυ-

τό έχειν την εύγένειαν σου χαθαράν εύνοιαν χαι Α μον, όγια χαι άνωτέραν παντός άνιαρού συναντή-Hatoc.

### XXXIV. Patriarchæexhortatio de matrimoniis impuberum.

+ Η τοῦ ἀγαθοῦ στέρησις, ἀγαπητοι ἀδελφοι, χαι ή έχπτωσις του χαλού πολύν παρέχει τον του Θεοῦ μαχαρισμόν ὡς γὰρ ἡ τοῦ χακοῦ ἀποχἡ aitia γίνεται της επιδόσεως τών άγαθών έργων, ούτω χαί ή άργία των του Θεού έντολων ούχ άγαθος πρόξενος πέφυχε πρός την τοῦ βίου σεμνότητα, μάλλον μέν ούν και τον Θεόν είς άγανάκτησιν και ήμας διαγείρει. Η γάρ των θείων Πατέρων νομοθεσία τοῦ Θεοῦ πάντως είσι λόγια. διὰ γάρ τοῦ άγίου και τελειοποιού Πνεύματος ταύτα ενομοθέτησαν אמן באופער אמן אול דיסטדס להמיסטטני אמן דאי אדוλην φοδεράν πρός τους άπειθείς χαι άγνώμονε;, τον από του θεού χωρισμόν αποφαινόμενοι χατ' αύτων αριδήλως. Ούχουν τι αναδάλλεσθε ήμεραν έξ ήμέρας άντιποιηθηναι των άγαθων έργων; Τί ώς σχοινίον μακρόν, προφητικώς είπειν, έπισπάσθε τές άμαρτίας ύμῶν, καὶ ὡς βαρύ φορτίον τε καὶ δυσδάστακτον ού παιδεύει ύμας ή πικολ αύτη και δεινή alymaymage & xas, the ban annexonan xas anne**δουσα; Ού συνταράσσει την** ήμετέραν διάνοιανδ χαθ' ήμας άει έπηρτημένος χίνδυνός τε χαι φόδος; Ού χυχλούσιν ήμας οι πολέμιοι ώς άγριοι και άτίθασοι θήρες, μανικόν οίον πνέοντες και κατάσρωμα προσδοχώντες ποιήσειν ήμας τοις όδουσιν αύτών, καθάπερ πρόδατα, ποιμένα μή έχοντα ; Πότε τciνυν επιστρέψομεν εχ της πλάνης ταύτης χαι της χαχίας; Πότε συνοίσομεν, ώς είχος, τὰ δέοντα συνορώντες και συνδιασκεψάμενοι ; Πότε τάς άμαρτίας ήμων έξιλεωσόμεθα διά της χαλλίστης έπιστροφής και γνησίας και είλικρινοῦς πρός τον Θεόν μετανοίας; Ού γάρ έστιν, ούχ έστιν, ώς άληθῶς χείρον άναισθησίας και άπογνώσεως άνοια γάρ και άπόνοια, χατά του σοφόν Σιράχ, πονηροί γείτονες. Βαδαί της κακίστης επιθυμίας και φιληδόνου και ματαίας όρέξεω; ! δυσαπάλλαχτον γάρ ώς άληθως χρημα ή χαχία χαι πάνυ δυσχαταγώνιστον. Βούλει δε μαθείν αχριδώς ταύτης την θεραπείαν και ίασι»; 'Αναλαδού τον τού θεού φόδον τη ση διανοία, έπει φοδερόν και πάνυ τοι φοδερόν το έμπεσειν είς χει-אבו דאי אוזי, בוב סטאמוסטאסני באמאששי אותלב דסט אםλού, πώς κατασείει τα πάντα, πώς το βαρύ τούτο φορτίον της γης και δυσδάστακτον τρέμειν παρασχευάζει, πῶς οὐ στέγει αῦτη την τοῦ Κτίστου φοδεράν άπειλην, πώς χαταστρέφει τάς πόλεις, μη δυναμένη φέρειν όλως του διχαίου χριτου την όργην . ταύτην γάρ πάντως μαστίζει διά τάς άνομίας ήμων, ίνα ήμεις τον τού Θεού φόδον άναλαδόμενοι έπιστραφώμεν και γνησίως μετανοήσωμεν. Και γέρ αύτη άλογος ού τα χαί παντάπασιν άνενέργητος είς adsav raxiav, auaptiav ποιήσαι ού δύναται. Kel τοίνυν παύσασθε, παραχαλώ, της χαχίας, χαι τηρήσατε, ώς είχος, έν άσφαλεία οδ μόνον αύτάς τές τοῦ Θεοῦ ἐντολάς, άλλά και τάς διατάξεις και νομα-

θεσίας των θείων Πατέρων. 'Ο δε του λόγου τούτου & πάλιν, επειδή επληροφορήθημεν, δτι ή αυτόθι σύνοσχοπός ήμιν χαι το χεφάλαιόν έστι περι των συζυγιών τών άνήδων, χεχωλυμένων πάντη χαι άθεμίτων ούσῶν παρά τῶν θείων xal ἰερῶν xaνόνων, περί ών ήμεις πολλάχις πολύν τον λόγον χαι τον άγωνα έποιησάμεθα, ταζς θείαις έξαχολουθούντες νομοθεσίαις. έπει οὐ μόνον ξπεται ταίς παρανόμοις ταύ-דמוך דשי דטלטיושי שטססל מאמוססר, אאאל אמן טאיםτος τούτοις έπαχολουθεί τε χαι έπιγίνεται, ώς ύμεζς σύνιστε κάντεῦθεν διπλοῦν πέφυχε το χαχόν. δι' ήν αίτίαν άπηγόρευσαν τοῦτο χαί οι θείοι Πατέρες χαθάπαξ, οίς χαι διά τουτο άχολούθως έπομένη και ή μετριότης ήμων και φροντίζουσα τη του Θεού χάριτι της άχριδείας των θείων χαι ίερων χανόνων, παραχελεύεται χαι έπισχήπτει πάσιν ύμιν έν άγιω Πνεύματι διά τοῦ παρόντος γράμματος, τοις το B ίερωμένοις xal λαϊκοίς, xāv όποιοιδήτινες ώσι, συντηρείσθαι από γε τοῦ νῦν xal εiς τὸ έξῆς τοῦ μηxέτι το σύνολον τολμή σαί τινα χαθ' οἰονδήτινα τρόπον άνηδον συνοικέσιον διαπράξασθαι· εί δέ γε πειραθείη τις των απάντων, εξ αλογίστου και θρασείας της τόλμης άμα και άπονοίας περιφρονήσας της έχπλησιαστικής νομοθεσίας και καταστάσεως. άνη-60ν συστήσασθαι συνοιχέσιον · εί μέν Εστι τοῦ τῶν isper χορού, έστω χαθηρημένο; χαι γεγυμνωμένος πάσης ίερωσύνης εί δε λαϊκός. Εστω ύπο βάρος φρικώδους άφορισμού, ώς αν συντηρουμένης, βοηθεία Θεού, τῆς εύνομίας και θεοφιλούς πολιτείας χαι χαταστάσεως των θείων χαι Ιερών κανόνων χαι ίλέφ δμματι του Θεού έφ' ήμας έπινεύσαντος, έπιχορηγηθείη ήμιν παρ' αύτοῦ βοήθεια χαι άνεσις G των χατεχόντων ήμας μεγάλων χαι πολυειδών άνιαρών τε και θλίψεων, και την βαρδαρικήν ταύτην έπιχειμένην ήμιν χαταιγίδα είς alθplav μεταποιήσειε. Συντηρήθητε γούν Εχαστος ύμων είς τον τού θεού φόδον, χαι άπεχεσθε των τοιούτων άτόπων, παρανόμων και ανήδων συνοικεσίων, iva και ή τοῦ θεοῦ χάρις είη μετά πάντων ύμῶν.

#### XXXV. Philotheus patriarcha litteris datis ad patriarcham Antiochias conqueritur de episcopo Tyri et Germanipoleos.

+ Ηιττάκιον είς τον 'Αντισχείας, χῦρ Παχώμιον, ypages 'lavouraply the is' int.

† 'Αγιώτατε δέσποτα πατριάρχα θεουπόλεως D μεγάλης Αντιοχείας και πάσης Ανατολής, έν άγίψ Πνεύματι άγαπητε άδελφε και συλλειτουργε της ήμων μετριότητος, εύχομαι τῷ Θεῷ ύγιαίνειν την άγιωσύνην σου καί σωματικώς είς σύστασιν καί ώφέλειαν τοῦ ὑπ' αὐτὴν Χριστωνύμου πληρώματος. 'Από των ελθόντων ένταῦθα πρέσδεων παρά τῆς άγιωσύνης σου και της περι σε lepas συνόδου, του τε Ιερωτάτου μητροπολίτου Λαοδιχείας χαι ύπερτίμου, άγαπητοῦ χατὰ Κύριον ἀδελφοῦ ἡμῶν χαὶ συλλειτουργού, και τοῦ εντιμοτάτου χαρτοφύλακος πρεσδυτέρου χῦρ Ἰωσήφ εγνώρισε και ή μετριότης ημών και ή περί αύτην ίερα και μεγάλη σύνοδος τλ περί της άγιωσύνης σου. ήμεις ούν χαι πρότερον πατριάρχην σε είχομεν 'Αντιοχείας, και νύν

δος των αρχιερέων στέργει σε πατριάρχην, στέργοper rouro nat hueic, xal Exopér se ádelpor xal συλλειτουργόν, και ήδη, καθώς όρφς, και γράφομέν σοι τά περί τούτου, ίνα γνωρίσης, τούτο μόνον γράφομεν τη άγιωσύνη σου, διο λυπούμεθα. xat ένι άναγχαζον, ίνα διορθώσηται τοῦτο αῦτη μετά της olucias συνόδου άπό των αυτόθι άρχιερέων, πάσχομεν δεινά παλλά δι' όλου τοῦ χρόνου, xai τά μέν προγεγονότα πολλά και βαρέα άφίημι πρός το παρόν, λέγω δε νῦν τὰ παρά τοῦ Τύρου δι' δλου Linguena. webiwatel Lyb eld the groblan mon saf iepoupyei xal zelpotovei zal ouváyel zphuata zal πράττει πάσαν παραγομίαν. Ένι γούν άναγχαίου ίνα χρίνητε αύτου αύτου χανονικώς, ή είπερ ούδεν δύνασθε ποιησαι τουτο, δότε ήμιν άδειαν και προτροπήν, ίνα ποιήσωμεν τοῦτο. Τι δε ό Γερμανιπόλεως; Δύο εχχλησίας ελαδεν ήμετέρας, την Άττάλειαν και το Σίλαιου, τη έξουσία του εύρισχομένου ixel aμηρά, xal xpatel ταύτας, 🕹ς γνήσιο; αύτῶν μητροπολίτης δε γράψη ούν ή άγωσύνη σου πρόε έχεινον, χαι άς τον άφορίση. Ινα άποστη της παρανομίας ταύτης, δός δε και ήμεν άδειαν, ίνα αφορίσωμεν αύτόν. έζν γάρ γένηται διόρθωσις είς ταῦτα, ούτω μέλλομεν διάγειν είρηνικώς χαι ήνωμένοι είναι και κοινωνικοί. Τί δι τά γινόμενα εν τῷ μοναστηρίψ της 'Οδηγητρίας; 'Ερώτησον τίν Ααοδικείες, Ινα είπη, πώς έφθάρη και ψυχικώς και σωματικώς, αυτόθι γάρ έπιμέλεια ουδέν γίνεται, ήμεζς και ουδέν ποιουμέντι, και γινωσκέτω ή άγιωσύνη σου, ότιcéheov ipoápy, xal ive ávaynalov, lva yévytas xal είς τουτο διόρθωσις. Το παρόν γράμμα αναγνωσθήτου έν πάση τη ύπο σε συνόδω και τω κλήρω χαι τη λοιπή ένορία, ένα γνωρίσωσε πάντες την περί τῆς άγιωσύνης σου ήμετέραν γνώμην, μόνον άπό των έχθρων σου φύλαττα τούτο, μήποτα τό άπολέσης. "Κρόωσο έν Κυρέφ, άγιώτατε δίσποτα χαί 4862 Det.

+ Elze zai to Gilóleog, slág Beoü aprivalσποπος Κωνσταντινουπόλεως Νέας 'Ρώμης, und olnovusrinde antendezne, dia the belas auτριαρχικής χειρός.

### XXXVI. Synodus episcopum Cephallenias transfert in metropolim Naupacti.

+ Μέγα τι χρημα πρός την της Έκκλησίας Θεού σύστασιν και άσφαλη μονιμότητα το τούς προσταrely represe hardwraf aurif xal rous ofroupevixous τής ποιμανσίας οίαχας χρίμασι θειοτέροις Ιθύνοντας εμμέριμνον έργου έχειν εχάστατε, ώστε φρουτίζειν των έχασταγού της οίχουμένης έχχλησιών και ταύται; έγκαθιστάν ποιμένη; και διδασκάλους επι τώ ποιμαίνειν τα λογικά του Χριστού πρόδατα και πρός νομάς άδηγειν σωτηρίους, μεθ' έαυτών έχοντας αύτον τον άληθη και μέγαν ποιμένα τε και Σωτήρα μέχρι και τής τοῦ αίῶνος συμπληρώσεώς τε και τελειώσεως, ού μην άλλά και μετ' αυτών είς τους άπειρήτους έχείνους αίωνας, ένθα χαι τά βραδεία τοίς ενταύθα διηγωνισμένοι; πολλαπλασίως έχων τη τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησία ἐπεκράτησεν εἰς την ταύτης οίχοδομήν ώστε και τάς των έχχλησιών τε χαι πόλεων περιφανείς χαι ποιμένων εθμοιρείν άξιολόγων και τούτους αύτους πάλιν σίονεί τινος έφαμίλλου γνώμης τη σφετέρα φύσει μεμετρημένης έντεῦθεν πρός λόγων έχειν ἐφάπτεσθαι και την οί-אבומי בי דסוֹך אמאאוסדטור בהוטבואיטטטמו טטימעניי מעφοτέρωθεν γάρ άν ούτος ό του δικαίου διασώζοιτο λόγος, και το τῆς Έκκλησίας πλήρωμα ὑπό Θεῷ συμμάχω κατά το προσαρμόζον σχήμα διατηροίτο. Ταυτ' άρα και ή μετριότης ήμων την άγιωτάτην μητρόπολιν Ναυπάκτου είς πλείστον δσον χρόνον είδυλα στερουμένην άρχιερέως γνησίου και τον ύπ αύτην Χριστώνυμον του Κυρίου λαόν τη τούτου έρημία περιπλανώμενον, ώς ούχ έδει, και ότον τό έν- Β τεύθεν κακόν έννοήσασα, ού μέν . . . δίκαιον ψήθη άμελεία και είς το έξης όπωσοῦν χρήσασθαι, είς την ταύτης επίσχεψιν χαι προμήθειαν, χηρεύουσαν, ώς διείληπται, άρχιερατικής έπιστασίας έπι τοσούτον, καί ταῦτα πλείστης δεομένην συνάρσεως και κηδεμονίας, άμα μέν διά το συναριθμείσθαι ταϊς έχχρίτοις των μητροπόλεων και το συγκεχωρηκός έχειν άπό τε θρόνου χαι χρόνου χαι το πρεσδεύειν έντεῦθεν, άμα δε και διά το παραχωρήσει θεοῦ πλήθει άμαρτιών πρό τινων ήδη χρόνων έπελθειν έχεισε την τών πραγμάτων άνωμαλίαν και σύγχυσιν και ταύτης Εργον γενέσθαι χαὶ αὐτην δυστυχέστατα. Καὶ δη σπούδασμα κατά τὸ είκὸς καὶ φροντίδα οὐ μικράν ποιησαμένη συνοδιχώς περί ταύτης, έπει εύρε τον C θεοφιλέστατον επίσκοπον Κεφαλληνίας, ζήλφ θεοφιλεί και πρώην ταύτης κηδόμενον και τα εκκλησιαστικά δίκαια τῆς εἰρημένης άγιωτάτης μητροπόλεως Ναυπάκτου άναδεδεγμένον παρά της ήμων μετριότητος και πολλήν σπουδήν είσενεγκάμενον ύπερ ώφελείας του έχεισε Χριστωνύμου λαού χαί πάντα πράττειν και ποιείν προθυμούμενον, δσα τε είς σύστασιν συντείνει των εύσεδών χτητόρων αύτης χαι είς εύαρέστησιν τοῦ Θεοῦ ή μετριότης ήμῶν κοινή ψήφω και διασκέψει της περί αύτην θείας όμηγύρεως των ίερωτάτων άρχιερέων, του Καισαρείας, τοῦ Κυζίχου, τοῦ Νιχαίας, τοῦ Χαλαηδόνος, τοῦ Ποντοηρακλείας, τοῦ Τραϊανουπόλεως, τοῦ Βρύσεως, του Άμάστριδος, του Σηλυδρίας και τον τόπον επέχοντος Κοτολείου, τοῦ Σουγδαίας, τοῦ Χριστιανουπόλεως και τοῦ Ῥωσίου, εἰδήσει και εύδοχία του χρατίστου χαι άγίου μου αύτοχράτορος. του χοσμούντος και έδράζοντος το της Έχχλησίας στερέωμα από της δεδωρημένης τῷ ένθέψ χράτει αύτου ύπερφυούς μεγαλονοίας χαι της πανταρίστης χαι χηδεμονιχής αύτου γνώμης χαι φύσεως μετέ-Οτ χε τοῦτον εἰς την τῆς Ναυπάχτου ἀγιωτάτην ταύτην μητρόπολιν, δς δή Ιερώτατος μητροπολίτης Ναυπάχτου, ὑπέρτιμος ἐν ἀγίψ Πνεύματι ἀγαπητός άδελφός ήμῶν και συλλειτουργό;, ὥσπερ της έπωνυμίας του θρόνου ταύτης και του όνόματος, ούτως έσται χάν τῷ έξῆς άεὶ χρόνψ μετέχων χαὶ ἀπολαύων χαι της τοῦ Ιεροῦ συνθρόνου έγχαθιδρύσεως, άτε γνήσιος ήδη άρχιερεύς διά της του Θεου χάριτος

ήτοίμασται· νόμος γάρ ούτος παλαιός και καλώς Α άποκαταστάς της ρηθείσης άγιωτάτης μητροπόλεως Ναυπάκτου, και κατά την εκκλησιαστικήν τάξιν και υποτύπωσιν της άνηκούσης τιμής Εν τε καθέδραις, στάσεσί τε χαί συνελεύσεσιν, άναγνώστας τε σφραγίζων έχ τῶν έν αὐτῆ χαὶ ὑποδιαχόνους χαὶ διαχόνους προδιδάζων χαι πρεσδυτέρους χειροτονών και έπισκόπους είς τάς ύπ' αύτον έκκλησίας έγκαθιστών, έφειμένων χαί τούτω διαπράττεσθαι, έπιλαδόμενός τε και πάντων των όθενδήποτε διαφερόντων ταύτη διχαίων. δθεν όφεί) ουσιν οί τε έν αύτή χληρικοί και ερωμένοι μοναχοί και λαϊκοί ύποχείσθαι χαί πειθαρχείν σούτω, δσα χαί οίχείω χαι γνησίω αύτων ποιμένι χαι πατρί χαι διδασχάλω χαι μεσίτη χαι διαλλαχτή τα πρός τον Θεόν χαι δέχεσθαι προθύμως χαι αποπληροῦν, δσα μέλλει λέγειν καί είσηγείσθαι αύτοις ψυχωφελή και σωτήρια. Αύτή δή τούτου ένεχεν χαι ή παρούσα ήμετέρα συνοδιχή πράξις γεγονυία τῷ διαληφθέντι ερωτάτω μητροπολίτη Ναυπάκτου και ύπερτίμω είς ασφάλειαν έτιδέδοται, απολυθείσα κατά μηνα Σεπτέμδριον της ένισταμένης πρώτης ένδ. τοῦ ,ςωοα' Ετους, ήτις και ύπεσημάνθη τη αυτοχείρω υπογραφη της ήμων μετριότητος.

### XXXVII. Synodus mores pravos in matrimoniis abolei.

+ "Οσην μέν σύστασιν χαι άσφάλειαν το της είρήνης και όμονοίας χρήμα προξενεί τη Έκκλησία Θεού και όπως επικρατεί δια τούτου εύταξία και κοσμιότης έν άπασι τοίς έχχλησιαστικοίς πράγμασιν, ίσασι πάντες οι ταύτη δλω; προσχείμενοι χαι ώς μέλη της Έχχλησίας μεθ' άρμονίας πνευματιχής είς έν συνοδούμενοι σώμα και κεφαλήν μέν, κατά τον θείον 'Απόστολον, έχοντε; τον Χριστόν, υφ' ένι δε χαθηγεμόνε, τῷ προστάτη της Έχχλησίας, ταττόμενοι. δσην δη πάλιν ταραχήν χατ' αυτης επεγείρει χαι Eddyn y xaxlory diastasis xal gidoveixla xal tà ix ταύτης έπιφυόμενα σχάνδαλα, χαί δσην άπεργάζεται άχοσμίαν χαι σύγχυσιν, γνώριμον χαι τουτο χα. θίσταται τοις εχέφροσι και τοῦ δικαίου εξεχομένοις, μαρτυρήσει δ' ούχ ήττον και τα νῦν λεχθησόμενα. Φθάνουσι πρό όλίγου εγχύψαντα σχάνδαλα είς την Έκκλησίαν Θεοῦ, παρ' ὦν δρα καὶ ἐνέκυψαν, μεγάλην ταραχήν επεγείραντα τη πνευματική όμονοία του ταύτης σώματος, ώς μή ωφελεν . του γουν έχ Θεού χρατίστου χαι άγίου ήμῶν αὐθέντου χαι βασιλέως ύπο της ενούσης αυτώ μεγαλοφυίας και άγχιvola; xal περί τά xalà σπουδής τε xal συνδρομής τά τοιαύτα σχάνδαλα διαλελυχότος χαί έχποδών άπεληλακότος και την είρηνην της του Θεου Έκκλησίας φιλοθέως ήμιν χορηγήσαντος και τους διισταμένους των εερωτάτων άρχιερέων συνάψαντος τῷ τε παναγιωτάτω ήμων δεσπότη, τῷ οίχουμενιχῷ πατριάρχη, και τη περι αύτον θεία και ιερά συνόδω, άπελύθη τηνικαύτα και θείον και σεπτόν πρόσταγμα τής άγίας βασιλείας αύτοῦ, διοριζόμενον εξετασθηναι χανονιχώς τα προτεινόμενα παρ' αύτών χεφάλαια, είπερ άρα ταῦτα προέδησαν μηδόλως τινῶν χαθαψάμενα, άλλα μετά είρηνης χαι συμφωνίας πνευματικής, τηρουμένης της είς τον παναγιώτατον ήμων



137.0

νης ύποταγής, έζετασθησόμενα χαι ληψόμενα έντεῦθεν άναλόγως την θεραπείαν. Έπει γούν πρό όλίγου δ τε λερώτατος μητροπολίτης Χαλπηδόνος και ό τιμιώτατος υποψήφιος Θεσσαλονίκης, Ιερομόναχος χυρ Νείλος ό Καδάσιλας, εγχειρίσαντες χατάστιχον τώ παναγιωτάτω ήμων δεσπότη, τῷ οίχουμενιχῷ πατριάρχη, πεφαλαιωδώς περιλαμδάνον τας διαφόρως, νύν τε και πρότερον γενομένας παρά πασαν είδησιν τής Έχχλησίας Θεού τριγαμίας, τετραγαμίας χαί άθεμιτογαμίας, Ετι τε και άλλα τινά, ώς δηθεν ζητήματα χανονικά, χου έδέοντο τής τούτων διορθώσεως. Ο ούν παναγιώτατος ήμων δεσπότης, ό olχουμενικός πατριάρχης, και πάλαι διόρθωσιν την δυνατήν ποιησάμενος έν τοι; τοιούτοις χαι έχδίχησιν την προσήχουσαν, Χριστού χάριτι, χαι διατηρήσας Β τόν τρόπον της τούτων και έτι μετακινήσεως, όμως διά το της ειρήνης, ώς είρηται, χάλλιστον πράγμα χαι διά την ξγγραφον προσταγήν του χραταιού χαι άγίου ήμῶν αύθέντου και βασιλέω; προσκαλεσάμενο; τόν τε άγιώτατον δεσπότην χαί πατριάρχην 'leροσολύμων και πάντας τους Ιερωτάτους άρχιερείς τούς έπιδημούντας έν τη βασιλευούση των πόλεων, παρεχελεύσατο.είς επήχοον πάντων τούτων άναγνωσθήναι το είρημένον χατάστιχογ, δπερ και διελάμ**δανεν**, δσα δήτα xal διελάμδανεν. 'Αναγνωσθέν ούν παρά του τιμιωτάτου μεγάλου σιχελλαρίου χαί διδασχάλου των διδασχά/ων ού μόνον Επαξ, άλλά χαι δίς x21 τρίς, συνεδριαζόντων τῷ παναγιωτάτω ήμῶν δεσπίτη, τῷ οἰχουμενιχῷ πατριάρχη, τοῦ τε άγιω- c τάτου δεσπότου χαι πατριάρχου Ίεροσολύμων χαι τῶν Ιερωτάτων άρχιερέων πάντων, πλην τοῦ Χαλκηδόνος, έκρίθη περισσόν και σύγχυσιν μόνον επάγον το προχομισθέν τοῦτο χατάστιχον, ἐπεί τὰ μέν τών εμφερομένων αύτῷ κεφαλαίων Εφθασαν διεχδιχηθήναι ίχανώς χαι μετά τον έγχωρούντα τρόπον τη τε Έχχλησία Θεού και τῷ παναγιωτάτι ήμῶν δεσπίτη, τῷ οίχουμενιχῷ πατριάρχη, ἐγγράφως καὶ άγράρως προμηθευσαμένω και σπουδάσαντι είς την τούτων διόρθωσιν, εί χαί τινες οι τολμήσαντες διαπράξασθαι τὰς τοιαύτας παρανομίας, άμεταμέλητα έτι νοσούντες, έξέχονται τούτων και μετά την ένδιχον επιτίμησιν. Τά δε Εσχον ετέραν συνοδικήν διόρθωσιν χαι αποκατάστασιν, ήγουν τα περί του 'Αλανίας, τοῦ Περιθεωρίου χαὶ ἔτερά τινα τοιουτότροπα • ἕτερα δὲ τῶν τοιούτων άθεμίτων γάμων, γεγονότα παρά πασαν γνώμην χαι βούλησιν της Έχχλησίας Θεού, επετιμήθησαν μεν ώς παράνομα, δέονται δε els το διασπασθήναι xal της παρά του xparaιoù xal άγίου ήμῶν αύθέντου και βασιλέως διεκδικήσεως. Τών μέντοι δύο τούτων ίερωτάτων άρχιερέων, τοῦ τε Χαλχηδόνο; και του Σουγδαίας, έτι δε και του τιμιωτάτου ὑποψηφίου, ἀπαιτούντων χαὶ ζητούντων πλείονα την διόρθωσιν και βαρυτέραν την έπεξέλευσιν χαι μή στοιχούντων έντευθεν τη είρημένη συνοδική διαγνώσει και κοινή ψήφω και όμονοία, και ζητήσεω; συνοδικής γενομένης περί του, πώ; δεί άποχαταστήναι τὰ έμφερόμενα τῷ τοιούτψ χαταστίχω και λαθείν τελείαν την διευλύτωσιν και διαλυ-

δεσπότην, τον οίκουμενικόν πατριάρχην, όφειλομέ- Α θήναι έντεῦθεν και τὰ ἐπιφυόμενα σκάνδαλα, ἀπητήθησαν και γνώμαι κοινώς έπι τη τοιαύτη συνελεύσει των ρηθέντων Ιερωτάτων άργιερέων δια την έφεξης άσφάλειαν · καί δη πρώτος ό 'Ηρακλείας είπεν, ότι Ού δεί περί των τριγαμιών και τετραγαμιών και άθεμιτογαμιών χινείσθαι παββησία, έπει ούδαμώς μετά της τυχούσης γνώμης και ένδόσεως της Έχκλησίας γεγόνασιν, άλλ' ίνα έπεκδικώνται άλλαχόθε μέν παρά τοῦ χατά χώραν ἐπισκόπου χανονιχῶς, ένταῦθα δὲ ίδία παρά τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν δεσπότου, τοῦ οίχουμενιχοῦ πατριάργου, παρ' οῦ χαι έχδιχήσεις επί τούτοις έγεγόνεισαν διαφόρως · στέργω δε και την προδάταν συγχώρητιν ύπερ του ιερέως τοῦ Μαχητρίου. Ο Κυζίχου εἶπεν, ὅτι Δεί ταῦτα ὡς άτοπα διαλυθήναι καί, ώς δυνατόν, κωλύεσθαι, ώσπερ δή χαι άναχαιτίζονται χαι χωλύονται χατά τό έγχωροῦν τῷ παναγιωτάτφ ήμῶν δεσπότη, τῷ οίχουμενικώ πατριάρχη, μη μέντοι προστρίδειν ταυτα τή Έχχλησία, άλλ' άνατιθέναι την τούτων έχδίχησιν τῷ προστάτη τῆς Έχχλησίας, πλην μετά βασιλιχῆς ίσχύος. στέργω δε και την προδάσαν συγγώρησιν συνοδικήν ύπερ τοῦ Ιερέως τοῦ Μαχητρίου. 'Ο Ποντοηρακλείας είπεν, ότι Στοιχώ κατά πάντα έπι πάσι τούτοις τη γνώμη του δεσπότου του 'Ηραχλείας, ότι ού δεί ταυτα παρρησιάζεσθαι ή προστρίδεσθαι μωμον τή συνόδω διά ταυτα · στέργω και την ύπερ του ίερέως τοῦ Μαχητρίου συνοδιχήν διάγνωσιν. Ο Βιζύης είπεν, ότι "Οσα γίνονται παρά τον τόμον της ένώσεως έπι τοις τοιούτοις άθεμίτοι; γάμοις, όφείλει, ίνα ἐπεκδικώνται παρά τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν δεσπότου, τοῦ οίχουμενικοῦ πατριάρχου, κατὰ τὸ δυνατόν αύτῷ, ῶσπερ δῆτα και γίνεται παρ' αύτοῦ, και ού γρη παρρησιάζεσθαι ταῦτα και κινείσθαι δι' όλου έν τη θεία και ιερά συνόδω · ει δ' ίσως έλθη είς άδυναμίαν του ταύτα δύνασθαι χωλύειν είς τέλος, ίνα γένηται το έλλείπον της έχδιχήσεως παρά της βασιλικής δυνάμεως · στέργω δε και την άπλώς γενομένην συνοδικήν συγχώρησιν ύπερ τοῦ ἰερέως τοῦ Μαχητρίου. Ο Βρύσεως είπεν, ότι Κατά των τοιούτων άθεμιτογαμιών χαι πολυγαμιών έποίησεν ό παναγιώτατος ήμῶν δεσπότης, ό οίχουμενικός πατριάρχης, δσον έδει κανονικώς, μετά και της θείας και ispās συνόδου, και επεξηλθε ταυτα εγγράφως και άγράφως • περισσόν ούν δοχεί χαι ούχ εύλογον, ίνα D κινώνται ταῦτα εἰς τὴν σύνοδον, ὡς προστρίδεσθαι έντεῦθεν ὕδριν χαί χατηγορίαν τη Ἐκκλησία Θεοῦ, δπερ έστι άτοπώτατον. "Εχω δε τε τοιαύτα άθέμιτα συνοιχέσια χαί έγω, χαθώς χατ' αύτων οί θείοι χαί lepol xavéves διαγορεύουσι xai ο της ένώσεως τόμος, xal ούx άλλως · στέργω δε xal το προσάν της συγχωρήσεως γράμμα συνοδικώς από συμπαθείας ύπερ τοῦ ἰερέως τοῦ Μαχητρίου, πλην ίνα ούδεν ἱερουργή ή έργάζηται τι ιερατιχόν δλως έν τῷ περιονύμψ ναῷ της του Θεού Λόγου Σοφίας, δ δη πάντες οι άνωτέρω γνωματεύσαντες άρχιερείς έστερξαν. Ο Χριστιανουπόλεως είπεν. Τα περί των τοιούτων άθεμιτογαμιών, έχω ταῦτα και αὐτὸς αἰσχρά και κακά, ὥσπερ και οι θείοι και ίσροι κανόνες την ψήφον περι τούτων προφέρουσιν, άλλά δη χαί ό της ένώσεως τόμος .

### 1371

ότι δε ελαδον την δυνατην διώρθωσιν παρά του παν- Α τούτον βαλείν και ποτήσαι μετάνοιαν είς την θείαν αγιωτάτου ήμων δεσπότου, τοῦ οίκουμενικοῦ παtoidoxou. xal the belas xal lepas ourdoou, ouder μαι δοκεί παβρησιάζεσθαι ταῦτα, και προστρίδεσθαι έντεῦθεν μέμψιν τη συνόδω, ώς ού τελείως διελύθησαν. άλλά φροντίζειν μόνον τόν παναγιώτατον ήμῶν δεσπότην, τον οίχουμενεκόν πατριάρχην, της προσηχούσης διορθώσεως, ώσπερ δητα χαί έποίησε χαί ποιεί, Χριστού χάριτι · στέργω δε και την ύπερ τού ερέως τοῦ Μαχητρίου γενομένην συνοδικήν συγχώρησιν, πλην χαθώς ό δεσπότης ό Βρύσεως έγνωμάτευσεν. 'Ο Κελτζηνής είπεν, ότι Συμφωνώ κατά πάντα τῷ δεσπότη τῷ Βρύσεως, και στέργω τὰ ὑπὸ τούτου γνωματευθέντα κατά των άθεμιτογαμιών, άλλά δη και ύπερ του Ιερέως του Μαχητρίου. Ο Σουγδαίας είπεν, ότι Στέργω τοὺς θείους και Ιερούς κα- Β νόνας, λέγοντας χατά τούτων, χαλ πλέον ούδέν. Ό Ῥωσίου είπε. Στέργω χατά πάντα είς δσα έγνωμάτευσαν άνωτέρω οι άδελφοί μου, οι άρχιερείς, χατά των άθεμιτογαμιών, άλλα δη χαι ύπερ του ιερίως του Μαχητρίου. °Ο Μηδείας εἶπεν, ότι Ταῦτα τὰ ἀθέμιτα Ιργα έγένοντο, παρ' ών άρα χαι έγένοντο, παρά το είχος, Ελαδον δε την δυνατην χαι προσήχουσαν διόρθωσιν παρά τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν δεσπότου, τοῦ οίχουμενιχοῦ πατριάρχου, και όφείλει, ίνα άναστέλλωνται ταύτα xal els to έξης, ώς παράνομα, xatà τον δυνατόν τρόπον τη τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησία · στέργω δὲ καὶ την ύπερ τοῦ ἰερέως τοῦ Μαχητρίου συνοδικήν συγxupyarv, xadie xal ol Ereper apxispers. 'O 'Egaulλων συνεφώνησε τοις άνωτέρω πάσι χατά πάντα. 6 Ο ύποψήφιος Θεσσαλονίκης είπεν, ότι Τά περί των τετραγαμιών χαι τών λοιπών άθεμιτογαμιών έπεξεδικήθησαν, ώς λέγετε, ψυχικώς άμα και πνευματιχῶς ἐν ἘΧΧλησία Θεοῦ, λείπεται δὲ ἐπεκδικηθῆναι ταύτα και σωματικώς δια πλείονα τον σωφρονισμόν χαι την τούτων έχχοπήν. Τούτων δέ πάντων ούτω γνωματευσάντων, ό άγιώτατος δεσπότης xal πατριάρχης Ίεροσολύμων εἶπεν, ότι Έπει, ώς άνέμαθον αχριδώς, τὰ ἐπεισφρήσαντα ταῦτα αθέμιτα χαὶ παράνομα συνοιχέσια παρά πασαν βούλησιν χαί γνώμην της Έχχλησίας Θεοῦ διεχδιχήθησαν παρχ τοῦ παναγιωτάτου δεσπότου χαι άδελφοῦ μου, τοῦ ο! χουμενιχού πατριάρχου, χανονιχώς διά τε τών προδάντων συνοδιχών παρ' αύτου τόμων χαι άλλονεύεσθαι ταῦτα ἐπὶ τοῦ μέσου xaì ἐπιφύεσθαι διά τούτο σχάνδαλα χαι όχλήσεις, ώσπερ αν εί έπράττετο ταῦτα κατά γνώμην τῆς Έκκλησίας, άλλ' ίνα άναστέλλωνται και άναχαιτέζωνται και αύθις και έπιτιμώνται παρά τοῦ αύτοῦ παναγιωτάτου δεσπότου, τοῦ οἰχουμενιχοῦ πατριάρχου, τηρουμένης ἐν τῆ Έκχλησία Θεοῦ χαὶ μενούσης πάσης εἰρήνης χαὶ έμονοίας • περί δε τοῦ ἰερέως τοῦ Μαχητρίου είπεν, ότι Ού δίχαιόν έστιν, όπερ Εστερξε πρό όλίγου ή σύνοδος μετά τοῦ παναγιωτάτου δεσπότου, τοῦ οίχουμενιχού πατριάρχου, νῦν ἀνατραπηναι, ἀλλά στέργεσθα χατά πάντα τὸ προγεγονὸ; γράμμα ὑπὲρ τής άθωώσεως ιερέως τοῦ Μαχητρίου, χαθώς χαὶ οί αρχιερείς περί τούτου άπεφήναντο · είτα πριέ:ρεψ:

xal ispàr τούτων σύνοδον και συγγνώμην και συγywpyow xal superáveras althoasbar, önep difta xal έποίησεν, εύδουλίας χαι συγχωρήσεως παρ' αύτῶν άξιωθείς, άνευ μένται τοῦ ἰερωτάτου μητροπολίτου Σουγδαίας. 'Ο δε παναγιώτατος ήμων δεσπότης, ο οίnonmening warbight it was ubgered any any any and διαφόρως έξείπε και συνοδικώς διηγήσατο, τούτοις פדטוצלקסטג אמו בדולולמפשט דע דטומטדע, טידשטו בדבφήνατο κατά πάντα της προτέρας έξεχόμενα διανοίας. Η μετριότης ήμῶν, χρίμασι θειοτέροις είς דטי המדףומףצוצטי מיפצטנונים טףטיטי צמו דט צמדםπιστευθέν αύτη ποίμνων κανονικώς ποιμαίνειν προελομένη, τό γε είς αύτην ήχον, περί πλείστου έποιήσατο, διόρθωσιν πρώτον μέν γενέσθαι τῆς πολιτείας χαι άναστροφής των τάς έξαγορείας άναδεδεγμένων πνευματιχών άνδρών, ώστε είναι τούsous averily atous mart there rat rearised at els χαλόν μίμημα χαι ώφέλειαν του λαού, έπειτα της των Ιερέων εύταξίας χαι χοσμιότητος, ώς αν διάγοιεν ούτοι κατά τον άνήχοντα τούτοις έχ των ίερών και θείων κανόνων τρόπου θεοφιλώς άμα και εύλαδώς, άπέχεσθαί τε και καπηλείων και πάστς άλλης φαύλης διαγωγής, μάλιστα δε τηρείν απρίδώς, μή γίνεσθαι τοιαύτα άθέμιτα συνοικέσια, άπερ χαχώς επεισέφρησαν τη σεμνή τών Χριστιανών πολιτεία έχ του μη μετά έρεύνης χαι έξετάσεως χαι έμδριθείας και άναστέλλεσθαι και άναχαιτίζεσθαι παρά τῶν την διεξαγωγήν τούτων ἐπιτετραμμένων, ού χάριν και τούτους μέν συνοδικώς έπεξήλθομεν, είς έχχοπην δε χαι συντήρησιν των τοιούτων έξάρχους έγχατεστήσαμεν από των εύλαδων Ιερέων, δοοι τώ τότε έχρίθησαν των άλλων προέχοντες, καθώς πλατυχώτερον έν τοίς Ιεροίς χωδιχίοις χατεστρώθησαν ταῦτα, εἰ χαί τινες, τοίς χαχοίς συνηγορούντες και επιχαίροντες, τά πλείω τούτων παρυφείλοντο και μαχαίρα άπέτεμον άναιδώς άμα και τολμηρώς από του τοιούτου κωδικίου • προσέτι γε μην έπετιμήσαμεν χαλείσηγησάμεθα μετ' αύστηρίας πνευματιχής δι' έτέρου γράμματος του πρός τούς αύτους έξάρχους τοίς άθέμιτον Εχουσι γάμον τελέως άποσχέσθαι αύτοῦ, ἐπανατεινάμενοι καὶ κατά τών τολμώντων ταυτα Ιερωμένων χαθαίρεσιν Ένοιxov, alla xal the eloxomésasar poptelar xal tà τρόπως, ού δίχαιόν έστι χινείσθαι και πολυπραγμο- D ταύτης αίσχρε έργα σπουδάσαντες, ώς οξόν τε, άνεστε λαμεν, Χριστού χάριτι, χαθώς εύρηται χαί τούτο διεξοδιχωτέρως έν τοίς αύτοις χωδιχίοις. Μετά μέντοι το επανελθείν ήμας είς την εκκλησίαν. ής έξηλάθημεν, ώς ίσασιν άπαντες, πλείονος φροντίσαντες τῆς είς ταῦτα ἀσφαλείας χαι διορθώσεως, έπει άπό τινων ιερέων παρά το προσήχον αύτοις σχήμα πολιτευομένων συμδαίνουσιν Έπιφύεσθαι ai τριγαμία:, αί τετραγαμίαι και τὰ ἀθέμιτα πάντα συνοικέσια, τῷ δοκείν ταῦτα συναπτόντων, ἄπερ μάλλον τη άληθεία είσιν άσύναπτα και επιτετιμημένα, παρά τοὺς θεσμοὺς τῆς Ἐχχλησίας προδαίνοντα, έξεθέμεθα έν τοι; αύτοις χωδιχίοι; εγγραφον έτέραν άσφάλειαν έπι τῷ ἀπέχεσθαι τούτων ἀπάντων Χαί μή έν χαπηλείοις είσερχεσθαι, ύπογραψάντων τηνι-

· Digitized by Google

# SYNODIC & CONSTITUTIONES.

γαλύντω Κωνσταντινουπόλει Ιερωμένων είς φυλαχήν TWY icfur xat below xardow xat araipesir xat xaτάλυσιν των τοιούτων άτοπημάτων, ού μήν άλλά χαλ είπερ έτολμήθη και αύθις τοιούτον άθέμιτον συνοιχέσιον, παρά πάσαν βούλησιν της Έχχλησίας, έπετιμήθη μέν, ώς είκος, παρά τῆς ἡμῶν μετριότητος, δέσται δε είς το διασπασθήναι και βασιλικής Ισχύος zal δυνάμεως. Ούτως ούν της ήμων μετριότητος έπισπευδούσης είς ταῦτα xal xaτά τῶν άθεμίτων πράξεων δλη προθυμία χωρούσης ψυχής και κοινή χαι ίδία την διόρθωσιν έγγράφως τε και άγράφως πραγματευομένης, ού συνοράν έχομεν, δπως διά ταύτα προεχομίσθη το τοιούτον χατάστιχον είς την ήμων μετριότητα, την μάλιστα πάντων, Θεού συναιρομένου, ύπερ της αύθεντίας των ίερων χανόνων Β άγωνιζομένην τε και σπουδάζουσαν εί δέ τις είποι ότι διά το αποταχθήναι σεπτῷ προστάγματι τοῦ χρατίστου και άγίου μου αύτοχράτορος, την τούτων γενέσθαι άνάπτυξίν τε και ζήτησιν, ην άναγκαίον προχομισθήναι ταῦτα ἐπὶ τοῦ μέσου, φαμέν πρός αύτλν, ώς εί μεν ούχ έφθασε πολλάκις και διαφόρως προδήναι και γενέσθαι εξέτασιν συνοδικήν παρά της ήμῶν μετριότητος και άναστολήν την προσήκουσαν χαι έχδίχησιν έπι τούτοις χαι πρότερον, ως ίχανώς άποδέδεικται, και νύν ήδη είχε χώραν ο διά του τοιούτου καταστίχου κινούμενος λόγος, δι' δ και τά σχάνδαλα γέγονε πρό όλίγου. Έπει δε τοσούτου άγῶνος παρ' ήμῶν μετά τῶν τοιούτων άθεμίτων Εργων γεγονότος και άξίας και εγχωρούσης της G έπεξελεύσεως γενομένης χαί τῆς Έχχλησίας Θεοῦ έν ούδενί καιρφ και πράγματι τοσαύτην γνώμην χαι χοινωνίαν χαι βούλησιν είς ταῦτα έχούσης, μάλλον μέν ουν άποτρεπομένης ταυτα καθάπαξ και έπιτίμησιν τών τοιούτων έπανατεινομένης, σύκ άναγχαία φαίνεται ούδε συμδαίνουσα τη της Έχxλησίας δμονοία ή τούτων ζήτησις xal πολλή Ερευνα, ώς ταύτης δη τῆς Έχχλησίας προθυμουμένης άει τα τοιαύτα έχχόπτειν χαι άναστέλλειν, ώς αθέμιτα και παράνομα · το γάμ παρόησιάζεσθαι ταῦτα xal ἀεl παρεισάγεσθαι, λαδόντα, xaθ' ὄν εξρηται τρόπου, την θεραπείαν, και μη συγχωρούμενα γίνεσθαι και προδαίνειν, άλλα καθάπαξ άναστελλόμενα ού μόνον ταραχήν έπεγείρει, άλλά χαλ μώμον και υδριν τη Έκκλησία προστρίδει Θεου, D Persias, το κυρ 'Αλεξίω, και ταις άνηκουσι δικατά τάς έξενηνεγμένας γνώμας των Ιερωτάτων άρχιερέων, έτι γε μην χαί τοῦ άγιωτάτου δεσπότου xal άδελφοῦ μου, τοῦ πατριάρχου Περοσολύμων. Οίς χατά πάντα στοιχούσα χαι ή μετριότης ήμων την παρούσαν ήδη απόφασιν εποιήσατο, στέργουσα xal fiv έποιήσατο στνοδιχώς ύπο συμπαθεία; συγχώρησιν ύπερ τοῦ Ιερέως τοῦ Μαχητρίου. Θεός δε άνωθεν επιδραδεύσειε τη Έχχλησία αύτοῦ εἰρήνην έν παντί χαι όμόνοιαν πνευματικήν, των σχανδάλων πάντων γεγονότων έχ μέσου, χαθώς del έπευχόμεθα.

1373

# χαύτα χαι πάντων των έντη θεοδοξάστω χαι θερμε- 🛦 XXXVIII. Synodus statuit de mittendis in Russiam legatis, qui dijudicent dissensionem ortam inter metropolitas Kioviæ et Lithuaniæ.

### + Πράξις της 'Ρωσίας και του μητροπολίτου Λιτ-6ŵv.

† \*Η άγία τοῦ Θεοῦ χαθολιχή χαι άποστολιχή Έχκλησία άνωθεν έξ άρχης τη δοθείση αύτη, Χριστού χάριτι, άηττήτω Ισχύι τε και δυνάμει συνήθως έχουσα έπι το λυσιτελέστερον πάντα διοιχοvouelobal, routo of xal moret . our frrov o' evoelχνυται την φροντίδα ταύτης και έπιμελειαν ύπερ τών έχασταχού εύρισχομένων πασών άγιωτάτων έχχλησιών, δπως αν αύται χατά την τοῦ Κυρίου νόμον καλώς διοιχοίντο και διεξάγοιντο • φθάνει τοιγαρούν πρό τινος ήδη χαιρού ό Ιερώτατος μητροπολίτης Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, εν άγίω Πνεύματι άγαπητός άδελφός της ήμῶν μετριότητος χαί συλλειτουργός, ό χῦρ Αλέξιος, ἐπίσχοπος ῶν τῷ τότε Βολοδιμοίρου, τον βίον άπολιπόντος του Ιερωτάτου μητροπολίτου 'Ρωσίας, Χῦρ Θεογνώστου έχείνου, παραγενόμενος ένταῦθα είς την καθ' ήμας θείαν και ίεραν σύνοδον, δστις και μαρτυρηθείς παρά τε τοῦ διαληφθέντος Ιερωτάτου μητροπολίτου και παρά των εύγενεστάτων ήηγων της 'Ρωσίας. avrimoielovai apertic xal evhabelac, xal xpivelc έξιος, μετετέθη και άποκατέστη κατά την άνωθεν επιχρατήσασαν τάξιν τε χαι συνήθειαν γνήσιος άρχιερεύς Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, και δι' έπιμελείας πολλής ποιείσθαι κατά την των θείων καί ίτρων χανόνων άχρίδειαν ποιμαίνειν χαλώς χαλχατά εδν προσήχοντα λόγον την χατ' αύτον άγιωτάτην έχκλησίαν, άτε δή πολυάνθρωπον ούσαν και πολλούς τούς πλησιοχώρους έχουσαν τούς μή πειθομένους τή καθολική και άποστολική Έκκλησία. Τούτου ούν τον τρόπον τοῦτον ἀναχθέντος και ἀποκαταστάντος είς τέλειον μητροπολίτην Κυέδου και πάσης Ρωσίας χαί έχπεμφθέντος χαλώς, χαταλαμδάνει μετά μικρόν και 6 Ιερώτατος μητροπολίτης Λιτόων, χῦρ Ρωμανός, άγαπητός χατά Κύριον άδελφός τῆς ήμῶν μετριότητος και συλλειτουργός, και χειροτονείται χαι ούτος μητροπολίτης Αιτσών, σστις χαι είς την δοθείσαν αύτῷ έπαρχίαν έπαναστραφείς, πλειόνων Ετι αντιποιούμενος, και δια τουτο δι' δχλου γινόμενος τοι ιερωτάτω μητροπολίτη Κυέδου και πάσης ralois auso, ral oravdáduv perazu aurov perodaδησάντων, καταλαμδάνει ένταῦθα πρός τε τον έχ Θεού χράτιστον και άγιόν μου αύτοχράτορα και πρός την ήμων μετριότητα και την περί αύτην θείαν και ιεράν σύνοδον, ζητών, άπερ εδούλετο και επειράτο κατέχειν, δι' & συνέδη και το μεταξύ αύτών σχάνδαλον · μεταχλήτου τοίνυν γινομένου χαδ τοῦ Ιερωτάτου μητροπολίτου Κυέδου και πάσης. 'Ρωσίας, τοῦ χῦρ 'Αλεξίου, και ένταῦθα ἐπιδεδημηχότος είς την θεοδόξαστον και θεομεγάλυντον Κωνσταντινούπολιν, και πάντων των εύρισκομένων τηνιχαύτα Ιερωτάτων άρχιερέων έπι το αύτο συνε)θόντων και legas συγκροτηθείσης συνόδου, προκαθημένου τοῦ κρατίστου καὶ ἀγίου μου αὐτοκράτορο;.

πολλής έξετάσεως γενομένης χάριν των παρ' άμφο- A δε ίερώτατος μητροπολίτης, χῦρ Ῥωμανός, σύ μότέρων τούτων τῶν ἀρχιερέων χινηθέντων λόγων. προηγουμένως μέν ετάχθη είναι και εύρίσκεσθαι ό ιερώτατος μητροπολίτης χῦρ 'Αλέξιος, ὥσπερ έχειροτονήθη την άρχην Κυέδου χαι πάσης 'Ρωσίας χατά την άνωθεν έπιχρατήσασαν συνήθειαν περί μέντοι τοῦ ἰερωτάτου μητροπολίτου χῦρ Ῥωμανοῦ, ώς χειροτονηθέντα και αύτον Λιτδών, διωρίσατο ό χράτιστος χαί άγιος μου αυτοχρέτωρ συγκαταδάσεως λόγφ και άμα δια την άνενοχλησίαν και ειρή-איז דסט לאבוסב דאהט לצבוי סטי דמון סטסמון דא דשי Αιτδών έπαρχία δυσίν έπισχοπαίς, το Πωλότζιχου και το Τούροδον μετά και του Νοδογραδοπουλίου, του χαθίσματος του μητροπολίτου, χαι τάς της μικράς 'Ρωσίας έπισκοπάς, δπερ διέγνω και άπεφήνατο ή μετριότης ήμων, άλλά δη χαι ή περι αύτην θεία xal ίερα σύνοδος, έχειν το στέργον xal βέδαιον κατά την έπι τούτω έπίκρισιν και εύνομίαν του πρατίστου και άγίου μου αύτοκράτορος, προμήθειαν ποιησαμένη χαι αύτη του τοιούτου Ιερωτάτου μητροπολίτου Λιτόων, κυρ 'Ρωμανου, προβάσης και έτέρας συνοδικής πράξεως, ώς αν ό μέν Ιερώτατος μητροπολίτης Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, χῦρ ἀλέξιο;, ἐπιλάδηται καὶ κατάσχη πασαν την ύπ' αύτον ένορίαν μετά χαι των έν αύτη έπισχοπων άνενοχλήτως παντάπασιν και άδιασείστως. χαι ούδεν εύρίσκη παρά τοῦ Ιερωτάτου μητροπολίτου Αιτόων, κυρ 'Ρωμανού, έπι τη χατοχή και distaywyj xal dioixtosi the elonpevne evoplas the μητροπόλεως Κυέδου μετά πασών των επισχοπών C αύτου την τυχούσαν χαταδυναστείαν ή επήρειαν, άρχουμένου τοῦ τοιούτου Ιερωτάτου μητροπολίτου Αιτδών, χῦρ Ῥωμανοῦ, εἰς ὅπερ αὐτῷ ἐδόθη συνοδική διαγνώσει ένώπιον της ήμων μετριότητος ύστερον, ώς δεδήλωται, έμπεδωθείσης της τοιαύτης πράξεω; τη έχ των θείων χαι ίερων χανόνων έπηρτημένη χαταδίχη τοις άνατρέπουσι τούτους, ώς αν δστις έξ άμφοτέρων μη έφησυχάζη, άρχούμενος τῷ olxely bixaly, xal elphyny Exp els éautor, is o τοῦ Κυρίου βούλεται νόμος χαι τὸ ἐπάγγελμα, χαι χαθώς έστι μάλιστα όφειλόμενον τοίς πνευματικήν προστασίαν λαχούσι, μετά την τοιαύτην συνοδικην διάγνωοιν πραξίν τε και κατάστασιν, άλλά χωρήση ε!ς άθέτησιν όπωσοῦν ταύτης, και τολμήση παρά την έ ορίαν αύτοῦ διαπράξασθαί τι άρχιερατιχόν 🛉 🗋 χαί χατά τοῦ χῦρ 🕻 λεξίου χατεξινίστασθαι, χαί ίερατικόν ή έκκλησιαστικών όλως έπι άνατροπή της έχχλησιαστιχής χαταστάσεως, ώς έντεῦθεν παρεισαχθηναι πάλιν σχάνδαλα χαι όχλησεις, ό τοιούτος άξίαν υποστήσεται την χανονιχήν τιμωρίαν χαι επεξέλευσιν παρά της ήμων μετριότητος και της περί αύτην θεία; και ίερα; συνόδου, ώς άθετητης χαί έναντία φρονών τη άγία του Χριστου χαθολιχή και αποστολική Εκκλησία, και βουλόμενος έντεῦθεν σύγχυσιν και ταραχήν και φθοράν προξενείν τώ τών 'Ρώσων Χριστιανικώ γένει. 'Αλλά τούτων ούτω γενομένων και αποκαταστάντων, δν είρηται τρόπον, ό μέν Ιερώτατος μητροπολίτης Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, ό κῦρ 'Αλέξιος, εὐρίσκεται κατά πάντα πειθόμενος τοίς διαγνωσθείσι συνοδικώς, ό

νον έξερχόμενος των ένταῦθα ήθελησε λαδείν γράμματα τῆς ἡμῶν μετριότητος εἰς πίστωσιν καὶ ἀσφάλειαν των ούτως άποφανθέντων, ούτε την όφειλομένην ύποταγήν ενδείξασθαι είς την ήμων μετριότητα, άλλ' άπιών ψχετο είς την λαχούσαν αύτον, κάχείσε παραγενόμενος, ώς άνηνέχθη τη ήμών μετριότητι, πολλά των άκανονίστων είργάσατο · άπελθών γάρ είς το Κύεδον άμετόχως ίερούργησεν εν αύτῷ xat χειροτονίας διεπράξατο, και έαυτον Κυέδου καί πά της 'Ρωσίας καθολικόν μητροπολίτην άδεῶς όνομάζει, όπερ προεξένησε σύγχυσιν και ταραχήν τη επαρχία του εερωτάτου μητροπολίτου Κυίδου xal πάσης 'Pusla;, και παρεκίνησε και τον αύθέντην Λιτόων κατά των Χριστιανών κατεξαναστηναι και ούχ όλίγην φθοράν χαι χύσεις αίμάτων εργάστσθαι, άπερ έδειξαν άχριδέστερον ol τοῦ leputátou μητροπολίτου Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, κύρ 'Αλεξίου, άποχρισιάριοι, καταλαδόντες ένταῦθα και έξ άλλων μέν πολλών, μάλιστα δέ χαι άφ' ών διεχόμισαν γραμμάτων τοῦ ἰερωτάτου μητροπολίτου, κῦρ Ῥωμανοῦ, ὑπερ ῶν καὶ ῶσπερ ἐγκαυχώμενοι οἱ τοῦ Ιερωτάτου μητροπολίτου Διτδών άνθρωποι, πρότερον καταλαδόντες ένταῦθα, διεχήρυττον, ώς τοσοῦτον ό lepútatoς μητροπολίτης χῦρ Ρωμανός έστιν ίσχυρός και δύναται την έπαρχίαν Επασαν της μητροπόλεως έχειν 'Ρωσίας, ότι και εiς το Κύεδον άπηλθε και έλειτούργησε, και έπισκοπάς πολλάς προσελάδετο, χαι τον αύθέντην Αιτδών χατά τοῦ χῦρ 'Aleflou διηγειρε, χαι πάντα έξεστιν έχείνψ ποιείν άδεως, δύναμιν ού μιχράν έχοντι, είς τουτο παραχινούσαν τον αύθέντην Λιτδών · διά γούν την τοιαύτην (χατάστασιν) επισφαλή παντάπασιν ούσαν και έξω της των θείων και ιερών κανόνων διαταγής χαί άμα διά το μή προδαίνειν χατά του Χριστιανιχοῦ τῆς Ῥωσίας γένους φόνους και συγχύσεις και μάχας και ταραχάς, ώς λέγεται, άπερ έστι τοις Εθνεσιν ίδια τοις μή φόδον έν έαυτοις Εχουσι του θεοῦ, xal ού τοῖς ἀρχιερεῦσι, xal πρῶτον μέν ἐγγράφως παρεχελεύσατο πρός αύτον δη τον χῦρ 'Ρωμανόν ή μετριότης ήμῶν, είσηγουμένη τούτφ, ὡς ἀν άποστή των τοιούτων άχανονίστων πράζεων, ώς έγράψαμεν, στέργειν άπαραδάτω; τὰ διεγνωσμένα συνοδικώς και μή περαιτέρω τούτων προδαίνειν την μείζονα επισχοπην της Ρωσίας, του Μπριανίσχου, ίδιοποιήσατο, άνήχουσαν τῷ ίερωτάτψ μητροπολίτη Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, τῷ κῦρ 'Αλεξίω, άφ' ού δηλονότι ύφορώνται και έτι μείζονα τά κακά προχωρήσειν καί καθολική τις φθορά καί χαινοτομία των έχχλησιαστιχών πραγμά:ων έν τζ δλη έπαργία της Ρωσίας • ή μετριότης ήμων, δν είρηται τρόπον, χηδομένη χαι φροντίζουσα, Χριστού χάριτι, τῆς εἰρήνης xal όμονοίας τοῦ τῆς Ἐxxλησίας όλου πληρώματος, όφείλοντο; έν σώμα είναι, xal συνδείσθαι τῷ τῆς ἀγάπης ἀββήπτω δεσμῷ xat Εχειν έντεῦθεν τὸν ἀχρογωνιαῖον λίθον Χριστόν κεφαλήν, άμα δε ά**ν**αχαιτίσαι πειρωμένη και τ<del>λ</del> μεσολαδή σαντα σχάνδαλα μεταξύ των δύο άρχιερέων,

### SYNODIC & CONSTITUTIONES.

ιερωτάτοις άρχιερεῦσι και ὑπερτίμοις, κατὰ Κύριαν άγαπητοίς άδελφοίς τῆς ήμῶν μετριότητος καί συλλειτουργοίς, τῷ Κυζίχου, τῷ Χαλχηδόνος, τῷ Ποντοηραχλείας, τῷ Βιζύης, τῷ χαι τὸν τόπον τοῦ Σταυροπόλεως επέχοντι, τῷ Βρύσεως, τῷ Κελτζηνής, τῷ Χριστιανουπόλεω;, τῷ Σουγδαίας, τῷ 'Ρωσίου, τῷ Μάχρης, τῷ Γάνου χαὶ τῷ τιμιωτάτφ ύποψηφίω της άγιωτάτης μητροπόλεως Θεσσαλονίχης, επευδοχήσαντος είς τοῦτο τοῦ ἐχ Θεοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αύτοχράτορος, ώς άποδεχομένου τη έμφύτω αύτου περί τα καλά χρηστότητι το της είρηνης και όμονοίας καλόν και διεκδικείν σπεύδοντος πάντα τὰ ἐχχλησιαστικὰ δίκαια καλ προνόμια και εκλεξαμένου τον τιμιώτατον σακελλίου της καθ' ήμας άγιωτάτης τοῦ Θεοῦ μεγάλη; Ἐκκλησίας καὶ Β συλλειτουργόν και τόν ειμιώτατον σακελλίου της χαθ' ήμας άγιωτάτης του Θεού Μεγάλης Έχχλησίας και δικαιοφύλακα, εν άγίψ Πνεύματι γνησιώτατον υίδν της ήμων μετριότητος, κύρ Γεώργιον διάχονον τον Περδίχην, χαι ώς εύλαδείς χαι χρησίμους και άναγκαίους άνθρώπους και είδησιν ούκ όλίγην χεχτημένους των θείων χαι ίερων χανόνων, έχοντας δέ και άλλως πολύ το άξιόπιστον άπο τοῦ τρόπου και της συνέσεως αύτῶν, έξαπέστειλεν άποχρισιαρίους, ώστε ποιήσασθαι την τοιαύτην έξέτασεν, ρίτενες χαι όφείλουσεν άπελθείν είς την 'Ρωσίαν και προσκαλέσασθαι τους έκεισε. Θεοφιλεστάτους έπισχόπους, όσους ού χωλύει το πολύ της ίδου μήχος είς ταυτό συνελθείν, άλλα δή και τους εύγενεστάτου; μεγάλους βηγας, δφείλοντος όμοίως C επιδημησαι δι' εαυτού είς την τοιαύτην σύνταξιν χαι τοῦ Ιερωτάτου μητροπολίτου χῦρ 'Ρωμανοῦ ή έξαποστείλαι οίκείους άνθρώπους άντ' αύτοῦ, ίνα έξετάσεως γενομένης παρά τοῦ τοιούτου ἀποχρισιαρίου άπροσπαθώς, ώς τοῦ Θεοῦ άνωθεν ἐφορώντος, παρόντος και τοῦ μέρους τοῦ κῦρ 'Ρωμανοῦ ἐνώπιον των μελλόντων συνελθείν θεοφιλεστάτων έπισχόπων χαι εύγενεστάτων ρηγών ένεχεν της τοιαύτης υποθέσεως, γένηται έγγραφος χατησφαλισμένη μαρτυρία και παρασημείωσις πάντων των λαληθησομένων χαι έξετασθησομένων χάριν των τοιούτων altrapárov, πιστωθησομένη xal ύπογραφαίς olχειοχείροις των τε θεοφιλεστάτων επισκόπων χαί των εύγενεστάτων ρηγών χαι ετέρων άξιοπίστων, ώς αν ταύτης διαχυμισθείσης πρός τε τον χράτιστον χαι άγιόν μου αύτοχράτορα και πρός την ήμων μετριότητα και την περι αύτην θείαν και ίεραν σύνοδον παρά των τοιούτων άποχρισιαρίων, άχινδύνως σύν βοηθεία Θεοῦ ἐπαναστραφέντων, γένηται τὸ δόξαν τη θεία και ίερα συνόδω κατά την των θείων χαλ ίερῶν χανόνων διαταγήν, χαι άφαιρεθή έντεῦθεν ή επερχομένη δχλησις χατά του Χριστιανιχού της 'Ρωσίας γένους. Είπερ ούν σύκ έθελησει ό Ιερώτατος μητροπολίτης κῦρ 'Ρωμανός δι' ἐαυτοῦ παραγενέσθαι είς την γενησομένην έξέτασιν, παρά των τοιούτων αποχρισιαρίων μηνυμάτων γενομένων χανονιχώς πρός αύτον, ή οίχείους έχπεμψαι άνθρώπους αντ' αύτοῦ, ἀφείλουσιν οῦτοι δη οἱ ἀποχρισιά-

1371

συνδιασχαψαμένη τὰ περὶ τούτου τοῖς περὶ αὐτὴν Α ριοι κατὰ τὴν ἐνοῦσαν αὐτοῖς ἐμπειρίαν καὶ είδησιν iepωτάτοις ἀρχιερεῦσι καὶ ὑπερτίμεις, κατὰ Κύριον ἀγαπητοῖς ἀδελφοῖς τῆς ἡμῶν μετριότητος καὶ συλλειτουργοῖς, τῷ Κυζίχου, τῷ Χαλκηδόνος, τῷ Ποντοηρακλείας, τῷ Βιζύης, τῷ καὶ τὸν τόπον τοῦ Σταυροπόλεως ἐπέχοντι, τῷ Βρύσεως, τῷ Κελτζηνῆς, τῷ Χριστιανουπόλεως, τῷ Σουγδαίας, τῷ Ῥωοίου, τῷ Μάκρης, τῷ Γάνου καὶ τῷ τιμιωτάτω δίποψηφίω τῆς ἀγιωτάτης μητροπόλεως Θεσσαλονίχης, ἐπευδοχήσαντος εἰς τοῦτο τοῦ ἐχ Θεοῦ χρακαις καὶ μῆνα ἀιολιον τοῦ, ςωξθ' ἔτους.

+ Είχε και διά τιμίας πατριαρχικής χειρός το · Μηνί Ίουλίφ Ινδ. ιδ.

#### XXXIX. Patriarchæ litteræ ad imperatorem, consilium ei dantis in rebus Januensium et Venetorum.

Πιττάχιον πατριαρχιχόν πρός τον βασιλέα.

+ Κράτιστε, θεόσεπτε, θεοδόξαστε, θεοπρόδλητε, θεοχυδέρνητε, θεομεγάλυντε, άγιε μου δέσποτα βασιλεῦ, ὑγείαν χαι εύθυμίαν ψυχῆς, τοῦ θείου σου χαί βασιλιχοῦ σώματος ρώσιν χαι εὐεξίαν, τῶν ἀνὰ χείρας προκειμένων κοινωφελών έργων εύδοησιν xal παν άλλον, δ τι άγαθόν xal σωτήριον, έπεύχεται τη άγία βασιλεία ή μετριότης ήμων άπο Θεού παντοχράτορος. Είδέναι βουλόμεθα την έχ Θεοῦ άγίαν Basihelan sou, oti xatà tòn belon nal senton opiσμόν διαμηνυθείσα ή μετριότης ήμῶν παρεγένετο είς την χρατίστην χαι άγίαν μου δέσποιναν. Συναθροισθέντων ούν και των της συγκλήτου άρχόντων, ελέχθησαν τὰ περί τῆς συμφωνίας και καταστάσεως τών τε Γεννουϊτών και Βενετών, όπως τε προσήχει προχωρήσαι αύτην χαι χατά ποίον δη τρόπον άποχαταστηναι, έφ' ψ ούδεμίαν δχλησιν χαί ζημίαν γενέσθαι τοις Ρωμαίοις. Τούτων ούν ούτω λεχθέντων διωρίσατο και άπελογήσατο και ή άγία μου δέσποινα, άτε δη διανοίας όξυτάτης ούσα χαί συνδρομή πασών τών χαρίτων χαί φρονήσεω; επ' άχρον ήχουσα, τη του Θεού χάριτι, όσαπερ Εμελλε χαι ή άγία βασιλεία σου παρούσα ένταῦθα διορίσασθαι, & δητα και έστερξαν και οι της συγκλήτου άρχοντες. Πρός τούς ούν τούς τοιούτους λόγους. απερ απελογήσατο ή μετριότης ήμων, συντείνοντα είς σύστασιν και ώφέλειαν, σύν θεῷ, τῆς βασιλείας χαί τών 'Ρωμαίων, ταῦτά ἐστι · πρῶτον μέν, διαμένειν την τοῦ Θεοῦ Ἐκκληslav ἀτάραχον καὶ Εξω πάσης ήστινοσοῦν ἐπηρείας τῆς ἀπὸ τῶν Λατιν:κῶν χινουμένης δογμάτων · τουτο δè είρηχεν ή μετριό. της ήμων ούχ ότι άλλως ήγειται την άγίαν βασι λείαν σου περί τούτων έχειν, πάλαι γάρ οίδε ταύτην έμμένουσαν μέν τοι, πατρώρις δόγμασι και έστηριγμένην έν τούτοις παγίως, αποδιώχουσαν δε παυ άλλότριον δόγμα xal νόθον τῆς τοῦ Θεοῦ Έχχλησίας, άλλά διά τὰς ὑπολήψεις τε και ὑποψίας, ἁς ξχουσιν οί πολλοί. Δεύτερον, έπὶ τούτοις μηδέν τῶν ὑποχειμένων τη βασιλεία χαι τοις Ρωμαίοις πραγμάτων ύπο έξουσίαν έτέρων ποιησαι. Τρίτον, μηδέν έτερον προσθείναι πεφάλαιον μείζον, επειδήπερ εν πολλή καί μεγάλη ένδείς και ταλαιπωρία και στενογωρία τά τῶν Ῥωμαίων είσιν. Πρός τούτοις γενέσθαι και

άγίας βασιχείας του λόγοι χαι όρισμοι διά της του Θεού χάριτος το Ισχυρίν και βέδαιον έχουσι, και ούκ άσφαλείας δρκων δίονται. Ταύτα συνεδούλευσε xal στέργοι ή μετριότης ήμῶν, ήγεῖται δὲ xal πάντα Χριστιανόν, τά τῶν Ῥωμαίων βουλόμενον συνίστασθαι πράγματα και την άλήθειαν άσπαζόμενον, έπαινέσαι τε ταύτα και άποδέξασθαι. Κύριο; δ Θεός είη διατηρών και περιφρουρών την άγίαν βασιλείαν σου ύγιαίνουσαν και εύθυμοῦσαν και άνωτέραν παντός άνιαρού συναντήματος είς χοινόν τών 'Ρωμαίων δφελος, και χαρίσαιτο αύτην μετά και The mapousing xal the av oupseois xaleis as disμένουσαν βασιλείαν.

- XL. Actio synodalis de matrimonio contrahendo in- B ter Andronicum, filium imperatoris Joannis Palæologi, et Kyratzam, filiam Joannis Alexandri, Bulgarorum regis.
- + Πράξις συνοδική ή γεγονυία περί της συμπενθερίας τοῦ αὐτοχράτορος τῶν μωμαίων, μωάννου τοῦ Παλαιολόγου, χαι τοῦ βασιλέως τῶν Βουλγάρων, χῦρ Ἰωάννου Ἀλεξάνδρου τοῦ Ἀσάνη. έπί τε τῷ βασιλεζ χῦρ Ανδρονίχω, τῷ υίῷ τοῦ βασιλέως Παλαιολόγου, και τη θυγατρί του βασιλέως τῶν Βουλγάρων.

† Μηνί Δύγούστω, ιζ΄ ήμέρα, Δευτέρα, ivo. η, έτου; ,ςωξγ', συνήλθομεν πάντες οι κατά την θεοδόξαστον, θεοφύλακτον και θεομεγάλυντον Κωνσταντινούπολιν άρχιερείς συνοδιχώς μετά του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου, του οίχουμενικου πα- C τριάρχου, όρισμῷ τοῦ χραταιοῦ χαὶ άγίου ήμῶν αύθέντου και βασιλέως, και κοινώς συνδιεσκεψάμεθα περί τῆς συμπενθερίας και πράξεως, έτι δε καί λοιπής καταστάσεως της γεγονυίας μεταξύ της χραταιάς χαι άγίας βασιλείας αύτου, άλλά δη χαι του ύψηλοτάτου βασιλέως των Βουλγάρων, χυρ Ίωάννου Άλεξάνδρου τοῦ Άσάνη, ἐπί τε τῷ χρατα:ῷ χαι άγίω ήμῶν αύθέντη χαι βασιλεϊ, χῦρ 'Ανδρονίχω τῷ Παλαιολόγω, χαι τη θυγατρί του ύψηλοτάτου βασιλέως των Βουλγάρων, χυρά Κυράτζα · Ενθεν τοι και ιδόντες τους προδάντας δρκου; παρ' άμφοτέρων χαι άναλογισάμενοι χαι χρίναντες, είς δσην άφορα τουτο χοινήν σύστασιν χαι ώφέλειαν των Χριστιανών, 'Ρωμαίων και Βουλγάρων και βλά- D δην των άσεδων, ήδη έπο χοινής γνώμης χαι ψήφου συμφωνούμεν και αποφαινόμεθα, ίνα γένηται τούτο άχωλύτως χαι άνεμποδίσεως μετά του έλέους του Θεού και της εύχης και εύλογίας ήμων · εί τις δε βουληθή από τούτων είς χατάλυσιν χωρήσαι χαί άθέτησιν της τοιαύτης συνοδικής πράξεως και συμπλάττειν προφάσεις τινάς είς χατάλυσιν των γενομένων δρχων παρ' άμφοτέρων, ώς δεδήλωται, ίνα Ενι έξω του Χριστού και της άγίας καθολικής και άποστολικής Έχχλησίας αύτου · είπερ δη χαι ό ύψηλότατος βασιλεύς των Βουλγάρων στέργει χαί άποπληροί άπαραδάτους τους δρχου;, ου; ώμοτε διά του όρχωμοτικού αύτου του γεγονότο; και άποσταλέντος είς τον χραταιόν χαι άγιον ήμων αύθέν-

την άγάπην άπλως δνευ δρχου τινός · οι γάρ της A την χαι βασιλέα χαι είς την άγίαν του Θεου Έχκλησίαν, ώς αν και έτι περισσοτέρως έχη πρότερον μέν την άπο του Θεού βοήθειαν, Επειτα δέ και περισσοτέρα; και θερμοτέρας τάς παρ' ήμων εύχάς re xal eddo flag. Els yap the mept toutou dogáλειαν έγένετο και ή παρούσα ήμετέρα συνοδική πράξις, πιστωθείσα και ταίς oixeloxelpois ήμων ύπογραφαίς, ήτις απεστάλη ίδου πρός του διαληφθέντα ύψηλότατον βασιλέα των Βουλγάρων διά βεδαίωσιν και άσφάλειαν.

> † Είχε διά τής τιρίας πατριαρχιπής χειρός καί το · Κάλλιστος, έλέφ Θεού άρχιεπίσποπος Κωνσταντινουπόλεως Néas 'Ρώμης, zal olzovμετικός πατριάρχης. † 'Ο 'Ηρακλείας υπέρτιμος Μητροφάνης. † 'Ο Νιχαίας μητροπολίτης xal υπέρτιμος Maraσσής. + 'O 'Pobou μητροπολι**ε**ης και θπέρειμος Ίωάννης. † Ο Σηλυβρίας μητροπολίτης και υπέρτιμος Ησαίας. + 'Ο Βρύσεως μητροπολίτης και υπέρτιμος Θεοδώρητος. † 'Ο Λιτδών μητροπολίτης και υπέρτιμος 'Ρωμανός. † 'Ο Περιθεωρίου μητροπολίτης zal υπέρτιμος Δωρόθεος. † 'Ο Θεσσαλογίκης μητροπολίτης και υπέρτιμος Γρηγόριος. † 'Ο Χαλκηδόνος μητροπολίτης και ψπέρτιμος Ίάκωδος. + Ο Χριστουπόλεως μητροπολίτης Μακάριος και υπέρτιμος. + Ο ταπεινύς μητροπολίτης Μιτυλήγης και υπέρτιμος Ιωσήφ. † 'Ο 'Ρωσίου μητροπολίτης και υπέρτιμος Θεόδουλος. † Ό Γαρέλλης μητροπολίτης και υπέρτιμος 'Iwarriκιος. † 'Ο Βιζύης μητροπολίτης και υπέρτιμος Νεόφυτος. † Ο Άγαθοπόλεως μητροπολίτης καί υπέρτιμος Μακόριος.

XLI. Patriarcha metropolite Lithuaniæ scribit, se in Russiam mittere duos legatos, qui componant controversiam exortam inter dictum metropolitam et metropolitam Kiorias.

+ Τερώτατε μητροπολίτα Λιτδών, υπέρτιμε, άγαπητέ χατά Κύριον άδελφε της ήμων μετριότητος και συλλειτουργέ, χάρις είη και ειρήνη παρά Θεού τη ση ιερότητι. Οίδας, δπως συνέδησαν τα μεταξύ της σής εερότητος και του εερωτάτου μητροπολέτου Κυέδου καλ πάσης 'Ρωσίας, κῦρ 'Αλεξίου, άγαπητοῦ κατά Κύριον άδελφοῦ κα' συλλειτουργοῦ ήμῶν, καὶ δπως διεχρίθη ψήφω βασιλική και συνοδική της τ μιών μετριότητος, έχειν την μέν εερότητά σου σύν ταίς ούσαις τη των Αιτδών έπαρχία δυσίν έπισχοπαίς το Πολούτζιχον και Τούροδον μετά και του Νοδογραδιπουλ.... και τάς της Μικράς 'Ρωσίας έπισκοπάς, τον δέ γε ιερώτατον μητροπολίτην, αυρ Αλέξιον, το Κύεδον και πάσας τάς της Ρωσίας επισχοπάς, χαθώς χαι την άρχην έχειροτονήθη. Και αύτος μέν και ώς άνήνεγκεν έγγράφως και άπο τοῦ πράγματος άναφαίνεται, στέργει και έμμένει άπαραδότως τοις διαγνωσθείσι τούτοις, ώς είρηται τ δε ίερήτη; σου, ώς πολλάχις άνηνέχθη τη ήμων μετριότητι, παρ' ούδεν θέμενος την γεγονυζαν τηνιχαῦτα συνοδικήν ἕγγραφον πράξων, χυριοθείσαν και ψήφω βασιλική, καθώς άνωτέρω διδήλωται, παρεισtχθης είς το Κύεδον, xal lepoúpynoas, διαπραξά

### SYNODIC & CONSTITUTIONES.

xal ού μόνον έχεζας, άλλά χαι το Μπριάνισχον, έπισχοπήν ούσαν του αύτου χυρ Άλεξίου, και άπλως είπειν, δι' δχλου άει γίνη αύτῷ, ἐπιτιθέμενο; ἐπι πάσι τοίς έχχλησιαστιχοίς αύτοῦ διχαίοις, πράγμα ποιών έξω της αχρισείας των θείων χαι ιερών χανόνων, οῦς ἐνεγράψω φυλάσσειν άνοθεύτους χαὶ ἀπαperverphrous, or he alter xal Expages h perpiorns ήμῶν πρός την Ιερότητά σου πρό τινος ήδη χαιβοῦ χαί απαζ χαί δίς, ώς αν, είπερ τολμώνται ταύτα παρά σοῦ, ἀποστῆς τοῦ μηχέτι τοιαῦτα ποιείν, προξενούντά σοι και ψυχικήν βλάδην και ύφεσιν τῆς τιμής σου. Άρτίως δε πάλιν ώς εγνώρισεν ή μετριότης ήμων από των αυτόθι ερχομένων, ώς ου μόνον έργάζη τα είρημένα αχανόνιστα, επί βλάδη οίχείς, άλλά και τον αύθέντην Λιτδών εκίνησας χατεξαναστήναι χατά του ούτω πως όνομαζομένου χάστρου 'Αλεξίνου και φθείραι τους έχείσε Χριστιανούς, πράγμα ποιήσας άτοπώτατον, είπερ γέγονεν ούτως, ώς άνηνέχθη. "Ηδη ή μετριότης ήμῶν και ή περί αύτην θεία και ίερα σύνοδος, όμοῦ μέν φροντίζουσα της φυλαχής χαι συντηρήσεως των θείων και ίερων κανόνων και σπεύδουσα πασι τρόποις τού-. τους διεχδιχείν, όμοῦ δε καθαρώτερον τὰ τοῦ πράγματος γνωρίσαι βουλομένη και εἰρήνην οἰκονομήσαι χαι διαπράξασθαι χανονιχώς μέσον ύμων χαι του της 'Ρωσίας πάσης Χριστιανικοῦ γένους, ἐπευδοχήσαντος είς τοῦτο τοῦ ἐχ Θεοῦ χρατίστου χαὶ ἀγίου μου αύτοχράτορος τῷ προσόντι αύτῷ ένθέψ ζήλψο ύπερ των εχχλησιαστιχών πραγμάτων χαι διοιχή- C σεων, εξέπεμψεν εχλεξαμένη αποχρισιαρίους τόν τε ιερώτατον μητροπολίτην Κελτζηνής, υπέρτιμον, άγαπητην κατά Κύριον άδελφον της ήμων μετριότητος και συλλειτουργόν, και τόν τιμιώτατον σαχελλίου της χαθ' ήμας άγιωτάτης του Θεού Μεγάλης Έχχλησίας χαι διχαιοφύλαχα, έν άγίψ Πνεύματι άγαπητέν υίδν τῆς ήμῶν μετριότητος, χῦρ Γεώργιον διάχονον τον Περδίχην, ώστε ποιήσασθαι την έξέτασιν πάντων των λαληθέντων χαί προσχαλέσασθαι τούς τε θεοφιλεστάτους έπισχόπους χαι τούς εύγενεστάτους ρηγας, έφ' ψ παραγενέσθαι έπι τη τοιαύτη έξετάσει άσφαλείας Ένεχεν. Όφείλει οὖν παραγενέσθαι και την σην Ιερότητα απαραιτήτως, επειδή ούτως ανετέθησαν οι τοιούτοι αποχρισιάριοι, ίνα διαμηνύσωνται πρός σε τούτου χάριν • διά τουτο χαί D παραδηλοί τη μεροτητί σου ή μετριότης ήμων, ώς άν, πάσαν καί παντοίαν άποσεισάμενος πρόφασιν, παραγένη διά σαυτοῦ πρός τὴν γενησομένην σύναξιν παρά των τοιούτων άποχρισιαρίων, και γένηται έντεῦθεν άπροσπαθῶς, ὡς ἐφορῶντος άνωθεν τοῦ θεου, ή των λαληθέντων συνοδιχώς εξέτασις, δπερ έστι χαι έγχάνονον ποιησαί σε. Είπερ δε επισυμση διά τινα έμποδισμόν σωματικής άσθενείας, και ούκ έχεις εύχολον διά σαυτού παραγενέσθαι, παραχελευόμεθα, ίνα χωρίς της τυχούσης προφάσεως έχπέμψης άντι σαυτού οίχείους σου άνθρώπους, ώστε γενέσθαι ενώπιον αύτων πάσα ή των λαληθέντων εξέτασις, ώσπερ Εμελλε γενήσεσθαι και ένώπιου της σης Ιερότητος. Γινωσκέτω γάρ ή ιερότης σου,

μενος καί τινα έτερα ανήκοντα γνησίψ άρχιερεί. Α ώς σύτως έτάχθη και διεκρίθη συνοδικώς, και ούτω άνετέθησαν οι τοιούτοι άποχρισιάριοι, ώς, είπερ οδ ποιήσης έν έκ των δύο, ώς ούτε διά σαυτού καταλέδης, ούτε άνθρώπους σου έχπεμψης, ποιήσασθαι αύτούς δή τούς άποχρισιερίους ένώπιον των μελλόνπων αυνελθείν θεοφιλεατάτων έπισκόπων και τών εύγενεστάτων βηγών την τοιαύτην έξέτασιν, και άσον άν εδρωσι, τούτο ποιήςωσι έγγράφως, πιστωθέν οίχειοχείραις ύπογραφαίς των θεοφιλεατάτων έπισχόπων χαί των εύγενεστάτων ήηγων, χαι διαχομίσωσι τοῦτο πρός τε τόν έχ Θεοῦ χράτιστον χαί δγιόν μου αύτοχράτορα, πρός την ήμων μετριότητα και την περι αύτην θείαν και lepan σύνοδαν, ίν' έντεῦθεν ἐπενεχθή τελεία ἀπόφασις, καὶ ἀφαιρεθή πάσα πρόφασις ή προξενοῦσα . . . . τὰ σχάνδαλα · έπι γάρ της τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησίας πύλαι ἄδου οὐκ άντισχύσουσι, κατά τὸν σωτήριον λόγον, προσήκει έχειν και την ιερότητά σου την προσήκουσαν στοργήν και ύποταγήν πρός αύτην και μη κατεξανίστα-מטתו אמד' מטְדחָב, שַחְסֹש מֹתּנּוֹאנּוֹע אמו מעדותוֹתדנוע אמו έναντιούσθαι τοις δεδογμένοις αύτή, όπερ έστε πόρρω του άρχιερατιχού σεμνώματος χαί της Χριστιανικής πολιτείας · γινωσκέτω γάρ ή ερότης σου, ώς είπερ ού ποιήσεις χατά την έξενηνεγμένην συνοδικήν διάγνωσιν και απόφασιν, ήν επιφέρονται οε τοιούτοι άποκρισιάριο:, έπενεχθήσεται τελεία κατά οοῦ καταδίκης ἀπόφασις. Ίν' οῦν μή τοῦτο γένηται, ποίησον, δσον παρακελεύεται πρός σε συνοδικώς ή μετριότης ήμων. Η χάρις του Θεού είη μετά τής σής Ιερότητος.

> + Είχε δι' υπογραφής πατριαρχικής και τό. Mari 'lovaly ird. id'.

> XLII. Exhortatio Callisti patriarchæ ad clerum in Trinovo de patriarcha Trinovi et de ritu baptizandi.

> † Παραίνεσις, διδασχαλία χαι άπολογία τοῦ άγιωτάτου και οίκουμενικού πατριάρχου, κύρ Καλλίστου, xal the neplastiv being xal lepde ouvdood nepl tou άγίου βεπτίσματος, γενομένη πρός τους έν τῷ τόπφ τού Τρινόδου εύρισχομένους τιμιωτάτους μοναγούς xal doumoby ispely.

> † Τιμιώτατε iv ispopováχοις, xũp.... xai σύ, τιμιώτατε έν μοναχοίς, χῦρ . . . . έν άγίφ Πνεύματι άγαπηται υΙοι τῆς ήμῶν μετριότητος, χάριν, siptivity, Elsov xal nav allo, el te ayabby xal owitρ:ον, επεύχεται ύμιν ή μετριότης ήμων από θεού παντοχράτορος. Η ύμετέρα Εγγραφος άναφορά διεχομίσθη χαί ύπανεγνώσθη συνοδιχώς τη ήμων μετριότητι, παρόντωι πάντων των επιδημούντων ίερωτάτων άρχιερέων τη βασιλευούση των πόλεων, χαι εγνώρισεν ή μετριότης ήμων εξ αύτης, δοα χαι περί ών έδηλουτε, και περί μέν του πατριάρχου Τρινόδου, δπως ού μέμνηται έν ταίς ίεραις τελεταίς χαί ποιείται άναφοράν τοῦ όνόματος τῆς ἡμῶν μετριότητος και τών ετέρων άγιωτάτων πατριαρχώ, και ούδε ή μετριότης ήμῶν μέμνηται τοῦ όνόματος τούτου κατά τον δμοιον τρόπον, είδεναι βουλόμεθα την ύμετέραν εύλάδειαν, ότι το παρά μέν της ήμων μετριότητος γινόμενον είς τούτον έχει τον προσ-

αύτοῦ, ήγουν τὸ μή μεμνῆσθαι τῆ; ήμῶν μετριότητος έν ται; ίεραις, ώς είρηται, τελεται; έστι πάμπαν παραλογώτατόν τε και άδικώτατον δι' altíav τοιαύτην ι ο πατριάρχης Τρινόδου ην άνωθεν χαί έξ άρχης έπισχόπου δνομα φέρων, ύποτασσόμενος τ άγία του Θεού Μεγάλη Έχκλησία, είθ' ύστερον παρακλήσεως γεγονυίας πολλής και δεήσεως είς την χαθ' ήμας ταύτην μεγάλην χαι lepan σύνοδον παρά του τότε τα τής βασιλείας των Βουλγάρων διθύνοντος σχήπτρα, διά τιμήν έχείνου χαι του τοιούτου έθνους, ύποτεταγμένου φανέντος τη χαθ' ήμας άγιωτάτη τοῦ Θεοῦ Μεγάλη Ἐκκλησία, ἐδωρήθη συγκαταδάσεω; λόγψ πρό; τον Τρινόδου το όνομάζεσθαι πατριάρχην Βουλγαρίας, ού μέντοι είναι και συναρίθμιον τοις λοιποι; άγιωτάτοις πατριάρχαις, xal διά τοῦτο μηδε μνημονεύεσθαι έν τοις ίεροις διπτύχοις κατά τον θείον και ίερον κανόνα της δ' συνόδου. λέγοντα έπι λέξεως ούτω · • Πανταχού τοις των άγίων Πατέρων δροις επόμενοι και τον άρτίω; άναγνωσθέντα χανόνα τών ρν' θεοφιλεστάτων έπισχόπων γνωρίζοντες τι αύτι και ήμεις δρίζομεν και ψηφιζόμεθα περί των πρεσδείων της άγιωτάτης Έχχλησίας Κωνσταντινουπόλεως Νέας 'Ρώμης' καί γάρ τῷ θρόνψ τῆς πρεσδυτέρας 'Ρώμης, διὰ τό βασιλεύειν την πόλιν έχείνην, οι Πατέρες είχότως άποδεδώχασι τα πρεσδεία. Και τῷ αύτῷ σχοπῷ χινούμενοι οι ρν' θεοφιλέστατοι επίσχοποι τα ίσα πρεσδεία απένειμαν τῷ τῆς Νέας Ρώμης άγιωτάτω Ορόνω, εύλόγως χρίναντες την βασιλεία και συγ- c κλήτω τιμηθείταν πόλιν και των ίσων άπολαύου. σαν πρεσδείων τη πρεσδυτέρα βασιλίδι 'Ρώμη καλ έν τοίς έκκλησιαστικοίς ώς έκείνην μεγαλύνεσθαι πράγμασι, δευτέραν μετ' έχείνην ύπάρχουσαν. 'Ομοίως και κατά τον της Εκτης συνόδου κανόνα διαγορεύοντα διαφρήδην έπι λέξεως ούτωσίν · «'Ανανεούμενοι τά παρά των ρν άγίων Πατέρων των έν τη θεοφυλάκτω ταύτη και βασιλίδι πόλει συνελθόντων χαι των χλ' των έν Χαλκηδόνε συνελθόντων νομοθετηθέντα, δρίζομεν, ώστε τον Κωνσταντινουπόλεως θρόνον των Ισων απολαύειν πρεσδείων του της πρεσδυτέρας 'Ρώμης θρόνου και έν τοις έκκλησιαστιχοίς ώ; έχείνον μεγαλύνεσθαι πράγμασι, δεύτερον μετ' έχείνον υπάρχοντα, μεθ' όν ό της 'Αλεξ ανδρέων μεγαλοπόλεως άριθμείσθω θρόνος, είτα ό της 'Αντιοχείας και μετά τούτον ό της 'Ιεροσολυμιτῶν πόλεως. > Ἐπειδή πέντε πατριάρχαι ἐτάχθησαν τό κατ' άρχάς παρά τῆς καθολικής και άποστολικής Έχαλησίας Χριστού, μέχρις αν συνήν ήμιν και ό πάππα; 'Ρώμης, Εχτοτε δε μέχρι τοῦ νῦν είσιν ήνωμένοι οι τέσσαρες, οίτινες χοινωνίαν Εχοντες άδιασπάστως μνημονεύονται παρ' άλλήλων έν ταίς באאאחסומסדואמו; המסוון סטעמבנסוע. "בסבו צסטע דטע Τρινόδου πατριάρχην, άμα μέν δι' ήν ωφειλεν έχειν ύποταγήν είς την χαθ' ήμας άγιωτάτην του Θεού Μεγάλην 'Εχχλησίαν, παρ' ής είληφε χαι το είναι και το όνομάζεσθαι πατριάρχης, άμα δε και δια το περιποιείσθαι έαυτῷ τιμήν και κοινωνίαν τῆ; ήμῶν μετριότητος και των άλλων πατριαρχών, άνλγκην

ήχοντα χαι δίχχιον λόγον, το δε τελούμενον παρ' Α έχειν άναφέρειν άει τήν τε ήμῶν μετριότητα χαι τούς άλλους πατρ: άρχας έν τοίς ίεροίς διπτύχοις καί ούτω; άποσώζειν και αύτον έν τη έκκλησία αύτου τόν τύπον της έχχλησιαστικής χαταστάσεως, χάντεύθεν φαίνεσθαι ήνωμένος χαί συναρίθμιος ήμιν. ούτος δε άθετων ού χαλώς τον τοιούτον έχχλησιαστικόν θεσμόν και άποσκιρτών της ύποταγής της ήμων μετριότητος και της καθολικής Έκαλτσίας Θεού, εξ ή;, ώς διείληπται, το είναι πατριάρχη; xara συγκατάδασιν έχει, ούδεμίαν ποιείται μνήμη» εῆς ἡμῶν μετριότητος, πράγμα ποιῶν άτοπώτατον χαι έξω των έξ άρχης συμφωνιών των άποταχθεισών διά τοῦ τόμου τοῦ άγιωτάτου πατριάρχου Χῦρ Γερμανού · φηςί γάρ ο αύτος πατριάρχης έν τιν: τῶν ἐαυτοῦ συγγραμμάτων ἀπολογούμενο; περί τούτων · ( Το δε ήμετερον ούχ ούτως έχει, ούχ ουτως, άλλα κοσμικήν την κοινωφέλειαν επαγγελλόμενον τῷ τετιμημένω τοῦ τῶν Βουλγάρων Εθνους άρχιερεί, το αύτοχέφαλον είναι όλόχληρον ούχ έτομογράφησεν, άλλα δασμοφορήσει πάλιν, τουτ' έστ:. δώσει τέλη και φόρους τῷ τιμήσαντι πατριάρχη και τήν τοῦ ἀνόματος αὐτοῦ ἐπ' ἐκκλησίας ἀναφοράν, ώς συνεισφοράν, ώς είς των ύπο την Κωνσταντινούπολιν μητροπολιτών, xal el; λογιστεύσεις xal εύθύνας, τοῦτ' ἔστι, χρίσεις ἀχθήσεται, ἐπάν ποτέ τις παρατραπείς τῆς δασμοφορίας έξελεγχθη. > Ούτω μέν ή υπόσχεσις και ή συμφωνία της των Βουλγάρων έχχλησίας πρός την Κωνσταντινούπολιν. Και χωρίς δή τούτου, eld της Κωνσταντινουπόλεως θρόνος xai τάς των άλλων πατριαρχών χρίσεις, 'Αλεξανδρείας, 'Αντιοχείας και 'Γεροσολύμων, και επανακρίνει και διευθετεί και επιψηφίζεται και το κύρος δίδωσιν, ώς οί θείοι χανόνες διαγορεύουσι χαί αι πράξεις έπεμαρτύρησαν, πῶς οὐ πολλῷ μαλλον τῆς τῶν Βουλγάρων έχχλησίας ο θρίνος ούτος χύριος Εσται, παρ' ού χαί το δνομάζεσθαι πατριάρχης τετίμηται; Άλλά γινώσχετε σαφώς, ότι είπερ ούχ ήν ή πρός τζυ ύψηλότατον βασιλέα τῶν Βουλγάρων, ἐν ἀγίω Πνεύματι γνησιώτατον υίδν της ήμων μετριότητος, χυρ Ιωάννην τον Άσάνη, είλιχρινής σχέσις και διάθεσις αύτης χαί το μή λυπηθηναι τουτον διά την τοιαύτην altlav, elzev and διxalou ή μετριότης ήμῶν ώς οίχουμενιχός πατριάρχης, διά της του Χριστου χάριτος, άναχρίναι τά χατ' αύτον χαι έξετάσαι ταῦτα D είς την καθ' ήμας ίεραν και μεγάλην σύνοδον, ώς μέχρι του νύν μή γινωσχόμενα, και ή λαδείν τουτον διόρθωσιν ή κανονικώς εύθυναι, ώς άθετουντα την Έχχλησίαν προδήλως, έξ ής, ώς πολλάχις είρηται, τό είναι πατριάρχης χεχλήρωται, ή τό γε δεύτερον άποστερήσαι τούτον του τοιούτου όνόματος • ή δε του τοιούτου βασιλέως άγάπη χαι διάθεσις πείθει έαν άπολυπραγμόνητα ταῦτα, μέχρις αν διόρθωσεν λάδοιεν παρά τοῦ αύτοῦ πατριάρχου Τρινόδου · xal ταύτα μέν περί του ένος χεφαλαίου. Το δέ δη βαπτίζειν τούς Ιερείς των Βουλγάρων είς μίαν χατάδυσιν χαί περιββαντίζειν αύτοὺς, ώς Ετυχεν, **δδατί** έστι πράγμα ατοπώτατον και δυσσεδείας ανάμεστον · ή γάρ διάταξις των άγίων ένδόξων χαι πανευφήμων άποστόλων xal ol lepol τούτων χανόνες πάντας τούς

### SYNODICÆ CONSTITUTIONES.

οθέντας, κατά την του Σωτήρος παράδοσεν, άναδαntifesdat napaxelevovtát. Kalénel nág ó uh ávayevendels de' coato; xal nechatos, xatà the suayγελικήν του Σωτήρος απόφασεν, ούκ είσελεύσεται είς την των ούρανων βασιλείαν, δήλον, ώς ό μή βα-הדינלטעבטים; אודל דאי דפומטדאי המאמלטסוי בוב דרבוב καταδίσεις έκτος έστι της βασιλείας των ούρανών. αί γὰρ τελούμεναι έν τῷ άγίφ βιπτίσματι τρείς καταδύσεις ούχ άπλῶς καὶ, ὡς ἔτυχε, γίνονται, ἀλλ' ύπεμφαίνουσι μυστήρια θείά τε και ουράνια · τοῦ γέρ Σωτήρος ήμῶν τοις άγίοις αύτοῦ μαθητοίς και άποστόλοι. παραγγείλαντος βαπτίζειν πάντας εί; το ovojua tou Hatpo, xal tou Yiou, xal tou dylou Hyeuματος, ώς είς την τριτυπόστατον θείαν και μακαρίαν και ύπερούσιον Τριάδα βαπτιζόμενοι ήμεζε είς Β τις τρείς χαταδύσεις τας τρείς επιδοώμεν ύποστάσεις της τρισυποστάτου θεάτητος, καθ' Εκαστον τών άγίων τούτων όνομάτων χαταδυόμενοι άπαξ έν τώ ύδατι και άναδυόμενοι, κατά τόν πολύν τά θεία και τών τοιούτων εχφάντορα Διονύσιου τον 'Αρεοπαγίτην αγα δε, επειδή το θείον τουτο βάπτισμα του Σωτήρος τον θάνατον είχονίζει (δσοι γάρ είς Χριατόν εδαπτίσθημεν, κατά τον θείον 'Απόστολον, είς των θάνατον αύτοῦ έδαπτίσθημεν), έστι δὲ ή ταφή του Σωτήρος τριήμερος, βαπτιζόμεθα και ήμεζ avayxalws els tás tpels taútas xatastáseis, dià τών τριών τούτων χαταδύσεων την τριήμερον ταφην καί άνάστασιν τοῦ Σωτῆρος αίνιττόμενοι. Οὐκοῦν οί μή βιπτιζόμενοι κατά τον τοιούτον τρόπου άτε- C delwton martug eigi kal eddineig, kal uh kata thr είχόνα της ύψηλης του βαπτίσματος θεωρίας · φησί γάρ επί λέξεως ούτος ό ίερος Διονύσιος · « Τόν ίερως βαπτιζόμενον ή συμδολική διδαεκαλία μυσταγιογεί ταίς έν τῷ ύδατι τρισί καταδύσεσι και άναδύσεσι τόν θεαρχικόν τῆς τριημερονύκτου ταφῆς Ίησού τοῦ ζωοδότου μιμείσθαι θάνατον, ώς έφικτων ανδράσι το θεομίμητον. "Εστ: τοίνυν το βάπτισμα είς του θάνατον τοῦ Κυρίου διδόμενον, τὸ δὲ ὕδωρ άντι της ταφής, το δε έλαιον άντι Πνεύματος άγίου, ή σφραγίς αντί σταυρού, τι δε μύρον βεδαίωσις της όμολογιας.» "Ότι δε ούδε χρώνται άγίω μύρω, κατά την νενομισμένην της Έχχλησίας παράδοσιν, τῷ τελου, ένψ έν τη άγιωτάτη του Θεου καθ' ήμα; Μεγάλη Έκκλησία, χαθώς τουτο διασαφεί χαι παραδίδωσιν ό τοιούτος D έχτελείται, έστι δέ παράδοσις έχτελείσθαι τουτο έν μέγας Διονύσιος γίνεσθαι δια συναγωγής εύπνόων και εύόσμων ύλων και είδων, και τούτο παραλογώτατον και έξω παντάπασι της έκκλησιαστικής νομοθεσίας. Έπειδη γλο ή αίσθητη της εύωδίας του άγίου μύρου άντίληψις είς νοητήν εύωδίαν του Πνεύματος άνάγει τον βαπτιζόμενον. Χαι τελειοί τούτον, Χαι βεδαιοί έν τη όμολογία της πίστεως, ό μη χριόμενος τη συνθέσει του τοιούτου μύρου άτελείωτος μένει έν τη του χαλού παγιότητι, στερούμενος διά το 127 peragyeiv raiting the evudias raith, Usapytκής ευωδίας έχείνης και θειστάτης τροφής, φησί γάρ ό αύτος ίερος θεολόγος • ε 11 του μύρου συμ-Εολική σύνθεσι, ώς έν μορφώσει των άμορφώτων αύταν παιι ύπογράφει τον Πητούν, πηγαίον όστα \_ PATROL. GR. CLH.

31παξομένους είς μίαν χατάδυτιν, ώς μή βαπτι- Α τών θείων εύωδών άντιλήψεων έργων, ώς αύτό το μύρον σημαίνει τον εύώδη Ίησοῦν, πηγήν όντα τῶν θείων χαρισμάτων και τους πιστούς πάντω; εύωδιάζοντα, χατά του θείου 'Απόστολου, φάσχοντα, ότι 'Υμείς έστε εύωδία Χριστού. Του γούν θ ίου βαπτίσματος ούτω παραδοθέντος και τελουμένου παρά τῆς Ἐκκλησίας Χριστοῦ, ὁ παρὰ τὴν τοιαύτην ὑποτύπωσιν βαπτίζων ή βαπτιζόμενος είς μίαν κατάδυσιν ή περιρραντιζόμενος ΰδατι χαι ούτως άπλως xal, ώς έτυχε, τελών το τοιούτο μυστήριον και χρίων ή και χριόμενος άντι τοῦ άγίου τούτου μύρου μύρον των λειψάνων τοῦ άγίου και ένδόξου μεγαλομάρτυρος Δημητρίου ή τοῦ άγίου Βαρδάρου, δ τειοῦτος ώς άθετῶν προδήλως την έχχλησιαστικήν παράδοσιν ούχ οίδη ποίαν άπολογίαν δώσει έν ημέρα χρίσεω; τῷ Θεῷ, ή πῶς ἐκφεύξεται τῆς χ λάσεως, περί τῶν χυριωτάτων της πίστεως άμαρτών. Διά τούτο κ t επειδή εχ θεοφιλούς γνώμη; άναφοράν εποίήσατε περί τούτων είς την ήμων μετριότητα καί την περί αύτην θείαν και ιεράν σύνοδον, ώς άνδρες εύλαβείας και άρετῆς ἀντιποιούμενοι ἰχανῶς, και χρήζοντες μάλιστα της ώφελείας των αυτόθε Χριστιανών Βουλγάρων, και ήδη ελάδετε έγγράφως πληροφορίαν έναργεστά την συνοδικώς παράτῆς ήμῶν μετρι Άητος κάι ώς έν κεφ2λαίω έπιτομωτάτην διδασκαλίαν του συπτού μυστηρίου τοῦ σωτηριώδους βαπτίσματος, είπερ μέλει ύμλ, ωσπερ δή και μέλει, της των πολλών σωτηρίας; διεγέρθητε πρός νουθεσίαν και διδασκαλίαν την περί 🧳 τούτου είς τε τους δντας αυτόλι άρχιερείς και είς πάντας τούς έερεῖς τῶν Βουλγάρων, και διδάξατε τούτους έκτελείν το μυστήριον του βαπτίσματος κατά την ύποτύπωσιν της Έκκλησίας Θεού, και καθώς ένταῦθα ώς έν ἐπιτομή γέγραπται, καί βχπείζειν τους τελουμένους τω θείψ λουτρώ εί; τρείς χαταδύσεις και έν άγγείω πλήρει δδατος μετά édalou, mepixpleiv re abroù; év ödois rol; pédesi τῷ θείψ τούτψ και σεπτῷ μύρφ και οῦτως ἀπαρτίζειν και τελειούν κατά την των θείων άποστόλων καί έερῶν κανόνων παράδοπιν, τὰ μέντοι άγγεῖα, ἐν οξς ξχπληρούται το βάπτισμα, παραφυλάτιειν μόνον είς την τοιαύτην ύπηρεσίαν και μή καταχρησθαι όλω; είς έτέραν τινά χρείαν, έπει χαι τούτο άθεσμόν έστι και ανευλαδές. Έπει δε ή του άγίου σύνθεσις μύρου έν τη των Βουλγάρων έχχλησία ούκ τη καθ' ήμας άγιωτάτη του Θεού Μεγάλη Έκκλησία, όφείλει, ίνα κατά τον καιρόν της άγίας Τεσσαραχοστής έχλεγῶσι τῶν ἀπ' αὐτόθι ἰερωμένων, τ.νές εύλαδείας άντιποιούμενοι, μετ' έξόδου της προσηκούσης έπι τη τούτου κατασκευή, και τελεσθεντε; κατά την νενομισμένην παράδοσιν, λήψονται και ούτοι το μέγα τούτο και θείον μύρον είς τελείωσιν των βαπτιζομένων, ώς εξρηται. Ταύτα μέν ούν παραχελευεται ύμιν ή μετριότης ήμων μετά της περί αύτην θείας και ίερας συνόδου είς την έφεξης διόρθωσιν τῶν πραττομένων άχανονίστως εἰς την αὐτόθι τῶν Βουλγάρων έχχλησίαν. Και εί μέν είς αξιθητιν έλθοιεν τοῦ καλοῦ καὶ μεταμάθοιεν την κακίαν, έπειδή είς το βάπτισμα, το τῆς σωτηρίας χεφάλαιον,

44

έστιν ή χαινοτομία χει ή παράδασις, χαρισθείη A νάχτησιν χαι δργήν, ανθ' ών ούχ έπείσθησαν τη παίσως αύτοις συγγνώμη παρά θεου, ώς μη γινώσκουσιν άχριδώς ταύτην την Ιεράν Οποτύπωσιν. Εί δι καί νύν μετά την πείραν και γνωσιν του πράγμαto;, Eti de xal the fuetepar vouleslav xal didaσχαλίαν, ύμων των εύλαδών χαι τιμίων μοναχών παραχινησάντων είς τοῦτο αὐτοὺς, μείνειαν άδιόρθωτοι, ή μέν μετριότης ήμων και ή περί αύτην θεία και ίερα σύνοδος έκπεπληρώκαμεν, μηδέν παραλιπόντες τῆς ἀφειλῆς, ῆς ἔχομεν εἰς Θεόν ὑπέρ τοῦ διδάσχειν χαὶ δηλα τιθέναι τοῖ; πιστοῖς τὰ τούτου μυστήρια · ούτοι δε πείσονται την εσχάτην δίκην και μάλιστα ol των έκκλησιών προϊστάμενοι και ol ίερείς, και λήψονται μεγάλην παρά Θεοῦ την άγα-

ραδόσει και διδασκαλία της άγίας του Χριστού καθολικής και άποστολική; Έκκλησίας. Άλλ' εύχόμεθα τῷ Θεῷ, μηδαμώς τοῦτο γενέσθαι, άλλά xal σπουδάσαι και διεγερθήναι την Έκκλησίαν ταύτην και χατά την θείαν παράδοσιν το μέγα χαι ουράνιον τοῦτο τοῦ βιπτίσματος δῶρον xal τοὺς lspeig τῷ λαφ διδόναι και τον λαόν παρ' έκείνων δέχεσθαι, ώ; είη το δώρον άληθώ; δώρον και έλευθερία και άπαλλιγή του προγονικού άμαρτήματος και υίοθεσία; πρόξενον και μηδαμῶς κατακρίσεως ἀφορμή, πρεσθείαις της πανυπερευλογημένης Δεσποίνης ήμῶν Θεοτόχου χαι πάντων των άγίων. 'Αμήν.

Μητί Δεχεμδρίφ irð. θ.

# PHILOTHEUS ITERUM.

### + нмера трітн, ти оглон тот октоврют.

## † MHNI ΟΚΤΩΒΡΙΩ ΙΝΔ. Γ ΤΟΥ GΩΟΓ ΕΤΟΥΣ ΕΠΑΝΗΛΘΕΝ Ο ΠΑΝΑΓΙΩΤΑΤΟΣ ΔΕΣΠΟΤΗΣ ΗΜΩΝ ΚΑΙ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΣ ΠΑΤΡΙΑΡΧΗΣ, ΚΥΡ ΦΙΛΟΘΕΟΣ, ΚΑΙ ΑΝΕΛΗΛΥΘΕ ΤΟ ΔΕΥΤΕΡΟΝ ΕΙΣ τον πατριαρχικού θρούου, και μρέαντο καταστρώνντσθαι εν το παροντι καλικίο ΑΙ ΣΥΝΟΔΙΚΑΙ ΠΡΑΖΕΙΣ ΚΑΙ ΤΑ ΤΩΝ ΕΚΚΑΗΣΙΑΣΤΙΚΩΝ ΥΠΟΘΕΣΕΩΝ ΒΓΓΡΑΦΑ ΣΗΜΕΙΩΜΑΤΑ.

### XLIII. Matthanus Cantacuzenus jurat se imperatori B role rore aparroutivoie ou aapovere, ele the river esse obtemperaturum.

### + Υπέρ τοῦ βασιλέως.

+ Έπει διά τά συμδάντα και γεγονότα σκάνδαλα πρό χαιρού ύπό τῆς ἐπιφυείσης τοίς πράγμασιν άνωμαλίας τε και συγχύσεως μεταξύ των βασιλέων, χατασχεθήναι τε έν φυλαχή τον περιπόθητον άδελφόν του χρατίστου και άγίου μου αυτοκράτορος, χῦρ Ματθαΐον τον Κανταχουζηνόν, χινηθείς ούτος δή ό έχ θεού χράτιστος χαί άγιός μου αυτοχράτωρ ύπό της έμφύτου και συνουσιωμένης αύτου τη ψυχη μαχροθυμίας τε χαι χρηστότητος χαί χαλογνωμίας ύπερδαλλούσης, ήλευθέρωσε τουτον του δεσμού χαι της φυλαχής, άξιώσας αύτον χαι προμηθείας, δσον τό δυνατόν, έδέησε δε διά ταῦτα γενέσθαι καὶ ἀσφά-C λειαν Ενορκον, ώς έθος τοις βασιλεύσι έν τοις τοιούτοις και έγένοντο δρχοι παρά τε αύτου και του πατρό; αύτοῦ, τοῦ ἀγίου βασιλέως τοῦ Κανταχουζηνοῦ, Εγγραφοι και κατησφαλισμένοι και πολύ το ίσχυρίν χαι βέδαιον Εχοντες, έν οξς διαδεδαιούται χαί έφιχτοίς και μεγάλοις δρχοις εμπεδοί τα ύπεσχημένα, ώστε μηδέποτε κατεξαναστήναι του χρατίστου χαλ άγίου μου αύτοχράτορος, μηδ' επιθέσθαι κατά μηδένα τρόπον τη έχ θεοῦ βασιλεία αὐτοῦ, ἀλλὰ ὅἡ και τοῦ έρασμιωτάτου υίου αύτου, του χρατίστου βασιλέως 'Ρωμαίων, χῦρ 'Ανδρονίκου τοῦ Παλαιολόγου, μήτε παρ' έαυτοῦ φανερώς ή άφανῶς χινηθείς, μήτε προσκληθείς ή παρακινηθείς ύφ' έτέρων είς αύτο τουτο, ό, δη δραον εχύρωσε χαι έδεδαίωσε και ό πρό ήμων πατριάρχης έχεινος, έχφωνήσας χαί βάρος άφορισ- D μού χατά του άθετήσαντος των τοιούτον δρχον, ήμεζς δέ, ότε ταῦτα ἐγένετο, ἰδιάζομεν ἐν τῷ χελλίω ἡμῶν,

peroventinthe obegin. abilities of free nas engovia θεού, λαλήσαντος είς την θεσκίνητον χαρδίαν του χρατίστου και άγίου μου αύτοχράτορος, επανήλθομεν είς τον πατριαρχικόν θρόνον, και έδέησε γενέσθαι καί παρ' ήμών βεδαίωσιν και άσφάλειαν τοῦ τοιούτου όρχου διά την υποπτευομένην επιορχίαν καί την ταύτης έναγκαίαν και δικαιοτάτην κατάλυσιν. ήμεις λαδόντες έξουσίαν από της τοῦ παναγίου Πνεύματος χάριτός τε και δωρεάς λύειν, & δεί λυθήναι, καί δεσμείν, & δεί δεσμευθήναι, λέγομεν καί άποφαινόμεθα έχειν το στέργον τον τοιούτον δρχον κατά πάντα τὰ κατά μέρος έμπεριειλημμένα αὐτῷ. χαι τον χωρήσαντα πρός άνατροπήν χαι άθέτησιν τών τοιούτων δρχων, έπει ή του δρχου αθέτησις έπιορχία έστιν, ή δε έπιορχία όμολογουμένως άθετησίς έστι και άρνησις του Θεου, καθυποδάλλομεν χαι ήμεις τούτον άφορισμῷ φριχωδεστάτω, χαι έχομεν άφωρισμένον και άποκεχομμένον της Έχχλησίας ώς άθετητην των δρχων αύτοῦ χαι αύτοῦ δη του θεού και του ρυσαμένου και σεσωκότος αύτον άγίου βασιλέως και άδελφοῦ ἐκ τοῦ χαλεποῦ ἐκείνου χαι βιαίου θανάτου επίδουλον και πολέμιον. Έδει μέν γάρ μηδέ δρχων δλως γίνεσθαι χρείαν, μηδέ όμνύναι τοὺς Χριστιανοὺς δλως, χατά την Χριστοῦ έντολήν έπει δε και τούτο τοις βασιλεύσιν έκ μαχρών είθισται χρόνων διά τάς τινων επιδουλάς χαι τάς συμπιπτούσας ανάγκας, ή του Θεού Έκκλησία τούτους επέχειν μη δυναμένη, χατά πάσαν άνάγχην rois oixelois apopiouois xai rois isparixois orepois έμπεδοί τους γεγονότας δρχους διχαίως χαι χατα σχοπόν της θείας ναμοθεσίας, τοίς τε άγιοις βασε-



στοῦ νόμοις το σίδας και το άλυτον άπονέμουσα. Έπειδή γάρ το όμνύειν χεχώλυται χατά τους έερους διδισκάλους, ώς του δρχου την επιορχίαν τίχτοντος, ήμεις άρα την έπιορχίαν ισχυρώς άναιρούντες διά τω, ίερών δεσμών τε και άφορισμών, τώ σκοπώ τού μεγάλου νομοθέτου και δεσπότου κατά το ήμών operiouenon annebloguen ana way tois alione baars. LEUGIN OTEP EWN TO THE BASILEIAS XPATOS Xet to axivδυνον δικαιότατα καί κατά γνώμην Θεού συνεργούντες.

+ Είχε και ύπογραφάς άρχιερέων του 'Ηρακλείας, τοῦ Κυζίχου, τοῦ Φιλαδελφείας, τοῦ Χαλκηδόνος, του Ποντοηραχλείας, του .... του Αχοδικείας, τοῦ Τραζανουπόλεως, τοῦ Βρύσεως, τοῦ Μύρων, τοῦ Σηλυδρίας, τοῦ Ἀμάστριδος, τοῦ Σωζοπόλεως, τοῦ Τραπεζούντος, του Αίνου.

### XLIV. Actio synodalis de patriarcha Callisto.

## + Υπέρ τοῦ πατριάργου.

+Τό προσίμιον του πρωτονωταρίου του Πεπαγωμένου.

+ Και νέφος μιχρόν πολλάχις εν τῷ μεγάλψ χαι άπείρω χύματε του άέρος ύποδραμόν τον μέγαν ψωστήρα και την σύμπασαν σύγχαταλάμποντα ταξς τών απτίνων μαρμαρυγαίς απέκρυψεν ήλιον, και ψεῦδος ἐν Χαιρῷ, συγχύσει τε καὶ ἀνωμαλία πραγμάτων παρόησίας μετειληφός την της άληθείας έδιξεν αξγλην χαλύπτειν άλλ' ούχ είς μαχράν έλέγγονται, τοῦτο μέν παρελθών και μηκέτι τάς ήλιαχάς διαχόπτον αύγάς, έχεινο δε χωρήσαν είς το μή δν και άπογενόμενον. "Οποι δέ τείνει τά του παρόντος λόγου και τίς ό σκοπός αύτῷ, λέγομεν ήδη τοῦ C γάρ χρατίστου χαί θεοσέπτου χαί θεοτιμήτου χαί άγίου ήμων αύθέντου και βασιλέως είς την θεαφρούρητου, θεοδόξαστον και θεομεγάλυντου Κωνσταντινούπολιν, την τών πόλεων βασιλίδα; είσελθέντος, επιδημήσαντό; τε χαι τοῦ ἀοιδίμου πατριάρχου έχείνου, χῦρ Καλλίστου, εἰς ταύτην, είτα χαι άνεληλυθότος είς τον πατριαρχιχόν θρόνον, ώς ανελήλυθε, προέδη και έγένετο ζητήσει και πειδοί και άνάγκη έχείνου γράμμα κατά τοῦ παναγιωτάτου ήμων δεσπότου, του οίκουμενικού #2τριάρχου, κῦρ Φιλοθέου, μηδέν τι δεδωκότος όλως airtaua χαθαπτόμενον αύτοῦ, ἀλλὰ χατὰ τὰς τῶν θείων και Ιερών κανόνων ακριδείς παρατηρήσεις χαι παραδόσεις έχλεγέντος ύπο τριάχοντα και ταυτά D βεδιασμένως ύπογράψαι και άναγκαστικώς, όθεν και άρχιερέων όμονοησάντων άπάντων καί μηδενός άνο τειπόντος και άναδεδηκότος είς τον ύψηλον της πατριαρχίας θρόνου, σεσημασμένου και ύπογρσφαίς άρχιερέων ού πάντων, άλλ' ένέων, και τοῦτα βεδιασμέναις, διά το γενέσθαι τούτου ένεκεν τοῦ μή προδηναι δηλονότι το γράμμα χανονιχώς διάστασιν άπ' άλληλων χαι σχάνδαλον ού μιχρόν, μη συρφω-את המשדנטא מתמאדשע דקאואמטידם דה שבץ מאסתהלאבו בחוδημούντων άρχιερέων, μηδ' είς ταύτο γνώμης έληλυθότων, οδόε τον εωδέχατον γοῦν διασωζόντων άριθμόν, κατά τὰς ἀκριδεῖς κανονικάς παραδόσεις ἐν τοῖς τοιούτοις, άλλα συνθολωθέντων και ταραχθέντων κατά συνείδησιν, χαι των μέν παροραθέντων χάπι πολύν χρόνον κακουχουμένων και προσταλαιπωρουμένων,

)εύσι τό άσφαλές περιποιουμένη και τοζς τοῦ Χρι- Α τῶν δὲ ἀναπεισθέντων, τῶν δὲ βιασθέντων, ἐκείσου δὲ μετά παραδρομήν ίπανοῦ χρόνου τῷ χρεών λελειτουργηκότος και δεήσαν προστάτην γενέσθαι της Έκκλησίας, ό πάντα πρός το συμφέρον λόγοις άβρήτοις οίχονομών Θείς, μετατρέπων τε και μετασκευάζων έπι το βέλτιον, ελάλησεν είς την θεοκίθητον χαι άγίαν ψυχήν του χρατίστου και άγίου ήμων αύ-Oévrou xai Basidéwe, xai diévus kai hoédhse xai άπεδέξατο, χινούμενος ύπο τής εμφύτου και συνουσιωμένης αύτοῦ τη ψυχή φρονήσεω; anpaç, xal eldixpivéstata xal xalapútata, xpystótutá te xal πανοπαγαθίας και θερμού και διαπύρου του ζήλου, οδπερ έχει περί πάντα άπλῶς είπειν τα βέλτιστά και μάλιστα περί το δίχαιου αύτο και λυσιτελούν, μή μόνον τη του Θεου Έχχλησία, άλλα και συμπάση B th καταστάσει της πολιτιίας, ύπερ ου και ήμεις πολ-LARIS EDENDIHEV TOU XPATISTOU Ral dylou ral and BEON Basshéwy auton tôly te xal korvi, xal knavniθεν αδθυς ό παναγιώτατος ήμων δεσπότης και οχουμενικός πατριάρχης χῦρ Φιλόθεος, εἰς τον παφριαρχικόν θρόνον αύτου μετά της προσηκούσης μεγάλης προπομπής παι τιμής. του γούν πράγματος τούτον ώς έχρην προκεχωρηκότος τον τρόπον, έλέει και εύδοκία Θεού, άρτίως συνεληλυθότες ήμεζ απαντες όμοθυμαδόν, ούς το αύτο και έν πνεύμα συνηψεν άδελφικώς, και κοινή συνδιασχεψάμενοι τα περί τούτου άχριδεί βασάνω και δοπιμασία τοίς ίεροίς κεχρημένοι κανόσι, διέγνωμεν χαι άπεφηνάμεθα, ίνα το τοιούτον γράμμα είη παντελώς άκυρον και άδέδαιον, ώς προδάν καί γεγονίς où x evês que xal xavou xêz, à là ' avay xy xa' bia, 5 à pour postin xal mixpoundar xal the too tote warpoo REDIRETERAN. SIO Kal EXOMEN LOUIS NOIN! MENTE: RAN-זמהמסוט מסץטט דב אמן פֿאטסטי, אען שהדבף פֿא בל μηδε όλως την αρχήν προέδη γενέσθαι, τουτό μεν xal διά τὸ πραχθηναι τοῦ πατριάρχου, κῦρ Φιλοθέου, anovers nel up napovers nel avernarovers rols λόγοις έχείνου τῷ τότε, τοῦτο δὲ χαὶ διά τὸ μή προδήναι το γράμμε κανονικώς ώς διείληπται, καί μηδέν τι των ών αίτιαμάτων προύφερε χατ' αύτου. όλως τάληθές έχειν, τούτο δε και διά το τους πλείονας run apprepean ut route creix fraire rat ourbeobar . si δè xal έτέραν άνάγχην προσθείναι δεί τῆς άληθεία; και ταύτην έξεχομένην και διά το τους υπογεγραφότας έπει έν τῷ γεγονότι γράμματι συμδέδηχε ξμπεριειλήovar xal to tou xparistou kat aylou hurov advivtou και βασιλέως δνομα και το του πατριάρχου, κορ Kaddlerou, apasste ye uhv xal to too navayuntatou ήμῶν δεσπότου, τοῦ οἰκουμενικοῦ πατριάρχου, κῦρ Φιλοθέου, λέγομεν, ότι τον άπο Θεού άγιον ήμων βασιλέα στέργομεν, ώς εύδοπία και νεύσει Θεού row the pasitelas schutper energy period wat the βασιλείαν διαδεξάμενον άνωθεν άπο πατέρων και προγόνων κατά διαδοχήν και ύπερ της άγίας του Θεού 'Εχκλησίας και των είλιχρινών θογμάτων ύπερμαχούντά τε καί άγωνεζόμενον, και πάντα τον δλως nore energeiphoavra ri aria xat and Ozou Basilela αύτου έπιδουλευσαι ή τῷ έρασμιωτάτω υίω αύτου

. καθυποδάλλομεν τῷ άναθέματι και έχομεν έκκήρυχτον χαι άλλότριον τῆς ἐχχλησίας αύτοῦ, τὸν δὲ παρελθόντα έχεινον πατριάρχην, χῦρ Κάλλιστον, έχομεν πατριάρχην καί μετά θάνατον συγκατειλεγμένον τῷ τῶν ἀγίων ἀρχιερέων χορῷ, ὡς τὰ μεσολαδήσαντά μεταξύ τοῦ χαιροῦ ἐμποδίζοντα μηδαμώς, inel xal iv τοίς πάλαι Πατράσιν ήμών xal άγίοις ταῦτα συνέδη, Εν τε άλλοις και δή και τῷ μεγάλφ Κυρίλλφ και τῷ οίκουμενικῷ φωστῆρι και διδασχάλφ τῷ χρυσοβρήμονι, ώσαύτως χαί τζν παναγιώτατον δεσπότην ήμων xal οίχουμενικόν πατριάρχην στέργομεν έννομον και κανονικόν άπο τῆς τοῦ Χριστοῦ χάριτος και οίκουμενικόν πατριάρχην. Διλ γοῦν την ὑπέρ τούτου μέν βεδα!ωσιν χαὶ μόνιμον χαι διηνεχή την άσφάλειαν, άνατροπήν δε παντελή χαι κατάλυσιν τοῦ κατά τῆς μεγάλης άγιωσύνης αύτοῦ γράμματος ύπεσημηνάμεθα τό παρόν και οίκειοχείροις ήμετέραις ύπογραφαίς χατά μηνα Όχτώδριον της ενισταμένη; γ' Ινδ. του , ςωογ' έτους.

† Elze και ύπογραφάς των drareppapperwr άρχιερέων όνομαστί και έτι τοῦ Νικαίας, τοῦ 'Almor.

## XLV. Patriarcha Bulgariæ regem monet ut maneat in pacto cum imperatore facto.

### Πιττάχιον.

† Υψηλότατε βασιλεῦ τῶν Βουλγάρων, ἐν ἀγίω Πνεύματι ποθεινότατε υίε της ήμων μετριότητος, χάριν, είρηνην, Ελ20ν, ζωήν είρηνικήν και πολυετῆ, ψυχῆς ὑγείαν, οώματος εὐεξίαν χαὶ ἀῶσ.ν, 🤈 άπαλλαγήν παντό; λυπηροῦ, και εί τι άλλο άγαθόν, ψυχωφελές τε όμοῦ xal σωτήριον, ἐπεύχεται τῆ βaσιλεία σου άπό Θεού παντοχράτορο; ή μετριότη; ήμῶν. Οἰδεν ή βασιλεία σου, ότι πρό καιροῦ ἰκανοῦ μεταξύ τοῦ χρατίστου χαλ άγίου μου αὐτοχράτορο;, τοδ άδελφοῦ τῆς βισιλεία; σου, καὶ αὐτῆς έγένετο συμφωνία χαι χατάστασις, ήτις δη χαι έγένετο, περί ών είχετε ζητημάτων. Έχει ούν διαχρίναι ή βασιλεία σου, ώ; φρονιμώτατος χαλ συνετώτατος βασιλεύς, ότι έαν αι απλώς συμφωνίαι χαι ύπό των τυγόντων άνθρώπων γινόμεναι έχουσι τό στέργον και άπαρασάλευτον, πολλφ μαλλον όφείλουσιν έχειν το βέδαιον και ακατάλυτον αί παρ αύτων των βασιλέων γινόμεναι, καί ταυτα έπι συστάσει και ώφελείη ούται χοινώς των Χριστιαħ νῶν, ὅτι καὶ ἡ πρὸς ἀλλήλους ὑμῶν τῶν δύο ὁμόνοια και άγάπη και των 'Ρωμαίων και των Βουλγάρων έστι σύστασις και ώφέλεια, ή δε διάστασις πάλιν και διαμάχη προξενεί μεν βλάδην και είς τά δύο, ταῦτα γένη όμολογουμένως. άλλ, ή άμαρτία ούτως χατεσχεύασε διά την όλιγότητα των 'Ρωμαίων και την στενοχωρίαν ότι πλέον μάλλον, ίνα βλαδώσιν οι Βούλγαροι παρ' ή οι 'Ρωμαίοι, έαν παραχωρή η δ Θεός τι, ίνα γένηται σχανδάλου πρόξενον μέσον ύμων. Διά τοῦτο γοῦν xal ή τοῦ Θεοῦ άγία Έχχλησία την ἕνωσιν χαὶ εἰρήνην πάντυτε άσπαζομένη και άποδεχομένη, έπει και ό Κύ. ριος ήμων Ίησοῦς Χριστός και Θεός ένδιαθήκως

και διαδέχω και κληρονόμω της βασιλείας ωύτου Α ταύτην άφηκε τοις άγέοις αύτοῦ μαθηταϊς και άποστόλοις και δι' αύτων πάσιν ήμιν είπων, ότι είρήνην dyinju suir, ειρήνην την έμην δίδωμ υμίν, έχει χρέος άπαραίτητον διδάσχειν την εξρήνην και συμδουλεύειν. πΞν γ2ρ άγαθδν άπο τῆς άγάπη; γεννάται, ώσπερ παν κακόν τίκτεται άπό της μάχης. Γράφει οῦν ή μετριότης ήμῶν και πρός τήν βασιλείαν σου και παρεγγυάται και συμθουλεύει, ώς τοῦ εἰρηνικοῦ Χριστοῦ τοῦ εὐαγγελισαμένου είρήνην τοις έγγυς και τοις μακράν, τη αύτου χάριτι καί μαθητής και κήρυξ και άκόλουθος, ίνα μηδέν γένηται τι μέσον τοῦ χρατίστου χαὶ άγίου μου αὐτκράτορος και της βασιλείας σου πρόξενον και αίτειν σχανδάλου, άλλα παντοιοτρόπως, αν χαί ωσί τινα μέσον ύμῶν τὰ ταραχήν ποιούντα, ἐχδάλη τοῦτα ή βασιλεία σου, και προδή και γένηται το πράγμα ούτως ώστε μή χαταλυθήναι την μεταξύ ύμων είρήνην ή χάρις τοῦ Θεοῦ είη διατηροῦσα την βασιλείαν σου άνοσον, εύθυμον, ύγιαίνουσαν, πολυχούνιον και άνώτερον παντός άνιαροῦ συναντήματος.

### XLVI. Monacha Martha fit patrona monasterii Pausolype.

† Έπει ή μοναχή Μάρθα ή Πυριάνα ύπο φιλοθέου σχοποῦ καὶ προαιρέσεως κινουμένη εἰσῆλθεν είς την σεδασμίαν μονήν την έπ' όνόματε τιμωμένην τής ύπεράγνου μου Δεσποίνης και Θεομήτορης χαι έπιχεχλημένην της Παυσωλύπης χαι άποχαpelsa ev autij xati povazi; xal tov povijen piev προελομένη συνέθετο ζήσαι έν αύτη άμεταστρεπτ. μέχρι τελευτής αυτής, έποιήσατο δε βελτιώσεις χαί άνακτίσεις τάς φαινομένας έν τη μονη κατά τους τά κτητορικά δίκαια έχοντας έν ταίς μοναίς καί σπουδάζοντας πάσι τρόποις συνιστάν ταύτας xai βελτίους έξ οίχείων άναλωμάτων χαι εξόδων αυτής, προδάσης έγγράφου δυμφωνίας παρά της μοναχής εκείνης και κτητορευούσης έν αύτη τής Καλλινίκης έχείνης και των ένασχουμένων έν αύτη άπασών μοναζουσών έπι τούτω, άνηνεγχε δι ήδη ή μοναχή Μάρθα τη ήμων μετριότητι περί τούτου, και έδεήθη τυχείν γράμματος αύτης είς στηριγμόν και άνενοχλησίαν αύτης, προσηκαμένη την αύτης δέησιν άπολύει το παρόν γράμμα, δι' ού καί παρακελεύεται έχειν την τοιαύτην μοναχήν Μάρθαν την έφορείαν και διοίκησιν της τοιαύτης φονής και τά έν αψτή κτητορικά δίκαια έφ' δρω τῆς ἐαυτῆς ζωῆς, καὶ προηγουμένως μέν ἐπιμελείσθαι πάσι τρόποις κατά το δυνατόν και φροντίζειν ύπέρ τῶν ψυχῶν τῶν ἐνασκουμένων ἐν αύτῆ μοναζουσών και της σωτηρίας αύτών, δπως εύσέμνως, χαί ώς φίλον Θεφ χαί εύάρεστον έστι, πολιτεύοιντο χαι τῆς τοῦ ἰεροῦ ναοῦ [συστάσεως], Επειτα την δε και των αυτή δη τη μονή προσόντων κτημάτων, ώστε οίχονομείν πάντα τα είς βελτίωσιν αύτων έπι τό χρεϊττον . . . . . συντείνοντά τε χαι άφορώντα μετά πολλής της επιμελείας, όφειλουσών και των είρημένων μοναζουσών ύπείχειν αύτη χαι ύποτάτrestai xal arepyeiv, eu' ols av auth ouvairo elegγεί σθαι αύταίς είς ψυχικήν αύτων λυσιτέλειαν άφορῶσι την τῆς μονῆς σύστασιν. Επί τούτφ γάρ Α ἄρχοντα πολιτικόν ή στρατιωτικόν ἄκοντα ή διάγεσθαι άπολέλυται καλ το παρόν της ήμων μετριότητος γράμμα έπι τῷ προσείναι αὐτῆ δι' ἀσφάλειαν. + Myrl larovaply, iro. r.

# XLVII. Actio synodalis de sacrilegia committentibus.

+ Πράξις συνοδική κατά των άποσπώντων τά προσήχοντα ταίς άγίαις του Θεού έχχλησίαις χτήματά τε χαί πράγματα χαί χατά τῶν . . . . . χαι λοιδορούντων τοις Ιερωτάτοις άρχιερεύσιν.

+ 'Ο Κύριος ήμῶν ήποοῦς Χριστός, ό μονογενής του Θεού Υίδς, το έαυτου πλάσμα μή φέρων δράν διά την παράβασιν ύπο την άμαρτίαν δουλούμενον. τοίς οίχείοις σπλάγχνοις έπιχαμφθείς καθ' ήμας, εύδόχησεν χωρίς άμαρτίας όφθηναι, όθεν και διά της ένσάρχου έπι γη; παρουσίας αύτοῦ χατέλυσε Β τοῦ διαδόλου τὸ χράτος, χαὶ τὴν οὐρανίαν φύσιν πρός τον Πατέρα κατήλλαξεν, είς το άρχαϊον κάλλος xatastήsaç xal άναμορφώsaç αύτην πρός ύποδοχην της του άγίου Πνεύματος χάριτος, ής άπεστέρηται. πρώτα μέν και τους άγγέλους έδημιουργησεν, άπαυστον έν ούρανοϊς την είς αύτον δοξολογίαν ύμνοῦντας, ἐπεί δὲ δι' άχραν ἀγαθότητα χαί τοὺς άνθρώπους έδημιούργησε, χαλ τῆς έπουρανίου πανηγύρεως και δόξης εικόνας αύτοις έδωρήσατο, τους cixeiou; έξαπάστειλε μαθητάς, τους θεηγόρους άποστόλους, ώς σκεύη έκλογης και πληρωτάς της γάριτος και ελλάμψεως τοῦ άγαθοῦ και τελειοποιοῦ Πνεύματος, άληθῶς τούτους Έχχλησίαν εἰς την ὑπ' ούρανδυ καί ναδν έποίησεν έαυτοῦ, οἴτινες θεοχήρυ-С χες απόστολοι δια τοῦ Εὐαγγελίου την οίχουμένην πάσαν διαλαδόντες τε και καταφωτίσαντες και τοις Οιύμασι τάς πλάνης και άπιστίας [νόσον] νοσούσας ψυχάς θεραπεύοντες έθέσπισαν και έδίδαξαν τούς άνθρώπους, ίνα και πανσέπτους ναούς και εύκτηclous οίχους άνοιχοδομώσι χαι άνεγείρωσι» είς ύμνωδίαν και δοξολογίαν αύτοῦ τοῦ Θεοῦ, και παραδεδώχασι πρός τούς τὸ μέγα καὶ θαυμαστὸν ὄνομα τοῦ Χριστού χεχληρωμένους, ώς αν έν αύτοις προεδρεύωσι και τα πάνσεπτα τοῦ Κυρίου πάθη δια μνήμης άγοντες, ίλασμόν ποιώσι τών ίδίων άμαρτημάτων, χαι χληρονόμοι γένωνται της άιδίου βασιλείας αύτου, ού μην άλλά και έπι συστάσει και διαμονή τών έχασταχοῦ χατά πόλεις χαι χώρας τῶν άγιωτάτων μητροπόλεων και εκκλησιών και κτήματα και D αυτής ποιμένα, άδελφον και συλλειτουργόν της ήμων πράγματα ταύταις προσεχυρώθησαν παρά τε τών φελοχρίστων και αοιδίμων βασιλέων και παρ' έτέρων των αποδλεπόντων πρός την alwviav xal areλεύτητον και μέλλουσαν αποκληρωθήσεσθαι τοίς δικαίοις κατάστασιν, άτινά είσιν άνακείμενα καί άφιερωμένα Θεώ. Διά ταῦτα xal οἱ θείοι xal φιλευασθείς νόμοι και ίεροι κανόνες μετά πολλής τής αύθεντίας δρίζονται, ίνα τά ταίς εχχλησίαις Θεού άφιερωθέντα πράγματα μένωσιν άναφαίρετα καί άναπόσπαστα ές το διηνεχές, οίς άφιέρωνται. Καλ τους παρά ταῦτα τολμῶντας ποιείν ἐπιτιμίοις ἀλύτοις χαθυποδάλλουσιν. Αύτίχα γάρ οι μέν φιλευσε-**Γείς νόμοι διαγορεύουσιν. 'Α**λλ'ούδε ύπέρ τινο; χρηματικής ή έγκληματικής altías έπίσκοπον πρός

ή παρίστασθαι δίχα βασιλικής χελεύσεως συγχωρούμενοι, άλλά τον άρχοντα τον τοῦτο είτε ἐγγράφως είτε άγράφως τολμήσοντα προστάξτι μετά την της ζώνης άφαίρεσιν είκοσι χρυσίου λιτρών ποινάν καταβαλείν κελεύομεν τη έκκλησία, ή; ό επίσκοπος διαχθήναι ή παραχθηναι προσετάχθη, δοθησομένην, και του έκ του βιαστοῦ δμοίως μετά την τῆς ζώνης ἀφαίρεσιν καί βασάνοις υποδαλλομένου και έξορία παραπεμπομένου. Καλ πάλιν ώς, 'Οτά άναπεθειμένα τῷ Θεῷ χλέπτων, χαν έξ ίδιωτιχου τόπου χλέψη, ώς Ιερότυ. λος ένέγεται · και αύθις, Τό περί Ιεροσυλίας Εγκλημα δμοιόν έστι τῷ τῆς καθοτιώσεως · και δτι, 'Ο ίερόσυλος έν νυχτι τῷ θυσιαστηρίω έπιδαίνων χαι τά άνατεθειμένα τῷ Θεῷ μολύνων ή ἀφαιρούμενος ξίφει τιμωρείσθω. Ο δε Νύσσης μέγας Γρηγόριος έν τῷ όγδώμ χανόνι, Η ίεροσυλία, φησί, παρά μέν τη άρχαία Γραφή ούδεν ένομίσθη της φονικής κατακρ!σεως ανεχτοτέρα, όμοίως γάρ ο τε φόνψ άλους χαι ό τα ανατεθέντα τῷ Θεῷ ὑφελόμενος την δια τών λίθων τιμωρίαν ὑπέσχον, άλλά και οι εὐσεδέστατοι χαι αρίδιμοι χαι αξιομνημόνευτοι μεγάλοι βασιλείς. δ τε χῦρ Ἀλέξιος χαὶ ὁ χῦρ Μανουήλ, ἀχολούθως δι οίχείων χρυσοδούλλων [μετά] άσείστων χαι άτρέπτων λόγων παντάπασι φρικώδη την άγανάκτησιν άπειλούντων οῦτως δρίζονται, ΐνα οὐ μόνον Ετι ζώντων των άρχιερέων χαί παρόντων, άλλά χαι τελευτησάντων ούδαμῶς έχη τις ἐπ' ἀδείας τῶν τὰς βασιλικὰς ύπηρεσίας και ένερχείας ύπηρετούντων έπιδαλείν χείρα ή πόδα αύτυις έπι έχχλησιαστιχοίς πράγμασ:ν, χινητοίς ή άχινήτοις, χατ' ούδεμίαν πρόφασιν, εί μή βούλοιτο ό τοιούτος την του Θεού όργην ε!; έαυτον έπισπάσασθαι, χαν όποιος άρα χαί ή. Τῷ λόγω τώδε σκοπός, ώς κατά τον παρόντα καιρόν τινες τῶν ἀναδεχομένων χεφαλαττίχια χαὶ δημοσιαχάς δουλείας πλεονεχτιχῷ τρόπιο χινούμενοι χαί τῶν έχχλησιαστιχών απτονται πραγμάτων αναίδην. άρπάζοντες έχ τῶν ἀφιερωμένων τῷ Θεῷ χ:ημάτων είσόδους και τλ εύρισκόμενα χρειώδη έν τοϊς κελλίοις των αρχιερέων αφαιρούμενοι χαι ζημίας ποιούντες έν τοξ: πράγμασι και ύδρεις και δυναστείας κατά τε τῶν ἀγιωτάτων ἀρχιερέων χαι τῶν εὐλαδεστάτων κληρικών, ola δη και els την άγιωτάτην συνέδη μητρόπολιν Φιλαδελφεία; χαι είς τον Ιερώτατου μητριότητος, ού μόνον και είς τά προσκεκυρωμένα τη του Θεού Έχχλησία πράγματα χαι χτήματα διαφθοράν και ζημίαν εποιήσαντο, άρπάσαντες το έκ τούτων είσόδημα, άλλά χαι είς τὰ εύρεθέντα έχτζς τών οἰχημάτων τῆς ἀγιωτάτης μητροπόλεως χρειώδη και άναγκαία χείρα πλεονεκτικήν εμβαλόντες,

άφήρπασαν αύτά και διέφθειραν, και το δή μείζον χαί πάντων άνοσιώτατον, χαι είς αύτον έξύδρισαν τον άργιερέα και διδάσκαλον, πλείστα κακωτικά έπενεγχόντες αύτῷ τε χαι πολλοίς τῶν σύν αύτῷ εύλαδεστάτων χληριχών χαι θεοσεδεστάτων Ιερομονάχων χαι έξορίσαντες, μετά δόλου πολλήν χαι άφόρητου ζημίαν τε και συντριδήν και κινδύνους και κάθειρξιν χρονίαν και άλλα πολλά λυπηρά προσήνεγκαν, 40ετήσαντες τους του Θεού νόμους και καταφρογήσαντες των εερών χανόνων χαι όλως εις την έγαντίαν Χριστιανοίς και διαδολικήν αποκλίναντες διάθεσιν. Άλλ' ή άγία του Θεου Έχχλησία χαι των τοιούτων ανθρώπων την σωτηρίαν προνοουμένη χαλ τών άγιωτάτων έχχλησιών την σύστασιν προγοουμένη και όλως την Χριστιανικήν εύταξίαν και κατά Χριστόν πολιτείαν βεδαιούσα, είς χοινήν πάντων άνθρώπων σωτηρίαν, πρώτον μέν πάσι φανεράν ποιείται την τοιαύτην άμαρτίαν χαι το έξ αύτου αιώνιον κρίμα, έπειτα δε και την επικειμένην τοίς τών θείων όδρισταζς δείχνυσι. τιμωρίαν, καλ ούτως είς μετάνοιαν προσχαλείται τους των χαχίστων έργάτας. Ταῦτά τοι και συνδιασχεψαμένη τοις περί αύτην Ιερωτάτοι; άρχιερεύσι, τῷ Ἐφέσου, τῷ Κυζί- Β Osioa xai xatasφalisθείσα ταις ήμετέραι; oixeuχου, τῷ Νικαίας, τῷ Χαλκηδόνος, τῷ Τυάνων, τῷ Βιζύης, τῷ Τραϊανουπόλεως, τῷ Βρύσεως, τῷ 'Αθηνών, τῷ Τραπεζοῦντος, τῷ Αίνου, τῷ Μύρων, τὴν παρούσαν συνοδικήν ποιεξται διάγνωσιν και απόφαain. que que al ce divenargel's notion xas rebut χανόνες τους τοιούτους διά μέν την των έχχλη-.. αιαστικών πραγμάτων φθοράν και διαρπαγήν άλύτοι; επιτιμίοι; χαθυποδάλλουσι, διά τε την είς soùs άρχιερείς παροινίαν και δόριν εμπαροινούντας ούτω κατά των lepuv και άναθέματι καθυπάγουσι διαγορεύοντες. Εί τις των λαϊχών αύθεντήσας, χαταφρονήσας μέν των θείων χαι βροιλιχών προσταγμάτων, καταγελάσας δε και των φρικτών της Έκκλησίας θεσμών τε και νόμων τολμήσει επίσκοπόν τικα τύψαι η φυλαχίσαι η χωρίς aitias η συμπλασάμενος αίτίαν, ό τοιούτος άνάθεμα έστω. Ένθεν τοι χαί ή είς απολούθως τους τα τοιαύτα πράξαντας παι τούς αύτοις συνεργήσαντας έπι τοίς δυσσεθέαι χαι παρανόμοις, μή χατά νοῦν βαλόντας το τοῦ Άνανίου τε και Σαπφείρας, μηδέ την έπενεχθείσαν χαταδίχην έχείνοις τοις περί Δαθάν και 'Αδειρών, μηδέ τον Αγαρ παγγενή χαταλευσθέντα, ούχ άφορισμώ μόνω καθυποδάλλομεν, άλλά και άνάθεμα ποιούμεν αύτούς, δως αν την προσήχουσαν και όφειλομέντιν αύτοίς μετάνοιαν ένδείξωνται είς τους άνοσίως παρ' αύτῶν τὰ μέγιστα λυπηθέντας Ιερωτάτους άρχιερείς, και άντιστρέψωσι και άποδώσωσι τά των άγιωτάτων έχχλησιών πράγματα, δσαπερ άφείλοντο και διέφθειραν κατά τον άναγεγραμμένον D μένειν άκλονητον έπι διεξαγωγή και κυδερνήσει τρόπον, εί γε βούλοιντο ταίς ψυχαίς έαυτων περιnoiceestar owinplay, ou why sh alla rai of sig to έξης είς πεφαλάδας αποταττόμενοι κατά τα βασιλικά xal syndata greneblognie? gaetyonar xaf agtor xal. ούδένα τρόπου λυμαίνεσθαι τά των έχχλησιών πράγματα, άρχούμενοι μόνοις τοίς ανήχουσι τούtois on monarols diratois, rai tous rata tonor άρχιερατικώς προϊσταμένους, άποστολικήν είκόνα φέροντας, τη του Χριστού χάριτι, διά πάσης εύλα-Gelas xal τιμής άγοντες. Καί ή άγία του θεού χαθολική και άποστολική Έκκλησία, προμηθευομένη τε και φροντίζουσα, ένα μή οι τοιούτει άπολέσωσι τλς ψυχάς αύτῶν, ῶν ἄπας κόσμος ούχ ίσοgrásios, ταῦτα διασχήπτει καὶ διατάτθεται. Εἰ μέν

Τεύτα έποίησαν οι καπώς και άθεως διακείμενοι. 🛦 ούν και αύτοι στέργουσι και έμμένουσιν όφειλομέwas els those the narounty nat volution annogente διάταξίν τε χαι διατύπωσιν, ήδη χαλόν εί δ' ούν, Εστώσαν και αύτοι, όις περιφρονείν τα θεία βουλόμενοι, ύπο τον αύτον άφορισμόν και το έπιτίμων, ώς δεδήλωται. Διά ταῦτα παραινοῦμεν πατριχώς και συμδουλεύομεν τοις τά κοσμικά ταῦτα διενεργούσιν, ένα ώς οι φιλευσεβείς νόμοι και θείοι και lepol κανόνες έμδριθώς ούτω παρακελεύονται, άπέγωσι χαθόλω; άπὸ τῶν ἐχχλησιαστιχῶν πραγμάτων. Τί και ώφελεϊται, φησι, άνθρωπος, έαν τον κόσμον δλον κερδήση, και ζημιωθή την ψυχήν αύτου; 'Aspalelas xal Evener του μηχέτι τα τοιαύτα τολμασθαι και ή παρούσα ήμετέρα νόμιμος και κανονική συνοδική έγγραφος ύποτύπωσις έγένετο, σημανχείροις υπογραφαίς. Κατά μήνα Ίανουάριον τής τρίτης ίνδ. τοῦ ,ςωογ' έτους.

> † Είχε και τό· Φιλόθεος, έλέψ Θεου, και τάς ύπογραφάς των ειρημένων άρχιερέων.

### XLVIII. Synedus Antiochiæ confirmat Pachomium rite electum esse patriarcham.

+ Τοῦ μητροπολίτου τοῦ 'Αντιοχείας πατριάρχου πρός του παναγιώτατον δεσπότην ήμων, τον οίχουμενικόν πατριάρχην, και την θείαν και iepiv δπ' αύπλη μεγάλην σύνοδον.

† Τφ παναγιωτάτω άρχιεπισκόπω Κωνσταντινουπόλεως Νέας 'Ρώμης, και οίχουμενικώ πατριάρχη και ήμετέρψ αύθέντη και δεσπότη σύν πάσιν άρχιερεύσι και εκκλησιαστικοίς άρχουσι της άγιωτάτης και οικουμενικής συνόδου τής άγίας του θεού χαθολικής , και αποστολικής Έκκλησίας, εν άγίψ Πνεύματι άγαπητοϊς άδελφοίς και συλλειτουργοί; τής ήμων ταπεινότητος, οι ταπεινοί πάντες άρχιερείς τῆς ἀγιωτάτης τοῦ Θεοῦ ἀποστολιχῆς Ἐχκλησίας 'Αντιοχείας σύν τῷ ἀγιωτάτψ ἡμῶν πατριάρχη θεουπόλεως, μεγάλης 'Αντιογείας και πάσης 'Ανατολής, χύρ Παχωμίψ, τον έν Χριστῷ προσήχοντα άσπασμόν σύν τη όφειλομένη εύλαδεία άποδιδόντε;, έπευγόμεθα την ύμων ύγιαίνειν εερότητα έπι άσφιλεία των πρων της Έχχλησίας δογμάτων χαι εύοδώσει χαί στηριγμῷ τῶν πατριχῶν ὄρων τῆς Άντιοχείας, ήν και δεόμεθα του πανοικτίρμονος Θεου τού χρείττονος χαι ήμεις Επεσθαι χατ' ίχνος αύτης έπηρεισμένους έπ' άσφαλει λίθω, τῶ άχρογωνιαίω Χριστῷ, χαι τεθεμελιωμένους ἐπὶ τῷ θεμελίψ τών άποστόλων και τοις των Πατέρων άκινήτοις δροις. Γνωστόν έστω τη ύμων άγιότητι, ότι τοῦ μαχαρίτου έχείνου πατριάρχου ήμῶν, χῦρ Ἱγνατίου, τὸ χοινὸν αποδόντος χρέος έμεινε τα της Έχχλησίας αποίμαντα· χατά γοῦν την ἐπιχρατήσασαν Εχπαλαι συνήθειαν και κανονικήν παράδοσιν συνεκροτήθη και νῦν παρ' ήμιν άγία σύνοδος, και κοινή συνδιασχεψάμενοι, εύδοχία Θεού, τον πανιερώτατον μητροπολίτην τῆς μεγάλης πόλεως Δαμασχοῦ, χῦρ Παχώμιον, άδελφόν χαι συλλειτουργόν ήμῶν, είς τόν ύψηλόν τουτον θρόνον του πατριάρχου της θεου-

### SYNODIC & CONSTITUTIONES.

προεχειρίσαμέν τε και προεδιδάσαμεν, ώσπερ έθος ποιείν τη χαθ' ήμας άγία συνόδω, έπειτα άναφέρειν ταύτα πρός την άγίαν καθολικήν και άποστολικήν Έχχλησίαν, χαι ήμεις παρεδηλώσαμεν τουτο 5% ύμων ίερότητι διά του έν άγίω Πνεύματι άδελφού χαι συλλειτουργού ήμων κύρ Γερμανού χαι χαθολιχοῦ [τῆς] ἐμηγύρεως χαι έξάρχου πάσης Ίδηρίας, δστις έπεφέρετο γράμματα τῆς χαθ' ἡμᾶς ἀγίας συνόξου πρός την ύμων Ιερότητα, πρός δε και την ύπο Θεού εύσεδή όμολογίαν πρός τε ήμας και την τῶν Πατέρων άχριδη δόγματα συμφωνίαν, και έμάθομεν παρ' αύτου, ότι ή ίερότης ύμων εδέξατο αύτών άσπασίως και ώς γνήσιον άδελφόν την προσήκουσαν άγάπην ένεδείζασθε είς αύτόν έλθων δέ μετ' autou o olxelog rou xparistou xat ariou huw B αύθέντου και βασιλέως, χῦρ Θεόδωρος ὁ Πεπλεγμένος, έπιφερόμενος πρός ήμας θεία και προσκυνητά προστάγματα, και εμάθομεν παρ' αύτοῦ τοὺς λόγους · xai έρισμούς τοῦ χρατίστου xai άγίου ήμῶν αὐθέντου και βασιλέως, και ότι έλαλήθησαν λόγοι είς τάς άχοὰς ὑμῶν, ὅτι ούχ ἐγένετο εἶς πατριάρχης ἀΑντιοχείας, άλλά τρείς, και ότι ό γενόμενος ού κανονικώς δηλούμεν έχ δευτέρου τη θμών άγιότητι διά τοῦ παρόντος ήμων συνοδικού γράμματος, ότι παρ' ήμῶν εἰς ἐγένετο πατριάρχης 'Αντιοχείας, ὁ δηλωθείς χῦρ Παχώμιος, και ού τρείς, κατά τον τοῦ Τύρου καινόν λόγον, και δτι κανονικώς προέδη και προεχειρίσθη. έπι τούτω γάρ και το παρόν ήμων G γράμμα έγεγόνει και ύπεγράφη κάτωθεν δι' οίκειοχείρων ύπογραφών, χαι άπεστάλη πρός την ύμων lepothta aa) mode the dylaw cal olxoupevictly σύνοδον, παι δεόμεθα αιτούμενοι της ύμων εύλαδείας και άγιότητος, μη περαιτέρω προδή ή άργία, άλλ' ίνα γένηται σύνδεσμος ταίς του θεού άγίαις έχχλησίαις, και όπερ πατροπαραδότως άνωθεν κατάγηται ή έν τοίς ίεροίς διπτύχοις μνήμη του πατριάρχου ήμῶν, καθώς και ήμεις το του δεσπότου ήμῶν και οίχουμενιχοῦ πατριέρχου μνημόσυνον έν τσίς ίεροίς διπτύχοις αναφέρομεν. Έστάλη γοῦν παρ' ήμῶν είς προσχύνησιν τοῦ χρατίστου χαι άγίου ημών αύθέντου και βασιλέως και της υμών Ιερότητος ό Ιερώτατος μητροπολίτης Άπαμείας, χῦρ Νίφων, καί ύπερτιμος, έν Κυρίω άγαπητός άδελφός χαι συλ- η λειτουργός ήμων, επιφερόμενος και τα παρόντα ήμῶν γράμματα, ώστε και ετάχθη παρά τοῦ παναγιωτάτου ήμων πατριάρχου τοῦ διέπειν και διοικείν τά δίκαια και της σεδασμίας μονής της πανυπεράγνου Δεσποίνης ήμων Θιοτόκου και επικεκλημένης των 'Οδηγών, χαι [ύμεζς] δέξασθε αύτον άσμέving xal evoletable ele autiv the apostrousau φιλίαν και πνευματικήν στοργήν. Τον γάρ Ιερώτατον μητροπολίτην χαι πρωτόθρονον Τύρου, χῦρ Άρσενιον, και ύπέρτιμον παρεδηλώσαμεν, δπως καταλάδη πρός ήμας έν συντόμω είς επίσχεψιν χαί έπιστασίαν της έαυτοῦ ποίμνης, και ότι χρήζομεν αύτον άναγκαίως. Εύχόμεθα ούν διηνεχώς, όπως την ημών μετριότητα χρατύναι Κύριος έπ' άσφα-

1397

πόζεως, μεγάλης 'Αντιοχείας και πάσης 'Ανατολῆς, Α λεία και σωτηρία τοῦ Χριστιανικοῦ πληρώματος εἰς προεχειρίσαμέν τε και προεδιόά ταμεν, ώσπερ έθος ποιείν τῷ καθ' ἡμᾶς ἀγία συνόδψ, ἐπειτα ἀναφέρειν τοῦτα πρός τὴν ἀγίαν καθολικὴν και ἀποστολικὴν 'Έκκλησίαν, και ἡμείς παρεδηλώσαμεν τοῦτο τῷ 'μῶν ἰερότητι διὰ τοῦ ἐν ἀγίψ Ψνεύματι ἀδελφοῦ και συλλειουργοῦ ἡμῶν κῦρ Γερμανοῦ και καθολικοῦ [τῆς] ἐμηγύρεως και ἐξάρχου πάσης 'Ιδηρίας, 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Πομπηιουπόλεως Γρηγόριος και ὑπέρτιμος. † 'Ο ταπεινός μητροπολίτης 'Ηλιουπόλεως Σωφρόνιος και ὑπέρτιμος. † 'Ο ταπεινός μητροπολίτης 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Μομψουγίας και ὑπέρτιμος. 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Ένου και συλλειουργοῦ ἡμῶν κῦρ Γερμανοῦ και καθολικοῦ [τῆς] ἐμηγύρεως και ἐξάρχου πάσης 'Ιδηρίας, δοσις ἐπεφέρετο γράμματα τῆς καθ' ἡμᾶς ἀγίας συνόδου πρός τὴν ὑμῶν ἰερότητα, πρός δὲ και τὴν τῶν Πασίρος και ὑπέρτιμος. † 'Ο ταπεινός μητροπολίτης Βηρυτῶν Πασίρος και ὑπέρτιμος. † 'Ο ταπεινός μητροπολί τοῦ Ματοῦ, ὅτι ἡ ἰερότης ὑμῶν ἐδέξατο αὐτόν ἀπαπασίως και ὡς γνήσιον ἀδελφὸν τὴν προσήκουσαν ἀγάπην ἐνεδείξασθε εἰς εὐπόν· ἐλθῶν δὲ μετ'

> + Είχε και έτέρας υπογραφάς Συρικοῖς γράμ» μασιν Παχώμιος, έλέψ Θεοῦ πατριάρχης θεουπό λεως μεγάλης 'Αντιοχείας και πάσης 'Ανατολής.

### XLIX. Metropolita Trajanppoleos transfertur in metropolim Lacedæmoniæ.

† Πράξις ιπὶ τῷ Τραϊανουπόλεως μεταθέσεως. Τὸ προοίμιον τοῦ πρωτονωταρίου τοῦ Πεπαγωμένου.

+ Ai and innhrow eig innhrolag nal μητροπόλεων είς μητροπόλεις γινόμεναι μεταθέσεις καί μεταθάσεις καλώς δρα και κατά τον προσήκοντα και δίχαιον λόγον έξ άρχης ετάχθησαν γίνεσθαι. Καλόν δε και δίκαιον άπαξ άρχην είληφος τη έφεξης διαδοχή και άλληλουχία συμπαρατείνεται, διαμένον άει τό αύτό και διασωζόμενον και αύτων γινόμενον των τού γρόνου βευμάτων και πάντα παρασυρόντων ύπερανεστηκός και ύπέρτερον • Θεός μέν γάρ τέλειος we wat aportherog wat uneprecify wat auvertherog udνος αύτος, τάλλα δε πάντα τα χράτει σοφίας άνυπερ**δλήτω xal δυνάμεως άνεχδιηγήτω xal άπείρω μεγέ**θει δεδημιουργηχώς κάκ του μή όντος είς το είναι παραγαγών της άρμοζούσης έχάστω μεταδίδωσι τελειότητος, δαα τε εν άψυχοις αυτοίς και εμψύχοις, ora se in aloyous nal ora in loginois bewpeitas . or ήχει γάρ και διατέταται άγαθόν άνωθεν κάτω ρυέν άπό του πρώτου και άμηγά ου κάλλους έκείνου έπι πάσαν γενετήν φύσιν. Έχαστον οδν των παρηγμένων κατά τὰ οίκεία μέτρα και τὰς ἀναλογίας πολλῶν πρείττονας ή κατά τάς επιστημονικάς άναλογίας τελειούται παρά του στήσαντος τάς νάπας ζυγῷ χαι τά όρη σταθμώ, προφητιχώς είπειν, και τον ούρανον κεκοσμηκότος άμυθήτω και ποικίλη φώτων μαρμαρυγή χαι παναρμονίο χινήσει χαι έλιγμο ταυτά τοι καί ή καθ' ήμας ιεραρχία και σύμπασα ίερα της Έχαλησίας εύχοσμία, τάξις τε χα! χατάστασις την ύψηλην xai äxpavtov xai oupavlav lepapylav galveται μιμουμένη ταζς κατά μικρίν προκοπαζς καί προόδοις και άναδάσεσι δίκην άλληλενδέτου και χρυσοπλόχου σειράς, είχόνα γάρ έστησεν ό Θεός τά όρώμενα ταύτα των άοράτων έχείνων, ίνα δ: ά τούτων άναγώμεθα πρός τά θεία και ύψηλά και δντως ύπερφυή, τὰς ψυχὰς χαθαιρόμενοί τε χαι λαμπρυνόμενοι, και σσφ τις άδιαλώδητον το κατ' είκονα τη-

και ένεργειών έσυτον παρασχευάσει, τοσούτου και του φωτισμού άναλόγως μεταλαμβάνε:. Η δέ παρούσα των άρτι )εγομένων παρασχευή και οίκονομία χαι ό σύμπας ταύτη σχοπός χαι πρός τον ιερώτατον μητροπολίτην Τραϊανουπόλεως, υπέρτιμον, έν άγίω Πνεύματι άγαπητον άδελφον της ήμων μετριότητος xal suddeetoupyby, telves xal doopd, b; thy steven έξ άρχης έλόμενος και τεθλεμμένην όδον την άπάγουσαν είς την ζωήν και τοι; του βίου τερπνοίς και ήδέσεν όλοσχερώ; αποταξάμενος έχ ψυγής, είς την σεδασμίαν μογήν της άγίας του Χριστού και θεού ήμων άναστάσ:ως είσερχεται, νέαν δγων την ήλικίαν. Έν αύτη γοῦν ἀποχαρείς κατὰ μοναχούς και τόν σχληρόν χαι έπίπονον βίον, ταπεινοφροσύνην τε xal únorayhy, el ôf  $\tau_{ic}$  xal älloc, xal autoc  $\xi = B$ ασχήσα; και ταύτα; καθάπερ άρραγείς κρηπίδας πηξάμενος ή άσφαλείς θεμελίους ύποδαλών τε καί ύποστήσας τη όλη οίχοδομία της άρετης. Εν τε άλyare xbelare apyous apyare is though on surge he νον, άλλά και έκτος, όπότε καλοίη καιρός, άσκνως ύπηρετήσας, ώς και προκινδυνεύσαι πολλάκις, και έν πολλοίς πολλούς έτρύγησε και τούς της άρετης ναρπούς. Υστερον δεδωχώς τε έαυτον άναγνώσει τής θεοπνεύστου Γραφή; και είς τα ταύτης έγκύψας Baby, excloer hoisaro morigiúrara nal hoisra váματα, και φωτι φώς προσέλαδε γνώσεως, τους ίερούς βαθμού; κατά τάξιν άμείψας και μετιών, ώς χριθείς άξιος τη μετουσία της άρετης τω άρχιερατιχῷ ὕστερον χαρίσματι τελειοῦται, και οῦτω και С ούτος από των ελαττόνων επι τα μείζω προπαίνει τελεώτερα χατά τον άνω τοῦ λόγου σχοπόν, χαί μητροπολίτης καθίσταται Τραϊανουπόλεως, καλώς δ' έν φύτη ποιμάνες το αύτου παίμνιον και ώς φίλου Θεφ και διαπρέψας έν δπασιν, έπείπερ ύπε τής των πραγμάτων άνωμαλίας τε χαί συγχύσεως alwith xal abith revove tois abeaus exposes, die adhθ ς άμαρτιών, ήν δε άνάγχη πάσα τον ποιμένα χαί noluviou Exerv . el 62 mp, não av eixórus nat normhu ένομά joito; Τά γάρ τοιαύτα έντα των πρός τι συνεισάγουσικ άλληλα και συναιρούσιν άλληλα · οδτω YAP matépa déportes cureisáyoper xal vibr, xal diδάσχαλον είπόντες συνεπινοούμεν χαί μαθητήν, χαί δεσπότην αν φάσχοντες χαι δοῦλον συνεισφέρομεν. Στερείται δέ και ή άγία έκκλησία Λακεδαιμονίας η άγιωτάτη μητρόπολις Ναύπακτος ήν μέν και αυτη νῶν γνησίου άρχιερέως χρόνον ίχανον ήδη · νεύσαντος του χρατίστου χαι άγίου ήμων αύτοχράτορος, συνδιασχεψαμένων τη ήμων μετριότητι τών περί αύτην Ιερωτάτων άρχιερέων χαι ύπερτίμων, τοῦ Καισσρείας, τοῦ Ἐφέσου, τοῦ Ἡραχλείας, τοῦ Κυζίχου, τοῦ Φιλαδελφείας, τοῦ Νιχαίας, τοῦ Χαλχηδόνος, τοῦ Ποντοηρακλείας, τοῦ Μύρων, τοῦ Βιζύης, τοῦ Βρώσεως, τοῦ Ἀθηνῶν, τοῦ Ἀμάστριδος, τοῦ Paislou xal τοῦ Αίνου xal τοῦ ὑποψηφίου Άδριανουπόλεως, όμονοησάντων άπάντων χαί είς ταυτό γνώμης εληλυθότων, μετετέθη είς την άγιωτάτην μητρόπολιν Λαχεδαιμονίας, ώς αν μή τοσούτοι ζημιωθώαιν, δσοιπερ άν είχον άπόνασθαι τών αύτοῦ ζιαχών, καθάπερ αν εί πῦρ μεγάλης ύλης ἐπιλαδό-

ρήσει, και σκούος δεκτικών των θείων ελλάμψεων Α μενον, και διαθερμάναι και διαθάλψαι πολλούς ίκανόν δν, είτα απείργοιτο χαι μή έφτο πάντας, δπόσους άν και δύναιτο, άλλ' όλίγους διαθερμαίνειν · καθέξει τοίνυν ό Ιερώτατο; μητροπολίτη; δδε Λακεδαιμονία:. υπέρτιμος, την άγιωτάτην μητρόπολιν Λακεδαιμονίας, απολαύων του ταύτης δνόματος έν τε στάσεσι xal xadéôpsis xal tais állais tipais xal tou ev tois Ιεροίς διπτύχοις, ώς είθισται, μνημοσύνου, χατά την κανονικήν ακρίδειάν τε και παρατήρησιν, όφείλων έγχαθιδρυθήναι χαι τῷ Ιερῷ συνθρόνω τής χατ' αύτῶν ταύτης έχχλησίας, ἐπέχειν το χαί τον τόπον τοῦ Τραϊανουπήλεως, σφραγίζειν τε άναγνώστα; και ύποδιακόνοις και διακόνους και πρεσδυτέρινος χειροτονείν και πάντα τα ίερα πράττειν ακωλύτως έν άπάση τη είς αύτον ένορία, ώς γνήσιος άρχιερεύς και ών και όνομαζόμενος και διδάσκαλος και φροντιστής χαταστάς τῶν ψυχῶν αὐτῶν χαὶ όδηγιον αὐτούς έπι τά πρείττω και σωτηρίας έχόμενα, είδώς, ώς λόγον δώσει και αύτος τῷ θεῷ ἐν ημέρα ἐτάσεως, όφειλόντων και αύτων ύπείκειν και ύποτάττεσθαι τούτω ψωχων μωτ βτοίτνος ( Δ. και κάμισε ού ψυχων καταστάντι. Είς γάρ την περί τούτου άσφάλειαν άπολέλυται και ή παρούσα συνοδική πράξις της ήμων μετριότητος.

+ Myrl 'Iovily Ird. 7.

### L. Joanninorum Ecclesia, in metropolim evecta, confertur Sebastiano.

† Πράξις συνοδιχή έπι τῷ Ίωαννίνων. Το προοίμιον του αύτου πρωτονωταρίου (του Πεπαγωμένου).

† Έxxλησιαστιχαζς έπόμενοι πράξεσι, ταζ; τε äddaig xal of xal taig end basidewy diatayaig xal θεσπίσμασε πάλαι γεγενημέναις, συνοδικαίς τε φήφοις και γνώμαις εξακολουθούντες την παρούσαν συνοδικήν πράξιν διαπραττόμεθα και ήμεζς και τά πάλαι κατά διαφόρους καιρούς, χρείας κινούσης, τών πραγμάτων άπαιτούντων, δι' εύλόγους altiac χαι απαραιτήτους ανάγχας διαπεπραγμένα χρατύvery xai extrupour xplvouer, we eixde, Eater à xai μετρίας τινός δεόμενα του καλού προσθήκης δια την ένεστώσαν χρείαν άναπληρούντες. Όποι δέ τείνει τά του παρόντος λόγου, και τίς ό σκοπός αύτῷ, λίγομεν ήδη · ή περί που τά έσπέρια μέρη κειμένη τούτω δή τῷ μεγάλω θρόνω κατά τὰς άλλας τὰς ἀπὸ θείων βασιλικών χελεύσεών τε χαι διαγνώσεων χετ έχλογήν και μερισμόν άπονενεμημένας και προσκεχυρωμένας τη βασιλίδι ταύτη των ύφ' ήλιον πόλεων άπασων και ύπό την έπικράτειαν και έπαρχίαν της μεγίστης των έπι γης ήγεμονιών χαι άρχων ήγεμονίας το και άρχης ταύτης δη της 'Ρωμαϊκής. Των δ' δν βίω πραγμάτων άστάτων δντων και άνωμάλων, άλλοτε άλλως φερομένων και μετατιθεμένων, καθάπερ κύδων μεταπιπτόντων ή δίκην σάλου και κλύδωνος και μηδόλως έπι ταυτοῦ Ισταμένων, ήψατο χαι ταύτης δη της Ναυπάχτου μεταδολή, σία δη τα άνθρώπινα · χατά γάρ που τὸ έξαχισχιλιοστὸν έπτακοσιοστών ένενηκοστέν τρίτον έτος άπεσπάσθη και



νων και άγερώχων τούτων και πλεονεκτών Ιταλών. Ο δέ γε τρισμαχάριστος χαι ἀοίδιμος χαι περιδόητος έν βασιλεύσιν, χύρις Ανδρόνικος ό Παλαιολόγος, ό πρόπαππο; τοῦ ἀπὸ Θεοῦ χρατίστου καὶ ἀγίου μου αύτοχράτορος, θερμόν τινα χαι διάπυρον ζηλον έν χαρδία βαστάζων άει ύπέρ τε της άγιας του Θεου Έχχλησίας χαι τῶν ὀρθῶν ταύτης δογμάτων, ὑπέρ τε της Χριστιανικής πόλιτείας και καταστάσεως και τοῦ ταύτης πλατυσμοῦ, διωρίσατο xal έθέσπισε, την πρότερον είς έπισχοπήν ούσαν της Ναυπάχτου, τά Ιωάννινα, και ύπο ταύτην τελούσαν μετατεθήναι είς μητρόπολιν, τοῦτο. μέν, ίνα τὸ τῆς ἀποσπασθείσης μητροπόλεως έν αύτη διασώζοιτο και διατηροίτο σχημα, xal μή x2υχώτο το γένος των Ίταλών μειώσαν τον τάς όλας συμπληρούντα άριθμον μητροπόλεις ττς ύπο τον τῆς Νέας Ρώμης τελούσας χαι οίχουμενικόν, και το φρύαγμα τούτων έντεῦθεν φαίνοιτο χαταστορεννύμενον, τοῦτο δ' [να χα] αι ὑπ' αύτην ούσαι έπισχοπαί ύπο μίαν μητρόπολιν ώσανεί μητέρα ή χεφαλήν τάττοιντο, ώς είς τινα άρχην άλλην άναφερόμεναι, διά το της τάξεως και άρχης χαλόν · παν γάρ το μή ύπείχον τῷ μείζονι μηδ' ύπο άρχην ον ούα άτακτον μόνον και άπτάθμητον και άνώμαλον, άλλά και έφστα διολλύμενον τύχης περιπετεία και χρώνου φορά. Και δή μεγάλης και θαυμαστής φύσεως βασιλεύς έχεινος μεταλαχών χαι ούτω διανοηθείς και χαταπραξάμενο; άξιον Εχρινεν, ώς ε! Οισται και νενόμισται, ταύτην δη την μετάθεσιν χαί συνοδιχώς χαρωθήναι. χρήνων δ' έξ έχείνου 🥐 μέχρε νῶν παρφχηχότων έγγύς που τῶν ἀγδοήχοντα χαι διαμέσων τών τοσούτων χρόνων ού πλειόνων ή τρ:ών μητροπολιτών χειροτονηθέντων και των μεν δύο κατειληφότων τον τόπον και της μητροπόλεως έπειλημμένων, θατέρου δε μηδ' άπελθειν έχεισε δεδυνημένου διά τάς έπιφυείσας τοϊς έχει πράγμασε τηνιχαύτα συγχύσεις χαι περιστάσεις, είχεν ούτω τά κατ' έκείνον τον τόπον γνησίου άρχιερέως καθάπαξ άπροστάτευτα χαι άποίμαντα. Έπει δ' άρτίως, νεύσει θεοῦ, τῆ τοῦ κρατίστου καὶ ἀγίου μου αὐτοκράτορος θελήσει και άποδοχή και άρεσκεία και γνώμη της περί ήμας θείας και ίερας και μεγάλης συνόδου επανηλθεν αύθις ή μετριότης ήμων είς τον πατριαρχικόν θρόνου, άναδεδεγμένη την των όλων φροντίδη δίχαιου Εκρινε και προσήχου και ταύτης D νους προχειρίζεσθαι, άναγνώστας σφραγίζειν, πνευές της άγιωτάτης έχχλησίας προμηθεύσασθαι χαλ του έχει φροντίσαι Χριστωνύμου λαού, και δη διά πάνυ τοι πλείστης σπουδής και επιμελείας θεμένη, ώστε εύρειν άνδρα δυνάμεναι ποιμάναι τον τοῦ Κυρίου λαόν και τά εύγενη και είλικρινη και καθαρά τοῦ Εὐαγγελίου σπέρματα και τῶν ὀρθῶν δογμάτων ταϊς των άνθρώπων έναποθέσθαι ψυχαίς, πλάνην τε βίζοτομήσαι και έκτεμειν και την είς Χριατόν τόν όληθινόν Θεόν ήμῶν γεωργήσαι, εῦρηχεν ἀρμοδιώτατον πάνυ και έπιτηδειότατον, τη αύτοῦ τοῦ Χριστού χάριτι, είς το μέγα τούτο και άποατολικόν άξίωμα και λειτούργημα, ζητηθέντα και άπο των έχει μετά σφοδροῦ χαι ζέοντος πόθου, τὸν ἐν μονα-

έχώ και σεμνώ τώ σχήματι διαπρέψαντα έχ πάνο

αύτη από της Ρωμαϊκής έξουσίας ύπο των άλαζό Α τοι νέας της ήλικίας και ιερωσύνη τετιμημένον, άρετης τε και εύλαβείας και της κατά θεόν πολιτείας άντιποιούμενον, χῦριν Σεδαστειανόν · συνοδική τοιγαρούν δοκιμασία και βασάνω παραπεμφθείς κατά την των θείων και ιερών κανόνων ακριδή παρατήρησιν έψηφίσθη χαι έχειροτονήθη ούτος είς γνήσιον άρχιερέα 'Ιωαννίνων. Διά τοι τοῦτο, τη τοῦ χρατίστου χαλάγίου μου αύτοχράτορος νεύσει, συνδιασκεψαμένη ή μετριότης ήμων τοι- περί αύτην ερωτάτοις άρχιερεῦσι και ύπερτίμοις, εν άγίω Πνεύματι άγαπητοίς άδελφοίς αὐτῆς και συ) λειτουργοίς, τῷ μεγάλης Καισαρείας Καππαδοχίας, ὑπερτίμφ των ύπερτίμων και εξάρχω πάσης 'Ανατολής, τῷ Ἐφέσου και ἐξάρχω πάσης ᾿Ασίας, τῷ 'Πραxλείας, προέδρψ των ύπερτίμων xal έξάρχη πάσης Θράκης και Μακεδονίας, τῷ ὑποψηφίω 'Αγκύρας και έξάρχω πάσης Γαλατίας, τῷ Κυζίκου και έξάρχω πάσης Έλλησπόντου, τῷ Φιλαδελφείας και τον τόπον έπέχοντι τοῦ Σάρδιων και έξάρχω πάσης Λυδίας, τῷ Νικαίας, τῷ Χαλκηδόνος και έξάρχω πάσης Βιθυνίας, τῷ Ποντοηραχλιίας χαι τον τόπον επέχοντε του Σίδης, τῷ Βιζύης και τον τόπον ἐπέχοντι του Σταυρουπόλεως, τῷ Βρύσεως, τῷ Μύρων, τῷ 'Αθηνών, τῷ ὑποψηφίω ἀδοριανουπόλεως, τῷ Τραπεζοῦντος, τῷ Μιλήτου, τῷ Ῥωσίου, τῷ ᾿Αμάστριδος. τῷ Αίνου, και τοῖς ἀρχιεπισκόποις, τῷ Μαρωνείας. τῷ Λήμνου και τῷ Δέρκου, διέγνώ και κατεπράξατο. ώς αν ή είρημένη άγιωτάτη μητρόπολις, τὰ Ίωάννινα, επέχη τον τόπον τοῦ Ναυπάκτου. και πάσαι αξ τελούσαι έπιτκοπα!, αί τε ύπο την Ναύπακτον κα! αί ύπό τὰ Ίωάννινα, αί διαιρεθείσαι μετά τὸ άποσπασθήναι την Ναύπακτον ύπό των Ιταλών του τρόπον όν εξρηται, μετά την απόστασιν του νύν δπως ποτέ εύρισχομένου έχείσε Ναυπάκτου, τελώσιν άπάρτι ύπο την άγιωτάτην μητρόπολιν, τα Ίωάννινα, μέχρις αν ή τοιαύτη Ναύπακτος ύπο των Λατίνων χατέχηται, και όφείλει όδε ο Γερώτατος μητρο-

molitys 'kwarriver rat the tonor inty was nou Nauπάκτου, υπέρτιμος, άγαπητός κατά Κύριον άδελφ<sup>3</sup>ς της ήμων μετριότητος και αυλλειτουργός, χῦρ Σεδαστειανός, έν πάσαις ταζς τοιαύταις έπισκοπαζς, ταξς ύπο την Ναύπακτον και τα Ιωάννινα, έχειν έπι πάσης άδείας και έξουσίας επισκόπους χειροτονείν, έτι τε πρεσδυτέρους, διακόνους και ύποδιακό-

ματιχούς Πατέρας άποχαθιστάν, ναούς ίερούς χαθιερούν και πάντα ποιείν άπροκριματίστως, δοα έφείται γνησίφ άρχιερεί, μετά τῆς προσηχούσης έρεύνης και ακριδείας, κατά την των θείων και ίερων κανόνων αχριδή δοκιμασίαν και παρατήρησιν, ποιμαίνειν τε και διδάσκειν τον έν αύταξς Χριστώνυμον του Κυρίου λαόν, δφειλόντων πάντων ύποδέξασθαι τοῦτον μετά μεγάλης τεμής και πολλής της περεχαρείας, ώς άγγελον άπεσταλμένον παρά Θεοῦ, καὶ στέργειν τοῦτον καὶ πείθεσθαι, ὡς ποιμένι καὶ φρονπιστή των ψυχών αύτων. Έπι τούτιο γλρ επιδέδοται ή παρούσα συνοδική πράξις τῷ εἰρημένω κῦρ Σεδαστειανώ, Επειτα δέ και τοις μετ' αυτόν διαδεξομένοις την άγιωτάτην μητρόπολια, τά Ιωάννινα, χαησίοις άρχιερεῦσιν ἐπὶ τῷ συθίστασθαι ἀχατάλυτον Α τριαρχιχόν, χαὶ μνημονεύεσθαι τον χατὰ χαιρόν την παροῦσαν συνοδιχήν πράξιν, ἔως ἀν, ὡς εἴρηται, τοὺς τῆς Ἐχχλησίας οἴαχας ἰθύνοντα οἰχουμενιχόν ὑπὸ τοἰς Ἱταλοἰς ἡ Ναύπαχτος ἦ, εἰς διηνεχῆ την πατριάρχην, διδόναι τε ἐτησίως χαὶ προς τον διέἀσφάλειαν.

### L1. Archiepiscopatus Lencadis per adjunctionem confertur metropolitæ Joanninorum.

## † Τῷ αὐτῷ Ἰωαννίνων πράξις ἐπὶ τῆ ἀρχιεπισχοπῆ Λευχάδι.

† Η μετριότης ήμῶν παραχελεύεται διὰ τοῦ παρόντος γρέμματος ἐπιλαδέσθαι τὸν ἰερώτατον μητροπολίτην Ιωαννίνων, ὑπέρτιμον χαὶ τὸν τόπον ἐπέχοντα τοῦ Ναυπάχτου, ἀγαπητὸν χατὰ Κύριον ἀδελφὸν αὐτῆς χαὶ συλλειτουργὸν, χαὶ τῆς ἀγιωτάτης ἀρχιεπισχοπῆς τῆς Λευχάδος, ἐπεὶ αῦτη χηρεὐει νῦν γνησίου ἀρχιερέως. Όφείλει οῦν ἐν αὐτῆ ἀπροχριματίστω; ποιεἰν πάντα, ὅεα ἐφείται γνησίψ ἀρχιερεῖ, ἄνευ τῆς τοῦ ἰεροῦ συνθρόνου ἐγχαθιδρύσεως, ποιμαίνειν τε χαὶ διδάσχειν τὸν ἐν αὐτῆ Χριστώνυμον τοῦ Κυρίου λαὸν χαὶ δδηγεῖν αὐτοὺς ἐπὶ πάντα τὰ ψυχωφελῆ χαὶ σωτηριώδη. Τούτου γὰρ ἕνεχεν ἀπολέλυται χαὶ ἡ παροῦσα πράξις τῆς ἡμῶν μετριότητος τῷ Ἰωαννίνων δι' ἀσφάλειαν.

+ Mnrl Mate iro. 7.

### LII. Litteræ patriarchales de stauropegio in Mjsisthra.

† Σιγίλλιον πατριαρχικόν έπι σταυροπηγίω πατριαρχικώ περί την Πελοπόννησου έν τώ Μιζισθρώ τώ άνεγερθέντι παρά τοῦ πανευτυχεστάτου δεσπότου χυροῦ Μανουήλ τοῦ Καντακουζηνοῦ.

## † Τὸ προοίμιον τοῦ ἐπὶ τῶν ἀναμνήσεων τοῦ Περιώτου.

† Φθάνει δήπου και τοῦτο τοίς Ιεροίς κανόσι πάλαι προτεθεσπισμένον, το έξειναι δηλαδή τοις βουλοitévos; apontratifica xal belous olxous aversipers επί των έχασταχοῦ μητροπόλεων, και τούτους μή ύπάγειν τη επιχρατεία των εν αύτοις προέδρων, άλλ' άξιοῦν τελείν αύτους ύπο τῷ οίκουμενικῷ πατρ:άρχη διά των κατ' έθος γινομένων έν αύτοις σταυροπηγίων, και μηδαμή τους των πόλεων μητροπολίτας και προέδρους μνήμην έχειν τοῦ όνόματος abrev by rais isposehearlais rais by abrois dirou D τοίς ναοίς και τοίς φροντιστηρίοις γινομέναις. Και γοῦν ἀρχαίου δντος τούτου δή τοῦ Εθους χαι χανονιχοῦ, ζόξαν ῆδη χαὶ τῷ περιποθήτψ αὐταδέλφψ τοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αύτοχράτορος, πανευτυχεστάτφ δεσπότη χυρῷ Μανουήλ τῷ Κανταχουζηνῷ, έν άγίφ Πνεύματι ήγαπημένω και ποθεινοτάτω υίψ της ήμων μετριότητος, έχ βάθρων άνεγείραι θείον και σεδαστόν ναόν έν τη κατά την Πελοπόννησον άγιωτάτη μητροπόλει Λαχεδαιμονίας περί την έχει πόλιν την Μιζηθραν, είς δνομα τιμώμενον του Κυρίου και Θεού και Σωτήρος ημών ησού Χριστού, του ζωοδότου, Επειτα τούτον άποχαταστήσαι xal elς άνδρών μονύδριον, μη μέντοι ύποχείσθαι τη ρηθείση άγιωτάτη μητροπόλει Λαχεδαιμονίας, άλλ' είναι πα-

τούς τῆς Ἐκκλησίας ο!ακας Ιθύνοντα οΙκουμενικόν πατριάρχην, διδόναι τε έτησίως χαι πρός τον διέποντα τά χατά την Πελοπόννησον πατριαργικά έξαρχικά δίκαια ύπαρ του συνήθους κανονικού φλωρίννου, χάντεῦθεν ἐδέησε προδήναι ἐπὶ τοῦτο γράμμα σιγιλλιώδες της ήμων μετριότητος τοίς ένασχουμένοις τώδε τω μονυδρίω. ωστε είναι τουτο χατά το διηνεκές είς τους έξης χρόνους πατριαρχικόν . ή μετριότης ήμων απολύουσα το παρόν σιγιλλιώδες γράμμα παραχελεύεται έν άγίω Πνεύματι, είναι και εύρίσκεσθαι τοῦτο δη το μονύδριον καθ' έαυτο, ώς πατριαρχικόν, κατά την βούλησιν τοῦ πανευτυχεστάτου δεσπότου, και μηδαμώς Εχειν ήντινούν άνάχρισιν παρά των χατά χαιρούς προεδρεύειν λαχόντων της άγιωτάτης ταύτης μητροπόλεως Λαχεδαιμονίας, μήτε μήν τινα των τοῦ χλήρου ταύτης είσερχεσθαι είς αύτό και άπαιτείν οίακα ή τινας άπαιτήσεις και ζημιούν αύτο, ού μην άλλ' ούδε τους διέποντας τά έν τη Πελοπουνήσω πατριαρχικά έξαρχικά δίκαια ποιείν καταμονήν ξαυτών έν τώδε τώ μονυδρία και κατατρίδειν αύτόθι, άλλά τοῦτο μόνον λαμβάνειν έξ αύτοῦ τὸ ἐπέτειον χανονιχόν, τὸ ἕν δηλονότι φλωρίν, όφειλομένως ένεργουμένου xal άποδιδομένου τοῦ πατριαρχιχοῦ μνημοσύνου έν τῷ αὐτῷ μονυδρίω, τάς γε μην διορθώσεις των ψυχιχών σφαλμάτων ποιείτω ο εύρισχόμενος χατά χαιρούς έξαρχος, και διορθούσθω κανονικώς, πλην μη λάδη τι άπὸ τῆς τοιαύτης άναχρίσεως σχών προχωρείτω εἰς τό κατατρίδειν και ζημιούν το μονύδριον, άλλά ποιείτω την διόρθωσιν, ώς είρηται, των ψυχιχών σφαλμάτων άνευ ζημίας και κατατριδής τινος. Είς γάρ την περί τούτου δήλωσιν άπολέλυται το παρόν σιγιλλιώδες γράμμα τῷ διαληφθέντι μονυδρίφ τοῦ Σωτήρος Χριστού του ζωοδότου έπι τῷ προσείναι είς διηνεχή την άσφάλειαν.

1 Mnri 'Iourly Iro. 7.

### LIII. Patriarcha monacho Lucæ committit patronatum monasteriorum patriarchalium in Pleleo.

+ 'Η μετριότης ήμῶν διὰ τοῦ παρόντος γράμματος άνατίθησι τῷ τιμιωτάτψ έν μοναχοίς, χῦρ Δουχα, άγαπητῷ χατὰ Πνεῦμα ταύτης υἰῷ, τὴν χτητοpixty δixalwoiv xal eqopelar xal olxovoular zwr er τῷ Πτελέψ εύρισχομένων πατριαρχιχῶν τριῶν μονυδρίων, δστις και όφείλει επιλαδέσθαι τούτων κα! προηγουμένως μέν και παρών και άπων διά γραμμάτων και διδασκαλιών, ώς Ικανός είς τουτο ών, χάριτι Χριστοῦ, νουθετείν και εἰσηγείσθαι αὐτοίς τά xpeltrova xal σωτηρίαν έχόμενα xal παντί τρόπω χειραγωγείν και όδηγείν αύτους έπι την κατόρθωσιν της άρετης, είτα συνιστάν και βελτιούν πάντα τά αύτοις προσόντα χτήματά τε και πράγματα και, δν άν άποχαταστήση διχαίω χαι ήγούμενον, έχειν αύτόν το βέβαιον και άσφαλές, ώς έκλελεγμένον παρ' αύτοῦ καλῶς και εἰδότος και ἐκλεξαμένου, ἐπεί και ή μετριότης ήμων έτέρω γράμματι τον ύπ αύτου **καταστάντα δικαί**φ **έχύρωσε**, και ένετείλατο διάγειν σεμνώς και διδάσκειν ούτω τους ύπ' αυτόν

διάγειν χαι των αύτοις προσόντων πάντων έπι- Α χρυσοδούλλου τοῦ βασιλέως τοῦ άγιου τοῦ Κανταμελείσθαι ώστε έπὶ τὸ βέλτιον προχωρείν. Διὸ χαί τὸ παρὸν γράμμα τῆς ἡμῶν μετριότητος ἀπολέλυτσι.

+ Myri Jarovaply Iro. r.

### LIV. Metropolita Alanice et Soteropoleos confirmatur in Ecclesiis ei collatis.

Περί τοῦ 'Αλανίας και Σωτηροπόλεως, δπως ήγῶνται αί βασιλικαι έχχλησίαι.

† "Εφθασε μέν ήδη πρό χρόνων πολλών ή άγιωτάτη επισχοπή Σωτηροπόλεως ένωθείσα τη άγιωτάτη μητροπόλει 'Αλανίας κατά λόγον επιδόσεως. χαι διέμεινεν ή ένωσις αύτη των άγιωτάτων εχχλησιών μέχρι τοῦ νῦν, και ἐτέλουν αί βασιλικαι έκχλησίαι ύπο ένι μητροπολίτη . έπει δέ του πρό ήμων Β πατριάρχου διά τινα μεσολαβήσαντα σχάνδαλα μεταξύ έχείνου χαι τοῦ 'Αλανία;, χῦρ Συμεών, ἡθέλησεν έχεινος χαι έχειροτόνησεν έν τη Αλανία ίδίως μητροπολίτην, τούτου περιόντος, καντεύβεν καταλαφών ούτος ένταῦθα χαι χινήσας τὰ τῆς ὑποθέσεως ένώπιον τοῦ χρατίστου χαὶ ἀγίου μου αὐτοχράτορος xal int the velas xal lepds ouvdoou xata to ivdedoμένον αψτῷ, χαι έξετασθέντων τῶν χατ' αὐτὸν ἀχριδώς πολλάχις, έδιχαιώθη δι' έγγράφου ψήφου συνοδικής, ωστε είναι μέν τον αύτον πάλιν μητροπολίτην Άλανίας και Σωτηροπόλεως, και Εχειν πάντα τά δίχαια καί προνόμια αύτοῦ, τὰ έντὸς δηλονότι τῆς Τραπεζοδντος, ήγουν την άγιωτάτην εκκλησίαν την εύρισχομένην έντος αύτης έπ' άνόματι τιμωμένην τής Θεοτόκου της παραμυθίας και τους ύπ' αυτην C κληρικούς και τά άλλα πάντα δίκαια και προνόμια, όσα κέκτηται ή μητρόπολις αύτη έν τε τη πόλει Τραπεζούντος χαί ταις ύπ' αύτην χώραις χαι έν τη άγιωτάτη έχχλησία Σωτηροπόλεως, ήγουν της ύπερ. άγνου Θεοτόχου τῆς Ἀθηνιωτίσσης τῆς και Λαζικής, έτι τε καί τά περί 'Αλανίαν και Καυκασίαν καί 'Αχωχίαν, τον δέ γε αχανονίστως χειροτονηθέντα έχείνον έχειν την χατεπέχεινα τούτων. Και ούτω τούτων προδάντων φθάνει έχστας τοῦ βίου έχεινος, ώσα ίτως δε και ό πρό ήμῶν πατριάρχης, και τῆς ήμῶν μετριότητος ἐπανελθούσης, εὐδοκία Θεοῦ, εἰς τόν πατριαρχικόν Ορόνον, κατέλαδεν άρτίως είς την ήμῶν μετριότητα όδε ό μητροπολίτης 'Alavlaç, xal μετριότης ήμῶν μετά τῆς περί αὐτὴν όμηγύρεως των Ιερωτάτων αρχιερέων, του Καισαρείας, του Έφέσου, τοῦ Κυζίχου, τοῦ Φιλαδελφείας, τοῦ Νιχαίας, του Χαλχηδένος, του Ποντοηραχλείας, του 'Αδριανουπόλεως, τοῦ Μύρων, τοῦ 'Αθηνῶν, τοῦ Βρύσεω;, τοῦ Ματράχων και Ζηχίας, τοῦ 'Αμάστριδος, τοῦ 'Ρωσίου, τοῦ Χερσώνος και τοῦ Μαρωνείας, διέγνω και άπεφήνατο, εύρίσκεσθαι πάλιν κατά την έχχλησιαστικήν έχείνην άρχαίαν χατάστασιν χαλ συνήθειαν χατά τὰς ἐμφανισθείσας παρ' αύτοῦ συνοδικάς παλαιγενείς πράξεις και τάς έπ' αυταίς των όσιδίμων βασιλέων δια χρυσοδούλλων χαι τας ύστερον γεγονυίας έπι τοῦ ἀοιδίμου πατριάρχου, χῦρ Ισιδώρου, και τοῦ ἐπ' αὐτῷ προδαίνοντος σεπτοῦ

χουζηνού, ένθεν τοι χαλ χαθέξει ούτος δη 6 Ιερώτατος μητροπολίτης 'Αλανίας και Σωτηροπόλεως και τόν τόπον ἐπέχων τοῦ Μελιτηνῆς, ὑπόρτιμος καὶ έν άγίω Πνεύματι άγαπητος άδελφος της ήμων μετριότητος και συλλειτουργός, πάντα τὰ άνωτέρω είρημένα δίχαια της αύτοῦ μητροπόλεως Άλανίας και Σωτηροπόλεως, καθώς είχε ταῦτα και πρώην, ποιών έπ' αύταζς τα ανήκοντα αύτῷ έκκλησιαστικά έργα και τὰς πράξεις και ἀποφερόμενος πάντα τὰ άνήχοντα αύτης δίχαια. Και είς την περί τούτου άσφάλειαν άπολέλυται χαι ή παρούσα συνοδική πραξις μηνί Σεπτεμδρίψ ίνδ. γ'.

### LV. Jura monasterii Brontochii in Peloponneso confirmantur.

+ Σιγίλλιου έπι τη είς την Πελοπόννησον σεδασμία μονή του Βροντοχίου.

Προοίμιον τοῦ Χλωροῦ.

† Ei δε διά το πάντα voelv άφ' έσυτοῦ τινα κάxeiva noisiv, di' à xal siç tò  $\xi \xi \eta \zeta [t \dot{\alpha}]$  hautoù te xal πολλών άλλων έσται βελτιών ό ταυτα ποιών, τη πρώτη τάξει των έγχωμίων έγχαταλέγουσι παίδες Έλλήνων σοφίαν άσχήσαντες χοσμιχήν, πανάριστον ούτω πως όνομάσαντες τοῦτον, δευτέρας δε πάλιν άξιοῦσι τῆς τάξεως τον ἀφ' ἐαυτοῦ μέν μή νενοηχότα ποιήσαι ταυτί, πεισθέντα δε τῷ μηνύσαντι χαί είπόντι, έσθλον και την τοιούτον είπόντες, πόσων είχος άξιωθηναι των έγχωμίων παρά των την πνευματικήν μετιόντων σοφίαν, μάλλον δε τῶν γερῶν, παρ' αὐτῆς τῆς αὐτοσοφίας Χριστοῦ, τοὺς οἴχοθεν χαί παρ' άλλων πεισθέντας έλέσθαι το μέγιστον τών χαλών, δπερ έστι το δόξαν τινά χαι τιμήν έθελήσαι τῷδε δεδοξασμένω χαι σεδασμίω όνόματι περιθείναι τῆς 'Δειπαρθένου και Θεομήτορος διά τον έξ αὐτῆς άρρήτως και ύπερ φύσιν βλαστήσαντα Χριστόν καί Θεόν; "Η δηλον, ότι των χοσμιχών όσφ τα πνευματικά τιμιώτερα, και τούτων πάλιν αύτων τά θειότερά τε και ύψηλότερα, τοσούτω μειζόνων είκος άξιωθηναι τούτους και των έπαίνων και των γερών. Έπει τοίνον προθυμουμένη τη ήμων μετριάτητι τιμήν τινα περιθείναι τη σεδασμία βασιλική και πατριαρχική μονή τη κατά την Πελοπόμνησον διαχειμένη, διά τ) είς δνομα ταύτην τιμάσθαι τῆς πανάνήνεγκε ταῦτα πάντα. Συνδιασκεψαμένη τοίνυν ή η αχράντου Θεομήτορος και ἐπικεκλημένης τοῦ Βροντοχίου, άνηνέχθη ταύτη, ότι προεδιδάσθη και έτιμήθη ή τοιαύτη μονή έπι των ήμερων του έν άγίοις Πατρός ήμών 'Αθανασίου πατριάρχου, έτι δε καί παρά των λοιπών άγιωτάτων πατριαρχών είς την. τοῦ ἀρχιμανδρίτου καὶ μεγάλου πρωτοσυγκέλλου. τιμήν, και ότι έξεδόθη αυτή λόγφ μετοχίου διά σιγιλλιώδους εχείνου γράμματο; χαλ μονύδρων το είς δνομα τιμώμενον τοῦ άγίου ενδόξου άποστόλου καί εύαγγελιστοῦ Ίωά νου τοῦ Θεολόγου περί τοὺς Καψαλούς διακείμενον πραίδησαν δε έπι τη τοιαύτη σεβασμία μονή και έτερα δικαιώματα ούκ όλίγα, σεπτά δήτα χρυσόδουλλα και πατοιαρχικαι γραφαί, έτι δε και απογραφικαι αποκαταστάσεις πολλαί και διάφοροι έπικυρούται κάται και βεδαιούσαι,

είς μετόχιον τῆς τοι αύτης τοῦ Βροντοχίου μονῆς είς TOUS ESHS anavtas nal dinversis ypoyous, val univ καί περί των έτέρων κτημάτων και μετοχίου αύτης. ώστε κατέχειν ταυτα και νέμεσθαι αυτήν σκωλύτως χαθάπαξ, ή μετριότης ήμῶν μετά πολλης προθυμίας το είρημένα διχαιώματα πάντα έπιχυρούσα και οίον είπειν σφραγίδα τούτοις επιτιθείσα, διά βεδαίωσιν και άσφάλειαν, το παρόν σιγίλλιον άπολύει, δι' ού και έν άγωρ παρακελεύεται Πνεύματι. πάντα ταῦτα το στέργου έγειν και άμετάθετου έν πάσιν, είς όσα δηλονότι κατά μέρος διαλαμδάνουσί τε καί περιέχουσι, και κατέχειν και νέμεσθαι τους ένασκουμένους αύτη μονοχούς το είρημένον του Θεολόγου μονύδριον και πέντα τα αύτων μετόγιά τε καί κτήματα κατά τάς δυνάμει; και περιλήψεις τῶν Β παρά Άγγέλου Νικολάου τοῦ Φαγομόθη. και άμπίύπαρχόντων αύτοις δικαιωμάτων άναφαιρέτως τε xal άναποσπίστως είς αίωνα την άπαντα. Έπει δ' άνην χθη και τουτο τη ήμων μετριότητι, παρά του είς ήγούμενον, άρχιμανδρίτην και μέγαν πρωτοσύγχελλον άρτίως εύρισχομένου τῆς τοιαύτης σεδασμίας βασελικής και πατριαρχικής μονή:, τιμιωτάτου έν tepoμováχois xũo Κυπριανοῦ xai τῶν ενασχουμένων αύτη μοναχών, ώς ήν ποτε χρόνος, πρό του γενέσθαι δηλαδή την του Πέλοπος νήσου ύπο την χείρα τών Ιταλών, δτε το είρημένον του Θεολόγου μονύδριον ετέλει καθ' έαυτο έν αύτονομία και έξουσία ibla, mont tis oroxinpos ousa xao' tauthe xal meγάλη, εύεργετηθείσα την τοιχύτην έχειν αύτονομίαν παρά του τότε πατριαρχεύοντο; διά σιγιλλιώδου; C γράμματος, επηρτημένου δντος και βάρους επιτιμίου διά τούτου χατά του θελήσοντός ποτε την τοιαύτην αύτονομίαν αύτης καθελείν και ετέρους τούτην [την] μονήν είς μετόχιον προσχυρώσαι. ή δε τών Ίταλών έπικράτεια τὰ πλείω τῆς τοιαύτης μονης το τότε άφείλετο χτήματα, χαι άντι μονής μόλις μονύδριον είναι πεποίηχεν, ούτινος, ώς δεδήλωται, σιγιλλίου τότε μέν άφανοῦς δντος καλ κεκρυμμένου, ήνίχα παρά τοῦ ἐν άγίοις Παιρός ήμῶν 'Alavaciou πατριάρχου είς μετίχιου έξεδίδοτο, άρτίως δε τούτου φανέντος πολλή τις κατά τη είκης έπέπεσε τοις δηλωθείσε μοναχοίς ή δειλία, μή ποτε [τ<sup>2</sup>] δι' αύτοῦ δηλούμενον ἐπιτίμιον βλάδην ἐπαγάγη ψυχαίς ταίς αύτῶν, καί ανέφερον τη ήμῶν μετριότητι περί τούτου, λύσιν έξαιτούμενοι τοῦ εἰρημένου D έπιτιμίου τοῦ περιεχομένου και δηλουμένου, ώς εξοηται, τώ τότε προδάντι σιγιλλίω. ότε δηλονότι μουή μεγάλη και καθ' έαυτην ήν ή των Καψαλών τοῦ άγίου ἐνδόζου ἀποστόλου χαὶ εὐαγγελιστοῦ Ἰωάννου. Διασχεψαμένη και περί τούτου ή μετριότης ήμών και διά πολλά μεν και άλλα, μάλιστα δε διά τδ συμφέρον ύπάρχον κατά ψυχήν, επικρίνασα δίκαιον είναι, τελείν το είρημένον μονύδριον ού χαθ' έαυτο, άλλ' ὑπὸ την έξουσίαν και το θέλημα τῆς τοιαύτης σεδασμίας μονής της του Βροντοχίου, έχει τουτο ή μετριότης ήμων έν άγίω Πνεύματι συγχεχωρημένον και λελυμένον διά της δοθείσης αυτή έξουσίας ύπο τοῦ Κυρίου ήμῶν Ίησοῦ Χριστοῦ διὰ τῶν άγίων αύτοῦ μαθητῶν τε και ἀποστόλων, κελεύσαντος μέν

1407

εύρίσχεσθαι το εξρημένον μονύδριον τοῦ Θεολόγου 🛦 προς έχείνους λύειν το χαί δεσμείν άμαρτίας 1-1 κής γής, και όπερ αν λύσωσιν έπι γής, είναι λελυμένον χαλ έν τοίς ούρανοίς, όπερ δε δεσμεύσωσιν, είναι και έχει δεδεμένον, φιλανθρώπως δε δι' έχείνων χοι είς ήμας την τοιαύτην διαδιδάταντος χάριν. Έπει δ' Ετι ανέφερον οι δηλωθέντες μοναχοί, ότι και έτερα χτήματα έχει ή τοιαύτη σεδασμία μονή xa! παροίχους, τὰ μὲν ἐξ ἀγορασίας περιελθόντα αὐτῆ, τὰ δὲ άπό προσενέξεως τινών, άφ' ών, ώς άνήνεγκαν, τά μέν ές άγορασίας είσι ταῦτα · περί την Βρύσιν πάνσεπτον και θείον ναλν τοῦ άγίου Ιερομάρτυρος Βλησίου και τον έν αύτῷ Ιερατικώς έξυπηρετούμενον ίερέα τον Όψαραν και την αύτοῦ έξοδέλφην, μεθ' ών έχουτε πτημάτων γονικών τε καλ άγοραστικών, ούτω: έξωνησαμένης αύτούς της τοιαύτης μονής λιον περί τον άγιον Στέφανον άπό της γυναικός του πρωτεκδίκου έκείνου του Καμνή, και μυλοτόπιον περί την Βάρτοδαν από Νίχωνος του Φιλοσόφου, ετερον άμπέλιον άπο τῆς Λασκαρίνης, και χωρίσια περί τούς Καλυβίτις άπό του έναρέτου έχείνου χύρ Κωνσταντίνου, έξ άγορασίας Εχουσα ταῦτα πάντα, ώς εξρηται · άπό δε προσενέξεως ταύτα · άμπέλιον άπι του Μαγκαφά έκείνου, Ετερον άμπέλιον άπο του χυρ Λ οντος του Κλαδά περί την Τρύπην, και γω. ράφιον είς την Καλογωνίαν χαι πάροιχον τον Παρδογέρην άπό τοῦ ἄργοντος ἐκείνου, κῦρ Νικολάου. άλλά και πάροινοι της τοιαύτης μονή; έξωνήταντο έρείπια περί τον Θεολόγον άπό των Σταματοπουλίων, & και μετεποίησαν είς άμπέλια, και ήδη νατέχουσιν 6 τε Μπόχαλη; και ό Πλείσταρη:, και έτέρους δε παροίχους, ών τους μεν ή τοιαύτη μονή άνεθρέψατο, οίτινες χαί είσ ν ούτοι. Ιοιάννης ό Λεονταρίτης ό Μάσταλης, Ίωάννης ό Νικολιτζόπουλος. Γεώργιος ό τῆς 'Ανυφαντώ και 'Ιωάννης ό του Χειλα · έχ δε προσενέξεως και παραδόσεως των κατά χτιρούς κεφολαττικουσάντων και έτέρων είσιν οδτοι - Χριστοφόρος ό Κουρτέσης, Νικόλαος ό Τρίκωλος, Νικάλαος ό Φράγκος και ό άδελφός αύτου, xal Γεώργιος δ Βινάτος. Καλ έδεήθησαν ο! δηλωθέντες μοναγοί όητως και ταύτα καταγραφήναι έν το παρόντι σιγιλλίω της ήμων μετριότητος, χαθά δή χαί δεδή).ωται, ώς αν άναφαίρετα και άναπόσπασια χαθάποξ διατηρώνται άπο της τοιαύτης μονής τη τοιαύτη και πάλιν παρακλήσει αύτων προσσχούσα ή μετριότης ήμων παραχελεύεται αύθις, ώς αν, είπερ έχοι ταῦθ' οῦτως, δηλαδή ὡς ἀνήνεγχαν οἱ δηλω-

θέντες μοναχοί, έχη και ταυτα ή δηλωθείσα μο ή χυρίως, δεσποτικώς χαί άναφαιρέτως είς αίωνα των άπαντα, μήτε παρά των έχχλησιαστιχήν περιεζου. σμένων Ισχύν, άρχιερέων δητα και ερέων και κληριχών, μήτε παρά τών τά χοσμιχά χαί δημόσια διενεργούντων ή και είς το κεφαλαττίκιον εύρισκομένων την τυχούσαν εύρησουσά ποτε των χαιρών διενόχλησιν και επήρειαν Ένεκα τουτων · ό γάρ ένοχλήσων αύτη ή άφαιρήσων τι, άφ' ών ή σε σε τμία αύτη μονή κέκτηται μετοχίων και κτημάτων και άλλων δικαιωμάτων και προνομίων, όποδος αν καί είη ό τουτο τολμήσων, είτε τοπικός άρχιερεύς, ώς

Ιστω, ώς και άπό Θεού έξει κατάκριμα και παρά της ήμῶν μετριότητος έχχλησιαστιχόν χαλ χανονιχόν βάρο, ώς τὰ χαλώς δεδογμένα τῆ τοῦ Θεοῦ Ἐχχλησία και τα άφιερωμένα και άνατεθειμένα τῷ Θεῷ δι' αύτῆς τῆς μονῆς μετόχιά τε xal λοιπά κτήματά τε καί πράγματι διασπάν καί διακοπάζειν πειρώμενος. Έπι τούτω γάρ γεγονός και τό παρόν σιγίλλιον τῆς ήμῶν μετριότητος άνετέθη τῆ δηλωθείοῃ σεδασμία βασιλική και πατριαρχική μονή της πανάγνου και Θεομήτορος και επικεκλημένη του Βροντοχίου είς διηνεκή την άσφάλειαν και βεδαίωσιν, έν μηνί Μαίω ινδ. δ' τοῦ ,ςωοδ' έτους.

### LVI. Bieromonacho Neophyto committuntur metropoles Athenarum et Euripi.

+ 'Η μετριότης ήμῶν διὰ τοῦ παρόντος γράμματος άνατίθησι τῷ εύλαδεστάτψ έν Ιερομονάχοις άγαπητῷ κατά Πνεύμα υίῷ τῆς ήμῶν μετριότητο;. χῦρ Νεοφύτφ, χαταστάντι πρότερον πνευματικῷ πατρί παρ' αύτης και άπό προτροπης και ένδόσεως αύτής άναδεξαμένω το ίερον τούτο της πνευματικής πατρότητος λειτούργημα άρτίως, διεξάγειν χαί διοιχείν τὰ δίχαια τῆς ἀγιωτάτη; μητροπόλεω; Ἀθηνῶν, έτι τε και της Εύρίπου, και έχειν έπ' άδείας θείους χαι ιερούς ναούς χαθιερούν εν αύταις χαι άναγνώστας προδιδάζειν απροχριματίστως χατά την χανο. νικήν ακρίδειαν και παρατήρησιν, πάντα διαπραττόμενον και διενεργούντα μετά πολλής συντηρήσεως και προσοχής, ώστε μηδέν τι φωραθήναι άτοπόν τι τούς πνευματιχούς πατέρας τούς έν αύταζς χαί τους εύρισχομένους ίερεις χαι ύποτιθέναι αύτοι, χαι νουθετείν τά πρός οίχοδομήν χαι σύστασιν τής σωτηρίας των ψυχών αύτων, ώσαύτως και τον έτερον λαζν τον χριστώνυμον τοῦ Κυρίου διδάσχειν χαί επιστρέφειν άπό των ατόπων χωί χαχών έργων επί την επίγνωσιν τοῦ χαλοῦ χαι της άρετης χαι της σεμνής πολιτείας και Χριστιανικής εύκοσμίας και χαταστάσεως, ώστε απέχειν άθεμιτογαμίας, τριγαμίας, άνηδότητος και των άλλων χεχωλυμένων γάμων και παντων άπλως των άλλων παρανόμων έργων τών προξενούντων τοίς ταύτα έργαζομένοις ψυχικήν βλάδην τε και απώλειαν. Όφείλει ούν δ ειρημένος Ιερομόναχος και δικαίφ των ειρημένων D έχχλησιών ποιείν πάντα συντετηρημένως χαί προσεντιχώς χατά την παραχέλευσιν της ήμων μετριότητος. Έπι τούτω γάρ άπολέλυται αύτῷ και τό παρόν ένταλτηριώδες γράμμα της ήμων μετριότητος, έπι τῷ προσείναι αύτῷ δι' ἀσφάλειαν, ώ; μή οῦτω ποιούντι, ώς αύτη παραχελεύεται, έσται αύτώ χατά πασαν ανάγχην δούναι λόγον εύθύνης πρό; την ήμῶν μετριότητα. Ταύτην δε την άνλθεσιν χαί προτροπήν ούτως δίδωσιν αύτῷ ή μετριότης ήμῶν, μέχρις αν σιν θεφ χειροτονηθή αρχιερεύς 'Αθηνών · μετά ταύτα γάρ ούδεμίαν ούδόλω; έξει άδειαν χαι έξουclav έν ταύται; τοιοῦτό τι ποιείν, άλλ' άργος διαμενεί και άνενέργητος, ύποτασσόμενος και αύτος τώ γενησομένω άρχιερεί 'Αθηνών κατά πάντα καί

διδήλωται, ή χληριχός ή άρχων ή χαί δημόσιος, Α ύπείχων αύτῷ χωρίς λόγου τινός καί τῆς τυχούσης προφά τεως, μένων μέντοι πνευματικό; κατ λ τό ένταλμα, ο έχει παρά της ήμων μετριότητος.

### LVII. Monasterio S. Petri anud Cafa, Ecclesia Sugdææ .confirmantur jura monasterii patriarchalis.

† Έπει ευρίσκεται άνέκαθεν έν τη περιοχή του Καφά έν τῷ Παλαιῷ Λιμένι μονύδριον πατριαρχιχζν είς δνομα τιμώμενον τοῦ τιμίου Πέτρου, ἀφ' ού δίδοται έτησίως είς το πατριαρχικόν χελλίον το σύνηθες κανονικόν, άνέφερε δε άρτίως είς την ήμῶν μετριότητα ό ών έν τῷδε τῷ μονυδρίω χαθηγούμενος, δ εύλαδέστατος Ιερομόναχος χῦρ Βαρλαάμ, πορίσασθαι γράμμα αύτῆς ἐπὶ τῷ συντηρείσθαι τοῦτο άνέπαφον άπό τζν χατά χαιρούς άρχιερέων Σουγ-B δαίας, μήτε τινός άπαιτήσεως έξ αύτοῦ γενησομένης παρ' αύτῶν, μήτε μην ολασδήτινος συζητήσεως, άλλ' ώς άνωθεν είς δεύρο διετηρείτο έλεύθερον και άνώτερον της έντεῦθεν ἐπηρείας ὡς πατριαρχικόν, οῦτω χαι είς το έξης διαμένειν ἐπι της αὐτης ἀνενοχλησίας, ή μετριότης ήμων την αύτοῦ ζήτησιν προσδεξαμένη, το παρόν άπολύει, δι' ού και παραχελεύεται έν άγίω Πνεύματι διατηρείσθαι τό τοιοῦτον πατριαρχικόν μονύδριον τοῦ τιμίου πρεσδυτέρου άνώτερον πάσης έπηρείας και συζητήσιως άπό τῶν χατά χαιρούς Ιερωτάτων μητροπολιτών Σουγδαία; χαι πάντων των τοῦ χλήρου τῆς κατ' αὐτού; ἐκκλησίας, τὸν δὲ κατὰ καιροὺς ἀποστελλόμενον μετὰ γραμμάτων της ήμων μετριότητος είς την διεξαγωγήν τώνείς τὰ έκεξ μέρη πατρι ερχικών έξερχικών δικαίων χαι παρείσπρακτον έργασάμενον, επιτηρείν τε και C εισέρχεσθαι εί, το τοιούτο μουύ ριον και άπολαύειν τη; συνήθου; χυδερνήσεω;, μη μέντοι γε και άπαιτείν τι γάριν χανονιχού ή ένοχλείν αύτῷ έζω τοῦ πρέποντος, τόν γε μήν ειρημένον εύλαδέστατον χῦρ Βαρλαάμ, παθηγούμενον εύρισπόμενον έν τωδε τω μονυδρίω και τῶν ἐν αὐ:ῷ μοιαχῶν προιστάμενον χαι τα είς ψυχιχήν αύτῶν λυσιτέλειαν είσηγούμενον, αύτον πέμπειν χ.λ το χανονικόν είς το πατριαρχικόν κελλίου καθ' Εκαστου έτος άνυστερήτως. Και είς τήν περί τούτου σαφάλειαν απολέλυται αύτῷ τὸ παρόν γράμμα της ήμων μετριότητος.

> † 'Eppáşη τῆ ἔκτη τοῦ 'Ιουλίου μηνός τῆς δ' Iro.

### LVIII. Nicephorus Gregoras excommunicatur a Philotheo, metropolita Selybriæ.

+ Νικηφόρψ τῷ Γρηγορά και τοις φρονούσι και λέγουσι και επεκδικούσι τα εκείνου περί τε των άλλων θείων δογμάτων, και έτε περί της παναχράντου χαι θεομήτορος, ότι ούχ είσηλθε δηλονότι είς τά "Αγια των άγίων, έν οίς απαξ τοῦ ένιαυτοῦ μόνος ό άρχιερεύς είσήρχετο, άνάθεμα.

† Ο ταπεικός μητροπολίτης Σηλυδρίας Φιλό-BEOC.

LIX. Patriarcha ep scepum Justinianæ primæ el totius Bulgariæ vocat ad synodum æcumenicam, deliberaturam de unione Ecclesiæ Orientalis cum Occidentali.

+ Μαχαριώτατε επίσχοπε της πρώτης Ιουστινίανῆς 'Αχρειδών και πάσης Βουλγαρίας, ἐν άγίω Πνεύ-

A DE LA COLORA

Ē

1413

ματι άγαπητε άδελφε της ήμων μετριότητος, εύχο- A καίων εκκλησιαστικών ύποθέσεων άπολειφθηναι την μαι τῷ Θεῷ ύγιαίνειν την άγιωσύνην σου καί σωματικώς, είς σύστασιν και ώφέλειαν τοῦ ὑπ' αὐτήν Χριστωνύμου πληρώματος. Ο περιπόθητος εξάδελφος τοῦ χρατίστου χαὶ άγίου μου αὐτοχράτορος, ό χόντος Σαδοείας, χαταλαδών είς την θεομεγάλυντον χαι θεοφύλαχτον Κωνσταντινούπολον μετά χατέρ. γων, έχων μεθ' έαυτοῦ και δυτικόν άρχιερέα, τον χῦρ Παῦλον, διεχόμισε λόγους τοῦ πάππα πρός τὸν χράτιστον και άγιόν μου αύτοχράτορα περί τῆς ένώσεως και όμονοίας των Έκκλησιων, της τε ήμετέρας δηλονότι και της των Λατίνων · ο ούν κράτιστος χαι άγιός μου αύτοχράτωρ έδειξε τά περί τούτου τη ήμῶν μετριότητι και τοις άγιωτάτοις πατριάρχαις, τώ τε 'Αλεξανδρεία; χαι τώ Τεροσολύμων, έτι δε xal τη lepa συνόδω των ευρεθέντων ένταυθα lspu- B τάτων αρχιερέων, και κοινή συνειθόντες και όμοφωνήσαντες έψηφισάμεθα, δείν γενέσθαι οίχουμενιχήν ούνοδον χατά τάς προγεγονυίας έπτα οίχουμενιχάς συνόδους. Οι μέν ούν δύο άγιώτατοι πατριάρχαι, δ τε 'Αλεξανδρείας και των 'Ιεροσολύμων, εύρίσκονται άρτίως ένταῦθα, χαι ἀποστέλλουσιν ήδη γραφά; πρός τους ύπ' αυτούς άρχιερείς και τάς οίκείας συνόδους, ένα παραγένωνται. Διεμηνυσάμεθα δε χαί τῷ άγιωτάτψ πατριάρχη 'Αντιοχείας ήμεζς, ίνα μετά των ύπ' αύτλν πάντων άρχιερέων χαι της ίδίας συνόδου ένι γουν άναγχαζον άφιχέσθαι χαί την άγιωσύνην σον μετά των ύπό σε άρχιερέων πάντων, έπει xauddixt xat olxoupevixt forat i subodos  $\cdot$  ènet yap ή αυτόθι έχχλησία χαι το Εθνος αυτό έντεῦθεν ώς άπό πηγής και βίζης Εχει την εύσέσειαν και την **Q** ύγια και αμώμητον πίστιν, πρόκειται δε αρτίω; ό περί εδσεδείας και πίστεως σκοπός, άνάγκη πασά έστι, καταλαδείν ένταῦθα την άγιωσύνην σου, ίνα κοινή διασκεψάμενοι, τη του Θεού βοηθεία και χάριτι, δώμεν λόγον ύπερ της θεοσεδείας ήμων και των απταίστων περί Θεού δογμάτων, έρηρεισμένοι rais delais l'papais rais élappelixais re xai anoστολικαίς και πατρικαίς παραδόσεσι και διδασκαλίαις. ούδε γάρ βουλόμεθα καν μίαν συλλαθήν ή μίαν χεραίαν παροραθήναι τών χειμένων δογμάτων, άλλά των εύαγγελιχών τε και άποστολιχών και πατριχών χανόνων τε χαί δογμάτων χαί των άρχαίων νομοθεσιών χειμένων, ούτω χαί ήμας δούναι λόγον ύπερ των προχειμένων ύποθέσεων. Διά τοῦτο χαί másas sou doudelas ápels, dsar xai olal else, xai πάντα τὰ προχείμενά σοι δεύτερα θέμενος τοῦ περί εύσεδείας λόγου, σπούδασον κατά πάσαν άνάγκην χατ.).αδείν ένταύθα μετά των ύπ) σε πάντων άρχιερέων · ένθα γάρ έστι ό περί εύσεδείας και περί πίστεως λόγος προηγούμενος, πάντα δεί παραδλέ-.πειν τ.ν πρός άλήθειαν βλέποντα. Όφοίλεις ούν χαταλαδείν έντος της τεταγμένης διωρίας, άρχομένης από τοῦ παρόντος 'Ιουνίου μηνός της ένισταμένης ε' ινδιχτιώνος μέχρι χαι συμπλήρωσιν χρόνων δύο. Έλν δε παρελθούσης της τοιαύτης διωρίας ούχ έλθη ή άγιωσύνη σου, ήμεις ούχέτι μέλλομεν πέριμένειν. Και πόση ή ζημία έστι, πόση βλάδη, πόση πρός τούτοις άτιμία, τοιούτων προχειμένων άναγ-

άγιωσύνην σου της τοιαύτης έπωφελούς συνελεύσεως, ώσπερ έπει έλθης, πόση τιμή και δόξα, πόσον χέρδος χαι πόση ώφέλεια έσται χαι είς την άγιωσύνην σου και είς τους εύρισχομένους αύτόθι Χριστιανού;; Σπουδασάτω τοίνυν αύτη άφικέσθαι ένταύθα, πάντα τὰ άλλα ἐλάττω θέμενος τῆς τοκαύτης ὑποθέσεως γινωσχέτω δε ή άγιωσύνη σου, ότι την ύγια και αμώμητον πίστιν και την ευσέδειαν ήμων και τά όρθά ταύτης δόγματα ούτω φυλάσσομεν, χαί ούτως έχομεν και ή Έκκλησία και ή βασιλεία, ώσπερ και πρότερον είχομεν και μη πιστεύσης τισί λέγουσιν Ισως περί ήμων έναντία, άλλ' ούτω διακείμεθα περί τὰ όρθὰ και άληθη περί Θιοῦ δόγματι, χαι οίτως έσμεν χαι νύν, ώσπερ ήμεν χαι πρότερον. και γάρ ούτω συνεφωνήσαμεν μετά των μηνυτών του πάππα, ίνα, έὰν φανῆ τὸ ἡμέτερον δόγμα ἐν τῆ συνόδω από των θείων Γραφών χρείττον των Λα: !νων, ελθωσιν έχεινοι μεθ' ήμων χαι δμολογήσωσιν, ώσπερ λέγομεν ήμεζς. Θαρρούμεν δε τω Θεώ, ότι ούτω γενήσεται τη αύτου βοηθεία και χάριτι. 'Αχριδώς ούν πληροφορήθητι, ότι ούτως είναι ταύτα, ώς γράφομεν τη άγιωσύνη σου. Γενέσθω ούν ούτω, χαθώς παραδηλούμεν αύτη, ίνα καταλάδη ένταυθα ή άγιωσύνη σου μετά των ύπό σε άρχιερέων πάντων. inel rotaural elous avayxatat xal anapatryrot al προκείμεναι εχχλησιαστιχαί ύποθέσεις. Ο πανάγ2θος Κύριος είη διαφυλάττων την άγιωσύνην σου άνωτέραν παντό; άνιαρού συναντήματος.

### LX. Archiepiscopus Leucadis transfortur in metropolim Naupacti.

## + Πράξις συνοδική έπι τη μετασθέσει τος Ναυπάκτου έξ έρχιεπισχοπής της Λευχάδος.

† Σκοπείν χρή και το της ψυχής δμμα πανταχού περιάγειν τέν γε άληθώς είληφότα παρά Χριστού την των αύτος λογικών θρεμμάτων ποιμαντικήν προστασίων, και μήν δή προύργου τίθεσθαι, όπως μηδέν τι τούτων μέρος ύποσυλών ό έξ άρχης ήμιν βασχαίνων πόβρω βάλλη της προσηχούσης και σω: τηρίου νομής τή σπάνει και έρημία των ταις διόασχαλίαις ώσπερ τισι πόαις εχτρέφειν αυτά δυναμένων ού μόνον γάρ άπολείται το του Χριστού ποίμνιον τή τής λογικής ενδεία τροφής, αλλά και θηροί βορά rauti reviserai, lerw of tal; suboximous tal xibojλοις διδασκαλίαις των έργον άει ποιουμένων, τά της εύσεδεία; είλιχρινη δόγματα παραχαράττειν χαι τώ σίτω το ζιζάνιον υποσπείρειν · δθεν ουδ' έπι πολύ χρη παρατείνεσθαι το άποίμαντον τών χηρευουσών έχπλησιών, μηδ' άνευ προέδρου ταύτας διατελείν, χαί μάλισο' όσαις συμθέθηκε μέσον γενών . . . ώς έν σποδιά πῦρ συγκρύπτεσθαι και τη φαίνειν κατά μιχρόν αποδάλλειν, μή παρόντος του την αναψιν δυναμένου ποιείν, όποίον δήπου και το νύν ήμιν έν λάγοις • ή γάρ ταίς μεγίσται; άνωθεν έγχριθείσα των μητροπόλεων άγιωτάτη μητρόπολις Ναυπάχτου. άρχιερέως γνησίου χηρεύουσα, ψήφω συνοδική τον έαυτης ποιμένα και πρόεδρον είληφεν, άνδρα συνετόν και πολλάκις ύπερ εύσεδείας διηγωνισμένου τε

sa xoiva παρά των έχεισε τοπαρχών, έτι δέ xal των άλλων πάντων έχχρίτων τε χαί λογάδων χαι των του χλήρου Εγγραφος μαρτυρία, ού μην άλλα και την γειροτονίαν πρότερον τῆς ἀγιωτάτης ἀρχιεπισκοπῆς Λευχάδος άνηρημένον, άποδιωχθέντα δ' έχειθεν παρά των Ίταλων, ός όη παρά της ήμων μετριότητος, ψήφω συνοδική, ώς δεδήλωται, της περί αύτην όμηγύρεως των Ιερωτάτων μητροπολιτών, του Καισαρείας, τοῦ Ἐφέσου, τοῦ Ἡραχλείας, τοῦ Κυζίχου, τοῦ Χαλχηδόνος, τοῦ Αδριανουπόλεως, τοῦ Ποντοηρακλείας, τοῦ Βρύσεως, τοῦ Αίνου, τοῦ Βιζύης, τοῦ Σηλυδρίας και τοῦ Γάνου, σεπτῷ τε κελεύσματι και εύδοχία τοῦ χρατίστου χαι άγίου μου αὐτοχράτορος, έφ' ὦ τὰ τῆς Ἐχχλησίας χαλῶ; ἴδρυται χαὶ ἐστήριχται, αποχατέστη τη του Χριστού χάριτι επί την B άγιωτάτην μητρόπολιν Ναυπάχτου. Ενθεν τοι καλ άπολύουσα ή μετριότης ήμων την παρούσαν συνοδιχήν πράξιν πρός τόνδε τον Ιερώτατον μητροπολίτην Ναυπάκτου, Οπέρτιμον και Εξαρχον πάσης Αιτωλίας, έν άγίω Πνεύματι άγαπητον άδελφον της ήμων μετριότητος και συλλειτουργόν, κῦρ Ματθαΐον, δίδωσιν משידש דאי מאאָצטטסמא דאָטי דאָ צמד' משידטי באצאקסות πάσαν την άρχιερατικήν διεξαγωγήν, ώς γνησίω ταύτης άχχιερεί, ός δή πρός τῷ λαχείν την έπωνυμίαν τῆς τοιαύτης ἀγιωτάτης μητροπόλεως Ναυπάχτου έξει χαί την έπι του ίερου συνθρόνου ταύτης έγχαθίδρυσιν. Νῦν μέντοι γε όφείλει έχειν την έαυτού καθέδραν έπι της ύπ' αύτον άγιωτάτης έπισκοπης της έν τη 'Αχαρνανία "Αρτης, έχειν τε χαί τάς ο ύπ' αύτον έτέρα; έπισχοπά;, άνευ των δύο έπισχοπων αύτου, της τε Δρυνουπόλεω; και της Βελά;, και χατά την εχαλησιαστικήν τάξιν και ύποτύπωσιν της άνηχούσης αύτῷ τιμής έν τε χαθέδραις, στάσεσί τε xal συνελεύσεσιν, άναγνωστών σφραγίδας ποιείν. ύποδιαχόνους τε και διαχόνους προδιδάζειν και πρεσδυτέρους χειροτονείν και επισκόπους είς τάς ύπ' αύτον έχχλησίας έγχαθισταν, έφειμένον και τοῦτο πράττεσθαι, επιλαδέσθαι δε χαι πάντων των όθενδήποτε διαφερόντων διχαίων τη χατ' αύτον άγιωτάτη μητροπόλει, δθεν όφείλουσιν οι τε έν αύτη κληρικοί παί ίερωμένοι, μονάζοντές τε και λαϊκώ, ύποκείσθαι τούτω και πειθαρχείν, όσα γνησίω αύτων άρχιερεί και ποιμένι, μεσίτη τε και διαλλακτή τά πρός Θεόν, κ. τ. λ. Έπιδέδοται ή παροῦσα συνοδική D πράξις τῷδε τῷ διαληφθέντι Ιερωτάτω μητροπολίτη Νιυπάκτου, ύπερτίμφ και άγαπητῷ άδελφῷ τῆς ήμῶν μετριότητος και συλλειτουργῷ, δι' ἀσφάλειαν, απολυθείσα χατά μηνα 'Ιούλιον της ένισταμένης ε' ίνδ. του ,ςωοε έτους, ήτις χαι ύπεσημάνθη τη αύτοχείρω υπογραφή της ήμων μετριότητος.

## LXI. Christianupoleos præsul in jus vocatur.

+ Μηνι Νοεμδρίω, θ', ήμερα τρίτη, ίνδ. ς', προχαθημένου τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν δεσπότου, τοῦ οίχουμενιχοῦ πατριάρχου, ἐν τοῖς χελλίοις τῆς μεγάλης άγιωσύνης αύτοῦ τοίς έν τοίς δεξιοίς χατηχουμενείοις, συνεδριαζόντων αύτῷ χαί τῶν ἰερωτάτων αρχιερέων και ύπερτίμων, τοῦ Καισαρτίας, τοῦ

χαι παθόντα, ώς έδειξεν ή ήμιν ύπερ αύτοῦ πεμφθεί- Α Ἐφέσου, τοῦ Κυζίχου, τοῦ Χαλαηδόνος, τόῦ Βρύσεως, τοῦ Βιζύης, δντος διὰ γνώμης καὶ τοῦ Αίνου, έλαλήθη περί του Χριστιανουπόλεως, ότι τε τόν μοναγόν 'Hoatav τόν άπό τῆς μονῆς τοῦ τιμίου Πρσδρόμου συνοδιχώς επισχεθέντα, μή προδιδασθηναι είς ιερωσύνην διά το δούναι και αύτον τώ γόητι ένεχυρον έπι το εύρειν τα ύπέρπυρα, άπερ άπώλεσεν 6 μοναχός Ίλαρίων, λαδών έχεινον άπό τῆς τοιαύτης μονής, και ταυτα την υπόθεσιν είδως και διαμηνυθείς παρά του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου, του οίχουμενικού πατριάρχου, διά τε των ίερωτάτων άρχιερέων, τοῦ τε Ἐφέσου καὶ τοῦ ᾿Αδριανουπόλεως, μή λαδείν αύτών · ό δε λαθών και είς την έαυτοῦ έχχλησίαν απέλθων έχειροτόνησε τουτον διάκονον, καί ότι τούτου γενομένου και τοῦ βηθέντος 'Ησαίου έλθόντος ένταῦθα και καθαιρεθέντος ψήψψ συνοδική, έπισχεθείς και ό Χριστιανουπόλεως και διαμηνυθείς. έλθειν ένταθθα άπολογησόμενος συνοδικώς, ότου ydριν πεποίηκε ταῦτα · ό δὲ οὐκ ἦλθε, προδαλλόμενος Ενδειαν χαί το μή δύνασθαι δι' κότην ένταῦθα παραγενέσθαι, και εί δεί συγχωρηθήναι αυτόν ένεργείν τά τῆς άρχιερωσύνης, μέχρις αν ένταῦθα παραγένηται. Πρό; ταῦτα ἀπεφήναντο οἱ ἰερώτατοι ἀρχιερείς, επιδεδαιώσαντος ταύτα ύστερον και τού παναγιωτάτου ήμων διαπότου, του οίκουμενικού πατριάρχου. στι τὰ μέν έγχλήματα ταύτα xaθalpeouv ἀπαιτεξ τοῦ Χριστιανουπόλεως, τοιαύτα πεποιηκότος. δια εδ συγκατάδασιν καί ότι άπών ούδεις καταδικάζεται, έστω συγπεχωρημένος διενεργείν άχωλύτως τά τῆς άρχιερωσύνης, δως αν ενταύθα παραγένηται. Έτάχθη δέ και τουτο, ότι, εί μέν έντος του έλευσομένου Matou μηνός έλθος, γεγονότων πρός έχεινον τριών μηνυμάτων, πρώτου μέν άπό των ένταυθα διά τιμίας γραφής του παναγιωτάτου δεσπότου ήμων, του οίκουμενικού πατριάρχου, δευτέρου δε χαι τρίτου δια τών ίερωτάτων άρχιερέων, τοῦ τε Μονεμδασίας χαι του Λακεδαιμονίας, εύρισκομένων έκείσε, τότε άποdorfiseral suvolixing, xal reviseral to th Beig xal ίερα συνόδω δόξαν χανονιχώς · εί δε τών μηνυμάτων γεγονότων, ώ; είρηται, χαὶ τῆ; τεταγμένης διωρίας παρελθούσης ούχ έλθοι, τότε ίνα χαι άπών χαθαιρηται. Διά ταῦτα ἐγγέγραπται ταῦτα τῷ παρόντι χώδιχίω σημειώσεως χάριν, μητί Νοεμβρίω ird. ς'

### LXII. Metropolitæ Gotthiæ committitur Ecclesia Chersonis.

## + "Ενταλμα έξαρχικόν τῷ Γοτθίας, γεγονός έπι τη τῆς Χερσώνος ἐκκλησία.

+ 'Η μετριότης ήμῶν διὰ τοῦ παρόντος αὐτῆς γράμματος άνατίθησε τῷ Ιερωτάτψ μητροπολίτη Γοτθίας και ύπερτίμω, έν άγιω Πνεύματι άγαπητώ άδελφά της ήμων μετριότητος και συλλειτουργώ, την έξαρχίαν και διοίκησιν της έν Χερσώνι άγίας του Θεοῦ ἐχχλησίας, δστις χαι όφείλει ἐπιδλέπειν χαι έπιτηρείν ταύτην και τους έν αύτη εύρισκομένους lepwµένους και μονάζοντας και τον λοιπόν τοῦ Κυpiou X pistúvupov ).aby και παραινείν και είσηγείσθαι, κ. τ. λ. 'Απελύθη τη δ'.



ρός τό • Μητί Όκτωβρίψ ίνδ. ζ.

# LXIII. Synodus decernit, fundos ecclesiasticos non posse cedi imperatori.

+ Μηνί Νοεμδρίφ . . . . Ινδ' 5', διεχομίσθησαν λόγοι του χρατίστου χαι άγίου ήμῶν αύθέντου χαι βασιλέως πρός τον παναγιώτατον δεσπότην ήμων, τον οίκουμενικών πατριάρχην, δια του περιποθήτου θείου της χραταιάς και άγίας βασιλείας αύτου, του τιμιωτάτου έν μοναχοίς χῦρ Μακαρίου Γλαδά τοῦ Ταργανειώτου, είπόντος, ότι ό βασιλεύς ό άγιος βούλεται καταστήσαι στρατιώτας έν τοι; χωρίοις έξω της Κωνσταντινουπόλεω; μέχρι της Σηλυδρίας, οί; χαι βούλεται δούναι τά έν αύτοις χωράφια χαι την γην πάσαν την έν αυτοίς · έπει δέ έγει και ή μεγάλη Β Έκκλησία δύο χωρία, τὸ τοῦ Οἰκονομείου καὶ τὸ τοῦ Πασπαρα, μηνύει τη μεγάλη άγιωσύνη σου, ίνα άπολυθώσι ταύτα παρ' αύτης, ώς αν παραλαδών ο βασιλεύς ό άγιος ταῦτα ποιήση ἐπ' αὐτοίς, ὅπερ βούλεται, κατέχειν γάρ μέλλει ταῦτα μέχρι χρόνου ένξς, και εί μέν ποιήσει, όπερ βούλεται, χαθέξει ταυτα και είτετι και δώσει τη Έκκλησία έτέραν πρόσοδον, ίσην τοίς κτήμασι τούτοις, εί δε ού ποιήσει, δπερ βούλεται, άντιστραφήσονται ταῦτα πρός αὐτήν. Πρό; ταύτα ό παναγιώτατος δεσπότης ήμων, ό οίχουμενικός πατριάρχης, απεκρίνατο, ώς Έγω ούκ έχω άδειαν έχδοῦναί τινί τι τῶν τῆς ἘΧΧλησίας Χτημάτων, φύλαξ γάρ είμι τούτων χατά την των ίερων κανόνων διατα ήν, και των μέν προσόδων αύτων είμε κύριος κατά πάντα και έξουσιαστής, ώστε <sup>C</sup> ποιείν έπ' αύτοι; πάν, ὅπερ βούλομαι, τῶν δὲ ὑποκειμένων αύτῶν καὶ τῶν κτημάτων οὐχὶ, ἀλλά φύλαξ μα λόν είμι. διά τοῦτο και ού ποιήτω τοῦτό ποτε. Προτροπή δε της μεγάλης άγιωσύνης αύτου συνήχθησαν οι ιερώτατοι άρχιερείς και υπέρτιμοι έν τη σεεασμία μους τοῦ Ακαταλήπτου, ὁ Καισαρείας, ὁ Έφέσου, ό Κυζίχου, ό Χαλχηδόνος, ό Βιζύης, ό Βρύσεω;, ό Περιθεωρίου, δντος διά γνώμης χαι του Λίνου, και άκηκοότες ταῦτα και ἐρωτηθέντες είπειν, τί και αύτοις δοκεί περί τούτου, πάντες είπον ώς άπό ένος στόματος, μη έχειν άδειαν μήτε τον παναγιώτατον δεσπότην ήμων, τον οίχουμενιχον πατριάρχην, μήτε την περί αυτόν Ιεράν και μεγάλην σύνο--δον έκδοῦναι πρός τινά τι τῶν τῆς Έκκλησία; κτη- D μάτων κεχωλυμένον γάρ είναι τοῦτο παρά τῶν Ιερών χανόνων χαι άπειρημένον το διδόναι τινά τών έπισχόπων άπὸ τῶν χτημάτων τῆς ὑπ' αὐτοῦ ἐχκλησία; πρός τινα. Διά τούτο και ήμεις είπερ και βουλόμεθα ποιήσαι τούτο, άλλ' ού δυνάμεθα, κωλυόμενοι παρά των Ιερών κανώνων. Έπι τούτοις είπεν ώς από του χρατίστου και άγιου ήμων αύθέντου και βασιλέως ό περιπόθητος θείος της άγίας βασιλείας αύτου, ότι έπει ού διδόατε ταύτι πρό; αυτόν, ζοτε ταυτα, ϊνα κατέχη, ώσπερ κατέχουσιν έτεροι και σπείρουσιν έν αύτοις και άποδιδόκαι την μορτήν πρές την εχαλησίαν, δότε ούν και αύτω όμοιως, ίνα όρισμῷ τη : άγίας βασιλείας αύτοῦ άποδιδῶται ή μορ: η τι Μεγάλη Έχχλησία. Και πρός ταύτα ούν είπεν η

† Elze xal διά της τιμίας πατριαρχικής χει- A ίερα σύνοδος, ότι ούδε τουτο έχαμεν άδειαν ποιήσαι. κεκώλυται γάρ και τοῦτο παρά τῶν ἰερῶν κανόνων, διακελευομένων, μή δίδοσθαι τά τῆς Ἐκκλησίας κτήματά τινι των δυνατών, μήτοι γε και βασιλεί. Έπ! πασι τούτοις άπεφήνατο και ό παναγιώτατος δισπτης ήμων, ο οίκουμενικός πατριάρχης, και ή περί αύτον ίερα και μέγάλη σύνοδος, ότι ήμεζς μέν άδειαν oux Eyonev expouvat the the 'Exchanging athuata πρός τινα · ούδε γαρ βουλομένοις ήμιν εξέσται τοῦτο ποιήσαι · διά τούτο χαί ούδόλως άπολύομεν ταύτα. Εί δε βούλεται ό βασιλεύς ό άγιος λαθείν αύτι τη ίδία έξουσία, ο βούλεται ποιήσαι, ποιησάτω. Αύτος έδωκε ταύτα τη Έκκλησία, αύτος και βουλόμειο, λαδείν αύτα λαδέτω, έξουσίαν έχει ποιήσαι έπι τούτοις, δ βούλεται. 'Ημείς άφ' έαυτῶν οὐδόλως ποιήσομεν τούτο, κάν εί τι γένηται. Είς γούν την περί τούτου δήλωσιν έγράφησαν ταῦτα ἐν τῷ παρόντι χωδικίω σημειώσεως χάριν.

### LXIV. Ecclesia Sardium subjicitur metropoli Philadelphiæ.

### + Πράξις συνοδική έπι τῷ Φιλαδελφείας.

+ 'Ο δε πάντα μεταποιών χρόνος και άμείδων και είς το μή δν χωρείν παρασκευάζων τα καλώς έχοντα μέχρι τούδε τὰ έαυτοῦ ποιῶν καὶ τῆ; ίδίας φυσ:χῆς ἀχολουθίας ἐχόμενος χαι την τῶν Σάρδεων μεγάλήν μητρόπολιν, έφ' ούτω δόξη; προήκουσαν xx τοσαύτην περιφάνειαν σχούσαν άπό τε χρόνου χιλ τής των έν αύτη καλλίστη; εύταξίας τε καλ παιδείσεως, ώς και ταις μεγίσταις και πρώταις συναριθηθήναι των μητροπόλεων, χαι το πρωτείον πλην όλίγων τινών κατά πασών έπιφέρεσθαι και το κράτης, κάν ταις άπάντων έγχειμένην γλώσσαις, ώς ήδ σμά τι τερπνόν και καλλώπισμα των σπαι της Απία; προκάθηνται πόλεων, είς τοσούτο νῶν άμορφία; προήνεγκε ταύτην και ούτω το κατ' αύτην, Θεού δηλαδή συγχωρούντος, διέθετο, ώς μηδά σχήμα γούν πόλεως άποσώζειν και μικρόν τινα χαρακτήρα άντι παραδείσου τρυφής, άφανισμού και άπωλείας πεδίον γεγεντιμένην. Καί ταῦτα μέν τῷ χρόνφ ποιείν καί τά πολλώ τούτων έτι χείρω τοις πάσι προσαπειλεί. Εθος, ύλην εύρίσκοντι την καθ' ήμων άγανάκτησιν τού θεού διά τ) τών άμαρτιών ήμων πληθος, μάλα έιχαίως ήμιν επιγιγνομένην. Τοίς δέ γε της άσφαλείας αύτών και της είς το κρείττον επανορθώσεως άνάγχην έχουσι κήδεσθαι των άπολωλότων τά χαταλειφθέντα μέρη συνάγειν προσήχει χαι τούτοι; φυλακήν είς το έξης χορηγείν, ώς αν της χοονική, έπιδουλής ανώτερα τα της ρηθείσης έχχλησίας περιλειφθέντα έχ πολλών μιχρά λείψανα πνευματιχής επισχέψεω; άξιῶσαι τῶν προσηχόντων αν είη, τον καλον έκείνου μιμουμένους ποιμένα, ός τά πολλά τών προδάτων χαταλιπών, χαλώς Εχοντα, έπι την του απολωλότο; ένδ; ζήτησιν καθήκεν. Ένθεν τοι και την άγιωτάτην Ειλαδελφείες μητρόπολιν, πολλέ φιλουμένην Θεώ και διά τουτο και μέχρι τέλους άναλωτον τηρουμένην χαι μηδενέ ποτ' ών των έθνων αύχένα κλίναι προστεταγμένην, ποιμένα τε πλουτούσαι τον Άχρων τον του Μεού έχ εκτόν και ταίς

## SYNODICE CONSTITUTIONES.

αύτοῦ σὺν τοῖς λόγοις τε κ.μ. διδάγματιν εὐχαΙς κα- Α και παρά πολλῶν τῶν ήμετέςων γραμμάτων τῷ αξ τεστηριγμένην, μητέρα τούτων δη των χαταλειφθέντων και μητρόπολιν καλόν έδοξεν ήμιν καταστήσαι, ού δόξαν μάλλον αύτη παρεχομένην, δορν αύτοις τον απ' αύτης σωτηρίαν και την ασφάλειαν. Συνδιασκε-Walling reliver the rept tourou of metaleting shalow and περί αύτην όμηγύρει των ξερωτάτων άρχιερέων χαί ύπερτίμων, το Έφέσου, το Κυζίκου, το Νεχαία:, τῷ Χαλκηδάνος, τῷ Βρύσεως, τῷ Περιθεωρίου και τῷ Μιλήτου, πέπραχε την μέν ένορίαν πάσαν τῶν Σάρδεων, βση τίς έστιν, είναι ύπο την άγιωτάτην ταύτην μητρόπολιν, ταύτην δ' ώσαύτως την τῶν Σάρδεων χεχτημένην τόπον χαλ θρόνου, τοῦτο el; tòu έξης απαντά χρόνου είναι, όπερ αι Σάρδεις ήσαν. καλώς έχουσαι και μήπω τη των έθνων φθορά, Θεού παραχωρήσαντος, έκδοθείσει. Έξεσται τοίνυν το άπο Β τούδε τῷ Ιερωτάτω μητροπολίτη Φιλαδελφείας, ὑπερτίμω καλέξάρχω πάσης Λυδίας, έν άγιω Πνεύματε άγαπητῷ άδελφῷ και συλλειτουργῷ τῆς ήμῶν μετριότητος, γνησίω δντι άρχιερεί και τῆς περιλειφθείσης ένορίας των Σάρδεων, μετέχειν πάντων των άνηκόντων τῷ τοιούτω θρόνω, ήγουν τοῦ τε τόπου και της έν ταις ίεραις συνάξεσι στάσεως και καθέδρας. דסט דב לומצלייטט אמ! הפבלטדלפטע אבופסדטיבוי, לה:σκόπους έν ταξς ύπ' αύτας έκκλησίας έγκαθιστάν και άπλως είπειν πάντα ποιείν και πράττειν, όσα πάσι τοίς γνησίοις άρχιερεύσιν έν ταζς ύπ' αύτους έκκλησίαις άνήκει ποιείν, των καταλειφθέντων μερών εχείνης ύποχειμένων τη άγιωτάτη μητροπόλει Φιλαδελφείας, όφειλούση και τόν τόπον έχειν και την τιμήν και τον θρόνον έχείνης, ώ, είρηται, όφειλόντων 🛱 πάντων τών έν αύταζς εύρισχομένων Χριστ ανών ύποκείσθαι αύτο όη τω ίσρωτάτω μητροπολίτη Φιλαδελφείας και πειθαρχείν, ώς γνησίω άρχιερεί και διαλλακτή και μεσίτη αυτών τα πρός τον Θεόν, μηδενό; δντος τόῦ πλεονεχτιχῷ τινι τρόπω παρεισαγθέντος και έν τη ένορία τούτων Ιερατικόν τι βουλη-Οη σομένου ποτέ διαπράξασθαι. Εί; γάρ την περί πούτου άσφάλειαν άπολέλυται χαλ ή παρούσα συνοδική πράξις της ήμων μετριότητος.

† Άπελύθη τῆ ι. Είχε και διά τῆς τιμίας πα. τριαγχικής χειρός τό · Μητί Αύγούστω, iro. ζ.

## LXV. Patriarchu Philotheus litteris ad patriarcham Antivchie datis conqueritur de quodam Marco.

## † Μηνί Φεβρουαρίω ις, ίνδ. 4.

† Αγιώτατε δέσποτα, πατριάρχα θεουπόλεως μεγάλης Άντιοχείας και πάσης Άνατολής, έν άγίω Πιεύματι άγαπητε άδελφε της ήμων μετριότη:ος χαί συλλεττουργέ, τον παντοδύναμον διά παντές ίχετεύω Κύριον, δπως ύγιαίνοι ή άγιωσύνη σου χαί σωματικώς, και παντοίαν έχοι την πρός το κρείττον επίδησιν είς χαταρτισμέν και στηριγμόν του ύπό σε Χριστωνύμου ποιμνίου και ύπερασπισμέν της άμωμήτου και ύγιοῦς πίστεως. Όπόσα εκάνδαλα καί θορύδι και συγχύσεις και ταραχάς έποιη. σεν ένταθθα θ παρά της σής άγιδτητος είς προστασίαν άποσταλείς πρό καιρού της σεδασμίας μονής των Όδηγων, ό ποτε 'Απαμείας, παρεδηλώθησαν

PATROL. GR. CL!I.

άγιότητι καί παρέ των αύτωθι έρχομένων, και ούκ έπτι νῶν χρεία τὰ αὐτὰ πάλιν γράφειν περί τῶν αὐτών · τοῦτο έὲ κτίνον έστ.ν ἀνάγκη κάτα καφαδηλώσαι, ώς ούτος ό ποτε 'Απαμείας, Μάρκος, ώς φαίνεται άπό του πράγματο;, ούτε πατριάρχην 'Αντις. צבות; בצבו, כודב בטיססטי, כלדב משישדמידניסטיבטאבשה, all' aust inninglas. Enoirges autols, eas allieps καί ξένα παντί ανθρώπου Χριστιανώ, ώς έμμθομεν άπό των της σης άγιστητος γραφων, ήλθεν ένσαῦθε, xal stagate shu Exclosion, the Assider, shu Konstantinoúnolin, szebbn tó nay, nathopila nagi the one driving the rat the nept with lepde out δου, και άφορισμο καθυπεδλήθη, έαν μη συντόμως Enavastpéyn autolle. Xal eide importae neul touτου, ουδέ λόγου ήξίωσε, άλλά και τους διακομίσεντας άρχιερείς τα τοιαύτα και ύδρισε και ύδρίζει, και ουδε ίδειν έθέλει, και νών πάλιν βούλεται ίνα χαί το μοναστήριου λάδη μέθ' έαυτου, και μήτε ύπο τλν Κωνσταντινουπόλεω; είναι, μήτε μήν ύπο τω Avrioxelas, wonep petiters payers net and raw γραφών των ένταυθα άρχιερέων της σης έγιότητος • τό δέ χείρισταν, δπερ ήχουσα νών, δτι βούλεται ίνα έλθη αύτός, νὰ ἀπατήση χαὶ την ἀγιωσύνην σου xai the strood sou, we rate with the surright σιν και την προστασίαν της μονής, και εύρισκηται ένταῦθα. Τί ταῦτα ; ἀνθρώτου ; Χριστιανοῦ ; διαδώ λου άντιχρύς είσιν έργα. Έγω την είρηνην χρήδω και την άγάπην και την φιλίαν της άγιωσύκης σου, ότι ούχ άλλως ήμας έχειν δεί, έπει τοῦτο διδάσκο. μεν. καί είς τοῦτο ἐτάχθημεν, καί αὐτὸν ἔχομεν διδάσχαλον τον Χριστόν χοί Θεόν ήμων την είρηνη». Καί είπερ έλθοι αυτόθι, φέρων γραφάς ή προστάγ. ματα τού κρατίστου και άγίου μου αυτοκράτορος, ζητῶν συγχώρη τιν, ζνα πάλιν ἐπαναστρέψη ἐνταῦθα είς προστασίαν της μονής, απόπεμψον αύτιν, και μηδόλως αχούσης αύτοῦ • προξενήσει γάρ σχάνδα. )ον. είπερ γένοιτο μέτον ήμῶν, μέγα. Ἐγὼ τοὺς έρχομένους ένταῦθα τῆς σῆς άγιότητος πάντας χαί avadé jopat xal ayant, xal Erepov tav népýg; évταῦθα, xáxείνον xal άναδέξομαι xal άγαπήσω, είκερ xai elphviúgiv ébeingen, xai un ourgúseis érelpein και σκάνδαλα. Εί γάρ τοιούτος κακύς άνθρωπος άναφανείη μέσον εί; την πάλιν μου, εί; των θρόνον μου. D μεγάλω; σχανδαλισθήσομαι, ώσπερ Enelie ποιήσειν και ή άγιότης σου εί; τόπου σου αύτόθι, είπερ συνέθαινέ τι τοιούτον. Έρφωσο, έν Κυρίφ άγιώτατε

δέσποτα, ποθεινότατε άδελφε και συλλειτουργό της ήμῶν μετριότητος.

† Elze και διά τῆς τιμίας πατριαρχικῆς χει. εός τό· Φιλύθεος, ελέφ Θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώμης, και υίχουμενικός πατριάρχης.

## LXVI. Synodi decretum de non alienandis bonis Ecclesia.

† Έπειδήπερ ανηνέχθη τη ήμων μετριότητι, ότι τινές των άρχιερέων, παραγινόμενοι είς τάς λαιούone autous exertinging, press exoures nata naves

1420

σπεύδειν τράπον συνιστάν χαί πρό; το χρείττον άγειν Α χεινται τούτοις οι χληρονόμοι αύτου. > Καί ή χα τά των όπ' αύτους εχχλησιών χτήματα, μήτοι γε μόνον αύτά συντηρείν χαι φυλάσσειν άμείωτα χαι άνεκποίητα καθάπαξ και άκαταδούλωτα, τος αν έξ αθτών αύτοί τε τὸ ἰχανὸν ἔχοιεν, χαὶ ὅἡ χαὶ ὅἱ πρὸς αύτους άφορῶντες χαι προμήθειαν έξαιτούμενοι τοῦ σκοπού μή άποτυγχάνωσιν . οι δέ ούτ είδ' δπως τά μέν των προσηχόντων ταζς έχχλησίαις άχινήτων πτημάτων τοίς βουλομένοις πιπράσχουσι, τά δ' αυθι; άμετόχως άποχαρίζονται, τά δε παρά το άρμόfor teros explationized tien exercise . xas tonto μάλιστα γέγονεν έπι της άγιωτάτης μητροπόλεως Αίνου, των πατά παερούς ειληφότων την προστασίαν αύτης ταίς προειρημέναις αίτίαις ές τοσούτον κα-שלדבישטלידוש בנדון, של גוואל דאי דשי לאמיאבושי χρείαν παρέχειν δύνασθαι τῷ γνησίως αὐτῆς ἀρτίως 🗷 προξοταμένω άρχιερεί, μήτοι γε και πτωχοίς έξαρκείν διδόναι, δπερ ό τοῦ Θεοῦ βούλεται νόμος και τί θείοι χανόνες διαχελεύονται. Η μετριότης ημών, rol; below wal legol; enougy raves, rate rowhy σμόνοιαν των περί αυτήν Ιερωτάτων άρχιερέων καί ύπερτίμων, του 'Ηρακλείας, του Νικαίας, του Βρύσεως, του Χαλαηδόνο;, του 'Αμασείας, του Τραπεζούντος, του Μιτυλήνης, του Μηθύμνης, του Σωζοπόλτως και του Χερσώνος, το παρον αύτης σεγιλλιώδες εχτίθησι γράμμα, δι' ού και κατά του; κανόνας τους λέγοντας, εί τις επίσκοπο; εύρεθή ή ήγούμενος צה דשי מטרסטףיושי דסט בהומצסהנוסט א דסט עסימסדאρίου έπποιούμενος εί; άρχοντικήν χείρα ή ετέρψ προσώπω επδιδούς, Εχυρον είναι την Εχδοσιν χατά τον χανόνα των άγίων αποστόλων ούτωσι χατά βημα διεξιόντα · • Πάντων των έχχλησιαστιχών πραγμάrwy & interations igite the pourter, at bioixette αύτά, ώς τοδ Θεού έφορώντο;, μη έξειναι δε αύτῷ σφετερίζεσθαί τι έξ αύτων ή συγγενέσιν ίδίοι; τά τοῦ Θεοῦ γαρίζεσθαι · εί δὲ πένητες εἶεν, ἐπιχορηγείτω ώς πένηςι, και μή προφάσει τούτων τά τῆς Έχχλησίας άπεμπολείτω. > Όμοίως χαι ή πρός Δόμνον επιστολή του άγίου Κυρίλλου τάδε φησί έν µέρει · ε Κειμήλια μέν γάρ και κτήσεις άκινήτους avex noints til; excluding owledge you, excoluσις δέ έστιν ή μετάθεσις της δεσποτείας, ήγουν ή δωρεά, ή πράσις, ή έμφύτευσις, ή άνταλλαγή χαί τά όμοια. Εχδοσις δε ή έπι προσώποις ή χρόνοις ώρισμένοις παραπομπή καταχρηστικώς δε και ή D εκκλησία αληθύμνης, επί τῷ προσείναι αύτή δι Εκδοσις έκποίησις λέγεται, και ή έκποίησις Έκδοσις. ) Όμοίως και ό πεντεκαιδέκατος κανών της έν 'Αγκύρα συνόδου τοιάδε φησί \* ε Περί τῶν διαφερόντων τῷ χυριαχῷ ήτοι τή ἘΧκλησία, δσα έπισχόπου μή δντος τρεσδύτεροι επώλησαν, άναχαλείσθαι το χυριαχόν, έν οε τη χρίσει του επισχόπου είναι, είτε προσήχει απολαδείν την τιμήν τούς χαxũ; ŵvhoaµévou;, elte xal µh, biz th nolláxi; thv πρόσοδον των πεπραμένων άποδεδωχέναι αύτοίς τούτοις πλείονα την τιμήν. > Και ή μα' τοῦ γ' τίτλου διάταξις ούτω φησί · · Κατ' ένιαυτόν ό οίχονόμος παρατίθεται λόγον της αύτου διοιχήσεως τῷ έπισχόπω, χαί αποδίδωσιν, εί τι φανή βλάψα; ή χερδήσας · εί δε τελευτήσει πρό των λογισμών, όπό-

διάταξις του β' τίτλου φησίν, δτι ό μή δι' άνάβουσιν αίχμαλώτων άγοράζων ίερα σκεύη..... Reliqua desunt.

### LXVII. Synodi decretum de bonis metropoleos M2thymna alienatis.

ין דאבל מיקאלצטא דא אָששי עבדףנלראדו, שכ צי דא άγιωτάτη μητροπόλει Μηθύμνης οι κατά καιρούς tov appreparizov autig zatezovtes opóvov mapeou-אמי הרָסָי דוּימן דשי אלאָרָיאשי מאל דשי דאָך אאאאיןσίας πτημάτων έπι τῷ πατέχειν τούτους αὐτά παι έκδουλεύειν έν τη Έκκλησία, άποδιδόντας αύτη χαι το άνήχου τέλο;, του χαιρού δε προϊόντος χαι τών παραλαδόντων ταυτα τετελευτηκότων, κατέχουσι ταύτα χατά διαδοχήν άπ' έχείνων οί χληρονόpol exelver, at ourse olwe anyoral, and the ανήχουσαν υπηρεσίαν τη Έχχλησία διδόντες, άλλοι δε ούδε τέλος διδόχσιν, άλλα χατέχουσι ταυτα έξουσιαστικώς ώς ίδια αύτών, τινές δε χαι διδόντες όλίγον διδόασι. χαί διά ταυτα έδεήθη της ήμων μετριότητος ό μρώτατος μητροπολίτης Μηθύμνης xal ύπέρτιμος, έν άγίω Πνεύματι άγαπητός άδελφδς αύτής και συλλειτουργός, κώρ Χαρίτων, βοηθείας το-אַכּוֹי, שמידב באמימטדרףמסָזָימו דון אמד' מטיטי באאאקטוֹם τα κτήματα αύτης ή μετριότης ήμων, συνδιασκιψαμένη τα περί τούτου τη περί αύτην ίτρι και θεία συνόδω των Ιερωτάτων άρχιερίων χαι ύπερτίρων. διέγνω και άπεφήνατο, ώς αν εί μεν κληρικοί είσιν ol xatégovseç tà tỹç 'Exklyslaç xthuata, xatégoσιν όμοίως και εδτοι ταύτα, καθώς και οι πρώτοι באבליחו אאקףוצה, בס שי צעטומוי סטומו דמטדב אבדב biadoyhu, xal thu מיא אסטשמעט דו שצא אין דוב διδόντες και το σύνηθες τέλος. ΕΙ δε ούχ είσι κληριχοί, εί μέν βούλονται χατέχειν αύτά, δφείλουσιν άποδιδόναι το τέλο; ύπερ αύτων, άναλόγω; πρέ; α χατέχουσιν · εί δε ού βούλονται διδόναι τέλο;, δφείλουσιν άντιστραφήναι τη Έχχλησία τα χτήματα χωρις λόγου τινός και προφάσεως, είπερ είσι τοιαύτα, ola-napédabov èt apyig . el de enoinsav avartheus τινάς και βελτιώσεις έν αύτοις, κατέχειν μέν όφείλουσι ταύτα, άλλά και το τέλος διδόναι άπαραιτήτως τη Έχχλησία. Τούτου γάρ χάριν άπολέλυται και τό παρδο γράμμα της ήμων μετριότητο; τη άγιωτάτη ά σφάλειαν.

 $\dagger$  'Assludy the id'.  $\dagger$  Elge zai dià tipias zaτριαρχικής χειρός τό · Μητί 'Ιςυτίφ, Ιτδ. η'.

### LXVIII. Patriarchæ litteræ exhortatoriæ datæ ad Demetrium, magnum ducem Russia.

+ Εύγενέστατε μέγα φηξ πάσης 'Ρωσίας, εν άγίω Πνεύματι γνησιώτατε και ήγαπημένο υίε τη; ήμών μετριότητρς, χῦρ Δημήτριε, ὑγείαν χαὶ εὐθυμίαν ψυχης, σώματός τε και ρώσιν και εὐεζίαν, ζωή, ειρηνικήν και πολυετή, επίδοσιν και αυξησιν και προχοπην τοῦ σοῦ βίου καὶ τῆς ἀρχῆς σου, καὶ άλλο εί τι άγαθόν καί σω ήριον, έπεύχεται τη εύγενεία σου ή μετριότης ήμων από Θιού παντοκράτορος. Τά

## SYNODICAL CONSTITUTIONES.

πρός την ήμων μετριότητα, και εσώθησαν καλώ; μετά του άνθρώπου σου του Δανιήλ. Και έγνώρισα χιί Εμαθον περί πάντων ών παρεδήλους χαι Εγρααις, και εύχαρίστησα τῷ Θεῷ, ότι έχεις καλώς έίς the dysian one tal sig to apay wata one cal sig the άρχήν σου. Έγω γουν κατά το χρέος, δπερ όφεί) ω ώς χύινός πατήρ άνωθεν άπό Θεού χαταστάς είς τούς άπαντάχοῦ τῆς γῆς εὐρισχομένους Χριστιανούς, ἀεὶ χαι σπουδάζω χαι άγωνίζομαι ύπερ της σωτηρίας αύτῶν, xal εἶχομαι εἰς τὸν θεὸν ὑπέρ αὐτῶν, πλέον δε τουτο ποιώ είς ύμας, είς τὸ αὐτόθι εύρισκόμενον τοῦ Χριστοῦ άγιον ἔθνος, διὰ τον φόδον, δν Εχουσι πρός του Θεόν και την άγάπην και την πίστιν, εξγομαι και άγαπῶ πάντας ύμας, ώς είπον, πλέον των άλλων · την δε εύγενειάν σου έτι περισσοτέρως Β χαι άγαπώ χαι εύχομαι ώς υίδν μου διά την άγάπην και την φιλίαν, ην έχεις είς την ήμων μετριόtyta, xal the xabapar motion, he Exerc el; the aylav tou Deou 'Exxindlar, xal the stopphy xal την υποταγήν, ήν έχεις είς τον ιερώτατον μητροπυλίτην Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, έν άγίω Πνεύματι άγαπητον άδελφον της ήμων μετριότητος. Εμαθον γάρ, δτι στέργεις αύτον και άγαπας, και πασαν ύποταγήν και εύπείθειαν απονέμεις αύτῷ, ὥς μοι ξγραψεν ούτος, και άπεδεζάμην σε πολλά και η δξάμην σοι · και οδτω ποίει, υξέ μου, ένα έχης την εύχην μου και είς το Εμπροτθεν ου μόνον γάρ έν τώ παρόντι βίω μέλλεις έχειν έτι πλέον και την ζωήν σου άλυπου και την άρχην σου άκατάλυτον, C άλλα και έν τῷ μέλλοντι αίῶνι την τῶν αίωνίων αγαθών ξπόλαυ σιν, ού μήν άλλα και παρ' έμου περισσοτέρας πολλά τας εύχας και τας εύλογίας. δ γάρ μητροπολίτης 6 παρ' έμου χαταστάς τύπον φέper pou Oedu, xal avel épou euploxerar autobr, xal τας ό ύποτασσόμενος αύτῷ χαί ό σπουδάζων χαί άγαπαν και τιμαν και πείθεσθαι αύτῷ τῷ Θεῷ ύποτάσσεται και τη ήμων μετριότητι. Πάσα γάρ ή πρός αύτον γινομένη τιμή είς έμε διαδαίνει και δι έμου άντικρυς πρός αύτον τον Θεόν, χα! δν άν εύξηται ούτος και άγαπήση διά τινα αίτίαν άγαθην ή διά την εύσεσειαν αύτοῦ ή διά την ύποταγήν του, Εχω τον και έγω εύλογημένον και ό θεός ώσαύτως, xai th Evantion, on an opprobil xal deoploy, Exe ton χαί έγω ούτως. Διά τοῦτο, υἰέ μου, ἐπειδή χαί έγω η ταῦτά σοι γράφω, χαὶ γινώσχει χαι ή εὐγένειά σου, τη χάριτι του Χριστού, και πλήροι; αυτά · ίτι πλέον αγωνίζου χαι σπούδαζε είς την Έχκλησίαν ούτος γάρ ο μητροπολίτης και μέγας άνθρωπος ένι, και άπι θεού ετάχθη πατήρ, και πολλά σε άγαπα, ίνα ή μετριότης ήμων άχούουσα έχη εύφροσύνην μεγάλην και χαράν. Και ταῦτα μέθ έχουσιν οῦτως, περί δε των άλλων ών εξήτησας, εγένοντο χατά την παράχληρίν σου χαί την άξιωσίν σου γράμματα τής ήμων μετριότητος, χαι ήδη έρχονται σύν Θεώ αύτόθι, και μέλλεις ίδειν ταύτα και μαθείν ακριδώς περί πάντων άπό τοῦ μητροπολίτου Κυίδου χαι πάσης 'Ρωσίας. Έγένοντα δέ, χαθώς άπεδέχου, χαί πολλά σε έπήνεσα και ημάπησα και ηθξάμην σοι

1431

γράμματα τῆς εὐγενείας σου διεχομίσθη σαν ἐνταῦθα Α τούτου Σνεχα. Ἐλυπήθην γἀρ πολλά καὶ ἀργίδθην πρός την ἡμῶν μετριότητα, καὶ ἐσώθησαν καλῶς μετὰ τοῦ ἀνῦρώπου ἀου τοῦ Δανιήλ. Καὶ ἐγνώριἀα καὶ Ἐμαθον ħερὶ πάντων ῶν παρεδήλους καὶ Ἐγραq ¿ς, καὶ εὐχαρίστητα τῷ Θεῷ, ὅτι Ἐχεις καλῶς ἐἰς τὴν ἡγίως μου κερὶ τούτου, καὶ ਓ τε θέλεις, καὶ αἰς, καὶ εὐχαρίστητα τῷ Θεῷ, ὅτι Ἐχεις καλῶς ἐἰς τὴν δγείαν σου καὶ εἰς τὰ πράγματά σου καὶ εἰς τὴν ἁρχήν σου. Ἐγῶ γοῦν κατά τὸ χρέος, ὅπερ ἀφείλω ὡς κῶινὸς πατήρ ἄνωθεν ἀπὸ Θεοῦ καταστὰς εἰς τοὺς ἀπαντάχοῦ τῆς Υῆς εὐρισκομένους Χριστιανοῦς, ἀεὶ κὰὶ σπουδάζω καὶ ἀγωνίζομαι ὑπὲρ τῆς σωτηρίας αὐτῶν, καὶ ἐῦχομαι εἰς τὸν Θεὸν ὑπὲρ τῆς σωτηρίας κοῦ Χριστοῦ ἀιον Ἐθνος, διὰ τὸν φόδον, ὄν Ἐχουσι

> + Είχε και διά τιμίας κατρισρχικής χειρός το-Μητί Ιουτίω, Ιτό. η'.

### LXIX. Patriarchæ litteræ exhertatoriæ datæ ad metropolitam Kioviæ et totius Russiæ.

+ Ίερώτατε μητροπολίτα Κυέδου xai πάσης 'Ρωσίας, ύπέρτιμε, εν άγίφ Πνεύματι άγαπητε άδελφε τής ήμων μετριότητος χαί συλλειτουργέ, γάριν, είρήνην, Ελέος, ύγείαν ψυχής, ρώσιν σώματος και άλλο παν άγαθόν όμου και σωτήριον έπευχεται τη ερότητί σου ή μετριότης ήμων από θευδ παντοχράτορος. Τὰ γράμματα τῆς Ιερότητός σου διεχομίσθησαν ενταύθα-πρός την ήμων μετριότητα, και έγνωρισα άπό τούτων και άπό του άνθρώπου σου, του Αδδαπούμ, του διακομίδαντος ταύτα, πάντα δου έγραφες και ανέφερες εποίησας ούν καλώς και άπέστειλας ένταῦθα ἐγγράφους σου ἀναφορές καὶ άνθρωπόν σου, χαι ώς δεί ποιείν πάντας τους άρχιερείς · γινώσχει γάρ ή ιερότης σου άχριδώς την είς τοῦτο κανονικήν ψήφον και παρακέλευσεν, ήγουν δπως πρέπει πάντας τούς χατά τόπον άρχιερείς. που μέν αύτους έρχεσθαι πρός τόν πατριάρχην και th, θείαν xal lepàv σύνοδον, ποῦ δὲ, ῦταν οὐδὲν 🗢 έχωσε τούτο εύκολον, και γράμματα πέμπειν και άνθρώπους και άναφέρειν και ζητείν, περί ών χρή-Coust. Ale your too xporou the opphy of lepol xai Obios xavoves Epyeobas everuber tobs apprepris tobs ήμετέρους παρεχελεύσαντο, είτά τινες ύστερου έλθόντες των άγίων άρχιερέων διά τε τά διαστήματα τοῦ τόπου χαι διὰ την σσθένειαν των άνθρώπων άπαξ του ένιαυτου διετάξαντο. Απεδεξάμην ούν την σην Ιερότητα και επήθεσά σε. και πρέπει, να ποιής τούτο, μαλλον δε και αύτος σύ, δταν έχης τούτο εθ- χολον, έλθε · είδε μή, γράφε χαι άνάφερε χαι ζήτει, περί ων χρήζεις, περί έχχλησιαστιχώ / ζητημάτων, περί πολιτικών πραγμάτων, περί παντών ών έθέλεις. χαι μέλεις μανθάνειν προηγουμένω; μέν, περί ών άπορείς και ζητείς, Επειτα και περί των ένταυθα πάντων, πώς έχουσιν ένταῦθα τὰ πράγματα τὰ έχκλησιαστικά, τά πολιτικά και τά της βασιλείας. Και είπερ χρήζει και ό πατριάρχης και ή σύνοδος ίνα μηνίση πρός την σην Ιερότητα, μέλλει τουτο εύρίσχειν εδκολον. Την άγάπην και την εύμένειαν, δσην έχω είς την σην Ιερότητα, γινώσχεις χαλ αύτος χαλ άχριδώς, δτι ίδίαν άγάπην έχω είς σε χαι ίδιαν πληρογορίαν, και άγαπώ σε πολλά, και έχω σε φίλ.ν

βάνωμεν περί σου, περί του τόπου σου, περί τῆς άρχης σου, περί του ύπο σε μεγάλου τούτου ποιμινίου. Γενώσκω δε και έγω και είμε πεπληροφόρηjuévo;, oti ayanās uz, xai ēzeis piliav eis thu ήμῶν μετριότητα. Καί εί τι χρήζεις, γράφε τοῦτο μετά πληροφορίας, νά τὸ πληρῶ. 'Αγωνίζου οῦν και σπούδαζε διηνεκώς ύπερ του λαού σου, ύπερ του mountion con . or the frond marter of antile rotνόν πατέρα και διδάσκαλον και μεσίτην πρός του θεόν, και γινώσκεις άπριδώς, όπόσην σπουδήν όφείλουσιν-οί ποιμένες έχειν ύπερ των προδάτων αύτων, του λογιχού τούτου ποιμνίου του Χριστού. αύτο γάρ το στόμα του Χριστού φησι διά του άγίου άποστόλου τοῦ μεγάλου Παύλου, ότι λόγον άποδώσουσιν ύπέρ αύτων των έμπιστευθέντων αύτοξς άνθρώπων έν ήμέρα χρίσεως. Έγραψεν ή μετριίτης ήμῶν ίδίω; και πρός του: βηγα;, τους υίους μου, υπόσην ύποταγήν δφείλουσι πρός shu shu izpóτητα, και προσέταξα, ένα απουδάζωσε χρί άγωνίζωνται ύποτάσσεσθαι και πείθεσθαι και πανισίαν έχειν εύ-Asbeian aal mposoghu mpo; thu shu lepothta, aal έδίδαξα και παρήνεσα και ένουθέτησα, ούτω σε βλέπειν αύτόλι, ώσπερ αν Εδλεπον την ήμων μετριόtyra · inel xal tà dixma pipers tà idixi pou, xal έαν ύπατάσσωνται και τιμώσι και άγαπώσι την σην

- λερίτητα, έμε τιμώσι, δς έχω επί της γης τα δίχαια κού Θεού. Και έπει έγένου και σύ, χάριτε Χριστού. μητροπολίτης παρ' έμοῦ, τὰ δίχαια φέρεις τὰ έμά, χαί κας ύποτα τσόμενος τη ση Ιερότητι το Θεώ ύπο τάσσεται, και ή τιμή αύτη είς έμε διαδαίνει. Καί τούτα μέν έγραψα πρ'ς τούς βηγας και έδιδαξα και παρήνετα, ότα ώφελούσιν είς ψυχικήν αύτών και σωματικήν προκοπήν και αθξησιν της τιμής αύτων. Πρό; δὶ τὴν σὴν ἰερότητα ταῦτα προστάσοω, & xal
- άνωθεν. Το έθνος τοῦτο λίαν ἐστὶ μέγα καὶ πολυάνθρωπον, και πολλής δείται της επιμελείας, και πάντες ανάχεινται είς σέ, χαι δσον ένι είς την δύναμίν σου, σπούδαζε και δίδασκε και παραίνει πάντα, όσα παρίλαδε; από του άγίου Εύαγγελίου και των άγίων Πατέρων και διδασκάλων ήμων, και τότε έξεις και τόν Θεόν σύνδρομον είς τούτο χαι βυηθόν. "Εγραφές μοι και άνέφερες περί των ρηγών, οπως παρέδησαν τούς δρχους αύτών χαι τάς συμβιδάσεις, χαι ούτους, και έγένοντο κατά την άποδοχήν και ζήτησιν του υίου μου, του μεγάλου φηγός, και μέλλεις Ιδείν αύτάς. "Ετι δε άπελύθη και εί; τον επίσκοπον Νοδογροδίου διά την αίτιαν ήν οίδας, και περί άλ-, λων, και μέλλεις ίδειν αυτάς. Η χάρις του Θεου είη διατηρούσα την σήν Ιερότητα άνοσον, εύθυμον χαί άνωτέραν παντός άνιαροῦ συναντήματος.

† Είχε καί διά τιμίας πατριαρχικής χειρός τό· Mari 'lourly, iro. n'.

### LXX. Patriarchæ litteræ exhortatoriædatæ ad principes Russia.

+ Εύγενέστατοι όῆγες πάσης 'Ρωσίας, έν άγίω Πνεύματι ήγαπημένοι και πιποθημένοι υΙοί της

γνήσιον, και άποδέχομαι πολλά, ίνα γράφης, να μαν- 🛦 ήμων μετριότητος, ύγείαν και εύθυμίαν των ψυχών ύμῶν χαι τῶν σωμάτων εὐεξίαν τε χαι ρῶσιν, τῶν κατά τον βίον πραγμάτων πάντων εύθηνίαν τε καί εύημερίαν, αύξησιν άρχης και προκοπήν τιμής και άλλο παν αγαθόν όμοῦ και σωτήριον επεύχεται δμείο απασιν ή μετριότη; ήμων από Θεού παντοχράτορας. Η μετριότης ήμῶν, ἀχριδῶς γινώσχουσα προ πολλού την χαθαράν πίστιν χαι την εύσέδειαν 🕏 παρελάδετε άνωθεν και έξ άρχῆς ἀπό τῆς καθ' ήμας άγιωτάτης του θεου καθολική; και άποστολική; Bxxingla; sal oulartere autin, xadd; xal mapeλάδετε, αμώμητον και καθαράν και ακίδοηλον. όρθόδοξοι Χριστιανόι δυτες, τούτο δη το τών άγαθ 🖓 πάντων έξη! ρετον ού παύεται δι' δλου, όμοῦ δὲ κα! εύχομένη, ίνα άδιάλειπτον έχητε τοῦτο τὸ άγαθόν iv éautol;, xal augannes intention els the mods θεόν πίστιν και την εύσέδειαν. Ταῦτα δε μέλλετε ξχειν, είπερ αποδιδόατε πρός τον Ιερώτατον μητρσπολίτην Κυέδου και πάσης 'Peostas και υπέρτιμον, έν άγίω Πνεύματι άγαπητὸν άδελφδη τῆς ήμῶν μετριότητος και συλλειτουργόν, όν εχαρίσατο όμων έ Θεός δια των ήμετέρων χειρών, την πρέπουσαν αίδώ xai tiuty xal únotarty xal súnsibeias xal stépγετε τοῦτον xal τὰ παρ' αὐτοῦ λεγόμενα, ὡς τῆς Εχχλησίας υίοι γνήσιοι, χαθώς δφείλετε στέργειν και αύτον τον Θεόν · έπει γάρ ό Θεός την ήμων μετριότητα έταξε προστάτην των απανταχού της olχουμένης εύρισχομένων Χριστιανών χαι χηδεμόνα χαι φροντιστήν των ψυχών αύτων, πάντες είς έμε άνάχειντσι, πατέρα δντα χαί διδάσχαλον πάντων. Εξ C μέν ούν ήν δυνατόν, έμε αύτον διέρχεσθαι τας άπανταχού της ηής πόλεις και χώρας και διδάσκειν έν αύταις τον λόγον του Θεού, Εμελλον τούτο ποιείν άπαραιτήτως, έπειδή τοῦτό έστι το Εργον · έπει δε άδύνατόν έστιν, Ένα άνθρωπαν άσθενή και άνίσχυpov si; תלסמי דאי סוֹצחטעליאי הבףוהמדבוי, באוֹיז. דמו א μετριότης אושש דסטק xpelttovas xal mposionτας άνθρώπους κατ' άρετην, και καθίστησι και χειροτονεί ποιμένας και διδασκάλους και άρχιερείς, xal népnes node tà péon the dixoupéone. do pèo αύτόθι ποός την καθ' ύμας μεγάλην χώραν και το μυριάριθμον πλήθος, δν δε έν δίλφ μέρει της γής, χαι άλλον άλλαχοῦ · ἔχαστος οῦν εἰς ήν ἀν ἐχληρώνη χώραν καί τόπον, καί τόπον έχει και την καθέδρα, οπελύθησαν γραφαί της ήμων μετριότητος πρός D xai τα δίχαια πάντα της ήμων μετριότητος. Έπει ούν έχετε xal ύμεις αύτόθι άντι έμου τον ιερώτατον μητροπολίτην Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, άνδρα σεμνόν και εύλαδη και ένάρετον και πάτι κοτμουμενον άγαθοίς, δυνάμενον, τη του Χριστου χάριτα ποιμάναι λαόν και όδηγησαι πρός τας σωτηριους νομάς χαί ψυχάς όδυνωμένας παραχαλέστι χαί στ-Levouéva; orreitai xapilas, xalis xal unel; riveσχετε, πειραθέντες των αύτοῦ πλεονιχτημάτων ατί τής άγιότητος, μεγάλην όφείλετε πρός αύτου τη, τιμήν και εύπείθειαν, στην αν εμέλλετε ποος εμε αύτον αποδιδύναι, εί γε αυτόθι παρήμην τη γαρ ήμέτερα δίχαια έχων αύτος αύτοθι άντι έμου εύρισχε:αι, χαι ή πρός αύτον γινομένη τιμή χαι ύπταγή και εύπείθεια πρός την ήμων μετριότητα άνα-

### SYNODIC & CONSTITUTIONES.

e

φέρεται και δι' αύτης άντικρυς πρός αύτου του Θεόν Α ποιήσης ούτοι, μέλλεις τυχείν ίλεω της ήμων μεδιαδαίνει. Υμείς γούν, υίοι τής Έχχλησίας του Χριστοῦ δντες γνήσιοι και τρέφοντες πρός του Θεόν àπό ψυχής πίστιν άρθην xat sússiberav, άφείλετε ύπαχούειν τῷ ὑμετέριρ πατρί χαι ποιμένι χαι διδασχάλψ, όν ό Θεός ύμιν έχαρίσατο δι' ήμων, καί στέργειν αύτον ώς έμε, τα δε παρ' αύτοῦ λεγόμενα ώ; λογισμούς Θεού λογίζεσθαι · έάν ούτω ποιητε και ούτω διακέησθε πρός την Έκκλησίαν του Θεου καί πρός αύτον τον μερώτατον μητροπολίτην ύμων. πρώτον μέν έν τῷ νῦν αἰῶνι τοὺς μισθοὺς έξεπε. τίν Θεόν χτησάμενοι σύνδρομον χαί βοηθίν είς άπερ χρήζετε, αύξησιν της άρχης ύμιν παρεχόμενον χαι πλάτος βίου και πραγμάτων εύθηνίαν και των άγαθών πάντων εύημερίαν και ζωήν δλυπον, άνώδυνον x2) ύγείαν σωμάτων, έν δε τῷ. μέλλοντι την βασιλείαν των ούρανων και την των αιδίων άγαθων κλημονομίαν το και άπόλουσιν. Εξετε δε και παρά τῆς ήμών μετριότητος έπαίνους πολλούς και μεγάλους. xil evyapistlas xal evyas mode to Bedu, ou th yaεις και το έλεο; είη διατηρών ύμας, εστηριγμένους έδραίως έν τη δρθη και άμωμητω πίστει και ύπακρύοντας τῷ Πατρί χαι διδασχάλιο τῶν ὑμετέρων ψυχών, ώς αν ούτω διαφυλάττοισθε άνοσοι, εύθυμος και άνώτεροι παντός άνιαρού συναντήματος.

† Είχε και διά τιμίας πατριαρχικής χειρός τό· Mari 'Iouriw, iro. n'.

### LXXI. Patriarcha episcopum Novogradii monet\_ut cruces phelonii deponat et pareat metropolitæ Kioviæ et magno duci Russiæ Demetrio,

+ Θεοφιλέστατε επίσχοπε Νοδογροδίου, χάρις είη μαί είρηνη άπο Θεού τη τη θεοφιλία. Γινώσκεις, ότι ό πρό σοῦ ἐπίσχοπος Νοδογροδίου Ελαδε παρά the Oslac xal lepde xal peralge survoiou right, iva φορή είς το φελώνιον αύτοῦ σταυρούς τέσσαρας. COUTO OF EQUIXEN & Osla JUNODOG RODG EXELVON LIGNON. ούχ ένα έχη τοῦτο πάς ἐπίσχοπος Νοδογροδίου, άλλ' έχεινος μόνος πρός δν έδόθη ή δε μετριότης ήμων έγνώρισεν ότι σύ, παρά την τάξιν ποιήσες και παρά την χανονιχήν συνήθειαν, ελαδες, δπερ. ούδεν είχες aderan, mal popeis mal où eis to perminion oou toùs τέσσαρας σταυρούς, και ού τοῦτο μόνον, άλλά οἰδε την πρέπουσαν τιμήν και ύπακοήν και εύπείθειαν δίδως πρός τον μρώτατον μητροπολίτην Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, ύπέρτιμον, έν άγιω Πρεύματι άγα- Β πητόν άδελφόν της ήμων μετριότητος χαί συλλειτουργόν, αξτε μήν πρός του υίον μου, τον εύγενέστατον άξιγα πάσης 'Puslag, χώρ Δημήτριον, άλλά άνθίστασαι και άντιλέγεις αύτοις. "Απερ γνωρίσασα ή μετριότης ήμων έδαρύνθη και ώργίσθη και ήγανάκτη se κατά σοῦ, πῶς ποιείς ταῦτα παρά την παραχέλευσην των θείων χαι ξερών χανόνων. Διά τουτο και γράψει και παρακελεύεται σοι, ίνα χωρ'ς λόγου και προφάσεως εκδάλης άπο του φελωνίου σου τους σταυρούς · πώς γάρ ετόλμησας όλω; σοι ποιήσαι πράγμα τοιούτον; Επειτα ίνα έχης και την προσήχουσαν τιμήν χαι ύπαχοήν χαι εύπείθειαν πρός τον ίερώτατον μητροπολίτην Κυέδου και πάση; 'Ρωσίας χαι πρός του εύγενέστατον μέγαν βήγα · χαι ίαν

tpiototos xal tos delas xal lepãe xal periens ouvi-Sou, xal Erras .... xal ra Emeripua perpubτερα εί δε ού ποιήσεις ούτω, καθώς σοι παρ κελεύεται ή μετριότης ήμῶν, μέλλει γράψειν αύτη πρός τόν μητροπολίτην σου. Ένα σε χαθήρη χαι λάδη την άρχιερωσύνην άπα σου οΐον γουν σει φαίνεται χάλλιον, έχεινο χαί ποίησον. Η χάρις τοῦ Θεου είη μετά σου.

+ Είχε καί δια τιμίας πατριαρχικής χειρός . to Mart lourly, ird. of.

LXXII. Patriarcha excommunicat principes Aussicos. qui contra Lituanorum principem bellum facere tecusaruni.

+ 'Επεί οι εύγενέστατοι ήγες της "Ρωσίας ώμαφώνησαν δπαντες και συνέθεντο, δρχους φριχτούς north saves; xat the statos xat Colonoids oraupde άσπασάμενοι, μετά τοῦ εύγενεστάτου μεγάλου όηγος πάσης 'Ρωσίας, χῦρ Δημητρίου, ὡ; ἂν ἄπανπες όμοῦ ἐκστρατεύσωσε κατά τῶν ἀλλοτρίων τῆς ήμετέρας πίστεως, τῶν ἐχθρῶν τοῦ σταυροῦ τῶν μή πιστευόντων είς τον Κύριον ήμων Ίησοῦν Χριστόν, άλλά λατρευώντων και κακώς και άθέως τῷ πυρι. xel à μèv μέγας phi xarà rous oprous xal rhu συμφωνίαν, ήν πρός έχείνους έποίησε, χαφεφρόνησε δέ χαι της ζωής αύτου, προτιμοτέραν πάντων routwo hypodilieves the els the Bede dyampe and th ύπέρ αύτοῦ πολεμείν xai τοὺς ἐχθροὺς αὐτοῦ μάγκσθαι, και έτοιμασθείς έκάθητα, περιμένων έκείνους, αύτοι δέ, μήτε τον Θεόν φοζηθέντες, μήτε τούς δραους αίδεσθέντες, άλλά παραδάντες αύτούς τε και τόν σταυρόν. Ον ήσπάσαντο, και τάς πρός άλλήλους συνθήχας χαι ύποσχέσεις, χαθώς μέν ύπεσχέθησαν, ούχ έποίησαν, προσετέθησαν δέ μαλλον τῷ ἀσεδεί Ούργελδφ, δς και εκστρατείαν ποιήσας κατά τοῦ μεγάλου φηγός, πολλούς τῶν Χριστιανών άπώλεσε και διέφθειρε, διόπερ άφωρίσθησαν οί όξιγες παρά του ίερωτάτου μητροπολίτου Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, εν άγιφ Πνεύματ: άγαπητοῦ άδελφοῦ τῆς ήμῶν μετριότητος xal συλλειτουργοῦ, ώς χαταφρονηταί χαι παραδάται των έντολων του Θεού και των δρχων και των συνθηκών αύτων, ά δή πάντα ή μετριάτης ήμῶν εγνώρισε, λίαν βαρύ ήγησαμένη τουτο κατά των Χριστιανών, έχει και αῦτη τούτους δη τοὺς βηγας ἀφωρισμένους, ὡ; κατὰ τῆς ἰεράς πολιτεία; τῶν Χριστιανῶν πεπραχότας, οί τότε μέλλουσι τυχείν συγχωρήσεως παρ' αύτης, δπάταν παιήσωσι κατά την συμφωνίαν καλ τους δρκους αύτων, έκστρατεύσαντες όμοῦ μετά τοῦ μεγάλου βηγός κατά των έχθρων του σταυρού, και προσέλθωτι xxl προσπέσωσι τῷ μητροπολίτη αύτών, και άξιώσωσιν αύτον γράψαι περι τούτου τη ήμῶν μετριότητι, καὶ ὁπόταν γράψη ἐνταῦθα ὁ μητροπολίτης, ότι υπέστρεψαν και μετενόησαν γνησίως και καθαρώς, τότε συγχωρηθήσονται παρά τῆς ἡμῶν μετριότητος. Όφείλουσιν οῦν γινώσχειν ούτοι, ότι & άφοριαμός χωρισμός έστιν άπο τής. άγίας του Θεού Έχχλησίας χαι παντελής άλλοτρίωσις, και μετανοήσαι γνησίως και καθαρώς, ένα και

ούτοι τῆς τούτου συγχωρήσεως τύχωσι παρά τῆς A LXXIV. Patriarcha statuit, episcopatum Lituaniæ ήμῶς μετριότητος. subjectum esse metropoli Kiorior.

+ Είχε και δια τιμίας πατριαρχικής χειρός το Μητι 'Ιουτίφ, Ιτδ. η'.

### LXXIII. Patriarcha excommunicat Smolenissi principem Sveiisthlavum.

+ Εύγενέστατε μέγα ρήξ Σμολενίσχου, πορ Σφετζιστλάδε, ή μετριότης ήμῶν εγνώρισεν, ότι μετά του μεγάλου βηγός τῆς Ῥωσίας, κῦρ Δημητρίου, συνεφώνησας και συνθήκας εποίησας, φριχτώς όμόσας χαί του τίμιον χαί ζωοποιόν σταυρόν άσπασάμενος, ίνα μετ' αύτοῦ έκστρατεύσης κατά των έχθρων της ήμετερας πίστεως και κατά των έγθρων του σταμρού των λατρευόντων χαί πιστευόντων είς τὸ πῦρ, xal ἐχείνος, xabioς ἐτάξατε xal ouvepennifare, stormos in xal itedizero xal ai. σύ δε ού μόνον ούκ εποίησας, καθώς ύπεσχέθης και ώμοσας, άλλα μάλλον παραδάς χαι τους δραους χαι The aurohyan and the unoagereis and to plan wa τού σταυρού, συνεστράτευσας τῷ Ουργέλδφ κατά τών Χριστεχνών, και έφονεύθησαν και έφθάρησαν Χριστιανοί πολλοί, δι' όπερ άφώρισε σε 5 Ιερώτατος μητροπολίτης Κυίδου και πάσης Ρωσίας, εν άγκο Πνούματι άγαπητός άδελφός της ήμων ματριότητος και συλλειτουργός, καλώς και δικαίως Roihoas. 2002 Ap 2012012 ADIOUNES Nal Espabalvourag tous openus cal tas surofixes autous al to φίλημα του σταυρού, ώσπερ Θεού ούκ δντος κρίνοντος τά δίχαια και τους παραδάτας τιμωρούντο;, 6 εσύτους πρέπει τυγχάνειν τιμωρίας και επιτιμήσεως καλώς ούν εποίησεν ό Ιερώτατος μητροπολί-The ral dowprof of rain yap includes bape rate τής πίστεώς σου και του Χριστιανισμού σου. Εχει σε οθν και ή μετριότης ήμων διά ταύτα άφιορισμά-עסט, ש: אמאשה הסוון המעדמי דוד לב שלאבור דעצבוע παρ' αύτης συγχωρήσεως, όπόταν νοήσης, όπόσον rardy inningas, xal unostpicits ral metavohons yungliu; xai xabapüç xai xiaign; xai aposeidne κῶ μητροπολίτη σου, και ζητήση; παρ' αὐτοῦ συγχώρησιν, και γράψη ενταύθα πρός την ήμων μετριότητα. Γίνωσχε ούν, ότι ο άφορισμός χωρίζει τον άνθρωπου άπο της άγίας του Θοού Έχχλησίας και παντελώς αλλοτριοί, χαι το τεθνηχός αύτου σώμα, τοῦ ἀγθρώπου τοῦ ἀφωριαμένου, ἀδιάλυτον μένει D εις ελεγχον της πονηράς αύτου πράξεως. Σπούδασον λοιπόν και επιμελήθητι, ενα μετανοήσης γνησίω:, νοήσας το σφάλμα σου, και όπόταν γράψης ένταῦθα χαι σύ χαι ό μητροπολίτης, χαι ζητήση; συγχώρησιν, τότε μέλλεις τυχείν και παρά της ήμων μετριότητος συγχωρήσεως και λύσεως του άφορισμου אמו בטאשי אמו בחבוישי, או דלדב עלאלבור בשבוי דלי Θεόν διεων, έφ' οίσπερ είς αύτδυ ήμαρτες, βοηθών. και είς την άρχην σου και είς την ζωήν σου.

+ Είχε και διά τιμίας πατριαρχικής χειρός τό Mnri 'Ιουνίφ, irδ. η'. + Φθάνει μέν ή άγιωτάτη έπισχοπή των Αιτδών άνωθεν και έξ δρχης δποτεταγμένη τώ ιερωτότω μητροπολίτη Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, υπ' αυτύν χαι αύτη τελούσα χαι τής χατ' αύτλν έπαρχίσς ού μικρόν τι μέρος ὑπάρχουσα, παρ' αὐτοῦ τε τὸν οἰχείον επίσχοπον χειροτονούμενον δεχομένη χαι σύν ταξ; άλλαις επισκοπαζς αύτου ύπ' αύτον διαμένουσα. nard την έπιχρατήσασαν άνωθεν τάξιν ταΙ; έχπλη-סומסדואמוֹן השףמטטסבסוע צע דמוֹן מהמעדמאַסט דאָן אַייי έπαρχίαις. Του δέ την άρχην της είρημένης των Αιτδών χώρας διέποντος βηγός χαχώς πρός τόν ιερώτατον μητροπολίτην Κυέδου και πάση; "Ρωσίας διατεθέντος, τον χώρ Άλέξιον, χαι πάντ' άν όντος έτοίμου και παθείν και δράσαι ή τούτον έχει» μητροπολίτην και την ίδίαν άρχην τε και χώραν πνευματικώς ύποχείσθαι αύτῷ, χαθ' δαυτήν είναι βουλομένου καί είς μητρόπολιν τιμηθεξταν υπό μη-דףסהסאודה זיידסוט לוטיצודיםמו אמז לווטעיבטאמו, דהי לבףמי אמל אבץ שבאמאיא מטאיסטא מבוטטאדטי. מטדון לבוכמסת μή ποτε xal τι των άδοχήτων συμδαίη, xal ψυχ:χδυ ύποσταίη χίνδυνου χαι ρηξιν τοῦ χαθόλου της iepas 'Exxindias σώματος το πολυάνθρωπον Εθνος έχεινο, τον έχειθεν άποσταλέντα, άξιον άρχιερωσινης χριθέντα, μητροπολίτην τῆς τοιαύτης χαθίστησι χώρας, χατά την βούλησιν τοῦ ἐν αὐτή Εθνους χαί sa; exeller avayma; xal του σχοπόν τοῦ βηθέντος enide. Kai ho do to nedipa pere tovoe xalin. xal το της εlpήνης άνθος μέσον έχείνων εύθαλές άμάραντον έμενεν, είπερ ό χειβοτονηθείς έχεινος דסוק לסוובדיוי מטדטי בעביבי לבור, אבדדיל דב באי סוק δικαίοις τετίμητον έπει δε τουτο μέν ούθαμώς, τη δε χάχιστ' άπολουμένη του πλείονος έφέσει δεδωχώς έαυτον έχεινα χαθαρπάζειν έπειράτο, ών μή μέτοxo; fiv. xal ouvepéixsolat dixata, ur, dokes exeive άνήχοντα, και όχλησεων και άμφιδολιών αξτιο; χαι πολλών έτέρων τῷ έθνει χαθίστατο χαί τη χ.9 ήμας ίερα συνόδω διά ταθτα λυπής πολλής. Έντευθεν και γάρ πρός άνάγκης ύπηρχεν αύτη, πρέσδεις των εκκρίτων άνδρών πρός αύτους εκπέμπειν, την ταραχήν άνακόπτοντας και την σύγχυσιν ώς δυνα-דלי מישטדלאלטידמר, קדוב מאולי בי סטדמוב בטיבו אםδούσα πολλώ, το xal προς τέλο; ίδειν τέως ούδάλως έδούλετο, εί καί οδκ είς μακρίν ταῦτα προχωρείν ό της ειρήνης αφήσε δοτήρ, ή αύτοειρήνη, ό πάντων Σωτήρ, & Χριστός. 'Ως γάρ & Λιτδών εχείνος έξ άνθρώπων εγένετο, ή τοῦ θεοῦ Έχχλησία πρόνοιαν και αύθις του έθνους ποιείται, και την είρηνε-אלי אמדממדמפוי משירסוֹך הףמץ אמדרשבדמו, בשייםאם דש κρατίστω xal άγίω μου αύτοχράτορι, σου πρό τμών πατριάρχου γράμμασι συνοδικοίς και σεπτοίς προστάγμασι, την Λιτδών χώραν το μητροπολίτη Κυέ-6ου xai πάσης 'Proslag, ώς xai πρότερον, έπανασωσάντων χαί ταξάντων, αύτην ύπο το Κύεδον χαί αύθις τελείν και έπισκοπήν αύτου είναι και της του

## SYNODICA CONSTITUTIONES

ρηθέντος έερωτάτου μητροπολίτου Κυέδου μέρος, Α πολλ. πα τουτα το στο ποτο το του το ώσπερ και πρότερον, πνευματικής δεσποτείας. άπερ υστερον έμφανιαθέντα και τη ήμων μετριότητι-\*1 ταλώς προδεδηκότα άναφανέντα και παρ' αὐεῆς άπολύουσα σιγιλλιώδες γράμμα καλ αύτη παρακελεύεται, τελείν την των Λιτδών χώραν, χαί δοαπερ ύπ' αύτην χαθ' έαυτην γονομένην ετάχθησαν, ύπο την τοῦ Κυέβου, μητρόπολιν και επισχοπην αύτοῦ, και αύθις κατά τὰς άλλας και ταύτην.τυγκάvouray, to Kúchov eldévat pytpómaky. olxelav xal έχείθεν χειροτονείσθαι του ταύτης επίσκοπου και, raldπep xal πρότερον, ύπο την αύτοῦ ενορίαν τετάχθαι, καθ' & δη και η τοῦ πρό ημῶν πατριάρχου βούλεται συνοδική πράξις και τα έπ' αύτη σεπτά προστάγματα του πρατίστου και άγίου μου αύτο- Β χράτορος, είς τοὺς έξῆς ἄπαντας και δεηνεκείς χρόνους, ούτως έμμένειν όφείλουσα και μηδέποτε δι' ήντιναιών αίτίαν άποσχισθήναι και διαιρεθήναι την · τών Αιτδών χώραν της επιχρατείας και πνευματίκής διοικήσεως του μητροπολίτου Κύέδου, έπει άταξ γεγανός τουτο δχλησιν προεξένησε και άτοπα

Yayani, Kalifa mine sim : erter : : presenting is their states at 222 1 sit aline transmit with a service and Really charts, miras and and start start they derie; Bent Afgene unt al part ante angente ----Pestias appendian. Toira mar gave at ... μετριότητο; zarà μῆνα. oraptions bolizations the theory ward อีหาสมอสเอสาอชี 200 company set . Erovc.

•••

xat Bela napaneteuses 205 sevenuerer .... לבסיגלידטי, דעי סואטעובייבאי דבראביאער זייארא youv xal xarearpuby in mig fures surviveri: παρασημειώσεσι πρό του φθάστι ματρατή το המףא דון דועומן המדףומףצואין צבי לבוב בקוב יו πρωτότυπον, ixelves of the apple and farmer any תעמבוע בעצוע דמטדקע לפוזמינטר צבו של ברקט. לב γραφήναι συμδέδηχεν, έπει ούδε το τραγ/στου π στέργον έχειν διέγνωσται.

## + APXH TON ZYNOAIKON HAPAZHMEIOZEON TON APZAMENON EN TO HAPONTI KATAZTPON-NYEGAI KOAIKIQ; EZ OTOY O TIMIOTATOE MERAE XAPTOOYAAE THE AFIOTATHE TOY GEOR ΜΕΓΑΛΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ, ΠΑΝΥΠΕΡΕΝΤΙΜΟΤΑΤΟΣ ΚΥΡ ΓΕΩΡΓΙΟΣ Ο ΤΡΙΚΛΙΝΗΣ, ΤΟ ΤΟΥ ΜΕΓΑ. ΑΟΥ ΧΑΡΤΟΦΥΛΑΚΟΣ ΕΤΙΜΗΘΗ ΟΦΦΙΚΙΩ ΠΑΡΑ ΤΟΥ ΠΑΝΑΓΙΩΤΑΤΟΥ ΗΜΩΝ ΔΕΣΠΟΤΟΥ, ΤΟΥ ΟΙΧΟΥΜΕΝΙΚΟΥ ΠΑΤΡΙΑΡΧΟΥ ΚΥΡ ΦΙΛΟΘΕΟΥ.

# LXXV. Relatio legatorum de patriarcha Alexandriæ. C Ούγγροδλαχίας, ζητησάντων των άρχόντων έχείνου

+ Kata μηνα 'Απρίλλιον της η<sup>~</sup>ivo. aneotaλη. μεν παρά του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου, του οίκουμενικοῦ πατριάρχου, πρός τον άγιώχατον πάππαν και πατριάρχην 'Αλεξανδρείας, εκείνου τοῦτο ζητήσαντος, και έδεξάμεθα λόγους αύτοῦ, διακομίσαι τῷ παναγιωτάτ ν ήμων δεσπότη, τῷ οίκουμενικῷ πατριάρχη, δτι ετάχθη δηλαδή παρ' εχείνου μνημονεθεοθάι το θείου δυομα της μεγάλης άγιωσύνης φύτου έν τῷ ναῷ τῆς άγίας Θεοδοσίας. βούλεται δέ χαι έν τη σεδασμία μονή του Εδεργέτου πούπο παιήσαι, σφόδρα τοῦτο ἀποδεχόμενος, δειλιά δέ παρά γνώμην του χραταιού χαι άγιου ήμων αυθέντου και βασιλέως τοῦτα καταστήσαι γίνεσθαι, έπειδη μετά τῆς βουλῆς ααί γνώμης έγένετα της η χραταιά; και άγίας αύτοῦ βασιλείας, ότε δ' εκείνος έντοῦθα, Θιοῦ διδόντος, παραγένηται, τότε δή έτοιμός έστιν, είπε, και τουτο μετά του όρισμου έχεινου καταστήσαι, και δι' άσφάλειαν κατεστρώθη τώ παρόντι κώδικι καλ ή παρούσα παρασημείωσις μηνί και ίνδ. τοις άνεγεγραμμένοις.

### LXXVI. Anthimus nominatur metropolita gartis Ungrovlachiæ.

## t 'Η γεγονυία συνοδική πράξις έπι τη άγιωτάτη Έχχλησία Ούγγροβλαχίας.

† "Εφθασε μέν πρη χρόνων ήδη τινών ό lepώτατος μετροπολί.ης Βιτζύνης μετατεθείς συνοδική φήφω και επικρίσει πατριαρχική είς μητροπυλίτην red romou roure al row exerce Apieriavon to maps της μεγάλης και καθολικής Έκκλησίας δοθήναο αύτοι; άρχιερέα είς πνευμστικήν έπιστασίαν. και ψυχικήν ώφέλειαν, ώς άν π.ιρ' αύτοῦ χαλῶς τε χτε θεαρέστω; ποιμαίνοιντο, και πρό; τάς σωτηρίου; ήγοίντο νομάς. του δε χαιρού προϊόντος, επεί, του . Εθνους έχείνου τοῦ τόπου πολλοῦ τυγχάνοντος χαι άπείρου σχεδόν, ούχ έστιν εξς μόνος άρχιερεύς ίχανός πρός τό τοσούτον έθνος ώστε δύνασθαι πνευματιχώς αύτους επισχέπτεσθαι χαι διζάσχειν τλ ψυχωφελή και σωτήρια, κάντεῦθεν ἐδέησε και ἕτερον άρχιερέα χειροτονηθήναι τοῦ τόπου έχείνου, ζητησάντων όμοίως και τούτο των άρχόντων έχείνων, συγχατατεθέντος και του πρότερον δντος έχει χαι μέχρι τοῦ νῦν εύρισκομένου ἀρχιερέως, ἐξελέγη είς την προστασίαν ταύτην ό τιμιώτατος διχαιοφύλαξ χῶρ Δανκήλ, άντρ άξιδλογος χαι εύλαθης χαι ένάρετος, ίχανός χάριτι Χριστού και άρμόδιος είς τό μέγα τοῦτο άξίωμα, και συνέσει και άρετη δια. πρέπων, ού της άρενης και των λοιπών άγαθων πείραν σχόντες οι έν εχείνω τῷ τόπω άρχοντες όμοῦ καὶ ἀρχόμενοι, γράμμασιν ἰδίοις την ήμῶν μετριότητα xal την θείαν xal lepav xal μεγάλην σύνοδον παρεκάλεσαν, ώστε εύδοχήσαι και δωρήσασθαι τούτον αύτοις άρχιερέα, δς χαλ έχειροτονήθη ψήφω συνοδική και έπικρίσει της ήμων μετριότητο; μητροπολίτης μέρους Ούγγροδλαχίας, δηλονότι τοῦ ήμίσεως, Εχοντος άρχιερέα τον μετα.

## 1120

### PHILOTHEI CP. PATRIARCHE

τεθέντα πρότερον άπι Βιτζύνης. όφείλει τοίνυν ό άη- Α ρίπς μεμνημένοι φωνής, ούχ ήκιστα δ έν τή μεγάλη θεις Ιερώτατος μητροπολίτης μέρου; Ούγγροδλαχίας και ύπέρτιμος, έν άγίω Πνούματι άγαπητάς άδελφός και συλλειτουργός της ήμων μετριότητος, ά μετονομασθεί; μοναχός χῦρ "Αχθεμο;, ἐπιλαδίσθαι xal natasyelv the explosion taigne wal didesnew τόν έν αύτή Χριστώνυμον τοῦ Κυρίου λαφν χαι παpaively xal signyeloba: the duywoosh xal owthere. άναγ ώστας τε σφραγίζειν, χ. τ. λ. Καθέξει γε μήν ό τοιούτος και τόν τόπον του Μελιτηνής, όν xal and too vor ffer to te atasese xal xalespare ταίς μετά της lepd, και μεγάλης συνόδου και πανταχού. Τούτου γέρ χάριν άπολέλυται τῷ διαληφηέντε ίερωτάτει μητροπολίτη μέρους Ούγγροδλαγίας, ύπερτίμω και τον τόπον επέγοντι του Μελινηνής, έν άγίφ Πνεψματι άγαπητῷ άδελφῷ και σελλειτουργώ της ήμων μετριότητος, και ήπαρούσα συνοδική πρατις δι άσφάλειαν.

+ Είχε καί δια τιμίας πατριαρχικής χεφός τό Μηνί Όκτωδρίφ, ίνδ. Θ.

### LXXVII. Patriarcha metropolitæ Gæsareæ Gappadociæ confert jura episcopalia in ecclesits Tyanorum et Moçisi scde vacunte curanda.

## + Протрожу віс точ Кансарева;.

† Η μετριότης ημῶν ἐχχωρεί καὶ ἀδειαν δίδωσι τῷ ἰερωτάτῳ μητροπολίτῃ Καιααρείας, ὑπερτίμῷ τῶν ὑπερτίμων καὶ ἐξάρχῷ πάσης 'Ανατολῆς, ἐν ἀγίῷ Πνεύματι ἀγαπητῷ ἀδελῷῷ αὐτῆς καὶ συλλειτουργῷ, ὡς ἀν είπερ συμδαίη καὶ χηρεύοι τις τῶν μητροπόλεων, ክγουν τὰ Τύωνα ἢ ἡ Μωκιαός, καὶ δεήσωι, ἰερουργῆ οῦνος ἐν αὐτῆ καὶ χειρονογῆ κατὰ τοὺς κανόνας καὶ κάτὰ τὴν ἐπικρατήσασαν ἄνωθεν εἰς ταῦτα ἐκκλησιαστικήν συνήθειαν, μέχρι; ἀν γένηται γνήσιος ἐν τῷύτῃ ἀρχεροφός. Καὶ εἰς τὴν περὶ τούτου ἀσχάλειαν ἀπολάλωται καὶ τὸ παρὸν προτρεπτήριον γράμμα τῆς ἡμῶν μετριότητος αὐτῷ ἑἡ τῷ ἰερωτάτῷ μητροπολίτῃ Καισαρείας.

† Είχε και δια τιμίας πατριαρχικής χειρός τό· Μηνί Νοεμβρίφ, Ικό. 6'.

### EXXVIII. Synodi decretum de incantationibus.

† Μηνί Μαΐψ, ιβ', ίνδ, η', προπαθημάνου ποῦ παναγιωτάσου ἡμῶν ἐςαπότου, τοῦ οἰκουμενικοῦ πατριάρχου, ἐν τοίς ἐεξιοίς κατηχουμειείοια τῆς Ρ ἀγιωτάτης τοῦ ψεοῦ Μεγάλης Ἐπολησίας, συνεδριαζόντωμ τῆ μεγάλη ἀγιωσύνη αὐτοῦ καὶ τῶν ἰερωτάτων ἀρχιερέων καὶ ὑπερτίμων, τοῦ Νικαίας, τοῦ Πρύσεως, τοῦ Χαλκηδόνος καὶ τοῦ ζωζοπόλεω;, καὶ ὅἡ καὶ τοῦ ὑπεψηφίου Βάρνης.

1. Ο παναγιώτατος ήμῶν δεσπότης, ό οἰχουμενιψὸς πατριάρχης, Θεοῦ εὐξοπία χαὶ χάριτι εἰς τὸν ὑψηλὸν τῆς πατριαρχίας θρόνον ἐπανελθών, οὐκ ἐπαύσατο νώχτα τε καὶ ἡμέραν ἀγρυπνίαις ἐαυτὸν ἐποῦστο νώχτα τε καὶ ἡμέραν ἀγρυπνίαις ἐαυτὸν ἐποῦστο νώχτα τε καὶ ἡμέραν ἀγρυπνίαις ἐαυτὸν ἐποῦστο νώχτα τε καὶ ἡμέραν ἀγρυπνίαις ἐαυτὸν ἐποῦστις ὑπέρ τῶν ἐκασταχου τῆς οἰχουμένης Χριοτιανῶν, ποῦ μὲν τούτων ὑπερευχόμενος καὶ διά σιων τὰ θεοφιλῆ καὶ ψυχωφελῆ, ὡς λόιον ὑπέρ αὐτῶν ἀποῦώς ψης ἀῆς ἀποστολικῆς ἐκείνης καὶ μακα-

דבוידה אבל אבסואולו דשע אלובשע, דה לבסלהלמדים לעש-מדמעדויקט אלאיו, הפטט אמייטר אמייטר אמייטר אמייטר ביטלבδειάν τε το μέγιστον ανθείν και παβρησιάζεσθαι xal rating tak anavour evanoxelota: duyal, incl xal πηγήν sal βίζαν ταύτην τῆς εὐσεδείας xal xegaltu ó lóyng olde nalelv, is evreüten exactayou τής των Χριστιανών τής μεταπεμπομένης, ώς έχ πηγής το ναμα και ρίζης οι βλαστοί και κεφαλής ή τού λοιπού σώματος σύστεσις. Οίδε γάρ, ψε εί της εύσοδείας οδτω χαλώς χαι χανά το προσήχον άνθέξανται, ταύση και τάς άλλας των άρετων έποιχοδημήσουσεν εργατίας, και τάς του ποινού πολεμίου μηγανάς χαπώς άναφυομένας τη δυνάμει του Πνευparos exteneuse, xabels ad prider a parloouser. Kat τούτο μέν ούτως & παρά θεού προστάτης της Έχxigolas yai njavado tõs kistens noopanos nai φροντιστής των Χριστιανών άδιάλειπτας τελών ήν. πολλφ δε το της διδασκαλίας ρείθρω τος άπάντων appenen x20, unibra maxat xaf gein eroinont erar πρός τας του τονηρού μεθοδείας διδάσχων άνθίστασθαι καί πάντας πείθων, μή τοις τούτου συφιστικοί. άλίσχεσθαι δελεάσμασιν. 'Ο δε της εναντίας εχείνη; γενόμενος μοίρας των ζιζανίων σπορεύς, επείπεο olds the par sautou prixerat and raroupplas. als πάλαι την άρχην και μέχρι τοῦ δεῦρο το Χριστιανιχδυ μεταατρέφων γένος έχρησατο, τη θεϊκή δυνάμει καταργηθείσας, και ας κατήνεγκεν αίρέσεις και χαχοδοξίας και σχίσματα και καινοφωνίας και πλάνας παντοίας, την δ' Έχχλησίαν τη του Χριστού Xapite eleting a gousan orasabipan xal yahinin xal τά μέν ίδια τάκνα πάντοθεν περιθάλπουσαν και τώ της εύαεδείας τρέφουσαν γάλαχτι, το δέ γε ξένο χαί πόβρω που διεστώτα προχαλουμένην το χαι συνάγουσαν, την άλμυραν δόξαν της άσεδεία; ποτίμοι; τη; εύσεθείας άποχλυζομένην βήμασιν, νῦν πρός το דבאבטדמוסט אשו וובונסט אמצטט, דאב זסקדבומב פקאפיטדב xal payelas xal expenses to tabal two yeros two άνθρώπων ό άντιχείμενος έχχλιναι άντιτεχναται. χαι της νόσου μεταδίδωσε ταύτης χαι του φαρμάχου tois antoussepors to rai areparotegors xx1 aquiaχηως έξ άπροσεξίας βιούσιν, δθεν και άνδρας 23 χύναιά τινα πονηρά υπέσαλεν ό έχθρος μαγείαις τε aboaxerhenas xaf aug xorylas hanrixge dynabias και διαδολικές φθεγγομένες και πάσης άσεδείες μεστάς, είς άθετησίν τε της δρθοδόξου χαι εύσεθου; των Χριστιανών πίστεως και είς άπάτην και πλάνην και ψυχικών αύτων δλεθρον, ού μην άλλα και τινες Ετεροι παρεσύρησαν, οίτινες δη χαί παρισιρησαν. είς την πλάνην ταύτην χαί την άπάτην. Ην ούν ή τοιαύτη απέβεια πρής καιρόν κρυπτομένη και λανθάνουσα, όψε δε ταύτης χαταφανούς γενομένης χαί ל המעמדומדמדטה אמשי לבסדעוראה, ל פומטעובעוצלה הב-דףומֹףצוןך, מֹיבּוְימטר, אבי פֿבווי מאשאבנמי דע דטומעדם TOI; ypounévous sidius invásovras, abos te asperitis εγεγένει, και την ψυχην επληγη, και φανερούς του-דסטה קבעבסטמו סול שףסעדופסה אמדל דל בוצלה באיה: לσατο, xal των της Έχχλησίας άρχόντων τους xpelt-דסיתה עבדמאמאבשמעביסה, דסטה דסוטנדסטה בטקבוז לים

1133

## STNODICE CONSTITUTE

επιμελείας ευρόντες απαντας χαι γράψαντες έν καταστίχω τώ παναγιωτάτω ήμων δεσπότη φέροντες ένεγείρισαν. Καί σχέψις ήν περί τούτου, τί ποτ' άν έπι τούτοις άρα και γένηται. Έν σσφ δε ταύτα ξπράττετο, άνήρ τις, επιστάς των γνωρίμων, τοῦ ψευδομονάχου και άσεβους Φουδούλη κατηγορών ήν. τούτον λέγων των σατανιχών έργων τούτων διδάσχαλον, χαί τινα ποιείν Εργα, & ούδε ό διάδολος αύτός ποιήσειν ίσχυσεν, ου μήν ουδε ενεθυμήθη γε πώποτε, και γυναϊκας άποπλανών και πρός τον έαυ-TOU EXES V Epwra, al xal rous idlous avopas xai tà τέχνα χαταλιμπάνουσαι ζητούσιν έχεξνον, χαί το μιαρόν άει τούτου έπι γλώττης φέρουσιν δ.ομα. Τά γυψν του άσεδούς τούτου Φουδούλη δθεν τε ώρμητο και τίς ή έναγής αύτοῦ και ἀκάθαρτος πολιτεία, Β τῆς τε Κοιραννίζο: αἰτῆς, και πρ. τ μακρόν αν είη διεξελθείν, πολλών και άπείρων δντων και ούδε γιώσση φορητών έξειπείν, μήτοι γε χαί άποῦσαι τῶν φιλοχρίστων τινά χαί πιστῶν. "Εν δε τούτο πάντας είδεναι χρη, ώς ούδε των άσεδών τις γαι της ημετέρας πίστεω; άλλοτρίων η των νύν η και των έπι κακία πάλαι ποτέ μνημονευομένων τοιαυτα πράξειν τετολμηχε πώποτε. Οίχ ζν δε τουτον τούτω τρόπο νών έν τη Κωνσταντωουπίλει συνέδη, οτιπερ έφθασεν ούτος πρό χαιρού τη συνόδω πεμφθείς μετά και τών αυτού κατηγοριών, ος δή xal Represents the stoughding in explor wat the he-דמיטנמי, אמן לטנ: אמיטיאל אמן דם פהודוןות אמדא דדי teodo ictizato เพิ่ม delwu Патёрыи diarayhu ourog φύν έν ταίς μαραίς αύτου βίδλοις αύτίχα μεταπεμφθείς και πόθεν έσχε ταύτας έρωτηθείς, παρ' ίατροῦ τινος του Σιροπούλου άπελογήσατο καί αύτου τούsou mpd xporus ini payelais adortos xal th lept και Θεία συνόδω τας υποσχέσεις έγγράφοις δι' τίκείων αποδήντος χειρών, αξ μηδέποτε τών καιρών έπε τοισύτοις φωραθήναι τούτον διεμαρτύροντο. "Ος δέ κάκείνος όμοίως αύτίχα μεταπεμφθείς άμα ταίς μαγικάζε αύτου βίδλοις και τίς ό και τούτο πάλιν παρασχών φύτας ήρωτήθη (χθές γάρ και πρότριτα Sylvasia tas exelvou parixà; Biohous Eprov nupos, ώ; έχρην, πεποιήχεσαν), χαι αύτος παρά τινος του Ι'σ Βρεηλοπούλου σχείν ώμολόγησεν, άπιστον έδοξα τοῦτο καθάπαξ και συποφαντία σαφής κατά τοῦ Γασριηλοπούλου και φεύδος ετύγχανε. και γάρ ούτος relar eléperos, vystelars es xal arputrilars oroid-קשט את: הפסטנטאויר, ל לא המידה אתו דטטר זאך 'באχλησία; χαι τους άλλους πάννας άπλως μέγαν είναι we Edofer ustepor, ander not deveraps; nat υπόχρισις ην. 'Ω; δ' & Συρόπουλος διατολή χρήσθαι xat' Excivou enderave, neramenoodive wat routur trebos, and with defers to updy ha save pais sherey, over ral two the Barinslas apporton twis ansστάλησαν, και τούτον, ω δίκη, τον ανόσιαν σύν ταξ μαγικαίς αύτου βίδλοι, άρκάσαντες ήγαγον, είχε δε τούτας εχείνος ώς μαργάρους, ώς θησαυρού; χαταχεχλεισμένους έν σενδουχίοις. Και τί ταῦτα; Πρός αύτον ή θεία σύνοδος άπεκρίνατο, "Ο μιαρέ σύ και

visite su su su se su a a a A TEVE 22 A Surface ---Coloper Lin Lander a market 1. aron and the second of the second - --arris sizera fight area **.** -evals and an and the same and and · . . . . ESpent, training Error Error prove I an a ovopata, ppages zaga tos zos .... המשרטאשרבקליא דון צבל העבן בין שרשא ה Mayahry Excepting, ranal 1- ---poù, xal ourarin 200 aites to ... -. -5 11 XOW and Bithium tripos por this and . . ... αύτό τό πράγμα φανερίς έχους για .... δούναι τον Χλωρόν παραστάσια τη συν - τη àmhrisan, og xad priden product in and a γόρ ό της ψυχής αυτώ τοσούτου Εριος / 1.1 πρός τάς των Ιατρών κατέφευνε β. .... ταύτα φάσχειν διατεινόμενος. Είτα συλλι. 22 .. συγκροτηθείσης και απαξ και 85, κοί των γ ... of xpaltrove; perenepolycav, xat eis ext pino 1 ... των το τοιούτον ύπανεγνώσθη τετράλημα, ?, ? . φρίχην πάσι παρείχε χαί φρενών έχστας... τα 🦏 Ofatpor anar éveleto tote, tur baculono, i, i, in χαι τές τούτων μανθάνον αίσχράς επιβάς, κ. 2.24 βήξαι τούτον το πλήθος σύν τοις Ιατροίς έθληταν the xatapator . the yap Xhuphy ledutes of the דףואאל דגאשאל בנעבל בנהבט בנאלי בברט בסאסן אשן באא אייי ves ourse xat the auties Biohous xal wear ogen, άναγινώσχουτές τε χαί μετερχόμενοι, ούτω την ίατρικήν ύδρίζουτα τέχνην την ίεραν και τον "Ιπποχράτην σύν τῷ Γαληνῷ μάγους ἀποχαλοῦντα και דסטידסט; קףמשְנוּע מטדע דמשדם אמן צדבף' מדדם סטאםσαντούντα και λέγοντα και τη θεία συνόδω τές βίόλους ταύτας τουτον διακομίσαντα πρός παρίστασιν, Άναστάντες ήμεζς, ώς όρατε, πρός βαθύ γήρας ξχομεν, θειότατοι δεσπόται και άγιώτατοι, έφησαν, χαί τοσούτοις έτεσε τη τίχνη ταύτη και τοις περί αυτήν συγγραψαμένοις εύσεθέσιν ανδράσι και "Ελληάσετος τα πολλά διατελών χαι την χατά θεόν π: ... η σιν επιμείναντες, χαι πολλούς των νέων πρός ταύτην χειραγωγήσαντες, ούτε τι τοιούτον είδομεν, ούτε τις έξ ήμων έμαθε, και πάσαν την πόλιν ταύτην έχομεν μάρτυρας, ώς σύδέπω μέχρι του νύν εποτάς τις δαυτού πρός τοσούτον άσεθείας θάροο; έλθειν έδοξεν, ώς μικρά της έαυτοῦ σωτηρίας φροντίσαι και την μεν ευσέδειαν ούτων φανερώς εξημότασθαι, τῷ διαδόλφ δε προσελθείν δια τούτων, επειδήπερ ούα Ιστριαής ταύτα, πράξεις δε μάλλον έχείνου καί ξργα, και τουτον έαυτῷ καθηγητήν το και διδάσκαλον έπιστησαι. Έπει δε και τούτων ακούων ο Χλωρος είχ επείθετο, 'Αλλ' εί χαι τούτοις δώσσμεν γράφειν, τί πρός σέ, του τῆς χαθ' ήμας Έχκλησίας τρόφιμον, και δοκούντα τέχα Χριστιανόν, και λά-You xai σοφίας ανάμενον Έλληνική;, ώς μή ώφε-



λεν ; ή θεία σύνοδος άπεχρίνατο Επειτα · Νύν Εχεις Α χαί δη χαί Φουδούλην τον ψευδομόναχον, ώς πολλάούτος την άρχην, καταφρονήσας της Έκκλησίας και των πολλων συνθηκών και των ύποσχέσεων, &; έγγράφως πρός αύτην έδωχας. Ούχ οίδας, ώς έφωράθης πρό χρόνων τά των νέων τούτων αίρετικών τε ναι κακοδόξων φρονών, του τε Βαρλαάμ και του 'Ακινδύνου, διάχονος τῷ τότε τελών, χαι τὰ ήμέτερα, ώς εδόχει:, πρεσδεύων; Και την δμολογίαν ο!χειρως εγγράφως παρέσχες, διαδολήν αποκαλών xard oou xal sunopauriau exelva . A our oldas, ws μετά μικρόν προσελθών τοξς Λατίνοις, παρ' έκείνων άνήχθης είς τον του πρεθουτέρου βαθμόν, και την του Θεού Έχχλησίαν εδίωξας, υδρεις φέρων χατ' αύτῆς δημοσία, είς τε την Ρώμην, είς τον πάππαν, xal of av Evéruxes X pistiavois xal Elvesiv Ellois, B πάντας τους τῆς Ἐκκλησίας ὑπερβαλών ἐχθρούς τε χαί πολεμίους; Άλλ ήμεζς, άτε φιλάνθρωπον χαί συμπαθη χεκτημένοι δεσπότην, Ιδόντες σε πάλιν καταγνόντα μέν έαυτοῦ χαί τῆς τῶν Λατίνων θρησχείας, χαι ώς δηθεν γνησίως μετανοούντα, ώς ή ση πάλιν ξγγραφος όμολογία κατά μέρος διέξεισι, και άνελαδόμεθα και ήγχαλισάμεθα και ηψφράνθημεν, είτα χανστρίσιον δυτα σε χαί είς το σοῦ πρωτονωταρίου προεδιδάσαμεν δφφίκιον. Άλλ' ούκ Εχρινεν 4 τοῦ Θεοῦ ἀλάθητος ὀφθαλμός λανθάνειν ἐς τέλος τοιούτον όντα σε, άλλ' ώς ψωριώντα μαχράν άποβρίψαι της άγέλη; αύτοῦ · ίδου γάρ ὅπερ ἐχάλυπτες σύ την άρχην, φανερώς άνωμολογήθη, μη τα τών Χρ:στιανών πρεσδεύων, τα τών Ελλήνων δε μαλλον, φανερώς λατρεύων τοις δαίμοσι. Και νών ούχ C έχφεύξη της δίχης, χαν εί τι και πάθοις, άνόσιε σύ. Τούτων ούν ό Χλωρός αχούσας χαί φοδηθεί-, Εί έστι πάλιν μετάνοια, νῦν χαθαρῶς προσέρχομαι τῆ Έχχλησία Θεού, άπεχρίνατο, δάχρυα γέων, τὰ στήθη τύπτων και του έλεον προσκαλούμενος. Πάσαν και γάρ δόξαν, ήν είχον έναντίαν άποδαλών, ήδη προσέρχομαι καθαρώς, έφασκεν. "Οθεν και τούτω πάλιν ή θεία χαι ίερα σύνοδος άμα τῷ παναγιωτάτω ήμῶν δεσπότη, τῷ οἰχουμεν:κῷ πατριάρχη, ἐπιχαμφθείσα διέχρινε και άπεφήνατο, γυμνόν μέν είναι και isτερημένον πάσης έχχλησιαστικής άξίας τε χαί τιμής, μηδέν μηδόλως άπο του νυν xxl εig το έξης άπολαύσων ποτέ των χαιρών ή χλήρου ή όφφιχίου τινός ή τόπου έν τη άγιωτάτη του Θεού Μεγάλη Έχχλησία, ή όλως έν όποιαδήποτε τάξει αύτης είσ- Β αχθηναι, άσφαλισθηναι δε μαλλον και περιορισθηναι έπι χρόνοις έν τη σεδασμία βασιλική και πατρ:αρχική μονή της ύπεραγίας Δεσποί ης ήμων Θεοτόχου της Περιδλέπτου, Ενθα ευρίσχεται έχων και χελλία χαι άδελφάτον, μήτε όρών τινας, μήτε όμιλών, καί τότε κάν ώς Χριστιανόν άπλως δέξαιθαι ד יטדמי, סדמי אלבטסק אבו סטידףולה אמו בוב מושטקסוי, ής έχπεπτώχει δόξης, ό ταλαίπωρος Ελθη, και τον τοιούτον έκπληρώση κανόνα, έκποιήσασθαι δε καί ά έχει Έλληνικάς βίσλους και μηδε τολμήσαι όλως ή έντος τοῦ μοναστηρίου ποτέ ή χαι έχτος διδάσχειν παίδας, ώς και πρότερον, κλν εί τι και γένηται. Και τούταν μέν ούτως. Τούς δε προβρηθέντας τρεές τούτους άνδρας, Συρόπουλόν τε καλ Γαδριηλόπουλον

κις και τούτους έπι τούτοις και άλλοις άσεδέσιν άλόντας τολμήμασι, και τούτων άφεστάται και τόν μετάμελον έπιδεζξαι βουλομένους μηδέποτε και ταυτα μετά πολλάς τάς υποσχέσεις έχείνας χαι τάς συνθήκας, φθοράν δε μαλλου τοι; απλουστέροις και ψυχιχόν παρέχοντας δλεθρον, της βααιλίδος ταύτης έξορισθηναι των πόλεων xal δη xal πάσης της των πιστών γης, έν ή χατοιχούσι Χριστιανο), τά τών εύσεδών ξργα διαπραττόμενοι έψηφίσαντο, ώς του Χριστιανικού παντός γένους λύμην και τα της εύσεδείας άνατρέποντάς τε και καταλύοντας άντικρυς ταίς δχιμονικαίς επικλήσεσι ταύταις και γοητείαις xal ταις μαγείαις. Έπει δε xal τινες των πιστών τοίς θεοστυγέει προσίασι τούτοις χαι άποδλήτοις χαι τα της τοιαύτης αύτῶν χαχίας χαι άσεδείας δυστυχώς άνεμάξαντο, κάντεύθεν είς το της άπωλείας και ούτοι κατεσπάσθησαν βάραθρον, και τούτους άναμαθείν ή θεία σύνοδος έδουλήθη και τούτοις καταλλήλως έπιθείναι τα φάρμακα. Τών γούν τριών τούτων ό Συρόπουλος χρατηθείς είπε τινας. ών έμέμνητο φανερώς, και άνωμολόγησεν, οι προσελθόντες αύτῷ τῆ μαγικῆ τούτου τέχνη έχρήσαντο, οι και γραφέντες έν καταστίχω πρός την ίεραν έπέμφθησαν σύνοδον. Η σαν δε ούται · Εφθασέ ποτε κατηγορηθείς ό του πριμμικηρίου των άναγνωστών. υίος του Παραδείσου, παππάς Ιωάννης & Παράδεισος, έπ' έγχλήματί τιν:, χαι τη ίερα χαι θεία παρέστη συνόδω τῷ τότε, και άκριδεί τά κατά τοῦτον έδόθη βασάνφ, και της ίερωσύνης έπι καιρόν έπεσχέθη, τοῦ ἐγκλήματος ἐκείνου μή μείζονα την κατ' αύτον χόλασιν άπαιτουντος • χαι μήτε την χαταδίκήν ταύτην ώς άπο Θεού κρίνας είναι, μήτε μήν ύπολογισάμενος, ώς είκότως ή κατ' αύτον άπόφασις έξηνέχθη, χατολιγωρήσας απηλθεν είς των Συρόπουλον, και άπὸ τῆς παρ' αὐτοῦ κακοτεχνίας αὐτῷ βοηθήσειν έζήτησεν, δ; και σχημά τι δαιμονικόν έγχαράξας έν χάρτη ένεχείρισε τούτω τῶ ταλαιπώρω, ε!πών · Λάδε τοῦτο, χαι χάτεχε, ότε τη συνόδω μέλλεις παρασταθήναι, ζητών την συγχώρησιν, χαί βεδαίαν έχε πληροφορίαν, ώς συγχωρηθήση, χαι της αιτήσεως ούχ αν αποτύχης. Ηλθεν σύν ό Παράδεισος, και τη συνόδω παραστάς έδειτο και παρεχάλει, χαι την πολλην αύτοῦ παωχείαν χαι ένδειαν πρός έλεον έφερε, και μετά δακρύων συμπαθείας τυχείν έζητει, ώ και επικαμφθέντες οι Ιερώτατοι άρχιερεί; άμα τῷ πεναγιωτάτφ ήμων δεσπότη χαί αύθέντη, τῷ οἰχουμενικῷ πατριάρχη, όμοῦ μίν ώς πτωχώ και ταλαιπώρω, όμου δε και ώς τον χαιρόν της άργίας αύτοῦ έκπληρώσαντι, συνεχώρησαν, πάλιν τουτον Ιερουργείν, διδάξαντες αύτον και παραινέσαντες, δσα είχος ξιν φυλάττειν, και ών δεί άπέχεσθαι · και κατελθών ό Παράδεισος τῷ Συροπούλω τές εύχαριστίας άπένειμε. Τούτου γουν ούτως άναφανέντος, ό Παράδεισος μετεχλήθη, χαι επειδήπερ αντιλέγων ήν, μετεχλήθη και ό Συρόπουλο;, και τον έσυτοῦ χάρτην λαδών, Εχειντο γάρ ἐπ' ἐδάφου; αι μαγιχαί τούτου βίδλοι σύν ταζς ετέρων, έφη πρό; τον Παράδιιτον . Ού τούτο το αχημα έν χάρτη παρ'

ρήθης, ώ; δατερον έμοι μετά ταῦτα δεδήλωχας; Πως νῦν την άλήθειαν διαδάλλεις, και ψεύστην και συχοφάντην αποδείξαι με φιλονειχείς; Υπό γούν τών λόγων τούτων άπελεγχθείς ο Παράδεισος ώμολίγησε και τούτο πεποιηκένσι, παρά της μητρός άπατηθείς. Έπι τούτοις του Παραδείσου φανερώς άπελεγχθέντος και δημοσία, πάντες γάρ σχεδόν οι έν τη βασιλίδι ταύτη παρήσαν των πόλεων, διέγνω και άπεφήνατο ή θεία και εερά των άρχιερέων όμηγορις Σμα τῷ παναγιωτάτω ήμῶν δεσπότη, τῷ οίχουμενικώ πατριάρχη. γυμνόν είναι τουτον και έστερημένον πάσης legatizης όξίας τε και τιμής και άργον είς το παντελές και καθηρημένου, μηδέποτε τών της Ιερωσύνης τι των απάντων ένεργησαι τολ-B μήσαντα, ώς τῷ δισδόλφ προσελθόντα xal τη έxelνου τέχνη χρησάμενον και μαθητήν έκείνου γενέσθαι τον πρίν του Χριστού του άληθινος Θεού ήμων εθελήσαντα. Ταῦτα τοῦ Παραδείσου τούτου μαθόντος και πενθήσαντος έπι πολύ καιδακρύσαντος και μετά δύο ήμέρας της συνόδου πάλιν συγχροτηθείσης χαί αύτου παραστάντος χαι επιδαωμένου και τον Ελεον. δυστυχώς μεταχαλουμένου, οι ιερώτατοι άρχιερείς φύτά ταῦτα τὰ προλεχθέντα κατ' αὐτοῦ ἀπεφήναντο, καί ταῦτα ἐπεχύρωσαν και ἐπεψηφίσαντο. Μοναχός τις άπό της σεδασμίας μονής της πανυπεράγνου Δεσποίνης ήμων θεοτόχου της 'Οδηγητρίας, ό παππας Ίωάσοφ, συνεφθείρετο μετά τινο; μοναχής άπο της σεδασμίας μανής τοῦ άγίου ενδόξου μεγαλομάρτυρος 'Ανδρέου τοῦ έν τῆ χρίσει, χαὶ ἰδών αὐτήν C συλλαδούσαν και κατά γαστρός έχουσαν, βουλάμενος λανθάνειν και μηδαμώς ανακαλυφθήναι το πάθος, ψσπερ αν εί και τους όφθαλμους ελάνθανε του Θεού, εύρε τινα μηχανήν, δι' ήν μή δηλα τα κατ' αύτον γεγονέναι και καταφανή ελογίσατο. Το δε διαδολικός τις ήν λογισμός και τέχνη και έργου έκείνου του καί την πρώτην έχείνην παρανομίαν έργασαμένου. Ηλθε γάρ ούτος είς τον Συρόπουλον και δούς αύτῷ σάκτιον Εν, ύελοδίκιον 'Αλεξανδρίνον, και υπέρπυρα πέντε, έλαδέ τι παρ' αύτου είδος, δ και διεκόμισε τη μοναχή, ίνα τοῦτο πιοῦσα φθείρη το Εμδρυον • ή δε τούτο ποιήστας ξρόιψεν έχεινο κατά γαστρός, χαί ούτε τα της αμαρτίας έγνωσθη, αύτε μην τούτο το ταλμηθέν. Διά του ο χαλ μέχρι του νύν τα της ίερωσύνης ό παππά, Ίωάσαφ άναχεχαλυμμένω προσώπω D σχετο, ού μήν δε χαί έργον τι επεπράχει Πρός άπερ διενεργών ήν · ώς δε και ό παπάς Ίωφσαφ παρέστη, και τον Συρόπουλον είχε πρό άφθαλμών ελέγχοντα και τά παρ' αύτοῦ δοθέντα έκείωρ βουλόμενον άγαγείν, επειδήπερ άντιλέγειν επιχειρήσας ούκ είχε δυνόμεως, πεσών έπ' έδάφους, "Ημαρτον, άγιώτατοι δεσπόται καί θειότατοι, έφησε • νῶν ἕγνων, ὅσην άπώλειαν προεξένουν τη έμη ταλαιπώρω ψυχη εί γάρ έπι τώ παρόντι χριτηρίω Ιστάμενος ούτω φαδούμαι και τρέμω και την ψυχήν αύτην σχεδόν άποβάλλομαι, τί ποτ' αν άρα χαι πάθω, ότε τῷ άδεκά. στω χριτή παραστήσομαι, δίχην δώσων τῶν παρ' έμοῦ πεπραγμένων; Τούτων ἕνεχα άληθῆ παρά τοῦ Συροπούλου ταῦτα λαληθέντα όμολογῶ χοί τη μοναχή ταύτη συνερθειρόμην, και του έμβρύου έκε!-

εμού ελαβες. και απελθών είς την σύνοδον συνεχω- Α νου φονεύς αύτος έγεγόνειν, και νῦν ήδη προσέρχομαι χα' άναχαλύπτω το πάθο;, χαί παν, δπερ τοίς Ιεροίς και θείοις κανόσι και δμίν δοκεί, διαπράξασθε. Ταύτα του παππά Ιωάσαφ ούτως άνενεγχάντος ή θεία σύνοδος άμα τῷ παναγιωτάτω ήμῶν δεσπότη. τῷ οἰκουμενικῷ πατριάρχη, ἀπεφήνατο, μόνης τῆς ερωσύνης τούτον απογυμνωθήναι και είς απαντα τά παρ' αύτοῦ τολμηθέντα μόνην ταύτην άρχετην είναι την τιμωρίαν, επειδήπερ ούχ άπό μιχρού τινος άπηλλοτρίωτο άξιώματος, άλλά τοῦ ίερατικοῦ σεμνώματος έξέπετεν ό ταλαίπωρος, του χορού τών ίερέων απετμήθη, και μακράν απερρίφη της δόξης. ήν είχε, και τοῦ πολλοῦ ἀξιώματος. Γυνή τις τῶν πλουτίων, Έξωτροχίνα καλουμένη, άνδρα λαδείν έδούλετο των ένδόξων, χάπειδήπερ ούχ ετύγχανε τοῦ ποθουμένου έπωδαζς και μαγείαις ελκύται τουτον ύπενοήσατο, και μαθούσα, ώς ό παππΞς Ίάκωδος, ό της 'Αμαρανθίνης έχείνης, είδησιν έχων είς ταῦτα και πείραν άκριδη, και αύτη βοηθήσειν είπερ τις δύναται, διεμηνύσατο τούτω, και αύτου πρός την olx(av auths παραγεγουότος, auth the σχοπόν αυτής έξειπε χαι διηγήσατο, χαι υπέρπυρα πέντε αυτφ έδεδώκει, καί έτερα παρασχείν ύπεσχίθη, και βεδαίαν ελαδε παρά τούτου πληροφορίαν, και εν ελπίσιν ήν άγαθαζς. Ώς δε ό παππας Ίάχωδος τα ύπέρπυρα δεξάμενος άπηλθε, και ό διάδολος ούκ ίσχυσε, xal ό χρόνος παρήρχετο, αύτη τῷ παππά Τακώδψ διά τινος γραός έμήνυε, και τα ύπέρπυρα εξήτει άγανακτήσισα • όδε ύπέσχετο, και τη γυναικί Ελεγεν · Είπε τη χυρία, μή άγανακτείν, μηδε άθυμείν, άλλ' δπερ ζητεί, γενήσεται μετ' όλίγον. Καιρού ούν πλείστου παρωχηχότος, έπειδήπερ είδεν έχείνη τουτον μηδέν ώφελούντα, χατηγορήσασα τούτου τῷ Συροπούλω διεμηνύσατο, και την του παππα Ισχώδου χαχοτιχνίαν έδήλωσεν. Και ο Συρόπουλος ταυτα πρός την ίεραν και θείαν έξειπε σύνοδαν. Διεμηνύθη τοίνυν και ό παππάς Ιάκωδος, και παραγενόμενος χαι τούτων πάντων άχούων είπεν, ώς άπηλθε μένεις την της Έξωτροχίνης οίχίαν, ώς δε τον σχοπόν αύστις ήχουσεν, ότι ούκ ήν εύσεθής, φυγείν έδουλήθη . ή δε τοῦτον χατηνάγχασε περιμείναι, χαι ὑπέρπυρα πέντε τάγα γάριν ου έζητει αύτῷ έδεδώκει, και μή gédeur Edabe, xal anfider, & ôg xal équbiarse, επειδή πτωχός έστι, και μή εχων αποδούναι ύπεχαι άπιφήνατο ή θεία σύνοδος άμα τῷ παναγιωτάτι ήμων δεσπότη, τῷ οίκουμενικῷ πατριάρχη, ώς ούκ έδει τουτον λαδείν τα ύπερπυρα, ούδε αύτοι; ώσιν άχοῦσαι τὸ ἐχείνης ζήτημα, άλλὰ μάλλον διδάξαι χαί νουθετήσαι και παραινέσαι, έπειδήπερ και Χριstravós éste xal povaxó; xal lepeù;, xal meisse χατά πάγτα τρόπον αυτήν, μηχέτε ποτέ τοιούτον τινα λογισμόν ένθυμηθήναι • ταυτα γάρ άσεδους έργα και διαδόλου είσιν άντικρυς : επειδή δε και ύπέρπυρα έδίξατο ύπ' αύτης, και τον έκείνης όλως έδέξατο λόγον, Εδείξεν, ότι και τα ύπέρπυρα δια τουτο έδέξατο, και αύτη: υπεσχέθη ποιήσειν τίνα γάρ δύναμιν είχεν ή Εξωτροχίνα, ώστε τα υπέρπυρα χαί άχοντος αύτου τούτιμ δούναι καί πείσαι τούτον

1438

λαδείν; Διά τοῦτο καὶ ἀργὸν εἶναι τοῦτον τῆς ἰερω- Α τὸν ἀρχιεπίσχοπον Πεχίου καὶ Σερδίας, καὶ ὑπὸ τὴν σύνης καὶ καθηρημένον παντελῶς ἀπεφήναντο, καὶ μηδέποτε ἐφ' ὅρω πάσης αὐτοῦ τῆς ζωῆς τι τῶν τῆς ιερωσύνης ἐνεργῆσαι ὅλως τολμῆσαι, ἐπειδήπερ Εὐοξε ταἰς μαγικαίς κακοτεχνίαις προκείσθαι, ἀ δὴ προφανῶς ἔργα σατανικά, μήτοι γε Χριστιανοῦ καὶ τῶν τοῦ μοναχικοῦ βίου, εἶτα καὶ τῶν τὸ ψήλὸν καὶ ἰερεῖς καὶ διάκονοι καὶ δ λοιπός ἰερατικός κατά-

- LXXIX. Patriarcha Callisto cuidam concedit jug excipiendi confessiones monachorum ipsi subditorum.
- + "Ενταλμα τῷ κῦρ Καλλίστιμ, ἶνα δέχηται τάς έξομολογήσεις τῶν ὑποτακτικῶν αὐτοῦ.

† Έπει ό τιμιώτατος έν μοναχοίς, κατά Πνεύμα Β υίδς τῆς ἡμῶν μετριότητος, κῦρ Κάλλιστος ὁ 'Αγγελικούδης, άνέφερεν είς αύτην, δτι οί εύρισκόμενοι μετ' αύτοῦ μοναχοί παρ' αύτοῦ ἀποχαρέντες χαί αὐτῷ ὑποτασσόμενοι έχουσιν έτερον πατέρα πνευματιχόν, πρός δν έξομολογούνται, και παρ' ού την λύσιν λαμδάνιμσιν, είς άπερ έξομολογούνται, όπερ γίνεται έμποδισμό: αύτῷ είς την χατ' αύτῶν άργην χαί בוֹכ דֹוֹי הַסְאָכ מְטָׁדאָ באבוֹישׁי טָהאַדאַיאָש, שָּוָ בּיָסעדנ בטָχόλως ποιείν, άπερ αύτῷ δοκεί, και έδεήθη διά ταύτα τυχείν βοηθείας παρά της ήμων μετριότητος καί συγχωρήσεως και ένδόσεως, ώστε δέχεσθαι την αύτων έξομολόγησιν, αύτη το παρίν άπολύει γράμμα, δι' ου και έγχωρει και άδειαν δίδωσιν αυτώ, ώστε δέχεσθαι την εξομολόγησιν αύτων χαι πάντας τούς λογισμούς αύτων καί είναι τούτον πνευματικόν G πατέρα είς αύτους, έπει και παρ' αυτού άπεκάρησαν χαι αύτῷ ὑποτάσσονται · χαι έχει πληροφορίαν ή μετριότης ήμων, ότι χαλώς μέλλει ποιείν, απερ άν ποιή. Δήσει μέν ούν, όσα δεί δεθήναι, είς αύτους. χαί λύσει πάλιν, όσα δεί λυθηγαι, άτινα χαί βεδαιοί ή μετριότης ήμών, και έχει αύτα και λελυμένα και δεδεμένα, χαθώς αν αύτος διαχρίνοι · άνθρωπος γάρ Esti aveculating nal evépetos nal houzasths. Sid τουτο xal πληροφορείται ή μετριότης ήμων, ότι xaλώς ταῦτα ποιήσει. Τούτου γάρ χάριν ἀπολέλυται xal το παρόν ένταλτήριον γράμμα της ήμων μετριότητος δι' άσφάλειαν.

- LXXX. Ecclesia partium subjectarum Joanni Unglesæ (Ugljesæ) reconciliantur cum ecclesia Constans- D tinopolitana.
- † Πράξις έπι τη ένώσει των Έκκλησιων, της τε. ημετέρας και της Σερδίας.
- † Φιλόθεος, Ιλέψ Θεού άρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως Νέας "Ρώμης, χαι σίχουμενιχός πατριάρχης.

† Φθάνει πρό χρόνων ήδη πολλών ή μήτηρ τῶν ἐκκλησιών, ή άγιωτάτη και καθολική μεγάλη Ἐκκλησία τοῦ Χριστοῦ, στερηθείσα τῶν περὶ τὰ μέρη τῆς Σεδρίας ίδίων μητροπόλεων ἄνωθεν και ἐξ ἀρχῆς ὑπὸ ταύτην τελουσῶν, ὅπηνίκα ὅ τῆς Σερδία; τὸ τηνικαῦτα κράλης, ὅ κῦρις Στέφανος ἐκείνος, τὸν τῶν Ῥωμαίων τόπον παραλαδών και τὰς ἐκκλησίας ἀποστήσας τῆ καθολικὴ και μητρι παραδίδωκε πρὸς exelvou evoplav raúras ánoxarésthos, xal exceptoνούντο καχώς ύπ έχείνου χαι παρανόμως οι τών ήμετέρων έχχλησιών άρχιερείς χαι προστάται, δι α και απέστησαν της ήμων κοινωνίας αύτός τε πρώτος ό άργιεπίσχοπος χαι οι σύν αύτῷ πάντες χαι διοιπερ ύπ' αύτοῦ τὰς χειροτονίας ἐλάμδανον, άρχιερείς τε xal ispel; xal diáxovoi xal o doinde lepatixoe xatáλογος. Και ήν αύ μιχρόν το δεινόν τοιούτου γεγονότος σχίσματος έν ταις έχχλησίαις του Χριστού, άποβόαγέντων έξ άνάγχης σύν τοις Ιερεύσι χαι πάντων των έχει Χριστιανών, του τοσούτου πλήθους χαί άναριθμήτου σχεδέν, της μεγάλη; και καθολική; Έχχλησίας. Έπει δε ό εύτυχέστατος δεσπότης Σερ**δίας, χῦρις Ἰωάννης ὁ Οῦγχλεσης, τοῦ πλέον τοῖ**ς ήμετέροις μέρεσιν εγγίζοντος τόπου χύριος χαταστάς, άνθρωπος υπάρχων φρόνιμο; xxl xalds xal τρόπου και συνειδήσεως άγαθης και τον του θεου. φόδου Ενοικου κεκτημένος, ήθελησεν επανασώσασθαι τάς έχχλησίας ταύτας τη ίδία μητρί και χεφαλή των έχχλησιών, και έζήτησε τουτο μετά μεγάλης σπουδης είς την ήμων μετριότητα και την περί αύτην ερλυ και μεγάλην σύνοδον των ερωτάτων άρχιερέων xal ύπερτίμων, xal εγένετο τούτο το μέγα xal άξιόλογον Εργον εύδοχία του είρηνοποιήσαντος τα πάντα Σωτήρος ήμων και καταλύσαντος την έχθραν έν τη σαρχί αύτου και το μεσότειχον του φραγμού διαχόψαντος, xal έδόθη ταίς έχχλησίαις είρηνη, ήν δ δεσπότης Χριστός, ή αύταειρήνη, έπι το έχούσιου έρχόμενος πάθος και τόν σταυρόν, τοζς ίδίοις αύτού μαθηταίς ώσπερ τινά κληρον πατρικόν κατέλιπεν. xal fivuilhoav al μητροπόλει; autai eff μεγάλη xal χαθολική Έκκλησία, άπολαβούση πάλιν τα έσυτης. άπερ έστερήθη που γρόνων, και έδεξάμεθα τους άρxispeis autur eis xorruriar, êtépous de xai exerpoτονήσαμεν, και γέγονεν Ενωσις και άποκατάστασις, ώς το πρότερον. Διά ταῦτα συνδιασχεψαμένη ή με. τριότης ήμων τη περί αυτην ιερά και μεγάλη συνόδω των ιερωτάτων άρχιερέων και ύπερτίμων το παρόν άπολύει συνοδικόν σιγιλλιώδες γράμμα, δι' ού καί παρακελεύεται έν άγίω Πνεύματι στέργειν και έμμένειν την γεγονυίαν ίεραν ταύτην πράξιν είς το έξης, ώστε ήνωμένας είναι άπο του νυν τές έχχλησίας ταύτας τη άγιωτάτη χαι χαθολική του Χριστού Μεγάλη Έχχλησία χαι μηδένα των άπάντων έχειν άδειάν ποτε των χαιρών χαθ' οίονδήτινα τρόπον τολμησαι άποστησαι τάς έχχλησίας ταύτας της Μεγάλης Έχχλησίας, χαν εί τι χαι γένηται έπι τῷ τόπο τούτω, είτε μεταλλαγή του αύθέντου του τόπου, είτε τι έτερον. Διά γοῦν τὴν εἰς τὸ μέλλον ἀσφάλειαν καὶ βάρος φριχώδους άφορισμοῦ ἐχφωνεί ή μετριότης ήμων πυνοδικώς κατά τοῦ βουληθησομένου καὶ ἐπιχειρήσοντος όλως ποτέ διαστήσαι τάς εκκλησίας ταύτας, εν όποιφδήποτε χαταλόγφ χαι τάξει χαι σχήματι τυγχάνει ών ό τοιούτος, είτε μητροπολίτης. έστιν, είτε έπίσχοπος, είτε ίερεύς, είτε διάχονος, είτε δλως του χαταλόγου (του) μερατικού, είτε κληρ.κός όποιασδήποτε έχχλησίας, είτε μοναχός, είτε άρχων του τόπου, είτε λαίχος, είτε άλλο; όποιος αν είτ.



"Εστωσαν δε πάντες γινώσκοντες, δις είπερ γενήσε- Α πολίτην ίδιον αύτων και κεφιλήν, και μνημονεύειν ταί τι το ούτον, οίον χαι πρότερον, οι τούτο πεποιηκότες ού τεύξονται πάλιν ών και πρότερον της συμπαθείας της Έχχλησίας, άλλ' οι μέν έχοντες ιέριτικλν βαθμόν, είτε άρχιερείς είσιν, είτε lepzi;, χαθαιρεθήσονται παρά της μεγάλης συνόδου παντελώς, οί δε λαϊκοί, είτε άρχοντες, είτε ιδιώται, ύποκείμενοι Εσονται τῷ ἀφορισμῷ, ὡς τὴν ἘΧΧλησίαν τοῦ Χριστοῦ διαστήσαντες και σχίσαντες και τα μέλη αὐτῆς αποστήσαντες τῆς χεφαλῆς.-Τούτου γάρ χάριν άπολέλυται και το παρόν συνοδικόν σιγιλλωδες γράμμα τής ήμων μετριότητος έπι τῷ προσείναι ταζς έχχλησίαις ταύταις είς μόνιμον χαλδιηνεχή την άσφάλειαν χατά μηνα Μάζον της ένισταμένης ένάτης ίνδιχτιώνος τοῦ ,ςωοθ' ἔτους.

+ Είχε καί διά τιμίας πατριαρχικής χειρός Β τό Φιλόθεος, έλέψ Θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνυταrtirouπόλεως, Néag 'Ρώμης, καl οίκουμετικός πατριάρχης.

+ Mnrl Maty Ird. Ο, προκαθημένου του παιαγιωτάτου ήμων δεσπότου, τοῦ οἰκουμενικοῦ πατριάρχου.

- LXXXI. Patriarcha episcopi llierissi et Montis Sancti jura episcopalia in Montem Sanctum tue-INT.
- (Loc privilegium jam editum est inter opera Philothei, tom. CLIV.)
- LXXXII. Metropolitos Brama confertur metropolis Philipporum, cui eliam committuntur jura patriarchalía curanda in partibus subjectis Serbiæ despotæ C Unglesæ.

+ Πράξις συνοδική επί τῷ Δράμας, λαθόντι την των Φιλίππων μητρόπολιν χατ' επίδοσιν και τον τής αύτης εχχλησίας τόπον χαλ έτι τα ύπο την επιχράκειαν τοῦ δεσπότου Σερδίας, τοῦ Ούγχλεση, πατριαργικά πάντα δίκαια.

+ Η μετριότη; ήμων, χηδ μένη και φροντίζουσα του έν τη άγιωτάτη εχχλησία των Φιλίππων Χριστιανιχοῦ πληρώματος, πολλῆς δεομένου τῆς διδασκαλίας και παραινέσεως και πνευματικής τροφής διά τό μή έχειν ποιμένα τε καλ διδάσκαλον, συνδιασκεψαμένη τη περί αυτην ίερα χαι μεγάλη συνόδω των ερωτάτων άρχιερέων και υπερτίμων, του "Πραxλείας, τοῦ Νιχαίας, τοῦ Βρύσεως, τοῦ ᾿Αθηνῶν, τοῦ Αίνου, διὰ γνώμης πρός τὸν Ήραχλείας χαὶ τοῦ Σω- D rouπό.lewς, Néag 'Ρώμης, xai olxouperixóg ζοπόλεως, έδωχε χοινη ψήφω χαι γνώμη τούτων την τοιαύτην άγεωτάτην των Φελίππων μητρόπολιν τῷ ίερωτάτφ μητροπολίτη και ύπερτίμφ Δράμας κατ' επίδοσιν, ός όη χαι όφείλει τη ενούση αύτῷ πείρα χαί γνώσει διδάσχειν τον έν αύτη τη έχχλησία εύρισχόμενον τοῦ Κυρίου λαλν, χ. τ. λ. Όφείλει οῦν δ τοιούτος ίερώτατος μητροπολίτης Δράμας και έπ:σχόπους χειροτονείν έν ταϊς ύπ' αύτην έχχλησίαις άνευ μέντοι της έπισχοπής του Πολυστύλου, έπειδη αύτη έφθασε πρό χρόνων ψήφω συνοδική και προσετέθη τη άρχιεπισχοπή Μαριονείας, ού μην άλλα χαί οί νῦν εύρισχόμενοι έν ταξς επισχοπαίς της τοιαύτης άγιωτάτης μητροπόλεως Φιλίππων επίσχοποι (οφείλουσι) στέργειν τούτον άπό του νών, ώς μητρο-

αύτοῦ χστή την άνέχαθεν της Έχχλησίας παγάδοσιν \* χαθέξει γε μήν ό τοιούτος χαι τον τόπον του Φιλίππων, όν και άπό του νύν έξει έν τε στάσεσι xal xallédoais tais petà the lepte xal peralns ourόδου καί πανταχού. Τῷ τοιούτω Ιερωτάτω μητροπολίτη Δράμας άντίθησιν ή μετριότης ήμῶν την έξαργίαν και διοίκησιν των πατριαργικών πάντων δικαίων των έν τη άρχη χαι έπιχρατεία πάση του εύτυχεστάτου δεσπότου Σερβίας, έν άγίω Πνεύματι ποθεινοτάτου υίου της ήμων μετριότητος. χυρ Ίωάννου του Ουγκλεση, δστις και δφείλει επιδλέπειν και επιτηρείν τά πατριαρχικά μοναστήρια και τούς θείους ναούς και τάλλα πάντα και παραινείν και είσηγείσθαι τοι; έν αύτοις εδρισχομένοις ιερωμένοις και μονάζουσι και πῷ λοιπῷ Χριστωνύμφ τοῦ Κυρίου λαῷ τὰ ψυχωφελῆ και σωτήρια, επιμελείσθαι τε και φροντίζειν των διχαίων τούτων πάντων χαι αντέχεσθαι τών προσόντων αύτοις χτημάτων τε χαί πραγμάτων και των λοιπών και πάντα διενεργείν άχωλύτως τα τῆς ήμῶν μετριότητος δίχαια, εἶτε έν μητροπόλεσιν εύρίσχονται, είτε έν επισχοπαίς, είτε και άλλαχοῦ, και Ιερουργεῖν ἐν αὐτοῖς και ἀναγνώστας ποιείν, ύποδιαχόνους χαί διαχόνους χαί πρεσδυτέρους χειροτονείν, και άλλα πάντα ποιείν, δσα ή μετριάτης ήμων ποιείν έμελλεν, εί παρην έχει, δίχα μόνης τής τοῦ ἰεροῦ συνθρόνου έγχαθιδρύσεως. 'Οφείλαι μέντοι ποιείν ταῦτα πάντα μετά συντηρσεως και άσφαλείας των θείων και ίερων χανόνων. είδως, ώς είπερ ποιήσει τι παρείσπρακτον, εύθύνην ύποστήσεται την άξιαν είς τον της άρχιερωσύνης αὐτου βαθμόν. Όρείλει δε ούτος λαμδάνειν χαι άποφέρεσθαι τὸ ἐχτούτων πΙν εἰσόδημα καὶ παραπέμπειν αύτο είς το πατριαρχιχόν χελλίον. Είς γάρ την περί τούτου άσφάλειαν έπιδέδοται τῷ leputátų μητροπολίτη Δράμας, υπερτίμω και τον τόπον επίχοντε τοῦ Φιλίππων xai προέδριο τῆς ἐxxλησίa; ταύτης, ἐν άγίω Πνεύματι άγαπητώ άδελφ : τή ; ήμων μετριότητος και συλλειτουργώ, και το παρόν συνοδικόν αυτη; γράμμα.

† Kata μηνα Mátor της ετώτης Ινδικτιώνος τοῦ ἐξακισχιλιοστοῦ ὀκτακοσιοστοῦ οθ ἕτους. Είχε και διά τιμίας πατριαρχικής χειρός το · Φιλόθεος έλέφ Θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντιπατριάμχης.

LXXXIII. Despota Sorbiæ, Joannes Unglesce, partium sibi subditurum ecclesias subjecit ecclesur Conseantinopolitanæ.

+ Ούδεν διχαιοσύνη; Εσιχεν είναι μαχαριώτερου xal dia touto ye misi tols alpoumévois ta xpelttu καί προτιμότερα · αύτη γάρ οξά τις ύπερφυή; καί συνεκτική του παντής δύναμις έκ του πρώτου και χυρίως άγαθοῦ προϊούσε έπι τὰ κτίσματα, και τα ούράνια πάντα συνέχει χαι τά επίγεια. χαι γάρ ούδέν τι των δντων, ούτε των νοητών, ούτε των αίσθητων έστιν, δ μή πρός ταύτης διεξάγεται και βυθμίζεται μόνιμόν τε και άδιάλυτον, ώς έφικτον συντηpairas. Exclose & none to release toutwo though xat

1443

χαι της άρμονίας άπόπτωσις άτεγνώς ούσα τυγχά-אני, סט עוזי מגאל אמן ז דשי מאאשט לאבישי עסטטנאא τε και εναρμόνιος τάξις τη της δικαιοσύνης άναλογία ρυθμίζεται και μέλος σωτήριον άνακρούεται, δπερ έστιν ο των έν ούρανοις έορταζόντων άχατάπαυστος ήχος · εντεύθεν και πάσα άρετη δικαιοσύνη προσονομάζεται διά το μηδεμίαν είναι του χόσμου ταύτης χαθάπαξ έστερημένην και δίχαιοι πάντες οι των מיושי אמאסטידתו צסאסי, המסקר מאבדקר טידבר באימדתנ. οία δή διά των δπλων της διχαιοσύνης των δεξιών χαι των άριστερών μετά του μαχαρίου Παύλου χαι των ήδονων και των πειρασμών του παρόντος βίου γεγονότες ανώτεροι. άλλα και αί κατα κόσμον των άνθρώπων διάφοροι πολιτεία: xal al xarastásεις, xal άπλώς είπειν πάσα πόλις και χώρα της δικαιοσύνης Β χαθάπαξ άντεχομένη τείχος έαυτη παρίστησι τοῦ τῶν Βεδυλωνίων σεμνότερον, τοὺς ἀδίκους καὶ πολεμίους έχ τούτου χαλώς άμύνεσθαι δυναμένη. Έπει τοίνυν τοιούτον ύπερφυές τε και θείον ό λόγος το της δικαιοσύνης απέδειξε χρημα, ανθεκτέον αν είη ταύτη καί περιεχτέον πάση σπουδή χαι ζητητέον πρό πάντων γένος απου και ήλικίαν αποσου, καθάπερ τι φώς και ζωτικήν τινα δύναμιν του της δικαιοσύνης ήλίου προερχομένην είς τά τοῦ χόσμου πληρώματα, χαί πάντα - χαταχοσμούσαν και θάλπουσαν και της σκοτεινής άταξίας τε χαί συγχύσεως άπαλλάττουσαν. ούχ ήχιστα δε τους έθνων τε χαι πόλεων άρχην έγχεχειρισμένους και προστασίαν, διότι καθάπερ ταζ άλλαις επιστήμαις και τέχναις κατάλληλός έστιν έρ-Yasia xal החלבוה, החלה דל ולוטע דבאסה דל במעדקה בף- C γον προάγουσα, ούτω δη τη του άρχειν επιστήμη εργασία μεν έστιν ή δικαιοσύνη, τέλος δε ταύτης χαι οξων είπειν χαρπό; των χαμάτων το των ύπηχόων εξρηνιχόν τε χαι άστασίαστον, ώσπερ άμέλει τοίς γεωργοίς τέλος μέν Εστιν ή του σίτου και των άλλων χαρπών εύφορία, ένέργεια δε ή της γης έργασία. Άλλ' έπει τοῦ διχαίου τὸ μέν πρός Θεόν, τὸ δε πρό; ανθρώπου; ανάγεται, το θείον πάντω; των άνθρωπίνων προηγείσθαι χρεών, πρώτον μέν, ότι τά θεία τῶν άλλων ἀεὶ προτιμότερα, δεύτερον δ' ὅτι καθαπερ τοις γεωργοίς τε χαι φυτηχόμοις δίχαιον αν είη πρό πάντων των οίχείων πόνων άπαρχές τῷ Θεῷ προσκομίζειν, ούτω δη και τοις ηγεμόσι και άρχουσι την δικαιοσύνην προσηκον απάρχεσθαι τούτω, ώσαν D μή άχάριστοι περί τον εύεργέτην όφθεζεν. δι' αύτοῦ γάρ βασιλείς βασιλεύούσι και δυνάσται κρατούσι γής. Δια τοῦτο κάμε, επειδήπερ ή πάντα χυδερνώσα και διιθύνουσα πρόνοια πόλεων και χωρών ούκ όλίγων ήγεμόνα και άρχηγον προεστήσατο, δέον αν είη, καθάπερ τους άρίστους των Ιατρών, μή μόνου τζ; άπερχημένας είς το έξης άδιχίας οιά τινα μέλλοντα πάθη προαναστέλλειν τοίς προφυλακτικοί; τῶν φαρμάχων, άλλά και εί τι των άδίχων είσεχώμασε προλαβόν, άνατεμείν χαι άναχαθάραι τη μαχαίρα της έξουσίας · ού γάρ είχη, φησί, ταύτην φορούμεν, διάχονοι Θιού γεγονότες χαί είς αύτό τούτο προσχαρτερούντες, Έπει τοίνου Στέφανος έχεινος ό Ούρεσης, Sipelas xal Pupavlas autoxpátopa tautov tves-

διάλυσις και φθορά της δικαιοσύνης και της Ισ/τητος A πων, τῷ ὕψει τοῦ ἀξιώματος και τῷ μεγέθει της έξουσίας την χαρδίαν συνεπαρθείς, ού μόνον τάς άλλοτρίας και μη ύποκειμένας αύτῷ πόλεις πλεονεχτιχοίς όφθαλμοίς έώρα, xal άδ:xa ξίφη χατά τών μηδέν ήδικηκότων έγύμνου, καί της 'Ρωμαϊκής έλευθερίας και πολιτείας τους ταύτη φύντας και τραφέντας και αύξηθέντα; ελεεινώς άπεστέρει, άλλά και μέχρι των θείων την άδιχίαν εξέτεινε χαι τά άρχαία της Έχχλησίας θεσμά, έτι χαι τά τῶν πατέρων δρια χαχώς ύπερδαίνειν χαι διασπάν έπεχείρησε χαι χατατέμνειν είς ανισότητα, ώσπερ έτερος τις των έξ ούρανου πριτής τε και νομοθέτης των τοιούτων κατατολμών και νόμον κύριον μή ότι γε των άνθρωπίνων, άλλα και των θείων πραγμάτων το έαυτου τιθε'ς θέλημα, αύτοχειροτόνητον μέν άκανονίστως έπλάσατο πατριάρχην, ούκ όλίγας δε μητροπόλεις της καθολικής του Χριστού Έκκλησίας τολμηρώς άφαρπάσας επιδέδωχε τούτω, χάντεῦθεν συνέδη σχίσμα της Έκκλησίας ου τι σμικρόν γεγενήσθαι και τα μέλη του σώματος του Χριστου και της καφαλής άθλίως άποββαγήναι και τής άπο τής κεφαλής ζωτικής προϊούσης δυνάμεως στερηθήναι και νεκρωβήναι, ούκ άνεχομένη ή βασιλεία μου την τοιαύτην καινοτομίαν και άδικίαν όρξιν άδιόρθωτον και ύπο την έμην έξουσίαν και χείρα τοσούτων άνθρώπων ψυχικόν όλεθρον, ώσπερ εί μή τοις Ρωμαίοις την άρχαίαν άποδοίην έλευθερίαν, ώστε κατά τους ίερους και θείους νόμους των βκαιλέων πολιτεύεσθαι πάλιν xal tijs papbapixijs tupavulõos, xal adixlas anglλαγμένη χαθάπαξ διατελείν, άδίοτον είναι μοι τόν βίον δοχεί ούτως ούχ έδωχα ύπνον τοίς όφθαλμοίς μου, xath τον έν βασιλεύσι προφήτην είπείν, xal τοίς βλεφάροις μου νυσταγμόν και άνάπαυσιν τοίς χροτάφοις μου, έως ού εύρω κάγώ τόπου τῷ Κυρίψ xal σχήνωμα τῷ Θε: laxuo, είπερ τόπος Θεού xal σχήνωμα χαι ναός έστι χατά τους θείους χρησμούς αί χαθαραί των άνθρώπων ψυχαί χαι θείας χάριτος πεπληρωμέναι, ής ήμεις εχπεπτώχαμεν, της χαθιλικής Έχκλησίας άφεστηκότες. Όθεν πρεσδείαν έξαποστείλας πρός τον παναγιώτατον μου δεσπότην, τόν οίκουμενικόν ποτριάρχην, θεραπείαν ήτησάμην του τοιούτου κακού, δς δήπου και μή άμελήσας, άλλά πατρικοίς σπλάγχνοις έπιχαμφθείς, έξαπέστειλε τλν δεσπότην μου χαί πατέρα μου χαί της έμης ψυγής προστάτην και Ιατράν, τον πανιερώτατον μητροπολίτην Νικαίας, υπέρτιμον και έξαρχον πάσης Βιθυ νίας, ζστις έλθών και το μεσότειχον του φραγμού διαλύσας, πολλείς ίδρωσι και πένοις είρηνοποίησε τά διεστώτα τη δυνάμει του παναγίου Πνεύματος, και κατήλλαξε τα τέχνα πρός την χοινην μητέρχ, μεταδούς ήμιν άγιασμού τε xal φωτισμού, θείων τε xal πνευματικών χαρισμάτων. Διά του:ο καγώ άποδίδωμι δι' αύτου τῷ πάντων βασιλεί και δεσπότη, τῷ Κυρίφ ήμων Ίησου Χριατφ, τη χαθολική Έχχλησία και τώ παναγιωτάτω μου δεσπότη, τώ οικουμενικώ πατριάρχη πάσας τές άρπαγείσας εκκλησίας και μητροπόλεις και πάντα τα πατριαρχικά δίκαια δλη χειρί και γνώμη. πάντα γάρ ταυτα ύπο την έμην נבטטסומי מחדושה זבילימסו, מהבשוביסט עוטי דהנ דהושי

1444

του θεαρέστου Εργου καί σωτηρίου, έπειδη της άρπα- Α ούκ Εστι καλή συνήθεια τουτο, αι έκκλησίαι πάσαι γης ταύτης Ένεχα και το σχάνδαλον της Έχχλησίας θρόνον ούχ δλίγον προύχώρησε, χαι ή λύμη των τοσούτων ψυχών είσεφθάρη · δθεν και ή τοιαύτη του θείου δικαίου απόδοσις και ή προς την καθολικήν Exxinglar xazallarh xal unorarh Elee to poupor τε και άκατάλυτον μέχρι τῆς συντελείας του αίωνος, είπερ της Έχχλησίας Χριστού πύλαι άδου ού χατισχύσουσιν. Εί τις δε των άπάντων, των τε νυν δντων, τῶν τ' ἐσομένων χαι μετ' ἐμὲ τῆς κατ' ἐμὲ ταύτης έπειλημμένων άρχης, είς ούδεν λογισάμενοι την έαυτων σωτηρίαν, παριδών μέν το του Θεού Sixaiov, aberijoas 52 rous belous xal lepous xavovas. άρπάσει πάλιν τάς εχχλησίας τολμηρώς χαι άθέω; και της κοινής αποστερήσει μητρός, έκπέσοι της του Υίου του Θεού πνευματικής συναφείας και χάριτος xal ζωής, επείπερ ή του σώματος του μέλους άποχοπή χαι τῆς χεφαλῆ; ἐστι χωρισμός, χαι σῶμα μέν έστιν ή Έχχλησία, χεφαλή δε ό Χριστός, άλλά χαί τός άράς επισπάσαιτο των άγίων τριαχοσίων δέχα χαι όχτώ θεοφόρων Πατέρων των έν Νιλαία, έπειδήπερ έχεινοι μέν ύπέρ της έχχλησιαστικής συνήλθον ένώσεως και είρηνης, ούτος δε την εναντίαν εχείνοις βιδίζει. Άσφαλείας δε μείζονος χάριν και το παρόν έξετέθη γράμμα τῆς βασιλείας μου έκμητί Μαρτίω Ινδικτιώνος ς' τοῦ ,ςωος' έτους.

+ Elze xal υπογραφήν Σερδικήν Δεσπότης Ίωάννης Ούγκλεσης.

### LXXXIV. Litter or patriarchales ad clerum Thessalonicensem de commemoratione patriarchæ.

† Πιττάχιον πρός τούς έν τη Θεσσαλονίκη έχχλησιαστικούς άρχοντας ύπερ του πατριαρχικού μνημοσύ-YOU.

† Τιμιώτατοι και έντιμότατοι έκκλησιαστικοί äpχοντες της άγιωτάτης μητροπόλεως Θεσσαλονίκης, έν Κυρίψ τέχνα άγαπητά της ήμῶν μετριότητος. χάρις ύμιν είη και εἰρήνη ἀπὸ Θεοῦ παντοκράτορος. Έγνώρισεν ή μετριότης ήμων, ότι αποθανόντος του μητροπολίτου ύμων ού μνημονεύετε έμου, χαί θαυμάζω, πώς άνθρωποι φρόνιμοι δντες χαί πεπαιδευμένοι είτα ποιείτε τουτο. Έδουλόμην έγω, ίνα μή αχούσω τοῦτο γινόμενον έν τη ύμετέρα πατρίδι, τη περιφανεί και περιωνύμω Θεσσαλονίκη, όπου πολλοι φρόνιμοι άνθρωποι χαί χαλοί χαι πεπχιδευμένοι, χαι D δπου πολλή των άγαθων ή σωρεία · αίσχύνην γάρ λογίζομαι τοῦτο τῆς ὑμετέρας πατρίδος, οὐ δι' ἐμαυτόν, έγω γάρ Εντιμός είμι πανταχοῦ, ἀλλά δι' αὐτήν, ότι της οίχουμένης άπάσης της άπό περάτων έως περάτων ούτω ποιούσης, αύτη μόνη φαίνεται τη άταξία τούτη χρωμένη · εί δε λέγετε, καθώς άκούω παρά τινων, ότι λέγετε, ότι συνήθειαν έχετε μή μνημονεύειν του πατριάρχου, δταν αποθάνη μητροπολίτης, και διά τοῦτο τηρείτε την της πόλεως συνήθειαν, ψαυμάζω, πώς τοῦτο λέγετε · οῦτως έδει דקפוֹזטמו דאי סטיאטונמי, בותבף אי סוצמות אמו יטאוμος και κανονική, όπου δε τοῦτα σύκ Επτιν, άλλά τούναντίου μάλλον χανόνων χατάλυσις και νόμων, τι δεί την συνήθειαν προδάλλεσθαι; "Οτι μέν γάρ

της οίχουμένης μαρτυρούσιν, αίτινες συνήθειαν έχουσι τοῦ πατριάρχου μνημονεύειν στερούμεναι τῶν οίχείων άρχιερέων. Ποία των μητροπόλεων ή των έπισχοπών, ότε έπίσχοπον έχει ή μητροπολίτην, ού μνημονεύει του πατριάρχου; και το πανταχού της οίχουμένης γινόμενον ύμεις λέγετε μη έχειν συνήθειαν ποιείν; 'Οράτε, πώς ούχ έστι χαλή ή ύμετέρα συνήθεια. Τούτο δε χαί άπο φυσιχών λογισμών χαί χοινών έννοιών άποδειχθήσεται · Εστι γάρ ό μέν πατριάρχης κεφαλή της Έκκλησίας πάσης, οι δε λοιποι άργιερείς μέλη, ούς έχουσιν ξκαστοι των ύπ' αύτούς ώς χεφαλήν ξχαστον . πώς ούν ού γελοίον τούτους μέν μνημονευεσθαι ζώντας παρά των ύπηκόων, μέλη της Έχχλησίας δντας, αποθανόντων δε μή μνημονεύεσθαι τον πατριάρχην, την κεφαλήν της Έχχλησίας και κεφαλήν της των ύπηκόων κεφιλής; Είτα έχείνου πολλάχι; ού μνημονεύουσί τινες ζητούντος μνημόσυνον, δν φοδούνται, μή ποτε διά τούτο και την άργην έκείνων άκόντων λάδη, ώσπερ γίνεται πολλάχις Εν τισι των άρχόντων τόπων, τινών ζητούντων μνημόσυνον παρά των πλησίον αύτων πόλεων, και διά την είρημένην αίτίαν, άναδιλλομέ-עשי דסטדה מטדשע, ציטם לל בסדו דו; מפצשע אמן אטףוסב χαι έξουσίαν έχων, ο βούλεται, ποιησαι, πώς έστι δίχαιον λέγειν είναι συνήθειαν μη μνημονεύεσθαε τουτον; "Οτι δε την άρχην της Έχκλησίας ταύτης έχω έγώ, τοῦτο πρόδηλον, και ύμεζς μαρτυρήσετε · χαι γάρ έγώ χρατώ ταύτην νών, χαι άδειαν έγω πάν-C τα ποιείν και πρόνοιαν διδόναι και χειροτονίας ποιείν, καί πάντα τη ήμετέρη έξουσία ψπόκεινται τά αύτῆς · έγώ δε ό ταῦτα, δυνάμενος ούκ έχω άδειαν χαί έν αύτη μνημονεύεσθαι; "Η Έως μέν ό μητροπολίτης ζή, ή ύμῶν χεφαλή μνημονεύει τοῦ πατριάμχου, και άδύνατόν έστιν άλλω; γίνεσθαι, ούδε γάρ άν είη μητροπολίτης ό τουτο μή ποιών · έχείνου όλ άποθανόντος ού μνημουρύειν ύμας έστι δίχαίον τούς δποτεταγμένους έχεινω, οδ έχεινος ζών έμνημόνευιν; Όρατε πώς χαι άπο των χανόνων χοι άπο τῆς συνηθείας τῶν ἐχχλησιῶν ἀπασῶν χαὶ ἀπό φυσιχών λόγων και χρινών έννοιών άποδείχνυται τουτο δίχαιον είναι χαλ χανονιχόν; Έγω διά τοῦτο Εγραψα πρός ύμα; είς πλάτο; περί τούτου, ίνα γινώσχητε ταύτα και λογίσησθε, ότι ούτω πρέπει • όπερ γάρ προείπον, αίσχύνην λογίζομαι τοῦτο τῆς ὑμετέρας πατρίδος. Υμείς δόξαν μεγάλην και τιμήν Επρεπεν Iva Exnte, touto xal ernauxdotas toes xal erxalλωπίζεσθαι τούτφ, στι άξιοί έστε άντι μητροπολίτου χεφαλήν έχειν τόν πατριάρχην και αύτοῦ μνημονεύειν, και είπερ άφήρπασε τις ύμων τουτο, άδοξίαν μεγάλην έδει λογίζεσθαι ύμας το πράγμα και άτιμίαν, λέγοντας, ότι Ούκ έσμεν άξιοι μνημονεύειν του πατριάρχου. Ταῦτα λίγω πρό; ὑμά;, ούχ ὡ; πατριάρχης μόνον και ζητών το ήμέτερον δίκαιον, άλλά καί αύτόθι, είπερ ήμην Θεσσαλονικεύς, είτε αρχιεpeùs, elte inninguarinds, elte th; molitela; apywv. raura Eperdov déverv, or: dixará else xal ádron xal χανονικά. Άπό του νύν ούτω γενέσθω και έν ταίς xabolixals textingiais rat in rois povagripions rat



τότης κοσμικαίς ἐκκλησίαις πάσαις μνημονευέσθω Α νεύεσθαι ἐν σῷ ἐκείσε διτι παλαιῷ ναῷ τοῦ ἐν ἀγίεις ἡ μετριότης ἡμῶν, καὶ μηδεὶς πρόσιλλέσθω τὴν προτέραν συνήθειαν. Ἐγὼ πρὶς τοὺς ὑμετέρους ἐξάρχους Εμελλον ἀναθήσειν, Γνα γένητὰι τοῦτο· οὐδὲ γἱρ ἰδουλόμην γράψαι· Γνα δὲ μάθητε ταῦτα πάντες, δέον Ικρινα γράφαι. Γινώσκετε δὲ ὅτι τὸ παρόν γράμμα ἐτέθη ἐν τοῖς κωδικίοις τοῦ Ιεροῦ χαρτοφυλαχίου τῆς καθ΄ ἡμᾶς ἀγιωτάτὴς τοῦ Θεοῦ Μεγάλης 'Ἐκκλησίας εἰς δικαίωσιν αὐτῆς. ¨Αλλως οῦν μηδὲν γένηται. Ἡ τοῦ Θεοῦ χάρις εῖη μεθ' ὑμῶν.

† Είχε και διά τιμίας πατριαρχικής χειρός τό · Μητί Μαίφ, Ιτδ. Θ.

- LXXXV. Patriarcha decernit monasterium a monacho Callísto Angelicudæ apud Melenicum conditum esse patriarchale.
- Υ Σιγίλλιον πατριαρχικόν επί σταυροπηγίω πα- τριαρχικώ περί του Μελένικον άνεγερθέντι παρά τοῦ τιμιωτάτου ἐν μοναχοῖς κῦρ Καλλίστου τοῦ Άγγελικούδη.

+ Φθάνει δήπου και τόῦτο τοι; Ιεροίς κανόσι πάλαι προτεθεσπισμένου, το εξείναι δηλαδή τοις βουλομέvois apoveisethpia xal Belous ofxous averelpeiv ent των έχασταχού μητροπόλεων και τούτους μή ύπάγειν τη επικρατεία των εν αύταις προέδρων, άλλ άξιοῦν τελείν αὐτοὺς ὑπὸ τῷ οἰχουμενιχῷ πατριάρχη διά των χατ' \$θος γινομένων έν αύτοις σταυροπηγίων και μηδαμή τους των πόλεων μητροπολίτας και προεδρους μνήμην έχειν του δνόματος αύτων εν ταίς isporedestians rais en autois δήπου τοις ναοίς και τοις φροντιστηρίοις γινομέναις. και γούν άρ- C צמנט טעדטב שטעדטש טא דטט צטטטג אמן אמעטענאטט, טיξαν ήδη και τῷ τιμιωτάτω έν μοναχοίς κῦρ Καλλίστω τῷ Άγγελιχούδη, έν άγίω Πνεύματι άγαπητῷ υέφ της ήμων μετριότητος, έχ βάθρων άνεγείραι θείον και σεδάσμιου ναών έν τοί; χατά τον Μελένιπου μέρεσιν έν τῷ ίδίψ αbrou καθίσματι, Επειτα πούτον Θεού βουλομένου άποκαταστηται και είς άνδρώον μονύδριον, μη μέντοι ύποχείσθαι τη άγιωτάτη μητροπόλει Μελενίχου, άλλ' είναι πατριαρχιχόν > αι μνημονεύεσθαι τον κατά καιρόν τους της Έκκλησίας οξακας ίθυνοντα οξκουμενικόν πατριάρχην, Sidduat se èmplies nal pobs tou diémoura tà èxel πατριαργικά έξαργικά δίκαια το σύνηθες άπαν κανονικόν, χάντεύθεν έδέησε προδήναι έπε τούτω χαί γράμμα σιγιλλιώδες της ήμών μετριότητος τούτο τε D εφ χύρ Καλλίστω χαι τοις ένα τχουμένοις τώδε τώ έξης χρόνους πατριαρχικόν. "Η μετριότης ήμῶν, το παρόν άπολύουσα σιγιλλιώδες γράμμα, παρακελεύεraite dyin Avecuare, elvas xal roptoxeclas rouro 6η το μονύδριον χαθ έχυτο ώς πατριαρχικόν χατά το ζήτημα και την βούλησιν του τιμιωτάτου έν μοναχοίς χῦρ Καλλίστου, καὶ μηδαμῶς έχειν ήντινοῦν ανάχρισιν παρά των κατά καιρούς προιδρεύειν λαχόντων της άγιωτάτης μητροπόλεως Μελενίκου, μήτε μήν τινας των του χλήρου ταύτη; είσερχεσθαι έν αύτψ, και άπειτείν οίκσό τινας άπαιτήσεις και ζημιούν αύτο, άλλά τούτο καλ μόνον έχειν τον Μελενίχου έν τῷ τοιούτω χαθίσματι δίχαιον, τό μνημο-

παμμάχαρος καί θαυματουργού Νικολάου, καί Ετεpor ouch Ev. ou un ob xal eiseprestat \$ דלי שחדףםπολίτην έναὐτῷ ή τινα τῶν τοῦ xλήρου διά την alτίαν ταύτην του μνημοσύνου, και άπαιτείν δίκαια και ποιείν χαταμονήν έν αύτῷ χαι χατατρίδειν αύτι, άλλά τούτο χαι μόνον έχειν το μνημόσυνον αύτου ίν τῷ δηλωθέντι παλαιῷ ναῷ, ὡ; εὑρεθέντι ἐν τῷ τοιούτω καθίσματι πρότερον και ύπο τον μητροπολίτην Μελενίχου τελούντι, δφειλομένως ένεργουμένου χαί άποδιδομένου τοῦ πατριαρχοῦ μνημοσύνου έν τῷ δηλωθέντι μονυδρίω · τάς γε μήν διορθώσεις των ψυχιχών σφαλμάτων ποιείτω ο εύρισχήμενος χατά χαιρούς έξαρχος, και διορθούσθω κανονικώς. Έκει δέ εζήτησεν ό τοιούτο; τιμιώτατος έν μοναχοίς χύρ Κάλλιστος και έδειθη της ήμων μετριότητος καταγραφήναι έν τῷ παρόντι αύτῆς σιγιλλίψ χαι & χέχτηται κτήματα δι' επίσχεψιν και χυθέρνησιν και προμήθειαν των μετ'αύτοῦ μοναχων ἄτινά είσι» άμπέλιον, δπερ Εδωχεν ο Τριάτζος τῷ μονυδρίψ περί τόν τόπου εύρισχόμενου του χαλούμενου Μάλεσταν, έτερον άμπέλιον περί την Βιτζάγκλαδαν, δπερ έδωχεν ό Υπέρπυρος, έτερον άμπέλιον χαί ζευγηλατείον εύρισχόμενα περί του τόπου της Κορεμίστης, απερ Εδωκεν δεύτυχέστατος δισπότης Σερδίας ό Ούγκλεσης. "Εζήτησε δε τουτο, ώς αν άναφαίρεια και αύτα ταύτα και άλλα, δσα αν δοθείεν πρ'ς το μονύδριον, και άναπόσπαστα καθάπαξ διατηρώνται άπ' αύτοῦ • τῇ παρακλήσει κάὶ ταύτῃ προσσχοῦσα ἡ μευριότης ήμων παρακελούεται αδοις, ώς αν έχη

χαι ταύτα το δηλωθέν μονόδριον χυρίως χαί δεσποτιχώς χαλ άναφαιρέτως εί; αίώνα την άπαντα μήτε παρά των έχχλησιαστιχήν περιεζωσμένων ίσχυν άργιερέων δηλονότι και Ιερέων και κληρικών, μήτε παρά των τα κοσμικά και δημόσια ένεργούντων την τυχούσαν εύρησόν ποτε τών χαιρών διενόχλησεν χαί enhosian ent th artoch aat nouth aat desporeig art χυριότητι τούτων άπάντων · δ γάρ ένοχλήσων σύτώ ή άφαιρήσων τι, άφ' ών το τοιούτον μονύδριον χέχτηται ή είς το έξης προσκτήσεσθαι μέλλει κτημάτων xal δλλων διχαιωμάτων xal προνομίων, όποξος αν χαι είη δ τουτο τολμήσων, είτε τοπικλς άρχιερεύς ή χληρικό; ή άρχων ή χαι δημόσιος, ίστω, ώς Ενοχο, έσται τῷ παρά τῆς ήμῶν μετριότητος έπιτιμίψ τοῦ άφορισμού, ώς ίερόσυλος άντιχρυς χριθήσεται, έπειδη 6 αποσπάν χαι άφαρπάζειν πειρώμενος τα τῷ Θεῷ άπαξ άνατεθέντα και άφιερωθέντα τοίς των Ιεροσύλων επιτιμίοις υπόχειται. Ου μην αλλά χαι παν, ϋπερ αν βουληθείη πνιήσειν έν αύτῷ δ τιμιώτατος σύτος έν μιναχοίς κῦρ Κάλλιστος, άφορῶν είς σύστασιν χαι βελτίωσιν αύτου και πάντων των έν αυτώ πνευματικήν έπίδοσίν τε και προκοπήν, το στέργοι δχειν δφείλει και παντελώς απαρεγχείρητον τε και άχατάλυτου. Έπι τούτω γάρ γεγονός χαι το παρόν σιγιλλιώδες γράμμα της ήμων μετριότητος άνετέθη αφ δηλωθέντι μονυδρίο είς διηνεχή την ασφάλειαν xal Bebaiwow. 'Er unri Maty the eratne trδικειώνος του έξακισχιλίοστου εκτακοσιοστού δέδομηχοστοῦ έγάτου έτους.

+ Είχε και διά τιμίας πατριαρχικης χειρός τό • Α Φιλόθεος, ελέφ Θεού άρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώμης, και οίκουμενικός πατοιάρχης.

- LXXXVI. Patriarcha confert metropolitæ Sugdææ Ialitam et jura patriarchalia curanda in ecclesia Gotthiæ. (την Ίαλίταν χαι τὰ περι αύτην πάντα χαι όσα ἐν τῆ ἐνορία τῆς Γοτθίας πατριαρχικά δίχαια).
- LXXXVII. Litteræ Casimiri regis Lachiæ ad patriarcham de metropolita Galitzæ.
- † Πιττάχιον τοῦ χράλη τῆ; Βλαχίας, τοῦ Καζημήρου, πρός τὸν παναγιώτατον ἡμῶν δεσπότην, τὸν οἰχουμενιχὸν πατριάρχην, δι' ὅπερ χαὶ ὁ ἐχείθεν ἐπίσχοπος ἐλθῶν xῦρ ᾿Αντώνιος εἰς μητροπολίτην Γαλίτζης ὑήφῳ τῆς ἰεράς χαὶ θεία; συνάδου προ- Β εδιδάσθη.

+ Πρό; τον πρωτόθρονον παπερώτατον πατριάργην Κωνσταντινουπόλεως οίχουμενιχής συνόδου προσχύνημα χαι πολύς δαρμός του προσώπου άπό τον υίο, σου, τον χράλην Καζήμηρον της γης της Aayla; xal the Mixpae Puslae xal and tobe pyγάδας τῆς 'Ρωσίας, οἴτινες εἰς τὴν τῶν Χριστιανῶν πίστιν πιστεύουν, και άπο τους άρχοντας των 'Ρώσων πολύς δαρμό; των μετώπων. ζητούμεν παρά σοῦ τοῦ ἡμετέρου ἀρχιερέως πασα γη φθείρεται νών άνευ νόμου, ότι ό νόμος χαιώνεται. έξ αίωνος αίώνων μητρόπολις ήχούετο ή Γάλιτζα είς πάντα τά μέρη, χαί θρόνος ην μητροπόλεως έξ αίωνος αίώνων · πρώτον ήν μητροπολίτης της ύμων εύλογίας ό Νίφων, δεύτερος μητροπολίτης ό Πέτρος, τρίτος μητροπολίτης ό Γαδριήλ, τέταρτος μητροπολίτης ό θεόδωρος, ούτοι πάντες ήσαν είς αύτον τον θρόνον της Γαλίτζης, ήσαν συγγενείς οι βηγάδες της 'Ρωσίας ήμέτεροι, και ούτοι οι βηγες διέδησαν της 'Ρωsiac, xal ή γη χήρα ήν, xal μετά ταῦτα ἐχέρδησα εγώ, ο χράλης της Λαχίας, την γην της 'Ρωσίας. Και νῦν, άγιε Πάτερ πατριάρχα τῶν οἰχουμενιχῶν συνόδων, ζητούμεν παρά σου του ήμετέρου άρχιεpews, ore us too beou to exect at the sum eddaγίαν και μετά των ήμετέρων ρηγάδων και άρχόντων έχλεξάμεθα άνθρωπον άξιον, χαλόν, χαθαρά; πολιτείας χαι τεταπεινωμένης χαρδίας, τον ιερώτατον έπίσχοπον Άντώνιον, είς τοῦτο είς την ύμετέραν εύλογίαν και διά τον Θεόν και δι' ήμας και τάς D άγίας έχχλησίας, ίνα έγένετο ή εύλογία σας χαί έπάνω τοῦ άνθρώπου τούτου, ίνα μη έχλεί τη ό θρόνος της τοιαύτης μητροπόλεω;, χειροτονήσατε μητροπολίτην τον Αντώνιον, ίνα μή ό νόμος χαωθή των 'Ρώσων, ίνα μή χαταλυθή · είδ' ού γενήσεται τό Ελεος του Θεού και ή εύλογία σας τούτω τῷ άνθρώπιρ, μετά ταῦτα μηδεν λυπείσθε χαθ' ήμῶν · ή ήμῶν άνάγχη έσεται είς την τῶν Λατίνων πίστιν βαπτίζειν τούς 'Ρώσους, εί ούχ Εστι μητροπολίτης είς την "Ρωσίαν, διότι ή γη ού δύναται είναι άνευ νόμου.

- LXXXVIII. Synodus episcopo Antonio confert metropolim Galitzæ et per adjunctionem episcopatus Cholmen, Turobum, Peresmusthlin et Volodimirum.
- † Πράξις συνοδική έπι τῷ ἀπό τῆς Μικράς Ῥω-Ράτβοι. Gr. Cl.II.

σίας ελθόντι επισκόπφ χῦρ 'Αντωνίφ μετατιθέντι είς μητροπολίτην Γαλίτζης.

+ Τῆς ἀγιωτάτης μητροπόλεως Γαλίτζη; ἐχ πολλών ήδη χρόνων γνησίου χηρευούσης άρχιερέως, έπει άναγχαίον ήν προστήσασθαι ταύτης μητροπολίτην έπι διδασκαλία των θείων του Χριστου έντολων και τη έντεῦθεν αὐξήσει και ἐπιδόσει τοῦ Χριστωνύμου λαοῦ; ἔδοξε τῆ ήμῶν μετριότητι ἄμα τῆ περί αύτην Ιερά και θεία συνόδω συνδιασχεψαμένη ψηφίσασθαι άρχιερέα είς την τοιαύτην άγιωτάτην μητρόπολιν Γαλίτζης · και έπει οίκοθεν έλθών ό θεοφιλέστατος επίσχοπος χῦρ Αντώνιος, χρόνον πολύν ένταῦθα προσχαρτερήσας χαι ἀχριδεί δοθείς βασάνω χαι έξετάσει χαι δοχιμασία, προεχρίθη χαι έξελέγη παρά τῆς συνοδικῆς ταύτης ψήφου είς την προεδρίαν χαι προστασίαν τησδε της άγιωτάτης μητροπόλεως Γαλίτζης άρμόδιος χαι ίχανος, χάντεῦθεν προεδιδάσθη και έγένετο ούτος έξ επισκόπου μητροπολίτης τῆς τοιαύτης μητροπόλεως συνοδική ψήφω και γνώμη των Ιερωτάτων άρχιερέων και ύπερτίμων, του Ηραχλείας, τοῦ Νιχαίας, τοῦ Βρύσεως, τοῦ Ἀθηνών, του Σηλυδρίας, του Σωζοπόλεως και του άρχιεπισκόπου Δέρκω, οφείλει έχειν την τοιαύτην άγιωτάτην μητρόπολιν, άπολαύων τοῦ ταύτης ἀνόματος έν τε στάσεσε καί καθέδραις ταζς μετά της ίερας συνόδου και άλλαχοῦ, και τοῦ ἐν τοίς Ιεροίς διπτύχοις, ώς είθισται, μνημοσύνου χατά την χανονιχην άχρίδειάν τε και παρατήρησιν, όφείλων έγχαθιδρυθηναι και τῷ ίερῷ συνθρόνψ της κατ' αύτον έκκλησίας, σφραγίζειν τε άναγνώστας χαι ύποδιαχόνους και διακόνους και πρεσδυτέρους χειροτονείν και πάντα τὰ ispà πράττειν ἀχωλύτως, ὡς γνήσιος ἀρχιερεύς και ών και όνομαζόμενος, έτι τε επιλαδέσθαι χαι των όθενδήποτε διαφερόντων τη χατ' αύτζν ταύτη εχχλησία διχαίων, και μη έχειν άδειάν τινα τών άπάντων ή των πλησιοχώρων άρχιερέων ή και άλλον τινά ύποχρατήσαί τι των ύπό την ένορίαν πάταν αύ-TOU BIXALON, XAL XELPA THEOVERTINHY AUTOIS EMEALEIN έπει ούτος και μόνος έστι της έχχλησίας ταύτης χαι προστάτης και άρχιερεύς, και τών αύτης δικαίων χαι οίχονόμος και χύριος και διδάσχαλος άποχατέστη παρά της καθολικής και άποστολικής Έκκλησίας και φροντιστής των ύπ' αύτην εύρισχομένων Χριστιανών, και άνάγκην έχει πάσαν παραινείν και είσηγείσθαι αύτοις τά ψυγωφελή, και όδηγειν αύτούς έπι τά χρείττω και σωτηρίας έχόμενα, ώς λόγου ύπερ αύτων τῷ Θεῷ εν ήμερα χρίσεως άποδώσων. Οφείλει δε λαδείν επιδόσεως λόγψ και τάς άγιωτάτας επισκοπάς, τό τε Χόλμην, το Τούροδον, το Ilsρεμούσκλην και το Βολοδίμοιρον, μέχρις αν διαλυ. θώσιν αι έχει νων ούσαι μάχαι, χαι γένηται είρηνη χαι διάλυσις των σκανδάλων, χαι έχειν άδειαν διδάσχειν τον έν αύταζ Χριστώνυμον τοῦ Κυρίου λαδν χαι σφραγίζειν άναγνώστας έχ των έν αύταζ, ύποδιακόνους και διακόνους προδιδάζειν και πρεσδυτέρους χειροτονείν, ναι μήν και επισκόπους. πλήν έπει ούχ έχει άρτίως έπισχόπους, μεθ' ών άν χειροτονήση αύτου;, όφείλει μετά το άπελθείν εις την εχχλησίαν αύτου; εχλέξασθαι, ου; αν διαχρί-



λίτην Οδγγροδλαχίας, ώς αν έχει μετ' αύτου ποιήσηται και τάς ψήφους των επισκόπων και τάς γειρο-דסעוֹתה. "Opelhouse of xat of ev mash the evopla butes τῆς κατ' αὐτὸν ἀγιωτάτη; Ἐκκλησίας καὶ οἰ τῶν είρημένων επισχοπών, ίερωμένοι, μονάζοντες, άρχοντες, ιδιώται και ο λοιπός Χριστώνυμος του Κυρίου λαός τιμήν άπονέμειν αύτῷ xal alõu xal ύποταγήν, και εύπείθειαν την προσήχουσαν ώς άρχιερεί αύτων γνησίω, διδασκάλω τε και ποιμένι καταστάντι και εχλεγέντι ψήφω της Ιεράς και θείας συνόδου και επικρίσει της ήμων μετριότητος, και ύπείκειν τούτω χαί υποτάσσεσθαι, έ., οίς αν έχοι λέγειν πρό; αύτούς ψυχωφελέσι και σωτηριώδεσι • ή γάρ είς αύτον γινομένη τιμή και aldug elg αύτον τον Θεόν την άναφοράν έχει, οῦ την εἰκόνα φέρει ὁ ἀρχιερεύς. Και είς την περι τούτου δήλωσιν χαι ασφάλειαν άπολέλυται καί τῷ διαληφθέντι Γερωτάτω μητροποί ίτη Γαλίτζης και υπερτίμω, εν άγιω Πνεύματι άγαπητῷ άδελφῷ τῆς ήμῶν μετριότητος xal συλλειτουργώ, ή παρούσα αύτη; συνοδική ψηφο; καί πράξι; κατά μήτα Mátor τῆς θ' lrð. τοῦ ςωοθ Erovc.

+ Είχε τὸ πρωτότυπον καὶ διὰ τιμίας πατριαρ. χ κῆς χειρός τό Φιλόθεος, έλέω Θεοῦ ἀρχιεπίσχοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέως Ρώμης, και οίκουμετικός πατριάρχης.

- I.XXXXIX. Algordus, vex Lituanorum, litteris ad patriarch in dutis refellit accusationes metropslitæ Kiorike.
- † Πιττάκιον τοῦ ρηγές τῶν Αητδῶν, τοῦ Άλγέρδου, πρός τόν παναγιώτατον ήμων δεσπότην, τον ο!χουμενιχόν πατριάρχην.

† 'Από τον βασιλέα Αητδών, τον "Αλγερδον, είς τόν πατριάρχην προσκύνημα. Επεμφας είς έμε γράμμα μετά τοῦ Θεοδώρου μου, δτι λυπείται πρός σε ό μητροπολίτης επάνω μου. Λέγει ούτως ' Βχούρσευσέ μας ό βασιλεύς, ό "Αλγερδος. Έγω ούκ ήρξάμην του πουρσεύειν, ήρξαντα έπείνοι πρώτον του χουρσεύειν, χαι του αταυρού το φίλημα, όπερ είχον πρό; μέ, ού κατέθηκαν, ούτε τά όρχωμοτικά άπέπεμψαν πρός με, έκουρσευσάν με έννεα φορές, κεί τόν γυναιχάδελφόν μου τόν έτιγα Μιχαήλ ένόρχως έχραξαν είς έαυτοὺς, χαι ό μητροπολίτης έξέδαλεν άπ' έχείνου τον φόδον, ότι να έλίη και να ύπάγη με D σίας, υπέρτιμε, εν άγιο Ηνεύματι άγαπητε άδελφε τό θέλημάν του, και επίασάν τον, και τζν γαμδρόν μου, τον ρηγα τον Μπορίσην του Χαμηλού Νοδογραδίου, επίατάν τον, χαι επηραν χαι το ρηγατίον του, τόν γαμδρόν μου, τόν ρηγαν τόν Ιωάννην του Notosillou, x21 to pyration tou exoupseusar, xal την μάναν του επίασάν την, χαι την θυγατέρα μου άπηράν την, και τον δρχον, όν είχον πρός έκείνους. ού κατ.θηκαν, επάνω τούτου τού σταυροφιληματος. έπήρασιν απ' έμου χάστρα το "Ρζόδα, το Σήζκα, τό Γούδην, τό Όσηέτζενο, τό Γορήσενο, τό Ράσνου, το Λούμι το μέγα, το Κλήτζεν, χαι Βσέλουχ, το Βύλγο, το Κοζλόδο, το Λήπητζη, το Τέσοδ, το Χλέπεν, τοῦ θωμα τὸ χάστρον, τὸ Μπερεζούη, την Κολούγαν, το Μεζένισχον. Ταύτα πάντα είσι χάσεγα.

νοι, και παραγενέσθαι πρός τον Ιερώτατον μητροπο- Α και ταυτα όλα άπηραν, και του σταυρού το φίλημα ού χατέθηχαν ούτε τι όρχωμοτικά άπέπεμψαν, παι ήμεις ταύτα πάντα μή ύπομείναντες αύτούς πάλιν έχουρσεύσαμέν τους, χαλ έατ ούδεν όρθώνουν είς tut, out topa rou; time broughters, xara the eiλογίαν σου ό μητροπολίτης αύτων εύλογεί είς τάς αίματεχνοίας μέχρι τοῦ νῦν. Οῦτε εἰς τοὺς πατέρας μας τοιούτοι μητροπολίται ούχ έγένοντο, οίος ούτος ό μητροπολίτης, εύλογεί τους Μοσχοδίωτας είς αίparexyosias, xal els huds obdev Epyiran, obre els τό Κύεθον ύπαγένει, και δστις φιλήσει σταυρόν είς έμε, κει φύγη προς έκεινους, ό μητροπολίτης έκβάλλει του σταυρού το φίλημα άπ' έχείνου. Γίνεται τοῦτο είς τον χόσμον, ὅτι νὰ ἐχθάλωσι τοῦ σταυροῦ τό φίλημα; ό 'Ιωάντης τοῦ Κοζέλήσχου, δοῦλός μου, epilyseveig the me the maran tou say he to toil-B φιά του και μέ την γυναϊκά του και τά παιδία του, öti vá Éve elç épévav, xal éxeivoc thy pávav xal τούς άδελφούς χαι την γυναίχα χαι τά παιδία άφεις έφυγε, και ό μητροπολίτης ό 'Αλέξιος τοῦ σταυροί דל שוֹיחשת בבבלהאנט דהה דם .... ל 'ושמיטחה דסט Baleuloxou igilinos oraupou, xal Equis xal rob; έγγυητές έξέδωχε, και ό μητροπολίτης έξέδαλέν τον άπό τοῦ σταυροῦ τὸ φίλημα. Ο Ναγούμπνικος ό Brayers' solution of the second states and a superior πος έγένετο έγγυητής τούτου, και έχεινος έξέδωχε τόν επίσκοπον είς την εγγύην, και έφυγε, και ό μητροπολίτης έξέδαλέν τον άπό του σταυρού το φίλημα. μαί άλλοι πολλοί έφυγον, και εκείνος λύει αύτους τοῦ δρχου ήτοι τοῦ φιλήματος τοῦ σταυροῦ. Επρεπε τόν μητροπολίτην, Γνα εύλογή τους Μοσχοδίωτας, ότι να έδοηθούσαν μας, διώτι ήμεζς μαχόμεθα μετά τών Άλαμάνων δι' έχείνους, χαι λαλούμεν τον μητροπολίτην πρός έχυτους, και έκεινος ούδεν Εργεται πρός ήμα;; δός ήμι, άλλον μητροπολίτην εί; τό Κύεδον, είς το Σμολένισχον, είς το Τυφέριν, είς την Mixpav 'Postav, el; to Nobosikiv, el; to Xaunide Νοδογράδιν.

- XC. Patriarchæ lit.eræ ad metropolitam Kiorûz et totius Russiæ de metropolita Gal tzæ.
- + Πιττάχιον πατριαρχικών πρός των Ιερώτατον μητροπολίτην Κυέδου χαι πάσης 'Pusize.

† Γερώτατε μητροπολίτα Kutbou xat πάση; Ρωτης ήμων μετριότητος και συλλειτουργέ, χάρις είη xal είρηνη άπο θεού τη ση Ιερότητι. Οίδεν ή Ιερότης σου, πόσην άναδοχήν και εύμένειαν δεικνύει είς σε ή μετριότης ήμων. Εγραψά σοι γάρ κατά του πέρυσι χαιρόν μετά του άνθρώπου σου, του Αδδαχούμ, χαι έδειξά σοι, ότι φίλον σε είχον άπ' άρχης. xal πάλιν ούτω σε έχω, xal άγαπω xal άναδέχομαί σι · πάλιν ούν τα αύτα σοι γραφω, ότι την φιλίαν, ήν είχου πρός σέ, και την άναδοχην πάλιν έχείνην Εχω και την άγάπην και την εύμένειαν. Άκοίω δέ τινα παρά των έρχομένων αυτόθεν γινόμεια παρά τῆς σῆς Ιερότητος, και λυποῦμαι - ἤκουσα γάρ, ότι άφῆχας τοὺς Χριστιανοὺς πάντας τοὺς εὐρισχομένους αύτόθι είς πάντα τον τόπον της 'Poolas, xai xá-

χαι χωρις διδασχαλίας χαι πνευματικής επισχέψεως. Διά τουτο και ή μετριότης ήμων ελυπήθη και ή ίερά σύνοδος, ότι ού γίνεται χαλώς, ούδε χατά την τών ίερων πανόνων παρακέλευσιν. Ωστιρ γάρ ή μετριότης ήμων ετάχθη παρά θεού ποιμήν και διδάσχαλος πάσης της οίχουμένης, ούτως έχειροτόνησα και την σην ιερότητα πατέρα και διδάσκαλον παντός του Εθνους αύτου, Ινα διδάσχης πάντας καί έπιμελήσαι πάντων έπίσης, και έχης μετά πάντων άγάπην και φιλίαν πατρικήν, και είπερ συμθήσεται אמן עביסט מטדשט צעטףמ, ועם צעור טט מעמעאוע שטדב είρηνεύειν αύτους πρός άλλήλους ώς πατήρ και διδάσχαλος. Γνωστέν ούν έστω σοι, ότι διότι άφηχας tous togoutous yponous the Mixpan Puslan, xal ούχ έπεσχέψω αύτην, Επεμψεν ένταῦθα εἰς την ήμῶν Β μετριότητα ό χράλης τῆς Λαχίας, ό Καζίμειρος, Botis xparel xal the Mixpav Persian, xal of Eteppe βήγες Επεμψαν ένταῦθα ἐπίσχοπον χαὶ γράμματα μετ' αύτου, λέγοντες, ότε « Πάσα ή γη φθείρεται άνευ νόμου, δτι ό νόμο; χαώνεται, έπει ούκ έστιν άρχιερεύς, και δια τούτο εξελεξάμεθα άνθρωπου καλόν, καθαρίς πολιτείας, τον επίσκοπον 'Αντώνιον, είς τοῦτο, xal διά τὸν Θεὸν xal τὰς ἀγίας Ἐxxλησίας χαι δι' ήμας χειροτονήσατε τουτον, ίνα μη ό νόμος χαωθή τῶν Ῥώσων καὶ ή πίστις τῶν Ῥώσων, ἴνα μή καταλυθή · εί δ' ού γενήσεται το Ελεος τοῦ Θιοῦ χαί ή εύλογία σα; εί; του άνθρωπου τουτου, μετά ταύτα μηδέν λυπείσθε χαθ' ήμας, ή ήμων άνάγχη Εσται είς την των Λατίνων πίστιν βαπτίζειν του; C 'Ρώσους, διότι ή γη ού δύναται είναι άνευ νόμου. » Ταύτα ξγραψε και ανέφερε και πρός έμε και πρός την σύνοδον, και ή άναφορά αύτοῦ ένταῦθα φυλάσσεται. Τί ούν Επρεπεν, Ινα ποιήσωμεν ; Σε ποιούμεν είς ταῦτα χριτήν, τί λέγεις; Επρεπεν, Γνα ἀποπέμywhen anter as the former as their is reading . τοῦ Θεοῦ οῦτω χωρίς ἐπισχέψεως χαί Ἐπιμελείας πνευματικής, ώσπερ άφηχας χαί σύ αύτόν ; Ούδόλως Επρεπε τούτο, και παρά του Θεού γάρ μεγάλην καταδίκην εύρησειν έμέλλομεν, και παρά των άνθρώπων πολλήν μέμψιν και κατηγορίαν, άλλως τε και, εί ξιν ό αύθέντης του τόπου όρ')οδοξος χαι της ήμετέρας πίστεως, ίσως έμέλλομεν προσχαρτερήσειν τουτο אמן המףמהזדמשנוט, אמודטו אד טטטצ דטטדט אי אי אמאטע, διά σε δε Ισω; εποιούμεν τούτο. Έπει δε ούχ Εστιν ήμε- D τερος, άλλα Λατίνος, Επρεπεν, ίνα άποπέμψωμεν αύτόν χενών; και Εμελλε ποιήσειν παραυτίκα μητροπολίτην Λατίνον, χαθώς Ελεγε, χαί βαπτίζειν τούς Υρώσους είς την πίστιν τῶν Λατίνων, δπερ διαχρίνοις củ, ốτι xaldu ην, εἰ ἐγένετο; Ἐγώ πολλά εὐχαριστῶ τῷ Θεῷ, ὅπως οὐχ ἐποίησε τοῦτο, ἀλλ' Εγραψε καὶ έξήτησε παρ' ήμῶν μητροπολίτην • διὰ ταῦτα ἀναγχασθέντες ήμεζς έχειροτονήσαμεν, δν άπέστειλεν, χαι ούχ ξπρεπεν, ίνα ποιήσωμεν άλλως · δεδώχαμεν όλ αύτῷ την Γάλιτζαν, ίνα έχη ώς μητρόπολιν, έπισχοπάς δε το Βολοδίμοιρον, το Περεμούσθλιν και το Χόλμιν, άτινά είσιν ύπο την έξουσίαν του χράλου της Λαχίας, πλέον δε τούτου ούδεν έδώχαμεν αύτώ, ούτε το Λουτζιχόν, ούτε άλλο τί ποτε. Οίδα μέν ούν

1454

θησαι είς έν μέρος, το δε άλλο άφηχας άποίμαντον Α έγω, ότι ή ίεροτης σου λυπηθήσεσθαι μέλλεις. πώς έγένετο τουτο, άλλε ούδεν Επρεπεν, ίνα γένηται άλλως. πως γάρ εμέλλομεν άφήσειν το πράγμα ουτω;, ίνα έχη; και σύ μεγάλην άμαρτίαν, διότι άφηχα; τούς Χριστιανούς τον τοσούτον χαιρόν χωρί; διδασχαλία; ; Διά την άνάγχην γούν ταύτην έγένετο, και πρέπει, ίνα μη λυπήσαι · άπο σου γάρ έγένετο τούτο. Γνωστόν έστω σοι καί τούτο, ότι έγω διά την άγάπην σου άκούσας την κατάλυσιν των Χριστιανών την γενομένην αύτου, παρέ του μεγάλου όηγος των Λιτδών, του 'Αλγέρδου, Εγραψα πρός εχείνον περί τούτου, έχεινος δε άντέγραψε μοι, λέγων ουτως · · Εγώ ούχ ήρξάμην, ήρξαντο έχείνοι του χουρσεύειν πρώτον, χαι του σταυρού το φίλημα. δπερ είχον πρός με, ού κατέθηκαν, ούτε τά όρκωμοτικά Επεμψαν πρός με, εκούρσευσαν με εννέα φοράς, και τον γυναιχάδελφόν μου τον ρήγα Μιχαήλ ένδρχως Εχραξαν είς έαυτούς, και ό μητροπολίτης εξέδαλλεν άπ' έχείνου τον φόδον, δτε νά Ελθη χαί να ύπάγη με το θέλημάν του, και επίασαν τον . τον γαμδρόν μου, τον όηγα τον Μπορήσην του Χαμηλου Νοδογραδίου, επίασαν τον, και επηραν και το έηγατίον του · τόν γαμδρόν μου, τόν έῆγα τζν Ιωάννην του Νοδογραδίου, και το βηγατίον του έχούρσευσαν, χαί την μάναν του έπίαταν · χαί την θυγατέρα μου έπηράν την, χαι του σταυρού το φ!λημα ού κατέθηκαν · έπάνω τούτου τοῦ σταυροφιλήματος απήραν απ' έμου κάστρα Εγγυς των είκοσιν, έκείνος δέ γράφει και τά κάστρα κατ' δνομα. Καί ήμεις ταύτα μή ύπομείναντε; αύτους πάλιν έκουρσεύσαμεν, και αν ούδεν όρθώσουν είς έμε, ούδε. τόρα τους θέλω ύπομείνειν. Κατά την εύλογίαν σου ό μητροπολίτης αύτών εύλογεί είς τές αίματεχυσίας. Μέχρι τοῦ νῦν ούτε εἰς τοὺς πατέρας μας τοιούτοι μητροπολίται ούχ εγένοντο, οίος ούτος ό μητροπολίτης, εύλογεί τους Μοσχοδίωτας εις αίμαrexyudias, xal eis huds oux Epyeral, oure eis to Κύεδον δπαγένει. Ο Ιωάννης του Κοζέλισχου χαλ ό Ίωάννης τοῦ Βασεμίσκου και ό Ναγούμπνικο; ό Βασίλειος έφίλησαν σταυρόν είς έμε, και έδωκαν xal irrunta;, relevation appaan tag runal xas xal τά παιδία των, και έφυγον και άπηγαν έκει, και ό μητροπολίτης εξέδαλε του σταυρού το φίλημα άπ' έχείνους. Επρεπε τον μητροπολίτην, ίνα εύλογή τούς Μοσγοδίωτας, ότι να έδοηθουν ήμας, διάτι ήμεζς μαχόμεθα μετά των 'Αλαμάνων δι' έχείνου .

χαι λαλούμεν τον μητροπολίτην προς έαυτούς, χαι έχεινος ούδεν Ερχεται. Δός ήμιν άλλον μητροπολίτην είς το Κύεδον, είς το Σμολένισχον, είς το Τιφέριν. els thy Mixpay 'Puslay, els to Noboslaiv xal els τό Χαμηλόν Νοδογράδιν. > Ταύτα πάντα έγραψεν έχεινος πρός έμε. Διά τοῦτο άπεστειλα έγω πρός την σην λερότητα τον γνήσιον τον Ιδιχόν μου του Ιωάννην, δοτις έστιν άνθρωπος φρόνιμος και καλός xal éxithôeios xal nenaideumévos xal xati ná ta ήμέτερος, και γράφω σοι, εί τι άναγκαίον ήν, ίνα έλθης σύ ένταῦθα διά ταῦτα πάιτα. Έπει δὲ οὐκ έχεις εύχολον σύ, πέμψον άνθρωπον ίδιχόν σου χαλόν, ίνα έλθη, και μάθωμεν άκριδώς περί πασών

τών ύποθέσεων, και σκεψώμεθα και ίδωμεν, πῶς Α μετριότητα, μετά τοῦ ἀνθρώπου σου ῆλθε και ἔφορέ μέλλομεν πράξειν, μήποτε ποιήσωμέν τί ποτε, και μοι και τὰ γράμματά σου, ἀφ' ῶν ἐγνώρισα, ὅσα γένηται εἰς βάρος σου. Μιδέν γοῦν γένηται άλλως. Εγραφες και ἐζήτεις. Ἀπέστειλα γοῦν τὸν γνήσιών Ἡ χάρις τοῦ Θεοῦ είη μετά τῆς σῆς ἰερότητος. μου, τὸν ἰδικόν μου τὸν Ἰωάννην εἰς τὸν ἱερώτατον

+ Είχε και διά τιμίας πατριαρχικής χειρός τό· Μι, νί Αυγούστω, ίνδ. θ.

## XCI. Patriarcha metropolitam Kioviæ in jus vocat.

+ "Ετερον πιττάχιον πατριαργικόν είς τον αύτόν.

† Ίεριώτατε μητρορολίτα Κυέδου και πάσης 'Puσίας, υπέρτιμε, εν άγίω Πνεύματι άγαπητε άδελφέ τῆς ήμῶν μετριότητος χαί συλλειτουργέ, χάρις είη και είρηνη άπο Θεού τη ση ιερότητι. Η μετριάτης ήμων ξπεμπεν αυτόθε πρός σε του γνήσιου μου τον Ιδικόν μου Ιωάννην τον Δοκιανόν. 'Αφ' στου γοῦν ἐγράφησαν τὰ γράμματά μου και ήτοιμάσθη Β και ούτος, και ήρχετο αύτόθι, ήλθεν άπο του έηγλε τοῦ Τιφερίου τοῦ Μιχαξλ χαι τῶν ἀδελφῶν αὐτοῦ ό άρχιμανδρίτης ό Θεοδόσιος, και έφερε τη ήμων μετριότητι γράμμα και άναφ ράν εκείνων, οιτινες λέγουσι κατά της σής Ιερότητος πολλά, και ζητουσιν, ίνα χριθώσι μετά σοῦ. Ἐπεὶ γοῦν ζητοῦσι χρίσιν, διέχρινεν ή μετριότης ήμῶν, Γνα γένηται. Διά τοῦτο γράφω πρός την σην Ιερότητα, Γνα ή σύ αύτζς έλθης ένταῦθα, ώστε χρ θηναι μετ' αὐτῶν, ή xatà πάσαν άν άγχην πέμψης άρχοντας xadoùs iõu χούς σου, χαί χριθώσιν άντί σου· έδόθη δέ χα! διωρία μέχρι και τοῦ Σεπτεμβρίου τῆς σύν θεῷ έλευσομέντις ένδεχάτης Ινδιχτιώνος. Γενέσθω γούν άπαριιτήτως, καθώς σοι γράφω, και η σύ ελθης, η πέμψον άρχοντας ίδικούς σου, Ινα απολογηθώσ ν, στι ετάχθη. Γνα και ό ρηγας Μιχαήλ και οι άδελφοι αύτος πέμψωσιν άνθρώπους αύσων, και μέλλουσιν έλθειν. Εί μέν έλθη; ή ού ή άνθρωποί σου, χαλόν. έ ανδε ούδεν γένηται τοῦτο, πρόσεχε, ίνα μη λυπηθης επάνω ήμων. Πμεϊ; γάρ, δσον πρέπει είς την φιλίαν σου, ποιούμεν. Έκεινοι έζητησαν, ίνα συγχωρηθώσιν παρά τῆς ήμῶν μετριότητος, ἐπεί είσιν επιτετιμημένοι παρά σοθ, έγω δε ούδεν ξχρινα χαλόν, έπει έπετεμήθησαν παρά σοῦ, ίνα ἔχωσε παρ' έμοῦ συγγώρησιν. Λέγω δέ, ὅτι ἀπόταν έδη; τοὺς άνθρώπους αύτών έρχομένους ένταῦθα, Εργονται δε και οι άνθρωποί σου, συγχώρησον αύτοις, επεί είς χρίσιν Ερχανται, χαι πρό της χρίσεω; ούχ όφείλουσιν καταδικάζεσθαι και έπιτιμάσθαι · μετά δέ D την κρίσιν, εί τι αν εύρεθείη δίκαιον ή καταδίκη, μέλλουσι λαδείν αὐτό. Τοῦτό μοι δοχεί čίχαιον, χαί γενέσθω. Τοῦτο γενέσθω χαι πρός τον επίσχοπον. 'Η χάρις τοῦ Θεοῦ είη μετά τῆς οῆς Ιερότητος. 'Ο άρχιμανδρίτης ούτος ο Θεοδότιο;, έπειδη ήλθε και προσκεύνησε με, μηζεν τύχη παρά σου όργης, άλλά τυχέτω συγχωρήσεως.

+ Είχε και διά τιμίας πατριορχικῆς χειρός τό · Μηγί Σεπτεμδρίφ, Ινδ. δεκάτης.

#### XCII. Patriarcha movet regem Tverii Michael, ut mittat legutos.

† Εύγενέστατε μέγα όῆγα τοῦ Τιφερίου Μιχαήλ,
 ἐ όρχιμανδρίτης Θεοδόσιος, ὄν Επεμψα; εἰς τὴν ἡμῶν

μοι καί τα γράμματά σου, άφ' ών εγνώρισα, όσα Εγραφες και εζήτεις. Άπέστειλα γούν τον γνήσιών μου, τον ίδικόν μου τον Ιωάννην είς τον ξερώτατον μητροπολίτην Κυέδου και πάσης 'Puslas, τουτον λέγω, δατις φέρει πρός την ειγένειάν σου το παρόν γράμμα, και Εγραψα πρός έχεινον τον μητροπολίτην, ίνα πέμψη άρχοντας αύτοῦ, χαὶ Ελθωσιν ἐνταῦθα, xal yévytai xplois, xadws ighteis. Etáydy di xal διωρία μέχρι και του Σεπτεμδρίου μηνός της σύν θεφ ελευσομένης ένδεχάτης ένδιχτιώνος. Γράφει γούν χαι πρός την σην εύγένειαν ή μετριότης ήμῶν, και παρακελεύεται, Ινα, όπόταν γνωρίσης δτι Ερχονται άνθρωποι τοῦ ἐχείνου ἐνταῦθα, πέμψης χαὶ σύ εύθυς ίδιχούς σου χαλούς άρχοντας, Ένα γένηται ή χρίσις. Εί μέν ούν ελθοιεν χαι οι εχείνου ξυθρωnot xa! ci idixol oou, fidn xaldu, xa! yevi detat ivταῦθα ή χρίσις · έαν δε ούχ έλθωσιν, τότε γενήσεται τό άλλη, δ έζητησας. Πρόσεχε δέ, μή ποτε οι μέν έχείνου άνθρωποι έλθωσιν, οι δέ της εύγενείας σου ούδεν Ελθωσι, άλλα πέμψον και σύ τούς ίδικούς σου, όπόταν μάθης ότι οι του εχείνου . . . περί της συγχωρήσεως μέλλεις μαθείν παρά τούτου του άνθρώπου μου.

† Είχε και δια τιμίας πατριαρχικής χειρός τό Μητι Σεπτεμδρίφ, Ιτδ. ί.

XCIII. Patriarcha confirmat jura metropolitæ I zrissæ, committens eidem jura patriarchalia curanda.

1. † Έπει ό Ιερώτατο; μητροπολίτης Λαρίσσης, ύπέρτιμος καί Εξαρχος δευτέρας Θετταλίας και πάσης Έλλάδος και τον τόπον επέχων της Σίδης, έν άγίω Πνεύματι άγαπητός άδελφός της ήμῶν μετριότητος και συλλειτουργός, άνήνεγκεν εί; την ήμων μετριότητα, ώς πολλών έξ άρχης ύποτεταγμένων έπισχοπών τη χατ' αύτον έχχλησία, άρτίως διά τάς πλείους όπο βαρβάροις τελείν και άλλοφύλοις έθνεσε και πολύν χρόνον Εχειν δίχα της δεούσης άρχιερατικής επισκέψεως είς τοσούτον κατέστη το κατ' αύτές, ώστε και άγνοείν τους εύρισκομένους έκει, εί γε και ετέλουν όλως ύπο τον της μητροπόλεως Λαρίσσης θρόνον · εί δέ που χαί τινές είσιν οί τοῦτο χατά διαδοχήν έχοντες έχ προγόνων, έχόντες χαι ούτοι τούς άγνοοῦντας ὑποχρινόμενο: μετά τῶν άλλων άποπέμπονται τον ιεριώτατον μητροπολίτην Λαρίσσης, βουλόμενον διορθούσθαί τινα τών δεομένων τής παρ' αύτοῦ διορθώσεως, Εν τισι χαί χειροτονείν έπισχόπους, και ζητοῦντά τινα δίκαια αὐτοῦ, λέγοντες, μή έχειν άδειαν ταῦτα διενεργείν έν αὐταίς • μηδέ γάρ ύποκείσθαι τούτους τη κατ' αύτζν εκκλησία. Καί εζήτησε διά ταῦτα και παρεκάλεσε την ήμων μετριότητα ο Ιερώτατος μητροπολίτης Λαρίσσης έπιχορηγηθηναι αύτῷ γράμμα σιγιλλιώδες αὐτης, παρακελευόμενον, άδειαν έχειν αύτον έπι πάσαις ται; άνωθεν υποτεταγμέναις τη της Λαρίσσης εχκλησία έπισχοπαίς πάντα διενεργείν άχωλύτως τὰ άρχιερατικά. Η μετριότης ήμων την σύτου δέησιν εύλογον χρίνασα χαί διχαίαν χαί χανονιχήν, το παρόν άπολύει σιγιλλιώδες γράμμα, δι' ού χαι παραχελεύε-

1156

Digitized by Google

ται, ως αν πάσαι αί ύπο την άγιωτάτην της Δαρίσ- Α τιχούς, χαι χατεδίχασας πρεσθύτερον μόνος μετ' στς μητρόπολιν επισχοπαί, ή Δημητριάς, το Φάρσαλον, ή Θαυμακός, το Ζητούρνιον, ή Έζερ, το Λοιδορίκιον, ή Μουντινίτζα, ή Σταμή, ή Τρίκη, ή Δομένικος, ή Κατρία, το Γαρδίκιον, ή Περιστερά, το Ραδοδίσδιον, ή Πατζουνά χαι ή Βέσαινα ώσιν άπασαι ύποτεταγμέναι τη εχχλησία ταύτη της Λαρίσσης, καθώς και άπ' άρ/ης ήσαν, και έχη άδειαν ό Ιερώτατος μητροπολίτης Λαρίσσης πάντα διενεργείν άχωλύτως έν αύταις τα άρχιερατικά χατά την διαταγήν των Ιέρων χανόνων, χαι διδάσχη τον έν αύταίς Χριστώνυμον τοῦ Κυρίου λαόν, χαι έξεταξη τούς ίερεις, και άνακρίνη και άνερευνα πάντα μετά της δεούσης νομίμου και κανονικής ακριδείας, και λαμβάνη και άποφέρηται πάντα τά κανονικά αύτοῦ δίκαια άνεμποδίστως πάντη και άταράχως ενθα δ' αν διαχρίνη, και έπισχόπους χειροτονήση, όφείλοντας και αύτους ύποκεϊσθαι τούτω και κεφαλήν έχειν αύτὸν καὶ κατὰ πάντα αὐτῷ ὑποτάσσεσθαι, ὀφειλόντων χαί πάντων τών εύρισχομένων έν αύταζς ίερωμένων, μοναχών, άρχόντων και παντί; τοῦ Χριστωνύμου πληρώματος στέργειν αύτον και τιμάν ώς οίκειον ποιμένα και διδάσκαλον, και ύποταγήν άπονέμειν αύτῷ και εύπείθειαν την προσήχουσαν, γινωσχόντων, ώς εί τις αντιλέγειν αιτώ πειραθείη και όνθίστασθαι, τῷ παρά της ήμῶν μετριότητος ἐπιτιμίω τοῦ άφορισμοῦ χαθυποδληθήσεται. Τούτου γάρ χάριν άπολέλυται και το παρόν σιγιλλιώδες γράμμα της ήμων μετριότητος τω ίερωτάτω μητροπολίτη Λαρίσσης, ὑπερτίμφ και έξάρχφ δευτέρας Θεττελίας C και πάσης Έλλάδος και τον τόπον έπέχοντι τοῦ Σίδης, έν άγίω Πνεύματι άγαπητῷ άδελφῷ της ήμῶν μετριότητο; και συλλειτουργώ, επι τώ προσείναι αύτῷ και τῆ κατ' εύτὸν ἐκκλησία εἰς ἀσφάλε:αν κατά μήνα Σεπτέμβριον της ένισταμένης ι' ird. του בשל לדסטק.

+ Elze και διά τιμίας πατριαρχικής χειρός τό Φιλόθεος, έλέψ Θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως, Νέας 'Ρώμης, και οικουμετικές πατμιάρχης.

11. † Έδόθη τῷ ἰερωτάτω μητροπολίτη Λαρίσσης κατά μήνα Σεπτέμδριον τής ι' Ινδικτιώνος δι' ένταλτηρίου γράμματος τα ύπο την ενορίαν αύτου παταν πατριαρχικά δίκαια, ίνα κρατή αύτά έφ' δρω τής ζωῆς αὐτοῦ πάσης. Τούτου γὰρ χάριν ἐγένετο ἐνταῦ- η ήμῶν μετριότητα μετὰ γράμματός σου ὁ ἀρχιμανθα και ή παρούσα παρασημείωσις.

### XCIV. Patriarcha tollit sententiam episcopi Hierissi non rice latam.

## Η Πιττάχιον πατριαρχιχόν τῷ ἐπισχόπιο Ίερισσοῦ xal 'Aylou "Opous.

🛉 Ἐπίσυοπε, ἐπίσχοπε, οὐδὲ ἐγὼ λέγω, ὅτι ὁ δεῖνα ούκ Εστιν άμαρτωλός, άλλα λέγω μέν και έγω, ότι Ισως άμαρτωλός έστι, και ένδέχεται είναι άληθές τουτο, πλήν λέγω, δτι άχαι δνιστον έποίησας την χρίσιν σου και διά τουτο και άδικον και παράλογον. Των γάρ Ιερών χανόνων λεγόντων, ύπο έξ επισκόπων χρίνεσθαι τον πρεσδύτερον έπι έγχληματιχαίς υποθέσεσι, σύ συνήξας πρεσδυτέρους και πνευμα.

αύτων, σύνοδον δηθεν συγχροτήσας χαί τόμον χαθαιρέσεως τολμήσας άχανονίστως έχθέσθαι. Και ούδέν λέγω, δει έλν συνάξης πάντων των άνθρώπων τάς άμαρτίας τῶν μετά την χάριν, άλλ' ἐάν συνάξης πάντων των ίερέων τάς. άμαρτίας άπό του πρώτου λαδόντος την χάριν μέχρι και τοῦ τελευταίου, και θής επ' αύτῷ, ούδε οῦτως επιίησας χαλώς, χαι αὐτός μέν ό μυρίας άμαρτίας, ώς λέγετε, πεποιηχώς ούπω κατεδικάσθη δικαίως. Σύ δέ, έπίσκοπε, ούκ ξχρινας ούδε χατεδίχασας χανονικώς χαι διχαίως. Και λέγω και γράφω τοῦτο πολλάκις, και σύ ούδεν θέλεις ούδόλως, ένα όμολογήσης, ότι κακώς εποίητας. άλλά γίνωσχε, ότι χαί δίχαια χαι άληθη έάν ώσι» Ισως τά κατ' αύτου λαληθέντα και γραφέντα, άλλ' Enel & xploss dou exclun xatélude tous lepous xavóνις, και άδεκτός έστι και ό λεγόμενος έκεινος τόμος χαι χαταλελυμένος και απόδλητος, Έως αν γένηται σύνοδος χανονιχή χαι διχαία ή παρά του μητροπολίτου σου ή πατριαρχική, και τότε γενήσεται και ήδιχαία χαι Εννομο; χρίσις τε χαι άπόφασις, χαι τότε ίσως μαθήση και σύ πράγμασιν αύτοι; την έπι τούτοις κανονικήν και Εννομου κρίσιν τε και άπόφασιν, έπει λόγοις τε χαί γράμμασιν ένιαυτον όλον έχεινα διδισχόμενος παρ' έμου ούπω χαι νυν έδυνήθης μαθείν. Περί δε των Λαυριωτών τί ίνα σοι γράφω; Η Ααύρα χαθ' έαυτην οὐδεν είρηνεύει, χαί μετά σοῦ πῶς μέλλοι εἰρηνεύειν; Οἰ χαλοί ἄνθρωποι χαι ούδεν είρηνεύουσι μετά τη; Λαύρας. Όταν δώ ό Θεός και είρηνεύσει ή Λαύρα πρό; έαυτην, την εἰρήνην ἐχείνην λέγω την τοῦ Χριστοῦ, τότε μέλλομεν και ήμεζς γράφειν, και μέλλουσιν εύρίσχειν τὰ γράμματα ήμῶν τόπον, χαι τότε εἰρηνεύσεις χαι σύ μετά της Λαύρας. ή γάρις τοῦ Θεοῦ είη μετά σοῦ.

### XCV. Patriarcha regem Tverii hortatur, ut in gratiam redeat cum metropolita Kiovia.

## † Πεττάχιον πατριαρχιχόν πρό; τον βηγα Τυφερίου.

† Εύγενέστατε μέγα ρῆγα τοῦ Τυφερίου Μιχαήλ, γνωστόν έστω σοι, ότι έγω έπεμπον άνθρωπόν μου είς τον Ιερώτατον μητροπολίτην Κυέδου και πάσης 'Ρωσίας, χῦρ 'Αλέξιον, διὰ δουλείας Ελιχάς μου. ότε δε εξήρχετο ό άνθρωπός μου, ήλθε πρός την δρίτης Θεοδόσιος, και άπο τοῦ γράμματός σου έγνώpisa, osa Erpayss, mpbs of tol; abbois Erpayes xal έζήτεις χρίσιν, ίνα χριθής μετά του μητροπολίτου σου · χαι έγώ χατά τον δίχαιον λόγον έγραψα πρός έχείνον, ίνα ή έχεινος αύτος ό μητροπολίτη; Ελθη είς την χρίσιν, ή πέμψη άρχοντάς του, πέμψης δε και σύ άρχοντας ίδικούς σου, και κριθώσι μετ' εχείνων. Έγραψα δε τότε χαι προς την σην εύγένειαν περί τούτου, τὰ αὐτὰ λέγων χαὶ πρός σὲ, ἄπερ Ελεγον και πρός εκείνου, ήγουν ίνα γένηται κρίσις χαι χριθήτε. Νῦν δὲ φαίνεταί μοι χαλόν, χαι γράφω σοι, ότι ούδεν πρέπει, ούδε συμφέρον ένι οնτε είς την ψυχήν σου, ούτε είς την τεμην του γένους σου, ζνα έχης μετά του μητροπολίτου κρίσεις και μάκας

14:8

#### 1159

xal crávdada, Sióti al pázai xal tá crávdada toŭ A XCVI. Hieromonachus guidam el populus Phari. διαδόλου έργα είτί. Ποίας των ρηγών έχρίθη ποτέ μετά τοῦ μητροπολίτου; Ο πατήρ σου έχρίθη ποτέ ή ό πάππος σου ή ποίος άλλος τοῦ γένους σου; "Αφες γοῦν xal σύ τὰ σχάνδαλα xal την χρίσιν, xal πρόσελθε xal είρηνευσον μετά ποῦ πατρός σου, τοῦ μητροπολίτου, χαί ζήτησον παρ' αύτοῦ συγχώρησιν, νά σοι συγχωρήση, και ποίησον μετάνοιαν, Ινα σε δέξηται και άγαπα και έχη σε ώς υίόν του · αύτος παthe sou ive xal is mathe. Elnes incluses els si τίποτε, Επρεπεν, Ινα το οπομείνης, και να τον προσέλθης μάλλον, και να ζητήσης παρ' αύτου εύλογίαν xal συγχώρησιν, ούχ ίνα ζητής xploin, ούδε έχης δχλησιν, ούτως έπρεπεν, ίνα ποιήσης τότε · έπει δέ ούχ έποίησας τοῦτο τότε, νῦν ποίησον αὐτό, χαὶ ζήτησον παρ' αύτοῦ εύλογίαν και συγχώρησιν, και ε!- Β περ Εσφαλες και τίποτε, ποίησον την διόρθωσιν. דסעדס צעו בוב דווואי אמן לאביש האי אמן דסט אביסט; בסט, καί είς ώφελειαν της ψυχης σου. Έγω έγραψα νυν και πρός τόν μητροπολίτην σου, και έλν ποιήσης μετάνοιαν, μέλλει σε δέξασθαι και άγαπαν πλέον παρό πρότερον, ώς υίόν του γνήσιον μηδέν ούν ποιήσητε άλλως, παρό γράφω πρός έσας · εί δε ούδεν βούλεσθε τοῦτο, -ζητείτε δὲ χρίσιν, ἐγώ ταύτην οὐδὲν την χωλύω, προσέχετε δέ, μήπως φανή είς έσας βαρύ. Ποιήσατε γούν, όπερ γράφω και συμδουλεύω, δτι τοῦτο συμφέρει εἰς ἐσάς, xal ἐἀν ποιήσητε, καθώς γράφω, είρηνικήν κατάστασιν, τότε πέμψον καί σύ και ό μητρυπολίτης άνθρώπους σας, ότι το γνώκαι εύξασθαι και εύλογήσειν και συγχωρήσειν και έχειν ώς υίόν μου γνήσιον. Γνωστόν Εστω σοι χαί τούτο, ότι ή παράδασις του φιλήματος του σταυρού έστιν άρνησις τοῦ Θεοῦ·οῦτω γὰρ διδάσχουσιν ήμας τούτο οί άγιοι Πατέρε;, ότι ή έπιορχία άρνησί; έστι του Θεου, και ό άρνησάμενος τον Θεόν πρός τίνα άλλον θεόν μέλλει καταφυγείν; "Ετερος γλρ Θεό; ούκ έστι πλήν του Θεού ήμων. Οι άγιοι απόστολοι xal ήμέτεροι Πατέρες xal πρό τούτων ό Kúp:o; ήμων Ίησοῦς Χριστός διδάσκουσιν ήμας, ότι ό άρνησάμενος τόν Θεόν τη χολάτει παραπέμπεται, ό δε μή άρνησάμενος τον θεόν, άλλα τηρών τας έντολας αύτοῦ, ἔχει ζωήν αἰώνιον. Διὰ τοῦτο γράφω καί παραινώ σοι ώς πατήρ σου, ίνα προσέχης χαι τηρής το φίλημα τοῦ σταυροῦ · χρείττον γάρ ἐστί σοι μή πα- D ραθάντι το φίλημα του σταυρού άποθανειν σωματιχῶς, ή τοῦτο παραδάντι άποθανείν ψυχιχῶς χα! ζην σωματικώς. Πρίσεχε γούν, όσον Ενι δυνατόν, και μή παράδαινε το του σταυρού φίλημα, εί και θάνατος πρόκειταί σοι · άλλά σπούδασον και έπιμελήθητι, δση σου δύναμις, ίνα ποιής ούτως, καθώς σοι παρα-. πελεύομαι.

## qui Christianos profugos Turcis tradiderant, condemnantur.

† Μηνί 'Aπριλλίω, ήμέρα ε', ίνδ. δεκάτης, προκαθημένου τοῦ παναγιωτάτου ήμῶν δεσπότου, τοῦ οίχουμενιχού πατριάρχου, έν τοίς χατά τον άγιον Θεοφύλακτον κελλίοις της μεγάλης άγιωσύνης αύτου, συνεδριαζόντων αύτῷ και τῶν Ιερωτάτων άρχιερέων και όπερτίμων, τοῦ Ἐφέσου, τοῦ Ἡρα**κλείας, τού Βρύσεως, τού Σωζοπόλεως, τού άρχιε**πισκόπου Μαρωνεία; και του Τενέδου δια γνώμη-, έλαλήθη κατά τοῦ ἀπὸ τοῦ Φάρου Γερομονάχου τοῦ . . . . , ὅτι Χριστιανοί τινες αἰχμάλωτοι τῆς alxuadwolas diadpávtes xal mode to eloquévov xáστρον έλθόντες κατέφυγον είς τον του άγίου μεγαλομάρτυρος και τροπαιοφέρου Γεωργίου ναδν, έν ψ ήν οδτος μερατιχώς έχδουλεύων. Ζητουμένων δέ αύτών παρά τοῦ ἐκεῖσε λαοῦ ἐπ! τῷ πρός τοὺς Τούρχους πάλιν αύτους άγαγείν, ούτος ού μόνον αυτών την πονηράν γνώμην ούκ εκώλυσεν, άλλά και κοινή μετ' αύτῶν και μάλιστα πρό των άλλων αύτος του τε θείου ναού τούτους έξέδαλον, χαί ξι τινι σανδαλίφ דסטידסטג בוסקץמץסט, אמן דסוג טמטידמוג מהבאשלשדבג הףלב τούς Τούρχους παρέδωχαν · των δε αίχμαλώτων χαί ταύτα μετά δαχρύων ζητούντων, άπολυθηναι παρ' αύτῶν, και πρός τούς Τρύρκους (μή) πάλιν ἐπανελθείν (εγίνωσκον γάρ, ώ; επειδέν οι Τουρκοι την αύτων φυγήν μάθωσι, κακώς αύτούς τιμωρήσουτι καί φονεύσουσι), αύτοι ούχ ήθάλησαν, άλλά παρέδωχαν ρίσω xal έγω, xal τότε μέλλω σε άγαπφν xal έγω c αυτούς τοις Τούρχοις. Τούτου γοῦν οῦτω γεγονότος και ούκ άλλως, ώς εγνωρίσθη και παρά τοῦ τιμιωτάτου σαχελλίου της άγιωτάτης του Θεού Μεγάλης Έχχλησίας, διαχόνου χῦρ Ἰωάννου τοῦ Τοξοτηνοῦ, άπελθόντος ώς Εξαρχος έχει ές άποστολης του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου, του οίχουμενικού π2τριάρχου, χαι την περι τούτου ποιησαμένου έρευναν, ού μην άλλα και αύτοῦ τούτου τοῦ ἰερομονάχου όμολογήσαντος τούτο και δι' άνάγκην τινά διατεινομένου τούτο πεποιηχέναι · διέγνωσται τοις ερωτάτοις άρχιερεύσι και ύπερτίμοις, επιψηφισαμένου και του παναγιωτάτου ήμων δεσπότου, του οίχουμενιχου πατριάρχου, τοις μεν άλλοις εχείνοις τοις λαϊχοίς φονέως δοθήναι επιτίμια, τουτον δε χαθηρημένον είναι χαι γεγυμνισμένον πάσης Ιερωσύνης · όσον γάρ τό κατ' αύτους, αύτοι έφόνευσαν έκείνους · παραδοθέντες γαρ είς τους Τούρκους παρ' αύτων, ού μόνον πολλάς τιμωρίας Επάθον, άλλά και τινες έξ έκεινων άπέ [θανον], τη όμολογία εγχαρτερήσαντες. Έσται γούν ούτος άπο του νύν χαθηρημένος, και ού διαπράξεται τι ποτε ιερατικόν κατά την έξενεχθείσαν x15 αύτοῦ συνοδικήν ταύτην διάγνωσιν, έπει και εί; άσφάλειαν και το παρόν έγεγόνει σημείωμα.

# ORDO RERUM

## QUÆ IN HOC TOMO CONTINENTUR.

13 17 61

197

187

597

#### MANUEL CALECAORDINIS FRATRUM PRÆDICA-TORUM MONACHUS, CPOLITANUS PATRIAR-CHA.

N otitia.

MANUELIS CALECE CONTRA GRACOBUM EBROBES LIBRI QUATCOA, Olim Latine versi ab Ambrosio Camalduleusi; postea ex bibliotheca Bavarica in lucem prolati et notis illustrati a Petro Stevartio, Leodio, SS. Theologia D. professore, et Academia Ingolstadiensis procancellario.

Incipit Auctoris Prologus.

Liber II.

Liber III.

Liber IV.

LIBER DE ESSENTIA ET OPERATIONE. Præmittitur Francisci Combefisii Præfatio. 257

DE FIDE DEQUE FRINCIPIIS CATHOLICE FIDEI UL EX divina De FIDE DEQUE FRINCIPIIS CATROLICAE FIDEL UL ET GAVINA Scriptura et a catholicis Ecclesiae magistris accepimus, auctore felicis recordationis domno Manuele Calecs. 429 Cap. II. — Ad eum qui quessierat. 429 Cap. III. — De Deo uno. 433 Cap. III. — De Deo uno qui est Trinitas. 473 Cap. III. — Ques tandem simulacra ac imagines de san-te Trinitato gravit tandem simulacra ac imagines de san-

429 429 433

473

cta Trinitate sancti tradant. 529 CAP. V. — De Dei Verbi incarnatione juxta Scriptu-529 569

ras. Cap. VI. — De septem sacramentis. CAP. VII. — Adhuc de incarnatione, ex rationum mentis quautum res patitur. CAP. VIII. — De futura mortuorum resurrectione. CAP. IX. — De futura in integrum restitutione. BO 609

637 641

651 Peroratio. JOANNES CTPARISSIOTA. Notitia historica et litteraria.

661 CYPARISSIOT & PALAMITICARUM TRANSGRESSIONUM SERMO I. 663

Cap. I. — De pace, et quomodo cam Palamas dissolve-rit, facta ei ad tempus rei venia; ac que causa sermonom sit. 665

CAP. II. - Non posse Palamitas quicquam negare Palamas lucubrationum, seu cujusquam eorum qui eum seculi sunt. 675

CAP. III. -- Auspicatum esse Palamam exitiosum dogma ab errore ac contentione. 679

CAP. IV. - Erroris symptomata jactare alque referre. ut propria sua recte facta atque munera. 685 Cap. V. — Quomodo Palamas ex multis diversisque libris suis ac sermonibus novum erroris Deum, luminis in modum consistentem fabricetur, cuncta crepantem quæ

nuius Dei sont. CAP. VI. — Quomodo ex talium sermonum aggrega-tioue, is quem Palamas comminiscitur, ipsum non vere exsistentem ac substantia Deum, Creator appareat arbi tergue omnis creaturze, ac omnis beatitatis finis. 69 695

PALAMITICARUM TRANSGREGIONUM SERIIGIIS INIS. 099 PALAMITICARUM TRANSGREGIONUM SERIIGI V. — Præler omnem Christianitatis ritum ac ordinem conflatam-esse Palamiticarum Ecclesiam; de quo quæruntur decem. 699 CAP. 1. — Quæ sit ratio sanctæ Dei Ecclesiæ. 609 CAP. 11. — Num propter hase talem ac illum, qui pa-triarchæ exsistant, sancta Dei Ecclesia dicitur. 705 CAP. 11. — Num sancta Dei Ecclesia, quæ ob confusio-mem cen proditionis menedem primeiratum constituit 708

nem ac proditionis mercedem principatum constituit. 705. CAP. IV. — Num sancta Dei Ecclesia, quæ prinsquam conflaretur a divina sanclaque synodo abjecta est et ana-

conflaretur a divina sancia que sy none aujora. To 707 CAP. V. — Num sancia Del Ecclesia, que ob libertairem jurisque sul præsumpta licentia, eum sibi in patriarcham præfecit, qui prius canonicis obstrictus criminibus, omni fuerat sacerdotio abdicatus. 715 CAP. VI. — Num sancia Dei Ecclesia que unius gregis duos simul patriarchas, sece mutuo abdicantes, ac tumul-turnes retineat ac oroclamet. 715

duos simul pauras tras, sure tuantes retinest ac proclamet. 715 Car. VII. - Num sancta Dei Ecclesis, es quæ tol pro-Car. 717 717

CAP. VIII. - Num sancta Dei Ecclesia, quæ post impiam fidei novationem eosdem sanctorum judices et ac 725 Susatures coacervavit.

6usatores coacervavit. CAP. IX. — Num sancta Dei Ecclesia, quæ diversas serunnav, longaque exsitia et ergestula et carceres ad-versus justos omnes piosque decrevit ac indicavit. 789 CAP. X. — Num sancta Dei Ecclesia, quæ testamenta invadat, et divinorum virorum cadavera insepulta pro-jiciat.

Joannis Creanission Expositio materiaria eorum qua de Deo a theologis dicontur, in decem decades partita, Franc. Turriano Societat. Jesu interprete e Grasco. Ad-ditis etiam schollis et annotationibus. 737 I'ræfatio Francisci Turriami Societatis Jesu ad illustris-simum et reverendissimum D. Ant. Augustimum archiepi-comum Tarraconsecom

scopum Tarracqnensem. 739

Scopum Tarraconensem. JOANNIS CYPARISSIOT & Præmeditatio expositionis. 711 PRIMA DECAS. — De theologia symbolica. 7133 CAP. I. — Quod duplex sit theologia. 743 CAP. II. — Quod duplex sit theologia symbolics. 747 CAP. III. — Quod theologia symbolica secundum spe-ciem, sive formam corpoream, semper in corpure, et 749

CAP. IV. - Quod symbolicæ theologiæ, quæ in specie sub sensum cadente versatur, proprium est, ut quibus-751

dam divinis et sacris visis informetur. 731 CAP. V. — Quod omnis etiam in angelis sacra formatio ad hanc partem symbolicae theologiae refertur. 751 CAP. VI. — Quot modis signetur symbolica theologia

sive sub aspectum sive sub sensum aurium cadat. 753 CAP. VII. — Quod hane symbolicam theologiam, it in

quos cecidit, visum et visionem appellaverunt. 755

CAP. VIII. — Quod has visiones et Theophaniæ, id est, Del apparitiones, non aliter quam intermediæ virtutes 755 Colestes information sunt. 755 CAP. IX. — Quod ipse Dominus noster Jesus Christus.

quatenus est Deus homo, non refugit ab ordine Deum decente a se constituto.

CAP. X. — Quod omnino oportet ad altiores uotiones ex utraque parte symbolice theologis adduci, sive simi-litudinibus per augelos formatis, sive verbis quatenus primo aspectu apparet, absonis illis quidem et dissenia-757 neis.

SECURDA DECAS. — De theologia demonstrativa. 759 CAP. I. — Quod duplex sit theologia demonstrativa. 759 CAP. II. — Quod theologia demonstrativa. qua videtur

esse sine integumento, per typos nobis effictos procedit. 761

CAP. III. — Quod per omnem theologism ratio speculi et sunigmatis progreditur. 761 CAP. IV. — Quod fieri non potest, ut qui corpore pra-

dhi sunt, sine comporeis de Deo philosophari possial. 763 CAP. V. — Quod neque totam et integram de Deo cogi-

tationem habere in hoc seculo possumus, aut per ean de Deo plene philosophari, neque per aliam quamlibet a nobis informatam notionem. 765 765

CAP. VI. -- Quod Deus neque ex repræsentatione na-turali cognoscitur, nec est quidquam ex intelligentibus. aut intellectis, ut ex substantia ejus liceat de co philoso 767 phari.

AP. VII. Unde tandem, et ex quibus sit de Deq

CAP. VII. — Dide tanucia, et ex quinds sit do 2769. CAP. VIII. — Quod summi theologi de Deo philoso-phaatur ex creaturis; et posteriora Del ipsæ creaturos sunt, et eorum rationes. CAP. IX. — Quod in theologia demonstrativa magia propria et præcipua est illa que in negationihus versa-tur; et quod in hac theologia affirmationes non sunt contentione acasticonihus. contrariæ negationibus. 77¥

CAP X. - Quod Deus est supri omnem affirmationem et negationem; et quod solum nesciendo et penitus non videndo simul eum cognoscimus, et de eo philosopha-775 mur.

TERTIA DECAS. - De divinis emanationibus. 777 CAr. I. - Quod duplex est emanatio, una in Deo, altera



extra, ah ipso Deo ad creaturam. 777 CAP. II. — Quod omnis causa et motos et principium, quod propter generabilla dicitur, generatio esi, que cum 777 effectis ipsis simul efficitur.

CAP. III. - Quod omnis generatio est interjects duobus, et impossibile est hanc exsistere altero absente ex duobus que babitudinem faciunt. 781 CAP. IV. — Quod habitudo et motio Dei ad efficiendas

creaturas, et omnium creaturarum generatio et produ-ctio, emanatio ejus et operatio vocatur, et sapientia et virtus et magnificentia, et quæcunque ad principium viarum ejus pertinent, quæ ex mirabili effectioue creatura

rum eius pertinent, que ex miranni enectione creatur-rum cognoscuntur. Cap. V. — Quod quecunque habent rationem operatio-nis, et media esse probatur, natura per se non exsistunt; et sunt solummodo, quatenus funt. Cap. VI. — Quod sicut operatio est eorum que fund, et emanationis eorum que emanant; sic et voluntas et expetitio eorum que velle et expeti contingit. Cap. VII. — Quod secundum hanc voluntatem et desi-derium Dei insius erga nos providentise dicuntur. 787

derium Dei ipsius erga nos providentito dicuntur. 787 CAP. VIII. — Quod generatim ombes divinæ emanatio-nes providentiæ dicuntur mente contemplabiles. 787 787

CAP. IX. - Quod secundum ipsas Dei providentias et CAP. IX. — Quiou secundum apano and per-emanationes alque operationes flunt nostræ divina par-i ationes at divina nomina 789

emanationes atque operationes lunt nostræ diving per-ticipationes, et divina nomina. 789 CAP. X. — Quod Deus est unus, et impartibilis, et nou multiplicabilis, et immobilis : in his autem emanationibus videtur moveri, et partiri, ac multiplicari, et dividi. 789 QUARTA DECAS. — De informatione divini nominis. 791 CAP. I. — Quod omne nomen Dei est nostræ mentis inventum of the cam causem comis nominalio Del dicitur.

inventum, et ob eam causam omnis nominatio Dei dicitur vonth, id est intellectilis, sive sub intelligentiam cadens.

CAP. II. - Quod ab effectis Deus laudatur, et ex ipsis 791 nominatur.

CAP. III. — Quæ sint effects, et quæ eorum materia. 793 CAP. IV. — Quare ab effectis nominatur Deus, et non ab iis quæ sunt naturæ ejus. CAP. V. — Quomodo Deus flat a nobis multorum nomi-

795 րութ.

CAP. VI. — An sint ex æternitate nomina Dei. 795 CAP. VII. — Qued sigut divina nomina ex effectis sum-795 pta differentiam operationum repræsentant, sic ad Deum

relata diversas res repræsentare non possunt. 795 CAP. VIII. — Si non possunt divina nomina diversas res in Deo repræsentare, relinquitur ut solam substan-tiam ejus declarent, non quid est, sed quod est. 797 Cap. IX. — Quod nomina divina ad rem ipsam, Del

scilicet substantiam relata, proprie ipsam siguificant, et non per abusionem : et quod per unumquodque horum nominum Trinitatem, que supra quam substantia est 797

declaramus.. CAP. X. -- Quod Idem ipse unus Deus quatenus quid CAP. X. -- Quod Idem ipse unus Deus quatenus carei : est sucundum naturam, nomine and pola quatenus quit rursus vero multorum nominum ideni et unus efficitur, quia solum ex iis quæ produxit, cognosci polest. 801

QUINTA DECAS. — De proprietations divinorum nomi nuñ. 803

Quæ sint in singulis proprietatibus divino CAP. J. 805 rum nominum observanda.

Cap. II. — De bonitate et pulchro; et ubi copulantur, et in quibus discernuntur, et quæ eorum proprietas. 807 Cup. III. — De amore, et dilectione, et quæ eorum

811 proprietas.

CAP. IV. -- De ente et de partibus ejus, et que sit in

ils quæ sunt, proprietas entis. Cap. V. — Quomodo Leus dicitur per se esse, et per se vita, et per se sspientia, et quomodo rursus idem

se vita, et per se sapientia, et quoinodo rursus idem horum effector dicitur. CAP. VI. — De potestate, sine virtute, et justitia; et quod a potestate infinite potenti, et a justitia, per se putestas, et per se justitia productæ sunt et effectæ; et ques in els proprietates. CAP. VII. — De vita, et de sapientia, quæ in Deo est, et quod jusa-vita et sapientia et Deus est auctor et crea-

tor per se vitæ, et per se sapientiæ; et quæ horum no

tor per se vitas, et per se sapientas; et quas norum no-minum proprietates. 825 Car. VIII. — De pace, et parvitale, et magnitudine, et statione, et motu, et de allero, et de similitudine : et quod hæe in Deo una pax sint; extra Deum aulem ut ab eo facta, diversa sunt; et quas corum proprietates. 827 Car. IX. — De omnipoteute, susceptore, adjutore, et de allis nominibus quæ de Deo dicuniur, et sunt corum

quæ dicuntur ad aliquid : et de divinitate, et similitudine, et habitudine, que in deificatis, et imitantibus, et sinilitudinem capientibus dicuntur secundum imitatio-nem, et similitudials informationem, et habitudinem Dei,

qui est omni habitudine solutus, et omnem imitationem superat, et de deificatione secundum habitudinem, et de ils que dicuntur at excellentiam declarent, ut rex 831 regum, Deus deornm.

CAP. X. - De sequalitate, perfectione, unitate, et qua oorum in rebus proprietates. SEXTA DECAS. — De apparitionibus divini luminis. 835

×39 CAP. I. - Quod omne lumen sub sensum cadens ez

Den est, et quod sol innago est bonitativ ipvius. 839 CAP. II. — Quod ignis sub sensum cadens non so'un

imagines augelorum, qui simil·tudinem Dei gerunt exhi-bel, sed ipsius etiam Del; et quæ ejns proprietates. \*\*1 CAP. Jil. — Quod Deus a sensilibus et nobilioribus sol et lumen noniastur, a medifs autem ign s; et qued contemplatio luminum symbolicorum est multiplic.s po-845 minis.

CAP. IV. -- Quod facies Domini nostri, quæ tanquam sol in divinissima transfiguratione resplenduit, et splendor einsdem decorein corporis post resurrectionem glo-rilicati, et futurum ejus fulgorem naturalem figuravil, et idcirco in aspectum oculorum cecidit. 845 CAP. V. -- Quod lumen, quo in Thabor Dominus splea-

duit, neque substantia ejus erat, neque defluxio quædam ipsius, ac fulgor, sed symbo'um occulta, et non apra-rentis nunc divinitatis Verbi Dei, et imago tenuis illius glorie, que ipsi futora erat, et simulacrum regni cu-lo-rum, et adnumerabile aliis Christi supra naturam mira-847 culis.

CAP. VI. -Quod omnes diversis temporibus luminis CAP. VI. — Quod omnes civersis temporious iuminis: divini appartitones, personæ unius Filii Dei effectus sunt; et quod exemplar corporis ejus glorificati symbo-lum fuit divinitatis ejus propter uniouem dusrum in Christo secundum hypostasim naturarum, et quia idem erat Deus et homo; unde in singults miraculis Christi divinitas ostendehatur, et detegebatur, atque aperieba-tur. \$1.5 lur

CAP. VII. - Quod eam pulchritudinem, quam Adam ante peccatum non obediendi habuerat, nunc naturam humanam recuperasse Dominus in monte Thabor in se quidem prius ad vivum expressit, postea vero post re-surrectionem suam sicut ipse Dominus codem jumine multo copiosiore, naturaliter splend-bit, si secum habe-bit justos consequentes sole splendidiores, scilicet restituens cos in illam beatitudinem que erat ante peccatum Adæ. 8.2

CAP. VIII. -- Quod sit secondum essentiam futurum lumen resurrectionis, et quod sit regnum Dei nobis præ-paratum, et quæ civitas cœiestis, quæ ad regnum Dei pertinet. 857

CAP. IX. - Quod omne lumen sive sensile, sive intelleville, ex vero et supra substautism lumine refulget : et avad lumen intellectile Deus est. 859 quod lumen intellectile Deus est.

CAP. X. - Quod divinus Moyses, et ei similes omnia lumina sive sub sensum cadentia, sive sub intelligentiam relinquentes, in caliginem spleudidissmam ingrediun-tur, in unum cum infinito Deo per ignorantiam et nihil videndo copulati. 861

SEPTIMA DECAS. - De divina participatione. 863

CAP. I. - Quod proprium Dei est, adesse omnibus se-cundum substantiam; et sicut substantia adest præsens. sic etiam operatione adest : et quis modus sit præsentie

ejus qui explicario non potest. 863 CAP. II. — Quod sicut adest nobis presens Deus etiam enm participamus; si autom substatuta adest, substan'iam 865 ejus participamus.

CAP. 11. — Quod participantes divinam substantiam, per Spiritum sanctun Kilium Dei, qui supra substantiam est, participamus; et hune participantes, Deum Patrem participamus, atque its efficient divina natura et substantize participes. 867

CAP. IV. — Quod participantes divinam naturam, non gratias solius, et per se non subsistentis participes su-nus, sed ipsius Spiritus sancti viventis, et per se exsi-stentis; et quod totus Deus triaus gratia dicitur, et simul Filius, atque Spiritus sanctus gratia; sigillatim utus-quisque horum gratia dicitur, dicitur vero homonyme

gratia, id est, quod ab his personis (it. 869 Cap. V. — Quod stont Deus, qui est per se gratia, et trium personarum potestas, sive virius, a nobis efficienter participatur; sic idem producit et creat distributionem divinarum gratiarum, que ad participandum creata 875 sunt.

CAP. VI. - Quod hanc spostolicam theologiam sequens Dionysius, quis magis generalia sunt, effoctus et partici-pationes magis particularium dicit, ut jam omnia quorum Deus est creator, in participantia distributa sint. 875

CAP. VII. - Quod omnia participantia, et quæ participantur, a sola natura, qua secundum causam participatur, producta alla quidem simpliciter ab ipsa ad participationem edita sunt, alia vero sunt sccundum exsisten-879 tiam participantium.

CAP. VIII. — Quod omnia que sunt ad participandum, sive proposita sint secundum participationem, sive se-cundum exsistentiam, quia con sun' idones subjecta recipieutia, multiplicationem et differentiam participationum subeunt; sola autem natura que secundum causam participatur hanc differentiam funditus non admittit. 881

CAP. IX. — Quod sola natura divina secundum rationem causae est participabilis; et quod proprium Del est vocare omnia ad communionem; et que plura Dei dona partici-

omnia ad communionem; et que piura Dei dona parite-pani, propinquiora Deo sunt. CAP. X. — Quod Deus participabilis est, et totus non participabilis; et non aliquid in eo participabile, et ali-quid non participabile. S85 Octava DECAS. — De infinitale Dei in creaturis. CAP. I. — Quod nibil eorum que sunt, caret causa, solusque l'eus sine causa est, qui est omnum causa. 887

- Quod nihil eorum quie sunt, a se productum CAP. IL est, so us Deus ex nihilo creat, et est omnium quæ sunt, effector. 887

CAP. III. -- Qiind ombi creatura ex pililo creata voluntate Dei, neque ævom, sive sæculum coæternum est Deo infinito, neque lempus, nec allud quidquam ex iis qua cum ævo vel tempore sunt. Inscribitur vero etiam sic : Quod uthil eorum quæ sunt, comternum est auctori; solus autem Deus ex ælernitate est ante sæculum. 891

CAP. IV. -- Quod nihil eorum quæ suni, caret principio, quin potius vel est ex principio temporis, vel ex principio ævi, sive sæculi; Deus autem simpliciter et infinite est sine tempore. 899

sine tempore. 899 CAP. V. — Quod nihil eorum quæ sunt, ex se ipso pro-diens, est non divisum : Deus autem secundum unam diens, est non divisum : deus autem secundum unam diens, est non divisum : Deus autem counciles, est suam polesialem multiplicatus, el in omnia prodiens, est 905 non divisue, et a se non exiens. 905 CAP. VI. — Quod secundum unam singularem causam

omnia fit Dens; nihil auten: corumquæ ab ipso facta sunt, 907 est non creatum.

CAP. VII. - Quod nullus numerus duorum, aut multi-tudo post numerum duorum, aut aliud quid secundum auperius et inferius procedens, iulinitum et sine principio esse potest. 909

CAP. VIII. -- Quod sit etiam species circumscriptionis et termini, comprehensto atque visio, Deus autem uno modo omnibus est incircumscriptus, et inaspectabilis, si-gillatim vero nobis angeli et animæ sunt ina-pectabiles. 911

CAP. IX. - Quod nibil corum que sunt, ab oppositis nomen accipit : Deus autem cum alioqui ab oppositis nominetur, tamen secundum exsistentiam suam omnino

Caret nomine. CAP. X. — Quod nihil eorum quæ sunt, est non crea-tum et infectum : solus vero Deus est non creatus et infectus; omnia sulem post naturam divinam sunt facta, id est. creata. 919 est, creats. Nona DECAS. — De infinitate in Deo.

923

CAP. I. - Quod in Deo, qui est supra substantiam. non est quidquam aliud non creatum præter Patrem, Filium, et Spiritum sanctum unius et solius naturæ non creatæ, nec aliud quidquam ante sucula præter has tres personas 923 divinas.

Cap. II. — Quod in Deo, qui<sup>o</sup> est supra substantiam, nou est alia divibitas ejus, nisi Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, una et sola non creata natura; nec alia potestas, sive virtus, et operatio in ipso, uisi has tres divinas 925 persona

person#. 920 CAP. III. — Quod in Deo qui est supra substantiam, non est alia unitas, et alia Trinitas : nec est in superna Trinitate quidquam inæquale, et majus, ac minus : nec aliud quid in ea privans, secundum se substantiæ expers, et non per se exsistens. 927 CAP. IV. — Quod in Trinitate, que supra substantiam est meque percende distinguitur a substantia necuo

est, neque personale distinguilur a substantia, neque tres divinæ personæ substantia distinguunur, nec alia quapiam oppositione distinguuntur, nisi hac sola secun-929 dum relationem.

CAP. V. -- Quod in Trinitate ingenitum neque substautia est, neque proprietas personæ Dei Patris; nec in ipsa est aliud principium fous totius divinitatis, nisi solus Pater : nec ulla alla naturalis, et propria substantize potestas, sive virtus, et divinitas, alque energia, sive operatio ex infinita ac divina substantia prodiena, nisi solus

Filius, et Spiritus sanctus. 935 Cap. VI. — Quod in Trinitate, nun est alia operatio, et manus, per quam omnia Deus operatur, nisi Filius, et Spiritus sanctus; nec alia sapientia et virtus, et gloria, et imago Dei, nisi Filius et Spiritus. 939

CAP. VII. — Quod in Trinitate, quæ est supra substan-tiam, non est alia vita, vel vokuntas, vel charitas, vel beatitudo, vel pulchritudo, vel sanctitas, neque bonitas, vel forma, vel regnum, nisi ipse filius Dei, et sanctus ejus Spiritus. 945

CAP. VIII. - Quod in Trinitate nihil est quod non sit substantia, et persona; nec est in es sliquid naturale et substantiale Patri, quoi quidem non sit Fillus, et Spiri-tus sanctus; neque quidquam alfud sunt in Deo rationes eorum que sunt, nisi implicite unigenitum Dei Verbum. 9:9

CAP. IX. — Quod in Trinitate præter tres personas di-vinas, quæ non reciprocantur, quia Pater non est Filius, neque Filius Pater, nihit est quod non sit alteram alte-rus essentia. Vita enim Filii non est altud præter Patrem. et rursus, vita Patris non est alind præter Filium, simili

ter in Spiritu sancto : et hoc est incedere personas delti-cas per se ips::s et in se ipsis vicissim. 951 CAP. X. — Quod supra omnem rationem et mentem est omne quod in Trinitate, que supra substantiam est, contemplamur, et penitus incognitum, et intelligenta incomprehensum, quomodo una et eadem essentia et in unaquaque persona ex tribus tota et sola est; et in tribus simul eadem tota et sola ; et in nulla per-ona ulla in re a sola et tota dimovetur, trine simul et singulariter culta. — Aut sic : Quod in Trinitate, que supra substan-tiam est, non secundùm defficas personas essentia ejus terminatur; sed est supra quam ratione comprehendi potest, una trium éssentia.

DECUAA DECAN. — De divina simplicitate. 939 CAP. I. — Quod non oportet quarere in Trinitate, quas supra substautiam est, habitus et dispositiones, neque sunt aliqua circa ipsam, quæ substantiam ejus compleant 959

CAP. II. - Quod non oportet querere in Trinitate accidentia quæpiam, quæ in substant'a ejus exsistant : nec differentias substantiales in ipsa intelligere, siguidem et In incorporeis, que ab ipsa producia sunt, non oportet querere differentiam substantie, et energie, neque tan-

quam aliud in alio ista ut exsistant, arcidere. 964 CAP. III. — Quod in unitate, quæ supra sobstantiam est, non est quærenda ubique differentia causa, et cau-sam labentis, ubi ex so ipsa dicitur exsistere; et ubi ex se ipsa prodit sua energia, sive operatio, et ubi ex so instructure area causam el saltere muert

ips:, et per se ipsam ad seipsam remeat. 967 CAP. IV. — Quod in unitate Trinitatis non oportet quærere aliud substantiam, et aliud energiam sive ope-rationem : neque tegt homonymia verbi*encrgiæ*, nec existimare non idem esse in ca aubstantiam et energiam 980

Quod in unitate, que supra substantiana CAP. V. est, non oportet quærere energiam per se sine substan-tia, et non per se exsistentem; neque cogitare simul aliud quid cum ipsa unitate, neque ab ea distinguere suam energiam. 973

- Quod in unitate Trinitatis non oportet CAP. VI. guærere alind substantiam, et alind bonitatem; nec alind formam, et aliud substantiam; nec aliud vitam, vel sxpientiam, vel virtutem, aliud vero substantiam ejusdem 973

CAP. VII. - Quod in unitate, que supra substantiam est, non est quærendum allud esse cognitionem ejus, vet est, non est quærendum anud case construction charitatem ejus, vel pulchritudinem ejus, vel immortali-tatem ejus, et alia ejusdem; aliud vero singularem ejus culutentium et exsistentiam supra quam divinam. 97?

CAP. VIII. - Quod in unitate supra substantiam num oportet quærere, quia hæc est omula, ideirco multa ejus esse et diversa omnia, est autem ea omnia ipaa divina et beata ejus substantia, quæ habet omnia non ut aija in allo, sed sine habitudine et collecte, nihil habens duplex, 979 et supra omne naum. 779 CAP. IX. — Quod in unita'e, quæ supra substanti.m

dium, neque principium ejus reperire licet, ueque me-dium, neque finem; neque est aliquid lotum, quia in unoquoque eorum quæ intelliguntur, est tota, et rola; nec est aliquid eorum quæ sunt, quia ipsa est omnia; neque licet uno nomine eam complecti. 9x5

CAP. X. - Quod unitas Trinitatis supra omnem substantiam est, et supra omnem unitalem, et Trinitatem nobis cognitam; et quod ueque substantia est, nec unitas, neque Trinitas ab ullo cognita; nec infinita, aut in multis numerata. 987

Index scriptorum in decadibus Cyparissiolæ citatorum

991 MATTHÆUS CANTACUZENUS IMP. CP. Notit a historica et lit'eraria. 997

IN CANTICUM CANTICONUM SALOMONIS EXPOSITIO RELIGIOSIS SIMI REGIS MATIMAL CANTACULENI. 997

· \*/

1107

(Matthæi Canta uzeni fragmenta in Sophiam Salomonis Græce et Latine edidit Ang. Mains in notis ad Nicephori CP. putriarchæ Autirrheicos libros adversus Coprony-mum. Vide (omum nostrum C, coll. 395, 411, 418, 447, 489.)

CPOLITANORUM PATRIARCHARUM DIPLOMATA, SYNODICAR CONSTITUTIONES, ETISTOLE, AS ANNO 1310 AD ANNUM 1372. 1035

JOANNES GLICIS.

1. Ad solium patriarchale evectus, patriarcham Magnie Autiochiae Constantinopolim vocat. 1085

Blochim Convaningorian voter. It. Patriarchie Hierosolymorum nuntiat se solium pa-is bile secondaria (987 triarchale ascondisse.

II. Jurs et privilegia monasterii Mesopotami confir-mat. (Initium deest.) 1087 IV. Synodus patriarchæ confert reditus quatuor sedium

metropolitanarum. 1089 V. Monachos monasteriorum Batopedii et Esphigmeni

in Monte Sancto monel, ut lites component. 1091 Vi. Synodus absolvit monachum ignatium monasterii

Sincts Anne. • 1093 VII. Synodus dirinit controversiam matrimonialem. 1095

1097 VIII. Episcopum Chil a clericis suis accusatum in jus rocal

IX. Clericos insulæ Chii in synodum vocat, ut accusa-

tionem contra episcopura comparatam probent. 1099 X. Synodus metropolitæ Philipporum mandat, ut simul cum archiepiscopo Dramæ causam quamdam dijudicet, ut simul 1099

XI. Synodus metropolitæ Antiquarum Patrarum coufert netropolini Laceitemoniorum per adjunctionem. 1101 XII. Gregorius, patriarcha Alexandrim, profitetur er 1101 thodoxen fidem. 1101

XIII. Petriarcha Joannes respondet ad professionem fidei Gregorii, patriarche Alexandria, invitans cum ut Cpolim ventat. 1103

XIV. Synodus quosdam ecclesiasticos condemnat. 1105 XV. Monachus quicism Joannicius promittit se amplius

spera non esse celebraturum.

 Section concernent
 1107

 XVI. Synodus tren controversias dirimit.
 1107

 XVII. Synodus episcopum Sinopes a sede sua expui-sum præponit e clesits Sidæ, Sylæi et Leontopoleos, quæ propter incursiones infidelium antistitibus carent.
 1111

 VVII. Synodus episcopum Sinopes a sede sua expui-sum præponit e clesits Sidæ, Sylæi et Leontopoleos, quæ propter incursiones infidelium antistitibus carent.
 1111

XVIII. Synodus episcopum Zeli præponit metropo i Amasiz, que ob dominationem Persarum din carebat an listile. 1111

XIX. Joannes notum facit fidelibus metropolis Nyro-rum presbyterum Michaelem Archontem aliosque rite 1113 ordinatos esse. 1113

XX. Synodus dirimit controversism.

XXI. Synodus revucat decretum per quod cura anima-rum in Ecclesia Leontopoleos demandabatur episcopo Sinopes, preponitque eidem Ecclesiæ metropolitam f stdia 1115

XXII. Synodus condemnat duos cléricos. 1115 XXIII. Joannes metropolitam Thessalonices jubet dis-sentieutibus clericis pronas ecclesiasticas imponera. 1117

XXIV. Synodus dirimit controversiam de hæreditate. 1117

XXV. Synodus metropolite Chalcodonis confert archi-cylicopolium Maroneze per adjunctionem. 1119 XXVI. Synodus concedit ut duo lectores promoveantur

ad diacouorum gradum. 1119 XXVII. Synodus metropolitæ Dyrrhachii confert me-1119

tropolin Selymbriss per adjunctionem. 1121 XXVIII. Joannes metropolitam Melenici in jus vocat. 1121

1123

XXIX. Synodus archiepiscopo Nymphæi a sede sua pulso dat episcopatum Derci. 1123

XXX. Syuodus dirimit quasdam controversias. 1125 XXXI Joannes metropolitam Attalias vetal in alienis discessibus jura episcopalia exercere. 1129

XXXII. Synodus electionem episcopi Macra et Libysii irritani facit. 1129

XXXIII. Joannes metropolitm Melenici in jus vocato

XXIII. Johnness metropolitas meteorici in jus vocato concedit dilationem termini. 1129 XXIV. Synodus absolvit presbyteram Gatianum Bo-gonilorum hæreseos accusatum. 1129 XXXV. Synodus dirimit quasdam controversias. 1131 XXXVI. Synodus dirimit quasdam controversias. 1133 XXXVI. Synodus dirimit quasdam controversias. 1133 XXXVI. Synodus metropolitas Christopoleos confert metropolita. Drama per adjunctionem 1157

metropolini Drame per adjunctionem. 1137 XXXVIII. Synodus Callisto, electo metropolitæ Amasia. 1137

dat episcopatum Limulorum. 1157

XXIX. Synodus archiepiscopo Messenes confert me-tropolim Arcadiopoleos per adjunctionem. 1139 XL. Synodus metropolitas Heraclese Pontica confert

episcopatum Amyclii per adjunctionem. 114 XLI. Synodus jubet examinari causas ecclesiasticas in

metropoli Sugdææ. 1145 XLII. Synodus respondet ad petitionem metropolitas Attalias de pravis moribus qui in ejus diocest invalue-1143

runt. XLIII. Synodus metropolitæ Larissensi, qui ob betlum suam dioceesin ingredi non potest, permitti ut jura epi-scopalia exerceat in episcopatu Charmanes. 1145

XLIV. Synodus metropolitæ Prusæ mandat ut inspiciat metropolim Apameia et monasterium patriarchale

Agaurorum. II47 XLV. Synodus Theodosio, metropolitæ Melitenes, con-fert metropolim Keitzenes pet adjunctionem. XLVI. Synodus Theodosio, metropolitæ Melitenes, Keitenes, con-

committit inspectionem jurium patriarchalium in quibus 1119 dam ecclesils.

XLVII. Synodas confirmat exemptionem monasterii patriarchalis Marmarianorum a potestate episcopi Laris-1149 <u>seusis</u>

Alter Andronicus II Palmologus metropolitas Apro-1155 International Int rum confert locum Euchætorum.

XLIX. Synodus confirmat gratiam imperialem concessam metropolitæ Aprorum. 1155

L. Synodus confert metropolita Smyrnensi episcopa-Lum Chii per adjunctionem. 1136 I.I. Synodus confirmat imperatoris mandatum, quo epi-

scopatus Joanniuorum in metropolim erigitur. 1157 insula

Lil. Elenchus possessionum patriarchalium in Lemno et spud Varnam. 1157 ESAIAS.

1. Esaias Gregorio patriarchæ Alexandriæ nolum facit se solium patriarchale ascendisse. 1159

II. Imperator archiepiscopatom Bryseos erigit in metropolim. 1159

III. E-aias confirmat privilegium, per quod imperator archiepiscopatum Bryseus in metropolim erexit. 1161

IV. Synodus dirimit duas controversias.

V. Esaias dirimit controversiam.

1163 1163

VI. Synodus dirimit quasdam controversian. VII. Synodus dirimit controversiam.

VII. Syuodus dirimit confroversian. VIII. Essias confirmat decisioue**m præcedentem sy-**1175 nodi.

IX. Synodus sancit a metropolibus et archiepiscopati bas patriarchæ pendenda esse annua tributa. 1185

X. Imperator chrysobullo confirmat erectioner archi-1185

episcopstus Bryseos is metropolien. XI. Synodus dirimit sex controversias. XII. Synodus dirimit controversiam.

1193 XIII. Synodus committit metropolitas Casarcensi cu-ram variarum ecclesiarum Orientis per adjunctionen.

. Synodus dirimit controversiam.

XV. Synodus confirmat mandatum imperatoris, quo metropolitæ Serrarum subjicitur episcopatus Nicopoleos. 1197

XVI. Imperator confirmst procedentem actionem sy-

nodalem.

XVII. Synodus dirimit controversiam.

XVIII: Synodus dirimit tres controversias

XIX. Esaiss scribit catholico Ecclesite Armeniaca, se eum cum tota Ecciesia Armeniaca recipere in stuum 1207 Ecclesia orthodoxa.

XX. Essias scribit regi Armeniæ, se eum cum tota Ecclesia Armeniaca recipere in sinum Ecclesia orthu-1:209 doxæ,

XI. Synodus dirimit controversiam.

JOANNES CALECAS.

I. Joannes Calecas concedit Ignatio Calotheto monaste-12:5 rlum Sostheuii.

II. Synodus excommunicat metropolitam Philipporum. 1215

111. Synodus pænis ecclesissticis afficit quosdam rebelles bpiri. IV. Syuodus absolvit quosdam ecclesiasticos. 1219

V. Synodus dirimit controversiam. 1223 VI. Tribunal ecdici aflicit pœna ecclosiastica Tzeren-

1223 tzen. Georgium. VII. Joannes iterum admonet Tzerentzem Georgium.

1 223 VIII. Cyrillus, metropolita Sidæ, pollicetur se in Eccle

1225 sia sua esse mansurum. IX. Joannes promittit Niczensibus reversaris in sinum 1227

Ecclesiæ remissionem. X. Jeremias, metropolita Chersonis, pollicetur se in

Ecclesia sua esse mansurum. XI. Macarius, metropolita Bitzynes, pollicetur se in Ecclesia sua esse mansurum. 1217 1271

1161

1187

1195

1195

1199

1199

1201



XII. Joannes scribit ad clerum Constantinopoleos de incantationibus. 1917

XIII. Joannes mandat quibusdam magistratibus ut ecclesiasticos in persequendis incantatoribus adjuvent.

1229 XIV. Synodus constituit, excommunicato metropolitas Philipporum hyperpyra centum annua esse peudenda a duobus episcopatibus Ecclesia Philippopoleos, qui antistitibus carent. 1251

XV. Joannes respondet metropolitm Russisinterroganti de metropolita mortuo miracula patrante. 1233

XVI. Synodus dirimit controversiam ortam inter metro-litam Thesalonices et menasterium Acapuli. 1233 politam Thesalonices et monasterium Acaputi.

XVII. Synodus dirimit controversiam. [255 XVIII. Synodus concedit cuidam clerico facultatem promotionis. 1235

XIX. Joannes monet Nicanos ut perseverent in fide Christiana. 1237

XX. Synodus statuit at monasterium patriarchale Hodegetrize in regione Didymotichi iterum sit cœubium virile. 1957

XXI. Joannes monet metropolitam et clerum Trapezuntis, ne amplius imperatoris Comneni adulterio conni-Yeani 1239

XXII. Joannes jubet colligi scripta theologics of i annon ti monachi Barlaam. 1211

XXIII. Synodus condemnat dogmats monachi Barlaam 1241

XXIV. Synodus dirimit controversiam ortam inter me-XXIV. Synoous dirimit controversate of the second s

XXV. Synodi decretum de quodam monasterio monialium. 1255

XXVI. Synodus decernit, Michaelem Cabasilam non esse roum munerum acceptationis. 1259

XXVII. Joannes scribit metropolitæ Philadelphiæ, ut provideat in cause Joannis Januensis. 1261

XXVIII. Synodus affirmat ecclesian Pyrgii esse in numero metropolium. 1261 XXIX. Joannes dirimit controversiam.

1263 XXX. Joannes declarat monasterium Salvatoris in op-do Schrim esse natriarchale. 1265

pido Sebrise esse patriarchale. XXXI. Imperator confirmat quas de asylis stabilita

sunt. 1265 XXXII. Synodus metropolitam Coi transfert in metro-

polim Corinthi. 1 265 XXXIII. Synodus absolvit metropolitam Pyrgii accusa-

tum a metropolita Ephesi. 1267 XXXIV. Joannes notum facit monachis Montis Sancti

decisionem synodi in causa Balaam et Palamæ 1269 XXXV. Synodus episcopum Sozopoleos nominat metropolitam Pisidian.

1273 XXXVI. Likelius synodalia confirmans condemnationem mouschorum Barlaam et Acindyni.

1273 Istoonus.

I. Isidorus metropolitæ Philadelphiæ committit jura patriarchalia curanda in diæcesi Smyrnensi. 1283 [285 IL Isidorus coufirmat mandatum imperatoris quibusdam

ecclesiasticis conferentis jus ornari crucibus. 1283 III. Imperator Joannes Cantacuzenus metropolitæ Kio-

viæ notum facit, constitutiones prioris patriarchæ ctantes ecclesiam Russiæ esse rescissas. spe-1285

iV. Imperator Joannes Cantacuzenus decernit ut tota Russia iterum subjiciatur metropoli Kioviæ. 1285

V. Imperator Joannes Cantacuzenus notum facit Demetrio Ljubart, principi Vladimiriæ, episcopum Galitza iterum subjectum esse metropolitæ Kiovia. 1287

VI. Synodus confirmat chrysobullum imperatoria, quo iterum tota Russia uni subjicitur metropolita Kiovia.

1980 VII. Isidorus metropolitam Galitzæ in jus vocat. VIII. Metropolitæ Monembasiæ Jacobi Kukuuari 1291

epistola ad patriarcham scripta. 1 293 IX. Synodus metropolitam Antiquarum Patrarum

**lrans** fert in metropolim Monembasia. 1293 X. Isidorus monet metropolitam Bizyes ut se

suspicione liberet. 1293 XI. Isidorus Georgium Perdicam mittit ad metropoli-

tam Bizyes. 1295

XII. Isidorus tollit excommunicationes pronuntiatas ab Joanne Caleca. 1295

XIII. Eusebius, electus metropolitz Sugdæw, üdem profitetur. 1297 1297

XIV. Isidori testamentum.

CALLISTUS ET PHILOTHEUS.

I. Patriarchæ exhoriatio ad populum, com Amarantina quædam, que magicas exercuerat artes, vitam amplecte-Tetur monasticam. 1303

II. Maximus Calopherus promittit se obtemperaturum 1307

1307 IV. Patriarcha nominat visitatores eisque clerum in dia-

. Callistus confirmat jura monasterii Muguliorum. 1315 VI. Callistus coufirmat præbendam Amarantinæ datam

VII. Callistus monet visitatorem Constantinopoleos

VIII. Callisius monet metropolitam Kiovias ut parem 1391

faciat cum duce Tverensi Michaele. IX. Imperator monet patriarcham, ut dijudicet causant

metropolitæ Cæsareæ, 1325 X. Patriarcha in jus vocat monachum Joannicium, 1525 XI. Synodus metropolitm Trajanupoleos confert eccle-

siam Peritheorii per adjunctionem. 1327 XII. Patriarcha concedit metropolitæ Antiquarum Pa-trarum ut sedeat in nonasterio dicto Mega Spelsion. 1327 XIII. Patriarcha committit metropolitæ Monembasis

jura patriaschalia curanda ia tota Peloponneso. 1329 XIV. Macarius, metropolita Antiquarum Patrarum, confirmat monasterium dictum Mega Spelaiou non esse metropoleos. 1329

XV. Synodus metropolites Pegarum confert metropolim Socopoleos. 1339 XVI. Callistus populum Peritheorii monet ut episcopo 1320

obediat 1531

XVII. Callistus jubet metropolitam Philadelphiæ monasterium David inspicere. 1333

XVIII. Callistus metropolitas Philadelphia committit jura ecclesiastica curanda in antiqua Phocasa. 1535 XIX. Patriarcha inspectionem monasterii Hodegon

committit metropolita Macra. 1333 XX. Synodus Alexium, episcopum Vladimiriæ, nominat

metropolitam Kiovine et totius Russise. 1335

XXI. Synodus judicium fert de duobus magis. 1337 XXII. Patriarcha monet episcopum Novogradii ut obtemperet meropolitæ Kioviæ. XXIII. Patriarcha monet episcopum 1339

Novogradii ut quendam Theodoritum excommunicatum habeat 1311

XXIV. Synodus statuit ut Vladimiriæ sit sedes metro po itm Kiovim et tetius Russia. 1343

XXV. Egiseopi, qui patriarcham sequi non potuerant, confirmant decisiones ejus. 1345 XXVI. Patriarcha jubet scta iterum codici mandari.

1315

XXVII. Patriarcha metropolitæ Bizyæ per adjunctionein confert archiepiscopatum Dercus. 1545 XXVIII. Synodus excommunicat metropoliam A ania.

1317

XXIX. Patriarcha nominat metropolitam Rhodi et Cy-adum. 1351 cladom.

XXX. Professio fidei Georgii Vacce. 1353

XXXI. Cullistus dirimit controversiam ortam inter monachos menasteril Iberorum in Atho. 1855

AXXII. Patriarchas Constantinopolitani epistola ad pa-archas Antiochim de monasterio Hodegon. 1857 triarcham Antiochim de monasterio Hodegon.

XXXIII. Synodus transfert metropolitam Bitzines in metropolim totius Ungrovlachize, constituens ut Ecclesia Ungrovlachize subjecta sit Ecclesiae Constantinopolitauze. 1359

XXXIV. Patriarchæ exhortatio de matrimoniis impuberum 1363

XXXV. Philotheus patriarcha litteris datis ad patriarcham Autiochiæ conqueritur de episcopo Tyri et Germanipoleos. 1366

XXXVI. Synodus episcopum Cephallenis transfert in metropolin Naupacti. XXXVII. Synodus mores pravos în matrimoniis abolei. 1365

1567

XXXVIII. Synodus statuit de mittendis in Russiam legatis, qui dijudicent dissensionem ortam inter metro-politas Kiovis et Lithuanize. 1373

XXXIX. Patriarchæ litteræ ad imperatorem, consilium ei dantis in rebus Januensium et Venetorum. 1377

XL. Actio synodalis de matrimonio contrahendo inter Audronieum, filium imperatoris Joanuis Palæologi, et Kyratzam, filiam Joannis Alexandri, Bulgarorum regis 1379

XI.I. Patriarcha metropolitæ Lithuaniæ scribit, se in Bussiam mittere duos legatos, qui componant controver-siam exortam inter dictum metropolitam et metropolitam. Kiovia. 1379

XLII. Exbortatio Callisti patriarchæ ad clerum in Tri novo de patriarcha Trinovi et de ritu baptizandi. 138 1381 PRILOTERUS MERUM.

esse patriarcha, III. Synodus absolvit hieromachum Niphonem.

ciplinam tradit. 1317

ab imperatore. 1319

Scutariotam ut clerum moderetur. 1321

XLIII. Matthaus Contacuzenus jurat se imperatori esse obtemperaturum. 1387

LIV. Actio synodalis de patriarcha Callisto. 1389 XLV. Patriarcha Bulgarim regem monet ut maneat in parto cum imperatore facto. 1591

XI.VI. Monacha Martha fit patrona monasterii Pauso-1391 IVIN

XLVII. Actio synodalis de sacrilegia committentibus, 1393 XLVIII. Synodus Antiochias confirmat Pachomium rite

electum esse patriarcham. 1395

XLIX. Metropolita Trajanupoleos transfertur in metropo im Lacedamonia. 1597 L. Joanninorum Ecclesia in metropolim crecta, con-

fertar Sebastiano. 1399 LI. Archiepiscopatus feucadis per adjunctionem COD-

fertur metropolite Joanninorum. 1405 1.11. Litterse patriarchales de stauropegio in Mizisthra

1403 LIII Patriarcha monacho Lucæ committit patronatum monasteriorum patriarchalium in Pteleo. 1403 LIV. Metropolita Alaniae et Soteropoleos confirmatur

in Ecrlesiis el collatis. 1405

LV. Jura monasteril Brontochii in Peloponneso confir-1405 maniur

I.VI. Hieromonacho Neophylo committuntur metropo-Athenarum et Euripi. 1409 164 Albenarum et Euripi.

LVII. Nonasterio S. Petri apud Cafa, Ecclesia Sugdana confirmantur jura monasterii patriarchalis. 1409

LVIII. Nicephorus Gregoras excommunicatur a Philotheo, metropolita Selybria. 1409 LIX. Patriarcha episcopum Instinianas primas et totius

Bulgariæ vocat ad synodum ocumenicam, deliberaturam de unione Ecclesize Orientalis cum Occidentali. 1109

I.X. Archiepiscopus Leucadis transfertur in metropolim Naupacti. 1411 1413

1 XI. Christianupoleos præsul in jus vocatur. 1 XII. Metropolitæ Gotthiæ committitur Ecclesia Cher 1413 soni

LXIII. Synodus decernit, fundos ecclesiasticos posse cedi imperatori. 000 1415

LXIV. Ecclesia Sardium subjicitur metropoli Philadelphiæ. 1415

IXV. Patriarcha Philotheus litteris ad patriarcham Antiochim datis conqueritor de quodam Marco. 1417

LXVI. Synodi decretum de non alienandis bonis Eccle siæ 1117

LXVII. Synodi decretum de bonis metropoleos Methymuæ alienatis. 1419

LXVIII. Patriarchæ litteræ exhortatoriæ datæ ad Demetrium, magnum ducem Russia. 141 1.XIX. Patriarcha littera exhortatoria data ad metro 1419

1421 politam Kiovize et totius Russize.

LXX. Patriarchæ litteræ exhortatoriæ datæ ad principes Russiæ. 1423

LAXI. Patriarcha episcopum Novogradii monet ut cruces pheionii deponat et pareat metropolitæ Kiovia et magno duci Russiæ Demetrio. 1425

LXXII. Patriarcha excommunicat principes Russicos,

qui contra Lithuanorum principem bellum facere recusa-1125 runt I.XXIII. Patriarcha excommunicat Smolenisci princi

Svetisthlavum. 1497 pem LXXIV. Patriarcha statuit, episcopatum Lithuaniæ sub-

jectum esse metropoli Kiovíæ 1427 LXXV. Relatio legatorum de patriarcha Alexandriz-1429

LXXVI. Anthimus nominatur metropolita partis Ungro-1429 vlachiæ.

LXXVII. Patriarcha metropolita Casarea Cappadocia confert jura episcopalia in ecclesits Tyanorum et Morisi sede vacante curanda. 1431

LXXVIII. Synodi decretum de incantatiouibus. 1451 LXXIII. Patriarcha Caltisto culdam concedit jus exci 1451

piendi confessiones monachornm ipsi subditorum. 1439 LXXX. Ecclesis partian subjectsrum Joanni Unglesse (Ugljesse) reconciliantur cum ecclesia Constantinopoli-1159 tana

LXXXI. Patriarcha episcopi Hierissi et Montis Sancti jura episcopalis in Montem Sanctum tuetur. 1411 LXXXII. Metropolitæ Dramæ confertur metropolis

Philipporum, cui etiam committuniur jura patriarchalia curanda in partibus subjectis Serbiæ despota Ungless. 1 11

LXXXIII. Despota Serbise, Joannes Ungleses, partinm sibi subditarum ecclesias subjicit Ecclesiae Constantinopolitanæ 1441

LXXXIV. Litters patriarchales ad clerum Thessaloni censem de commensuratione patriarchæ. 1445 LXXXV. Patriarcha decernit monasterium a monacho

Callisto Angelicudes apud Melenicum conditum esse patriarchale

LXXXVI. Patriarcha confert metropolitæ Sugriææ Ialitam et jura patriarchaila curanda in ecclesia Gotthia. (την Ίαλίταν και τά περί αὐτὴν πάντα καί δσα ἐν τῆ ἐνο-ρία τῆς Γοτθίας πατριαρχικά δίκαια). LXXXVII. Litteræ Çasimiri regis Lachiæ ad patriarcham de meleropolita Citiera

de metropolita Galitze. 4119

LXXXVIII. Synodus episcopo Antonio confert metro-Dolim Galitze et per adjunctionem episcopatus Cholmen, Turohum, Peresmusthilin et Volodimirum. 1449 LXXXIX. Algerdus, rex Lituanorum, litteris ad pa-triarcham datis refellit accusationes inetropolitæ Kioviæ 1449

1451

Patriarchæ litteræ ad metropolitam Kioviæ XC. eL 1451

Iolius Russiæ de metropolita Galitzæ. 1451 XCI. Patriarcha metropolitam Kloviæ in jus vocat. 1455 XCII. Patriarcha monet regem Tverit Michael ut mit-1155 lat legatos.

XCIII. Patriarcha confirmat jura metropolitæ Larissæ, committens eldem jura patriarchalia curanda. 1453 XCIV. Patriarcha tolit sententiam episcopi Hierist 1457 non rite latam.

XCV. Patriarcha regem Tveril hortatur ut in gratiam redeat cum metropolita Kiovia. 1457

XCVI. Hieromonachus quidam et populus Phari, qui Christianos profugas Turcis tradiderant, condemnantur. 1459

## FINIS TOMI CENTESIMI QUINQUAGESIMI SECUNDI.

Paristis. -- Ex Typis J.-P. MIGNE

1 •

.

Digitized by Google

Digitized by Google

